BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Tractatus I. De Deo secundum se spectato.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

4 Wmmtis amses qwﬂz'an es proce
Sma matenia de fi

B ACTATUS I

De Deo fecundum fe fpectato.
PROLOGUS.

miales Theologice difcutiende effentmulta effent di.
dematensade [cientia,

€9 habtibus ¢c, Ne ergo bissdem dicatur,

i por s diffculzatessqn arn deillss difputabo.

Analyﬁs totius Theologiz.

RaurrTo 1. Quefit Analyfis totins T:in-
ie: Tefte Bellarmino dc'Scnptorl us
Ledlefialticis Primusin ordinem redegit
Theolog, S. Damalc. Libris 4. deortho
i i Fide: Fum {ecutus e[{Pctms!Aombardps:
U& &E ifcnpusPariﬁcnﬁs-,qmad quzftio-
DDT(L:,,m;‘;w, competentes fententias Pa-
pnolegt, eaque propeerappellatur Magi-
E:,[cmcnrinrum : Opus illius diftinguitar in
stworlibrosfententiarum, I\J‘Iagiﬁrofucccf-
faunt varii inverpretes pracipué S, Tho'mas &
§os 3 Primus quidem poﬁ.quam feripfiffet
qu;f{ionesdirpu(atas, & quodlibeta,poft Com-
gouriain Magiftrum, & poftquatuor libros
unma Gentiles aliaque Opufeula,tandem con-
fitiftom librum qui appellatur Summa S.
Thome, quam Noftri in Scho']i§ TheoIogles
tplicant, appellavi; autem ];)um:lum h‘\‘mc j 14
bum, Suromam 3 utincipientium ingeniis pro-
fller, ficorMagiftri explicantes Ciceronem
pits fummam brevem caprui difcipulorum di-
fum, Nobisquean(am preebuit cenfendi ope-
unhanciisam, Summam, hoc eft excellentiffi-
nimefle, cupshae eft Analyfis.  Divifuseft
Lberin rresparces,  Inprimam, fecundam &
tetam Partem, fecunda autem pars fubdividi-
winptimampartem {ecunde partis, appella-
liqueprima lecundz, &in fecundam partem
keunde partis vocaturque {fecundafecundz.
hprimaparee przmiffa quzftione unica dg na-
ualheologiz, incipitdilcurrere de Deo, ut
thinle,adeoque de Effentia Dei,unitaf®, Areri-
b, viione, {cientia , voluntate , Trinicace,
!uuﬂelaqqg in cadem prima parte,d quatt. 44.
sepidilpurare de Deo, prout eft caufa crea.
ﬂs;a:unl,_tra&asc_]uc.dv_:illis in communi, & poft-
Hnparticulari incipiens ab n‘g’.\_gclis , defcep-
dt‘z}doadlpr.odu&innem corporeorum , prassi-
L
i e éuia v A 'dlrc&xgnem. ad
“ltiadcr; Fio zml)‘mﬁmlo S. Dottorise-
iﬂficﬂ&fecundam : C?;E?Ifccundum quad
”'Pﬂm:lﬁ:cuu dz““}q(;md nis nofter eft: hinc
e Deu s 4§t de motu rationalis Crea-
g nqua{m finem,de mediis intrin-
g in*&i :; Zznl-equmdum' pétadushu-
il:ahiihﬁ?‘cp, &ac[c’eltciando’quom'f’do receda-
: \ aturpergram{n’ adcoq;

in genere tradtando de vitiis & virtutibus.  In
fecunda autem {ecundz tractat de Virrutibus,
& de vitiis in particulari. Denique in terria
parte tradtatde mediis exerinfecis confequendi
finisnoftri, qualiseft Incarnatio, Sacramenta.
Denique dc fine prour cfhin executione , qud
referri debuiffent materiz de fatd Beatorum,
Refurreétione corporum ,  Judicio utroque,
quem librum antequam perficerer emortuus
infinitum reliquit, {cribique maluitin beaticu-
dinisfaftos,quam de eafcribere.

De Genere proximo
Thcologiee.

PREMITTO 2. Quodnam fi genus poni-
bile in definitione Theologie? Divifi funt Auto-
res. Aliquienim dicunr,quod progenere The-
olcgii dicatFidem, in qua ferie eft Sylvefter&
Altifiodorenfis, docentque Theologiam effe
Fidem, proutextenditurad Conclufiones T ex
revelatis dedutas, quam claflem etiam {equi-
tur Vafq.hicd. . n, 5. vultque Theologiam ef-
{efidemacquifitam, Ferague hesaxplicatio.

Non sar1sFaciza 2{6hprior;*quianon
cxplicat,quomodgAunc fides non extendaturad
aliquid::ga’ﬁ;»z:bpc&um , cum illanonac-
tendat=2%im Conclufionis qua talis, utpote in-
nitentis principio non revelato, & ramen Theo-
logia,atrenditad vim Conclufionis. Senten-
tiaetiam Valquez non facisfacit.
tus acquificus debetproportionari infufo,ut pro-
basinductio; jam autem nulla et proportioin-
ter Fidéln & Theologiam : quiaillanon refpicit
Conclufionem quaralem; refpicit Theologia.

_ Communiter progenere in definitione The- _
ologiz ponituricientia, fed reftar hae difficiAS
tas: quiafcilicerdefinitive fcieritia evidentiam
requirit, jam autem Theologia non eft haditus

eyidentium, quiaaﬂ"umirpmprincipiis,&prx: =

miflis propofitiones revelatag,qua gbicutitatem
involvunr, Quod fiPrincipia func obfcura,
Conclufio clara exillis nullo modo dedfici pot-
eft - ficut enim ex incertis non porelt deduci
Conzlufio certa, fic nec ex inevidentibus evi-

dens.® Adhanc d:fficultacem folvendam, ya- ™

rias viasinierunc Authores.

A j ~ Exrp1ir-

Quiahabi- ~

A




- Uentia qua

6 Tra&atus L

) e

'Zl'lac;‘..:'.'\,‘; ;l}fi:f ‘1. ! I:Ali.qgi'j qgod feilicgt
0g1 on habeat evidentiam conle-

‘}\ECWE‘ , habet nihilominus evidentiam conlfe-

quenux.  Hee Explicatio,

NQN satisracit ], Quiaquero. An
Jprecer iplam evidentiam illationis & confe-
Quentiz, attendat etiam habitus Theolo
3]»3!él‘:l'l‘(‘.\’ji;{:[lii‘lll'l confequentis, velnon atren-
d_:i ? {inon attendit,ergo nihil habebit Theolo-
i ,quo diftinguatar a Logica: quia hzc atten-
ditin omnibus{cientiis, adevidentiam confe-
quentiz, quz includiturinera formale & latitu-
dlmem Lf.j;_f;c.;:. Siautem attendit ad eviden-
tiam confequentis:ergonon ftasin refponfione,
inqua falvabasevidentiam in Theologia , per
evidentiam conlequentiz. Hinc ulterius In-
feres Mathematicamequamvis procedatex {up-
pofitione, Gregndere nibilominusad connexio-
nem & evidentiam materialem ipfius confe-
quentis,quod & reliqu {cientiz faciunt.

Noxn saTIsFAGIT 2. Quia {i adrati-
onem fcientiz invehendamin habitum,in cujus
materia,fitargumentatio,fufficit fola evidentia
confequentiz. Ergoquodnoneft {cientia, e-
rit{cientia, quod ipfum Prob. quia Opinionon
eft fcientia, & tamenexyvihujusdodrine, eric
{cientia: nam etiam inargumento Topico,da-
tur evidentia bonitatis Confequentiz.

Nown saTisEacrT 3. Quia oftenfum
eftin Logica, quod etiam ad argumenta alia-
rum {cientiarum elicitive concurrat Logica,cr-
go etiam ad evidentiam confequentiz, inalie-
nifmateriisattendet: quicnim id eliciet habi-
tus, ad quodnon atcendit? Quareauteminde
nonfequeturfolam Logicam efle [cientiam, ibi-
dem di®um eft, .AIn hoc ultimaré refolvitur
do&rinasfod Thagitatem confequentiz for-
malem, & prout innitentidq rcgulis Logicisat-
tendat L:‘gic::a;ad materialeidaucem connexio-
nem,aliz lcienniz.

ExrricANT 2. Aliqui Thomiftz Evi-
dentiam aflenfuum Theologicorum quiafci-
licet Principia quz alumic {unt DEO, & BC}“'S
evidenter nota.  Hec ffxp[i.csztia.

Nowx sariseacir . Silufficitad fei-
andam propofitionem evidentiar, quam
ficione habet DELIS: ergo etiam
ric evidens & fcientifica; quiaar-
Deo & Beatis funt evi-

enific
de illa propo
fidesnoltrac
= culi obfeure revelati,
S s 5
dmf‘i‘oN saTisraciTz. Quia illa &vi-
dbruicue vel fundat refpectu-via-
, utaliqui dicunt, cub;c(:'t';t
vam? vel fundat evidentiam f{ubjeGivam: fi
fundatevidentiam objc&iwf.un # h;:c non ol‘tcu-
detar majot, quam fitin lpﬁs principiis fidei,
& cum debeat effe in iplo ohjcﬂo_ nm]u.fa ,’,Imm
appatct qui derivetur ab_ gvidentia DCf&; ic
gorum ? Deinde Cerritudo & dm?lmar_]‘]f.i?
quam DE;US habet de una ex contradictoriis

torum cvlalgtl[l;i[ll

Conringentibus liberis , non'facit,quo minis
nosdicamur habere (cientiam pradiGtorum fu-
turorum, ergoneque fict ut dicatur Theologia
habitusevidens,abevidentia de illisobieis |
h.-!t.‘l ‘! DEO & Bca[jc. (& ‘1’]‘1 ex illa nortitia
Dei & Beatorum, dicas denivari in T
cumaflenfum , etiam evidentiam {ubje&ivam.
: s cuam Ic-
{fponfionem: nam nullo modoin iplo affenfu,
dicebas includievidenciam, fed nonnifi 1nno-
titia Dei & Beatorum. Deiode i
ﬁ\"-_‘lrm‘:f'{‘cns potitidaliena, aliasnu
dis, ergoncque potelt dicievidenter nofeens,
quia alius evidenter nofeit.  Quod ipfum ul-
t_crill% in boc fundatur,quia cum notitiz identi-
ficetur evidentia, ficur non poteft dici aliquis
nofcens notitia aliend, fic necpoteft dicievi-
denter nolcens,evidentidalits.

NoN SATISFACIT 3. Qgi;lcnfu, quo
creaturacrret circa objedum, quod Deus cer-
to cognolcitnon dicetur creatura certd cogno-
{cere propter notitiamcercam, quam Deusde
illo objectohabet:ergo nec ex co,quia Deus ali-
quid evidenter cognofcit, crearura evidenter
cognofcer.

Dices. Inaflenfibus{ubalternatz fcien-
tiz,nullac cvidentia; &ramen {cientiafubal-
ternata, elt veré{cientia, propterhocfolum:
quia {ubaltcrnanti,Principia illius,fumteviden-
tia. Ergo etiam quamvis Theologiz noftrz
fintinevidentes pramillz,fufficic quod fintevi-
dentes Theologie DEI & Beatorum.

Resronperi rorEsT Neg. Theolo-
giam noftram elfe propric fubalternatam The-
ologiz Bearorum : Pone enim Deum pc cim=
poflibilenon habere dealiqua re intuitivam {ci-
entiam, &dccrcviﬁ'cqnixdnoli:d:trcr.}.tiom‘:t
creatura beartitudinem; numquid non poterit
jam de ullo objedo verum dicere? fiautem ve-
rumdicet, numquid non merebitur aflenfum?
przcipué cumejusinfallibilis veridicitas , me-
reaturaflenfum , curnon poteric ex 1:1--xlulm af~
{enfu,deduci Jegitime ConclufioaliquaTheo-
Iogica,.}dcoqucthzrcThmlr;:gi_z]qu: .ii‘m_limur
intuitive {¢ientiz DEI & Beatorum, Theolo-
gia, inquam, falcem ut ficfpeétaca, Dantor
item objecta, quz Deus & Beati non nofcunt
pcrvirmalr_‘m(i/ijélll'[u:1a , fed per fimplicemin-
thitum: obje€tum iracognitum,nonne poserit
DEUS revelare? nonne ulceritis poresit ll heo-
logicé cognoﬂ:j » & tamen func r1¥={ﬁ-:lﬁjtft"3
cugniri\monci!ct{hbnlrcrnnm: quia de |'..!i]|_§—
ne fubalternatz , eft accipere pro pre
Conclufiones {ubalternantis , u‘_nx:‘udxc‘r.al
pofitione nullz erunt, UEpoOTe proccdentesfc-
cundum rationem fimplicis apprehentionis, &
ne virtraliter quidem difcurfiva. ey

: Q_mndo qutem S. Thom. 3;3_.'&?[\.'1( !uin‘.!\
ternationem noftre Theologie : T'heologi
am DEI & Beatorum; non agno; -1t {ubalrer-

-

hicologi-

Contra eft, quia her hocjam de

iflis,

up=-




Prolo gus.

Mulei etiam éenfent
m qué talem nonefle
e

I alis A

g #HCMgigfg:::iici ;)otcﬁ, quod
rqlcnf-ﬁ?,'wmgw,po[ﬁm falvare rationcin
Em‘ngfufubaltermta: quiaquamvis n%n I_"mt
fime; functamen evidentes. B ita,
e dicinz , vulnuscirculare,feu
floglas BeL e difficilé curatur.

i difficilé co€unt di cu £

e Primapremiflaefte-
nsheltuale,Ergo.  Tramap A
ﬂdms,percxpcrientiam Faltc_m gfmrun_-f. ;

il evidens , pet experientiam. fﬂ.n}éum.
[ndeadhug & Conclufio poterit cﬁ";:r evi ﬁls.
Sefnon et prima pracaniffa cvzdcnudu?\q;l F-
deinz, ehiqueadhuc uleerius pmban ad f\‘l‘y s
a,l}didmioni{cicntia:nono%ﬁc.:l_t-. quia LIGFI[:
dumm, ex naturalibus deducibilium , ,pr:zlpi =
lis;pmbnradhucMctapl?yﬁqa, ertamen ctiam
Jdnlientia, lune ver [cientiz, : :
Fxsiicat . Quidam,{upponitquein-
inis quod Allenfus Theologiz noftrz fit in-
mnlcé & elfentialiter inevidens,utpote proce-
tsexinevidentibus.  Supponit deinde,quod
mncipiacvidenia Logica, debonitate conie-
qenvz,nonconcurrant ad a[fenfusTE_ac_olo gi-
aspetle, & lecundum fuum efle ﬁmphcztcr: a-
b, effent claci & evidentes.  Sed folim
od concurrant prout contrahuntur d pramif-
El::vclata;ﬁcuttibiarc&a cum curva non perfi-
diniichudicationem, Supponitdeniq; prin-
pumillud Conclufio fequieur debiliorem par-
tm,duplicem enfum poffe habere, nempe vel
plivumyvelnegativum; pofitivum fenfum ha-
kitfidicas: Conclufioita eftcerta, ficaceft
taptsmilladebilior; alium negativum:Con-
thiionon et tta certa, ficut eftcerta prezmifla
fttors &dicebat in hoc folo pofteriori fenfu
dlama illud verificari : confequenter dicebat
twdConclufip Theologica non fit ita fortis in
trindine, ficur eft fortis premifladefide; non
:amtn;&im debilis, ficut eft debilis preniifla
s, His fuppofiis, DocebatyTheo-
“5am non efle fientiam Atiftotelicarn, ni-
:{E!;muls cflﬁ: {cientiam abloluge & fimpliciter.
wlicatiy,
Now satigeacyr.
Undevidentiy
"f'ﬂlfmcolz{

.‘ e i orofarn.

Lo ¢ ta

et fubalternata
e leigntiam ¢ quia

i Inquantum docet
puncipiotumegoulantinm bo-
“Quentiz, non concurratad fyll3.
ﬁ::lm'fhcfwlogicumfccundum fuum effe fim-
: [Iaf?- quaaliasnonita evidenger conclude-
ﬂii1}lliﬁn;’&"rmx fyllogi{mus Theologicus, ac
enlng‘ mi; & umen i negerur fyllogifmo
| B conlequentia, putaru negans, -
mmmini;fgtcm committere ratione forma,ac
doi Etzg:n\s rcFrlr]ircqucnznam inaliis {yllo-
Cree i i i
“l!u\cmhai“'ct evid : {')g'ﬁltusfa&us'm. A'B-"-C'
G ‘thfmus fc enuam(,oncluﬁoms, atque
y ! i “laa < & . .
‘Wﬂuluéc‘ﬁi[‘ PRIV 5 cur non idem dj.

icologiag

ASSERO 1. Now debers pro genihe ad The-
olagiam affiemi quid [it [ientia propri¢. Ratio,
quia [yllogifmus Theologicus debet aflumere
vel duas,vel unam premiflam de fide s alias cffee
fyllogifmus fine principiis fibi debiris,  §iaflu-
metutramque premiflam de fide ; étiam Con-
clufio fequetur inevidens : quia extrema noh
pefluntevidentius connedtiinter fe, quam fue=
rint connexa cum medio.  Siautem eric una
naturalis evidens defide; adhuc Conclufio érit
inevidens:quia debet fequi debiliorem partem.
Jamergo,vi premiflarum, evidentia, non falva-
turin Theelogia.  Aliundéetiam fidn fzlvarurs
ergo concluditur illam efle incvidentem adeo-
queneque {cientiam: quiahzc per Ariftorclem
debet efleevidens.

Dices. 1. Inoppafitum effe Audorita-
temS. Thoma,quifrequenter Theclogiam,ve-
catfcientiam fine ullalimitatione.

ResronpeTur S, Thom. Thcologiam
appellare (cientiam,e6 quod magis fitfimilis ci-
enuiz,{ed nonappellare fblcntiamﬁmpliciter,&c
rigorose:quiactiam S. Thom.q,14.de Ver.are.g.
dicitproprié {cientiam perfici per evidentiam,

Dices. 2. Habiws difcarfivus ita -
mus & certus,ut eum repugne efle falfum ; po-
teft dicifimplicicer, & abfolucé fcientia : Theo.
logiaautem cft talis, deducit enim legitime ex
certis: Major Probatur,  Omnis habicus dis-
curfivus dire&te, &cadzquare oppofitus opinio-
ni,qui 3¢ vircus Incelletus, de cujus eflentiali
ratione eft ex 6. Eth. ¢.6. utper eam anima fem-
per dicat affirmando vel negando,fiinquam me-
que fic ars,neque prudentia, nequeintellectus;
debet efle (cientia vel fapientia, Theologia
autem dicit talem oppofitjonem cum opinio-
ne: ergo: Minor Prebatur@uhﬁ}'ﬁni:@e& aflen-
fus ::ﬂ%nria!ircr ince}tfﬁ',formidolofus,ncc fem-
pcr’at:ingcns Verurs, ergo aflenfus jta certus, 82
firmus, ueraeeghet cum efle falfum, et direéte
& adzquace oppoficus opinioni. :

. REsPONDETUR. ° Negando aflenfum
Theologicum, . efle adzequate oppofitum opi-
niohi,& ficut ides Divina;quamvis fit oppofita
opinicnt, {ccundun?ccrr'i:udincm;quia noneft
oppofitadecundum cvidr:nriam,curp utraque fic
inqvidcns,_c&oppoﬁrainadxquaré, &noneft
{cientias ira & Theologfa. Etlicét opinio fif:
affenfus incerrus & formidolofis, certitudip,e™
{ua, non eftadzquare oppofita Theologia o,pi-
nioni: quiaformidolofiras opinionis, ftat irvine.
videntia,cui nibil opponit Theologia.

72 ; ;

'InsTaBs, Quamvis quzliber de fatoo-
piniofitincerta &incvidens, id tamen aqo for.
malicer conftituitur in cflc opinionis ciifncer.
titudo ¢ fienim perimpoffibile notiti effet evi-
dens & incertaadhuc efietopirdo, :

RpsroNpETUR. Negando aflumprum
cum fua probatione: cim & formidine, &in-
evidentia definitive ftec opinip : eft enim AL

A 4 " fenfus

-~

-




“eidentes; it

“finiendo, divi

3

fenfus cum formidinc,hoc eft incertus & incvi.
dens, ; Etficatimpertinenter aliquis argueret,
‘tlit:illcaqgh%?z?’,j: non foret animal, velra-
> adt ct homo, quorum utroque
cp!'ﬁ![mcurm cfle hominis; ita impertinenter
dicitu r, quéd_tnlis notitia effer opinio, quamvis
for_ctpvadens,mcerca tamen.  Unde eocalu,
tal{s impoflibilis notitia conftitueret medium
quid perimpofhibile, inrer (cientiam & opinio-
nem. Quamvisautem Ariftoteles diviferico-
mnes habitus Intelle&tuales,non fequitur, The-
o}o_gmm.cﬂc rigorosé unam exillis: quiaipfe di-
vific notitias parabiles ex principiis ordinis natus
ralis,ex qualibus,non procedit Theologia,

Dices 3. Cum Gillio. Supernaturalia,
quorum naturam ignoramus,{olemus appellare
nominibusrerumillSfimillimarum , interhabi-
tus autem nzsutales, {imillima eft Theologia
{cientiz.

Respoxnp. Simillimamquidem efle,non
tamen rigorosé [cientiam.  Deinde cumde-
monftrari non poffit exiltentia Angelorum, fed
nonnifi exfuppofitarevelationccerto nofci,cer-
ticudo exiftentiz illorum in Philofophis Ethni-
cismon dabatur; habebanttamen certitudinem
debratis & hominibus ; & quando ex conjectu-
risagnoverunt Angelorum cxiftentiam,cosnec
revecaverunt,necrevocare potuerunt ad mem-
brum,quodeft homo,quamvis fint fimillimi ho-
minibus : ita ex fimilicudine Theologigad (ci-
entiam , non fequetur pet locumintrinfeeum,
Theologiam revocari debere ad {cientiam.

“ Ixstasis. Cum eodem. Ariftoteles
Jdummeminic fcientiz, Lzpius meminit certita-
dinis,quam evidentiz.

R spoaRET3k. Eflehocargumentum
b AucCFitate ncg’aﬁvx& ficutdum memini-
mus hominis,frequentius geminimus rationa-
fis, nectamen fequiturhominem non ftarcef-
{entialicer eiam rationg viventis | oswi; ita&
in prafenti, - =

AsSSERO 2. Progenmert Theolagin snspor-
zat rationem [cientis Zxr{ﬁmé [umpte. Rifi?'
Tam, quia S. Thom. Theglogiam appellat {ci-

entiam; Tum,quiaratione definitionis,diviio-

nis, argu'.ncnrarinnis m_axim?: acccd:x{‘ad.icicn-
riam; Tum,quia ficutolim nomen {cientiz ufus
applicuerat ad ﬁgniﬁcandgs notitias certas,& ¢-
2 & nunc applzcmf{'e poterat adno-
tandumid,quodin {uacerticudine Prtzccdir?c‘ic-
e dendo, fyllogifando, licct cum in-
evidentia.  Carerum commodius ‘aﬂjur_-:;ur
pro gencrey virpas Intelle@ualis , dixi vireus,
non habitus , ut extendatur 1_)0mchhcolog|.:z,
eriam ad a&usillius. Dixivirtus Imcilcl&uahs :
quia Theologia cft fpecies, dividens victurem
Intelle@ualem; licérnon agnita ab Anﬂjo:cl'c;
in membris autem dividentibus defthiendis,

,quoddividirur. Com-

progenere affumirurid : - {
modits 2utem affumetur nomen yirtutis Intel-

Traétatus 1.

lc&_u::[is, quim nomen [cientiz latins fu
finfumvocandidemas: quia dcﬁnirl'u; l!ct'npt‘x’
quam agnovit Ariftoteles non patitﬁr }"!fntix
tributionem.  Er ficut fimivs non jti..c\;.ut
homolatitsfumptus: quiaid nen P.(f il
o Lot ] patitur defi-
nitio llmmm[}s, fic nec Theologia poteftdici fei
entialacius fumpra (d to ull voe i g
id non partitur dgﬁqn(xt??:;i:l?rm'u = <oy L
dentiam, quz noncom e i i

petit Theologiz,

' Ve dljumt , quo Pﬁt wirtus difearfiva. g atc
Raclmo,quaacicﬁmrm,dn'mo, enuntiatio T heo- e, I
]Loglca,{unraﬂ&us Thco]pgici; & tamen pradi- ;
ctia&us,quatales,non funcdifcurfivi.  Etficut
Phyficanon dicitur efle {cientia circa corpusna-
turale qua tale, difcurfiva, Irem Metaphyfica
nondicitur effe {cientia circa ensutens, f'\-llni
giftice procedens, itanecde Theologia, idem
dicidebet. Qlodﬁdicai,dcﬁni[ion:mThc(;-
log}ca'm' revocari ad fyllogifmum Theologi-
cum, idimpugnandumeft, ucimpugnatum et
in Logica, quod folus fyllogifmus fit objeGtum
adzquatum Logicz.

Dices. Omnes communiter Theolo-
giamappellanthabitum,, exaflenfibus fidei fyl-
logifticc dedudtivum.

ResronpeTur. Appellari Theologiam
talem habitumratione a&us maxime neceflarii:
iftc enim actus eft,quo principaliter utitur The-
ologiapro defenfionefidei, ad cujus defenfio-
nem, dicitillam effeneceffariam, S.Thomas.
Vade ulterins.

Inseres. Definiciones & Divifiones
Theologicas prout immediaté innituntur pri-
ma veritati efleadtus fidei; licée fint veréattus
Theologiz, inquantum proceduntinmateriis
Theologiz, fecundium praferiptum (cientia-
rum, &inquancumattendit Theologiaad ma-
tetiale generis, & differentiz ponibile in defi-
nitione.

'Qc Differentia ultima

fing

Theologiz.
3 9
PR EMITTO 3.  Quanam [it differentia ey

ponendain definizione Theologra? Differentia pe-
titur ex objectos objectumauntem cltconflacum
¢x materiali 8¢#£rmali,circa quod.

ASSERO L CMareriale objeltum Theolo-
gis effé idem,quod fidei. Ratio. Id quod de-
verminat ratio formalis Theologiz , cft obje-
Sum materiale Theologiz, utfuppono ex Lo-

Marticul;

b

gicis; fed id quod cft objedtum materiale fi- %

dei, id determinat ratio formalis Theologiz, Atem

Quod ipfum probatur, quia nullum eft obje- D
el, ut e

&um, cui polfic conjungi ratio formalis fid
illi ndn pofiic conjungi ratio formalis objecti
immo huic {oli fofmalitati con-

Theologiz : nalitati ce
jungi ponc[hnlias hoc ipfo non g‘cr actus ille
Theologiz, crgo id quod eft ol jectum mare-

riale

r



Prologus.

crerminat tatio formalis Theo-

bl idd

'.giﬂ.
 fsspro &
g formit prog

Objectum formale _:f’/m[qu'g
1er Guant noneft :mmed/zz_»‘

i fjm,g{h.»zmmmrdm_mm ﬁrm'/zlr &
wiel sd nonfitimmediatum ratio eft,
I uoocedcntis exfuppolitione prin-
= nonpotcﬂ cfftin?mcc{mmm moti-
ﬂmpirgeru’c:1|rnprincipiis; alias nullo haberer,
e

ditin ucreturabhabimprit‘mpx.c.)rum, ut-
: s motivi evidentiam, clari-

i h;hirhspr

dem haben !
F:{:;?mmediationcm; fed fi Theologia pro
i)

: ter Quam , refpicerct
nedat rl-i::gc plrdoci;n cf%objc&u é’l s
nnmemdpf i qu ofitione principiorum,
e in Theologiz funt
ginciplis: namprincipia L4 ‘g ;
(_‘”,“]Ci ifide,quortm motiyum imme diatum,
ff;:cr?mprima. Nec.rgo-TheElogiabha‘t;ens
wprncpistevelata, idem ha 5 e
afyisprincipiis, DO poteltimmediate relpi-
jrarem primnaim.
W&tgf{ennfcm veritas Prima ﬁt.u?rimum
stium Theologiz. - Ratiocft:quiaillud eft
sirum, uleraguodinillo genere non cltpro-
kreulira, fedin aflenfu Theologia non eft
weedere ultra veritacem primam ; _quod
{?{umpmbarur: quiafi ponaturhicfyllogifmus,
mnes Apoltoli acccpcrun:_f piricum S., Pctr_us
iitApoftolus; ergo accepit fpiritum S.,'hu]u.s
squm Conclufionts refolucorium eft, quia ﬁut
Agofolus, &comnes Apoftoliacceperunt{piri-
unindum.  Siuleerius queras. Curaflen-
tueiflumelle Apoftolom, & Apoftolos acce-
eliricam.? refpondet Theologus: quia
dresiusprimain feriptura teftata eft,in hocque
aielicinera ferieminterrogationum Theolo-
erum; quando autem cft Conclufio nonnifi
sunarerelata,faltem partialiter, in veritate pri-
mafiffitur,
hssexo g Immediatummotivum, ¢ ra-
i formalem propter ,@4¢m,ﬁeolvgi¢:ﬁa£;j-
wiifder (enconflatim hac ex affenfu, ¢ ex objeits,
i revelatum ol quocsnque mody fesentiffng noti-
{‘mi&’imﬁ:ﬂ!s’ verum.  Ratio, tum quia nul-
sthrepecibilis actus Theologix fcientificus,
Hintculm fideinonaffumat, utinductione
peb Tum quia, objettum revelagum R
ﬁ&"@“" exhibitus, poreft Ibererationem
Hioporum s adeaque {ubnectere {ibi habi
M, hicautem, nyllys eftalius propric,
‘“-“‘m_“?mlﬂgia- Tum quia, Thcologia de-
tiidbabere pro immediato formgy s nul-
“Bauemcommodius oftenderyy,

De Divifione Theo-

F logix' m

Bagiro = g

(ﬁr';? D'm‘é‘) % '-%M’M.mﬁt dw:ﬁ'a Theo-

i 1POTC&ThCO](}U‘|a,n Actual
tua]mﬂutraquc fub dc ualem, &

ividitur in Natura.

-~

] * X

4
"

9

lem, & Supernaturalem: iflanon excedic, natu-
tam,hzcexcedit.  Rurfis tam Thco]ogia na-
turalis, quam Supernacuralis dividi adhue pot-
eft,in Theologiam naturalem entitative & ob.
jective, & in Theologiam fupernaturalem enti-
tative& objective. Theologia naturalis enci-
tative eft,qua non excedic vires naturz creabi-
lis: objettive autemnaturalis eft,quz procedic
uléimo fecindum Deum,in quantum eft ille ve-
ritas primanon excedens vires naturz: Theo-
logia autem fupernacusalis entitative, eft Theo-
logiaexcedetis ut ajunt vires narur® creace vel
creabilis, gualiseflet, f cumauxilio, vel habita
excedenti operaremur, Theologiaautem fu-
pernaturalis objective eft, qu procedic fecun-
dum Deum,in quantum ille eft veritas primaut
ajuntexcedensvires patue. Rurﬁis Thealo-
giadividipoteft,in Theologiam bgatam, & via-
torum, fiveillafic beata Theologia Dei, five
cteature,  Theologia autem beara elt; quz
procedit, per veritatem ptimam incuitive co-
gnitam: Theologia autem viatorumeft, qua
uleimo fiftitin veritate prima obfcure cognita.

Quodfifpees Theologiam ex partcmo-
diintelleétus,ed utentis, poteft dividi in difcur.
fivam, five formaliter, five virtualiter : non dis-
cutfivaauteminapprehenfivam, & emuntiati.
vam. Deniquefifpectes Theologiam ratione
matetiarum valgariter divifarum, dividi poreft
in Pofitivam,moralem,Controverfam, Schola-
fticam,quz omnes funt una eademque Theolo-
gia.fed vari¢ {pectata:nam Theologia proutac-
tendit ad pofitiones,quarum nomine veniant3-
pud Ariftotelem primaprincipia, & axiomara,
adeoque prout atcendic ad prima principia,quz
funtin Theolc‘:gia,VcrbumiDEIf iptum, Tra-
ditio, docetque fcn[‘um'lj.tcfalcfﬂ-',sg:qihﬁ penit
fundamenta fidei,dicitur Pofitiva: in quantiim
autemattendit ad Mores, dicitur Moralis: in
quantiipxdi#Z€dentium fide, folvit Objectio-
nes, propriamque ftabilig, elt concroverfa: in
quantum autem ex fuis principiis { qualia func
Scriptura, Traditio, Authoritas Conciliorum,
conlenfis ThcologoEum &ec.) deducit, proce-
dites more aliarum {cientiarum, vocatur Theo-
logia Schidlaftica. :

Circahanc divifionem,8 alia membra,qua
formaripoflent,utin Theologiam pra&icam, & ;
fpeculativam,quz (upponoalibiexplicata. -

Noror. Quodnendicam Theologiam
naturalem objeétivé eile illam,qua poffet habe-
ti per demonfrationes viribus naturz debitas;”
quiademonftrationes, qua viribus pature pof-
funt de DEO haberi, frequenter non funtactus
Theologia:nor enim affamunt pro moti¥o ar-
ticulos fidei,immo fi acciperent pro motivo ad
probandam Deiexiftenciam articulos fidei,hoe
ipfo nihfl probarent: peterent enim principium,
8 probarent exiftentiam perhoc: quiadixicfe
exiltere,de quoiplo dubitatur: an exiftar, pre-

“cipué




T ereatam.

com ad Theologiam qui talem, & de-
tive procedentem,non ié:mlcntmotiv,\
| l‘ tatis, Pontl\it.iq\_lch.rc]')cmnnflmf
‘-’“:’P"“f‘f_ ad Metaphyficany, vel Theologiam,
pEdRE ‘3'.“ fapientia quodammodo, de cajusra-
tioneelt, etiam {ua Principia probare,demon-
ftrareque ipfum fubjetum  Conelafionum.
Cum hyc tamen ftar, ut dentur Theologicx ve-
razdemonltrationes. V. G. Verbum cLlH?ﬂ:c,
{ecunda Trinitatis Perfona eftverbum. Ergo
fecunda Triniraris perfona et Deus.  Que
eft omnipotens eft Deus.  Pater eft omnipo-
tens, ErgoPatereftDeus. Przmillarumque
in rigore , & oftendendo qui tunc moveatur
Theologus luotormalis ericifte fenfus: Affen-
tior omnipotentiam effe Deitatem, Patrem eti-
am ﬁ.ﬂ'c:nti‘pr cffe onmaiporentiam, quiautrum-
que hoc fides me docee offentiri itaque debeo
Patremefle Deum.

Noto 2. Circa eandem divifionem,
(luéd ?L‘np'_lrtionn]itcr etiam !‘Cfp(‘&u Deife co-
gnofcentis,fitaliquanotitia Theologica natura-
lis, & {upernaturalis, non in iftofenfu, quodre-
fpectu Dei fit aliquid fupernaturale: hocenim
refutatum {uppono in mareria de {upernacurali-
tate,fedinifto fenfu, quod ficut Divina cflentia,
poteft habete rationem fpeciei,in qua Deusno-
{cat creaturas, habereque etiam rationem {pe-
ciei imprefl; iraDivinaeflentia, in quantum
eft attingibilis lamine naturz, eftqug Ieoratio
nofcendi feipfum;refpeétive adillam formmlita-
tem, notitia Divina; erit notitianaturalis 3 in
duantum autem Divina effentia, eftattingibilis
acreagura, nouniﬂluminclupcrna[urahadjuw,
eltque Deo ratio nofcendi feiplum, erit actus
Divinus fundans-<n DEO denominationem
Theolofiz [upcrna‘tur' lis. :

Noto 3. QuamWisadmitti poflicdivifio
'mThcologiammmmlcm, & fupernaturalems
non tamenadmicei poteft rigorcmo:pendo,m
Theologiam Creatam & Increatam : quia hec
divifionon eft ratione mortivi, objecti, modiali-
ter & aliter nofcendis fed ratione fubjedti alius
& alius: divifio autem que fit nonnifi ratione
fubjecti, noh et divifio legitimas alias poﬂi_‘i di=
vidialbedainalbedinem vivcn[is,&l."onw_vcp—
“orte etiam poflet dividi Theologia in
& ipcreatam, quam{o fcilicet Deusin

gis. F
Creatam

~ Creatutis{eipfum cognolcit, & quamio cogno-

{citfeinfeciplo: nam deprioti dici poﬁc]:,cl_uod
furfdet Theologiam Creatam, de pofteriori In-
Sed haxcdivifio criam latius fumpta,
t,in DEO: quiain DEO nihil

admittinon potelt : ai ’
creatirepericur, & ramenillanotitiareperiretir
-

I'raé&att

1s L

i DEO : &ficur cognitio Aneel
[tupidum non poreft appell

ca nofcens
i ) I , itaneg
noritiaqua fe Deus nolcit in Crearura, porerit
appellari creata.

Tl f?llp

De Necesfitate Theo-

lk‘.qiﬁ.

PraMITTO §. ams ¢ffé Theologs-
am Ratio premiffi cxS. Tho nahicquzlt. 1.a. 1
hecdatur, Neceflariaeft fides, ergo & Theo-
logia. Queratio in hoc habet difficultacem,
nam fine fide nemo potch falvari, poteft fine
I'beologia. Srat tamendilcucfusS. Thoma,fi
ad'mentem ejus,in corporeatrendarur, ubi di-
citillamrequiriad convenientius & certius. Ex
quo loco ficarguitur communiters neceflarium
clthominibusad (alurem , ‘utfides convenien-
tiori, & certiori modo habeatur 5 quia if {ailla
convenientia,certitudo,eft necefliras. Sedfi-
des fine Theologia, non poteft convenientiori
& certiorimodo haberi: quomodo enimillati-
vé Ethnicis probari poffer, quomodo convinci,
qui negaret connexacum immediat¢ revelatis;
connexionerevelationis, urvocant, confusd?
Denique convenitut homoin ordine Superna-
turaliita petficiaturur perficitur in naturali, jam
autem in ordinenaturali prazter habitum princi-
piorum,quirefpondet principiisrevelatis, datur
etiam habitus Conclufionum, definitionum,&e.
Hzcautemneceflitas eft univerfalisin Ecelefia,
nonia fingulis membrisillius,neq;enim fingula
membra debentalios convincere, difputare, &c.
quaipfa neceffitas, noneft fimpliciter}, fedad
convenientius habendam fidem: poffet enima-
liomodoa DEQfuppleri. Czrerum infingu-
lisfidelibusadultis, eft necefluriaaliquaTheo-
logia : quianemo creditfine pravio aliquo dis-
curlu, convitione {ui, folutione qualium quali-
umobje@iuncularum &c. imilia. Quzomnia
nop {pectabunt ad Metaphyficam : quia hzc
nonafcenditad formalitatem procedendiexaf-
{enfibms revelatis qua talem,non etiamad alium
habitum: ergoad Theologiam,

InrerEs. Conflatumobjeftumex ma-
rcriali,&-‘formaliTi]c:gbgi*ﬂ,cﬂl (
illud it lolus DEUS, five DEUS &
nofcibile inqupé, eertd, fecundum a
dei.  Definitive autem Theologia, eric
Intelleétualis atringens nolcibile fecundim af-
{enfus fidei. :

Premicti debuifier An Theologia fit natu-
gnlis,anfirpcrn;lturahs, fed hzc{ublumenturin
materiade Fide,




.'P

Rlinané privs quaitut An fic res?
pu&caquidﬁziundc ctiam prius qui-
wndumeller. Anfic DEUS H &ic“?,
s Quid fic ¢ Quia tamen inmethodo
ﬁj:;}:rhg , prius dilputatut de Effentia,
i deBxiftentia, 1deo & nos prius de DFI

[fariadiipurabimus. cghss

VUESTIO L

Yuid DEVS?

idaominis DEUS? nee Chriftianis,nec

Atheis explicandum, non illis :* norunte-
inYidcredants nempe cns fupremum. Non
suqua feiuntquid negeng,negando DEUM,
Qudaurem reific DEUS? in hoc ftat chﬂi\cul-
& Qudveniatin DEO nomine ptimo ef-
fntals conceptuis ¢ Atirequaminos difputatio-
A committamus,

Pravitro 1. Ogid veniat nomine pri-
siefeutinls conceptus? ¢ dice wemire formaliza-
wnitivne noffia primmd iu ente répevibilemn,quae fie
Wizcatersram perfectiomum.  Debet efle pri-
a: ienimnon fit prima,fed detutalia,illd pri-
ikertila formalivas primo effentialis con-
i, &emon efit; erit quidem ut fupponirur,
bigtitautem; quia itld dabitug priors cum ta-
11 primeynon detur prius. £

‘ Undelofertur non debere efle illam for-
sltaem tiegativam, Ratio eft, Quia nega-
Alemper fupponit in ente aliquid pofitivum :
Ilihclt:nlimcﬁ':ids quod negat aliud:  Immo
:JfIPfQI]i}ld ensnoneflet pofitivum, fed nega-
niprimd effentialiper negatidaeftarer. - Per
rennonnego; quod aliquid poficivar
HPJIL:arlanit perterminos negativos , ficut &
.:’figannlucis‘c:cp]icatur
i G
Fmﬂtﬁh|itialggm o .ﬁhmF gativa, pofig

effe enti pofirivo,

Merrrurfussnon debere offe aliquid re-

vation fungprima, excom-

1 ablolutum enim, priug efd rela-

lus probatumeft in Logica, a-

dtiencs tranfcendencales fine de
1coneepeu abfolutorum

i, quia el
Bdiiany ?’
% Quodfi g
fdo,An Ry
{Fnoeflngy)

BISP UT A

petfignificationem po-"

i e 500
De DEI Eflentia, Exiftenta,

& Unitate.

Rurlusadinvenicat talem conceprum ne-
celle eft invenice formalitatgm 5 Gua fic radis
czrerarum perfedtionum , earumqueuodam
modo principium. . Primum enim & principi-
um pro eodem fumir Arift. 1. Polt. textus.
Prancipinm w:rb illwd, inquir, eﬁ dicimiis, (ium;z
won ‘pgﬂ alindefts gno pofterius aliguid effé aus fier:
watum ¢ff.  Unde &illudeltaxioma, Primuni
in aliquo genere , cft principium reliquorums
Ec certé primum condiftinéte ab uno acceprum,
femperimportat, & depolcit poft fe,fecundum.
Ergo finon fic[ecundum te,depolcet fecundum
poftferatione, quodlecundum poltferatione,
nonapparet, quialiter fiat, qudm praefupponen-
do privs (e, per modum radicis.  Ucrathque
hanc formalicacem videcur innuifle Arilt.7, Me-
taph.texw 11,  Exhisautem duabus formalica=
tibus fequitar, quod illa formalitas fit primo div
ftinctivaentis drcliquis: quia enim ipfum eflé,
et ditin&ivum,ficut illa formalitate res primo
eftsita & primo diftinguicur, :

Dices 1 Nonefle @ ratione primo ef-
fentialis conceptus , uzTaciat primo differre?
nam {1 darctur compofitum ex materia {pecie
diftinéta,illa=sateria cflet primo diltinctiva, &
ramen illamateria , nonefletadequace natura,
{ed forma,compleretetiamh illam naturam.

Responp. Sceundummox dicendail-
laim materiam efle quidem primo, led nonada-
quatg diftinctivam,ied utratio prims adzquaré
diftingueatis in generc phylico, debeat defumi
ab utraque parte.

DicEs 2. Ex Maitinond. s n.60. Li-

et idquod aliud prafupponit non poffit efle de

eflentia ejus, quod prafupponit;, poteft camen
eflc e elfentia terrii ex utroque compofitiz ~er-
go primo ellentialis conceprus nondebet efle,
quid prafuppoficom reli quis. .
RespoNpETuR. Siiffciplillaforma-
litas non it primasnon potelt ctiam in compofi-
to efle primalicet {pecterad effentiamrei.
Dices 3. Quanivis formematerialis fub-
ftantiali prafuppenat materiam; ex illaque e-
ducatur,ambz tamen funt de effentia compofi-
ti,& tamen forma marerilis prafupponit marte-
® .ziam,

F




is,noneftly : non lupponere prius
Nee o e 3 . ; ;

. ResronpETUR. Prefupponi quidema

formamateriali mareriam in hoc {’cnih,qui;t fci-

lic ns natutale non poreft educere for-
mam ex prxmppo{l:.l materiasnon prafup-
ponitur tamenmatcriaa formamateriali, tan-
quam in quoranqua radice pracontinearar.

)
J

d autem f{it przcontineri in alio tan-
quam 1-_.nhcc verfat ingenia Scholalticorum,
Nonreferendo, necimpugnandoaliorum fen-
tentias,res itaexplicari poflet.

Plures {unt modi continentiz in alio tan-
quam radice : nam aliqua continentur in alio
ranquam radice;hoceft principioe ffectivo phy-
fice; ficv. g. effectus continerur tadicaliter in
C_au[h. R urfus cantinetur unum in alio nonni-
fi fecundura vim quandam emanandi, quaftat
inproducendo,vel phy fice,velmetaphyfice ali-
quidtanquam p:rfc&loncmﬁii, cum intentio-
neredigendi{ciplumin ftacum perfedtum, EL

e ergo in aliotanguamin radice,eft eflfehoc,ab
alio,velphyfice, vel metaphyfice, & ficintelle-
&rivam, eft radix volitivi: quiafcilicet ex fcema-
nat volitvum tanquam perfetionem fuam , ut
{cilicet fibi proponenti objeGumamabile,, fub-
{erviat appetendo:jam autem materianonema-
nat formam rationenoftra, nee producit, vele-
manat phyfice. Porrd interproduceredema-
nare phyﬁc& , hzceft difrcrcntia : quiaca,que
producuncur phyfice ci"rcf_tivf:, cenfentar non
effe bonum produccmis , fed bonum produéti,
Fec ad illud promdlt connaturaliter principi-
um,nifijam in (uo effe plene confticutum; jam
autem quE emanancur phyfice, vel metaphyfi-
c¢, produguntumin bonum lpﬁus\cr_uapanr@,
proccdunrquc ab1llognondum p‘_cnc. infuoefle
conftituto: quarationt emanatignis calorem,
aqua :ﬂ‘igus , &c. quem calorem v.g. antcguqm
emanet exfeignis, non intelur cfle infuo
¢ ‘;fcéhxs,uﬁc eriamincelle&ivam exigitvo-
!imvur:‘hkl‘m‘k antequam intcliig;lmrCm;l_n:}m,
non cenfetur effe conftiturumin ftatu perfeto,
verfandi circ;lbomlm,qu_cd fibi proponit.

Appo nihilominus quamvis hzcdue con-
tineriin radice,& contineri eminent®r CO!]h.lI‘f-
difolcant, nondebent nihilominus c_on!undl:
qu'm ratio cmincn_t'l:c quﬁ talis , npn imp\&l:irm[
VimprIDC:pi:\nJi: ficurimportat rnno_radnus, &

tur eminentcet duo imperiales

itav. g. contincn impe:
inurco, hocelt habencur excellentiort modo,
us,aut emanat

neque mmcnprodumr ex e aure
binumimperialg
infranciaducta a
bis difficulrarem; quiain 11';:;
fumeft, bc.xt}tudmcm radica

incelleétione. = e
PR EMITTO 2. Diffecilins ¢[fé &n nomine

beatitudine non facefluntno-
teriis Ethicis often-
liter ftare, infola

Tradatus [

Er i T ;
Ergo de ratione primo cflentialis for- primo effin

m. Eaautemqueurgeridem,

lis conceprus wenive debeat [ola diffe-

rentia? anwveroctiam ipfim genus,quodad defini-

tionens effentialems illius rei affumi debet: & qui-
dem venire [olam differentiam communis fere
perfuafio. Oppofitum tamen fent endum eft :
tum quia i aliquis adferardefinicionem rigoro-
fam rei, cenfetor adferre primo cifentialem
E~>1]CL’sz1n,& tamen definitionon {tat {olA dit-
ferentid. Tum quia de rarione primo eflen.
tialis concepraseft, urcfic radix carerorumo-
mn‘jumpl’:i:a!lcalomm; nonappatet :1L;tcm,quf
differentia,ficradix generis.
~ Nequeinde fequetur, quod proprimoel-
fentiali conceptu rerum omnium debeatponi
Ens,quia hic arcenditur ad primicatem non ut-
cungue,fed ad primitatem,que fimulfic exigen-
tiarehiquarum formalicacum.  Ens autem ,non
dicit ralem exigentiam inhomine, dicit autem
t‘ales exigentias animal.  Denique primo efl-
fentiale conftitutivam hominis v.g. vel exigit
nonnifi aliquasperfetiones, velomnes ? fi tan-
tum a}jv.-]Lms,curpociusImsqu;im illas? & finon
eltradix, quaillas d.cpofci'ﬁ, ergononfont debi-
tz hominiv.g. poteritque efle fine illishomo,
quod i primo effentialis conceptus debetdepo-
{cere omnes perfectiones, illaexigentia noncfk
penes differentiam {olim,ut dictum eft.
Nequevalet fi dicasnomine primo effen-
tialis conceprus venire formalitatem diftincti-
vamab aliis,quod tamen non competit generi
quiahomo v.g. magis diftinguitur animalitate
ab Angelo,quamrationalitace, undeinfuoge-
nere etiam pet pradicatum genericum ultimum
habetur ratio differendi, licétdiverfo modo fic
etiam ratio conveniendi.  Unde conflatumex
utraque formalirate erit primo eflentialis con=
ceptus.
PrzazMITTO 3.
iri talem conceptum.
idex partcipﬁnsob;c&i , NECTEPUgNAL CX Parts
iEﬁus purcnnx,:zlias potentis rmﬁkcrc,pmm} ef-
{entialia, Tum quiz,ctim denturin D EQaliqua
pr&dicata, quorum unum pi':LlLl}ani‘:iE:\rln a-
lio, &ficv. g.ubiquitas DEI fupponitilliusim-
menfitatem,providentia Intelleétum & Volun-
tatem; curnoncriam potcrtir.‘.tmnc noftrain-
veniri formalitas omnium prima, & radix pra-
fuppoﬁm a petiquis omnibus formalitatibus?

Etiam inDEO poffé repe-
Tumquia nonrepugnat

"Tum quia de Divinis difcurrendum eft feclufis

= ]11'up.:rrimmté adcreara; in
la imperfedtione repericur
Neque valerfi

imperi‘ééhon:bus
creatis autem fine ul
prim& eflentialis conceptus.  INequ
dicas. Nonpofledici, quod aliquod przcon-
rentum formaliterficin DEQO, & ramen radica-
liter contentum,non inquam valer, qui‘y.\-,l ca-
lis continentia,& exigentia,erit perordinema d
poltrosconceptus, jnreautcm; (iorm.:ir.a ne=
runc Deosillz perfeétiones. N

{

i

7
1P dicd




Dilputatio L. it
| DIFFICLILTAS I illz concipiantur ident' ficarze realiter illi.-Sul-

ftantiz , ergoectiim prior crit inDeo primo efa
T z {entialis eoncenrus Deiypra ejus actributis. Pro-
%‘fd]}ggﬂffﬂmo q{krztmlﬂ BReEE batur Cozll’bq;ﬁ:n(ia. (;u':[a quodfitpriorin crea.
DEI ! - tura, velhaberillam prioritatem ex natura {ua
resuat hac in rc.fcntcnt;_x: LE AR metaphylicé {pectata, velex prx:dig_:arq 8ad-
biksexpcdi: hicartingere, it junéto crearz? Sl_cx hatura fua metaphyfice fpe-
; ] &ata,ergo locilliubique competet: nam pradi.
PUﬂ&um DIFHCU = cata rei mecaphyfice {pr;c’}‘arla ubique compe-
: tuntreiicidem metaphylice fpectace: Siautem
i S -, idhaberex adjuéto racionis creat®, contrae.
4 qm!quia' DEV'S continet, ingrediaa ri.  Tum, q-uiﬁ inillo concepeu poteltadhuc
m’;&mfﬂﬂ“[’mm'z o prae{qcindlr.for.i.u mf' L..nt:‘(.ta., & r..‘m:n’ a(Ffmlx?
7 Coneepeiom primd cﬁn“ confiderari cxigentia .c.iqu‘.uuT o bracipuc
R m effentiam, ¢ omaia cliimillaradix in Deo poilit concipi,
DmfemDe‘l,#EEf’ “ff Suarez, Valentia, ex gitivaomnium omnino pettectionum Diye.
5;““'?%” ! 'f]conMaxrrmon d. 3. 0. 5.8 n;lrum,qu:rﬁ]pponuntur wfinitz,  Tum, quia
Giinaco, &.Poﬂ el net ifa{i uez, Fal- ratio Creatznon plus importat, gu;?mpm:daca_
Qe d U'i;’!i'l Eed R Hs: i tum Entisab alio; nohimportatautem ullam e.
I”'“';;gﬁa;ukn II Quiafide primo effentia- wigentiam in Obj'cc”t:?l{t_:t concipi
lieonceptn Del, prout e deillo , farcntc;mﬂ prius, Tum,L.]_ula rédir
m'[. th‘ fonon forentattributa quiade tisabalia, nonimped t,
::Lr:::;[r:bultjn elt,utex vi nominis conltat, at- concip@a:‘u_r p_rior aliis pcrkc’t{orgi In!s,crgo U
irbui fed illaateeibuta non atrribuerencur: qua- tio Eun; a fc_. Jdrim Elclicrt s PrEcipué cum 'lk.' ra-
nenmsAnattribuetenturad feipfa, vel ad :}hufi dix pp!ht cﬂc‘exl‘gcnna :rpnjcdmta,vcl mediata
leNonad [eipfaz quia nibiil ad feipfum atmbu}« omnium pcrfc&n}n\r&um Dnnn:.u"um.T el e
ufient necad fetplum refercur; i autem ad ali- ‘ Resronp ET MARTI NON. Fl entiam Di.
whttribuctentus Quaro,an ateribuerentur ad  vinam tion cile conc:lpl(.:udam’ cum.llvmlmt:o.nc
diid evira primo cffentialem illum conce- confimilirebus creatis.fed potius, ue fuo ambiy,
punyieladaliudintra cundem prima efijcnr{a- cqmp[ﬁs:&fntetn quid
Fmconcepeum? fiad alind exeraillom eﬂc'nr.:a- minenterin D:c_) s qui con di |
oneeptum, ergononelt acrriburumillius  pecte etior cft, dlgn_lﬁc.nq', eflentiam Divinam s
Hentiz, led alius excraillam Effentiam; fiat- fubdit tamen,quod inadaquaté, & confiyse cGhn=
ttm ad aliud e cundem primo eflentialem came.iviua Eﬁ’enti;} bcncpoilﬁt concipi fcc_unc-
bacepum, ergo dividis illum primo eflentia- ‘c_]u'm rationem Entis :llil;‘,:lut aliam’ l'r_malcm. :
tmconcepum,in eam partemad quamaliquz " Contra, Wa nop concipictur Effen .
Imibuumur,&'injllam,qux atcribuitur,ergo il tia Divina cumhmitatig‘ne%onﬁmih rebuscrea-
hpnf&ermrpars,& enie ptimo effentialis, & non tis,fi cmicipiaturtanq’:am radix ompinm perfe~’
:tit:E(Erquidemuttupponitur; nenctitautem, &ionum, precipué cim de hocipfuqu;eramr;
mquiy ﬁlppun:tprius ﬁ:,ncmpc id ad quod quare cum xta amplicudine fecundim ratione
i, Tum quia, unum refpetu alius, ptimo cffentialem cohcipidebear? Lum,quia fi
iabehi lepermodum radicis,& exigitivi, rodix dicie, potle concipi inadrquaté Effentiam Divi-
aemett prior, Tumquia lyad ahudimporta- ham fecundim aliquam tagionem piiorem, cur
r“L"“i”“'hflﬂﬂlic:]icitp!‘loritatt::'n, undetermi- illaon erit primo eflentialis conceptus: Tum,
ﬂﬁii?!l?re&rclariane,crgo&id, adquodaliud quia cum ille moduy concipiendi dSmnes fimul
"“”"'fdr,m'itprius,qn.'imid quod ageribuirur. perie@iones pro primo eflentiali, e diff

Tormis
¥ ROBATUR 5, Qgiap;ﬂ{'umus[)ivinam cxigentiz Object:, non reddit digniiorem, aur
titiam Concipere | fecnn

4 ; ch&m fe non arin. perfeétiorem Effentiam Divinam; idimo dignia
E:“‘i“i::fflfﬁlqnesﬂlms » Utluppono ex matm. orevader,fi of’rcgdamr in Deitate, exigentia to-
idiuiil’iu:;ogb}l_sj quo fuppofico, Quero tiosillius pettections. e 5

i in}S 0fic Fo_ncc_P:o, Rurc&cum tun- ~Proga TUR 3. Qulgﬁ de primo eIT&:nu!aIiﬁ
e € concipi exigentia, [epuﬁdm;;r\l cqlzccpm'Dcmnsvﬁntlgq‘na[-ccr omnes perfe-
[ ebolcat ibi il pettectiones, &iplai @mnes Divine, difficile foluey tedditur, quo-

pofca"rur;velnonpme&c\zrﬂ modo Filius ex vi fus proceffionis fion habeag

. mhahtatéﬁ‘;‘?lllfcntllrrju, fienmpe ali- ga}ltgﬁbic‘r.\mm_un'icamm %pt?llc&iozucm thuft

s -Sinnnporc(‘t erpnm;am}n l__)gn,nono. vral-umjcm I)V‘.v%nm}, EroAn[cqurV:‘nterqu_od ex vi

;”:"Wpﬂtﬂilkli; t:‘flucr:?; & h.c.\:!g‘(ra:,ftm_t 4 plroceﬂmln 5 E[Jma;, fit .[-1111115, & ifem Filius fice-

neige t’:lftmlieuw Cus,quomodo nan tiam SWCIEUS?‘»RI]&GS;}PI[I‘H?qllf_d'fm ob;otpmu-

il = nicatum ex vi proce fionjs intelligere Divinum,
Ratio Sibtantie in

“Hl!r:tprif &"l?_"“' Nt Spiritus autem Sandtus, ol commusicatum ex
. “”SPfrfi‘G}wnlbus, quamyis v, proccflionis velle Divinum, e

tnnquam

atur ranquam
argumengum, ratiokFn-
{ed juvat,ue Subltantia

modus concipiend; longe

~

: B NEqug

quideft formalicer, ayre.




TI"E!.&CA{US I

Eque valet, fidic
i ; dicas: Adconft:
Spiricam Sané : onfticnendur ‘ j i
: L’t itum San&um non folum requiri, uchal m gnificar,v. g. Deumhabentem
acioncem voluntat A bl LE, beat ami LR . "
Eion m voluntatis primo, & perfec it aminabitracto,dicantur conform
catam, fedetiam requiri,ne hal ¢ communi- pradicati,modo l”!ﬂcndji i f; q]\m. n
i : quiri.ne habeat communi el 2ndi (e {ubje
catum primo,& per fei et Sed hicad s
; & pet (e intelli L Sed hicadhuc reftar explicar "
inquam dicas; Quia ex boc [ w:“m um,non de Deo 18 quip Juftitia ilrlacri:-c; l?mwo“o
Contalichion OC lequitur utrag; pars Jiciteralian AT otER AL, e du-
:t'ﬁ'mlllmm;‘lsé nempe Filium ica effe ]%ii{un }Ac '1“ ﬂ‘]‘i']lm-}'(;‘tnmm de fubjeétoin Quidar
Lt non fic Pl'i'i"‘-lsg‘t A 3 ) cipiendo pby ice fubied » =
! ATEGE Sancus: dzimmalicacle dei ylicé fubjetum & pradicando
Filitrm;ot GES oot Sancus - Balrs ulitaefle deillo pradicata fecundim qu Pragtaico
I anétus : ficur {i homo ha unditm quod phyfice ill
beterchnititgintlionis, aahi el o1 mo ha- competunt; itaurmodus predican _1}‘_“, \-C!_..;
le,quanturhyis per A eltefferugibi- mismodoeffend ; pradicanditic confor-
,quantumyis pet te nonintelligerecur habere je&u flendi. 2. Accipiendophyfice fub-
n\Cga‘rmncmr:uion \itatis. adhucille hom i bl & p‘r;xd.zcando deille pr;udacl.m prout
e effet & leo & homo; Ergoetiam F"i' ove- {ubfunt noftris concepribus, ira ut id ?,'lq -
¥ : y Lrg z iliu gpe s g L) 1t 1d quiaer
Htﬁplr'c:s&m& & fir & lusveree- predicetur quod ineft o S 1‘ &
us,& fimu! Filius, quamvisnon | ot » led non ¢o modo quo
dicat per te negationem L L Tl Uterquehic modus pr ndi cxlj
523 bel o . C et bl Tiel LS : ndi,ex Lo-
proceflionisintelligere Divini, fiilli commu g E’Clsc,mﬁhgl‘“r:“m“elrﬂ quando de Deo, pradi
y 2 ! nuni- €a Sl c ; L s
C‘]mfCXVI?rOCCllltxlﬁﬂ,etgamvE}LCD : 1 turjuftitiain abftracto,velin concr y,hihilo-

Ositci? : 3 ivinum. minustamen1N Quip,pradicaturd P

AT L L Martinonin oppofitum Au- ta jultiriz B, RUID.prgueal it 08 cofum-

thorirates S. Thomz hic q.13, .6, & q 6.2.7 Ec = :[[32‘1’Pmuuﬂn}mmwi’ﬁ autem predi

S SR e s 6. . 6. 2.3 ceturjuftit - 3

Dc,niuS.A.ngmtm;Lm_“_dcTrm et s J('j mv’ldCPLO,qu&lllan&, nontamen

Coun. vorz vit c. 7. 0at Tk i nodo quoilliineft, fed prout fubelt noftri

VAL G, 7 Tl T IUS Anfelmi in Monol, conceptit i € Uotis

cs Damafcilib f deFide ¢ A i -ptibus predicatur de Deo per modum

1z, S aa :

i P e S hﬁgrlu.tlar;s.aa_i cum modum,que li predicerur

Aurh.intcr.‘lm: B.Gililib.1.contra EndiRidi e de homine prout illiineft, p:‘r«cdicnblmr
TR - 1 5 : «Ridicy- IN QUID: proutenimin -{t.cft ipfa Eflent

wm, inquit, eff dicere Provids i eftcftipfa Eflentia ho-

7, 11 _ ovidentiam, ¢ quamcungs minis,  Quia tai hog ‘ il

Dei altionemeffe tpﬁm ejus Effintiam e oy [7.} i tamen hoc pradicatum rifibile,
Sy i feri el ich, non olet praedicari quumﬂdoincf’t non folet
ic refpondert poteft, inprimis concedendo etiam pradicari o i
iiias,!ltﬁanam;quiaran[ﬁm T *r:;:d' pradicari 1N QuID. Immo hociplo,quia
pofitionem,quod Juftitia Deinon icejus E;f'eg' }&c h;f;:»‘“”““q“ﬂm univetfale,non pradicatur
‘ : C : - ine ineft : ph e e
tia,fed nonagunt quidquam de prime efentiali Deojutei c)oquo mpc{i_o In;fit : ]uf’t;nn autem de
i ; i setit.fenut divina, dum pradic
conceptu.  Deinde illz Authori : Rt M S RS
irates pfbce- tur,non pradicatur ur univer ' i
TR i ok : 3 ar ut univerfalis,conie -
dpntrde identitatereali omnium perfectionum, &comodoquoinelt. Hoc m’rcrn llu}ucm{ct,
(i o AR Al y : : ? X m 1plum ae-
dequnmh,wmra errores, erant tutn [emporis ofceba . L] £ s
Collcici P : i p p ¢ excellentia entitatis Divinz, ut ¢jus
olliciti Patres, relinquendoaaliis modos conci- modoecflends i : ¢ o
1 i : eflendi, accommodaret fefe modus pre-
piendz Ef entiz,lecundum rationes Metaphy- dicandi:precipuérefpici e
B e e )ctnpay ican |,91:€x.;puctc[p|(;|cndophmlcs SS.PP.&
I i g}t:iu;c ,G?]? aillaSS. PP. proce- c.ondmonemlpilusiub;c&lprn:dicarloms,quod
deredekl entiaa xque pectara, nonautem fub;cé‘cnmc[taftnspu:-I:S,utﬂapra di¢tum eft.
de Effentiainadequaré fumpta. Osj Id
e S ot B jicrr 2. ldem. Argumentum cu-
: dvertide Lt,q)uu plurimis fnislocutio- }usfundztmcntumdfﬁtmitcx S.Bernardol 6.h
n:bus. voluerunt SS. PP. oftendere diftinétio- de Conf. ad Eug.c. 7- Efentia Divina quam
neminmodo habendr, v.g. Juftitiam, conveni- pche&ilTlmé poteft, concipiendacft, perfedtins
ense Deo,& qw.;tcnnvcmamobls; psnmscmm autemcnncipimr, fi 'mtcliignruri:n-i[!:da-rc: o-
mhocf_{ar:quod& D%'us, & homo, fir,& dicatur mnes Perfectiones fimpliciter fimplices forma-
]1[{},1q;lcli|ryh(?c cﬂ.dn,'f:rﬁ;as : qumdc Deo po- Liter, & rcliquuscmincnccr,crgo calimodo con-
celt dic Jultitia, mifericordiadzc. ingbﬁr:;‘m, cipicnda clt. :
dehominenondieitur. Quod autem deDeo RESPONDETUR I
dicatur,id non habetur pracise ex €o rrulo, gumentum, ¢ uia fequerctur in
- L]u,lodmrcw.lhtm {1|:Ei]‘cnt:;1[)ei:namcriamin }mﬁccuncipi _anmmD:vimmiineaun'lb'nj&,
rcmnmn!ima.cﬁEwomo)‘& ramen de hominein cujus conceprus Icgilimitaccm 3grm5t|t ipfe
abfkracto,dicinon sotelt. Sumituricaquemo- met Marcinon,
. . . A 3 q i
~dushic dicendiex eo,quod srazdicatum debeat RESPONDETUR 2
! g S ¢ s s *
ﬁ:accommodm‘crondnmm[ub;cfh,hinchlgb. adxqrmtcfumpm,&mmio,qu-c ¢ 4 parte rei,
efrum it p::tmm-.slr:,pmdicnmdui!!o, permo- ACCEpLam includere omnes pertectioness licee
dumactusnon yoffunt fionificatl, & ficquia ho. inadz uate accepta,& sexdicando id quod |
1 5 e pta,& pred
mo habet [enonpet modum actus, ed permo- eft,non coramen modo quo inelt, po
Jum potentialis fic.ucpredicaca de illo,etiarm »i,finedelcr seainclufione perfectionur
dump s s *

Tentialia ‘m.;bl'tmfl:onm‘;dimnzur:[;Cm‘.rra X licarur diftinctio. pagnvis il
cflentialia, s ;
qutemcum {ubjeftum Dcus,dcn]ua_ha[’ri[iar;x. cognitio, debeatconcipires lecut dum
dicarid:l*.cr,ﬁ(u{luu purm,ht urdeilloeflentia- eft, nontamen femper debet con®ipi eo modos

41 e Mon (AT 1R CONCICLo, ¢ ui modus fi alias nulla dabitur
1a 1Sy

Reto ';}""_‘!.Jo ar-
adz q:m:{‘ non

3

Effentiam Divinam

ofF 5

‘dtlmui

p'..a:v.lc.a:iouuit- T
faliss

quo elt s




loconcipidebet, prout

s fcmpﬂl{ ?;r;)n?rzﬁ fin gEll&r:s. Potro,
dhquiaproute 3,gturp'1d$q”3r&J concipitur &

mdarcs concty d ¥ uoelt atquciiﬂsii con-
iodebceoma-e 9 s exillaadmiras

1 ropalitas, 8 fluens exi dadi
".'amr&m[ ¢ fuens rifibilitas , concipictur
e doquoelt, adeoque ada-
il nzeltydc co modoq Ly A

¢+ Quindoancem concipitur resinada
"‘”Eéoncspiquﬂidcm qlu_)d‘inef‘k,iesi non (;o
mibquomelts &fic concipitur inadequa cI
haoy lecundiim quod concipicur ufzfn.n_'na
lumarationalitare, vel ra-nonalc pi.ilC!!l.il‘ﬂ
dadninatvitate &ec. Ira etiam quanc dj con(i
dpice adzquate DEUS;; concipitur &c i q.111)o
digcomodo quoeft, adeoque cumomni : us
fis perfectionibus,  Caeterum madxqga_tc
ancepraDivinitas non eﬂ:‘ne_ccffu, ut concipia-
weeim ompibus illis perfc&aq{};bus » immo fi
emillsconcipiatut, hociplo inadzquare non
angipiar. - Jam vero ad Fo‘rrnandum primo
tlentizlem conceprum DEI ¢ immo & alioru m
Entum) debet concipi E\chmie} inadzquare :
qui:ﬂconc’:piaturad:quatcl, & [alvabitur tunc
uioconceptusprimo effentialis,& non falyatn-
tw; flvabitur quidem, ut (apponitur, non {alya-
icautemsquiand oftendccur formalitas,quas
irprimy, qualizfint poferiores, adeoquequz
frprimo effentialis conceptus. Quod fiad
pimo eflentialem conceptum requiritur rem
wdequace concipi, hociplo in conceptu pri-
moefletiali Deitatis omnes perfeétiones con-
tpinon debent, quia alids jam conci perctur E-
fmﬂaDiwiuaadfqua[é.

Reseowpsrur 3. Effentiam Divinam
g perfeiffimé fieri potelt,concipiendam
e lub formalicage Eflentiz, & falvaformali-
Heconceprus primo effencialis s non falvarecur
em formalicas primo eflentialis conceptus,fi
tmmattributa effent de primo eflentiali con-
tguz ditindtio fic explicacur: Poflumus
ﬂ{ph_c[scrmucipe:ccﬂ'entia:n Divinam; inpri-
ig:i:;gog?aiimtc 1Fr[imo chnria!is conce-
‘:I?:r’uialjs c-::n:::‘ ?I.?: 1ma l;?é; formahtaspnm‘o
Hatwompes ﬁﬁ:ul pcrfe&io’ngﬁandﬂ HPRC

: : nulla enim

,adcoqucn gce-

i i e
Ltioprime cllentialis conceptus, 2. Poreft

Wn0ipi Effonia . o :
n_‘ﬂiﬂplﬁffenna, falvaformalingce primo effen.-
~Fu:j€0nrepms,qualndo [cilicer concipitural
;ﬁnacrmndu{n tadicis & emanantis s &aliaut
?mw:a‘&rad:cnra. Quiaveroquando cenci-
i Res perfetiones fimplices, Concipi-.
IMcrmm iving Iecundmm}mniaidenriﬁcata.
i fﬂifllr,uttu‘ncconcipiaturEﬂbntia non.
ay ie:lIﬂ ]Em Pimo eflenizlis conceptus,
‘ mg!d da falya hacformalirate, fialiquidin
I Plarat per moyp, tadicis, & alia ne d
Alindic A, uen filend, .
Wl e k100 CONCipiendo omneg
ity ';f{tcs, 'Paautem radixnon deper
Waiter utady, adeoq

D putatio I

r nis etiam tatione no
uerelpedive - tivo formal Eflentiz

1§
ad accribura, fed nonnifi tanquam radix materia-
liter. Hacautem diftin&tione rc!}voudcri
debetrad ﬁ'cundumArgumcnmm Q{jii‘OS,qL‘IDC{
ipfe appellat principale.

Osjrcit 3. h‘fc‘m,accipicnﬂ'opro;n-gu-
menti principio, quod fcilicer DEUS fie infini-
tusinperfectiones & inde ficarguit.
Divina eft formalicer Ensinfinitum fimpliciter,
&illimitacum in omni genere petfectionis : ra.
lisenim Effentia poflibiliselt, & non poteft o-
ftendi implicate contradictionem; jlla autem
non poteftellealiaquim D) vina,quadebet effp
pcrﬁ'&lfﬁma,ergo infuo formali conceptucon-
tinetomnes perfetiones fimpliciter fimplices,
&:rcllquﬂs eminenter.

Resronsunm eltid verum effe de Effentia
D'vinaadzquate fumpra, ™onverd de Eflenria
inadzquaté,Rucfus effentiam Divdnam effe for.
maliter Ens infinicum, fedinfinitate quz falver
primo eflencialem conceprum,non verd infini_
tate,quznonfalver; falvabicurayeem hacinfi-
hitasconcepta Effentis, tanquamradice torjys
infinicaris,& in quantum inre, Effentia Divina,
elt infinica.

Instatidemr.  Effentia Divinanon o
lumeft fimpliciter infinita, & formalicer perfe.
¢ta,fed etiam per fe pracise cltperfetio infinia
fimpliciter, ergoincludere deber intrinfece, &
quidditative perfectiones aceribugales,

REsponsumjameft,dig, efle verade EL

{entin I‘Ji‘vina :ldz‘equ:{ré_ fumpra , & quod illa
pracise fumpta ficinfinita radicalier & exigirj-

ve,non alio modo,

INsTAT 2. Nemo negat,effe Deo effen.
tialiaarcribura iHa,qu.}: funtfimilia atcribueis ef-
fentialibus Subftantiarum greeatarum , ug effe
Ens, efle Subftantiam incelle@ualem &c, hze
autem omnia quz Deo & crearis {ubfantijs ge-.
nerice quodammoda communia {unt,: debeng
contrahiper diﬁ‘crcmiumcﬂ%nrialem, perqua.
Divina Eflentia integré canftituatur, & diftin-
guatur ab aliis ; Hacautem differentia DE] jn
hoc ftat,qudd carera fintEntia per par
nem, DEUS verd fitEnsper Effentjiam , quod
creagueze fin impliciter finicz, & limitatz ad
cereum guusEntis; DEUSautem fe {ubftantia
infinitainemnigencre,

RESPONDETUR, Concedendo, nemi-
nemnegarcateributaefle de Effentia DEI; fed
ncgcl,ncmincm negare illa eﬂ‘cprimo effentia.
lia.Concedo item. Deum efle j‘imphcjzerinﬁni- =
tuminre,nego primo,eflencialirer dicere iftam
infinitatem , (cdquc')dilf;undicarnmmiﬁadx-

quate €oncepriss; de cztero aurem énﬁnira;pm,
nonnifiradicaliter dicer,

Eflentia

ticipatio.-

Solvuntiy rcfzgme Oéjc’é??'iom.
Ojtcit 4. Quiros. Perfedtio volitio.
ftra potelteflcde conftiry.
i at Efflentia Dej cenaludit
B 2 €liam

~#

rd




16 :
Tractatus L

ctiam ratione noftra, pro conftitutivo f :
omnem perfeGionem rep . utivo formali, enuntiativaapprehenfiva

. } em repugnante . PO eichuy
lincam Effentiz.feu d gnantem intrare in nale, fi “ b Arati

cam Eflentiz,{cu de conftitutivo formal illi E \e, b sclllegmariondle foptin ” llg—
us,erco perfe@iovolitioni : i- Exemplum i IS S POt K S

perfectiovolitionis , eft et : plum illud de univerfo n G

p : o eplam r. 7 2 uverio non c ik
noftra,de Effentia DEL. > ratione rptmhxcagmudc primo effentiali ¢ Fumm.i;_,:
RisroNDE {entiz alicuius iali concepru kil
NDE &£ alcujus,n - 1 : .
{e catezoriced [;Tun hocargumencumnonef- accidens 'nj . f‘l}aggr“g““’ utitadicam,per
dc I 1o - 1 = et ars s
ol goricedi Paﬁmnl. Deinde habet pro- formali ;inquoipfaratioaggregati,nan patitur
I 1;0[‘16[’1] aliquam difficilem, quomodo enim : liltﬂtcm,umus radicis. :
quod repugnatintrareinline SEELD Ex quo ulterius infer :
e _L.& rareinlincam effentiz,poteft poffitefle de princi iferes.  Quuale pofterius

N rfivciontislll il taorst Phons e principali confideratione alicujus
ks i ‘ : @®? ’ u ] - 15
?nlm omifit Ly Non : Dire@¢autem ad Pfoi)a}) ngc.

e : = BIIC i iddi
tiones cx dictis re(pondetideberinprimis con- : BIICIT §. Idem. Quidditas, & cen-
cedendortotum: qui agi i cepeasSaplentisDioing ghia o 1a,d
tiali e i : quianon agit de primo Efflen- includerenon folt &;quia elt optima,debet
iali,& primo conftitutivo formaliter; inree- mali renon folum eminenter, fed etiam for

X PSVD e - ter ol i
ﬂ““yohm?,qund fic Efentia DEL, nonncgatur, tenti _omncm{CiCl‘-mm;flml]errmOmn‘.})o.
Rutlusadillam propofitionem Eiﬂ:nrnDP‘LIin. r e lnch;dlmtur omnes potentiz ponendi
tudi - res, ergoidemdi BT eia iy
g}“d\r omngm petfelfionem refponfumjam clt be;t ing 11{ e B guoine
e 3a:Efnria adeqiaiElit 2 R udereomnem perfectionem.

S : tia adxquate ; ESPONDE auate
ceteroqui, q_m}dn-.}mnh radicaliter, includat {cientia Divi DETUR. Adaquate conceptam
omnem perfeftionem. uomodo autem fcie - :"VmammdUd“CFommlwmmncm
omnsns perte i . Divatgeih ientiam,{ccus fentiendum deomnifcientiaj

: lter, quoc entia Divina fit nibilo- adzquaté accepta: ja i S
11.!1,1_\]l15t..;1153ﬂua nihil perfe&ius cogitari poteft, conceptu Eﬂ‘p e T s
dictum eftfupra. : ['cnt‘s\:P 5! S ey g oo

1Z1nadxqua S =1 a
InstaT 1pEM. Non eft contraconce {cientiz, ref] 1cu"tms'll' D_tum_it,cnmxmusa&u;

e \ nee- » Gtu alins actus (cientiz, pofl
ptum Lﬂemlsc,quadcomprehcndarplurcs per- unum prod e foed Sft?lcntl:L:poﬂm[cm
te@iones,quamyis proprias rei & diftinéivas; re,cu # il

3 P | I 9 C ~ p

& ita Eflentia hominis coalelcitex vir:utcd'is‘ tr"b ;.tmmquam,nan uom}mr»murmnquama:_

poi- g i ; ibt um; unum non deber habere rationem
va i abftractiflimis, & ex difcurfiva priorisrefpeéu alius; fecus hic
mnuuusabﬂra&m,almcmmcl’tporcntiaadap- InsTaT. Idem. Sigr 'f' fi

8 _ 1e : 2 . m. Significat if.
prehenitones, aliaad premiffas, aliaada@um fimum DEI exprimit p]l?r'llii.atcl:lrn Mfm&m_

1 n r : - t 3 -
Conclufionis: habentenimhzc {imilem pfimi- nums fedubiconcepeusrei ex m’mirP(l:r CI 10
tarem > arque Int‘-’_li';&_ivum refpedtu volitivi. tem perfedtionum, nondum iéreliicriﬁlfr‘;}{}w
Mareria ceeli eft prior forma ceeli. Cordece- tiacjus completa effentialiter 3 utappare '{CE;l]'d

: ’ . : ! : < 3 appa Lin L=

rc{blum.rchqms membris viventis.  Sol prior fentiauniverfi, qlla:nonl:ﬂs:'011t61£ltl‘l una l:
i:athommc; &tamenpcrprlmumcon[’cimimr fettione. B
Lomo, perfecundfm ceelum, per ter i ju g foni
b f';] : s v P tium vi- RespoNDETuUR. Significatum forma-

rens;. 1ol homo,& reliqua conftituunt univer- lifimum DEI :tdzn]uaré acceptum exprimic

- - % T te H : : > :

fum, ergo pgtcﬁahqmd {upponere fe prius,8 pluralimtcm;fccusinaquuaté;wccPme De
tamen criam illud poltcmus 5 petc& complere univerfopztiras [hpm eft refurata; ex qmrcfu

seimo eflenti ¢ : »ll3 3 e R
I .n & %hnml(_:m conceptum. IUmm{ah- tatmneno]bgctur.Curmhmmmfccumiummz
rerqueid omne ineraveflentiam rei, quod eft de mgrum exigat pluralitatem infinitam, & non

}Tt:mzx;:mh s.cmﬁd_u arione illins, qualia poffunt exigat .L‘ﬂCI'iUﬂ Divina, fecandiim primo effen-
efle criam non prima. rialenffeonceptum {pectara.

Responperur. Ruplicicer poteft ali- Nequevaletfi dicas: Hoc ipfo quiaeflen-
q'dlﬁ unum, cffe pofterits alior. Po(ﬂ:cril_‘:‘, cft tiaDEI :iparn:rr:'sc{’cinﬁnim.dcbcrc gtiam con-
quia fupponit ante fe fui Icmgitwuml radicale; cipiinfinitamsnon inquam valet,fiid dicas; nam
hzc }-.\allcnonta.&tacw, neillad Pg[tcrmg,ﬁtpm ufuppono ex Philofophia, nen eft neceflefem-

perrem concipftomodoquo eft, licér nefalsé
cnnmpmmr,dcbcat ejlis conceprus fundamen-

moelfentiale, propeer rationesin Przmilﬁs ad-

Jatas. Aliaautem eft !woﬁcrioritas alicujus ratio-

ne pt‘a:ﬁ1ppoﬁtmnis,urd1uis, {itus &c. heg po- toim haberi. Unde ulterius poteft diciex EL
fentia & artriburis fierd compoficum Metaphy-
ficum,fion quidem illud Scerifticum, {ed com-

_{terioritasnon officit: quia illud prius & pofteri-

{e radix reliquarpm
: pofitum per rationem, & ratienc diverforum
connotatorum.

n

us fimul fumpta, poflunt el
omn'mmpcrf'c&ianum. Quiacrgo v.g, Omni-
pntcmia fupponit in DEO;aliud tanquam radi-
cem,fitutnon [Erpnmoc{femia]is:%contraquia P q: D{_*{* 3 l
forma, non{usponit materiam tanquam radi- 2 unctum 1rfcul-
ccmﬁﬁ,utfii%hnniuwﬂ: rurfus C]_l]l;lk?!ﬁl'[(l:ﬁhil— - o catis 2. W

bentinter{e ioanpnmimtcmordinis,n{cuhw ZIirun - i )

adhuc pollangintrare; ;_wimocll"cn:ialcmcon- trum Afeitas [t prim ejentialis cons

ceptum? illativa, qu'u lupponit enuntiatiyam,

ceptus DEL
DIcEN

QUMY

politiv




Alkitatem won effe de primo

|cENDUM cft Eft Conclufio

batiale conctptu DE l; i
mmGilﬁum,E@:arz};zﬁ ézsi‘.fcuti:llis ot

! R.OB;{T:;:; n:m debereflealignidnegaci-
Pw?ﬂﬁﬁ)éﬂ%ﬁcns poﬁti\’uma&- 1'3“'9 e
il e!f uid negativam , ergoratio entisa fe

s qﬁ' rimo cllentialis concepras Dei.
naqi;gtaﬁﬁ an remiffo.  Minoris primam
Juorprobata in p dDEUS fic ens pofitivum,
MRS 3500 ars fic probatur.
RmOnCEAts fccund_a autem p prot =
Rusocnisa fe.eft quid opgoﬁtum rationi ¢
dalio,mhilquealind plusimportat, quamdnon
:JTcabaIio,:anquam:‘tcauﬁf,fcdhf’ce& g
i : negat gim rationem caufz, crgﬂj
qodiplom fic ulecr %’f probacur, __Hc:c‘ quo
dhelle cuatom |, eftque formaliffime idem,
quodrﬂcﬂbabnli,_c?% ﬁf_'t,qmd Po{mvun; =&ef',8°
bocquod eft non c[fc’caufamm_, quod eft for-
piifiméefieale.ctt quidnegativam: non effc
amgaufatum el guid negativam.

Restonpests s, Non poni pro eift?tz-
il conceptulolamafeicatem , fed poni.ratm-
sementiiafe,quod predicatum eft poﬁtwun.:.
lonTR A eltquiaratio entis conjunéta pradi-
stoaleiatis, iipfius afeiraris pofitivitas non o-
{fendarur, importabit ﬁgm’ﬁcatum ncgati_vur.n,
qumvisexmodo fignificandi im porteealiquid
plivam,quod iplum probatur : quia cum dico
inttenchrz vel i€rtenchrofus,cum non often-
s, tencbrarum pofitivitas, conjunétio tene-
fumeum effe,vel cum aéce,aullam rationem
pittvam fignificatam habet, ergoidem dicen-
tminpralenri,

Resronents 2. Bxmodo nonnififi.
glicandi rationern entis 3 fe effe negativam.
(o¥TeA. Ediam fecundtim rationem fignifi-
qmmi\lnFﬁrmalitas,cﬁncgativa,quia nihilpo-.
taviinfiuxus ex hac formalicate enis 4 fe, in
Jeaem profiuic, quecungue modo verles
fudlyale; quod fittam pofitivitatem falygs,
#folim emanationem atuibutorum, hoci-
Hmeritinquattione, & ficut enaris pofitvi pri-
mnc{ll'cntialem conceptum non potes ponere
gitium,Glvando eyys pofitivitarem perhac,
fodreliquacy f emanctita & i praefenti,

BIONDET 3, Efparzaads.ficutin re-
Sl Atk vy
Lo Penegativamsica neceflicas exifter:
qﬂ:t:ell-,ﬂmtgs, deber effe aliquid pofitivum,
s e
Aiidpofcyan, %;EUC' ¢ ?lfcflblaho, uod
dtereiam g sl fut"ﬁaen..,

e arinaleitare « & quia alei-
‘1 diletar] OPPUniIU[’, quz fﬂbat ﬂ:
4t quid e ativum, nogd E i
Mltvg fop sivum, nondum oftendipyr

m‘#'m N quailla fandetapultima,

Heinye ik
HApUE cun inlufficientis exiltendi oppona-
quim afeirag,

DO fy
mf;ndnux iicientia eyiftep s :
o <
“mhic Joquamyy fecandim conge.

-

leputatio L

prusnoliros, negoquod neceflicas exiftend,fie
formaliffime idem quodafeicas,

formaliter nonnifi contingentiz exiftendi, afej-
tasautem abaliegari. Quando autem idem q-
6, a. 2. cum divififlec varios negationum modos,
fubdic ; in DEO nullam dari puram negatio-
nem,fecundum efle objedivum; id.criam non
convincic : quia in re id quod eftin DEO eft
quid pofitivum, fednon eft dubium mulca cfle
inDEO, lecundim modum noftrum concipi-
endinegativa: &itanegacivum eft pradicatum
quod DEUS non fic creatura &c. Ee quia hoc
ipfum efle afe, exmodonoftro concipicndi, eft
‘quid negativum , idem cnim formaliffime eft,
ac eflenon caufatum , ficut enris pofitivi DEIL,
non poflitefleilla formalitTa‘s conftitutiva prim®

eflentialicer. 2
Quia quamyis ponatur

opponiturque

ProBaTUR 2.
afeitas, e/l aliquid pofitivum, nondum ramen
poteritefle primo eflentialis conceptus.  Po-
ne per impotlibile rationem entisabalio, nulli
alteri convenire;nifi foli homini,nihilominus ra-
tio entis ab alio , non foret primo eflenrialis
conceprus hominis crgoneque afeitas foli Deo
convenicns , erit primo eflentialis conceptus
DEL Confequentia probatur, Ides illo ca-
fir ratio entis abalio non foretprimo eflentialis,
quia importarer nonnifi rationem principii a
quo. Sedetiamratio entisd fe , concepta per
modum pafitivi,haberet quafirationem princi-
pii AYxs Deus, ergo utraque non ¢ft de primo
eflentiali conceptu : & ficatinhomine effe prg-
dutum, non eft primo cflentiale, neceffet et-
iam in dicto cafu,ita & improdultumin DEO,
nonerit ptimo effentiale. Quanquam legiti-
me nunquam a nobis cencifipoteft afeitas tan-
quam principiuma quodEUS, quia principio
refpondetprincipiacum, DEUSaucem fenna.
tura Divinad nuilo el principio

CoNFirM, Poneperimpoflibile firunus
DEUS, quiabzterno praducataliud ens,zque
infinitum in fubftantia y omnipotentia &g,
&quodilli defic nonnifi hoe predicarum effe s
fe, &neillud ehs panas in caregozia creatura-
fums pohe per impoffibile cjusmodi DEUM,
itaefle produdum in (ubftantia ex {ubftantia
Divina, ficut Filius generasur, fecundum perfo-
nan fuam,ex fubfantia Pacris; itatilluny Deus
producat non exnihilo, fed ex fua fubftantig 5
quantumvisveroin reillud ens, & eflet DELIS
&non DEUS, eftenim quiid impoflibile; ni. .
hilominus adhizcillud ens s poffet a nobis con.
cipifinic afeitate,, & tamencum Deitate, licee
imperfectasergo apparet afeitatem, non effz pri.
mo eflentialem conceptum Dei,ficiit non eft de
primo eflentiali conceptu hominis rifibile,
quia quamvis non eflecrilibile, & tamen eflet a-
nimalrafionale,=ffet homo imperfectus, Quod
argumentum utteneat, ptz oculis habepdim
elt, quodillienti reliquaadeflent, cxceptaaflei-

B

3

tate,

-




18

tate,, ficutillihomini omniaadeflent, excepta
LI.\il_‘ri]'utAEC. Item, quod illud ensefierprodu.
Ckum nonexnihilo,utexplicui.

D g o . -

ProBaTuR 3, Datur aliquid prius afei-
tate, ergoilla non eft primo effentialis conce-
puus. Autecedens probatur quia bonahzceft
illatio,tanquam :\dquidlupcrim , convenit illi

; e : Mo
aleiras: ergoclteflendia perfectiflima ingenere
eflentiz. Siautem aleicatem confundascum

neceflirate exiftendi, colliges exinfra dicendis,
non effeadhucillam primo effentialem.

: Osziicrt 1. Efparzahicq.g.abare.s.Ra-
tio entiseft formaliter univerfalitlima omnium,
ideoque prior prioritare confequentiz non mu-
tuz,quim quodlibetaliud pradicatum, faltem
inl_ordinc ad noltram cognitioncm , ut exclu-
dantur atcributa dratjpne prima, & exalia par
tealeitas coficipitur ad modum caufle, refpedtu
czterorum prsﬁdimtorum Dei, ac proinic eft
priot illis,ex mcdo noftro concipiendi.

ResroNDETUR. Quimvis in homine
reperiatur ratio entis univerfalhflima, nihilomi-
nus primo effenrialis conceprus hominis, non
formarur {iub denominatione entis: ergo exhoc
pracisé, quodens fitquid univerfalins, non jam
inferridebetillud, effeptimo effentialem con-
ceprum:dictam enim cftfupra, quod primitas
illa debeat fpettari non penes univerlalitatem,
fed penes exigentiam radicalem perfectionum,

quz ent qu& tali, non competit in Deo? ex o
aurem quod concipiatur aleitas ranquant cufa
ponens, uritadicam, Deitatem, nqn{cquitur
eardem efle primo cffentiale quid 5 ficurnecin
creatisy, g.in homineelle produf.‘rum,vcl quod
et caufa pofitionis hominis , elt quid primo cf-

{enriale homini. |

Osircrr 3. Hlem. Principiumteale-
quivocum alicujus , nefeflario illi praeminet
formalicers Alfeitas aurem comparatur ut tale
principium,cum aliis pcrtc&mmbus.

R £5poNDETUR inprimis Majorem efle
£Alfam,nam Sol eft caufazquivoca r;_m:e,qu;i eX-
cellentiornon eft. Sedquidquidixtdcma!on,
elt necefle diftingueretationcm principii, ai’.‘u4
enimeft pr;’n’:ipium ipct‘:n\rfs,tnt fm ‘ﬁc"‘m:?-‘i,l_]'
ncamproducenzis, ) quodﬁ\lea: ne#cs ln;np
hil. 2. Poteft accipi principium pro radice,
exigentia,jure,utfibi debeaneut hzyel illz per-
fediones, l’r'msil]udprincéplum,u:d:&um!u-
srimo eflentiali conceptil, fed

pra, noneft dep K :
nonaifi fecandum ; aleitas autem haber ratio-

fiem v!inci1}1i,priori‘modo ﬁlmpci,

xstar. Aleitas eft conceptus fornma-
]jtcrul:[!-’_‘lﬂit’ilS fumma imperfedtioni creatura-
rum ,~&que L‘ﬂ:odgﬂ C:I:l:cr:um-m Gnmuunrulw.-‘
perfectionum,ca aurein ETCIFC.&iL),C{{{fori?.\él.l[‘(fl
maj wr,(luxup]:‘nmit-.rr formaliter l11;1]0f1:].11p(,f‘
e e 1 :
tumil{?lx; spONDETUR. EX prxci[hoppoﬁnor-t
nead imllcrtbfhoncm creaturarum , nen pote

Traéatus L

deduci ratio conceptus primo eflentialis, alias
hic,eric{olainfinitas,hzc enim tortmalilimeé op-
poni:urommimpcrfcfkionicrcamf:mim. D::-
inde ex_huc medio termino, infertur alcitarem
"UﬂqCﬂC primocflentialem, quia edamefleim-
petfectum,caufatum,&c. non eft de primo cl-
{entiali concepruv. g hominis, Ut tamende-
turaliquidargumento,dici poteft afeitatem efle
quidem conceptum oppolitum imperfectioni
creaturarum, fed nonprimo. Que adfertex
Seriptura pronoftra erunt (entencia.

~ Osircitur 3. Quo aliqua magis di-
ftantinter fe,eo eltuniverlalior ratio cui adjun-
gi tutimmediate ratio differentialis, ut patecin-
teraliain conceptu quiddizui\fu fubftantiz , &
accidentis,quz defimuntur perens: ergo & con-
ceprus differentialis DELdebet adjungi rationi
univerlaliflima entis.

REespoxnsum fupra,qualisratio univerfalis
ingrediatur primo effentialem conceptum.. In-
ter diftancia debet pro genere poni univerfale
quid, fednonuniverfalifimum fi fieri pollit,uc
ita,ficut definitio,ita & primo effentialis conce-
ptus procedatper genusultimum.  Paritas ad-
lata nontenet: quia non poteft in definitione
{ubftantix &accedentis aliud genus immedia-
tius poni,poteftin definitione DEL.  Denique
licet concedatur ens poni debere in primo cf-
fentiali conceptu DEI, reftabit adhuc difficul-
tas, An Afeitas ficcompetens differentia 2

Ozncit 4. Haunelduslibror.num.ss.
quod Ly efle 2 fe non fir Prazdicatum negati-
vum, Quiafcilicetfi Ly effe 4 fe,effet formali-
ter Przdicatum negativum, & fignificans Ly
noneffe ab alio tum hoe Pradicatum cffetinexpli-
cabile,fine procefluininfinican, innegationi-
bus,quodabfirdumeft. Seq. probatur cfle ab
2lio debet ultimorefolvi,in aliquod Ens imj ro-
dutum ut omnes fatentur contra Atheos, Ergo
Ly #oneffé abalio,refolvendum eritin hoc nonef-
ﬁ}eérzlm-i-mprodufto, {eunon cfle ab alio exiffen-
re4 fFatquiperte Lyeff 4 (¢ eftPrzdicacum ne-
gativmp,hocquo cxprimendum N ‘;’»‘ 1;’; -
lis. Eroo ericrelolvendumhoc modo:Nownefe ab

alio sm;{! non [it ab alio, nor exiffenze ab alio,non
exiffenteabalio, & {ic in infinitum; Atqui ho}:
eft ablurdum Ergo facendum cltefeafe, polle
aliter concipi & gxprimi, quamut formalis ne-

g2io.
® " RpspoNpETuR Stando in argumento
hoc pa.rim{cm involvente,illa }u):;nfc ericprono-
bis: namaficuteffé abalia, licct refolvatur inali-
quodimprodu&um p.*ﬁuvum 5 ,n'r".”."'& ramen
fecelle,dari ]:ruccl'l'mnullumin ll\fl[H‘[-.lll‘.;ﬂ,l &
non effe ab alis licet fit rc{'nifcn;{gm in :!}1;1;:1__1
pnlicsvum, non erit necelle dari proc;ulm.n in
infinitRm, _ .
Deinde aliud eft,non imiﬂ: c?‘lﬂpt(n‘cﬂﬂm
aliud eft non po[lb ;1.&111@. expri-

ininfinitum,& : .
mi per propofitionem univerlalemsbene:

Ri




b i uni-
fimi per prf:poﬁtn.mcm :

scellninfinitum: & itaquan-

ilemfine pr ohez, hzcpropolitio cftita

: b o ¢l

ileofiBLetDER ec ex co [equitur
|5 il Nullaeft hiclux,nec €

picadl - infinitum, fed tancum [e-

- roceflumininfinitam,
aedarproce e Delcenfum, oftendendo
nimr.:xﬁhca[r::c?hxc ~eculirabc, Gitilliclux:
£C ’ : i
] )d'mzfez;l:i non oftenditar hanc propofiti-
okt hlis,involvere proceflum ininfi-
M?ﬂ: :fazntum ofle explicabilem illam uni-
Rﬁ?‘; per Delcenfum ininfinitum EXF[I(’abl-
;m Porrooftendi poreft in quod .L‘ei‘u)lvarfur
i balionempe in eflentiam petfe-
e o T P
o cenere effendi,  1lla anzem
i 8 BT in Effen-
; b aliofi non refolvaturin Efle

fo gne/fea :

- oeckediimam in Genere Effentiz, tunc
ifolvimr{ini:pmceﬁu ininfinitum non nif pe:
Dekenlum, Nonefleab alioneque hoc, neqlge
hoke&c  Addo immerito i_upprmlmrcti: (l,a c«
'Plticillfm quod LV %ﬂﬁ{ﬁ abaliorelolvide : ”‘_
iLyNoneflcab alio improdudto, cumilla
ginLyNoncficab ) Sl
ydeitica propofitio , @que excludat c_p:(,jn-
tawan biabaliquo creato, atque excludirt de-
galeniiam 2 Improduéto (e ipfa auferendo
dinliaem Deorum,  Cur ergo reftringetur
:Jiiusuplicabjlitasad(olum|mproduéi:ulm.

Instat Potius :ﬁaba[iacﬁPrxdlcatum
Negativum naim gffé ab alio formaliter eft indige-
ralierivsopera adexiftendum , omnisautem
adzenrialon Mendicitas,eft Carentia, Efféque
siliekt Carentia hujus perfectionis : fibi ipfi
lifjere.

Respoxpezur Nullum effe Ens Pofici-
nmquod neninvolvat aliquas negariones & i-
uhumuinvolvitnega:ionembruti&tc.&C.Pcn.
indum ergo eric an illud negativam, tandem
aillaliea relolvarur in aliquid Pofitivum : &
gahocquod eft indigere Deo fecundum Qb-
ciiam formalicatem, dicic effe acceptibile 3
Jeo,cumipfumn Bt fic Pofitivam, Pofitivum i-
smiplum azespere hinc 8z illa Indigentia fecun-
-{umObgc&wam formalitatem Pofiriva cvit,
:E_Gnm Quiaiplum fuffzere f7bi licet fecgndum

o 7 . v

foterminos & modum finificandi non impor-
‘:tncgataoqcm.quia tmen fecundum Objedi-
umfurmah;atﬂmnon importat, nifi ipfum Ly
Wdleab o, ideoadhucpreditta formaliras
:fgﬂl“afflt. i v

rrEEOB”CI? Js I-“Y‘.’ﬂ?"’ﬁl'fa exprimi debat
2 mw @tﬂ[mrwﬁ("m?””““”f we alio dublato
gl ice 3 LS oo 5
Jrr*wa;fﬂ hco]ogu:c Ensa f¢ eﬂ:amjm exiffen-
i Wit pendet , u qwodvisalind fit,velnon

mﬂaiiquid Exp

MUI{:;E?{?;?{ETH‘R_ LyEssa ﬁgxplfcandc
s eic, equitur non formarj primo el-
i EK?ECERWTH ,nam Fo_rmablmr per
?“!JPnf}criz‘ﬁﬁ'cm'mm,Exrﬁcnna oot
'“'*‘Cmcnnccb entia, adcocluc primo Effen-
ol PHum, comparate o4 eflentiam

fenonporeft, ijnq ctiam Ly 4 cujus

Difputatio L

19

exiltentis voluncats pendet, ut quodvis alivd fic
vel nonfit, non habetterminos exprimentes ra-
tionem prima effentialis conceprusin Deo,nam
inprimis Eflentiaut dixi,prior eft pra Exiftentia,
Deinde dehoc ipfo querere reltatquisfitprimo
eflenrialis conceptus, ejus,a cujus Exiftentis vo-
luntate pendent alia: videturque circumfcribi
hic foliim Przdicatum Omniporcntis » quod
ceree non eft primo Eflentialis conceprus Dei,
Necvideo cur objiciens non potiusitacxprime-
re deberer primo Effentialem conceptum DEI,
utponacinillo rationem intelletus , tanquam
priorem iplamet voluntate, »

Osucrir 6. Varias Auoritates, & in-
primis numero y4. Auctoritatem Hieronymiin
3. cap, Epift, ad Eph.

ReseonpETur Inibi ponere Hierony-
mum , quod DEUS ip{'c?ui Origo sft fuzque
caufa fub{tantiz, per quod innuifur Rationem
Entisé f¢, concipianobis per modum ucita dj-
cam Principii Adguo Dexs; hxc autem formalitas
utdiftum lupra, non poteft efle primo Effentia-
lis DEIconceptus.  Explicationesautem quas
adfert ex Bernardo & Nazianzeno illius effaci
Divini gui¢/f Exod.3. velRationem primo EL
{encialis con ceptusnonimportant, vel, often-
dunt quod primo Effentialis Conceptus Dei fir.
Effentia perfetilima in genere Effentiz, de
quoinfra.

Intsat ExLyelle Ensex feipfo exiffens
inferurtue czterz perfeltiones Divine, id au-
tem eft nota primo effentialis conceptus,

ResroNpETUR Czterz perfedionesig-
feriores Admirativitate,refolvunturin Admira..
tivitatem, quiatamenillaipfarefolvicur inRa-
tionalitatem, inde fic, ucnon ficilla primo Effen-
tialis conceptus hominis,qiaautemillud Ly ex

JSeipfoexiffens,potefltrelelvi inipfam Effentiam,
& Ly Ex (¢ terminus eft negativus, ideo primo
Effentialem Dei conceprum ingredinon potett.

Osziicrr 7. Illud Predicatum eft in
DEO Radix czterorums; quod immediate &
formaliter opponitur illi Predicato, quod in
crezeuris eft Radix emsium imperfeGtionum,
illud enim Predicatem eft Radix omnium per-
fedlonug quod eftRadicale exclufivum omnijs
imperfe&tionis,quod autem formalicer opponi-
tur Radici omnis defectes eft Radix omniom
petfe&ionum. Ec quia Radixomnium impet-
feGtionumin creatura,cft Exsabalio dependens,
cumci opponatur Ers 4 (¢ ideo illud eritprimo
Radicalis DEI conceptus. <

Resronperur Concedendo quodLy
Ensi fe,fit ingenere quafi Principii i groRadix
omnium pcrfe&ionum,adcoquc non inhac ge-
nere de quo hic agitur fecundum dicta fupra.
Deinde ptimo eflentialis conesptas non tan-
tum debet effe Radix ceterorum , fed & ultia
mum relolutorium non revocabile in aliquid
prius, jamautem in Rationem Effentiz perfe-

B 4 “GMlimz

-




20 Tradatus .

&ilimeingener entize 1vi i
e a}jc]ncﬁlc.’EH-,w.m,,potcﬁ refolvi Racio
NS : amen R {1

o .-11)' P“l?.\ tamen Rationem Effenciz
gq u,LL._‘. me,radicaliter accipiendo,ne ex mo-
'u l‘,o‘c Ugn\hc;ndl, importee aliquid Relati-
vum & cum aliis comparabile , ut importaret
1pla rarionalitas in homine , fi non fumeregut
Radicaliter.

oo ‘Dfn‘xdc-ﬁ:. \1_r: IYE hr)m:_nr: non eft
primo eflentialis conceptus effe abalio, itanec
critin DEQ,ab paricarem r
arguente,

iberc huncpr -lennialem conceptuom, &
aliam in ho?,8ita homo primo effentialem con-
ceprum haber,quodfit Animal rationale, con-
cipiendo antem hominem in ratione Creature,
primo effentialis conceptus illis etit quod fic
Ensabalio , ita fpe@ando primu' efleatialem
conceprun? [ei meré per oppofitionem ad
Creaturam, lle erit Ens 4 (e:fed indagando con-
geptum DEl confimilemei, quod eftin homi-
ne Animal rationale,alius inveniendus erit.

Instat 3 Idem debet effe cujusque
rei diftinétivum & conftitutivam hinc primo
D {tin&ivam,eft prima(jonI‘timtlwnm,mn au-
tem primo Diftinctivum DEI a Creatura, eft
clleafe.

ResponpeTur Effe hoc primo Di-
ftinctivumprecifcinhnea opponendi {efeCrea-
turz, {ecundiim quod creaturaclt, utjamdixi,
fed non eft primo Diftinétivum ab[oh}t&; eXra-

tionis afumpreab

tionibus jam adlatis. °
= Punéum Difficul-
tats 3.

An Intell:Gritas fit primd effentiakis
Conceptus DEI? a

Roceditqueltio & de Intellectivitateina-
I &a primo,quarm pro primo eflentiali ponit
i

Artiaga d. 6.n.22. & de Intelledtivicate inactu

fecundo.
DiceNDUM EST.
. < T
prime, [pectatgm, #07 €]t \Dir
peum DELfib formalitaze ¢
: PrRoOBATUR I

Intelleitionem in 4ftn
ime effentialem conce-
entie f] beitati. €

fentialis

Quia primo ¢
sens DEI (ub formalitate Effentiz ip;d‘af
, ti,debet efle d,{}_inc“c_‘,vus DEI primo ’.ﬁ qu:lsEtS
cunque, qua non funtDeus. SCL'{]I.'JECIACIII. i-
yuminactu primonon c{t"mlcl, hoc emn\] (.[‘1;111]
c_rca?uriﬁ convcnir,qnmdn.1‘dxt;1su;tcllciﬂ:‘l.\-n 1
Tiud p:-xdimmm, jam hocxpio_ prm'u:u{iE ﬁ.,nl;l?:
Jem conceptum noin fa]v.aq P?r {llpcllch NUILE{‘C
acta pgimo- Dixi tale uucllc«;tl‘vu?kn?n 5
primo cffentialem conceptum L’JII, ub [or_ 1
licate Effentiz : Bam diGum eftin .mm:r“ criptis
de Generation€ vivcnnur}}lntcl[mt{}n.;qin‘:11:(;
fraqucrangeruts lntgl!guclc_ancn'\ lcf{c de p;.c;("
effentiali concepttt Deirtatis, {ub formalitate

concey

natukE., =

- Prosartur 2. Quia ille primo eflen-
t"ﬂ_l'ls conceptushocipfonon effec primo effen-
[i'ihs conceprus - ex modo enim noftro conci-
,l*mnlti‘ priuseftefle, adeoque habere principi-
umeffendi, quam habere principium g:[rcr;u;di
v.g. intellective.

ResroNDEBIS 1. Sufficere ad id fal-
‘vlﬂz‘.dum,ut dicatur quod intelle&tivom radica-
liter acceprum, fit quafitas primo eflfentialis
conceprus.

Contra cft, ftarepolle refponfionem fi
non detur prior conceprus alios ratione noftra,
datur avtem. Tum quia,entis inon
perfeltiflimi non debet daii reftrictus conce-
ptus: eflet enimimpropottionarus,jam autem
ratio radicalisintellectivi,dicit rationem reftri-
&am adintelle®ivam, Tum quia, Ariftote-
les 7. Met. a. rexc. 1. dicir. Qlu':c'. quidefleen-
fium, primo in (e formalicer dici debere, fecun-
ditm efle, hoc eft non fecundim aliquod poffe,
quale eft incelleétivum inacko primo.

REsPoONDEBIS 2. Per rationale radi-
caliter acceptum falvatur primo effentialis con-
ceptus hominis; ergo {alvabicur etiam perra-
dicaliver intelle@tivam conceptus DEL.

CoNnTRA. Quiain homine nihil ratio-
nalitate prius advertimus,(ectis in DEQ, & ficut
eaquz parva funt non poffunt commode tangi
acie videndi,atqueea,qua magna funt; ita par-
vitas perfeltionis humanz ultra racionalitatem
nihil permitticineelligi;permittit pelagus effen-
di DEUS. Etcerte quia minus cft perfectus
leo,quam homo,defcribimus eum pet rugibili-
tatemradicalems qua eft manca valde defcri-
ptio:eft enjm nonnifi per ordinem ada&tumex
ternum. cum forraffis illius differentia, poflic
per diftinctum {enfum communem defcribi,
quaquia nobisignora eft, ad rug&;ilita[cm re-
CLIfI’i[]]uS,qLIiJVCI(‘)fOl'll\lC.’l‘ﬂ.dlll!L ree imper-
fectioreftJeone. (dixiforee impertectior, quia
fortaflis in ceconomicailla , & rempublicam
cellendo, vide-

aencre

quaﬁdam praferente virtute,ex _
tur habere potiorem {enfum communem ipfo
Jeone, immo & s'obu:‘prr:pmu’m:.w“i.'crm‘;i;;a)
Sed quidquid fit dehoc, cumin ordine .m’nms
imp:rfcihor fitleone, nui‘_.lm huocusque illios
defcriptionem habemus, & fic de reliquis: qu
a2 monftran®guod entiuni magls imperee-

ni
ggrum&magis]lnm:m_mlm conditio,effugiat
magis vim noftram intellectualem; L\. quamvis
pcr"A,rﬂh)tch:mii-mmmin'mmno!c:h.xh:_ :ra&t
inmaxinio oculoshabeamus 'v'c',fpt'r'nl:nr1'm; .!f{
tgmen procedic de max‘mo.u".rc[ng-.lm , il
qii.mri:m nobis non communicat nic‘.‘fc []Ontll.
am, quam NOSEx {acris d‘_ac‘r;‘rm‘s Jm_ij‘.-n?u:. de
DEO. Unde deillo & primo clicm;.xlc:'n
concepur habemus,& per aliqmdv\prms intel-

leétivo-

PROBATUR 3.
taliq mclpotcnua!u,c:‘gcd: concef
2 actus

Quiailludinre ctivum
i Rl
nonnifiel

o ¢f
quidp
pari
&E\‘flif
ytion
ponics
tioatk
Divin:
racty
prim
Guswi
fippor

intrinf

v
ittnfe
Nequ

CiXane
]
leftion
ficlh
(
bile




gafualiflimi entis cffe non pntc!’ft :
aim objectos ficut difformecft,
: effentialiter, actuali

s fiiy
fymareur et :
m]iquidpotmna]e, primo

audtr. : .
EM&ll}t:’f:itautem hac omnia Prg?dcrjli;{:[ 5;:.
uli conceptu DEL fub form .
mellenrd bformalitate nacui; debetim-
fentit ”"_g] t:rmm]umpriacipii,zu:le:oqut::;,.
WF*"?‘*”‘ P dum,feaoperandum.
i admavencuro: Primo ¢ffintialem

B i iwadls
g Deinon effe criath intellectionem ina
mﬁmru ;. Quia ut videbimus da-
rliquid prius iplaintellectione E&ua!!} En T:Ir;'_'
mele@wumin actuprimo.  Ergo itia fo
pitasintelledtivisin sa:&u fecundo, nec prima,

i ntialis eft,
uecpﬂ?ﬁ:ﬁnams. Idverum efle de ente
inporenia, fednon de ente,quod eft aétus pu-
I - .
E Coxrra et Concedo actus puri pri-
no cllzntislem conceptum non. debere cq'e
aiidporenciales fednego etiam elU_Sde adtis
pundebere talem dari primo ;ﬁ'cnma]cn] con-
eprum, quiintea effentiam c_m-:dcm _a&us purt
tioncnoftra praefupponataliquid prius,ut fup-
nirintelletivum inactufecundo s & ficutra-
n‘oa&uspurincnubﬁat, quorr!inus intc!lc&i_o
Disina pracedat volitionem ; ita nec obftabit
widmineelligendifecondum, precedat actus
prims: pracipuc vero quiaintelletioillaeft a-
Gusvitalisimmanens, adedque talis, qua pra-
fipponicalind ciimmaneat,, & 4 quo tanquam
intrinfeco,proficilcatur.

Prosatur 2. Quia ut fupra dicebam,
ntellectio in actu fecundo non eft quid diftin-
divam DELA reliquis: quiactiamintelletioin
dtulecundo,utfic, elteffentialiterincelle@io,
Nequevaler, fiillamteftringas per praedicatum
aleitatis: hocenim jam eft (u per refucatum.

Resronpests. Intelle@tionem in com-
muni¢fieeflentialiter intelle@ionem , nonhifi
prtationemnofttam; Deus autem eftwealiffi-
melncellectio effencialis.

ConrrA. Quia quamvis communitas
&ftaws invellectionis in communi, pendeatd
wotrointelledtu; nihilominus ipfa Effencianon
prder ellentiam enim rebudpracifiones no-
ltrxnulnmbul{nts immo quzcunque noftraifi-
e e i

tialiter,

REsronpgprs, Quod nemiie intel-

°&'““‘S€{]‘mt1ahsven1at, quodillaintellectio
antia, H

. Contraclt, Tom uia,pene per polTi
E’;h el Eimpoﬂibi{e_,quéd detzur il‘Il)tc"Cin o}::rea-
foﬁﬁﬂfﬁl}‘ﬂfinna, numquidne jam hocipfo
p i lmff:ritDEUS? Tum quia, non faris

PPalt‘t.qunnt:lIe&iO fubftancialis fondecafe;.

tirg
! ﬂlﬂmmcnﬁtatcm&c,confequcmcrnonap-

-~

Difpumtio L 21

paret, qui fit illa primo eflentialis conceptus,
Tumquia, deratione primo eflentialis conce:
ptusettutdireéte interar definitum, g.elta-
nimal rationale; ergo cft homo, non tencr au-
tem direété; Eftintellectio,qua eft fubftantia;
ergoeflt DEUS, forré enim non tam claréim-
plicat{ubftantia, quz fic intelle &io inadu fe-"
cundo,& ficardatur unio in entitate fubftantia-
lis,& accidentalis , cur non dabicur intelle@io
accidentalis & fubftantialis: & quamvis non pof-
fit dariunioqu fit fubftantia: quia necporeft
efleuniores,quiaverd intelle@io, feu verbum
mentis cft res,cur non poteritefleres,& {ubftan-
tia?Sed quidquid ficde poffibilicate ralis fubftan-
tiz: agnofciturenim,& bené,ipfiusimpoffibili-
tas; faltem tamennonoftenditur direaillatio 5
Eftintelleitio,quaeft [hbﬂuntia,crgo eft Deus,

ProsaTur 3. Quiapofig,quddincel.
lectio fir dictus conceptus,quzro, intelleioilla
velfumitur perordinemadintelligendum obje-
tumcreatum, vel increatum, vel utrumque fi-
mul? non primo modofumpta: quia creaturz
{untnonnifi objedtum fecundarium, non fecun-
do medofumpra; quia& eflee primo conflity-
tiva DEI, & non efict, efler quidem ut {upponi-
tur, non efler autem, quia fupponeree aliud fe
prius,nempe objeGum increatum, ad quodrer-
minatur,jam autem cognitio prafupponit fuum
objectum, quod ipfum ficulterius proponitur.
Pone pgr impoflibile illam notitiam & nondum
incepifle Deum, fed incepturum effe, quzro
quidintelligee,nifi ipfummet Deum? ergo pro
priori,jam lupponetur DEUS, ergo intellei3-
nenon conftituetur.

Idem argumentum {ic proponi poteft. In-
telle@io primo eflentialites. DEI conftitutiva,
velelt(peculariva, vel practica? fi fpeculativa,
prefupponitfunm objectum, fipractica, ergo
ponit DEUM, & producit, rationequefaleem
noftra, DEUS condiftinguetur ab illa,quodnon
poreft dici. _

Ex dictisantem: Colligesnullomodo {pe-
¢tatam incelleétionem effe primo cflentialem
conoccptum DEI, %

~ ResponpETuR.  Hanc rationem pro-
bare quéM intellettio non poflic habere etiam
tationem naturz in Diviz_lis > cffeque primum
principiummotus.  CoNTRA. quia poteft o~
ftendiquodnam fit objeétum illius Intelletio-
nis; nempe primo eflentialisconceptus Deita-
tis,lub formalitare Effentiz, ™

Nequevalet fidicas. IllamintelleGionem®
ina&ufecundoquodam modo habere formali-
tatem operationis reflexa, nofcentis feiplam,
noninquamvalet. Tum quia, univer(aliter di-
citur objeétum notitiz {peculativa effe prias fe-
ipfla,neque enim ided obje@Gumett, quia nofci-
tur,fed1deo nofcitur, quiaeft; quod autem eric
objetum prefentis notitiz 2 Tum quia,noneft
concepribilequodaliquanotitianofcat feipfam,

‘&non



reflexi:redicer goro-
aturperu 1111111011-’:.1111
¢ 1, roportione h 1Lluf...

_ > intelietivum ad VL)'IUH!m
ectio i‘«ll»\_\.\h[ volitionem rarione no-

{edintell

itm;\r;_;.s & ol\]utnm prazcedet uotitiam int

vam. Quod autem eft hoc objectum in
praicnri?
. Osjrertur1, Au thorirasS. Tho : agno-
{centisinterefle E&:mt lligereider leun.,

cui confdhat D. Aug.1s. de Trin,

REesronpERIpoteft, totum idprocede-
tein fenlyreali, &.’P'O {tatu phy {ico; non autem
pro it..tu"mffm tionis: velverifiicaride Deitate
pmmnnnm.,.r nongbrouteft Effentia. de
A4 hm.mmm eflc imaginem Dei fe-
m ultimam d
tnonex parte prototypi, quafi ejus ulti-
ivintellectio, fedrationeimagi-
ujus d ﬁcrcnr;aulcima, falcem in ordine
s, elkintelleétivam fimile Divino, vel ad
naximum etiam prototypicfthazcultimad

rentia,in racione imitabilis a creatura.
Osjicrtur 2. Effentialis Dei conce-
ptus debet ef fle formalitas Deitatis perfectifli-
ma; jam autem intclle@io eft talis formalicas:
nam etiamintelleétio in creaturis eft formalitas
pcrtcé‘t.ﬂim.].
ResponpETuR. Exlimitacfone greati
modieflendi, pmimlc itur,ut inrclledtio fitpre-
-atu m"uh &iffimum in creatis; DEUS au-
tem illimitatiffimus poteftt habere pl;ﬂdic'zrum

aluten
cundt

Aume

petfeétivs.
Osjrcitur 3, Nifi penatur primo ef-

fentialis Del ¢ Lms.,nus {tare in Intclletione,

non poteticfalvar i,cur Proceflio yerbifit gene-

ratio?

tur. Negando fequelam

ferentiam; id mtelligen- let, ,.ui dicas.

pog
I =T 8 S
noceii, q
li._'mn;ttur.l,
o:
rus n Enw"'-‘; ade

D.g N.z19.
“.(,JU,'L tmralu

qu ue natura.

Sw cus in

io dcbct efle in fimilitudi- Gtk

cltintelle-

Lpri nc:lnu ﬂ}mmum.no, betret cor

Quia vero

-,j‘\f‘uo] eft etiamintellectio paflava, utita

)L z\
; ; A utilli uwrmvcﬂxofu: in imilicudinem
1,cft intellectio.

{alvandum,quod Deus it
mv‘]icf’rmmm

dicam

beatus, non eft necclic ponere
prer primo cflentiali conceptu;
ille neceffario cognolcat primo clhmu

1m conceprum&inco dem radicata.

‘uluud
lem fu

DIFFICULTAS L

{’)zm fL J‘.mﬂ elf flentic lf.’j Con r'j?wf
'
DE 1"

Pr EMITTO

0!.(’{/»1¢¥J i re b,

hec rationenm Accic h!:.u.

wuapu illuc IlC ptm der
eft 2 dicitur Eflentia: q

tur 1\_&1

liac

non funt idemutfic, & ince

runtratione noftraind

PraMITTO 3
Facile eft refpondete,
eft enim primum | pr um
adeo quc narura.
care, Qui
tatis{ub f

Ncquf\‘u
confiderationein 1 1
TU 1 quia, ficuc ;
_mLf‘a’I ne pri cl
prus [OL &. tOL creagurarum,
I‘HL\C‘ lenriale .1-. MICE lvm.\ Dei;
a nega modi fi
C].'Cfltdi'.l‘;l tionecm L
mandi primo 1 EIL.
Tum quia,ipfaamplitu 0&. H mirtatio m\lum.
litatis Divinz, ut di j i
cra,datvirese
facto definit
cataphyfica,feu
conftans corpore 8 animaration liun
per principiaMetaphyfica, utcun
mo eftanimal rationale, ubiutvid
matur },:l!lIlU clle
prd.tlxc.lru.v
{entiz,cur c."ummun m.t[ nti s.'sn‘ \cigmus 2
His pmm;ﬂj

DicE NDUM EST.
lis conceptus Des . (1 :
definitivus Dei

A’Jrlff

|TH\ d

feane
:C‘Lu.“'ll NU

cflentialem conceptum

hi‘ ‘”f“‘- X l\)n

/
Tentia non tantim 1:
ma:n: ':}m]h muf:tml, pet

\Linu‘]" L

ris: namnulla m.qu.}.m\
Eflentiz :

modum.

mu'wu‘cr
aey aceributas quaE jam
co.uc::pm < \du.... I\"._ ]
.Ill‘ll hilefs
quam Ens.
[’1.11 ur pro genereaade
& Accidens: fepe enim |
quodp »eeft capi pro 1.
eratingdefoitioneaccident
quam Effentiam , co quod
mum !upm natpro Subttar




Jdefinitionem , accommodamus
B o i (e definivics Ego fun qui
iDivine,quiicad : bt
| el + Bile perfectiffimum in genete
o Dt E Quiaapprehendimus
| fanynon Esiftentiz. & oo
fferam per modum polter? 2t
ﬁ:ﬁm_ﬂﬁph}'ﬁd,ﬁcomparetur xiltenti
Mm;;m;m etigm Inferes s qunccefﬁrascx_;;
- imo effentiali concepeu Dei?
fafinnfiedeprim Patrum qui
PROSATUR L Au&o;i‘tatc tumq e
dneslein predicta definitione Deitatis,
- & dicunt Entitatem Divi-
Deoiplo data,non far i 14
smcompleéti omnem perfectione : »q Ao
baﬂforumcumnonpo(l‘lnnmc]lhgt.cccc? pd
eriamatizibutorum inEflentia; 1_nre‘11:g_=:n a
xucmg!a lexu ominis perfectionis Effen-
it de complexu omnis pe r
ie. Prohac lenrentia citar pﬂtcﬂ: Dama ce;
sl defidec. 12. Puiverfum enim id, quo
fianguem tmmtifims gﬂad{aményf?t.‘rg:}seg;-
 ielaguscamplecu fuo contine (lup ple) L ;
lfem docet $. Dionyf, €. 3, de Divinis nom.
Nmquaguopaiis DeasefFEns,fed fimpliciser e
wloietomin feeffe , pariter ambiens & per-
ahens. - Siniliahabenture. 5. Non gma’em boe
Whearempon e, fed omnia off, uo eriam
it auo. S, Tho. hic, quat. 32 4 Etie
contra gen. €.a1. 82 28. &de potentia q. 7 a2
widoce Divinam eflentiam confiftere in fuo
tlequod continet totam virturem effendi.Imo
piroquodfic poflibilis creatura perfeiffima,
nondum tamenilla effer DEUS: quianon cifet
Hencia perfedtifima in genere Effenciz, alias
wndeberet determinari, ad efle Effentiz crea-
2
Prosarun 2. Formalitas alicujus Exi-
Bquzettinilloprima, & radix reliquarum, eft
prmoclentialis conceprus; fed Effencia perfe-
dilma in ratione effend; eft talis in DEO for-
mlitas; Quod iplum prob. Illaformalitas in
DtOc[i:prima&radix religuaram, quzeftul-
mm refolutorium ommium interrogatio-
im, de Divinisperfectionibus inftituibilium,
“Uquiaationalitas in homine eft tale™efolu-
eyeft etiam in il [ formalitas jlla prima, &
r:duxrcluquam_m. Ercereé ultimum r ebiliito.
::ﬁ::c;a,q?m ultimum fff,dcbcr e inordic
- 1Vetlo primum ; & quia eft I‘Cfolutorium,

Mh"”fffrﬂdtxrciiquorum : Quiarefolurio de-

n:"‘r[(:dl;s_rinqipia s falem radicemimportari-
Ez»c& - :nl:tape‘rfc&if‘i"lma_m genere Effen-
fﬂrmabnlil:;?? rcblqumrmm‘ Interrogationum
i e DEI perfe@ionibus - °G enim
dfbimr,qui age [?::E::'h[ Deuscrearor: rcfp‘oni
“_“’qﬂiac!}iic,dcbg:o:fng,%“ are cttomnipo-
Bidine otentiz g e clcnmn'cm 3
e qt?a- : [1) agendi 1t.1determmatam 5
”‘migcndh}-{ig cbet haberg iplam Flemitudi-

terminatam ; Refpondebirur,

‘ el

Dlﬁmtatio I

23
quiailli convenit omnis infinicudo agendi, & o-
mnisekcelléncie: Juaxres, hoe ip‘'am quareilli
conveniat? quiafcilicer eft Effentia perfectiffi-
maingencre Edentiz, cui reliqua vel tanquam
potendz agendiad exera,vel tanquam principia
agendiadincra,&c. competere debent,

PrRosATuR 3. Quofolo fublaro perlos
cum inrrinfecam direété & formaliter tollitur
Deus,illud eft primo cflentialis cone eprus Dei,
ad eum modum quo afimal rationale eft rale,ur
illo {ublato, formaliter & directe s tollaturho-
mo, eftqueilludanimal ritionale primo effen-
tiale hommis,non atitem rifibile, non cile pro-
ductum, &e.  Sedrale pradicatum in DEQ,
eft Effentia perfe@ilima in genere Effentiz,
Quod ipfum fic ulterius declaratur.  Siferve.
turinhomine animal ratiofale, habetur radix,
ex quale reflicuere poffit, ut fie rifibilss, uc poflic
produci,&c, fimilia: ficutfervaca forma forri, &
inductoilli calore , fervacur radix » perquam fc
reftituere poffit ad frigus. Unde & ferro fo -
maillius, & animal rationale liomini, eft primo
eflentiale s ira etiam auferd Deo omnipoten-
tiam,aufernon effe producti, fervailli quod fic
Effentia perfectiffima in gencre Effentiz, habe.-
bit Deus radicem reftituendi fe in priftinum,

Osjrcies.  Quad per dictam explica-
tionem nihil explicetur. aod ipfum proba-
tur; Quia illa Effentia perfectifima in genere
Effentiz, yel accipitur proeffe Effentiz creatz,
velincrearz. SidicarurIccuuc!um,nihilexpli—
cabicur:Erit enim fenfus,quod Deus fit Ens per-
fe&iflimum in genere Fflentiz Divine, S 5.
catur primum,crgo adhue nihil explicabicur de
Deo: quiaille non poteft conftitui per aliquid
creatumn primo cflentialiter.-

REstoNpETUR, Ruamvis dicatur,quéd
ratio Eflentiz perfe&iffimz fupponatinre, pro
Effentia Divina, lufficit qudd non fupponat quo
ad modum fignificandi; Sicutipfadefinitionon
dicitaliquid ultraipfum definitum, quamvis ex
modo fignificandi dicat aliter,  Dici criam
pofletfumi hic Eflentiam abftrahendo 3 creata,
&increata,& quz quando conjungi;mr Cuin ra-
tiore perfe@diflima, tum primum imporeet for-
malitated Dei,

InsTas1s. Dehociplo quaritur; O ais.
nam fie primo effentialis conceprus Entis perfe-
&iffimiinratione Effentiz ? Responps TUR,
Idem quari poffe, quis fit primo eflentialis copy.
ceptus animalis racionalis? Quod f dicas,imper-
tinentem efle ulteriorem quzitionen, cc‘x,quéd"
refponfio fiatper definitionem > cujus illegitimi-
tas aliunde non probacur, nec eft adferre in ho-
minealiquam formaliratem priorems idem ia
prefent de dicto concepeu ingeetnr.  Quo-
modo autem falvari poflic proceffio verbi, di-
SGumfupra,& alibi dicctur,

QUE.

=




p

-

T radtatus 1.
Q LIIEST] O 11 Num. 24. Sedilla fupponitaliqua

An fit DETS? propria; n}}{guiﬁulucux vi pertid
DistetdslateiiePas PR CIfoﬁil!P:it]S;f’:ql};‘l[i!T cfle co
: L \.‘E ‘f 11C o \II;IL’-‘IMU_;ElOHt‘S;(_]U.’E 1115lnill'l'f.’)'ﬂllll'lmlt"j N‘m;\’”!\'
Y probent Exiftentiam Deis  quamyis - S y
p'H]‘m' = l‘ b § ¥ o . 1 quamyis lup- create peifectiones fimpliciter |
onam efle hoc abunde in Metaphylic i 2 ik
1 ibunde in Metaphyhicaprafti- nonadunancarinuno Sub eéto, ne
tum abaliis,

nic ¢x Effentia ipfius perfectio
D I F : fimplicis: quiaaliasfequererur
F I C LILTI% S I vio]_cntu\,quamin non luntfimuli& quodnemo
Examinantur ﬁo‘vi:‘f?‘]»‘m[ﬁoﬁbﬁ Demont |_3‘0f‘1'lt Pl‘l[[iCIPJI'C d; pe r!l'- ¢ !".c”c."i 4 iciter
ﬂr.:t:of;es If)?uEx.;ﬁc‘m;x DEL hmghu,quln—rhncxph‘w e at habere reliquass
g L[[POTC una c}“.gcmc lll'l'_:Ll.ul"-
R_l:m DEMONSTRATIO 6L, quamlaco SEcuNDA DEMONSTRA eft Num.
fecundo ponit Martinus Perez Difp. Lde 6r. VelexiftieDeus, feu Ensfumme pe fectum,
Deo ;'_lf\‘ll:mj 47. Non E*it defeétus non per- velnonexifticzfiexiftic,habetur ingentum,nem-
\i:inﬂu;‘.hqmd adhec,utfitChimara,fedeftde- peexiftere Denm:finon exiftitex ho ipfo pro-
feCtus ”O”__Pcr"c[_‘iﬁ"“"‘: hoc,utfic optimumba- baturexiftere Deum: nam (inon exiftir,elt im-
bens omifes perfedtiones 5 Ergo habere illas, poflibiles Ergodaturneceflitasnon Ex ftentiz
quod convenit Deo,non eft Chimara. ipfius; Ergo hac neceflitas neceffario exiftit: At

ResronpETuR. Hanc Demonftratio- quod neceflacio exiftinullum haber defeétums
nemindigere aliquibus : quia non plus haber, Ergo eft fammé perfetum; Ergo ex eo iplo,
quam quodnen implicet carere omni defectu; quoddicatur Deumnon exif , infertur exi-
lyautem nonimpl:cat,n:h'\! demonftrat. ftere,

InsTaT. Veldacurfingulare quoddam REesroxpeTur. Hocargumentum pra-
optimum exiftentium,vel non datur,exutroque munirideberet,ne mulcum probet: Sicenimar-
{equitur exiftere optimum: Sienim datur,ergo gui poifcr : vel exiftit Chimzra,velnon ¢ Siexi-
cft mchusquolibctp:‘ﬂ"{ibilin011cx1ﬂ:mti, alio- ftir,Ergo habeointentums nempe Ensrationis
q'.;in{i {it p-)ﬂlbslc,aiiud melius continereturin exiftere:Si non exiftit,ergo dutm‘m::rﬂl:as ‘?(_’n
potmtiu. Sicontineretur in pntcn:in,qumﬂlud Exiftentizipfius; ergo hxze uccc—ﬂn:.z':- necefla-
cauflet:Ergo illacaufa porilis eritoptimum : nam rid exiftit; ergonullumhaberdefectums ergo
caufa continer totam bonitacem effedtus scon- llaneceflitas ¢t Deus ex coqueiplo, quod dica-
fequenter potiﬁshxc potentia exiltens ericil- tur Chimzramnon L:.\H}cr:,iufm_';mr cxi{hztc_-,
Kidoptimum , quam tu concedisexiftere.  Si Sicutfznjm ex co;ywddg[ur ncucﬂ.i_“ s non L.\:l_—
autem dicas,non daci (ingulare optimum quod- ftentiz Chimarz, noninfertur clmn::‘_:nm exi-
dam exiftentium: Exhociplo infero,exifterea- ftere; iranecex cn‘qlua_cl detur neceflitasnon-
Gurale optimum s Nmnﬁnnn;xiﬂir_, fcq‘uitur blx:ﬂ:cn:lxl_) ci,redte IJI\I!‘crlctUrj CX:ihj{'L.-)-h)cl.l.l.n-'
evidenter iingula iTngE]aria hujus gmvcria effe Negatut enim dcmmmraﬁ,c‘]u_ﬂd \'cri‘iixjtlft-_ﬂl
defeétuofa, &:nnpcrfcch 3 ac profndc rotum n_b;cc”t.vum omnpium l)[’ﬂp(\liltmlmlj‘:RTlCili.l;t \c
ipfum univerfum effc melius {ingularibus: Ergo ritatis, firDeus,de quo etiamin Metaphyficis.
fum eft optimum exiftentium aétu, ac Undeulterius G hondin
pro'\m‘.c & pc\ﬁ}b:liu m: Jamenim a‘lcm‘unllr‘}- o Interes. T\'cc'c!'ﬁmtcm nmj-‘:\‘n_ t:!«{_ g
tam eft oprimum exiftentium adtu , eflc opti- vinz,per A_.thcm habere ncc‘c.[lwtu?z‘Hl‘L 1!11_-:‘101'
mum poflibilium. Sed hoc torumnon C&;V)Ptl'- rationss , & {i‘}{Ljsz\’llL'(rj.t.‘Ll\?r fici, conicqueh
mum;quod probatur,quia componitut ex parti- necdebere exif .f:.lc‘ p 1\%1 it
])usd-;'t‘cfl’EOGF: quod ipum cft imperfegkio: Aflumit deinde .’.rrﬁll'.::.‘ctn[ll.n p “rltln 2
Froovel non exifticrale optnnnnl"itffﬂ; quod- nem,qu rapudi\[h\m}=|1u:5_‘(.{n. :1-:17*1 : ) ‘(\w "“llilt

Jamn fingulares {ed exiltit rale optimum: Ergo tioncs nempe,quod id .
s le optimum, de quonon potelt nullum habeat defedum: Dicent enii ab et
b onum,adcaqueipfe Deus. fo mundum neceflarid exttiifle, quamvis ha-
xpERT potelts Quod indigeret beat (uos defectus. e ki

detnonftrari » quod dmnr!ingula;c opg_ﬂwrp 1 0})%1];1;:L'{i? :l\”;rl;‘s Ll?in:\ Eht‘\, ni‘L Divi-
m i hentiom; TOtum autem univeriae Geji-=PIOPOUNIONINE TS : P

:122;{;;;';‘“?{;“:[1;;1 rel’tvri&& ex gxhﬂcn?b:tls; fé._ nam exiftentiam,id etiam noi cons II\IL:-‘E .w(:?m

uamvisfingula, pm‘ncuhna funt defectuofas

ique illas clic

univer

[~

n ':ga';i efle
RESPO

Uicerent oppoﬁn illam verificari,non<
qumi fica parte rei,& in {uppolinionc

b i Comlmmt:mi illa: : fuppo! :
1 tamen elt oprimum : quodficapaise cinfuppailtont E°
ik ] mﬂu}tdccas, decem ramenuni- !cde.th.nu.mei‘;. Eilencia ipfius ! e,
e & exitertis ::cccpnm(upp.sﬁm.&}:11.uln ici,de

ares funt decal FEr certé , fiaccipiaturtorum
aLes B L e e Deo,elt optimum #1iuo ge:
l1ocumvcdumimu F _

3 efectibilibus compotitum.

e & tamen exd \
1E6TC, & ; ; -
: InsTITUIT aliam Demonftrationem, a
- ”~

cujus Edlendiaclt exilterc. '
TerTiA DEMONSTRATI
I R PR i i

ugitur }u'pnza,l1.1bc-rq:t indameutums!

o elt. Qua




Daner VEritaces alique objective
| Moo 73

» i & effentialicer invariabi-
| i _ii""crﬂcF;ﬁt;‘f;iL]fg;eﬂ: Homo eftani-
B[I:_qurﬂ‘f &z'Propoﬁrioncs, cuicunque
'rzuonnlnm oris mentaliter applicentur,
e t‘{;\,,Eiabi]in:rt:vzudum:*.u:rz ; quod
wﬁ‘ano&‘:ﬁ uindentur 4 parre rei veritates
. ;::cc’fgriz,acinvari‘ab'ilcs: Quia Ve-
ol 1.1Iisdcpcndctcffequaln:cr ab objecti-
| flor urem indiftin&a eft realiterab
w Ohediva . Ereoimplicat daria parte
EHIC;C"M“&?&{EO' 5 E} ibilicatermn; &
sieatem, VEramque cogoIcIbIALa c:n et
e nquameﬂqrc Entitatem , cum qu
et i veritas.
»dtnugC:;“::iz atur. Quia gugdlibcr'vc\-
o velelt cognofcibile immediate
mmabjedive, Velcit COg = d
ione fufvel mediate ratione aleerius ¢ %o
el motivum, &caufaqvum cognitionis
wiedcbe habere veram Entitatem & E):ulkcn-
mm;(@ianmcxiﬁcns,adnullum omnino ef-
ihummovere potel. :
RisPONDETUR. A:hci,qmncgaz}tDe.
inponant abxterno Ealciﬂcnn am ml}mdi,c jus-
@;{uccclﬁauem; Itac'nar_n ve_nhcanvurn pro-
plifonum zterna vericatis erit ab zterno non
uioneDei, fed ratione mundi, ab xterno exi-
katis. Deinde verificatio objectiva propofi-
fonum, non eft necefle, utficexiftens phyfice,
ifictachabeac Effe intentionale, exiftatquein
peocimpreffajaucaliquo, ejus locum fupplcn»
& Quodyerificativam propofitionum 2ter-
wrectatsfitDeieas , hoc iplom demonftrari
hete & ratioquehoc probat, poritis evincit,
bedapropofitionum zterna veritaris debere
j «ﬂ'caﬂuinﬁcxiﬁcntia: Veritasenim objetiva
iinditindharealiter ab Ente,, cujus eft pafiio:
kquia,quandodicohomo eft animal rationale,
wietumhocnoneft Deus, fed homo:Ergo po-
s Eatias, quz efthomo, deber efle exiftens,
Mnqu idencificerur talis veritas objetiva.
infiaque Suarez in fenfus formando propofi-
nim arerne veritatis ad ftatum condirioma-
Imcontugiffees Siverificativam illarumeft ab.
Stumnempe Deus. '
MuldisPerez ex formalitate Entis carentis
immdefe&u, & Entis perfectifimi , probat Dei
B e
‘ atur,autnon plugjnferunt, quam
SR
3 Deberefcil, darietiam crea-

(? i
.2mpcrfu‘:hﬂimam. Legens cundem colli-
Htquedicuntyg,

DIFFICULTAS 1L

Demonftratar pE ) Exi

RIL{A‘DEMONSTRATEO-
qiz?gcféafqﬁutabalio; Sed falfum eft,omne
Btleabaliy &nul]umeﬁ'eﬁﬁ:,ergo citalia

od =
fedquod iy 4 feergoelt Deus, Quialy Deus

ectivey

entia,

Omng Ens,

Difputatio B

25

idemeft,ac Ensdfe, Major probatur: Quia
inter duo concradictorianon datur medium, fed
effe, & nonefleife, fedabalio, & cfle, & efle 3
{e,;nonak alio,funt contradi&oria ; Ergo inter
illanon potelt dari medium.  Minor fic proba-
tur. Accipiamusomnia poffibilia. Quzro,An
totailla colle@io fitab alio? Autan inillacolle~
&ionefiraliquid, quod icafe? Siinillacolle-
ctioneficaliquid, quodfitife, habetur incen-
tum; Nempeintotaillacolleétione poflibilinm,
includi etiam Deum : Quia nomine Dei venic
Ensafe; Quod fi tota illa colletio cftabalio,
ergo extra totam collettionem omnium poffibi-
lium eftaliquid 5 Nempe illud aliud,aquoeft
tota collectio 5 Namdetoradicis, quod firab
alio, Eadem Minor fic aliter probatur; Sio-
mneEnseltabalio, vel cltabaliomediacé, cui
intra colle&ionemillamdedit effe, welabalio,
cuiintra illam colle&ionem,non Cedit effe: Si
primum,quzro: Anrequam darer efle,vel erat,
velnonerac? Si erat,ergo necindiget illo effe,
necilludaccipit:Sinon erat,ergo caulayicnihil ;
Ettamen exnihilo,vel a nihilonihil fir,  Si au-
temeftabalio,cuitamen non deditefle; Acci-
petotamillam colle&ionem,uc dixi, quzre, An
de illa verificetur fimul fumpta, eftabalio> Si
vcriﬁcatur,crgo totailla colle&io omnium pol-
fiblium , & eft tora,& nontota, roraur fuppo-
nitur;Nontora: Quia exrraillameftillud alind,
aquoilla, Rautfus,ficucimpoffibile eft, ucali-
quacoficio totalicealis,, de quaverun ficdi-
cere: Eft poftaliud,nifi detur,urid,quod eft pofk
aliud, fitalio ordine ante aliud, uthitin circulg;
Ergo etiam eft impoflibile,ut tota collectio pof~
fibilium, fit poft,feuab alio; Nifi dicatur efle re-
caufationem adinvicem , quam hic non pofle
admitti,probatum fupra. =

Idem hac methodo proponi poteft hze
Univerfalis; Nullum Ens eft ab alio,omne eft 3
fe.falfacftapud Atheos: Nam ut excludant Ens
dfe,dicuncomneefle ab alio: adeoque debene
negare hang;Nullum Ens cft abalioiClim cciam
Athei pluricheiftis condiftinguantur , debeng
ergoncgarc,omne Enseffed fe: Nam & plurali-
tatem Deorum admiwerent, & aliquid aperté
failﬂm;Q-m nequodeft,eflc Deum: Eflecenim
omne quod ef;Deus, (i eflct Ensafe.  Siautem
illaUniverlalis eft fal(a , veraerithee Parcicula-
ris ;- Aliquod Ens elt abalio, aliquod nenecft i
fes Couccdcnrquchoc cotum Athei. - Com-
mutgntur contradictoriz & formentur fc 3
OmneEnseft abalio,nullum eft i fe, Aliquod,
Ens noneftabalio, aliquodeft ife, uafor-
matione aliusconcradictoriz poficd, infertur;
laUniverfalisOmne Ens eft ab alio, nullim ek
afeelt falfa:Ergo illivs contradictotia,Aliquod
Ensnoneftab alio,aliquod eft a4e,veraerit; ad-
coquealiquod Ens Deus erir: Quiaeritaliquod
Ensafc. Quédaurem illaUniverfalis, O mne
Enseft abalio, nullumefta fe, fictalfa, proba-

(&

A acsgur




cur ex dickis jam racionibus; & infhpcraddimr.
Si omneEnseftab alio, ergo &eft omne Ens,
ut{upponitur,8 non eltomne Ens: Quiaexira
omneEnsab alio, eftEnsi quoalio, cft omne
Ens abalio, ciimhociplo non fit i fe, ciim ficab
alio, &hocillud Ens propter quod verificatur
pet te propofitio : Omne Ens eft ab alio, eft
Deus ; adeoqueidabitur Deus , etiam pofito,
quodomne Ens fitabalio,  Siautemex imme-
diaté diis falfaleft hzc propofitio; Omne Ens
eltabalio, hoc ipfo falfaerit, nullum eftafe.
Nam utriusque falfitacem allata ratio probar.
Quarum Wniverfalium falficare probata, infer-
tur veritasillius particularis, Aliquod Ens non
eftabalio,aliquodeltafe:

Secunpa DemonsTrATIO deflumpta
exS. Tho. hicq.2.2.3. Quarts viz: Quamde-
monftratienem plur:imspmnus Perez, & exil-
lo Efparza urfent,ut jam innui. Ens perfecil-
fimum non implicat contradictionem,Deus eft
Ensperfedtiflimums Ergo &c. Minor proba-
rur notione terminorum : Nihil enim alindin-
relligitur nomine Dei. Maiorpr_obnrur,ﬁ Eqs
perfedtiflimum implicaret, & efler perfectiffi-
mum, & non eflet, efferquidemut{upponitur,
nonefletautem: Quiamaximaimperfectioeft
implicare. Ecficatbenedicerem , Ensnonin-
volvens contraditionem non implicat, cum
hoc quod eft non implicare , imporr‘ct hoe i-
p{hm,quod eftnon involvere com;ndn&ionqm ;
ItaEns pcrfc&iﬂlmum,bcnc arguic:, flonim-
plicare, cum ﬁpcrfcﬂ;iiﬁmmmhc , debeatnon
igvolvere contraditionem. Ethoc argumen-
tum huc ufque probat Deum non implicare.

nod autemde Ezfto exiftat,ficprobatur. Ens
pertetiffimum neceffario actu cxif_i:it-,Scd Deus
¢ft Ens perfectiffimiem, ut fuppofuimuss Ergo.
Majorprobarur,quiaﬁﬁns pcrfc&l.fﬁ_mum non
exifterccactu, &eflerEns pcrfc&uhmum,_ad-
c involvens omnes perfectiones poflibi-
Jes,& non effet Ens perfectiffimum; Effet qui-
dem ut fupponitur,non czﬂ'c.t aurem: Quia inter
primatiaspcrfe&ioncs I:.nus eﬁ_Ex:ﬁ:enna,. im-
moeft Prmqicntum 3 ratione cujus competecre-
bus,ne perfectiones illarume {int in potentia o
nifi objedtiva. .

Tertia DEMONSTRATION V'e‘l mun-
dus eftab xrerno’ vetnan? fi noneft,nifi pm}ras
Deum dari , nunc etiam mundus nor} cﬂlch
O&fodi?ﬁlm Pmbamr ; Ponamus alnltc (Cxllo-
rassonditum mundum, ergoante illasfexho-

i i ergo & nuncluntg
»¢as OMIMia crancin potentia, iy S
in potentia: Quianon eflet per g e E: = ta-
um Anoneffe; ad cile exrral}_ercntul i it -
mena nihilos nihilfiar.  Si autem daretur ali-
s oisium, dareturadtus antcccdc_:ns‘o_-«
qUOd T Gus, eft formaliflimei-
mncm potentizm, qul actus s
femetDeus. Quod fi mundus eltabyxt i
vel omnia Entia }1-.1_bucmm'nccc\fhtarlf_:m 15.“1-
[‘tendi,vcltantflm aliqua? Sitantumaliqua,
i

»

CO(}U

Tratatus L

go '{H*" erant Deus : Erantenimin exiftendo ne-
ceflaria.  Quodverd non potuerine effe plura,
infra probabitur.  (Quodautemnon poruerint
efle omnia neceffaria in exiftendo ab zterao,
inde probatur: Quiaab grernoeranthomings,
ab zrerno mufez, t:l]csquc homines, &rales
mufcz, quales defaofunt: Ergo, fiprafentes
homines, & mufce, nonhabentneceffitatem
exiltendi, nechabuerunt illihomines, &ille
mulcz. Siitem habuerunt neceflicatem exi.
ftendiab xrerno ex{ua Eflentia; Cum Effentiz
{intzternz,ubinamtandem illihomines zterni,
& illz mufce zrernx? Hocipfum fic ulter.us
proponi poteft. :

Ver datur Ens neceflarium in exiftendo,
velnon:Sidatur; Ergo datur Deus.  Siautem
nondatur , ergoadhuc daturDevs,  Sienim
non datur Ensneceffarium in exiftendo , ergo
omnequodeft, poterat nonefle, ergofiillud
pofie non efle,vincatur ab actuali cfle, quariad-
hucpoeterit, illud victivum, poteratne nonefle?
Sipoterar, ergononeft vidtivum. Sinon po-
terat nonefle,ergoet Deus.  Ercerte id quod
eftafe, nonpotefteflenifizrernum, & nonpo-
teft nonefle exclufivum poflenonefle: Sienim
poteratnonefle 3 8ztamenincipere 4 {e,qui id
fiet: cum nihilcaufz; caufare non poflic,qui fiet
utnonidem producat {eipfum primo? qued u-
trumquelumen naturzhorret,

ConNrFIRMATUR ad hominem. Pona-
tur tale argumentum Atheo.  Quod neceila-

rio exiftir,au neceffario exiftit; ErgoDeusa-
Guexiftic. Hocargumentum folverille,quod
Deus hypothetice necellario exifticactu, ideft,
fidatur,aduexiftit,.  Exhoc conceflo ficurge-
tur.  Decujusetiam conditionato,& hypothe-
tico concepty legitime formando (fupponoin
{uppofitione perfonali)eftactu exiftere,illud ne-
ceflario adu exiftic; Sed de hypothetico Dei
conccp::uleg]:imé formando , eft auexiftere,
ut concefficdiftinguens;crgo Deus actu exiftir.
Mopjor,inquaeftdifficultas,probacur; Quia fitd,
de cujus hypothetico concepru legitime for-
mandocft quod exiftac .u:'h:!ncm exilteretactu;
Hoc ipfo non legitimé formaretur ille conce-

tus. Immo & deberer aftu cxiftere, &non
deberet, nondeberer quidems Quianon exi-
fterer,deberecaytem,q uia hoc dcbimnq legiti-
maus ille conceptus hypothericus agnofcic, de
cujus lcgi:imit.uc,c{ta&uahs Exiftencia,

; DIEFICULTAS IIL
Occuyritonr T{ef[éazzfz‘ombas.

Adduo precipué argumegEasis qu njw £
mari poffent refponfionibus imp gnandis , la-

borandum erit =
R%r;.“..‘/‘.

iicaric
enturd:
Jpoftol

ek




7 #wﬁm,ﬁ ad 1, Argumens
.
SNDEBIS 1. Quod colletio o-
? niteae
y szmbi}jum (icabalio,non qmdem repe-
ngajflamcoﬂc&ionmn, {ed ab‘ ahq con-
B llam collectionem, feuquod nlhiI.[-lt
::Eam;f:dab aliononfics licereota colleétio,
Y : ks
in r)qbalio excraillam colle&to?u.m. :
mﬂ? wR’A uia fingula illius collectio-
ONTR A s

fintabalioextrate,crgo & tora ;oIlc&m:lla
EE b dlin extra [e. Confequentia probatur:
i { Je fingulisillius collectionis verum c_ff
= Caulanturab alio extrafe, neceffario
J.IF Erci:d:m debetverificari de totacolletionc ;
mi‘in ron illa collectione , nihil aliud eft,
i ! : :
il fingularias Ergo fide fingularibusve
funt abalio extra fe,etiam de tota col-

ﬁi&[url X Sl 1
\dtone veaficabieur. Quod 1p_[um u];cnus
oo fundtur. Quia quamvis predicara,
i

nzdclumunrurit'omcol'[cﬂ'ionc, qu;‘};ali,fcu
sinelippofitionisomniuan fimul, poffine vf‘c: i
Jferidetoracollectione, quamvis r:lm?vcnl s
gaindefiogulis colleétionis; Eritade lingulis
Jpoltolorum fine fallac::a accxdf:nus_dlcx nen
PJ[gft,c[un‘)n{ﬁntduochec:m: ‘I\Iihqlammus.prx-
damquznon defumuntur 4 cora colleétione,
seolleftioett, feufubealiftaru,finon vcnﬁ-
anurdefingulis collectionis, non p:cﬂ'unt veri-
bt de totacolle®ione, & i vcnﬁ;anrur d'r:
fnguliscollectionis, & detota colleione veri-
feannur 3 Sicfi finguli decem Ethiopur_n funt
iirbdecas Athiopum eftnigra : Ira etiam 41
wiicaruedefingulis; Eftab alio exrrafe,idem
sadicatum verificari debebit , etiam de tota
uledtione : Quiapradicacumquod eft effeab
{oexrrale,noneft exftatu colle@ionis defumi-
blQuiapredicatam ex ftacu colle@ionis de-
mible,necverificatur de fingulis, & infuper
ghicicfempernumerum, vel quafi numerum,
dhyuede linea computi; Ratio autem Entis po-
fiabalio cxerafe,nec e numerus,nec de lifea
umert, -
Nequs Valet,fidicas ; Qudddoceant
Tomiftznonexiftenspofle caufare ; Sed hoc
dpopoficum applicars non poteft, quia nun-
lﬂiﬂ]dccuetum Thomiﬁz,quéd non exiftens,
od tusqaamextticie, pofPe caufare, pra-
?“Ck'Pluﬂl, & determinare fe ad exifbern
m,
Nequeiteratd valet, i dicas, quodThomi-
hf&aﬂtfpoﬂé caufas effe ibi adinvicem cau-
# Namidnon docucrunt, finon fupponacur
titereilla cauf, ”
mﬂ:‘ denique dicas ; In partibus propor-
05 non devenirg ad primam ; Quiaifte
Hpoporgenales velnon daneqr vehdice
Wdeveniri o, B indetermiias. 3
R PSicut - rminate,
Sttum gy vcrur;ecgaré??' SO ds
ceres Accepe.

Difputatio L.

27
runtlibrum abalio, impoflibile ¢ft, ut axcraillos
100. non fitalius,a quo primum usus ex 100, ac-
cepit librum : Ira etiam impoflibile eft intara
collectione poflibilium, accepifle omnes effe ab
alio, quin fic aliquis extraillam colle@ionem,

videderitefle.  Mutua autem reacceprio eft
e;fupraeftimpugnata.

ResronpEBis 2. Singula Entia, quz
abalio (unt, non habentnecefitatem exiftendi;
totatamen collettio neceflario exiftic; Ad eum
modum, quofingulicalaminon funt neceflarij
ad [cribendum, nihilominuas gota colle&io eft
neceflaria: Necenim extratotam iilam collé.
&ionem calamorum habetut, quoaliquid fcri-
barur,

CoxTrA EST. Tum quiaredic argu-

mentum (upra fadtum, {cHicet, quia quodnon
convenit fingulis, non potelt pradicari de tora
collectione,excepto pradicato defumibili afka-
tucolleétionis. Tumquia,quod attinerad in-
ftantiam,de calamis difparicas ct:Quia dictane-
ceflitas convenitratione collectionis » quicol-
leGioeft, Quod iplum probatur : Quia fin-
guli calami habent vim feribendi, & reliqui
calaminon haberentillam vim, illefolus habe-
rer,& colle&iononhaberetillam neceflicatem:
Infupet dictapropofitio facichunclenfum: Cym
finguli calami habeant vim feribendi, non eft
ratio cur petius unus dicatur,eft neceflarius,
quam a}iu;: Qli.a vero extraillam colle@ionem
nihiAhabetvim feribendi, fir,ucilla colle&io (i¢
neceflaria , nihilque extraillam habeat vim ferie
bendi.  Non poteft autem dici, fingula En
habere vimfeuneceflitatemexiftend; » &quod
fireliqua non exifterent , illad unum habereg
neceflitatem exiftendi ¢ confequenter nec da-
bitur fundamentum verifiandz hujus propo-
fitionis. Tora collectio poffibilium eft necef-
fariaad exiftendum s Etcamen ur dixi, de uno-
quoque calamo verum efler dicerc.qubd impof-
fibilibusaliis , neceffarius efler ad {cribendum,
Denique illapropofitio colle&ive fumpri cala-
mi funtneceflariiad fcribendum( i rolerari de-
betfnonaliudimportar, quim quod aliquisca-
lamys fic neceffariusad fcribendudi; Nuflum
autem patticulare Ens ab alio ¢ft necelarium
ad exiftendum. * * Deindeexplicando propofi-
tionem de Exiftentia, deberer per defcenfum
veniriad aliquod cercum, quodfic neceffarium
ad exiftendum , ficuc wenicar in explicatione
hu)u8 propoefitionis , Aliguis homo eft Peuus;
ficutde fingulis etiamyerificatur calamis > quod®
habeantvim fcribendi, & nif§ verificaretur de
ﬁngulis, deveniterurnonnifi ad unumnecefla-
rinmad feribendum.  Cum ergo de quibus.
cunque non verificecur; Eftneceffarium ad exi.-
ftendum,debebit veniriad ununfcertum, & hoc
crit Dews.

ResronpEBis 3. Qudd colletio o.
muium poflibilium infinica fit , atque aded in

€a Py ipfa




Q
29 Tractatus 1.

ipfa p]ri:;mm nondari, aut rale aliquid quo prius
r. - Rurfus,quod tota eolletio omni-
um podibilinm ficinfinitas ab exemplis aucem fi-
:‘:lt;:,,a]uul=:1[:1utc'1_c .1cc1p1cr_1t;lmsllbmm, non
daturargumentatio ad infinitum.

ContrALEST. Quialicet per finitas
menfuras,nec exhauriti;nec ad primum in infi-
nito deveniri poflit, nihilominus mentetotum
accipi, & detotoillo objeto interrogationes fi
eripoffunt.  Queroergo, Antotumillud con-
tincacaliquod Ens afevelnon? Alterurrum e.
nim contradi&oriorumdebet lli competere: Si
continet,®haberurintentum 5 Sinon continet,
ergo omnia funtabalio , redibitque argumen-
tum principale.

CoNTRA 2. Quamyis nonliceatargu-
mentaria finito ad indinitumin his, in quibus u-
num ratiofiegn finiti , & aliud rationem infiniti
qua talis involvit; undenonvalethzcargumen.
tatio; Singulainfinici habent terminos,quibus
incladantur,ergoetiam & infinitum includetur
terminis. Nihilominusin aliis rationibus,qug
infinitatem qua talem non dicunt, legitimaeft
argumentario,&¢ itabene dico,finguli exinfini-
to {untalbi,ergo & totum infinitum eft album.
Cum crgo etiam hoc pradicatum efle ab alio
extra fe,non involvat infinitum; utpote verifi-
cabile de fingulis;hine verificari debebit, etiam
detora colledione.

CoNTRA 3. Pone pcrpofﬂbi!e,ﬁvc! im-
poflibileab ;L‘rcmo_cxﬂitiffchomine’m ] _&‘l’f.”‘
pagatos reliqu osulque ad\nm » pone etiam (al-
m pcriuppoﬁtioncm? aDeo illum creatuim,
velquocungue aliomavis modos; tune ll(.‘f:?l' per
Gnitas menluras non poteft deveniri ad 1l!gn1
primums Nihilomjnus vera cri:l'mfc propolitio,
accipiendo mente fbtam colletionem, .U‘llilsffft
Afolo Deo immediate creatus &c. verificatio-
nique non oberitinfinitudo. - Ergo etiam infi-
itudo non-facier, quo minusvera fithzcpro-

Eft unumafe, {eudebere ponialiquod
alio. Nequevaletfidicas,
[ otum;non polﬁpcapp!ica-
riadinfinitum, Curenimnon poflumdeere,
quéd infinftumficid, qu:"ml-c!h ;;_degqucgm)d
rorum,fitinfinirumz&4i poflum dicers de ligno
bipalmari compofito ex partibus p.mpod;npna_
libus infinitis, eft rothm, curnon etiamdici po-

terit& de Catcgurcmatico infinico?

e Rq@mﬂomr ad 2, eArguincn=

2 LB,

pofitios
Ens,quod non fitab
quodly omne,&ly

LJ

Hoc argumentum
duplici ex capite.
rincipium,

RESPONDEBIS I
nonelle Demonftrationem,
2 refolvitur in hoc p
wod principifihon demon-
i nrgumcnta:&h mod_o
quam; quidqmd

Inprimis: Q'u
Non TMPLICAT, qUOS
ftrat. Dcindc,qn‘t;jiu.m.i
poil}.‘t demonftrari Tonicas,

> P

ftrari cenfetur.
ylterium Trini-
erde facto datur: Quia
ium, Deointrinfe-

dixerit Lullus , non pofie dei
g : x
Demonftrareturautem fics
tatisnonimplicat,& infup
iftud myfteriumeft nec
cum; Qc_m antem )
Quodfi hic demonfiranc
Trnitate,necalibi tenebi

EY
&

L 3 Sicut ficonfequen.
tiain hac materianon tener,necalibi tenct.

CONTRA EST.
tiode Trinitate: ¢
aflumitur medium, fetioinclufa in Tri-
nirate qua Triitaseft,led qua Deus efls Jam au-
temin Ente perfectiffimo | ur E:;nq uam
propricras,& una ex perfectionibus, Exiftentia:
Tuom quia,fi quis probet hoc non efle decem,
quia illi defunttria,demonftrarer 5 Ergo & qui
Exiftentiam infert per Enspcrfcct'lll'mrum,dc-
monftrar: QuiaExiftentia, eft etiam unumde
Perfectionibus: Tum quia etiam aliz Demon-
ftrationesrelolvunturinnon implicat, quiara-
men immediatos terminos pofitivos habent,
demonftrant, ergoidem dicendum in prafenti.
Przcipuc autem: QuiahazcDemonttratio hoc
intendit; Non implicat contradi&ionem, Ens
non fub conditione , fed ablolute perfediffi-
mum; Abloluré autem purt‘c-.&iﬂimL:m,mm fub
conditione, fed abfolute exifteredeber. Per
quod reftavrari poflent Demontftrationes ali-
quz cx Perez.

ResponDEBIS 2.  Hoc argumentum
multum probare: Probaret enim etiam creatu-
ram perfediffimam de fa&o exiftere : Dicam
enim perfectiflima creaturanon implicat: effet
enim perfectiffima, &non eflet, effetut{uppo-
nirurs Noneflerautem: Quiamaximaeftim-
peifectioimplicare.

CONTRA EST.
cantia Creaturz perfedi
ftendi pofle ;5 Hinc cum diftum argumentum
pmbct'iii.un po_l?cuii‘tcrc,&' alind pm‘:_cr,nml
p{)ﬂ'ccxiilcrc,frqmmrc\jmr.. o. Nonpo-
teft autem oftendi implicantia Dei. I'uvm
quinzwwiil_un argui : ; ;
debet,creatura pcr_-f_gc".si'lumnvn mj }‘IC IC, ETit-
ur il minor:
: in quo

Tum quia difpar cftra-

probandamnon

\L'] PI

Tum quia ipfa impli-

2 prefumitur o

1O
roumentanonecm })(.‘I‘i Jl'J'["['l‘.H]:?
s

qucim;.:, qu;ni major; Subnectet
HocEns A, eft perfectiffimums Ecgo: in
aroumenco & major & minoreflet falfa: fimile
Argumento ) le! L
aurem quid nog i‘O[\'.’ﬁj oftendi in dito argu-
mento pro Dei Exiftentia.
{ J Tent pro Dei Exiftentiaad-
Mulca alia poffent pro Lei BXItentia
ferri,qualeelt illud. Quod implicatimphca-
: i 48 e
re;nonimplicat; Deus eft talis nim homi
nehoc intelligimus:
'plica:implicarc ne ex
nomine tale Ensvenit , 1 :
S 5 i S e et P 1YY i
difficilioribus omiflis, fufficicaflumere termi
P antis . & Conditor i
numéNagur natt antis , & _l‘ﬁ isglls it
dorum mundi, ranto ordine , qod periuadet,
etiam rudibus Deum,

QU A




QUASTIO I1L

De DE1 Unitate.

u;M;;s,|)o[Itdcmon&rgri Dei Unita-
b dmulte Demonftraciones noncon-
i Nam quod dicic Mare. d5
mullamnecefficacemm, & nullam:j Probabl:ll-
3 ol mul:iph’cand: Deos. Id non con-
w‘ Quialy nulla et neceffitas, non eft cet-
;.;:Iz.dcmonft:a[ivus , dicique pof_i'cr{ ,'[Ffi
wotfitatem ex ratione digni < Quia bCl 13
cenecellimrenon eft mul?lll(ﬁnns Entibus fﬂ
l:gcmdagxiﬂ,:mia , Entique famme colr:lm o
o ellefaciendam injuriam s dc;mcndop ura-
+ iatis @ fhacu Exiftentiz 5 cumnon

tem, 2
qocunt plene ¢

Jatem De
waphﬁ;cm folet pre Unitate Qci hof..‘.
QuiailiDit vel forent numero ,‘velipccw di-
fdi? Sinumero, non effet rlano,.ct}x.' nonefl-
fmeplares, & pluces, adeoqueinfiniti.”  Siau-
anipecic; Ergonon effenc zquales,nec unus
nmcineb]:pcrfcétionemahus. it
Sed neque hoc argumentum convinit:
Quiapofferdici, illos Deos forc {pecie dl(hl_]—
s, nec inde fequetar fore inzquales: Quia
aneftderatione fpeciei ut fic, dicereinzqua-
Imem: Immofpeciediftiiguunturin D1v1fu_5
Relariones, & tamen {unt @qualisimpetfetio-

; Exaliaparte poreft falvari ®qualitas inillis -

Deltacibus accepto exemplo ex myfterio Tr'i-
aiats: Quiay. g. tres perlonz non funtElus dl‘-
g, quamuna; &ures intenfive non (une di-
giiores ,quamunus  exco 3 Quia tres perfonz
wbent {ibi identificatam eandem Deitatem,
el radixrotius dignificationis 5 Tra etiam
llzDeinacescllent zquales: Quia concinerent
Deitarem, licer modo continendi fpecie di-
finto,  Fort¢ adhug expedicius dicerent
bigtheitte , illosDecs folo numero diftin-
guendos,, multiplicationemque illorum oriri
tuduplici immanenti operatione , nempl di-
{ine & [picatione s Traueviillarom » & perflo-
iz &nature producanturs Er ficut non fequi-
umuleplicatio perlonarum in infinieum; ica
teeleqoetar muliplicatio naturarurg in infini.
4. Quidfi adhucdicerent, effeillos Deos
ustlisnature , ue nallus iHorum intelligere
plic; quin reliqui intelligant, nihil velde,
#adlitvelint, effeque excepro numero, ean-

@:m-llommcugitationcm, potentiam , voli-
tonem,

Ukcenr alii Ar

ke gumentum S. Thomz;
fmvisillud, unde

il _Sprtcsl clth.omo, mult&
: umranpoﬂ\Ir,mhllununus id unde elt hic
T::\U-L%{ F}_O‘Ilpt_)tc!t_cammunicari, nifi unitan
o Hl_p;/?dcllethomc, perquod efechic
N 1 non pofune effe plures Sortes;

n~,n1!nﬂc1|;ciic plures homines ; Ergo ne-
& tatio Deitaris potelt communicari plu-

Difputatio 1

29
tibus. Conl. probatur. Ides ratio hujus non
poceft communicari alteri homini : Quiaratio
hujus hominis eftid,unde aliquid fingulare, eft
hocaliquid ; Sedratio etiam Deitais eftid,un-
de Deuseft fingularis : QuiaDeus ipfe eftfua
natura,& hecceitas, ergo lecundim idem eft
Deus,& hic Deus.

ReseonpETUR,  MentemS, DoGoris
non f{atis patere : ‘Dicent enim Pluricheifte,
quod ficut datur ratio communis homi nis, & ra-
tio hujus Sortis pluribus non communi abilis ;
ficetiam darirationem communem Deiraris, 8¢
rationem fingularem,lecundum quam hicDeus
non porelt dividi inalios Deos. Quod fiaflu-
matur ipfam rationem Deicatis lecundiim (e
{peatam efle immultiplicabilem , ficur ratio
Sortis eft immuleiplicablis 5 Hoc ipfum eft,
quodprobandumeflet.  Dicent Gleerius,ve.
rumeile in {enfu reali peridem Deumefle, &
huncefle,fed negabunt tameflentiale e Deco,
ut fic,quam uc unos fic.

Demonttracio petibilis ex hoc, quod
Deus fit fummum bonum,indigetnovolabore :
dicerentenim oppofiti, dari {ummum bonum
triplex, fummitatemque (alvarent non perncga-
tionem paris, fed per negatienem {uperioris s
Ordinarieq; hec Demonftratio probat,ne qui-
dem daritres perfonas Divinas. Nihilominus

Prosarur ficintentum. Si plures fo-
rent Dii,& forent plures, &non forent plures,
forent’qfidem ur {upponitur, non forent au-
tem,quianon t_fﬂ'cnt plures Omnipotentes; Ec
tamen Deus debet effe omnipotens.  Seqiee-
laprobatur,quia vel poflecproducercunus illa-
rumaliquid, quamvis noller alius candem rem
producere,velnon pofleezSi poflet,ille alter no-
lens produciillud, effet vi€tus & minor : Siau-,
temnon pollet producére, nec omnipotens ef-
fer;necliber. .

Resronpesrs 1. Quad illi Dii con-
{entirencincer fe.

ConTra. Quzro, Anunusex illis po-
teft non conlentire alceri, velnon ? Sinon po-
teftnon confentire, liber non eft | adcoquencc
Deus cft: Siautemunusporeft ndty confentire
alteri reddtargumentum, pro quonam ftaret yi-
ckoria2

Resronpesrs 2. Quod illi Diipoce-
runt quidem non confentire; de 2&o tamen
confentirent,non ex coattione; Sed quia unus
judicaret rationabiliter alium velle, mererque
fuum confenfum;Pertiner autem ad dignitatepy
Deitatis,velle femper quodrationabile eft.

CoNTrA 1 accipio, folum illud poteft
nonconfentire, & refumo argumentum 2*quo-
nam ftaret victoria, inillo folo {tatu,in quo {up-
poaitur pofle non confentire? 2. Quia quid-
quid efeextra Deum,non necetlario val Deys;
Ergo poteft illud velle & non velle rationabj-
liter, adeoquedicerentfibi adinvicem, Tute

3 ™ ~ mihi




30 Tl‘ac”t;a

mihi accommoda ;- & uterque nihil agerer.
3. Quia petfedtior ille effer Deus, q'.lipof&r fa-
cere quadveller , & non dependere ab ullius
confenluparis: quiamagis eflce abfolutus & in-
dependens,

Resronpesrs 3. Illos tres Deos Pa-
trem, Filium, & Spi:imm Sanétum, naturis &
petfonis diftin&tos, fore talis nature; Ue non pol-
ﬁtir.-tc}]igerc,vciic, facerc aliquid unus; Quin
intelligant, veling, faciant alii, ex (ympathia, ut
itadicam,eflentiali.  Hine non effecliberum
uni vellealiquid , quin velit alter; Sed tantum
liberum effeinnolendo, velvolendo objedta li-
beras Traur quodin prafentifacit identiras na-
turz,hocinillocalu facerer,utnominavi fy mpa-
thia eflentialis. Addipofle;; Cum omnesaétio-
nesinternx effentabeternoinillis , &folonu-
mero tii[lﬁiibr,tlnh poteft unus alteri occultare
fecrerum aliquod,eo quod,utrepetitum eft, fo-
lonumero omnia in illisdiftinguantur; Ec ficut
cogitans OCCLﬂt;lr? alcert fuum {ecretum, non
poteft occultare fibi; Tra nec poteft occultare
alteri,quia 8¢ deillaoccultatione, & de illo Ob-
je€oalia numero cogitatione cogitat.

.

tus L.

CoONTRA EST. Quia illi dii nofcerent
{fediftinétisnumerice noritirs. Quaro:No!
rentne fe pofle oppofitum velle,velnon? Sino
fcerent, redibit argumentum faétum, pro quo
ftarerviGoriazfinonnolcerent, ergo nofcerent
non efle liberosin ordine ad fibi contravenien-
dum; Ergo non nofcerent fe Deos effe: Quia
nonnofcerent fe Ens perfediffimum , maxime
abfolutam,fine pari; magisenimEns ¢ft perfe-
Gum qumd nullum habet parem: Nam {ummi-
tasilliusdejicier, & negationem fuperioris, &
negationem p,lrls : nec illicres dii effent opti-
mum poflibile;Imaginare enim efle devs, unum
quipoflicvelle; Trautnullusficilli comparandus
invelle, alium qui habeat parem in volendo,
nonneille prior perfectior eric?

NEque valet, fidicas: Nonofficere v. g.
libertari Spiricus Sanéti, quod non poflic diftin-
¢tum quid vellea Patre,non inquam valet - quia
cum habeateandem numero volunratem, idem
etiam velle numero haberedebet, quad in pre-
{entinon datur.

pISPU-
L] ‘

=4

e

1
qued

e
dober

ilioer



B

G:,%@ iA 31 ] ?D, 2,1

R PUTATION

De Divinis Attributis. :

REMITTO L (Qx}d weniat nomine Atf;_'i-
Pémnm.? Auributi nomine Quiros di Lp.
1, accipic {pecialem Dei perte-

18, num, 1l
& necefliriam. Haxcex-

Honemabfoluram,
hcar;gm SATISEACIT. Qgia c)gcludit a
reatura gradum pcr'ﬂ:&nopls {Il]‘zPhCltcr fim-
plis; &etamen Divina & invifibilia percreara
ognofeuncur. Dei_ndc non ‘d;}r ::xp_hcanq-
fém proportionatam ipfi nomini {:_gmﬁcanr_:.
Commodius ergonomine Actributorum veni-
ut,pectectiones Diving fecundariz , exmodo

. mhtroconcipiendi, emanantes ¢ DivinaEffen-

i Quando autem dicit Q@ros,f_cqui‘cxind;,
qudnonrelinquacur locus dicendi,quodAteri-
buafinede primo eflentiali concepeus conce-
dobencequi; adeogie nec debere tenerihanc
fententiam.

PorrdyRatio Przmiffieft: Quianos ex co-
gritione creaturarim, {ublatis imperfe@ioni-
bis,ad cognitionem Divinorumaccedimus : in
creatisaucem perfectiones fecundariz Entis , ex
iloemanantes, vocantur atcributa; & fic aturi-
butamignis,cft calor quia edt fecundaria illius
pereltioabilloemanaca,  Quianihilominus,
mntntiminDivinis accendendum eft ad rem,
quomodofehabeat; fed etiam quo nomine ap-
pelandafic, neipfarationominandi , impedfe-
Gionem importetiided illas perfedionesfceun-
duissappellant Theologiatttibuta, & non paf-
fiones Dei: quia paffiones dicontur perordinem

alibjeltum, quodillas paitur; hoc autem Deo

Tioncompetic.,

. PRETo 2 Guidinre fins ifeds-
-'"5*!.1?_ Adquodrcfpom@ﬁdum cﬂﬁonﬁmﬁ-
t[;r;d dl&f{d&PrOptiCtatibuS Entis, itemque de
hi:zc.r??‘sM'-‘_ffl?hyﬁcis,quod {cilicet inre ni-
™ Wdhnenifiipfamet Deitas cum aliis, 8¢ a-
"Sconmotatis fampea ; & ficy.g. mifericordia
i dlindet inDeo, nifiipfa Deitas, prouc ¢
pancipiumy atutm mifegicordiz, nobis perali-
ctlt':l]is “Hinlecum manifeftatz, Fr fic de reli.
Beprarlifs aucem facije _IN;ER;ruR.

id f
0\ deacceptione Atrribui 2

. [ Eleﬂ[icu({um
Malemalic ;. o
emahlsrcjct"tmadfctt Martinon difp.3.a,

4. ubidividitArtrributum generaliter acceprum,
& fpecialircr acceprum.  Generaliter acce-
prum Artrributum dicit eflgquodcunque predi-
catum de Deo vere aflirmabile , Jhen in fenfu
identico; {pecialiter verd acceptum Accributum
dicitellcillud predicatum,quod tribuiturE (Ten-
tiz Divinz, quafiilliextrinfecum, & adventi-
tum. - Urraquehacacceptio

Nox Satisgacit. Non quidem pri-
ma,quiamultafunc pradicata, quadicunturde
Dego non identicé; & ramen non poteft dici,
quodimportent rationem Attributi: namdefi-

ipitio De1 pradicatur deDeo, & quidem noni-

dentice ; & ramen definitio Dei non eft atcribu-
tumDeiidemquedicendum de rationibus com-
munibus genericis, quz nondicuntur identice
de Reli&Stamen non funt Aetributa, Strictior
etiam . illa; acceptio Attributi non convincit.
Ratio:QuiaactionesDetliberz tribuyncur ram-
quamaliquid extrinfecumDeo,8z adventitium,
&nihilominus actiones Dei liberas nemo dicit

JAttributa,

Pr ZMITEO 3. ,Qw;fmmﬁtgmmpmm-
dumin definitione Attrib2i? Communiter illud
genusdicitur efle Petfetio fimpliciter fimplex.
Sed hogipfum querendumreftar: Quid fic Per-
fectio fimpliciter Limplex?

Exericar r.  Scotusin p.dift, 6. Q..
quod{cilicet fit perfeétio, quazin tnaquaquere
condderara, fubratione Engis, it , melior ipfa,
quim oppofita & incdmpoflibilis ilks & itaequo
fub tatiome Entis confiderato, melitseft ratio-

«cinari,quamlynuire, quamvis equo ut equo. me-
] quo,

livs ichinnire. . Hee exglicatio: NoNSATIS-
EACIT PLENE:quiaexviiliiusfequitur, nul-
lam. dari_perfedtionem fimpliciter fimplicem
exceptaDivina ; Qwareifub nomine Entis Qe-
étarz,melius effer cife Denm,quam creaturam»
Jam aucem fi decieaturis veré dicitur Effentia,
Exiltentin, Entitas, &c. fimilia 5 Quamvishzc
in Deoexceflivillime reperianeur, cur nonrepe-
tietur.etiam formalitas perfectionis fimpliciter
fimplicis ? Eccercé finullacream petfectio, eft
pertedin fimpliciter implex, reée definirerur,
quod it perfetio Divina.  Rurfus dicere,quod
equo lub nomine Entis pectato fit perfectins
C 4 N e oefle




 }

Ci&c )ntc‘t[ufttmlcm,qu am hinnibilem, nihil ex-
phicat : Namutdicaturequo (ub nomine Enis

. : adhucinillotubjetto, hoceft
equo,ratio equi; ‘31 enimillud fubjectum depu-
retr aratione equi, nondeber diciquod equo
ﬁm‘ 1"c:_‘1nulw‘Entts_[1t mclior illa perfectio, fed
quod Enti fitmelior : & ficut Ens, quodinfen-
tentia Scoriicﬁ univocum extra genus , nondi-
citullas differentias; Itafi illud Ens non retinet
rationem equi, non debetdici, quGLiCquo fib
ratione Eptls,[b-;l quad abfoluce Enti fic melior.
Quod fiaccipiatur equus {ub ratione Entis; Ita
tamen utinvolvatrationem equi, nullomodo
poteft dici meliusefle illi rationale , cim non
poflic dicimelius efleilliillud,quo,efleillius de-
{truicur. -

NEe @walct,ﬁ dicascum Arriaga. Qudd
fiper impolibile cquusmaneret equus, 8¢ ratio-
cinaretur,perfectius hoc illi effer,quam hinnire.

ConTrA enim redit argumentum fa-
&um. Tollitur omnis perfectio fimpliciter
fimplex creata, & forté ponitur fuppofitio de-
{truens feipfam.

FxpricAT 2. Amicus. Quodnomine
pcrfcétionis fimpliciter fimplicis veniat perfe-
&io,quz cumnullaalia perfectione majori, vel
zqualirepugnat.

Now SaTISFACIT hee Explicatio,adhuc
aquuidincxplicatumrclmquit: Quig videtar
procedcrc nonnifi per conceptum fecuedari-
um : Debet enimoltendialiquid prits ex quoe-
fhanet, nonrepugnare cummajori, vel zquali

erfeétione,” Deinde fol2 perfectiones increa-
tx erunt perfectiones fimpliciter fimplices :
ia quarcunque.create excludent majorem

erfe@ionem,hoc &ft,Divinam.

ExPLICAT 3 5. Anfelmus. InMenol.
¢.13. quod fic perfectio, que in unoquogque elt
melior ‘-pi’a,quim nonipfa. Hec Ex‘g?lxcatm‘

NoxSATISEACIT plenés quia explicat
dictam perfectionem rcﬁr.i&& ad Subjeétum,
quod etiam ll?L‘l'l.CﬁCrlH;l pnrgcula in unaquc;qm?:
Eroo non artingit fecunddm fe fpectataniper-
fefrionem Timpliciter fimplicem: Pone gnim
bile effe Subje&um cujus ille fic, nun-

impolii
quidncc
oterit ?

definiri forma
non dicitrefpedtum
rdehoiti pcrt‘ci“tm {

Nihilominus pro
s&toris, recinendavi

”

=

D

lefinitivus conceprusillic

15 formarinon
Ecfi impeilil}i!i materiaprima PoFcﬂ:
; Utpote qux primo effentialiter
ad materiam, cutrnon po-
impliciterﬁmplcx?
pret Auétoritarem 5 S.
detur predicta explica-
, Ne reftri-

tio,demptapart

icula inunogquoquc

definiacut , pracip

né cum aliis

&ré 44 Subjedum
locisfine midi[:). I

serfectionem O- Doctor.

hac particula definiat €

andem
I Proioiogiiapud

Juiros g 14,2.2:
fimplex efti

connexioncm {iiorum
e

phcicer

itaucfenius fir;Perfediofim-
lla, quztam excellentem
Pr‘xdicatorum1mpormc-,

Tra&atus L

utperfetione fua, nullaminvolventeimperfe-
Gionem,inillaqui ali,fuperctperfettionema-
lius non natz {fecum confiftere perfedions;
@qmvi-il}a alia fortmljt.mmporrctndhuc per-
fCFtiQxlCtl!. Sicv. g. Omnipotentia eft perfe-
&io fimplicicer fimplex: Quia dicitexcellenti-
am, quafuperat Ali(}uipowntias , feu decermi-
naras poteariasagends, qua non poflunt confi-
&f—'fﬁ cum ipfa Omnipotentia: Omnipotense-
nimnon poteft dici Aliquipotens, ip[‘.u conne-
xione excellentium predicatorum, tundanteil-
lam difconfiftentiam perfedtionum. Ubiugvi-
dcs.,xl)ct‘tl.‘i‘ria)ﬂmplicuu‘rﬂmpicx explicatur per
ordinemad oppofitionem non vitio: Quiamul-
tE ﬂar}t perfe&iones, que non habent oppofi-
tum fibi,quodficvitium,qualiselt v. g. Immen-
ficas Ubiquitas,Iofinitudo, &c. fimilia; Sedex-
plicatur per ordinemad perfe&ionem mino-
rem, aliquo modo ad idem genus (peCtantem.
Cujus RaTroelt: Quianifiita fpeteturperfe-
&io fimplicicer implex, nulle erunt perfedtio-
nes fimpliciter fimplices in Deo, velille, qux
funt fine controverfia perfectiones fimplicicer
fimplices, non erunt petfectiones fimpliciter
fimplices: quod ipfum probatur,quiavel lumen-
tur perfectiones Div. fimul cum Deitate, &fic
nulla ericmelioralia: QuianecDeitas, illasin-
gredicns,cft meliorinuna,quaminalia, Quod
{ifamantur prcifed Deitate s Si comparentur
ad perfectiones etiam difparatas, folainfinitas e-
ric perfedtio fimphciteMimplex,non veromife-
ticordia , juftitia &c. quia hac fold ndn datur
quidquam inter Attriburamelius Jdmmo ficom-
parecur mifericordia,utpote aii(iui-;{ delineain-
tentionali, attributaliteracecpta, ad immenf{ica-
tem,immenfitas quazeft delinca imperfectiori,
noneritperfeGiofimpliciter fimplex. " Nece-
tiam debet fumi perfe&io fimpliciter fimplex
peroppolfitionem ad oppofitum; Quafioppofi-
tumillius non debeat effe perfedtio: Quia pote-
itnspra:dc{‘rinandi , & poreftas reprobandifunt
péttediones fimpliciter fimplices s & ramen
funt 2 oppofita.  Necdcber fumi perfeltio
ﬁmplicitca-iimplcxiuhoc[cniu,quin eflt melior,
quam cjusnegatios Alias omnisper tio, qua
f’crfct}joclhc{f:r{irnlﬂiciterfimph-:h Quiao-
mnis elt melior,quam ejus negacio.
enumetationemreftat id unum dicere, Perfe-
&ionem fimpliciter fimplicem defumi ex ex~
cellentia prdicatorum non involventium im-
Pr:rfc&':oncm, comparaca ad nl‘fnn1_p=?1"rc{t'1lo‘

iem quodamlmsdo raconis,

nemminorem,ejusd
InpERES 7. Curpredeftinatio, repro-

“bario,8 omnes a&:uncsI)c|]ilw1';tuanlim per=
fe&@io fimpliciter firnp]cx : Quia tlu.'-ll_(.'\"t non
ficv.g voluncas inefficax

Poltquam

funt meliores iple ; Et
alvardisomnes qUE darur, nogeft melior vo.
luntate falvandi nonnifi aliquos.® Irem quod
bet rationem Actributi, deber habere racio-
odo, jam

autem

ha
nem unzmati,&complctivéq_:mdam m




complent cffe, fed fuppo-
Rurius,quia Divina, & in-
cvifibilia & creata, ﬁt, ut

cearis mogus liberos 1100 concipiamus
‘ rIImmmmribumrum, fed per ml)d‘umme-
mﬁ?ﬁi@ndcmiamm inobjeftum, etiam de-

: iliberas conciperes Et
: nes Deiliberas co _
pslcadi Geiuncur fuis adibus nonnifi

aﬂiﬂﬂﬁ-‘lnan
| agcompletui:

.- imus pe
| llianolcim |

{ypotentiz per 4
bm,g'[;c&,qum extrinfeca pcrfc&lo ad przfgns
g,‘f;;jnhaidcmdiccndum eritdeDeo. . Per

jacrmennon ncgﬂ‘”_"iP.ﬁ' prér!m[; a&g‘;:i:};g
horam, qualislt mifericordia, & ]
ﬂTc?:;lE:?s .. Perfonas in‘ Divinis non
fﬂ:pcri'c&ionesﬁmphcucr fimplices, aut qu;e-_
alfituziva earundem, itemgue rela
(.mquw.} o verlonz funt termini {ubftan-
jones &c. quia perlonx
wlesincreatis,inquibus non fe habent permo-
dmarmbutorum, {ed fupponuntur cl!c ant[c‘-
auminteliganmur azeribuea, vel ﬁlh;::c {uppofi-
rnonconcedatur, nunquam haocopnt plus,
qumtionem termini ; Er.go 1?‘16 m dicendum
trde perfonis Divinis : quidquidin oppofitum
dJca!ﬁ.rriaga. ; >
Ivsires 3. Exiftentiam non ‘eff'e eti-
mnominandam perfedtionem ﬁmPllplrcrﬁln-
jlemariburalem: Ratio, Quiaillud non
wielthabercrationem Arcriburi, quod proille
motiproquofupponitur prior efic Eﬂcntlg AF‘
tthutis jam {upponitur elffe:Nam proillo prioti,
lixnonnifi priora Ateributis; Sed proillo prio-
14t0 quo ﬁpponitur Eflentia Atrributis prior,
enfupponieur Exiltentia : Quomodo enim Ef-
intaqua nondumm intelligicar extza caufas po-
fiaporeritintelligi emanans Ateributa 2 e
PREMITTO 4. Quemam fit Differentia
[Wendain defimitione Ateriburi? Commodiffi-
mhecponeiur, quod emanet ex Effentia ina-
fupofita; Perhanc enim differentiam diftin-
peuefufficienter ab omnibus , quz non funt
hibuta Undejam definies A teribucum ,quod
liPerfegtio fimpliciter fimplex emanansper
wodumpropriecatis ab Effentiain acta pofita.
REMITTO 5.  Divifionem A ributs.
10,6 guisomnis diwvifio incipit ab Effé, ¢y non Ef-
e poffnt pofitiva,cy #egariva.  Pofiti-
s, quorum Formalitas objeiva importat
‘l‘q}"dpftfl_iodumEutis. Negarivaé conra.
wdinnegativisnon et attendendum: An fi gnj-
Ktetnino pofitivo Quia alias etiam te-
Mz cllnt quid pofitiyur, utpote termino
Plivofignificare, Seddebetattendiadiplam
bmalicatem oby &i ; Giplar
wendead mobjectivam,  Adquod etiam et
imin fory pofitivis : Quia

* malitatibus
tiam poflint inperdym Degativo termino
in Ateribuca Di-

Ami. - Rutfis dividuneur
endentia, & non gran [cen-

M Creata tran .
liaQua cEtieetan
phi:u;a%?&?' Wippono explicata in' PRilofo..

Difputatio IL

33
QUASTIO I

An diftinguantur Atiributa formaliter ex ng..
turavei ab Effentia,
ﬁ_ Bhinc dicendaufque ad finem difputatio-
nismancaomnia erunt , fine notitia co-
rum, quz fus¢ Traét. de Ditiné, dicta funtin
Metaphyfica. ~ Ad prafenrem quzltionem
quod attiner,affirmant Scotiftz, negant Tho-
miftz:Quia verd aliquiadmifla hac diftin&ione
in Creatis, negant eandem in Divinis, libet hic
commemorare dotrinam mei in Theologia
Magiftri, PriorisVenceslai Daroroskiviri omni-
um talentorum, in Provincia noftea qui cam &
in Creajs, & in Divinis tenuit.

DIFFICULTAS I.

™
Propomstur modus defendendi difimttionem
Scotifticamn in Divings.

OCEBAT r. Prmdi&usMagiﬂ'er,quc‘)d

diftin&ionis Divinorum Artributorum
decurfundamencum.  Tum quia, fi Accributa
nonaiiudeffent, quam folanomina,vel conce-
prus noftri,quos formamus de illis, verum effet
dicere:Actributa Divinanon funtin Deo. Item,
Intellectus nofter facit Artribura - quodutrum-
quefalfumet>  Tum quia nemine cogirante
verumelt dicere; Deus mifericordia miferecur,
quod nsnéffec verum nemine cogitante, {i mi-
fericdrdianon datur nemine cogitante, Tum
quiaid docer S. Thomasin 7.d. 22. q.1.a.3.ad PR
Sed fubneétent Thomilkz ratione noftra non
fieri,{ed dift ingui Arrributa.

Docesar 2. Inter Artributa qua Di-
vinafunt,five compareucurfnter fe, five cum EL
{entia, non dari diftinéonemnemine cogitan-
te, idque probabat racionibus, quas etiam tan-
gunt Recupitus, Ruiz & Amicus, Dogmatis
prima Ratr10 eft ab Auét. & teftimonio DD.
Primum eft D. Aug. in quz(t. de Trinir. Deus,
inquit, g#o eff, vivit, ¢ ex co.quo viviz inzelligit,
exea, quointelligis, poreft, drexes, g0 poreffeff:
Quiafimplex Peitatis natara unum habet effe, vi-
wverd, ¢ ommiapoffe.  Ubi particula 2o, ut ob-
fervat Amicus , importat rationem tormalem,
perquamres eft,ergo ulteriusnec Vivit, nec po-
teft,necelt,per rationem formalemaliam. S
milia habet Iib, z5. de Trinve. 5. Secundum te.-
ftimonium ¢ft S, Dion. de Div. Nom, c.5. ubi
mteralia dicits Natwram Divinam fimplicitate -,
mnem duplicitatem exeludere,ubi ver Iy omnen du-
plicitazene, videtur excludere omnem omnino
ditinGtionem a&ualem; Arbitraricque reftrin-
genturdictaverba, ad negandam nonnifi diftin -
¢tionemrealem. Conﬁrmaturc;: Conc.Rhem,
{ub Eugen. 3. ubi definitur, guod de Des #072 fo-
Liina pofit dici quad fapzens fit,fed etiom, qudd fapi.
entiafir. Jamverd nulla ratio formalis, adua

~ L parte




34

parcerei u%&i:}&a abaliquo, poteft ficde illo ve-
re pr;;.j;hcan,a quodiftinguitur a&u.
= Ubr-_ cunpa RaTio eftexillo principio du-
2,0m eCH ot Dy I o
o o e ket
L 8_{!31%4@:}(&{;12 HRENE A parLevei. uo
principio utitur S. Anlel. lib. de Incarn. Chriiti
D. & Epiftolade Proce(l. S piritus S.in quo fun-
damel}tf_-,Ponimrhoc argumentum; Quod in-
tcrkab{uluta,qualia {unt AttributainDeo, non
iol_L‘un eftunitas,fed & fummaunitas: qu.;ciibc;
enimperfeétio in fummo Ente,eft fumma; Non
cﬂ"c_t autem fummain Deounitas, nifi eflecex-
clufiva orfinis pluralitatisactualis, adeoque cti-
am diftin&ionis a&ualis formalis.
~ TertiA Rario cft.  QuiacflentiaDi-
vina debetefleillimitatanonfolim in omni ge-
nere perfedtionis poffibilis, verim etiam inmo-
doeam C(.'ntj,ncudi;Atqui nonimplicateascon-
tineri in Effentia Divina aétu & formaliter, &
hic modus continend: eft perfeior,ergo. Hac
eademratio ficalicerproponitur. Effentia Dei
debetefle in {fuaratione formali, illimitaca im-
pliciter: ficutenim de ratione Entis creati eft li-
mitario,itade ratione Entis increati illimirtatio,
Et certe fi 2 Deo crearetur calor infinicus,licet
inillo genere effetinfinicus, nihilominus effet
limitacum quid fimpliciter : Ergo apparet,quod
FEflentia Divina debeat efle illimitara fimplici-
ter. SedniliAttributa Divinacontinerentura
partetei formaliter in Eflentia Divina, Effentia
Divina non effetin fuaratione formaliillinsitata
fimpliciter. Ergo. Minor probatur,quia omnia
#uribura funt de conceptu intrinfeco illimita-
tionis fimpliciter. Ergo fiEflentia Divinaeftil-
limitata inomni perfectione fimpliciter, debet
includere effentialifer,feu formaliter Attributa,
Anteccdens probatr: Quia fiinfinitas, feailli-
mitatio ﬁmplicitcrincfudi: in fuoconceptu for-
maliter omnes perfedtiones fimpliciter, limita-
cionem diceren,fi vel uni cateret, Ergo. Quod
aucem docebat de Effentia includente Artribu-
ta , idem docebat de inclufione Atrributorum
adinvicem: Quia SapientiaDivina peromnes
eft illimitatain genere Sapientix, arj_cqquflt'f_l-
articipara$ fibique fornfalicer Divimirargm 1~
dentificans,confecquenter & reliquasperfectio-

nes. :
DocesAT 3.° Quamvis inter Effen-
 tiam,& Arcributaqud Divina ﬁmtsl:cm_qt}c Af*
cribura inger{e qua Divina, nulla fit (.ill‘hﬂa'io
formalis ex natura reis Ffle tamen diftingtio-
~pnemintetilla, quatenus dicuntrationes analo-
gice cum creaturis COmMmMUNEs s Adcaqtjlc Sa-
pientiam ¢X vi Sapientiz ut iic, non g(fc Effen -
giameatfic,nec Effentiam ex vi Effentiz, cfle Sa-
ienti fic.
Plcnn]iii}rlio ¢ hujus dogmatis elt, ' Ratio
formalis Sapientiz Divinz fccund‘um wm, feu
natqram fuam [pectatz, non cfta parterei ne-
minc cogitante Effentia Divina &¢. ErgoSapi-
. » -

Traéatus L

entia exviSapientiz eft diftinta ne cogi-
tante formalicer a parte veiab Effentia Divina :
Hoc enim inrcllig:tur nomine diftinctionis ex
naturareiin prefenti.  Anrecedens probatur:
Qy:a fi ratio formalis Sapientiz ex vi &natura
Sapientix, effet Effentia Divina , ubicunque cf-
fet \-‘ix,tfi ratio formalis Sapientiz, ibi effet Di-
vina Eflentia,quod dicinon poteft ; camrepe-
riatur in Angelis & hominibus ratio Sapientiz,
fine Effentia Divina. Sequela autem illa pro-
batur: Quia nihil potelt fine ratione formali
confiftere, {edratio formalisdebetfemper co-
mitari id,quod conftituit, {eu cujus eft ratio for-
malis.

SecunpaRaTtroeft. ExAué S.Tho-
ma,quiin Apolog. quam facicproPetro deTa-
rantafia, delato ad Magiftrum Ordinis, quod di-
ftin&ionem entitacivam admitteret inter At-
tributa,fic mentem illius explicat: Bosmitas,in-
quit, Dévina, eft Sapientia Divina, ex hoc , quodefl
Diwina ,nonex boc, gmia’ efthomitas m.gr:.frx)ﬂoc,
guod off Sapientia e[t bonizass Hoc antem pertinetad
rationem bonitatis & S z,c.ieﬁfnf!ﬂi!écrbqﬂﬁ(f com-
perit bonitati in quantinm et bonitas, & Sapientia
in quantim Sapientia.

REspPoNDEBIS 1. cum Recupito,  Sa-
pientiam fecundim vim {eu rationcm forma-
lem Sapientiz {peftatam non dari 4 parte rei,
{ed [oliim talem ab intelleétu concipi.

ConTrA EsT, EodemMagiftroargu-
ente: Quiaficatnatur rerum & Eflentiz; lra
nec rationes formales dependent ab Incellectu
noftro, fedindependenter abomni Intelledtn
quzlibet reshaber, qu-.:ldﬁ: talisvel talis natu-
rz: Nequeenimexeo dicirar efe ralis: Quia
concipitut efleralis,fed potits ided ralis conci-
pitur, quia defe eft ralis; Intellectos fiquidem
nofter,qui extrinlece objetta .}fﬁcit,non ha'n;-r
poteftatem ad earum rationes formales intrinle-
cas,vel conftituendas,vel iraimmurandas. Ad-
dcb:lt,hancrcl'pnnﬁoncm imaginatione 1.}[')0::-1‘
refdum terminum a parte rei pro €o {em ([umit,
quod gt entirative & realicer, cumgamen ne-
gatiuncs 3 ‘IJl'iV;][iOIICB & (imilia, dentur a }:artg
rei,& nemine cogitantes Nec tamen {unt Enti-
tatesreales.

RESPONDEBIS 2. _
diftinguantur nennifi fundamentalicer, & vir-
tealiter. :

CoNTRA EST. lum quia homoa par
te reiconvenitcum bruto in animalitate, & {e-
cundim rationaliratem attu differc a broto
Deus item per {uam Sapientiam actu convenic
%um Sapientia humana, & per Divinitatem as
&udiffere; Jamautem convenire,quodeftactu
4 parte rei, & differre,quod eftitidemactua par-
rerei£10R poﬁ}.m[ efle termini .i,.{['ﬁ formalitec

a&u aparre reis Aliogui idem & rationc ¢jus-
Tum quia,

Quod il l& rationes

dem, & effec tale,&non effectale.
{i animalitas,& rationalitas, iem ratio commu

nis

ChTati




Alpientiz
daadua p

s Deoreperibilis, & Deiras, non
sitercidiftinéta, non po'llan ad-
feadtualem differentiam,v cleonvenicn LEm_l.
| ium, quiara:ioncsob;»cr;hvas_dwcrﬁs de m{;
gibusadequaris dcﬁmbflcts, ficut nen pote
sledushacereintrinfece diverfas; Itanec p{?-
yitlwereatty diverfas cum non poflint cfle
Judverznififine intrinfece _dwcrl’z:_ : Quid-
wifeaim eft diverfum. per leEBrcnt{asi eflen-
isyelperrationes intrinfecas deﬁmb_:lcs, elt
ginecéadudiverfum, uCpatetex Arilt, €. 1.
" bl &5 Metaph. c.9.
averd communiter urgerifolet quod
shicdltindtione fequatnr com pofitioin Deo,
whiicdificultati occurrebat.

Diftindtio ex natura rei pullam ponit in
Jeo mcplicitatem, ex qua fequatur aliqua
anpofioinDeo > Ergoex diftin&tione con-
elaulla equetur compofitio in Deo, fimpli-
i jasdem repugoans,  Conf. clara cft:
Quanalla compoficio fieri poteft ex Unirate,
biferidebecex pluralitate;proinde {1 nulla po-
ae dualitasyv. g. fimplicicai Divinz repu-
unsfequiturnihil poni,ex quo fequatur com-
pliio, Ant. probatur; Quiaex conceflis di-
inftioafiezrafolum ponit inDeo multiplicica-
tmuationum,fecundiim vim fuam definibilem;
{edex alimuleiplicitate nulla fequi poreft co-
ruﬁrio,qucdipfumprnbabat. Tum,quiaquz-
ltet compofirio fit ex multiplicitate Entium,
wlEnticatum, rerum vel realitatum, uc adver-
iyidebir, Tum, quia pluralitas rationum
tdnibiliom fi deberec facere compofitionem
iDea deberent predickz tationes inter (e ellc
e indiftinétz: Neque enim una ratio
siligibils poffee alirer componi cumaltera,
tiex duabus rationibus formalites diftinctis,
Wftiun_a‘fum!aljm indittinGta, Atqui hoc a
Hersi in ifliseationibus repugnac: [mplicat
“nualiquaratio, quz femel eft diverfa defi-
Wionedefnibilisabalia, fir poltea eadem dgfi-
Hione definibilis; Cum rerum Effentiz nullo
?.:dm“,‘m“‘afii’oiﬁnc. Addebatdeinde; Li-
T:ﬂ?&%ﬁ r;tm'meul'gibﬂiﬁ,inDeo exiftens,

al A parte rei iple Deus, tamen non
Ejl.raltif][ui:::;a n'g?ll'hgibu.‘s inDeo, eftaparte
ma\IcmriPﬂtEréilFaE:;a:;s }hs{ql‘“dem el
sin s tationibus i m;!?g_g'j? ;um creg-
“0enconvenic oum creaturis gibilibus .N on
“evales f dicas, quad 155 in D;v;_n_:tatc.
el > quodratio definibilis, vel
o osut eftab alia definibii 1; ;
Htindaeftaliqua Engi L
Bty mliunurg o5 tlr.as:_Ergo mglnpim
memm’adco‘mecompu?:‘?b" pluralitatem
fmigler, icas: E[E:) tionem; Non in-
Witalimihic, o Predicty con.
fus,-a Il:l')ﬂfc,cujus eltmo diis
Bomodus ur et difki

Modus utelt diftinGtus
seltrealiter mo.
dusmodalice L2

Difputatio IL.

35
re,cujus eft modus, et diftindtaresrealiter,i re
cujus eft modus. *

Hzc & plura artulerat dictus meuys
fterin hac materia, /72

DIFFICULTAS II

Examinantur Impugnationes bujus
[fententie,

PLura argumenta, que contrahanc{enten-
tiamadferri poflent, foluta funtalibi, przci-
pué ubiquzficum c¢ft; An przcifiones objecti-
vadentur actu nemine cogitante. lnfupcr VEa
niunt examinandz aliz rationes, Martinon
hicd. 3.an.8. proponit fuaargumenta.

I, ArRguMENTUM €eft ab Au@, Lateran,
{fubInno.3. c. r. defumma Irinic,

ResroNDERI potelt, quéd illo Joco,
decifio fic tota ordinata ad ncgandam diftin.-
&ionemrealem: Quia eft ordinata ad negan-
dam diftin¢tionem, fecundim quam pollit Pa-
terunam partem fubftantiz communiéarc, non
communicataalterd; Hocautem arguic diftin.
&tionemrealem,  Etexallaris dici poflet, ne-
gati hanc diftinétioneminter Effentiam, & A,
tributa qua Divina (unt,non vers i fumantur fe.
cundum rationes communes: Quamvisaurem
Latcran: neget efle in Deo quaternitatem, ne.-
gat lnomn'ﬁ quaternitacem, ditin&orum reali-
ter,idqacwolligitur ex verbis ¢jusdem : Quia
negat quaccrnitatem vi cujus Pater, Filins, &
Spiritus S. pon fint eadem res, hoc eft eades
{ubftantia,Eflentia,five natura Divina ; Non pe.-
gatur autem pluralicas rationum definibilium
Deo & Creaturis communium, Affirmatur-
queinibi Diyina Effcntia efig fimplex omnino
{cilicerqua Divina et , 3on vero fecundum ra.:
tiones communes,  Et licét omnis ditin&io
Entitatum repugnet omnimode ﬁmplicitati;
S'cd'n.on repugnat Omr_lir_ngc_ix ﬁmplicitari,mul-
tiplicitasrationumdefinibilium,

Instar idem. Omnis diftinio qua
eftveré & 4 parterei,cltrealis fimpliciter, Ag-
quiRcr oppofitos diftinétioArcriburorum Divi-
norum ; Gt vereé &a parce rei ¢ Eftenim tota,
quantaante omnem operationem Inrelle&ys.

Resronpetur. Hocargum.abHurta.
doprimum propofitum, aRecentioribys jm.
preflis ufurparum folvi commode poflz, quod
diftinctio ex narura rei fit diftintio reali min
quantumrealeopponiturficto, vel e; quod eft
per {olam rationem, quomodo tenebrz fune
quidreale: Nonenim eft ficka,vel petfolamra-
tionem pofira negatio lucis: Sed non eft realis
fimpliciters Hoceft incer membra, que finc res
aut plus quamformalicates, denibilitaces &;
conceptibilitares objectiva diverfze. :

- Hie idemmedius terminusfic aliter propo-
nitur.  Eft contradiio interminis » dicereil=

iy .-lam

Magi-




-

36 Traékatus 1.

lam diftinctionem , que eftactu i parte reiincer
duo phyfice exiftentia,non efle phyficam:Nam
caqua funt phyfice, & fecundtim id quod funt,
d_ﬂ‘tm:;a funcnecellario phyfice : Quiaclle phy-
ficum unius,non eft effe phyficum alcerius.

: Sed neque hoc argumentum urget: Impo-
nit enim quod effe phyficum unius Ateributi,
non ficefle phyficum alius Ateributis Cam dica-
tur, illas formalitates effe fibiidentificatas reali-
ter,ubiulterius. Advertendom eft.  Diftin-
&aseflehas propofitiones, quod illa diftinctio
fitinrer duo phyﬁc& exiftentia, & alia hec,quod
fit inter phyfice duo, phyficé exiftentia. Hac
pofterior involvic diftinctionemrealem dre,illa
prior noninvolvit,fed folam diftinétionem for-
malitatum , & definibilitatem inuna re phyfica
exiftentium. -

Adp:'oimndum,qubd diftinttio Scoriltica
fitipfiffimarealis, ufurpatidem hunc medium
terminum. Omnisdiftinétio, quzeltimme-
diaté vialicojusaltionis phyfica , eft phyfica,a-
&ioenim phyfica , non poteft nifi ad aliquid
phyficum immediaté rerminari; Atqui diftin-
&iointer Eflentiam, & Proprictates perfonales,
Filii, & Spiritus S eft immediate vi alicujusa-
&Gionis phyﬁcm;Ncmpc vigenerationis,& {pira-
tionis aétive, czteraque omnia Arrribura Divi-
na,fidiftinguunturinre ab Effentia, dc]?cu[ ab
ipfa produci per aliquam realem & phyficama-
&ionem: Ergo,fiinterilla efltdiftinétioa parte
rei, eritilla phyfica, utpote exiftens Tmfhggdiate
vialicujusactionis phyficz.

- SzdhicmcdiusterminusinprincipiisSco«
tiftarum non urget: Yuiailliattionem phyficam
non diftinguunt nifi formaliter ex natura reia
caufa,&effetu. _'Negabunt item prod\uca illa
Atcributa,vel Divira, velcreata, ph_)-'ﬁec,prc‘mt
Iy phyiicé importat aTiquid }'cﬂlcla re. l\alcc
concludic hoc argumentum in principlis alio-
yum: Multi enim docent motumm efle :fchoncm
hyficams; Etramen ubi,quod_ eft tcrrn"um:f,non
efle phyfice diftinéum; Confervatio in alnquc:j
rum Sententia cft modus; Refpondens tamen
illiduratio,eftmera formalitas. : D‘cn}qulrdlcn

P{)ﬂ'{:[:que}d gd guod elt :.T?n?cdmiu_, vi :Ii!?l.ljuS[
axionis phylice, refpectu illius :l‘ulumls wca}

ctiam,vel poflit diftingui Rh):'hcc; S;dnon cft

necelle, utomniacontentain illo terminos, fn}l:
diftin&a ph}-{{camtcrfc; Ita v.g. in fententia
odalium diftin TUiCuL 1

?:1 16111:;c tamen I{fon fcquituf,g'andcmpon pnf}c
- fibiidentificare intellectums ficnecerit 1]1¢::c!c=.

phyfice diftingui proprictates U.C')“(_)‘;‘i [Lcn;i_

ablolutasa perionas Quamvis perfona i

nus rll}’ﬁCUS,aCIlol!lSg(‘HCT:}EL:{:’C- e

2. AR GUMENTUM ejusc L_m € N

R hem: ubi deénitur contra Gilbertums 0:1

efle dividendum inter Deum,& Deitasem; in-
& naturam; &tamen {i ponatur
fequeturilla divifio.

ter ;wrl"u!mm -
hecdiftinétios
-

animaab ationecreati- P

Resronp.  S. Thom.1p.q.28.2.2,
Quod fcilices Gilberins diflinitionem realem volue-
#it in Dewm inveheresunde concludens S. Thom,
in (:Or[_,ollf: \ €5 ftc manifeflum q‘?,inquir,?uud vela-
tiorealiter exiffensin Deosefl idem Effentia, fecun.
dumrem,&r non differt mfl fecundivm intelligentic
rationem : Quz intelligentiz ratio non potelt
commode accipi pro actu Intellectis.  Sed di-
centilli,quod ficaccipienda pro formalitate ob-
jectiva. Eodemque modo explicanda funtre-
liquaque adducuntur ab eodem ¢x §5.PP.

Ar cuMENTuM cjusdem eft. Quia
fi Aceribura diftingucrenturinter (e, vel eflent
fine ordine originis, vel aliaabaliis? Si primum ;
Quznamillorum eflet conjunétio: Quomodo
per fe;autunde convenient Effentiz? quomodo
non eruntmulca Entiaa fe? Siautem dicatur fe-
cundum , ergo contra Catholicam dotrinam
admitterurin Deo, realisoriginatio multiplex
przter origines perfonarum,

ResroNDETUR retorquendo arg. &
querendo: An rfibiliras it fine ordine originis
adrationalevelnon 2 Siprimum, unde conve-
niet Eflentiz? Sifecundum; Ergodiftinguetur
realiter,ergo prater ordinem generationis , vel
productionis ;‘1Dco&gcncmnmr,d.l bituradhuc
alia originatio. Dite&te autem dici poreft,eile
illicordiné ex naturarei , licétnon fitordo phy-
ficus realis; Omnia autemilla Arrriburaerunt
inrea (e,led non formaliter ex natura rei: Quia
definitioaleitatis,non eftutfic definitio v. g, Sa-
pienciz,

4 ArcumEexTuM ejusdem eft.  Sida-
returin Deo pra:ch&a diftinétio, fequeretur po-
tentiam, qua Deus poteft producere leonem,i
putcn[ia 5 qu-& potci‘t pro@uccrc hom?ncm, di-
{tingui cx natura rei, & ficde ;‘cliqum. Seq.
prob. Ided animalitas, 8 rationalicas diftin-
ouuntur 6X naturarei: Qgia nonubicunque eft
animalitas,illic eft rationalitas; Sedetiam non
ubicunque elt potentia leonis, eft larndut."tlm
poscntia hominis: I;'fll' eniminleone pro‘du&iva
]ccuis*lmnImminis,hrgo. Nonppmlr;mtc:u
dici, haspotentias 1o Deo efle diftinétasexna-
turarei: Quiadareturin illo atu infinituminfi-

npirarum petentiarum, pro chrﬁ;u‘g termino-
rum infiniterum. Ad creataautem ficidemap-
pIicaripn:cﬂ. 'Pctrus!mbcrporqllri;at11_aci pro-
ducendum Paulum , & alia iIldmdua, feexce-
to; Joannes autem habet porentiamad produ-
cendum & Petrum & Paulum, fecxcepro &c.
Ergoin Petrov.g. potentia Pl‘OdlleCﬂdl Paulum
diffinétaclt exnatura rei apotentia, quam h;_:-
é.Jct]ru:mm:sprcnduc.cmiicundcm Paulu m:@u.z
rion £quabilem habent conjunctionem: Nam
Joannes ita pore&pmstccrcP.mImn, e ot
poffigfe ; Perrusautem pptc[t pggh_lucm & Pau-
lum, & Joannem &, quis autem -u,c-.'ct_ll-.t& po-
tentias elle ex patura rei diftinas , quin hoci-

ST el
plo concedere deberer,infinitum actu?
LESPON-




[ I
‘ ResPONDETUR. Non pjlucos Auf]t
Jere infinicum fui.'maht.ztum .t54
| | e Quamvis de caterorealita-
pndveriat sevent.  Sed manumiffahac
@inhﬂzmm_' otcﬁ cfleillasinfinitas , actu di-
jl?m:mm,:::::frarei,’fcdnorm&:u1'nﬁnitas iquia
ﬂ::ﬁ*:[ieonanwr fuis :erfninis » quos. pozcuiml:
scere, & fecundim illorum mﬁmtarcm}n-
i &ramenilli termini non funt actu,
b iceinfiniti. Etficucinfen-
gd(ynmlfgotﬂ:ﬂmf? o in continuo
i commumori_dmltur, partes in itiage
dhaftaquoad Entitatem; nonamen ?T 23
ks s itapanethicx_,r]Ias potentias efle a
fisfasednon infinicasacta,
 ARGUMENTUM €X varils rationibus,
qu,;mgg‘;;av;tl’crcz._ Ratio _r.c{f. Pona-
nisquodfiua Sapj cntlaab Effentia, & d{ ﬁ n-
patucex narurare, hoc 1piTo\ E_ﬁ'cnng Dx_t 12&:
nundw’ﬂmguecur-ex narurarc:va.iuas‘apmpfm. 1
nindiftinguitur cx nacura rei, & fluic ex il waSa:
pencia; ErgoEflentia Divina,qua eft abfolure
pimaElends,dedittoram perfectionem (uzSa-
'prnmx,&élolailia fluic. Sed principium adz-
ninmnondar perfectionem , quam non pra-
h:ber,luqucndo de perfectione fimpliciter fim-
fici ErgoEffentia Divina includic in fc totam
reionem Sapientiz Divinae.

Resoxperur. Hoc Argum. probare
athum, Accipiamus emanationem phyfi-
smedorisabigne,quielt principium adzqua-
fumcaloris,& non dat perfc&ioncm,quam non
miabeat; nunquidne jam fimpliciter identi-
ichbithbiigniscalorem? & fic de aliis emana-
fonbss, - Quod i dicas emanationem illam
alisuibuigeneranti, Hoc non:Quia quam-
Vetibuatur generantis de facto tamen perfici-
et influxum immediacum folius illius Sub-
fimtiz.

Nequedicas, Propofitionem aflumptam
ncedere de emanatione perfetionis fimpli-
SemplicisUnde enitm hoc feitur ; immo in.
Hligee, velle,pro petentia {umpra, in fentCn-
Widentificance potentiasanimz, emagantab
m:, quzinante non Prtﬁlpponi:ur efle for-
ﬁiﬁ;ﬁ“iir&us dDijflé relponderi po.-
T
krltinyi Emanandi : qmmf? e
nhaber formallrc; P‘Ptc ,Ht%mcll darf:,quam
dinisPﬁYﬁci liveme : IIVFI'aEmananoﬁmg.

e
Wforimgliges qu ?f :150 rf m&cﬁ_- ‘Noﬂ eft fapien-
biadefe us‘:nﬁ itnr‘c- pritme, & perfccx;!t}.
ilararig ichg?, & el formalicer (api-
Emim‘”“i”}’gncnsé;;cx?hmva.'  Sednulla®
Yimdiftingam ey namrC " Divinam, A
O per(e duﬁva?nrfmf bl Batto
£y 455 i.ac&'Pwnth‘?: (upgcn:r
- halgue adeg inlip;cnt‘ Eickifes s d'f_:'
Tz .orrfm[‘,;crsa!ﬂm_]lx’ ergo Effentia Di-

tentia,

Difputatio IL

37

Resronp. Efle exclufivum infipientia,
primofub formalitace pracifa fapientiz forma-

lis,fen qua torma eft, convenir foli Acer

ibuto e-

manato; primo autem cfle exclufivum infipien-
tiz,fub formalitate radicis, convenit ipli Effen -
tiz Divinz; adeum plané modum,quo forma-
licer primo opponitur frigori calor, radicalicer

autem primo,ipfe ignis.

LUrger etiam argumentum, quad illa di-
ftintioforecrealis.  Sedhzcratio {upra eft fo-

luta,& quidemaccommodaté ad princi

pia ipfi-

usPerez: nam etiamille d.. n.27. dicit,quod

quando pradicatur de peccato, quddfi
rei,aticmaci
non fifta infit malitia, fed non effe hunc
quafi malitia ipfius,ficreale quid.

taparte

ple fcnfurnhunccffe,quc‘)dpccca to
fenfum,

7 S . ..
3. RAaTI0 cjusdem; Formalitates Divi-
nz relativae non diftinguuntur ex acura rei, Er-

go neque Arrributa,

Ant. Prob. Formalitas

relaciva Patris, tantam habetidenticacem , im-

pliciterloquendo, cum EffentiaDi

vina, quan-

tam habetipfa Effcntia!ecum,quod ipfumprob.

Tam cft pecfecta paternitas

per Deitatem fibi

communicatam, quam cft perfecta ipfa Fffen.

tia:eft enim 4 paree rei ipfemet Deus ;
tem Deum, cft efle infinjcé

cffe au-

perfetum ; Ergo

cum Effentianon fit magis, quim infinité perfe.

¢ta, etiam paternitasralis erit.
candem perfe@ionem, ctiam habebic
unitatesn aum Effentia : quantam illa

Quodfihabec

tantam
lecum -

namimpoflibileett, petaliquam perfectionem
communicatam, aliquid effc tam perfectum,
quam eftperfectum ipfum communicatum; nj.
fi habeat perfe@iffime fibi conjunGum iplum
communicatum: Sienim non effecilli Zqueper-
fedté conjun@um,jam eo ipds carerer aliquara-

tione,illa perfe@ione. «
REesroNpETUR.
multum probare; probat

Hoc argum. inprimis
enimtam perfe@é ef-

fe identificatam albedinem parieti, quamilla-

metipfa fibi,idque ideo :
bedo difgrcgatvifum,qui

Quiatam perteéte al-
mpariesalbus: Sjay-

temshabet candens perfe@ionem difgregandi

vifum,hoc ipfo eandem habet

Unimatem: Sie-

nimMon haberet eandem Unitatem » hocipfo
non tam perfede dilgregaret.  Deinde argu-
mentumidem probaret, quddnacura& pater-
nitas ne vittualicer quidem diftinguantur: Quia
naura a feipfa non diftinguirar, ergo & paterni-

tas. . Diredte autemad argum.

cumnatura, hoc eft realicer; Sed non

dici poffer,

paternitatem habere identitarem fim

pliciter
habere

identitatem fimplicirer cx narura rei,quafi verd
exnatura rei predicatum, qudd dicit natsa ex

naturarei, dicat etiam paternitas.  Srando e-

tiamin phrafi fupra allace do&riaz,dici poffer,
paternitgeem fecundim quod Divina eft , Tque

efle perfectam, ac Deitas;
Tem ¢X naturarei fpcﬂ'atam.

D

Sed non paternita-

4. NATIO



Traétatus L

4 Rartio ejusdemeft. Quaprobatln-
t;:llcé'nonem non dlft:ngui exnatura reiab Ef-
fentia. Principium primuim,& radix primao-
mnium,formaliter includit fapientiam & Inrtel-
le&ionem. Ergo fapientia non poteftefleexna-
tura rci_diﬂ:'méta ab Effentia Divina.  Confeq.
eft perfpicua: Quianatura Divinaeftprimao-
mnium radix. Ant. prob. Si prima omniumra-
dixnonincluderet formaliter fapientiam, totus
ordo ateributorum a prima fua radice, cxca
quadam ratione profluerer; Hoc autem eltim-
poflibile: Si enim ordo Creaturarum, & ordi-
nem,& [apientiam in prima {ui origine oftendit,
mulco magisid habebitordo Actributorum Di-
vinorum.

REsPonDETUR. Hocargum. nonproce-
dere fecundiim pth'.‘.‘ipiapropuucntis: None-
nim negat iplc aliquem effe illic ordinem, qui
non {ir fickus ; Huncautem ordinem Scotiftzap-
pellant ordinem ex natura rei. Et fecandum
allata principiadict poffet:Nullum effe ordinem
inter Atcribura fecundim quod Divina funt}
ETe tamen {1 fpectentut Attributa ex ratione
{ua communi,fecundiim quam intelligere , pre-
cedirvelle.  Negquejam inde {equerur, c@co
modo unum Artribuzum fluere exalio: Nam
hic cfluxus ne fit czeus, non deber effe phyfi-
cus , [ed exnatura rei,quem nos appellarefole-
mus,fecundum fub filtendi confequentian,

Oy ®
DIFFICULTAS L
-
Diftintlio Scoti-

Sftica.

Liquot nrgumcntis eftimpugnatahzcfen-
tentia in Phifofgphia tam in materia Di-
quamin materia de Unitate uni-
ver(aliss Ubiinteralia urgebatur, hancfencen-
tiam concedere aliquid uni formalirati, quedne
in fenfo quidem reali convenicalteri: Namv. g.
gxnatuta el conyenit nature efle aptam exifte-
re in multis,quod nccin fenfu qmﬂqm reali con-
venit hzcgeitagi; Hocautem dici non poteft:
Tum, quid induétio in aliis matcriis nP[)F;E[LIm
oftendit,nam rationalitas cx natura fei C'ilfCu.rnt
in l‘-.m'nmc,qkmd,in['cnfu rcai_l, etiam animalita-
Tum, quiafidicatur X quocun-
uhum pr:zdicatum‘phyﬁcum_ e
rinfecé uni formalitati, &
rinfece alteri idenrificatz,
Trinitatsin crea-

fiin lﬁoc{'t:st'.Q‘L_I,is.unitormal1t.1n
velnon

d;uul»m:m cenfuratze, teneri nendebent; Talis
Fﬂ: diftinétio predicta: Nam Adamus Nominal,
im 1,d.6.q.1. conc.3. aitclamare SS. contraSco-
tiftas. Aatfilius dicit,55. Doctores commus
nitet eflc contra Scotiftas.  Dionyf. Carthufl
vocat hanc opinioncm novitarem oppoii:;1m
tam iummksPhiku(hphis,quim {upremis Theo-
logis,effeque contrariam documentis Theolo-
gicis, & Philofophicis, quibus adde Greg.inn
d.33.q. 1.2 2. Ex Thomiflis Zumch!;c}t,ncn
gare diftin@ionem Scotifticam, clle confonum
F_idci. Molina appellacillam parum,tutainin
Fide. Valentia parumFidciconlmmm, Aru-
balnon efle it Fide fecuram.  Ruiz temerari-
amhoc tempore. Granado hoc 2vo rejicien-
dam. Amicus(ufpetam. Hocramen {itnon
ad cenfuram fcholx {ubriliffima fed ad eruditio-
nem allatam, dicetque Schola [ubtilifiima,banc
ipfam cenfuram mereri cenfuram,
ConrIRMATUR., Quiaquamvis Deci-
fiones factz contra Gilbertum,poffint explicari
aliquz, quéd damnentdiftinétionem realem;
Tamenurgeripotell, quod videantur damnaffe
etiam Scotifticam,idque cx eoloco: Quiain-
ter propofitiones Gilberti damnaras erat hxc,
quod inter naturain, & perfonam non Mathe-
matica abftrattione, fed Theologica ratione
quoquo modo dividerct ratio. Vide Tom.
3. Conciliorum, RhemenfisConcilii p. 2. f. 59.
col.1. lic.C. unde diftintio 3 Gilberro aflerca
fion erat racionis fola: Hecenim eft formalifli-
me eadem cum Mathematica abftradione, €0,
qu&d proccdat {ecundum intentiones, & ima'.“
ginationes noftras. Neque etiam erat illa di-
finctiorealis: quiain reali nonquoguo modo
dividit ratio,fed abfolutés & quiarealis diftin-

&io non Theologicarationc, (cd phyfice diftin-

Ergo deberefleilla diftintio aGualisex
Rurfus Albertus T.p. - 59+ B 2
Silberti: Proprietas
nec cft pm]\r%c‘;
i adrem fum-

Impngmmr

guit,
natura rei.
a1 ita refert fententiam C
nec Efentiactt, necperfona ,
res, fedratio ex comparationere :
sta, ~Qui termini coincidunt cumillis, ﬁql!mi
heze diftinétionon ficrealis Are,fed quod fitreas
liter.
5. Arcum. fit. 1od hiciterato (reli-
&isaliis) prupunipoteﬁ. Efentia 4 [apientia,
& cllec nemineogitante diftincta ntftu exnatu-
farei,& noncflet: eflecquidem ut fupponitur,
non efleraurem: Quia Objeftum quod fitvi ab-
ftractionisnon eltnem ficut 5:'71*—
pfa abftraftionon cftnemine cogiran’ {edEf-
{entia & (apientia diftin@ain DeoactueX natu-
®rarei, funt Objectum, quod ficvi abl‘tmcticm is.
11a Effentia !1c_-d1-

{tinftionum,

i corivenit.
ue pretexey und
reale convenite int
non converire int
" hoc ipfoirivohirur mylterium
ta,quodnonni

ine cogirante,
gimmc;

s erinfece 1 ommunicati, _
rinfece converitnonc N e ; o
mté i &mitcrlitlcntiﬁcacxcomvcmtmcrm- Qiﬂdlphll_ﬂ]‘lo_bﬂtﬂr: AL i
TQRUCly 5t e, Sroduti, JHazcnuncma: ftinfa,cht [*.cht{aﬁ:(‘:urlmum[c. peétacas Blict
Lk commung?%f ’L‘: }f er rm;u:':c:niccundutnlcipc&ﬂtﬁ-{t I‘,iiclmﬂ-“l“i
I L : ¢ i Sioni Juoc
nLlana:nug AENTUM 1?cabAu&oritﬁrc.qm:L cft Oblc&um,quodﬁtvlllabﬁcrm ionis, @10
1, ARGUNESe : . inft ok < illimetipfi pro exemp:
5 1 srfar n pro DAatur qma ui 1 }
’ o 3 grav Audtoribus diverfarum iplum | [y 161 i g
fenecnti® < gmnbus .«mini abftractimeta Jhvfici ponunt in Lale
. o petmini abftractimi yiici| 7
atum & polt fuam plenam cno 431 f o

(cholapam & Xt




So {ic, pereque
4l snimalitatem ut s P‘{\t l'q
lid ceemini pradicti, i non elthoc.
‘ i sodnam aliud Objectum relpon-
‘ Tﬂ‘]"qm;[?rﬁiome Tum,quiaab Effcocia fe-
km.d“[ élam vclpﬂteftadhnc prafeinde-
miplpectas Inonpotelt: Sipo-
efushipientiam,ve nonp t
e adhuciIIUdOb]e&um’ quod eft Eflen-
g0 tim {e
" i fe fpectata, prout fecundt
B {apientiam : Ergo fecun-

udicie adhuctap R
pel diftinguitur  fapientia; Sed
dﬁmfcfpca'itzﬂon 4 d

inwolvit,contra quam affumebas.  Quo

Y 3\

P ara lecundiim felpedtata prae-
(oo [v[tanaE ;s
W o Frooficipedtata eft Objedtum,
fiafifapientia, TGO HC PR biad

o feviabltractionis: QuiactiamObjedtum
ﬂluud quodicvi ablractionis eft rale,uc non pof-

iy - i xjam
sebilosblrabi differentiz, utpote qua ja
oonunruzabftzadie. - Exgouleerius colliso-
i : ;
mﬂiy;:mﬁancsabge&was: debent enim pL_ll-
e beneficioactusinrellectus P"“E(U"Idcnﬂs :
Tuautfmpfmﬁoncm a[}Fc omune opus Inteilc-
hsadmicdis, , Plureshuic argumento refpon-
fones alatas refutari invenies in materia de
Diindionehac, Recentius,

ReseoxpsT . Quidam,quoadufum
{inondatur natura animalis uc ﬁc nemine co-
gnte: uiain fuoufu & exercitio mvoiv:t_ 3
fimeationss, nontamen involvitactum ratio-
a0 Efle. g -

Coxtraclt, tum quia reditargum. fa-
fun, Objeftum quod fitviabftractionis non
miiminfoloufu,fed & in fuo Effe, involvita-
funrarionis; Talisautem eftnatura,pradicto
miolumpeautprobatumelt.  Tum,quiaun-
tedehoc quod nonnifi in fuo ufu & exercitio
bocObje@uminvolyat altumrationis? Tum,
i Univerfale Logicum & infuoufu, &in fuo
Hependerdratione, ergoidemin prafentidi-
tenaum,

ResponpeT 2. Alius,Przcifionem efle
@Plicem,lntrinfccam ,& Extrinfecam ; Incrin-
kainhocconfiltic, quod pradicarii eflentiale
snaynon includacurinEfentia alterius, & ec
pracifio et uemine cogitante:extrinfecaautem
t que provetiit ab intelleétu cognofcente u-
unfinealio, & hac non eft nemine cogitante,

Conraa eft, tum quianon darur ullum
aitum inctinfecum , & aliudCugnitﬁ extrin-
Eguma Ergonec dabivur duslex abftractum :

Q\ttscn:ln}mrmln{gv_:nus_ non daturnemine cs-
m\m, lius fermini etid {pecies non datur ne-
v C;Iglmncca Cumergonotitia fir genusad
i - vl ) e . v @
W;z E}:S- Dlvldltu}- enimnotitiain Intuiti-
ﬂuémin talivam: Sicutipfanotitiaintrinfe-
s ceogitantenon datur;; Sic nec dabiruf
i d°°E‘t3ﬂleabﬁra&|ointrinﬁ:ca. Tum,
Ecvtab;éargum?ntum fa&um,ob‘}e&um quod
Sfdab&r;?l&wllls,mn ¢ nemine cqgigante 3
ol illud inttinlecum, eft objetum
tviablteadtionis ; !
[ : + Quod ipfum proba-
el tionesque hig ox £
q exfpectantulteriorem

‘ " um';mai

Diﬁautatio & N

39

folutionem.  Tum,quiahicexpofitorius, hxc
natura fecundim fepectata, cflnemine cogi-
tante 3 Hzc natura fecundum fe (pectara non
elt nemine cogrante. Ergo quod non eft ne-
mine cogitante, et nemine cogitante,elt fima-
lishuic. Hocanimaleftleo; Hoc animal nop
eftleo. Eigo quodnoneftleo, eftleo,calu quo
daretur Leo-cervus.  Qui modus arguendi
fervatur, quandoinfertur contraditoria nega-
ta, & ficut inhocfecundo expofitorionon po-
teftrecurti, quod diverfo refpedtu Leo - Cer-
vus fitleo, diverfo relpetucervus, ciimhze
in eandem Entitatem mncidant; Ira nec poteft
dici, quod diverfo refpedu, illanatura fit ne-
mine cogitante , & non fit nemine cogitante;
cum id in eandem Entitatem incidar : Deni-
que fi dabicur abftractum jotrinlecom nemine
cogitante,, qui jam falvabitur dari precifiones
objeétivas? i

3. ARGUMENTUM fit contra prediftam
explicarionem immediatius pugnans; & quidem
incipiendoabultimo , ubi negat fequi,quod de-
tur in Deo compotitio. Pluralitas Entiumin-
traidem totale Ens,arguit compofitionem Enti-
tativam s Ergo etiam pluralicas formalitacum in-
traeandem phyfica Entitatem, arguet compo-
fitionem formalitatum ex naturarei; Non enim,
eft majorratio de uno,quam dealio. Quodau-
tem aflumit; ad hanc compofitionem efle ne-
ceflarium , urrationes communes inter {& fint
formglRerndiftinétz , idnon convincic; Nam
compofirio ex Entitatibus non impertat indi-
{tinétionem in Encitatibus, immo fi illam imy
portaret, hoc ipl‘o deftruereturratio compofi-
tionis , cimilla pluritatem extremorum petar;
Ergoidemin prelentidicendum: Quédautem
inimaginabile fic , quomodd illz rationes uni-
rentur,id proficifciturexeo: Quiarationesillz
communes,nondantur nemine cogitante.

Scdquidquidﬁrdehisrcfpon%onibus; Ex
hocipfo ficinfertur compofitio; Si daretur com.-
pofitioinillisformaliraribus. , officeret fimpli-
citati Divinz, unde hzc compofitio negatur,
ne officiat implicitati Divinz 5 Ergo quia non
datur compoficio ex illis formalitasibus, offi-
cit ?implécxtati Divinz , ergo ille formalica-
tes non dantur, nc officiant fimplicitaci Divi-
nz. llatam primum probatur: Quia fi dare-
tur compofitio ex formalitatibus,invehererur
in Deum pluralitas repugnans ejus omnimo-
dz Gmplicitati 3 Sed {i non datur compofiio
ex formalitatibus , & ramen ille penuncur in.
Deo, invehereturinDeum pluralitas, repu-
gnans omnimodz ejus fimplicitati. Quod i-
pfum probatut,quia major pluralicas maginoffi-
cit omnimode fimplicitati 5 & ficur major els
fer in homine pluralitas, fiin i¥o effent mate-
ria & forma ficut acervas lapidums Ita major
pluralicas erit & repugnantia fimplicitati Di-
vinz, fiillz formalitates nullo modo effent

D:

N .dfnter



inter leunitz, Undefi robur liujus argimen

ti fpectetur , formabitur hzc contradi@oria,
aquad ex illis formalitatibus & feret, & non fie-
com poﬁriu; Nonfierer,ne repugnet (i:ni,\li_
itati,& fietercom ;‘olino y neitidem fepugnet

fimplicitati Divinz.
Riirfus CoNTR A pr:cdi&am explicatio-

nem hocetiam facit: Quia dogma tertium de-
ftruit fecundum; Aceributa enimilla qua Divina
funt,vel fervant fuam definibilitatém diverfam,
velnon ? Si fervant, ergoctiamut Divina fun,
funt diftinéta formaliter; Siautem non fervant;
Ergo Effentiz rerum mutari poflunt , & ex ha-
bente hanc Efentiam, potcfteranfire Attribu-
tutm,innon habens hanc Effentian.

uod i DICAS,quod tuncacquirat Attri-
butum du‘Piiccm forenalitatem.

Co%ta A erit,quiation potelt acquitere
formalitatem cffentialitet aliam abilla, quam
haber: Hoc enim implicantiam invelvic, 8 fic-
utdefinibilicas rationalis, non poteft unquam
affici hinnibilicates Tranec definibilitas fapien:
tiz, definibilitate Deitatis. Neque valetfi
dicas, quodly Divinum hic fumatur adjective
nonf{ubftantialiter: Nam quon‘mdo falvare po-=
teris, adjedive dictam Deitarem de fapientia,
facete;utillaqui Divinaeft,nonfit diftinéta fot-
maliterd Jultitia? -

ConTrA €andem explicationem hote-
tiami ﬁlciL:QEiJ.pr_a:dic’.l'xAu('t‘orlmc::s)ﬂnzlslad--
fert pro dogmace fecundo poflunt beneexplica-
ti,quodnegent {olamalietatem 'gealcm inter at+
Gibaea. Illactiam advetfio Amicinon multum
urgec: Quia quamvis ly, quo it:npcrtc; ratio=
neni propeerquams Tamen hzc le:l ratio pro-
pret quan non cftpcccﬂé‘, ut fic ll'.lCh%‘Ell‘-ﬁEa e-
tiam formalicers Péreft enim imncicmun}mcc.
ve; Detts exeo quo Potl’.‘ﬂ:,t'cnlitcr eft: che‘n}r
itf:“l,qm‘)d Divina {implicitas omnem duplici=
tatem réalem excludat , & quod ficut non cx-
claditduplicitatem rationum communium; Ira
nee excludet du piicit‘j.tem in 1}}{15 _Arrr;_lau.ns.,
qua Divina funt. Cli;!ﬂt} vero q{lLlln:_F,caftl',cILlfa
v ¢ [apientia Divina cilc[l d:fh_n&at torn}a:zw‘cc.:i1
gquod non poﬂ‘ct pradicari de 1)[,‘(: in :;bltr;.ﬂ.g,
id non convincit Nam nafuitas 2 u&ﬁolnml d.rt
{Linguitut cx natura el s &'u_um 0 de 511011.09
].,l.a,tg-icﬁturm:ﬁih‘a&u-, Erg{:1Iludpoﬂcprmh--
cari fapientiam Deiin ?bﬁrggti) L.!C c:a:i_cm, po
fcifcicuralionde, quam ab mdllhmt_ionciliu-j
maii; Supraque :-xpl_ia;-mlm cﬁ:;yndc l‘llCr;l‘m( 1l15

andi in Deo falvetur: Er quamvis Dco
uinaa uniras realis s Non tamen
edere fummam Unitatem fot-
fammitacem in Unitare

" praedic
concedatur |
&ft necelle conc

Tat Tnam
aalifarum,quangu pea ta
= ¥ {jmum elt,8aflumicre, quamn

indivifibili nofh datut fummum. Er I:gntl,l-‘
1 nm :
{entia Divina illimitata in fua ration@formali
entia a il € e Bt
non excludit, quo gints {aprentia exvi muc_;
Jon exeluc nin BEs fasatia-

pium guatur €X natura ret;
hum commutiim difting

ex Jlicare difficil

Tra&atus 1.

Irq11t:c; excludet multiplicicatem formalitatum
ctiam qua Divinarum. - Ex quibus omnibus
conficietur hocargamentuny; Non dift \
tur Arcributa qua Divinainter fe ex narura rei
Lrgo neq; ex vi Effentiz {pectata diftinguentur,

Solvantur eArgumenta [ pra

YRopofitafunt fupraargumenca quibus pros
batumeft, quod fapientia ex vi ratiohum
communium X naturatei, & fecundim fe (pe-
&tata,non fic v.g. Jufkitiafectndim fe, & ex na-
turarei (pectata. Huic argumento adferenda
eltfolutio. Inprimisdicendo,quédhoc atgu-
mentuin procedatde {ubjecto non 7poncs§w,
& conrineat terminos tollenres {e iplos, nimi-
rumnemine cogitante,

tamen ut fic ex vi EC
fentiz,fecundtim fe fpectara: Nam prior termi-
nus importat {uppolitionem perfonalem , pos
fterior fimplicem 5 ptiorimportat Objectum,
quod non fit vi abftractionis, pofte ;
tat Objectum, prouc fic viabftraétionis. Rugfus
diftingui poteft eadem major diftinétionibus
quas ufurpavimds in marcria de Diftinétioni-
bus, quod feilicet ratio formalis fapientiz fes
cundimid, quod diclrintetto, profubjedio, &
prout eft d parce rei , independenter a noftris
conceptibus fitnemine cogitante Juftitia; Lis
cetinobliquo, prout fubelt noftris intentioni
busnon fic Juftitia. Explicatio hujus diftinétio-
nijs petatur ex loco citato.

Addendum hiceft,quéd ubicunquz eft (-
picntiafec'umifm] fefpctiata, illic dicat diftins
¢tionem aJuftitiafecunddm (e fpectata.  Sed
hoc ficipectati,nego efletiemine cogitatite ; Sa-
pientia etiamfecunddimid, quoddicitin recto
ipectata, ubigtinqueeft, illic edam eftv.g. &
Deitas; Quia in recto illa fapie
prout cﬂprincr’piumnihmmI.:pu
lium creacis.  Unde ultetius addes; Quod id
quod convenitvsg. Effentie animalis proutills
fuelt noftris ‘concepribtis rationes commu-
es fawricantibus , id illi in omni ftatu conves
nit, prou:c:iamiilbdtin illis ftatibus, noftris
conceptibus; Sed quod convenit v,z Effentize
animalis, proutillafubeft noftris concepribus,
ion erit necelle , urconveiiiatin omn ftaru,
prout iile non i‘d‘tci‘tuu[lri%‘ conceptibus; & &
c‘mwcrfujquod convenit Effentiz independen-
ter 4 nofteis conceptibus, non elt necefle, ut
comcniaz'cidcm,prout‘i}!aiizlwl’rnu!‘:m conces
ptibus. Undev.g. Animalitas ex vi Edentiz
_y.mut11!;1:ubcﬂ.nn{h'icCun-.:t;ni[m_s hiltinguirur
i rationalitate etiamin ftatu phyfico,proutille
{ubeft noftris conceptibus; Hocautem ii'ullll!\i'ln-
guiqnod comperit ;nmna.ll eX V1 l:.ll('ll'IL'I.'L‘ {pectas
t&,not ptou:iubc!}nnfh:scm\\;}:\n’.‘!n,nu:: elt

o
*Cld=

Of=

]

11+

necefle ur conveniat eidem metaph;
te, fed fecundumhanc confiderario
diftinguetur.




Difputatio 11

‘ uzoppﬂ'ﬁﬁ‘*{"m addoftrinam R eculngc,
‘ s hanc habent,  Natura rerum
u.nm fice [pectarz non dependentano-
| ma{:urzautcm & Eflentiz rerum
.- hmw"ﬁ“{: E&am & abftractz non depen-
wghyﬁiz.ig[cllc&u,[ubdii’:inguo; Nonde-
e toad Facum,communicatem, depu-
'r;iian:t[ﬂqﬁ differentiis, 8cutita d.i_cam,qu o_ad
i Lnigjtcm,:nm[::imhibi'wnc cum alnsforrr_lal-ua-
gdmi Nego: Non dcpenldcn; quoad efle h}n-
mentdeillarum pracifionum, feuconnexio-
pmpradicatorum Concedo, Quan do alu-
endicitrelpanfionem ha.n.c imaginatione a{;
e, quod Iy partereifumat pro eo, quo _
;&mtinﬂvé&realiter,gd no convincit, neqs
dnexluppoficionehujus diftinctionis, pradi-
mrgummmfolvimus,{gd hocinculeatum vo-
misquoddita fencentia: Ly ex vi Eﬂ‘enpa’.
slctmennemine cogirante , item ly obje-
fum,quod firex viabftractionis cumeo , quod
unekexvisbftractionis,confundat. :
Appo. Siquis non ex eo deduceret di-
fnfionem Scotifticam, quia dacur v. g. conce-
juiEflentiz,ex vifuz Effentiz, nemine cogi-
meattndiftingtus, abalterav.g. Effentiavel
pdicato relativo.  Siquis item non dicerer,
inine cogitante diftinctaeffe Deum & Deita-
tmitc.admitcererque eam diftinétionem non
nereatis,noninter praedicata abfolutain divinis
aelecompatata,fed inter pradicara abfolura
bativatuerecurqueillam, iraurnos folemus
tendere diftinétionem virtualemy, cantiimin-
l'upcroﬂende“ndo,cx naturarei,actuale, nonvir-
pileverificatvum hatum v, g. propofitionum.
laruracommunicacur, Patetnitas non commu-
et 2pr¢ convinceretur, de quo infra,ubi
tDiverlitaceSententiz noftt@sa Scoriftica.

QUASTIO IL

v dtmibuta difimguantur virtualite
nDEQ? -
AGitaram multis hac tempeftate quzltio-
L Lnem,&anobisin Tradtacy de Diftinétio-
mbusdjlgqﬁhm,izemtbhicﬂ-abilicmus.

Dixi in Logica, Diftin&ionem- vireualem
luh:ffc‘])iﬂil}&i:_mcm aliquam potentialem,
;ﬁ;rcnit: ;:ccgruan‘aut Peccorvenientiam, pra-
h&inmdive?l%f&?nrzgégtutpefgmumjﬂ‘] s
Pt ctuum;Sed porius exs

o Per zquivalentiam unius ejus-

; 'ggii;::EEntltal:s,ad aliqua plura feor-
i tuefus in proceflir,

e DiltinGionem virtuale
£ _pr:%dicata primoing
“'ﬂ"ah%ﬁ:mmduci,
00 Commupicar,

~

duplicem cogicar{
m,quandamin or-
entionalia, & phyfi-
non produci, communi-

ats; Aliam aurem duftinio-
ati pofle in ordinead pra-
onalia,uccognolci, non

41
cognofci, prafcindi, non prafcindi. Utraque
hzc Diftinéio reperiturinDeo.  Star augem
diftinétio vircualis in ordine ad pradicaa phyfi-
cainhoc,utfint aliqua idem realiter; & tamen
unum pradicacum phyficum conveniat oni,
quodnein fenfu quidem reali & materiali com..
petit alterisv, g. nemine cogitante realiter pro-
ducitur filiatio , & non produciturrealiter nacu-
ra,illi identificata.  Diftinio avcem virrualis
in ordine ad pradicata fecundd intentionalia
ftat,in poffe unum nofci, non nofcendo aliud,
illiidencificatum realicer,

Dixi utramque hanc diftin&ionem repe-
ririin Deo,fed nenin omnibus przdicatis:Nam
non putodiftinétionem virtnalem quoadpradi-
cara phyfica reperiri inter Attributa abfolura,
comparatainter fe,& Effertiam ; Q uis enim pu-
ter quod realiter milericordia nog (i principi-
um puniendi? 8 quis articulus fidei, ad hoc te.
nendum urger? Indubicaté ergorepericur (pro-
prerinferius dicenda ) internacuram & perfo-
nalitates,illisqueannexa: Ratio eft, Quiade
fide et realiter communicarinaturam, ideni.
ficatam autem illi paternitatem non commupi.
carirealiter.

Quod autem attiner ad creara, DiftinGio
virtualis in ordine ad praedicata phyfica non da-
turinillis: Quiaaliasdareturin illis myfterium
Trinitatis: Daturautemin ordine ad pradicata
intentionalia : Quia datur zquivalentia uniys
cjusd,cﬁaqﬁc Encitatis, ad plura feorfim teperi-
biliasHoceft v. g.ad Intellc@ivum Angeli,scad
vivens fenfitivum,bruti. »

Dices 1. Sidatur Diffin&io vircualisin
ordine ad pradicataintentionalia hoc iplo dabj-
turinordine ad pradicacaphyfica: Quia fi po-
telt cognofeianimalitas nod cognita rationali-
tate; Hociploanimalifas diceret aptitudinem
phyficamad terminandam cognitionem illam,
diceret refpetum tranfcendencalem ad talem
cognitionem,{pecificarerque eandem.

ResroNDETUR.  Dicerera titudinem,
quam apritudinem in fenfit real; fgu materiali
nonicatetiam rationalicas. Nego,quam dicat
Cong: Jam autem ad Diftin&ionerd virtualem
phyticannelt necefle, utquod convenit upiex
identificatis,nein fenfu quidem reali,conveniat
alteri.

Neque valer,fi dicas.  Id dicit aptitudi-
nem ad cogriofci, quod poftea cognofcitur, ar
cogrofcituranimalicas fola; Non inquamvalee,
fiiddicas. - Quiaid quidem dicicaptitudinem,*
quod cognolcitur; Sed nego,qudd dicar aptitu-
dinem , quin fenfu real non comperat etiam
alceri formalitati.  Deinde hze aptitude thde-
pendentera noftris conceptibus nihil aliud cft,
nifi iplamet Entitas, climergo T ipfa Encirare
non prodesmultiplicitacem; Necin aptitudine
probabis,  Denique hac ipfa aptitudo eft qui-
dem phyfica, fednonad aliquid phyficum, fed

D 3 e ad




42

a‘d aliquid intentionale.  Cum ergo aptitudo
fundans diftin&tionem virtualem, t:]uu-zl.cl pre-
dicataprimointentionalia, debeat efle adali-
quid nonintentionale,, fed phyficum,fit,ucilla
aptitudo non argua diftinctioncm praedictam.

Apoi pofler, quod illaaptitudo n hil ali-
ud it nifi eadem indivifibilis capacitas duorum
refpectuum; Quez capacitas non fundatinipfo
recto diverfitatem,fed in obliquos &tamen di-
finéio vircualis quoad pradicataprimo incen-
tionaliacft ditin&io, feucontinentia eminen-
tialis diftin@ionis in recto.

Dicis 2. Siconcedasverificari derca-
liqua creara fimplicifima pradicata contradi-
&toria intentionalia debebis concedere 8 phy-
fica: Q_uiiaoppoﬁdo contradictoriorum non {u-
{cipicmagis & minuse

REesPoxn. Retorquendo Argumentum
quia ita arguens tenet pracifiones objectivas
in creatis, beneficiodiftinétionis ex natura rei,
adeoquein ordinead cognolci, &mnon cogno-
{ci: Cut ergonon tenebitinordine ad proniugi,
& non produci; Cum hzc zque contradictoria
fint. Ruefus concedi poffet rotum: Namnos
non ponimus ﬁmpliciﬂimam c'n_titarcm,. quz
{cilicet excludit etiam multiplicitacem viztua-
lem. ltem concedo,quod cognofci & non co-
fci refpedtu ejusdem formalitatis zque ﬁqt
contradi&toria, atque producié& non produci,
fed nego refpedu onius cgusdcmquc_ﬂfor’mghm-
ds fore verificandum illud cognolct, & allud
non cognofci '

® Denique per arguentem d;ban agnofci
aliqua prxdxcatajqu‘p necindivinis qmdqmpo{-
finc {alvari per virrualitatem; & tamen funcali-
quaqui {alyari poflint. e

DicES 3- IlepC[‘_CEP[lbll(_?. eft, q‘uomodo
indivifibile punétum angatur fecundum fe ;F—
ram, & nonangatur : (‘Emmodo ;rgomdm i~
bilis Entitas potetit nofci & nonnofcié

RESPOND. Rcmrqucndo argumentum
Icem Concedendotorum, ut fupra.
Denique dici poflet, fiidem ppn&um mt{g{?“e‘
tur & non tangeretur, hoc ipfo daretur diitin-
o vlrruah's in ordinc _:1d prardlcats: Pt}ifirlfga,
& primd intentionalia, mvchcrcturq.}m ylte-
rium T rinicatis in creatis » quod nott f‘quemi'b
{i eadem Entitas_ratione diverfaram formai
caeuin ofcatur,& non nofcatur; Ic’{rzc:p{m ve[;
ro,cum multa_intcl'lcdus pofiic; 2 ;[u-: c'?r{;-
exténdit phylicum rangere non (t)ﬂnpu{ro ;nlma-
“ducinon prcduci. Qg‘nﬂql}am viee
jone Conunul,

i i num i-
teriade compofitl ( ] d_lclt uO;.cn
dem ucindiviﬁbile alio latere refpicerelinien=

ali i m.
e ,lailfgxc;:f?nw amaliqua indiv}ﬁbilis En-
titas c‘ognofci:ﬁr cteata, vel cogno[cu:gféio:;t;
vel non?Si mta,impima:lllanr_! no_n.c‘(l)-)g;:,
~Ee, Cinonitota crgo ol eftindivifibilis.
e ‘[.{ zspoND. Reeord: argumentum de pre-
RzgPoND:

ut {upta.

T raétatus 1.

cifionibus objeétivis,in Divinis & in Creatis ex
beneficio diftin&tionis Scotiftice admiflis; Sicuc
ergotunc inaquuaré illad rotum cognofcitur,
eftque phyiic'u indivifibile,non vircualiter,ita &
in pra‘ffuti.

Diftin&io virrualis 2 nobis nonnifi in Di-
vinis concella,a Neotericis appellatur ditin&tio
vircualis intrinfecas Concefla autem in creatis,
vocaturvirtualis extrinlgca.  Negaraauremin
creatis diftinétio virtualis intrinfeca, debet in-
telligi quoad predicara cidem non replicate
Entitati convenientiain Divinis: Nam non re-
plicatur natura Divinain perfonis.pofita autem
replicatione ((qua per nos non porcft eflefine

reproductione cjusdem Entitatis) poflent ali- il
qua contraditoria pradicata convenire eidem i Int
in re indivifibili Entitati mulciplici reprodudte: giten

Nampoteftinuno loco frigefieri, vivere &c. in
alioloconon frigefieti,non vivere : Sicut in Eu-
chariftia in uno loco definit effe Chriltus D, in
alio nan definit.

DIFFICULTAS L

Solutio ObjeStionum contra allatam
explicationem Diftinitionis Fir-
tualis.

Agno paratu argumentorum Quirosim-
pugnat propofitam a nobis explicatio-
nem;Incompendium redigenda erunt. Sz

Punéum Difhicul-

tans I

Solvitur Obfetio primaria;

BizciT 1. Quirosd.15. num. 46. Omnis
perfedtio diftinguitur realiter ab ea, de

qua abfolute negatur. Sedadmiflahac d/ftin-
&ione virtuali, aliqua pcri'::ﬁtio Divina poflera-
aufabfoluté exparte objech feuindependenter
abInteNettu,negaride alia,Ergodiltingueretur
realiterab illa. ~ Major probatur: Tum,quiaim-
plica;qubdrcs realiter fit, dequa verificatura-
&uabib{utéim{cpcndcnrcr ab Incelleétu: Non
eft. Tum,quia neceilario haber identitatem
cumvolitione, de quo verificatur: Eft volitio
veg. Ergo contra non habet i}icntirarcm cum
volitionev. g. id, dequo verificatur; Non eft
volitio, Tum,qguiafinge {eparari v.g. volitio-
nem ab Intelledione , deftruique utriusque
identitatem,quo alio modo id acciderz Quam
per ly non oft volitio 5 & tamen idein ly non
eft , verificatur pofita diftintione wvirtuali.
Tum,quiafiftat realiter, & ineodem fenfucile
voii:inﬁcm,&’non efle volitionWgn- Ergo{hzh:t
dem cum volitione fit afirma-

eriam,quod ly i one
b;lc&"ncgabilc; Tca urverum {icdicere : In-
ellectioeftidemcum Volitione, & intelledtio

nen




AV TR R TPe,  me . T

— A

bR L

,ﬂidemcumvolitionc' ‘1.“u.m,q}u‘«l CT e0
L ligiwar filiationem d:&_mgp? realiter
[ yim €015 Quiaex parce Objecti indepen-
[ crnmtc-ll &, filiatio non eft paternitas,

,{cumabmtec:&& ;0 diftinguitur realicer ab
omills fb{cfucé ex parte objedti negatur.
g roduciaparcerei, & independen-
s uul{l fufacic flium tealiter productum,
mbwrc ditin@ums Ergonon efle a pat-
Kdliets) , & hinc realiter
e
jlidom? Erenim ex fe non fﬁ;}“'“}“r P1 i
jfndioad principiandum aliu o oft dif
Jadamaliod.  Tum,qui ancgatio cft diftin-
o : &u, eft di-
fpyredicatinegati , €rgonegatio actu,
fudioadu; Seddiftinétio atuindependenter

‘ itinctio realis; Sicut homo
dincelledtu clt di
gitensindependenter al_) Inrf:IIc&u ,clth Im‘no
alis; Nequedatur m;dlum inter E11s reale,&
wonis; Eigo neque inter ditinétionem rea-
o driionis.  Tum,quia Unqm non diftin-
iardb Entes Eego ficut eft rgal_ltcr Ens,_quod
;,dgpmdcn:erabln:cllc&u exiftit;Ira eritrea-
igrunum, quod indcpcndcrater ab Intelleétu
pinfenindivilum eft: Ergo € cpqtra,quod in-

denter ab Intelledtu eft dwl[um. feu ne-
wum, eritmultiplexrealiter.  Et univerfali-
aquod evenit independenter ab Iatellectu,
ferurrealiter evenize. : .

Minorprincipalis, nempe , quod admgffa
Mindione vireuali, aliqua perfectio Divina
mlitactu abloluté ex parce Objecti, fen inde~
;n:ndenrcrablntclleéhl negaridealia, ficpro-
ur, Tum,quiaid exigic definitioDiftinétio-
tssmualis: Tum,quianonpoteft v. g, ratio
jiacipil de voluntate negari, idque ex parte
Objetti nif adtu & formaliter : Nihil enim eft 3
putesehnifi abusz formaliter. Tum,quiafic-
tilicmationon folum eft vicrualis, {ed aGua-
ilgodnegatio. . Tum,quia fi de volitione
unpoteledici; Noneft formaliter,quiaeftfor-
siier:Nam 4 parte rei,Quodlibeteft,vel non
k. Ergovolitio formaliter & actu, eft », g.
fcipumverbi: Quidergo deficiet gine {gn:
fim vircualites prineipium,

Pantas totivs difficulcaris argumenti in
e, Cimadtuverificencurillic nemine co-
tante duo contradictoria pradicata, quareilla
sinferantdiftinétionem realemactualem,

ReseoxDER1 poffet I, Retorquendo ax-
entum,quia feilice pofitaDiftinctione vir.
lobeealem diftintionem in tertio, qualem
I-d”’““‘QE‘i‘PS: mihil illis formalicatibus deel-
, Jomintsinger fe diftinguercncur realicer
Bliiters § quidem nemine cogitante darc?
”"mﬁcatiocentradl&oriorum,
St e e
Yenegar iw frec 1onis de alia, quandam
éaucmgﬁ“ piim efle fecundiim ablofuram ra-
EH‘RDH:hE:]ldI, & a!l:am negationem, qua ne-
) Atamrationem cffendi, {ed ralem

Di.ﬁoutatio IL

43

& reftrictam: Negatio quz tollitipfum effe ab-
folutum cffendi, inferc inevicabiliter pro quayis
fuppofitione diftin@ionem realem; Sed nega-
tioquz tollit rationem ralem, & reftrictam ef-
{endi uaiverfaliter non infere diftinctionem rea-
lemabfoluram. Difparitaseft, quia nolla di-
ftintio virtualis datur, etiam explicabilis per
diftin@ionemrealem in tertio, in ordine ad efe
fe,&nonelle, fecundiim abfolutam rationem
effendi; 'quztamen datur ad {alvanda conrra-
di¢toriaprocedentia detaliefle, Queodiplum
ulcerius in hoc fundacur quiaabfolucaratio el
fendi, hoc ipfo quia ralis eft, indivifibilitatem
dicit tormalitatum 5 Si dicic indivifibilicatem
formalitatum, dicit negationem fundamenti,
utdiverfo relpectuverificetur affirmatio,diver-
fonegatio; Siautem diveglorelpedta verificari
non poteritnegatio, diver(o affirmario, debet
elle nonnifi unum verum , confequenter utra-
que pars contradictionis non verificabitur;
Siautem procedar contradi®io de effe jam
reftricto , poterit inveniri duplex formalicas,
unav.g. falvans affirmationem , alia negatio-
nem, Quia vero ditinio virtualis 3 nobis
concefla procedic non de effe aliquo abfoluce
urfic,leddetaliefle, hinc verificatio contradi
&toriorum pecillam, {alvaripoterit, fecundim
diverfas formalitates , & non invehere diftin-
tionem realem atualem.  Sed univerfalius
infuper,

JRESPONDETUR 3. eidem Argumentos
Negando Majorem: Vel ftando in principio;
Diftingui debet,fcilicetOmnem Perfeétionesx
dittingui realiterabalia, dequa abfoluré nega-
tur, finegatio it vircualis, & benchicio vircualis
alietatis fat, Nego. Sinegatio fiar beneficioa~
¢tualisalictatis,concedo Mijorem ; Nonimpli~
carautem beneficio virrualis alietatis,unumne-
garivirtualiterdealio.  Quid aurem illi defix,
ne fic d-ftin@iorealis? infra dicerur,

Eadem Major cum fua probatione fic ali.
ter diftingui debet,quod (cilicet implicet, qu1od
resficaliquidaliud, de qua verificatur,quod non
ficilbad, de quainquam verificatu reodem mo..
do,feu proportionaliter quod non fie. Conc.
verficetur diverlomodo & non proportionali-
ter, Nego., - Etitav.g. de natura Divinaveri.
ficatur,quod fit realiter paternitas; Necpoteft;
negari, quod non fit realiter paternitas, alias,
deilla idem , eedem modo , & ratione ejuy;-
dem, negarctur & affirmarerur : Sed pokir.o,
quod fitidem realiter cum paternitare, potefk
negari,quodfitidem virtualicer: Ulbj aflirma-
tio verificatur ratione realitatis fimplicicer,
& negatio procedit de viftualiace, Ruod
aucem dicit, dedu@am effe illic cenlequenti-
am d negatione {uperioris ad inferius > 1dimme.
tito dicat; Sed oft deduéra 3 negatione unius
f[fccici > adnegationem alius fpeciei, & elt con-
imilishuic, fubftantia que eftlapis,non cftra-

D g4 ~tionalis,




Tra&atus L

U“ﬁﬂh%crgp ncque fubftantia queefthomo,clt ¢toria.  Hac a&ualitas 4 nobis concedirur :
l"ﬂil_‘nf\hs : Sicut enim ralitatem fubftantize dicic Certumenimeft, quodnon ex 'L!c;nc'ti‘cio n:vLﬂr;
lapis, & L‘LD‘[HO; Itatalitatemneeationis & affir- incellectus, {ed ante omnem nrci:;.rir-ncml i-
mationis,fibi debitam, dicic diftinétio virrualis, temque quod non inpotenta, fed attu um: ;\
& .11:3.[‘11 {ibi debitam,diftinétivo realis. communicetur,patermitasnon Cmnnnn;lr,-;;zr.
: Secundz probationi codem modo diftin- 2. Poteftcogitari aétnalitas inferens multitudi-
guitur Con[cql:cns; Non haber identitatem nemactnalem; plm'nlwmtcmquc neminecogi-
realem cumi eo voluntas, de quoverificaturnon  tante. Hxcanobisnegatur; &ficucv. g. unus
clt volitio,negatione negante identitatem phy- groffusnonin porentia habet tres e Guas
ficam,Concedo Confeq.non habetidentitatem {i [cilicerin potentiafiad zquivalendum tribus
rc;.l[r.-m Voluntas cum co, de quo verificatur: folidis; Licétnon inferat in fefuaque Entiratc
Non elt volitio virtualiter, NegoConfeg.Quan- pluralitatem adtualem, multitudinemqueactu
quam fi {pectetor meré mens Paccum,non di- exercitam;; Sic &in prafenti.
flinguuncur volitio & intellectio virtualiter in- Quod fiqueras.  Quid defit diftinctio-
trinlece, ut infra dicetur.  Cxrerumintelle- niillivirtuali, ne inferac multiplicitatem actua-
&io pofletefle & realiter volito, & fimulnon lem? Adhoc,ftando in principio fidei, dici po-
efle volitio virtualites {iquishzc, diftinctate- telt; Quod verificatio actualisillarum propofi-
nerat,  Nfagrem quxadfcmnmrdc Gliarione tionum,ex parte objeétifufficiac quidem,utde-
comparata ad paternitatem, non convincunt: {truatporentialitatem adverificari, quodv.g,
Nam conceflo Anrecedente; D]ﬂ'iﬂgui[ur’ gt nmon communicetur paternitas communicatd
ante, Confequens, quod fe. omnis perfectio di- natura,(ed non eft necefle,utinferar multiplici-
ftinguaturab ea,dequa abfolaté negatur quoad tatem actualéin O_b}Cﬂ'O-' Quianonimplicat,ut
identitaté realem phyﬁcnm; Sednoneft necef- €a dequibus verificantur talia pr:sdicam ex par-
feutabea diﬁinguaturabf'o‘luté,uic quanegatur, @ ob!c-:’tj,ad\imc ftenc cum identitate reali phy-
quoad identitatem virtualem. Sequenti pro- {ica,fecundiim quod nos docctf}dlcs, & oppoli-
bationi conceditur primyum Entymema. Sub- tum mlm.cicrr_ion.f’clmtur._ Un_dcl‘lhquxilwl,qmd
fumptum diftinguicur, fed diftinétioadtuquoad defirdiftinctioni v:rmnh,ncflr;:zchm]!sr.cghs?
cfle pi‘lyﬂcum,&ncga[io identicac'sphyficeelt RESPONDEEI‘POW& per definitionem,
diftinctic realis. Concedo,fed diftinétio actu, quod deficmultiplicitas & alictas aGualis realis,
vircualis identitatis, eft diftin- quam ex fide non infert pracifa verificatio hu-
Qio awrem }us,quodeﬁ: comimunicari& non communica-
¢ ri,ratione diverfz formalicatis.
Ulceriusin hacrelponfione recurritur, in-

B
SN

ortaex negatione L
&iorealis. Negofublumptum.
dicicsNon dari medium inter Ensreale & rartio-
11ts,id proponcnti pluribus locis fo].venc\{umvc. = o ionerecy Sit
mtv.g.admittcndo modos. D"lfc&e autcm primisa mclra‘p hy mu111(1?1;1@;{:19?1‘,0\{1:-21‘“11._
dici potcﬂ:,quc\d Ens reale phyﬁcc idem, & Ens diftin&a r'cah-[u(,uun poflunte _cu‘un;lrm }Fcr,
rationis,non fint cogitradictoria; Unde poterit communicari & non c?nu_llt::ln;cnrlj u, lum
dari medigminter ifla,nempe nou idem virtua- idem realiter,prout fubfumirhdes,ad cujus 10C

i i i i incipi idebet. Ergo communi-
licer realicer.  Ultima ctiam probationen con- aliud principium recurridebet Ergo i
¥ : . cari&noncommunicari in Divinisnon {uncdi-

Ancit : qum proporiionatum, non di= \ j
;‘Lmﬁlt'. (hkn“;iut fc:i}LIr?um non proportiona- {kinarealiver. ~ Quod ad Minorem atcinet,
inguiturab Ente;t At £ ol G
tun;ahcucporc_lh-‘li[hngui ab Ente: Hoceft,po- QU= elt dthdc,l\llms dfftn{{.lc]hl:._:l.\__bm.p:or l&.
liquid non elfc Lmumvirmaliccr,Sccﬂ'cta_ Affmendo,quod duplex l[L..hle)hOAltiiﬁ.ulo-
-nunumrealicer phyﬁcé s Licetnon poffit effe rum F]dc} 3 Prima pcrt_mn?_cn:tm arguen [‘I g{\,?
8 hyfice &realiter, & non elfeunum Phy- monflrative , & fic defendicur Arriculus Fidei

Hhyfice & reali ! 7 cndl o
ol licers Confe u)cntcr'111dcpcﬂdt‘mt"ﬂ|3 quochusht: Hoc cnm.lhmnlq; ri}onlhall T,
e féuncs;uum quofdidcnti- A}iomududufcndilurAﬂ1culusPu{cr per [olum
2 3 ; incipi implicat, & exaliaparte cogit
virtualem pnrci’cbcnccﬂcxdcm realiter [’nnu}?luﬂ‘l-_N\()lilml)llclt,fi,t\ aliap og
B n {icidem vireualiter mevel mediate;wel immediate Fides: Hocle-
g : g = Fides: Hocle
Phyﬁ“’qmrm‘s us inhoc ftacfolutio qur‘)d ctndo modo defenduntur omnia arcana T rini-
; tatis, & alia,quz {ub lumennaturz non cadunt:

Brcvi{c[loqllcnd(‘)“ Gl 97
uaﬁsz e i al;}:ﬁ :{;111;:(.:}1‘;:; Quz defenfio;hic etiamaffumenda cft. Quia
h\"hc‘;’?& nonefle 1_¢1‘cmfc i 1{&{{,_ soffunt ergo arguensnon oftendit omnem verificatio-
{unt c;alltf;dnutorl‘l m: nI I‘c:‘? 1&”]0“ nemconcradiétoriorum eriam rﬂj:lfllt‘fmmah-
liquacfle n%icm gealicer Pyt T &rum diverfarum, & {ecundiim Effe reftrictum
vircualicer. Qus.  Quo- Pmccdcmium & qubd affirmato Efle,, negato-

teftaliqui

idCi
fice & ers ¢
intellefu divifum,

enim
tamena (
elleidem realiter

fnoTAT s hic pun ict ; ; ; e
BIT iOlVendu P £ HE 1 o) G naco 1mpot tetur artincrio
R i vircualis realis,non G diftintio queEficimproportior atc PT .
mododiftintG realis » Adhuc {tabimusin pof wfior i
iculosFidei PrUl:CdﬂnnS,und ye-

. - fica?
adtualis,adeoque }111) {u.a ¥y =
§ -+ Aftuaiirasl a
DupPLEX ACtUAiTas =2 e
Fione virtualicog!rar Tec. I P%&u.z.;(tj‘_ls ;’;iu&;ancm i
: d {alvanda contradi- ! b

exclafiva potcnri&limus a

bilis& diftin- fecundimAxt

atio talium pradicatorum, non arguat di

ipo

itk

Jcentis:

andrde
" Ris
inliqu
(v |



Jnyinmateria de Di&in&ionibus,
jonis realis non ﬁarlc in CO”""Z
" edcrorumcontradictotiorums Se
gt ¢ diftingtis realiter , colligiillam ex
i atitativas Inaliisautem,ex propor-
f mﬂ?“mra; in Divinis autem eX commue
il 12 areuiillam ex oppofitione pro-
o f@[mua g& Quia autem V. g. natu-
fianis o producti ‘ 5
s, fintet fe comparentur , nonha
il att’.[{!:lll ’cm codugentis & productinec
borgpporion lmpmanifcﬁé feparatas Entita-
B °m0r!;:1.i;l, utintet paternitarem & nau-
:eshnb;nlt! msé convenientiaillorum praedi-
mmﬁﬁgg poffic colligi Diftinétio actualis.
;:l:;itgrquc dicipoteft;non }:ﬂ‘c illic dlft;11§%z19_
sentealem: Quia non clt 1”1_c vera contradi-
80, qudcheret arguere Dl&ln&lo?e!ﬁ rea-
In: Nam qut n]c_m eft vera contradictio, (tat
identitarerealis
:umxld:?;iii;'-‘ 1. Applicandoca quain fimi-
idhicie Quitos. Eoiploquoda parzf:r?_anLr
dayenit AT ;d,_ quodnon co nvenitfiliatio:
i communicard mumcwvemtnaturae,&uon
anienit fliationi; Hoc ipfode bc:: habere rea-
jurtevert fimpliciter & abfolute natura ali-
widiverhiarisa Aliatione.  Quodipfum pro-
weQuialinibil diverfitatis habet natura rea-
mergorealiver vcriﬁFathur de patura,gugd-
wverificatur defiliatione; Erquia de ﬁl‘la;no-
ietficarur, quod fic virFualitcr producibilis,
tyofedenatura verificabitur,

ResponpeTur. Sufficere naturz,utha-
Bﬁlaliquidvirtuaiitc: aliuda filiatione, &: e~
dabyum identiratis realis vicenalisy Licérnon
itheat habere aliquid exclufivam identicatis
wlisphylice.

Iszar 22 No  1ajoremvimhaberad
wicndieademprs  taidenticas,quim fi-
lidoSedimplicatqe. 4 dugres fintrealiter
o fimiles, quin eadem pradicata, quadi-
ot dewna, five realiter five formalirer. di-
tnuretiam fimilicerde alia Neceffeque eft
dimiltodinem formaletn fundari in d&Timili-
ihereali; Sienim ponasdios An gelos,quo-
inunns fit formalicer difcnefivas , alter non,
pueltut habeant realicares ipfas diffiriles.
“implicatquod natura fie idem realiter cum
niiationc,&difcrepctin aliqeo predicato: &
tineh quiaipfum effe virualiter, aliud praefe-
liquid pecialitatis adtu & ex parcerei.
 Resroxs. Fides ipladocet, quod veri-
o predicata coneraditoria de cadem i-
“itrereali: Unde ex fide negatur Major,vel
“hs cansddiftingnivar, quod feilicet non
;fi?;fiini{.im,habfﬂt identicas exclufiva virrua.

> Majerem tamen haber vim
(tin&ionis, ad fal.

sinclufyva virrualis d;

) LR oy

Tttt dictoria pre limilitudine, Qua
aripoteft: Vele.

Hiniliado duplicier f; pe

Dixieti
g Dikint

Difputatio 11

45
nim eft imilitudo includens virtualem difkin.
&ionem,vel excludens? Si includens,etiam hze
verificabit duo contradi@oria praedicata : S 1u-
temillamexcludat,non verificabit eadem iPofle
autem aliquid fimile includere diftinctionem
virtualem, petitur cx ipfo mylterio Triniratis :
Quia fimilitudo in ratione Entis intercedens in-
ternaturam & paternitatem,patitur inter illadi-
ftinGionem virtualem.

InstAT 3. Nonfuntduo generacflen-
difeuexiftendi,quorum unum fic exiftere reali~
ter:& alind exiftere vircualiter, Tum, quia il-
lud Effe virwualiter additum reali, vel addit Eff
per rationem, & eft Chimearicum, veladdicEff
reale,confequenter nihil illi deericad diftin@io.
nemrealemfimpliciter. Tum,quiarealiter &
exparte Objecti Ens, trantendir differentias;
Ergo effe formaliter fecundim 4ufim conce..
prum, utefta parterei, nibilaliudeftquam efle
realiter. . Tum,quiafi liceretex parce Objedti
ponere aliquid medium incerdiftingui realiter,
& perrationem , pollet quis mediasdiftingio.
nes fingere fine numero v. g. modaliter quiddi-
tative, eminentialiter &z fimilia.

Resvonperur.lludele guodadditur ef-
fe reali phyfico,efle quidemreale,fed com addi-
toRealevirtuale; Quidautemilli defir ad effa
reale,fuprd dicdtum; Hoc eft,deeft oppofitio pro-
ducentis & produ i, quz {olain Divinis, arguit
Dtﬁin@:iopem realem,

» Neque inde {equetur,dari libertatem fine
gendidiftindiones intermedias: Quiaetiamhz
nonfunt multiplicand fine neceilicate » quE
in prefenriurger, utfalveturmyferium Trini-
tatis, - Perhacporro & fimilia argumenta, yi-
debit reflectens, potitis impugnari myfterium

Trinitatis , quam explicafionem diftin&ionis
virtualis.

Pun&um Difficul-

tats 2.
Sol-vuntur alie Objeiones,

{Btcrr 2. Idem, Vircoalis Diltin&io
qualem tepemus, eft ipfillima™Scotiftica :
Qgiah:}:ercqnirit,quc‘)d unaformalitasex parre
objedtiex natura rei actu,non firalia forma iter,
licetfividem realicer: Hoc aurem etiam nos in
noftris principiisadmittimus; & ficur Scotus jn-
cidit in fententiam Porretani » Quatenus aliter
verificat ex parterei,propofitiones in concreto,
aliterinabftrado; Iraidem facitnoftra fenten-”
ta: Namintelle@io pernos eft volitio,fed non
eftvolitio i abftradto: & ficut illa propofitio
Rhemenfis, Inaullo fenfu Cathobieo poreft #azs,
quod Divinitas (it Dews, e Dens Divinitas, pungic
Scotum,ita etiam punget & nost Nam nos ne-
gamus, qudd Deus fit aliqua perfectio,ut cum
negatur,quod intelledio fitprincipium Spiritus
Sanéti,

Rqsﬁ'ﬁde




n
'L_Cl'l'c!: 5;;::&1\; ;:TR,‘N—P‘.%mm fententiam dif-
Chke X a, inprimis fundamento; Quia
];\Jld'x fundamentum eft, ratio v. g Eflentiz uc
ffg ; non cltratio Sapientiz ur fic, I'CCLlffi;qUC
f)com(‘m‘; ad definibilicices reramut fic, &ta-
men nemine cogitante, quiduo termini rollunt
fe,8 llqilﬁirllillflllltllt i nobis; Sedaffumuntur
nonnifi propofitiones de fide s Nempe quod
natura communicctur, paternitas non commu-
nicerur. Rurfus diftinguitur noftra lententia
3 Scotiftica extenfione: Quiailla etiam inter
At_tri'ni_lu i\mm' (e, 2 Effentiam admirritur , qua
luu‘r.'.z-.{'nt:anf.)his 10n a@m'suitur diftinétio vit-
tuali-, ut vocant, intrinfeca.  Denigue di-
ftinguitar noftra fententia i Scotiftica Iqlmli-
tate diftinétionis: Quia illa admiteit pluralica-
tem actuglem form#htatum; Nos illam nega-
mus, (edfolim admictimus xquir;nlcntimubad
pluralitacem: Nec negamaus,quod paternitas fic
formaliter Deitas nemine cogitante , negant
Scoriftae. 2
OBjICcIT 2- Ap:andonrgumcntum ejus-
dcm(ll_limsmﬁmﬂi. Pizdicatumincommus-
nicabilicatis magis diftinguitur, {feunegaturde
natura,quam negerur paternitas; Sed paternitas
negatur virtualiter; Ergo incommunicabilitas
magis ncgabitur,ndeoquc vel realiter,vel Sco-
tilfice. Major prubamr. Tum,quia capacitas
contradiftionisinter formalitates diftinétas vit-
gualiter qu funt patura & paternigs ,pnoneft
qucad omniapradicata; & ramen fpeciahis eft
jater communicari & non communicati; Alias
inutiliter i}gniﬁcnrcnmr illa prazdicata ut con-
cradictorialpecialitet. Tum, quiainhocex-
Poﬁtorio, pn:rmims non communicatar, pater-
nitaseft natura, %go natura noh communica-
Tors 5E3cci;11igs inq‘uam, negawur conﬁ:qucnua
quam pr:;:uﬂﬂ;r; & ficin aliis fimilibus,
RESPONDETUR .Quoad modum forman-
Ji contradiftionem magis negatue pon commu-
picatide natura,quam perfonalitass Sed quoad
rem non magis negarur. Prioris ratio eft;
Ouia manifeltior eft concradiétiointer commul=
n??:.m,&:n.‘.‘n(:onmumic.\ri, ugpote proccdcns
in iisdem rermiis {ecundum affirmationgm &
negationems Q_pod non eft inter tcﬁn_mo&,qm
g pntcmitas. Pofterioris autem

{unt natura & iorl :
}:(C Yuia uno.uircm non |n-.1g15v1rt1m|:tcr
: Quiaq

2 & p-.lrr:rnitas; Q{imin[m
ommunicatinon cominu-

- il?(n:l{l Dcindc(icuc qu.mdo dicimus; QGrP_ug
& animam Ede diftinta realiter , quiatunt {e-
arabilia realiter, non [équiufr po{f feparatio-
magis diftingui, e, quodipfaiepa-

ratio el
diftinguitur natur
em Entitatem.c

nenarealem; ut,
rabilitas ﬁtpcrmodum hgmconq_ﬂanhsrntm-
o <2y e S

Tra non fequetur magis di-

inctiopis 3 uetar o ¢
jcari & non comunicari, quam
Qgianatur;tidcnriﬂcaturc—
& perfonz non

ynnifiut figna

nem dift
i i commun
{tinguicom™
&pc[lunn: atut
aliter com municart,
Adhibenturguene

ﬂzl.lll'l'd
glamvired
commwaicatts

Tradatus 1.

contradictionis quoad madum.  Quadan
tem in illo expoficorio Conclulio bt ol £o
gcmrmunc[}cx €0, quo i;magm.x;;ur <1:;:L|cfl;'
iftgt.‘(cu,‘ qua ::.l’.c?"ti nenLim non eft I|w|:'."‘l-;-:‘ :-
&l remiffaram falfic s, n:6 atcendacur ad hoc
quod legitim® non diftribuantur, coll gi l;m\
porcf}i Sed fi apponantur figna du}l-,t;h:-mjli- 2
pr:x:mrfhs, lapp.lrcbic earundem fallitas, a 'lm:
que & ncgflb11it siConveniecttamen 1.!::lm£‘ ne-
gabilitas C,’ondufignﬁ; Quia pramifiz nega-
buntur nlcnmfl ex eo, quad fint contra ﬁ[@:] :
I?ro}mrrm autem Conclufionis erit & contra
hdcm_, & contra Dialeéticam. ‘
_ Osjrerr 4 poteltexcodem; Aprando
iClllCCt‘ illius argumentum in fimili. Innullo
fenfu L;ulmii.co negari poteft,quin Divinitas fic
Rcla:xo,_ & Relatio Divinitas,inquit Rhemen-
fes s::dh natura & perfona diftinguerentur vir-
tualiter, infenfu aliquo negarcnclur, ergo hxe
{ententiaerit contra Rhemenfe.

REsronptTur. Rhemenfis propofitio-
nem vetare nonnifi diftinGionem afualem,
quam nosnon admittimus, & f{icutratone tet-
tiinaryranoneftpaternitas, necper hocRhe=
menfi opponunt fefe fic ﬁxphcanfcl. Ergone-
quenos. Quédautcmhuciulumm!ucritl?\ho
menle; Colligitur exeo: Quia inzentio illius
erat, qu:im_ﬂmximam {implicicatem Det actu,
5“: a parte rei oftendere; Conlequenter exclu=-
dere aualem muldiplicitatem.

OsjrciT §» Imphcat,qnéd.1qu|mrrsIi-t
a&uillud,quodnon cft,fecundum fenfum eriam
virgnalems Sed perfona non eft virtualicerne-
mine cogitante natura. Ergonec eritrealitera-
Etu natura.

RESPONDETUR.
propter diéta fupra.

InsTAT. Negatio quz tolli nequit nifi
perrealem mutationem, fimpliciter &actuc {t
negatio: Sed negatio cx parte Objeéti rollinon
po’:c[t nihpctnmtationcm rc.xh:r.v.F.:gmi‘:J ne-
gatiOCIll'L‘ﬂ]lECR' galis. Majorp obacur. Tum,
quia afirmatio realis non poteltt llinifi per ne-
garionem realem. Tum,quianon plusrequi
ritur,ut una forma tollatur , qu:mw io
contradictorie ponatut, Tum quia,ucre
bear aliquam denominationem, folim req
tur.utlmbcmidajuoc,ucr. Erguli requincmu-
ionem realem; feunovam Enticatem, {ignum
cﬁ,qué.i illa careat.

RESPONDETUR.

Negando Majorem

Si deberer reddi per=
fona communicabilis, deberet realiter mutari
Deus; Nihilominus qu()d illa ficincommunica-

%ilis,c[’fquidcm{imphciccr&a-.‘”tmprnmﬁm]\!n
citer & attu negat aliqmd nonnili in porentia

poiimm;Scdnonc[‘cﬁmp]icitcr,x. tu,in quan-

mmI-wcrmminus,imyar‘mtcownr;m‘-a:inlm -
multipl':citatmn, ph_u‘:hcatimwn ,&c.itauril-

Jud non communicatur, nihil addat ei, quod

nihil inquam, addat 3

communicatur;

B
P
f
(00t
(et
iRt
qumr
pDe

(iftin



mcnrca]itervirtualircr.r Ecthzc
josdi 2 mpoﬁtioncm,quam efle dc__
jte mﬁc Erﬁ:na redderetur communi-
?*"‘Fﬂ“‘“”j Mjliol'cm aurem refpondendodici
ais AC nem qua tollinequit, nifl per rea-
nocm, fimpliciter & actuefle ncgﬂ:f-
lem,velvirtualem Sed none¢ L
m non nifi realem. ‘Umdc eti-
Jli poteft, pernegarioncmrea-
lem, licetnon per realier fimpliciter
pupe io fi verificetur de Ob-
prijoneim; QUENCEATIO BV s
o non sifi diltinéto virtualicer, non ¢

- sgcontradickionc pofia.
2

Punétum Difficul-

tatis 3.

n‘un:m:"cl e
l&u e ronc
’mﬂﬁrmﬂtiﬂ [0/

Quid de alns Objectionibns.

Bicir 6. SummaSpiritualitas Dei re-
OpugﬂatcorPa}-i vircualiter talis Quis S
nirin Deoy in ahquovcrc [C[l[l] ; &ex Pdffc
ijc&icurpus,accidcﬂﬁ, peccatum? arqui L
wnsrepugnat diftinétionifumma ﬁln_Pfletﬂsz
ginrepugnetcorpori fumma (pfr:tuaIItas. Er-
1Deo,citalofumma fimplicitatis, repugnabit
{ilknGio vireualis.

ResronpeTUR; Retorg. Argumcntum.;
utfcilicet in principiis Quiros ratione Tertii,
wi (it Deusvirtualier corpus,accidens, pec-
@s? Quodarcinetad fimplicitatem Divinam,
ot firatoabis, excludic muleiplicitatem a-
{uem; fednego,quod excludar multiplicita-
tavirtualem; alias excluderer unum,quod eft
wmunicari &hociterato, quod eft non com-
miicarl, - Difparitas direéte hwec aflignari po-
ity quia non poteft Deus hoc effe vircualicer
irquoddefineretefle Deus: fautem Deusef-
fvinualicer corpus;accidens, peccans,define-
kel Deus; Nondefinic autem effe Deus; 6
dirdommunicard, non communiceturypa-
knitsvicualiter diftindta, &

Adeaqueobjicitanum.i40. folvenda.

. Noro. Quotiesponitur communis ter-
TGS camy communicabili quam incommuni-
@l &non predicatur nonnif unum vicrua-
Iztgn‘_s extremun,  toties c&-ﬁgn.ﬁcatgo falfa -
fenmodo fignificandieft exclufiva idencif..
“m."'““maliaf"m‘aﬁfatc,quaz tamenidenti-
ko de fideeft,quod derur. Undefiicapre-

i Hzcmf&incomﬁ!unicabilisloquen-
dl”i;:all:‘:er;m? anuta & paternitate, cft pre-
Rinig Cu[\‘]‘[ﬂu::lcy b]:?c “ih ’- cﬂ tCF[nlnl:lﬁ CO.I‘.I'I—
i:an-:l]uv:nlte:rfimnaﬂl1 I,d? s mmumcabr_h :
Bl incommeftyc b{')lsl e pmc{\i rc&rm_»
0900 o ﬁi' a{' fe. Raelus, Clinvnon i-
b o oslitnon filius:Nam natyra eft

A Pemias non filiys | fiut tune haec con.
4, flius non s uon fitrari '

) 1tratione ejus-

Difputatio IL

dem, adeoquenec ContradiGorium rigotoseé.
Denique; quamvis detur in creatis diftinctio ra-
tionis; Quiatamen in illis non dacur ditinio
in ordine ad pradicataphyfica, fi,ut coneradi.
coria fimilia phyfica non poffint verificari de

creatis, Sed infuper
Osjicrir 7. Rolmerpag.iz. iftin&io vir.
tualis tollit diftinctionem rea! -clonarum;

nam pofler dicr,quéd efle produc cntem s&efle
productum arguant tantim diftin&ionem vig.
tualem;Iea ut eadem indivifibilis Encicas,quae-
nuseft producens, fitvireualiter intrinfece di-
ftin&ta a feipfa, utettprodu@®a. Immo majus
eritfundamentum hoc dicendi: quia produce~
re& producinon funt Contradi&oria,
REesronpeTuR. Inprimis,ftandoin prin-
cipiisFidei; quiafcilicerdocet nos fides, quad
inter communicari & non communicari non fic
diftinétio realis ; inter producens aurem & pro-
ductum etiam fides docer nos, intervenire di-
finttionemrealem. . Nec convellimus perhoc
doérinam PP, quiaad illamnoftram diftintio-
nem vircualem afflumimus propofitiones Fidei,
nempe naturam comrunicari, paternitarem
non communicati; Articuliautem Fidei non (e
convellunt. Ex ratione etiam naturali poffer
adferri hac difparitas: quiaillud quod produce-
recfeipfum, velproduceretfcipfum produtio-
ne prima? & ficrepugnat principio demon(t:a-
bili-quianihil producitfeipfum primo: exnihi-
loenminillilfic.  Siautem procedat de produ-
&ione fuifecundd, fecundim principia phyfi-
ca,concedo,idem fine virtualiin ordine ad pra~
dicataphyfica diftinctione, poffe feipfum pro-
ducere.  Sed in Divinis hoc non darur: quia
id quod quoad primum Efle, eft omninoimpro-
ducibile, nec fecundo potalt effe producibile »
quia crgo natura & paternitas quoad primum
efle, funt improducibilia,nec fecundd,cum qua-
cunque diftinétione virtuali, poterunt produci.
Aliiided negant in Divinis dari reproductio-
nem: quia efler effencialicer frufbra: crearura
enim v. g replicatione acquiriepluralicarem Jo.-
corem; quam aliasnonhaberct; Deusautem
qui ¢lt ubique , nibil replicationemacquirerer,
Quod ascem dicit,produci & producere non
cfic Contradi&oria,verum eft, qudd exmodo
fignificandinon fint formaliter Contradiforia;
tamen quoad primum Efle,, funt Zquivalenter
Contradittoria, Ad eaquzpoftea urgetidem
Rofmerfclvenda. Tenendum elt, diftingtos
eflchosterminos, productum, & non produ-~
&um debentefle diftinéta 2&u realiter. Item
producens & produ@tum debent efle aures. -
licee diftinéta,  Prior propofitio cft falfa i°quia
fides docecefle productam filiationem,non pro-
duétam naturam; & tamen idemn funtrealicer,
Secunda propofitio eft vera: Quiafides docer

oppofitionem producentis & produdi adferre
dittin@&ionem realem.

Anstar




P

i In STAT Rof‘mcrl 1. Quzlibet Contra-
dictoria diftinguuntur inter {e realiter: Quia
contradicensdeber dicere diftinéum realiter;
aL:n aliquid poffet fibimet ipfi contradicere ;
Ergo fi produci & non produci arguent diftin-
¢ionem realem , arguct etiam communicari
non communicari. REesronp. VeraCon-
tradictoria diltinguuntur realiter, non autem
ea,quznon 9rocédunt, de eodem, ratione ejus-
dem , &fi ad deftruendam Cenrtradiétionem
{ufficit adferre terminum diftinétum intentio-
naliter, multd magis diftinétum realiter virrua-
liter, ~ Quando autemarguic , finon potefti-
dem effe phyficé,& non effe, necpoteritidem
communicari & non communicari; ad hoc jam
{upra refponfum eft.

InsTAaT 2. Idem. Si diftinguitur vir-
tualicer nfitugaa petfonalicate, itemque com-
municari & non communicari; dicam etiam effe
& non efle diftingui virtualiters quod non po-
telt dici,alias deberent deiis aliaContradictoria
dici,& de his aliz,&ficininfinicum.

RESPONDETUR, Argumentum probare
multom : quia fi diftinguetur realiter vivere, 8
nonvivere; diftinguetur etiam efle &non effe,
necinde fequetur alia contradictoria deillis ve-
vificaridebere.  Sic etiam in prefenti. Rur-
(us nullum daturinter efle & non efle fignum di-
Ginctionis vircualis,ucfupra diGtumett.

InsTaTs. Haunolduslib. . num. 74.pro-
band6 hanc propoﬁtioncm,quod nultulrmpra:»
dicatum poflit affirmaci de Natura,quin poﬂ-}t
#Ficmari de Relationibus. Si verum eft,ali-
quod pradicatum aﬂirqmrl poﬁb %: natura [1)15-
vina, quod nullo pror[us_modo affiemari po it
de Relationibus,tanc evidenter (cqu_stur,dan
diftinctionem virflalem inter p‘rm_hcar?. ab-
{oluta & quidem cum pr:'of:cllu in infinicum.
Sequela probatur- Accipiamus pradicatum
communicabile quod eft przdicatum abfolu-
cum & indiftin&um a Natura D‘:vmrn,quo pofito
Ge urgcmr,ﬁ ly effe comlmf.mcabﬂcmllo mo-
do potc{’c affirmari de relatione v- g paterni-

na & de Comnfuni-

i aDivi
atis , tuncde naturaliiy -
e rificabuncur Contgadi-

ilitate cjusdem , ve :
z:%:ifqiirga)‘di&ingucnrur virmnlllccrrr- _];mi:a-
tur Auntecedens, cic_ nagura l-)i\-‘m_:.-l. verificatut
cammunicari Relationibus, d:_:(do_mngalml@n-
Bilitate yerificaturnon comlrlmn‘:can. : u;r_um
Communicabilitascommumc;‘ncm,rp‘ntcri.m_
¢i, ficut communicatur QL1111prrf,13tla, .gf1c
, n(itll minus poﬂ-ct |3_ar_crmm.=s dm‘{,on‘?r:u::;u{:;
bilis quam poreﬂ'dsm ommpogcys , J‘c?iﬁ(;_”‘i
cgas yoflefic dicr.Ergo_canmm_m:rt.cs:\mmumi
?jc;n'zmdi&oria deOmnipotentia & L0

cabilitate naturE.

T uere Ob-
REesroNDE] gu

ar. Immerito at 7
n quall adftruentes diltinétiomem vir-
. + © 5 > : :
mlvocamrintrmlccn, pcrnos,mum

jicientet
Jicata phyfica & primo in-

toalem,qy 5
dine aa pr&s
eft in O !

Tractatus 1

tentionalia, quafiinquamnon admitant,quod
ea predicata qua verificantur formaliter de na-
tara DiVil?alalloll competant phyfice, & quoad
zdmm.r:ztcm_rcalcm, v. g. paternitati: cumid
dcpuicnr iple Articulus Fidei, docentv.g. na-
Illr-ll?l_[.)ivimm cffe phyfice paternitatem , i-
dentificariqueilli, confequenter ctiam commu-
nicabilitas Phyﬁu& & quo ad identitatem rea-
lem communicatur,hoc eft identificatur pater-
nitari: poteltque dici,quodnon minus patcrni-
[afliulcntificf!tur(iomm'un‘.cab]lsmsquamidcn—
t‘ihk‘-trltrp]“’ﬁtﬁﬂ"ﬁ)ﬂ]il]pct':I‘LtiLl', Cumg; tamen
fecundum fidem ftare deber, quod Communi-
cabilitas naturz identificerur reahicer paterni-
tati, 8 tamen realiter non communicatur patee-
r:ims,\'i diftinctionis virtualis.  An nontamen
fitmajor aliqua virtualitas interveniens, inter
communicabilitatem eique annexam naturam
Divinam comparaté ad relationes quam {it in-
ter Omnipotentiam & patcrnita:cm,dc hoc a-
libi diétum.

Idem Argumentum fic proponic Idem ali-
ter. Nartura Divina eft vireualiter indiftinéta
afeipfa. Ergo hocpradicatum efle virgualicer
indiftin@Guma Natara, eft predicatum ablolu-
tum. Probohocpredicatum perte virtualiter
diftingui a nacura Divina s Denatura Divina &
vircoali indiftinéione cjusdem 4 {e verificantur
per te Contradictoria,non minus quam de na-
tura & paternitate; natura Divina cft affirmabi-
lis de paternitate: Virrualis indiftinéto 4 natu-
ra,non eft afficmabilis de paternitate. Ergo de
nacura Divina & virtuali indiftinctione verifi-
cantur Contraditoria.

REesronpETuR. Diftinguendo illam
propoﬁ:icncm,nnturaDlvina eftaffirmabilisde
paternitatchoc eft identificatur phyfice pater-
nitati ; Concedo propofitioné eftaliterafficma-
bilis,nego propnﬁiioncm,!éd verum fimul eft,
vircualemindiftin®ionema natura , effeaffie-
mabilem hoc eft phyfice identificatam paterni-
tafi. Vel certé natura Divina cft affirmabilis
de paw.mirarc,[edln_lva {ua diftinétione virtuali
que diftinétio vireualis,quia dicit non commu-
nicari virtualicer, hincadhuc nonaliud compe-
tet pradicatum natura;quod non compcmtipﬁ
illi virtualivati few indiftinétionia vatura,

« DIEFICULTAS 1L

An Diftinitio virtualis fie diftintio rea-
lis in teviio?

Rimus Antonius Perez, diétus Theologus
Palimirabilis , ingepit explicare Diftinétio-
sem vircualem per diftinétionem realem in cet
tio,  Eum Mag!{trumfbcums eft Iﬁl’pnrza,Qgﬁ-
ros,qi ctiam ciracd. 15, num, Q- G‘]bmﬂ' Oc-
cam. Fafl. ne videaturaliquidnovam invehere.
Totaautem explicatioin hoc ftac: Quiadicunt,

verificationem duoruin predicatorum contra-
A
dictorio-




m elle ratione diﬂ:'inﬂj nis rca[i§ in
onproducitue nagura, & P[G(‘ltl(lf‘l;{
dugitur paternitas, qux ¢

o licera filiatione s IE;lll.]tlu:l Il:lFLll';l,Ll{
?dt.'n ‘”j &, requirat in filio IL{CHEILI:JFL:ln
mlfn:cu ‘m,r.at‘:oncque improductz in filio,
mhn'mf stermigare.  ltem communicatir
o Edn communicatur paccrnitas; quia
iE;uﬁEEar:L;rcum flio, quidiftinguicur rcah‘t{({r
iees ita utin ipfo Pacre non c_xcrccacu{r}; a
undftindtio, feu commiunitas , .{c.d opus cd re-
'currcr:adﬁimrionem rc_ahltcr dllﬁn&]am,n co-
geadaliquid certium diﬁ_}n&una rea tt;[‘. i

Diceypum eft. Now recle explicari Di-

[uhapemvirrualem per Diffinctionem realem in
o, Sit

Punétum Difhicul-

fatis 1.

| ifforiort
priogeg D
ﬂhﬁﬂsquij non pTU

Inpsgpatir difla Explicatio,

Ntequam formem Argumemum,&}p PO~
Ana. Saleemcatione noftra aliud efle for-
sliatemnature, & aliud formalitatem v. g.
fitionis , quasineer ipfas formalitfltes poﬂ"ul-
mscogizare, quod naturahabeat tationem pri-
s peclonalitasationem pofterioris, cujus
umelt: Quiaterminabile priuseft terminan:
rincreatis,confequencer & in Increatis : Quia
tilbramproportione, dehis difcurrimus : &
uncommuniaagcedantad Univerfalia; Uni-
whliaantem une priora, fit,ucconcludarur ra-
semnatute effe priotem , utpore commut-
WD, Hoc fuppofire
Provatur 1. Conclufio. Proilloprio-
onfideracanatusain (e, vel dicitin (o pracife
Honem producibilis,vel non dicic, Si dicitin
thethata rationem producibilis 5. qui jam po-
tithibere rationein non producibilis pro po-
beior? Sicut fianimalin feproillo prioriaate
timdizatem, non dicit rationem vivgneisin
%qtﬂil}fe potelthabere a pofteriori, quodeft
Hnalitas rationemviventis in fe,comlyinfe,
dzenti,pro primis pra:dicatis{npponat. Er
“c o lopriori fpetatumly in e, dicit o
;;:rua Ipecra‘miaad {e conftituendum sinfe; con-
iﬁigﬂé?fhfﬂpf“d“Fib'flis in f\?, debetpro il
3 fdicere producibilicatemin fe, Quod {i
ol o
i eoiuen;:r;b lc; i 1rr_1pro.duc1-
Fonalicage, Hogi Z; venllemc, utlra_dlcam,
Ny infcfPE&'ﬁ i..lma ltcrprc?pc_jmm{. :
1icibilis, g, alvatir Nuiego quod ﬁ“m_‘
f“‘mﬂproducmur Ancx S Quiapagacnis
Heayfalis. }dcf)‘Deir " PfObat}:r, falfa cft
Fpaternicgg produc 2 produl Banp oteft,
nonpotelt: nam impro-

Difputatio IL

49

ducibilitatem Deitatis demonftrar Metaphyfi-
ca,8&non demontfteat paternitatem, Ergo.

ResrcNDEBIS.  Naturam pro illo priori,
neque efle producibilem, nequeimproducibi-
lem.

ConTrA. Sineque cft producibilis, nec
improducibilis,quomodu Metaphyfica demon-
ftrat,de illa,improducibilicarem ? Quamvis au-
tem (tatusille prioritatis pra perfonis fit inten-
tionalis; nihilominis pradicata ei convenien-
tia,nondebent eflc omniaintentionalia Quia
etiam ftatus,in quo pra(cindic animal ab ommni-
bus differentiis , eftin tentionalis,& tamen quod
animal fitvivens {enfitivum,non eft quid inten-
tionale.

ResroNDERI poflet aliter huic argu-
mento; quod fcilicer imaroducibilitas Nature
Divina,non habeaturratione patgrotaciss fed
foltum falyatio,cur fine contradictione idem fic
producibile & improducibile.

CoNTRA ¢ft, quianon liquetan hoc fint re-
fponfuri.  Sed Li]aocrcipondcrcm: przterinfe-
rius ponenda,inde urgeri poflent: quia hic qua-
ricur conceprus, primus diftin@ionis vircualis;
Jamautem per effe ditin@um realiter in tertio,
non poteft tradi dictus primus conceprus; ne-
ceflario enim {upponicalium privrem: quarcre
enimreftat,unde habear efle diftinguibile ratio-
netertii 2 ad quodlegitime tanquam per aliquid
priusrelponderipotelt , per 2guivalentiamad
diftipQaraliter-:unde ﬁqumras,quarcOmmipo-
tentia identificara realiter filiation; non dicatur
producdta: Item quate Sapienria identificamn
paternitati non dicatur improdu@a ? reétére.
fpondebitur : QgianonfuppouiluriniII':s;rqui-
valentiaad diftin&a rcalireg‘:n Ergo apparernon
diftintionem in tertio ; fod illam 2zquivalen.
tiam eﬂbprimum conceptum diftintionis vig-
tualis. Rurfusante omne diftingui prefuppo-
nitureflle, ergoprafupponetur & anre diftingui
intercio: illud verd Effe przfuppoficum necefla-

rioinvolverdiftin&ionem vittualem : eftenim

vis fundans ipfammet ditin@ionem virtualem,
necporeltfine alietate coneipi illa vis, de qua
etiam pradicata Contradictoria verificantur:
Ergd fi pst_diftinétioncm in tertio explicetur
diftinétio virevalis, ance diftintionem virtua-
lem, eriediftinio vircualis, inipfofcilicet el
reperibilis , antecedente diftingui in tertio,
Deindenonides aliquid &quivalee pluribus dj-
flincis realicer: quia diffinguicur in tersio ;
feddiftinguituc 1n tertio,quia zquivaler ; Ergo~
@quivalentia , per prius explicat diftinGionerm
virtualem,

PROBATUR 2. Quia fi improducibdirag
Effentiz poteftdalyari ratonetertii, nempe pa-
ternitads , qua non potelt producis dicam &
ego pradicatum produc:bilicaris naturze, poflc
falvariratione terii, uempe rationc filiationis,
quax producitur; & tamen fides negat ratione

™ cujus-

~

-~




Tra&atus L

cujuscunque L, . o
g b t.m‘d«.m, pofle {lvari in natura Benecriamid EEETE
pradicatum producibilis. 4 iamidem opponitfibiex Gabricle: quia
e 3 A arentus ali P RS
ConrirMATUR. Tum,quiaqualibertate cmy-tl:u aliqua pradicara in Divinis nemine
B e 1 Dt i 1 o “ itance convenientis 5
dicunt illidiftinctionem victualem inter ea re- teft f; I»j;ci]IIV?']ltlltl‘?’qllor‘lm‘m"asnonP"‘
PR T o s S alvarl 1 - ¢ £ T i . &
periri, quain tertio aliquo realicer diftingnon- quodipfum ;\U[OHC 1hn,p|us e
SR e S iy ; vod ipfu HGE:
£ '..«,ﬂ-.@nm libertate dici potelt, quod diftinétio 03-131-} }11'.} e hac propofito,Deus
"Lfm"‘h%T(‘-PCTiMlIE,inECFdiihnxft.l.réqh'tcr e ;:C:' 'lf! -llentianon generat, bemine Cogitnn.
S NG 2 EEAl Ferificart rramen Effentiane T
tificata tertio.  Tum,quia in explicationibus quei m_‘lf;.&:.mnn Effentianequeinfene-
rerum artendendum eft CLunnthmﬁeri poteft,e s il diftinguitarrealiter 4 Deo.
tiam ad fignificationem vocis, nedicaturquod 5 Nt;] ue valetfi dicas cum Quiros. Qudd
NG hoc i - icet Eflenti
i ui?rc?‘h:cc,q*;m.n hoc nomen fignificat, feda- s Dﬂ‘_'“m:‘“ﬂ lﬂ_{t » DECInTertio diftingua-
iaexpliccrur: Qua agtem eft proportiointer rdDeos atin tertio diftinguatur a Deo gene-
hoc,quodcftv reaaliterdiftingui, & inter hoc, il'?;c. ldcnnf‘lmtui enim cum filio, quircaliter
quod cft realiter diftingui intertio? Tum,quia Ses Deo gencrante, noninquai va-
fiper impoflibile animal nein fenfu quidem JC[’I}ML\{’.G“: Quiaalind eftcertium diftingui
reali,ratiocinaretur s & tamen Fidiienche. ;eah;cml)cugn-ncr.mtc, &aliud eft,iplam Ef-
\ . . - P 1 - = - - - \
mmphyﬁgc rationali® effet diftinétum virruali- entiam, diftinguirealicerintertio. Etcerte
: : : . : - ex communi : -
terinordinead pradicata phyficad rationali, fi- {Y communi omnium apprehenfione, aliud eft
e ulla diftin@tione reali in tertio: quid enim lium non generare, &alind quod natura non
~ n : o o8 & SR A .
cunc deefletad talem diftinétionem Ergoap- 3,?;}“?' Quod autem ille propofitiones lint
parcthmcdlihn&loncm, non falvari per diftin- iftinctz , ‘vclmdc probq:ur, quiabaturaetiam
Syioncm realemintertio. “Tum, quia Effentia Prfr_mv[ui)hlzo eft, non eft diftinéta realitera fe-
. qr = {2 in Patre 3 alias tre F !
eft natura, Filiatio non et natura, accxpicndo 2} ainParre alias tres effent naturz Divinz.
(cilicer naturam fub formalitats communis: i;autgnaifaeﬁ propofitio, aliquid tertium di-
uEro,ratione cujus terti diftinéti realiter ha- “?f’m{;‘]h[“’ & aliudipfam Effentiam diftin-
=] 3 g 2 i ol 7 - 3 - P o - 1
beatur hoc predicatum ¢ dlccs,qmanarur:unii- o “‘ rcaliter 10 Lertio,)am q,u“d Effentia nonge-
Te cribus idencificatur,  Dehoc ipfo quaricur, nctl:._t,. idnon poteft haberi ratione diftinétionis
: g £ realisintertios Erg :
rationecujus diftinétirealiter,omnibus hisiden- U“ ntcu{;g}, I.-‘UDD convenientia pradicato-
T f i rum contr J £t {alv: 4
tificerur? Tum,quia accipiamus ab una parte LonLIa oot RISy falvatur per
oc,quodeftdiftinguirealiterin tectio.

ommes fimul tres perfonas: quEros Ab illise-

mnibus fic fumptis diftinguirur vircuallces na- UR‘GRRI poteft & illud argumcnmm,{ipcr
rura,velnon? fidiftinguitur qu:cyo)quodmm JmPUf‘ﬂ_bilCln Dnl'lms {qrct nonnifi una perfo-
#¢c illud certium,ratione cujus diftinguitue vir- na,pofler adhucim mediaté uniri fola perfona,
cualier ab omnibus illis tribus perfonis? Sinon 8¢ nonuniri immediaté natura, curnonenim?
diftinguicur, explicandum veniet quomododi- & ramen convenicntia hujus pradicati non fal-
ftinguatur Afingulis? Tum,quia natura eftcom- varewur pet diftinétioncm rcalem in rertio;

munis,petfona o elt communis'; quaro ratio- quodenimelt illad rerrinm 2
ne cujus tertii diftinéi realiter habcar commu- Nequs valer,{i dicascum Quiros, qudd fci-
fnitatem ? cum nullom diftinétum realiter fic licetunio, qu& nuncdatur, f{icejus nature, ut
commune; &ﬁcutrationemimprodn&xlmhct nonnifi perfonam uniat. Sed de hocipfo qua-
xa;ionediﬁm&irCﬂiitCrimed”‘fh:“cmPCPﬂ‘ rimr:Si‘fnimpcrlksnanm:pMibumiri,nsi]fimul
ternitatis; lta pradicatum communitatis debe- in?m\cdmté Elnirctur natura,non poflerdariunio
et habere ratione diftincti realiter communis, Fa0tUg perfonam uniens. Ergo priushoc expli-
nodnam autem eftillud? L] candumeft, Curlit\‘:E}l.li[ell!&ll[]lntli.\pC’.‘ft'l.H..l,
Dicgs. Quia idencificatur in filio 8galiis & non fic capax natura f'.:ivn_lwloi.irllrr.:r diftin-
perfonis; dchocip{bquﬁ:[imr,ratiomcujus di- ¢rionem realem in tertio. Conceflogue quod
ﬁméhrcah[cr,idquc communis, habeatur illa di[hnt’tm_v;mmhs habeatur,, rationc diftinctio-
nisrealisin tertig) 5 nonmqucdlﬂingucnmrvjr-
. Ex iis etiam qlnorummmni_ nmiitcrm:urn,&patcmims:qni.;purcmi:.zsiu.
{ubruere bet diftinftionem rcalem in tertio 3 nempe in
filiationc; nonhabet autein natura: quiaa nullo
crtio diftinguitar realiter. Et ficut modus &
onveniatnont res,, non xqualiter diftinguuntus: quianon -
riillicnatura, {ed tantim ® qualicerieparantut s ita & natura & parernicas
aenonerit Trinitas: Quia non;tqucdi&ingucnrurvi(tm}]ic‘rr:quinum:m
Trinitas preter pradicata petfonalia & ex per- dwftllzgtiltl_r[; re‘al'l-?::“ﬂi.][ci[?O,{CLHHNH;_;R,? qua
fonis pcribilia',rcquirit etiam pradicata Datur; femper perfonis Ifk};ggt(:nr‘l\iﬁ;ﬁ:u 5 it)c-\[r
ox vi nagurz petibilias alids non eflerel rinicas, ainMetaphylicalhiput.

nifi tres perfon®

identificatio :
PROBATUR ] 1

nit Quiros. Videtur hzc refponiio

mYyferium Trinitatis; quianulium predieatam

< pc;tcit oﬁcndiconvcmcusnamrz inhacfenten- T

tia,quodillic

copfequenter none
[ ]

rrcs‘pcrfona:, adeoq

atione pcrlonaru m,

gumenta videre

2, num. 184

adcoque non erit Trinitas. 3 ,
Pupétum

-

:;,"J;m
toriay &
irem

Res

mphy
(ontta
pndial
tsen,{
tonisy
unpo;
beetf
teata C
wdpr
taliter:

?.Iflj,qu;
et
{ioad
incfing

teatis

o con
invel

Ogt
Jete C

tmjp]
Utonu
Henfys
e

terind
kil

Kone ;
e



Difputatio IL

punéum Difficul-

fatis 2.

Sulyuntur Objectiones.

| dshiclolvendaargumenta, ‘I“_TJ jam fu-
usfolutafune, fed Geurarguensilla repe-
o iones.
nrﬁﬂ?ﬂdzgﬁlﬁ: Num. 11z. Przdicata
Cuin);idi&uri; diftinguuneurrcaliter ; implicac
gin,quodaliquid non ficilludidem, quodeft :
pufiblecnim cltidemefle & non efle;s Ergo
] ﬁm,[imc; , quibus infunt hec Contradi-
i erontdiftinéta realiter, noninfe, ergo
remifi tettio.
m;::lst:::vt;w (upra,przdicatla ("Jontradié_to-
nmivechliterloquendo effe diftin&a realiter
3Fhiﬁce,velfealicervirmalitet:; Sed non eftne-
wefemperefiediftin®arealiter phyfice, que
iperusjam {anc declarara. : y
Appo. Sicum omnimoda identitate reali
unphyfica, quam virtuali, poffent vcriﬁca;i
(miradictoria de eadem re, periretvia invelti-
miialiquacffe diftinéta realiter ; nen pqribic
unen,fialiqua nonnifi falventur ratione diftin-
fonisyirtualis.  Brevis aucem regula eft, ubi-
amponi debeatdiftinétio virtualis, ubi fcilicer
but fides eidem Entirati convenire duoprae-
danConradiétoria. Supra etiam dictum eft,
wipredicaumrealiternegatum de fubjecto,
ierdiftinguaturabillo,eodem diftin@ionis
wdoquonegatur, velafitmarur; &itafi ne-
fur fecundum identitacem vireualem, non
ol poni feeundiien virtualem identicatem.
imyisautem ponatur diftin@tio hze pernos
W qualisforetrealis, id czreris patibus accipi
dch::;ﬁ:ilic::quoad alietatem virtualem, non
fid dlictacem phyficam , faciendo feilicet
cincachualivace, & multiplicicare, quod in
lrgtlsﬁcit moltiplicicas & actualivas. Eclicée
fidemablolure nc ponatut negatio, hodelt
unconditionate, fed non abfoluee, inordine
dinvehendam mulgj plicitatemaualem.
OBHC?T & ldem. Omnis contradictio ex
Hte Objedti 2qualem g
S,Ed ’,1"1”} antradi&i onon
ﬁ?ﬁ;"‘gggﬂc I})/itﬁin&ioﬁc reali ip.rcru‘g ;
ﬂEﬂfﬂsécI:iiﬂ'eni" 3j0r probatur, quia omuls
us, for

Mad& privatio & fimilia
Hueleexcludupe, Major Princinali
%, M qad e 1ot Principalis proba.

UﬂhEP[EdiCﬂIllI‘, qu;dformalitatc % & o

et falyari fine dlﬂiué]igt;g: E:Iti?rm P i
Nmﬁ:{?ﬁliiz;m anpyln}is,Rerorq.argumcn;
Hil'lquadifﬁ ‘%‘B 31011 fubfume Minorem
D {@qnpqre&vcriﬁcari‘édam

e realidiftinGiope abfolute, idque
non jn tertio,quali diftin-

9%¢ 2bolyr diftinguumur inter fe petfonz,

-

51
ergo fimilis nonnifi diftin&tio, etiam in aliis at-
guenda. Rurfusilla Major haber fuas inftan.
tias incontra,quia contradi@iones quz exiften-
tiam negant, fimpliciter fune majores, quam
qu negant modum aliquem exiftendi; & fic
major eft Contradictio,qua dicir,cft lapis, non
cttlapis; quam quadicit, lapisnon eftruber,la-
piseftruber: R.clinquit cnim,utratione diverfz
formaliratis poffic {alvari,quare fit ruber : Siau-
temnon exiftit, rationenullius formalicaris (2]
vabitur, quod exiftar. Adeandem majorem
dicipoteft; Omnem contradi@ionem fed pro-
portionatam (ucexplicui) arguere diftinétio-
nem realems; in prafenti auremnon oftendetur
Contradiétio proportionata. Denique ad ma-
ximumvera eft inhoc fenfu Major; quiainter
vera Contradi¢toria xqu? in uno,acjn alionon
poteft dari medium;Sed non in hec fenfu, quod
zquefint infalvabilia, utfcilicet fialiquafalvari
non poflint ratione diverfarum formalicatum,
necaliapoffint,

. Eidem argumento negari poteft Minor, quz
non probatur: quamvis autem omnis contradi-
&tio tandem reducatur ad negationem realem
alicujus pradicati dealiquo 5 reducitur tamen
adnegationem velrealis virtualis, vel realis phy-
ficzidenticatis; fed non eftnecefle, utnegatio
virtualis identitatis, inferac negationcm phy-
ficzidencitatis.

Insyax. Siadmiteacur Conrradidio,
norfundet negationem abfolucam & fimpliei.
tertalem , mon crit vera concradictio €x parte
Objedti, fed folim fecundiim quid &rationit;
Ergovera contradidtio fundat negationem fim.-
pliciter 5 Contradictio autem quz funda:nega-
tionem fimpliciterrealem smeceflario importae
diftinGtionemrealem in teftio.

ResronNDETUR. Siadmitratur contradi-
&io, que non fundet negationem abfoluté &
fimplicicer talem, idque vel vircualem, velrea.
lem phyficam, cft contradictio folium fecundiim
quid Conc.finon fundetnegationem abfoluce,
felumidentitatis phyficz, erit contradicio fe.
cundim quid, Nego. Illud autem fecundiim
quid fubdiftinguipoteft, erit negatio fecundim
quid, hoCeft, nonfcmpcrinfcrcnsnegationcm
identiratis phyficz Conc. erit fecundim quid,
hoceftnonvera contradi&io,Nego: dico enim
Contradictoria vere poflc reperiri etiam inrer
membravirtualitateminferentia, licétnonin-
feraht negationem identitacis phyficz. No-
mine autem Cun:radi&oriorum,intc]lige Cons
dictoria quoad terminos, non autem Contradi.
&oria pm{Portionam ucjam explicatum, Q_u;m-
quam abfolute concedi poteft, non efle jnrer
membravirtualiter diftin&a, contradictionem
veram.

Osjrert 3, Idem.  Ex oppofitione produ-
centis & produdi ftatuicur in Trinitace diftin.
&iorealis, ergocim oppofirio affirmagionis &

i3

2 nega-

quz




g ek

ationis fit evidentior Ste cil 1 i
! onislit evidentior, uepote cum affirmatio
atiaenticatemnegatio al

itidentitaren;ne gg[m.mgmf:cm;c[mmhl‘c

1 ar Fin &£
dicet diltindtionem realem.

l{msm_wn%ram , retorquendo argumen-
tum, quod probatinrer affirmationem ;‘&”nega.
tionem non pofle reperiri folam diftinétionem
Icaiemincertio;licucnecrep
cens & produdtum. Dixi eriams quidquidfic
anfic major oppofitio , faltem debete efle tan-
tam, incer affirmationem & negationem pro-
pf)qtnonﬁ.mm;&iL[CL'h'{Cnonpo:cﬁnﬁcndi: Vel
cfletantam diftinétioneminter efle & non efle,
{ednon efle rantam,intereflc & non effe reftri-
&um, qualeefthic. Quaomniafupracxpli-
cata,

InsTaT; Difficilius efle quod eadem res i-
.d-: neificet fecam illudgquod non eft,quim quod
identificemillud cujus principiumeeft; Ergo cum
hoc pofterinsnon admittat fides, jam admitte-
mus difficultatem fupra fidem.

REsponsum jam eft, per diltin&tionem
vircualem nonidentificari rei quod non eft, ac-
cipicndo identificationem , velnon identifica-
tionem intet membra proportionata; efferque
difficultas fuprafidem, immo nec revelabilisd
fide, quod aliquididentificetut €i, de quo pro-
portionaliter negatur : eflecenim affirmane &
negatio cjusdem de codem {ub ratione cjusdem;
quodeft impoffibile, &non cantiim preter lu-
men naturg, ut funt plerzque res fidei, fed con-
tra di&um lumen. o

- QUASTIO IIL

A Anvibuta diftingwantur ratione: pré-
[einaemre objective?

Tur inter -Iu'u{iip

Enfustitulieft; Anunum Arrributum aba-

Lo , itemgue ab Effentia pr:efciudi poflic

objedtive.
Quid veniat nomine precifionum pb}ct’h:-
varum 2 q\.ﬁduominc torm_aliqm?dtxn;n Logi-
ca. Breviter, quandoatungitut Lgnafror_mah-
tas, 82 non atingitur €X parte gbjc‘ﬂ:t s qlm iden-
tificatarcalzer,tunceft precifio obj c&tiva. No-
mine autem pr;rciﬁnnis i'OI'fDﬁl:lS venify qurf?l}io'
refpondente clare una furmahm‘re, &:al;q ilhi
idcn:;ﬁ:::mtcf'pon;{ct fed confuse, nec g‘h_{ccr-
nenceintellecta, 1d eum modum, guofife pe-
nerratentyults Panli& Andrez, non po\ﬂct 0-
culus difeernere, inter vultus. Czrc_ruqm in
Aententia admitrein{pm:mﬁoncf ob;cn:ff‘wasl,‘h:
ipﬁ rermini pi:n:ciho torm;ll)is, &, mem? ohje-
&iva.alio {eniu {111nk1|1Fl.1r:1 rzcifio enim orma-
lis ek attus mcusprr[cmdcn;, pm:cdm ault;m
obje&iva tenct feex parte c?b;e&:jal'q Pr:em 1.
Admifl Tralarude Diftinét. pr'mmiaonc;.ob-
vas ctimnmcrcatis; Tun},qm?Jll;};a.uprla
ntionis utfic virtualis, oftendit
Jlem diftinétionem, con-

jedti i
explic ario difti

eiamin creatis darit

Tra&atus 1

{fequenter & ;r:'a:x'11'l-_>r.{-&}
tutfe. - Tum,quianecex par
letiva,necex parte objetki
quia non eft major identitas phyfic
mal & rationale, quaminte naty
nitacem: ]*'_rgnﬁh_zc}'1'xlund|.|11tt‘:bjt'c‘r;x\‘s,c-
tiam illa praefcindent.

Admifietiam em pracifiones in Divinis,
proprer dicendainfra. Quodatrineradcrea-
ta, admifi illas nonnifi inter rationes commu-
nes, & quarum unanon eftdefinitioalius, fed
nonadmifiinter rationes refl Sicv.g. a-
nimal {i fpectetur ex vi Effentiz fux prafc ad
drationali: ratioenim communis illivs, non
ratio communis hujus,necdefinitivaillius 3 fed
animal reftricte acceptum non p:';u!mndzt: ani-
mal enim reftri@é acceprum eft v. g. Petrus,
proutclt principium a&tuum (enfandi, & ratio-
nalecftipfe Petrus, prout eft principium actu-
um ratiocinandi; Pecrus autem & Petrus, afe-
ipfo non pr.'t:{'cindir. Idem etiam dicendum
eft de Actributis, quod (cilicet fecandum ratio-
nes communes Juftitianon fic Mifericordia, &
&converfo; ceterum Juttitia Dei reftriété acce-
ptanon prefcinditab Eflentia: fic enimfumpra,
eftipfa Effentia, prout cft principium aGtuum
Juttitize; Effentiaautem afeipfa, fub formalirate
Effentiz,non pralcindic,

Notionalia qud talia, etiam accipiendo illa
non {ecundim rationes communes, pr xlcin-
dunt objedtivé ab Effentia. ~ Rario,quia notio-
naliaqui[alia, dicuntdiftinéionemvirtualem
inordine ad predicataetiam phyfica; Ergd mul-
to magis ad intentionalia; immo {i notionalia
quaralia,non prﬂcindc:cnto'oje&ivé,hnc-.'1:10
eflentaliquid commune,adeoque hoc ipfonon
norionale.  Fufius&in Divinis, 8zin Creatis

robavimusibidem dari pracifiones objectivas,
Infuper fit

DIFFICULTAS I

fequuna
¢ POLENTIZ intc l-

Probagur dari Precifiones objeiivas in Di-

inis.

;1d-prr>b:‘.ndum pr:rc'!ioncs objectivas o Di-

IN Logica utebamur hoc etiam argumento
Q‘ljﬂﬂdy dicitur, intelleétus generat,
vglex parte objeéti rc!'pondcrvolumus ,vc[pgu
refpondersSinon refpondet dabuntur pracifio-
nesobjectiva; Sirelpondet, ergo voluntas ge-
nerar,quodnon poteft dici.
REsPoNDETUR. HoCargumentum not
4otaliter convincere: reperiuntur quidem lacu-
tiones Patrum,quz negant yolunratem gencra-
resfed dantur aliiPatres, qui dicuntvoluntatem
gcncr’grcﬁquod priores artin‘et', aleelt ,TO"“"[
Non ;j/?,1nquit‘credf.‘_é'dnm,gmm Parer volyntare
Linm gennerit,nec gudd voluntas fapientian
° Similia haber Smyrnenie can., 21 Aug
ftinus

vinis.

xerit.




LA e oo

-

A vl e

| st

Difputatio IL

stionum 7. Vide Ruiz ‘i‘f Tri-
1‘&’C Dantur tamen locutiones
sed 85 verbumDivinum efle etiam

n,quidicunt; : R
il m: itaS.Jacobusapud Clem.Ro-
o 816 Generafli veluntare (dicit

ok §.C. 12.C 1 ‘ :

i ? benitate fllinm.  Conc.
srem ) vrEAEE & be ; ;
A (0 fidei.  Secundim Effenti-
Tik 1 in Confedl. fidei. £
okt geniit voluntarem Filins, T
t,’aﬂmm Concil.. Sardicenfe in Confefl.
[ig & -
flinguits Quidneque confiliopeque voluntate
i : . , =
s aiwerit Flinims Amathemasizar, fanita & Ca
;M::Ecckﬁz. Similia habet Cyrillus Alex. 1
JThet. c. 8 vidé Ruiz ibidem d.S. 5. 2. Num.
s Quiros 15 Num. 16, it
«eSenentia Athanatii, Eufebii, Ephremi, Hi-
[zilAng Dionyfii. g =]

’u0§ adpriores Auct. attinet, dici pote_ﬂ',
wiilzurplurimum procedant contra Astia-
;‘v\s,qui docebangliberam fuifle Deo, ne hable-
whium,exquoulteriusinferebant; Non fuils
bueceficillum filinm Dei per pacuram. Ut
s hiic dogmati opponerent PP. negarung
et e : s : ﬁ
wimntarium, few liberum fuifle Patri,habere fi-
Jum, vel quod negarint,formahtcr procc#crc
flumype voluntatem. Quod autem attinet
dappofitas Audtoritates, il etiam cxphcan'
plat; quod feilicee voluntate hoc eft, non
witusgenuerit: incet enim Eunomianerum
ipismatafuie, velvoluntare genuic Pater Fi-
kmergoliberé,ergo poterarnon c{fc,crg? non
Deus. Sinonvoluntatie; Ergo coacte s Er-
placeille non elt Deus 5 in ifto ergo fenfy
leehant PP, voluntarié genitum , hoc eft, non

i SRS (
mite,  Ex citatis pro utraque phrafi Aucto-
tiibusconvinei non poffet, quiconcederet,
idvoluntasgeneret : defenderet fe enim lo-
tonibus PP,

isr4s15 1. Debeeeffe diverfitas incer pro-
hionem Verbi & Spiricus S. fi autem realiter

 mpervolintatem procedic Spiritus S. nul-

tllerdiverficas,

Kesvonerr poffet,fufficere diverficatam
anvirualem, fed nonnifi formalem cup fun-
“nentointe, velratione folius formalis prin-
ifluequo,
NSTABS 3, Sinon effet major diftinéio
“itelletionem per quam Verbum, & voli
16D pet quam Spiritus S, precedit, fiinquam
B :(fctmajor,quim formalis cum fundamen.
Wi ;c,fequ;rf::ur, nec ipfum verbum, & Spiri-
:‘j;'tmfg;cd:ﬁ{n&os : nonenim pofletoftendi,
a':;m : magis Vetbum efferin fimilirudinem
Shiquidem tunc nagyrg non diftinguere-
“itualicerayolitione. '

YSIGNDERT po
talig di&iné‘ciopncfzfxc:,
s Holuntaspan e gi
h;;“&z:‘a n&cccvirtualitcrj
21 Etamen hoo
“rum, hog

pofle adhuc falvari
quia intellectus no«
{tintte petenti, rea-
nordine ad pradica-
_ nonobftante,terming
cft, intelledtio & volitie diftin-

§3
guuntur inter fe: ficetiam quamvis nullapofie
in principio remoto oftendi differentia, poreft
eile diftinctio inter terminos proceflionum, hoe
elt Verbum & Amorem: quia fcilicet Verbum
cltdelineaintelleétuali: eft enim expreflio ob.-
jecti, & intellectio, ut ita dicam paffiva; conle-
quenterin co,inquo producitur, eftin fimilicy-
dinemnaturz: quia intelle@tio eftnaturain Di-
vinis; jamautem Spiricus S.eft delineaappeti-
tus, & amor utitadicam paffivus ; con{equenter
inter fe,illi cerminibene diftinguencir,

N que valet fidicas,qudd diftinta a&ione
producaturintelle&ioin creatis, & diftinfta vo-
litio, ratione cujus diftin&zactionis , ipfiter-
mini diftinguentur; quodhic non oftenditur,
Noninquam valet: quia nonapparet quid ha<
beantillz diftinct® ationes ut conftiruant iplos
terminos interfe diftinétos? & huncguidem in
ratione intelle@ionis, illum in re®ione volitio-
nis.  Deinde per multes verbum mentis & vo-
litio , noh ‘producuntur diftinétis actionibus,
Denique fufhicit oftendere diverfitatemiin prin-
cipio formali quo proceflionum.  Uniyerfa-
literaucem advertendunielt, quodhzc, quzad-
feruntur non'oftendant , qudd per Pares il
licicum fic dicere, voluntas generar, de quo ra-
men procedit difficultas; ‘fed tantim urgerur,
quomodo " ad’ communem difficultatem de
proceifionibus’ Divinis refponderi deberer 2
quam difficultacem evaderet aliquis, dicendo,
ideo Varbam effefilinm , quiailli communica-
cur feecundicas produiva Spiritus S. tencret-
que nihilominus illius principiam virtuale ¢
voluntatem: Admultaaliafolvendafecundim
hanc Do&rinam.

Appo 1. Aliudeffe, Anintelle&tio quzeft
inDeo natura, fic diftincta Firtualiter Avolitio.
ne; &aliud, An formalitas'é& denominatio na-
ture, proportionaliter adcreara definibilis, fie
formalitas & denominatio volitionis prior il-
lapropolitioeftfalfa; pofteriorvera @ Ecficur
non diftinguitur in Petro animalitas & rationa-
litas 5 nilulominus competit denominatio ani-
malisPetroratione a&uumfenfandi; icaurde-
nominatio rationalis not fumatur A dictis aGi.
bus * Togg nihilominus diftinétio illa referenda
eftinipfaconnotata; fic etiam in prafenti,nulla
erit diftin@io virtualis incer Incelle@ionem &

volitionem ; nihilominus hane denominatio- -~

nem Naturz, competete intelle@ioni, &znon
competere volitioni: quiaintelledtio ex mado
concipiendi,priot eft volitione,cim tamen Na- .
turd,nihil fic prius. ;

Appo 2. Diftinéta hzcefle: ProceffioVer.
bi eftin fimilicudinem formalicer intelleétionis,
& nature, nonvero proceflio Spiritus Sancti &
alia: Naturaquz cft intelle@io<ion eft virtua.-
licer idam cum volitione; pofterior eft falfa,
priot vera, quia quamvis non fint virtualiter
diftinctanatura,hoc eft intellectio, & volitio,

E; +nthilo-

~




4
nihilominus ratione cennotatorum habent for-
malitates,& denominationes divetfas, ratione-
que connotatorum nemine cogitante diftin-
&as.  Unde fimilitudo in natura poteft conve-
nire filio, nemine cogitante ratione illius for-
malitatis, 8 denominationis oriundz ex con-
notatis,& non convenire Spiritui S. utin fimili
di¢tum eft{upra de animalicate , &rationalitate
in Petro; diftingucndo illas non ratione forma-
litatum aliquarum communium, nec in refto,
ut faciuntScotiftz,  Ecficutillz denominatio-
nesanimalis & rationalis funt nemine cogitan-
te; nequetamen :Lrguunrvirmmlcmdii’(iﬁ(itim-
neminordine ad predicata phyfica; ficnecin
prefenti, Irem ficut brutum non eftfimile in
rattonalirate Petro , licét fic fimile inanimali-
tate ; nec ramen id arguit illam diftinétionem
virtualem in ordine 28 predicara. phyfica inter
animalitatemy& rationalitatem 5 fic nec arguet
in Divinis, quamvis Filius fit infimilitcud nem
naturz,feuintelle&ionis,non it Spiritus S.

An aatem abfoluce admittenda fic diftinétio
virtualisinter intelletionem, & volitionem2 de
hoc alibi. In przfenti autem penfatur, quid
fequatur ex vi phrafium,quibusParres utuntur:
ad particularem enim modum explicandx ge-
nerationis Verbi; eritnecefle hic eriam ponere
diftin&ionem virrualem , de quo in mat.de Tri-
nit. Si enim quis diceretided produttionem {e-
cundz perlonz cfle generationem 3 quia eft
communicatioefle, cum vi communicapdicfic
alteri perfonz s jamin hac fentencia,non erf: ne-
ccfle ponere intelleétionem & yvoliienem.di-
finftas virtualiter,

Appo denique. Ilam propofitionem, -
militudo requilica, ad generationem qdcbc[ effe
in aliquo abloluto iguplicem poreft facere len-
{fum, ncmpc,qu{m'ﬁmilat_udo cxparteaﬂlm:la-
ti.,dcbcatclfc|n:1iiquo::b{oll;m.; & hazc propo:-
fitioeft falfa s quianullum aE)[f)itltulla datur in
Vetbo, qued non d-ccur_inbpmm S& tamen

datur {pecialis fimilirudo {xl\fcrbo_; immo 1:1}01'{
poreft efle imilirudo , nifi in cfle prodil.»‘ 0

wiain effe iliativo, & ramen cfle prod‘u%h.m,
clt efferelativam. . Rurfus dicta proporfltr :In

ceneratione debet efle 1lmilisudo in ;111quﬁrﬂb"
Fo!utu,p()tcﬁ tacerc hunc [cmuu}_, L‘Xpm“lﬁ cjus,
cui fit aflimilatio, non debet ¢ie aﬁnmi}mo in
relativo,fed inabfolito: & hzcyeraelt,ficnim
cfferaffimilatioinrelativo, deberet eflc ;:-Ehu;i‘
latio in paternicate , conlcq_ucmc}- l‘lllus.ci‘ ?t
Pater; fimilicudinem autemin abio\]u:o f-:uv‘u‘c
» potetit quispiam ctiam tenendo )Ti?cﬂlti"i:]onz::s
generet : quia cr_lr.hmnhtl.!do in-fnt lltL‘;
2 e cft narura Divina, quantumyis VIftud
indiftinéta a s:'olig'!t}l'lcl- : 1
Ex hac difcuffione hujus argumenti So2ic
turnonreéte p'robnri\, q_uod dciﬂur pméc.:im::i
objectivaexco, quéd intellectus gentret,

Tractatus L.

luntas non generet: dicerent enim oppofiti, in?
tellectum generantem ex parte ohjedh & vies
tualiter,non diftinguia voluntate,tucrenturque
{e pracitacis Auctoritatibus. Hine fécurins '

Pr opaTur. Aliter dari precifiones objei-
vasinDivinis. Quando dico, Naturacommu-
nicatur; Parernitas non communicatur (idem
judiciumefto dealiis pradicatis naturz, com-
paratis ad pradicara perfonalia, & notionalia)
fub illa prima propofitione, vel refpondet ex
parte objeéti natura, velnonrefpondet; Sinon
relpondet, ergo datur pracifio objectiva: fire-
fpondet ergo, ficut ex parte ebjecti natura com-
municarur 2 ita-ex parce object: paternitas comi-
municabirur 2 fiquidem ex paree objeti{ub ter-
13\ino natura,refponder paterniras, dcquavcri.
I'{-:;mlr quod communicetur, - Plares refpon-
fiones huic argumento colle@tas impugnavi in
Logica.” Contra novas phrafes i variis inven-
tas municndum eritargumentum.

ResvoNpET infimili Avancinus, quodin
hisfit necefle condiftingueterem fignificatam
dmodo fignificandi;propofitio affirmativa,fem-
pereftvera, negativa,quoad rem fignificatam,
femper eftfalfa, etfiverafir quoad modum fi-
gnificandi.

CoNTRA eft, quzroenim: Anquoadrem
fignificatam & ex parte objecti verum fit dice-
re, Paternitas communicatur: Siverum, ergo
id falss revelavic Deus, qui revelavit paternita-
tem non communicari, nec Filivm efferealicer
Pareem: foret autem reverarealiter Pater,pro-
pter communicatam {ibi realiter paternitarem,
fiautem non communicatut, idqueex parte ob-
jectishabetur intentum.

NEeque valet fi dicas, Rem paternitatis
communicari , non communicari realiter pa-
ternitatem; exboc enim ipfe fequicur dari pra-
cifiones objedtivas , fiquidem communicata

ré paternitatis ex parte objeti, non commauni-
catur ex parte objectirealicer paternitas, Tun?
qfia modus fignificandi cft " totus pendensa
noftrie conceptibus & niodis com‘jpicnd\‘:
Quaro, independenteramodis noftris fignifi-
candi; An objedum hoc, quod eft paternitas,
& id.quodhocnomine paternitas, €x parce ob-
jeci fignificatur, Aninquam communicetur,vel
non# {i commMnicarur ; Ergo falsd oppoli-
@m docet Ecclefia; finon communicatur.. Et-
ge falso dicitur quoad rem fignificatam pater-
nitatem communicari. Quod fi dicas; I‘\cn?
fignificacamillo nomine paternitas, inadzquate
acceptam, communicari, bociplo uturgeba-
tur in Logica admigcis pracifiones admitten-
dounum inadzquate acceptum, NOG Commu.
nicari ex parte objecti, & alind communicari.
Frlietr quidem in matcria & pracifionibus
di@um fir; Nullopofito intellectu inadzquate
con-

i X
il ]
eon
g



L T i

L

-

s Ry R )

-

niente illas propofitiones: feilicer Ipa.tfl‘:
elp! icatur, INatura communica
. poncommunie 4 m{cilggcndum eft de pro-
nﬂ‘,r_!o.ﬂ‘f.”?gv&f:;dﬁm quod pl'opoﬁrion es
r:uuombL{S Dlechim notant independenter

QRINES  entibus verum eft dicere,
fis goncep i Tum
4 parernitas non commumccsllr. b >
P elationés, (ut formalia funcverba

fiDei reveiaUe 55
ik g Ecclefizdefinitionss funtde rchus
ncint) &, quoad rem fignificatam. Ergo

[{mnfc:’ziqﬁcatam {ub hoc nomine pater-
f*'”ad"m lg:ririﬂam fnon communicari: hoc
"‘F‘"“m.m : Jes.quod fcilicet pacernitas non
m definit fides,qu0 2 coticedit pro
anpunicetue, ~ “Ttim,quiaki cotice ‘th .
rnesafimativas e veras,quando dl'co i
NJ{urféommﬂnica:ur,nonnc{:fll{'nm S Clees
wreripds communicatur? quiatrem hzc ljal-
;,,,in;unr,gaz_.;;tgcbatqr fuPrarﬁQC _d_;ﬁm{tm-
:mrm‘a]j_’adcdqucip;&dﬁ!)ilﬂObjfﬂ’lva? :

Responper 2. Rofmer.  Illas prepnﬁtir{-
s exqubus urgerursdari pracifiones objectiz
wiaclie formandas ;. Hzcres qua cft Effen-
m,cnmmuﬁiﬁatl-lf,hzc res que clt perfonaltrgﬁ,
sicommunicatur , manifefteque apparebirin
uguivafalﬁtas; quoad rem enim ﬁgm-ﬁc:{:am’
sumunicacar, lictnoncommunicetur quo-
Jmoddmfignificandi.

Qovrra. Tumjdquia fequetur Filium effe
digrPatem, fiquidemilli quoad temadeo-!
realiter, communicatur parernitas, ficut
graliter Deus, proprertealicerfibi commus
sam Deitatem. - Tum, quia utijam dixi,
~sepondetad pun@um difficuleatis: nan €=\,
mdehocquericar; anid cum quo eftrealiter
iphifice idem perlona’, communicetur: hoc
ameltdefide; fed queritur dehoc, cimnon
dedici,quodtotum id communicetur, quod
hyfice illa Entitas ;" alfas communicarcrur
suemitas,contra fidem ; climinguam id di-
mnpoffies quiidfiee, quinverificentur con-
alidotiade eodem ratione ejusdem ? Quod
iz eandem phyficé Entitarem ex parte
ﬂ;&iunumrea]itcr communicatur , & alihd
Hliet noncommunicatur ; Ergo jam=dmit-
Sredfionesobjeivas, Tum, quia propo-
dhanc expofitorium,  Hec res quz cft per-
aPatris, noneftdiftintad Patre, Hacres
:;;{;}:?gfﬂalfﬂii, clthzcres qua cﬁ P_crfo-
& diﬂin;]:a ﬂ) 2cres qua cﬂper(oqa_Fﬂn,nun

Ly aakate 5 ErgonequeFilius eft di
' mq::fﬂ“g;ii::illl}lcrx_im eftFilius practer hane
i velé uic cxpc_:htorm-n ncgandg-
i Welconlequentia: quianonfacit

imc[enﬁun.; Omnequad efthzc res, quzeft
; IaPams, no

“titione mg

:miﬁu

Difputatio IL

55

ftinGtum a Patre communicabile , aliud indi-
{tinétum incommunicabile; Ergo ulterius ex
parte objedti, datur illic przcifio inter commu-
nicabile, intra hanc rem quaE urrumque. com-
plectitur,ranquamidemrealiter phyfice, Tum,
quia duramvidetur dicere , quod quoad mo-
dum tantim fignificandi finc tres perfona di-
ffin&ta ;5 hoc autem fequeretur, ﬁtan:ﬁmquo-
ad'modum fignificandi non eommunicaretur
paternitasfilio, nec eflet idem cum filio, fed
nonnifi uoadmodum fignificandisconfequen-
ter’ tantuniiquoad modum fignificandi Pater
non effet Filius§'quoadrenvautem fignificatam
eflecFilius 5 & Aficut quia quoad modum fighi~
ficandi comimtinicatur illi'natura, eft Filius &
quoad rem ‘& quoad modum fignificandi De-
us§- ita cum illi - quoad rem communicetur
paterpitas’; &' ‘non . cesmmunicetur quoad
modum fignificands, fiet, ut quoad modum fi-
gnificandi Filws nion fic Pater,: quoad rem au-
te fignificatam Filius fie: Pater’s | confequen-
ter non erit'quoad rem: fignificatam Trinicas,
fed tancim'quoad modum fignificandi; quod
videtur efle ‘Sabellianifmus ; folis nom:nibus,
fé'u_ quoadmiodum fignificandi diftinguens per-
fonas:  Tum,quianon efbmayor ratio; curhae
propofitios Haeres que eft paternitas commu-
nicicur, verificetur rationenature 2 & cachze
propofitios ‘Hzc res quz eft perfona,non com-
municatur, - verificari non poffic ratione perfo-
nx; quo calu cominunicari,: &non communi-
cari<lebebunt lex parte objedti intra eandem.
phyficam Entitatem non idem importare , alias
verificarentur Contradiétoriade codem, ratice.
ne ¢jusdem;; ‘Ergoex parte objeéti prelcindere’
diéta debebunt. . Tum, quiaad maximum fi
hae propofitio: Hacres qug eft paternitasnon
communicatut ,- falfa dicatur , id inde argui
deberer,quod hze propofitio fitnegativa;adeo-
que malignantis nacura: , confequenter indi-
cans,quod {eilicer nihilhorum, quodeftphyfi-
cé hzc paternitas,communicetur; fed hae pro-
pofitiohocfenfuanobisnonconceditur.Sed re-
ftacquarere: Anpofita falficate dickz propofi-
tiorfsinillo {fenfu,verumficadhuc dicere: Hec
res qua eft parernicas, rarioncomnium que illi
realitatiifentficantur ex parce objecti commu-
nicatur? {inon communicatur; Ergoex parte
obje&ielt illicalictas; Ergo & prcifio obje(ti-
vaj ficommunicatur; Ergo propter communi-
catam paternitatem, Filius eft Pater.
Jediolvendaautemaliquaex iis, quz adéert
ex Florentino Sefl’ 20. ubidic?[CnnciHum.g;{ad\
Perfond Patris nonniff ratione ab ipfa pateruitate

neftdiftingtaaPatre, quamo=" fubjlantiagne differat, Ad hzcinquam (olvenda,

ey id-“’“i affumpea inquiri potefts: tenendum erit,’ quod {cilicet quoadadtimlem

neex parteobjedti, quod non
ﬁ:&&:‘@d‘fﬂ%m res, qua eft pcrfr.ﬁm Putis,
i in&aalfatrc? Ergoinipfoadhucil.

¥ Crciduedlﬂ:ingucrc debes, unumdi-

diftinétionem;8 alictatem,. illanon habeatur,

fed nonnifi diftinguuncur hzcratione noftra,
\ . . ‘- g

cumyvirtualis diftinctio,, nonadferatullam mul-

tiplicitatem & diftinctionemactualem. Porro

E 4 ipla



313[3}?t$§iﬁoobic&iva » & diftindtio virrualis,
et nemine cogitante , licétfincullaactualitate
n‘mluplxcltatcm importante; pracifio autem
qo;c&wa multiplicitatem quidem importart,
fed non nemine cogitante. Raur(us diftinctio
virtualis eft , quz {upponitur ﬁprxcilionc ob-
jectivas pracifio autem illi advenit, przfcin-
dereque pertincrad lntelleétum ; quem prace--
ditdiftin&io virrualis.

ResronpETUR 3. Quodhze omnia falva-
ri poflincfineullis precifionibus objectiviss id-
que polle probari variis inftantiis.

Prima cft. Oculus non prafcindics & ta-
men attingit colorem non atzingcndo nec diz
fcernendo nigtedinem a longe policam; Ergo
nce intelleétus preleindic colorem d nigredi-
ne, cumattingic cologem ; non atiiugcndo fis
gredinems

ResroNpETUR. Solutum hoc jam efle
Tract. de Dift. Nuncaddo;prafcindere obje-
&ive, eltattingereunam formaliratem non at,
tingendo aliam ex parte objecti; quiaergoocus
linoneft attingere formalicates, fir, utoculus
nonp rz(cindat. Rurfus,quianonattadtio illa nis
griab oculo indeproficifcitury quod transmifia
fpecies ab objedto;itaficdebilis & variara ratio-
ne diftantiz, utnonpoflicprincipiare fimilicu-
dinem expreflamproportionaram objecto vhoc
autem noneft praefeinderes {edintellectus vere
adhuctunc prfcindit.

Sgcunp A eft. Concurrentibus duauscau-
fisvig, Deo & Intelleftu ad intelle&ionem,
rerque rotum effcCum pnnit 3 &ctamen di-
cuntur ille caufz partialiter producere effe-
&um, partialitatetenente fc ex parte cﬂfi&us;
Ergoetiam potfemys dicere , dari przcifiones

que atftngant obje@um;partialiter

objettivas, n
parcialimtc tenente fe ex parte a&s , nonex
patte objeéti.

Tales canfas non appel-

ResPoNDETUR. ‘ 7
Iari ullomodo partialcs , fed rotalesin 1510 ordi-
ne.  Sed quidquid fit dehoc : Difparitas f:i”t,
quiafiuna formalitas producerctur, & _.1112 ipfi
identificatanon produceretur : hoc ipfo &ares
cur diftin@fo virgualis in ordine ad pradjgata
rifo incencionalias qualinlumprodﬂci,&: non

roduct confequenter in creatis darcmt ali=

quid {imile mylterio Trinitatis; qu_od -.}b[nrdum
non fequeretur, fi ex patte objectiattingererit
una formalitas,non attingeretur alia; 1mmo ch
{erabfurdum,ut probatum cft,fiexparte obfedti
*jccingeretur.

att';?:rt'rl A eft. Quando quatitut Ancor-
poﬂlbilci Irem: An continuun
implicet? Poflfumus ex una
& .'ld—
Jrem

pus fimplex fic
ZenGnilticum non ;
parte ;1pprchcn:icrc corpus ﬁm‘plc:'(,x_. g
huc ignorate cjus pra:chcaca c_ﬂcnnalm. e
»offumus npprchcndcrc co}1t_1:1uum_Zc?ole-
cum, &non apprchcndcre illiuspoflibilicatem;

.

Tra&atus 1

univerfaliterque poflumus apprehendere defi-
nitum, & adhuc ignorare ejus definitionem; &
tamen hzc pofluntfalvari fine pracifione obje-
¢tiva; Ergo & inaliis materiis.

REs EONDETUR, Non fieri tunc pracifio-
nem objeétivam: quiautdi&um in Logicis, non
potcf_‘tilln dari nifi mter formalitates , guarum
una ficreperibilisfinealia.  Quiaergodefinita
finedefinitionibus, poflibilitas continui Zeno-
niftici fine continuo Zenoniftico reperiri non
poteft, &c. fir, utinter illanon detur pracifio
objeétiva, interceditque tuncignorantia, non
pracifio: cum hoctamen nonnego, qu&d‘p{‘e
conceptus formalis non difcernattunc diverfi-
ratem inter illa,haberque fe quaﬁ dicta prafcin-
derent ex parte objeéti,

DIFFICULTAS IL

Expi:cmmr reliqua. Preecifiones abjef?iivas
in Divinis concernentia,

U.srEs 1. An Arttributa in ftatwprzci-
fiohis includant{efe?

ASSERO L - Quando  Attributin prefcindi-
thr ¢ ab Effentia, & abaliis Attributis , non inwol-
it jamilla. Ratio; quia fiinvolveret, & py-
{eindererabillis& nonpra{cinderet; praicin-
deretquidem ut {upponitut, non prefcinderer,
quiaillainvolverct, continererque eodem mo-
doarque ‘continebat anre precifionem. wdq
[equentia affersa

Suprono. Dupliciter abftrahi pofle v, g.a-
nimalicacem1.v. . folorationali 2. Ediamab
ipfis particularibus animalitatibus ; fic ctiam
Aceributafuperioraabltrahi poflunt, velafola
Eflentia, veleriam ﬁparricularibus Attributis 3
quz forte comparari pofent tanquam particu-
lare quidad aniverfalius: pofteriorimodo fiab-
{trahant Actribuca.

ASSERO 2 Nén involvs differentias parti-
culirinm Artributorumsfi abillss abffrahatnr rasio
COmmIeLS.

PropaTur. Quia& animalabftraltum a
pnrticuhribus ;111i:11;11itntillms non invelyit pat-
ticulares animalitates 3 Ergo nec Atcributum
commiuthe,fiabftrahatur a patticularibus, invol-
vet eadem. Quod fi abftrahatur Atcriburum
ab Effentia, & nonaparticularibus, v. g, rationi-
bus, non Prxlbiudc; abiisdem. Ratio, quia
aliqua formaliras in tantum non involvit alias
identificaras , in quantim ab illarum invo-
lutione, pera&um i!atcl}ct}us depuratur, qui
'ﬁlpr;l objectum  propofitum revolvens {cle,
poflicdiceres nulla hec vel illa,latet hic multi-
plicitas &c. haecautem depuratio , tum tempo-
risnomfic: quia(txpponimrj aLﬂra&mta’&.‘.cIlc
nona particul;u'ib. rationibus attriburalibus,(ed

a rarioncEjl'cnri:e,adhucquc runcericabltractio
inter




g
mmm:xcnlum;wr , quodd ‘nls : S
i defnitioillivs, neque erit RCCClc | .‘-‘
4pinadtu CXC"L‘it(? arrcndc;c “If-“f"”f”“?“
LE walios hoc enim (olum {ufhiciecfifiatin
exercio, & ponteflexo. _
Careram quando concsp;t‘mtcucc_:'tm atrri-
| oram Divinmn,idqu;;)hyﬁce\acmgmndo Di-
siitzem, adhuc :unc1nd1r§&c arz_nb}xmm in-
uheraliaArteibuta, Ratio, quia hc_c-_oncc‘
aAuibazum,involver Eflentiam Dlwnlarn;
facauem fiphyficé fumatur ,involvit Atcribu-

4 Ad[olvendas Objectiones

Noro. uodfbilice[Sapicntia_Dcipm fta-
n,],hyﬁm,i;gmquccomra&aad‘ efle Dei, ﬁ_re[l
fatialiter Deus & increatum quid ; Sed Sapien-
wmaeialiter pro ftatu metaphyfico ut ficac-
(£pu, necelt quid creatum, nec increatum,
gumvispro ftatu phyfico , firquid creatumvel
preatum. Unde ratioilla pro ftatu abfira-
fioniseztt Divina,ampliative,vel ad maximum
riDivinghocelt etiam Deo debita; fednon
titDivina formaliter.

Queres 2. Anomnia Attribura urdiftin-
ftipe ravionem (int zque perfecta? Cenlfent
un panci Neoterici.  Negat Martinon d. 3.
fmicts d.3. §,8. & ex parte Quiros d.18.
N, 16,

BSSERO 1, Avcipicndonunnm Attributum pra-
wib dlis, G pracisé & Destate, poreft wnum effe
fdissalo,  Ratio, quiafic fumprumimpor-
blam connexionem predicatorum, quain
moAtibuto poteft efle major, dignior, &c. a-
sikfc, uthc loquendodignius cft efleintel-
_kal‘m?squ:im effe oecupativum fparii, quéd
temperit etiam Deo.

ASSERO 2, Aecipiends unmm Astributum
v db j‘wf:’{ﬂﬂ tamen 4 Dejrate; unsmyuod-
#lsqueintense perfe ctumyfednon ague extense.

Difputatio I .

57

_R:'ttm,qmn rotum principium dignificationis cft
iplamer Deitas,que lupponitur non elle praci-
fa. " Erit ergoillud Atweributum , a&que incens ¢
dlgnum » agalia Atcributa, fed non erit rans
dignumextens¢; Quianoninvolveralia Artlr':_
buta,quz ramen funt dignitates aliqua.

ASSERO §. Duamuis ACCIPEALIY UnUE Afrvi.
burwm fimul cum Dertate s nibilominus unupg in v 4.
tione materiali,poref? effi dioninsalis, Ratio squia
etiam actiones Chrfti D, quamvis habeant
idem principium dignificationis, hoceftperfo-
nalitacemVerbi; nihilominus una prealiainra-
tione materiali pntc& cile dignior,

Dicks 1. Omnes a&iones Chrifti D, fung
2qualisvaloris, perfonz item xqualis perfectio-
nis; Ergo & Attributa, ctiam praecifa, func xque
perfeta, ~

ResvonpETur. Friam adtiongs Chrifti D
fecundum efle materiale non erang omnes x:
queperfeétz; perfonz item funtmqualis; perfe-
&ionis; quia ill:trumdigniﬁcatio {fumitur ab eo
quodclt a parterei; 4 partcautem rej idcmiﬁ:
canturomnescidem dignificationi hoc eff Dei.
tati 5 hic autem {umuncur Ateribuca prout fub.
funt rationibus noftris, & fecundum rationes
communcs, COMMUNCs autem rationes pon
funt zque digna.

Dices 2. Ergo omnia Auributa non fune
xzqueadoranda,

ResroNpETUR, Rationes communes non
adorgriyiedea quz {untd parterei A rtribura.

Dices 3. Omnes perfeGiones Divinz {ung
Divinz intrinfece. Ergo poftulant tra@ionens
{fecum Effentiz Divinz , confequenter omnia
trahens fecum Atcributa.

REespoNDETUR. Qudd ratio Deitatis pol-
fit prafcindia perfectionibua confequenter po-
teruntillz cognolcinon ut Diving. F

Vide plura Metaphyfice D. 3.2, Num. 28g,



	Prologus.
	[Seite]
	Analysis totius Theologiæ.
	[Seite]

	De Genere proximo Theologiæ.
	[Seite]
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8

	De Differentia ultima Theologiæ.
	Seite 8
	Seite 9

	De Divisione Theologiæ.
	Seite 9
	Seite 10

	De Necessitate Theologiæ.
	Seite 10


	Disputatio I. De Dei Essentia, Existentia, & Vnitate.
	Seite 11
	Quæstio I. Quid sit Deus?
	Seite 11
	Seite 12
	Difficultas I. Quid non sit primò essentialis conceptus Dei?
	Punctum Diff. 1. An quidquid Deus continet, ingrediatur dictum conceptum?
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16

	Punctum Diff. 2. Utrum Aseitas sit primò essentialis conceptus Dei?
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20

	Punct. Diff. 3. An Intellectivitas sit primò essentialis conceptus Dei?
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22


	Difficultas II. Quis sit primò essentialis conceptus Dei.
	Seite 22
	Seite 23


	Quæstio II. An sit Deus?
	Seite 24
	Difficultas I. Examinantur noviter propositæ Demonstrationes pro Existentia Dei.
	Seite 24
	Seite 25

	Difficultas II. Demonstratur Dei Existentia.
	Seite 25
	Seite 26

	Difficultas III. Occurritur Responsionibus.
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28


	Quæstio III. De Dei Vnitate.
	Seite 29
	Seite 30


	Disputatio II. De Divinis Attributis.
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Quæstio I. An distinguantur Attributa formaliter ex natura rei ab Essentia?
	Seite 33
	Difficultas I. Proponitur modus defendendi distinctionem Scotisticam in Divinis.
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35

	Difficultas II. Examinantur Impugnationes hujus sententiæ.
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38

	Difficultas III. Impugnatur distinctio Scotistica.
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41


	Quæstio II. An Attributa virtualiter distinguantur in Deo?
	Seite 41
	Seite 42
	Difficultas I. Solutio Objectionum contra allatam explicationem Distinctionis virtualis.
	Seite 42
	Punctum Diff. 1. Solvitur Objectio primaria.
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45

	Punctum Diff. 2. Solvuntur aliæ Objectiones.
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47

	Punctum Diff. 3. Quid de aliis Objectionibus.
	Seite 47
	Seite 48


	Difficultas II. An Distinctio virtualis sit Distinctio realis in tertio?
	Seite 48
	Seite 49
	Punctum Diff. 1. Impugnatur dicta Explicatio.
	Seite 49
	Seite 50

	Punctum Diff. 2. Solvuntur Objectiones.
	Seite 51
	Seite 52



	Quæstio III. An Attributa distinguantur ratione præscindente objectivè?
	Seite 52
	Difficultas I. Probatur dari Præcisiones Objectivas in Divinis.
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56

	Difficultas II. Explicantur reliqua Præcisiones Objectivas in Divinis concernentia.
	Seite 56
	Seite 57




