BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Quaestio I. An distinguantur Attributa formaliter ex natura rei ab Essentia?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

complent cffe, fed fuppo-
Rurius,quia Divina, & in-
cvifibilia & creata, ﬁt, ut

cearis mogus liberos 1100 concipiamus
‘ rIImmmmribumrum, fed per ml)d‘umme-
mﬁ?ﬁi@ndcmiamm inobjeftum, etiam de-

: iliberas conciperes Et
: nes Deiliberas co _
pslcadi Geiuncur fuis adibus nonnifi

aﬂiﬂﬂﬁ-‘lnan
| agcompletui:

.- imus pe
| llianolcim |

{ypotentiz per 4
bm,g'[;c&,qum extrinfeca pcrfc&lo ad przfgns
g,‘f;;jnhaidcmdiccndum eritdeDeo. . Per

jacrmennon ncgﬂ‘”_"iP.ﬁ' prér!m[; a&g‘;:i:};g
horam, qualislt mifericordia, & ]
ﬂTc?:;lE:?s .. Perfonas in‘ Divinis non
fﬂ:pcri'c&ionesﬁmphcucr fimplices, aut qu;e-_
alfituziva earundem, itemgue rela
(.mquw.} o verlonz funt termini {ubftan-
jones &c. quia perlonx
wlesincreatis,inquibus non fe habent permo-
dmarmbutorum, {ed fupponuntur cl!c ant[c‘-
auminteliganmur azeribuea, vel ﬁlh;::c {uppofi-
rnonconcedatur, nunquam haocopnt plus,
qumtionem termini ; Er.go 1?‘16 m dicendum
trde perfonis Divinis : quidquidin oppofitum
dJca!ﬁ.rriaga. ; >
Ivsires 3. Exiftentiam non ‘eff'e eti-
mnominandam perfedtionem ﬁmPllplrcrﬁln-
jlemariburalem: Ratio, Quiaillud non
wielthabercrationem Arcriburi, quod proille
motiproquofupponitur prior efic Eﬂcntlg AF‘
tthutis jam {upponitur elffe:Nam proillo prioti,
lixnonnifi priora Ateributis; Sed proillo prio-
14t0 quo ﬁpponitur Eflentia Atrributis prior,
enfupponieur Exiltentia : Quomodo enim Ef-
intaqua nondumm intelligicar extza caufas po-
fiaporeritintelligi emanans Ateributa 2 e
PREMITTO 4. Quemam fit Differentia
[Wendain defimitione Ateriburi? Commodiffi-
mhecponeiur, quod emanet ex Effentia ina-
fupofita; Perhanc enim differentiam diftin-
peuefufficienter ab omnibus , quz non funt
hibuta Undejam definies A teribucum ,quod
liPerfegtio fimpliciter fimplex emanansper
wodumpropriecatis ab Effentiain acta pofita.
REMITTO 5.  Divifionem A ributs.
10,6 guisomnis diwvifio incipit ab Effé, ¢y non Ef-
e poffnt pofitiva,cy #egariva.  Pofiti-
s, quorum Formalitas objeiva importat
‘l‘q}"dpftfl_iodumEutis. Negarivaé conra.
wdinnegativisnon et attendendum: An fi gnj-
Ktetnino pofitivo Quia alias etiam te-
Mz cllnt quid pofitiyur, utpote termino
Plivofignificare, Seddebetattendiadiplam
bmalicatem oby &i ; Giplar
wendead mobjectivam,  Adquod etiam et
imin fory pofitivis : Quia

* malitatibus
tiam poflint inperdym Degativo termino
in Ateribuca Di-

Ami. - Rutfis dividuneur
endentia, & non gran [cen-

M Creata tran .
liaQua cEtieetan
phi:u;a%?&?' Wippono explicata in' PRilofo..

Difputatio IL

33
QUASTIO I

An diftinguantur Atiributa formaliter ex ng..
turavei ab Effentia,
ﬁ_ Bhinc dicendaufque ad finem difputatio-
nismancaomnia erunt , fine notitia co-
rum, quz fus¢ Traét. de Ditiné, dicta funtin
Metaphyfica. ~ Ad prafenrem quzltionem
quod attiner,affirmant Scotiftz, negant Tho-
miftz:Quia verd aliquiadmifla hac diftin&ione
in Creatis, negant eandem in Divinis, libet hic
commemorare dotrinam mei in Theologia
Magiftri, PriorisVenceslai Daroroskiviri omni-
um talentorum, in Provincia noftea qui cam &
in Creajs, & in Divinis tenuit.

DIFFICULTAS I.

™
Propomstur modus defendendi difimttionem
Scotifticamn in Divings.

OCEBAT r. Prmdi&usMagiﬂ'er,quc‘)d

diftin&ionis Divinorum Artributorum
decurfundamencum.  Tum quia, fi Accributa
nonaiiudeffent, quam folanomina,vel conce-
prus noftri,quos formamus de illis, verum effet
dicere:Actributa Divinanon funtin Deo. Item,
Intellectus nofter facit Artribura - quodutrum-
quefalfumet>  Tum quia nemine cogirante
verumelt dicere; Deus mifericordia miferecur,
quod nsnéffec verum nemine cogitante, {i mi-
fericdrdianon datur nemine cogitante, Tum
quiaid docer S. Thomasin 7.d. 22. q.1.a.3.ad PR
Sed fubneétent Thomilkz ratione noftra non
fieri,{ed dift ingui Arrributa.

Docesar 2. Inter Artributa qua Di-
vinafunt,five compareucurfnter fe, five cum EL
{entia, non dari diftinéonemnemine cogitan-
te, idque probabat racionibus, quas etiam tan-
gunt Recupitus, Ruiz & Amicus, Dogmatis
prima Ratr10 eft ab Auét. & teftimonio DD.
Primum eft D. Aug. in quz(t. de Trinir. Deus,
inquit, g#o eff, vivit, ¢ ex co.quo viviz inzelligit,
exea, quointelligis, poreft, drexes, g0 poreffeff:
Quiafimplex Peitatis natara unum habet effe, vi-
wverd, ¢ ommiapoffe.  Ubi particula 2o, ut ob-
fervat Amicus , importat rationem tormalem,
perquamres eft,ergo ulteriusnec Vivit, nec po-
teft,necelt,per rationem formalemaliam. S
milia habet Iib, z5. de Trinve. 5. Secundum te.-
ftimonium ¢ft S, Dion. de Div. Nom, c.5. ubi
mteralia dicits Natwram Divinam fimplicitate -,
mnem duplicitatem exeludere,ubi ver Iy omnen du-
plicitazene, videtur excludere omnem omnino
ditinGtionem a&ualem; Arbitraricque reftrin-
genturdictaverba, ad negandam nonnifi diftin -
¢tionemrealem. Conﬁrmaturc;: Conc.Rhem,
{ub Eugen. 3. ubi definitur, guod de Des #072 fo-
Liina pofit dici quad fapzens fit,fed etiom, qudd fapi.
entiafir. Jamverd nulla ratio formalis, adua

~ L parte




34

parcerei u%&i:}&a abaliquo, poteft ficde illo ve-
re pr;;.j;hcan,a quodiftinguitur a&u.
= Ubr-_ cunpa RaTio eftexillo principio du-
2,0m eCH ot Dy I o
o o e ket
L 8_{!31%4@:}(&{;12 HRENE A parLevei. uo
principio utitur S. Anlel. lib. de Incarn. Chriiti
D. & Epiftolade Proce(l. S piritus S.in quo fun-
damel}tf_-,Ponimrhoc argumentum; Quod in-
tcrkab{uluta,qualia {unt AttributainDeo, non
iol_L‘un eftunitas,fed & fummaunitas: qu.;ciibc;
enimperfeétio in fummo Ente,eft fumma; Non
cﬂ"c_t autem fummain Deounitas, nifi eflecex-
clufiva orfinis pluralitatisactualis, adeoque cti-
am diftin&ionis a&ualis formalis.
~ TertiA Rario cft.  QuiacflentiaDi-
vina debetefleillimitatanonfolim in omni ge-
nere perfedtionis poffibilis, verim etiam inmo-
doeam C(.'ntj,ncudi;Atqui nonimplicateascon-
tineri in Effentia Divina aétu & formaliter, &
hic modus continend: eft perfeior,ergo. Hac
eademratio ficalicerproponitur. Effentia Dei
debetefle in {fuaratione formali, illimitaca im-
pliciter: ficutenim de ratione Entis creati eft li-
mitario,itade ratione Entis increati illimirtatio,
Et certe fi 2 Deo crearetur calor infinicus,licet
inillo genere effetinfinicus, nihilominus effet
limitacum quid fimpliciter : Ergo apparet,quod
FEflentia Divina debeat efle illimitara fimplici-
ter. SedniliAttributa Divinacontinerentura
partetei formaliter in Eflentia Divina, Effentia
Divina non effetin fuaratione formaliillinsitata
fimpliciter. Ergo. Minor probatur,quia omnia
#uribura funt de conceptu intrinfeco illimita-
tionis fimpliciter. Ergo fiEflentia Divinaeftil-
limitata inomni perfectione fimpliciter, debet
includere effentialifer,feu formaliter Attributa,
Anteccdens probatr: Quia fiinfinitas, feailli-
mitatio ﬁmplicitcrincfudi: in fuoconceptu for-
maliter omnes perfedtiones fimpliciter, limita-
cionem diceren,fi vel uni cateret, Ergo. Quod
aucem docebat de Effentia includente Artribu-
ta , idem docebat de inclufione Atrributorum
adinvicem: Quia SapientiaDivina peromnes
eft illimitatain genere Sapientix, arj_cqquflt'f_l-
articipara$ fibique fornfalicer Divimirargm 1~
dentificans,confecquenter & reliquasperfectio-

nes. :
DocesAT 3.° Quamvis inter Effen-
 tiam,& Arcributaqud Divina ﬁmtsl:cm_qt}c Af*
cribura inger{e qua Divina, nulla fit (.ill‘hﬂa'io
formalis ex natura reis Ffle tamen diftingtio-
~pnemintetilla, quatenus dicuntrationes analo-
gice cum creaturis COmMmMUNEs s Adcaqtjlc Sa-
pientiam ¢X vi Sapientiz ut iic, non g(fc Effen -
giameatfic,nec Effentiam ex vi Effentiz, cfle Sa-
ienti fic.
Plcnn]iii}rlio ¢ hujus dogmatis elt, ' Ratio
formalis Sapientiz Divinz fccund‘um wm, feu
natqram fuam [pectatz, non cfta parterei ne-
minc cogitante Effentia Divina &¢. ErgoSapi-
. » -

Traéatus L

entia exviSapientiz eft diftinta ne cogi-
tante formalicer a parte veiab Effentia Divina :
Hoc enim inrcllig:tur nomine diftinctionis ex
naturareiin prefenti.  Anrecedens probatur:
Qy:a fi ratio formalis Sapientiz ex vi &natura
Sapientix, effet Effentia Divina , ubicunque cf-
fet \-‘ix,tfi ratio formalis Sapientiz, ibi effet Di-
vina Eflentia,quod dicinon poteft ; camrepe-
riatur in Angelis & hominibus ratio Sapientiz,
fine Effentia Divina. Sequela autem illa pro-
batur: Quia nihil potelt fine ratione formali
confiftere, {edratio formalisdebetfemper co-
mitari id,quod conftituit, {eu cujus eft ratio for-
malis.

SecunpaRaTtroeft. ExAué S.Tho-
ma,quiin Apolog. quam facicproPetro deTa-
rantafia, delato ad Magiftrum Ordinis, quod di-
ftin&ionem entitacivam admitteret inter At-
tributa,fic mentem illius explicat: Bosmitas,in-
quit, Dévina, eft Sapientia Divina, ex hoc , quodefl
Diwina ,nonex boc, gmia’ efthomitas m.gr:.frx)ﬂoc,
guod off Sapientia e[t bonizass Hoc antem pertinetad
rationem bonitatis & S z,c.ieﬁfnf!ﬂi!écrbqﬂﬁ(f com-
perit bonitati in quantinm et bonitas, & Sapientia
in quantim Sapientia.

REspPoNDEBIS 1. cum Recupito,  Sa-
pientiam fecundim vim {eu rationcm forma-
lem Sapientiz {peftatam non dari 4 parte rei,
{ed [oliim talem ab intelleétu concipi.

ConTrA EsT, EodemMagiftroargu-
ente: Quiaficatnatur rerum & Eflentiz; lra
nec rationes formales dependent ab Incellectu
noftro, fedindependenter abomni Intelledtn
quzlibet reshaber, qu-.:ldﬁ: talisvel talis natu-
rz: Nequeenimexeo dicirar efe ralis: Quia
concipitut efleralis,fed potits ided ralis conci-
pitur, quia defe eft ralis; Intellectos fiquidem
nofter,qui extrinlece objetta .}fﬁcit,non ha'n;-r
poteftatem ad earum rationes formales intrinle-
cas,vel conftituendas,vel iraimmurandas. Ad-
dcb:lt,hancrcl'pnnﬁoncm imaginatione 1.}[')0::-1‘
refdum terminum a parte rei pro €o {em ([umit,
quod gt entirative & realicer, cumgamen ne-
gatiuncs 3 ‘IJl'iV;][iOIICB & (imilia, dentur a }:artg
rei,& nemine cogitantes Nec tamen {unt Enti-
tatesreales.

RESPONDEBIS 2. _
diftinguantur nennifi fundamentalicer, & vir-
tealiter. :

CoNTRA EST. lum quia homoa par
te reiconvenitcum bruto in animalitate, & {e-
cundim rationaliratem attu differc a broto
Deus item per {uam Sapientiam actu convenic
%um Sapientia humana, & per Divinitatem as
&udiffere; Jamautem convenire,quodeftactu
4 parte rei, & differre,quod eftitidemactua par-
rerei£10R poﬁ}.m[ efle termini .i,.{['ﬁ formalitec

a&u aparre reis Aliogui idem & rationc ¢jus-
Tum quia,

Quod il l& rationes

dem, & effec tale,&non effectale.
{i animalitas,& rationalitas, iem ratio commu

nis

ChTati




Alpientiz
daadua p

s Deoreperibilis, & Deiras, non
sitercidiftinéta, non po'llan ad-
feadtualem differentiam,v cleonvenicn LEm_l.
| ium, quiara:ioncsob;»cr;hvas_dwcrﬁs de m{;
gibusadequaris dcﬁmbflcts, ficut nen pote
sledushacereintrinfece diverfas; Itanec p{?-
yitlwereatty diverfas cum non poflint cfle
Judverznififine intrinfece _dwcrl’z:_ : Quid-
wifeaim eft diverfum. per leEBrcnt{asi eflen-
isyelperrationes intrinfecas deﬁmb_:lcs, elt
ginecéadudiverfum, uCpatetex Arilt, €. 1.
" bl &5 Metaph. c.9.
averd communiter urgerifolet quod
shicdltindtione fequatnr com pofitioin Deo,
whiicdificultati occurrebat.

Diftindtio ex natura rei pullam ponit in
Jeo mcplicitatem, ex qua fequatur aliqua
anpofioinDeo > Ergoex diftin&tione con-
elaulla equetur compofitio in Deo, fimpli-
i jasdem repugoans,  Conf. clara cft:
Quanalla compoficio fieri poteft ex Unirate,
biferidebecex pluralitate;proinde {1 nulla po-
ae dualitasyv. g. fimplicicai Divinz repu-
unsfequiturnihil poni,ex quo fequatur com-
pliio, Ant. probatur; Quiaex conceflis di-
inftioafiezrafolum ponit inDeo multiplicica-
tmuationum,fecundiim vim fuam definibilem;
{edex alimuleiplicitate nulla fequi poreft co-
ruﬁrio,qucdipfumprnbabat. Tum,quiaquz-
ltet compofirio fit ex multiplicitate Entium,
wlEnticatum, rerum vel realitatum, uc adver-
iyidebir, Tum, quia pluralitas rationum
tdnibiliom fi deberec facere compofitionem
iDea deberent predickz tationes inter (e ellc
e indiftinétz: Neque enim una ratio
siligibils poffee alirer componi cumaltera,
tiex duabus rationibus formalites diftinctis,
Wftiun_a‘fum!aljm indittinGta, Atqui hoc a
Hersi in ifliseationibus repugnac: [mplicat
“nualiquaratio, quz femel eft diverfa defi-
Wionedefnibilisabalia, fir poltea eadem dgfi-
Hione definibilis; Cum rerum Effentiz nullo
?.:dm“,‘m“‘afii’oiﬁnc. Addebatdeinde; Li-
T:ﬂ?&%ﬁ r;tm'meul'gibﬂiﬁ,inDeo exiftens,

al A parte rei iple Deus, tamen non
Ejl.raltif][ui:::;a n'g?ll'hgibu.‘s inDeo, eftaparte
ma\IcmriPﬂtEréilFaE:;a:;s }hs{ql‘“dem el
sin s tationibus i m;!?g_g'j? ;um creg-
“0enconvenic oum creaturis gibilibus .N on
“evales f dicas, quad 155 in D;v;_n_:tatc.
el > quodratio definibilis, vel
o osut eftab alia definibii 1; ;
Htindaeftaliqua Engi L
Bty mliunurg o5 tlr.as:_Ergo mglnpim
memm’adco‘mecompu?:‘?b" pluralitatem
fmigler, icas: E[E:) tionem; Non in-
Witalimihic, o Predicty con.
fus,-a Il:l')ﬂfc,cujus eltmo diis
Bomodus ur et difki

Modus utelt diftinGtus
seltrealiter mo.
dusmodalice L2

Difputatio IL.

35
re,cujus eft modus, et diftindtaresrealiter,i re
cujus eft modus. *

Hzc & plura artulerat dictus meuys
fterin hac materia, /72

DIFFICULTAS II

Examinantur Impugnationes bujus
[fententie,

PLura argumenta, que contrahanc{enten-
tiamadferri poflent, foluta funtalibi, przci-
pué ubiquzficum c¢ft; An przcifiones objecti-
vadentur actu nemine cogitante. lnfupcr VEa
niunt examinandz aliz rationes, Martinon
hicd. 3.an.8. proponit fuaargumenta.

I, ArRguMENTUM €eft ab Au@, Lateran,
{fubInno.3. c. r. defumma Irinic,

ResroNDERI potelt, quéd illo Joco,
decifio fic tota ordinata ad ncgandam diftin.-
&ionemrealem: Quia eft ordinata ad negan-
dam diftin¢tionem, fecundim quam pollit Pa-
terunam partem fubftantiz communiéarc, non
communicataalterd; Hocautem arguic diftin.
&tionemrealem,  Etexallaris dici poflet, ne-
gati hanc diftinétioneminter Effentiam, & A,
tributa qua Divina (unt,non vers i fumantur fe.
cundum rationes communes: Quamvisaurem
Latcran: neget efle in Deo quaternitatem, ne.-
gat lnomn'ﬁ quaternitacem, ditin&orum reali-
ter,idqacwolligitur ex verbis ¢jusdem : Quia
negat quaccrnitatem vi cujus Pater, Filins, &
Spiritus S. pon fint eadem res, hoc eft eades
{ubftantia,Eflentia,five natura Divina ; Non pe.-
gatur autem pluralicas rationum definibilium
Deo & Creaturis communium, Affirmatur-
queinibi Diyina Effcntia efig fimplex omnino
{cilicerqua Divina et , 3on vero fecundum ra.:
tiones communes,  Et licét omnis ditin&io
Entitatum repugnet omnimode ﬁmplicitati;
S'cd'n.on repugnat Omr_lir_ngc_ix ﬁmplicitari,mul-
tiplicitasrationumdefinibilium,

Instar idem. Omnis diftinio qua
eftveré & 4 parterei,cltrealis fimpliciter, Ag-
quiRcr oppofitos diftinétioArcriburorum Divi-
norum ; Gt vereé &a parce rei ¢ Eftenim tota,
quantaante omnem operationem Inrelle&ys.

Resronpetur. Hocargum.abHurta.
doprimum propofitum, aRecentioribys jm.
preflis ufurparum folvi commode poflz, quod
diftinctio ex narura rei fit diftintio reali min
quantumrealeopponiturficto, vel e; quod eft
per {olam rationem, quomodo tenebrz fune
quidreale: Nonenim eft ficka,vel petfolamra-
tionem pofira negatio lucis: Sed non eft realis
fimpliciters Hoceft incer membra, que finc res
aut plus quamformalicates, denibilitaces &;
conceptibilitares objectiva diverfze. :

- Hie idemmedius terminusfic aliter propo-
nitur.  Eft contradiio interminis » dicereil=

iy .-lam

Magi-




-

36 Traékatus 1.

lam diftinctionem , que eftactu i parte reiincer
duo phyfice exiftentia,non efle phyficam:Nam
caqua funt phyfice, & fecundtim id quod funt,
d_ﬂ‘tm:;a funcnecellario phyfice : Quiaclle phy-
ficum unius,non eft effe phyficum alcerius.

: Sed neque hoc argumentum urget: Impo-
nit enim quod effe phyficum unius Ateributi,
non ficefle phyficum alius Ateributis Cam dica-
tur, illas formalitates effe fibiidentificatas reali-
ter,ubiulterius. Advertendom eft.  Diftin-
&aseflehas propofitiones, quod illa diftinctio
fitinrer duo phyﬁc& exiftentia, & alia hec,quod
fit inter phyfice duo, phyficé exiftentia. Hac
pofterior involvic diftinctionemrealem dre,illa
prior noninvolvit,fed folam diftinétionem for-
malitatum , & definibilitatem inuna re phyfica
exiftentium. -

Adp:'oimndum,qubd diftinttio Scoriltica
fitipfiffimarealis, ufurpatidem hunc medium
terminum. Omnisdiftinétio, quzeltimme-
diaté vialicojusaltionis phyfica , eft phyfica,a-
&ioenim phyfica , non poteft nifi ad aliquid
phyficum immediaté rerminari; Atqui diftin-
&iointer Eflentiam, & Proprictates perfonales,
Filii, & Spiritus S eft immediate vi alicujusa-
&Gionis phyﬁcm;Ncmpc vigenerationis,& {pira-
tionis aétive, czteraque omnia Arrribura Divi-
na,fidiftinguunturinre ab Effentia, dc]?cu[ ab
ipfa produci per aliquam realem & phyficama-
&ionem: Ergo,fiinterilla efltdiftinétioa parte
rei, eritilla phyfica, utpote exiftens Tmfhggdiate
vialicujusactionis phyficz.

- SzdhicmcdiusterminusinprincipiisSco«
tiftarum non urget: Yuiailliattionem phyficam
non diftinguunt nifi formaliter ex natura reia
caufa,&effetu. _'Negabunt item prod\uca illa
Atcributa,vel Divira, velcreata, ph_)-'ﬁec,prc‘mt
Iy phyiicé importat aTiquid }'cﬂlcla re. l\alcc
concludic hoc argumentum in principlis alio-
yum: Multi enim docent motumm efle :fchoncm
hyficams; Etramen ubi,quod_ eft tcrrn"um:f,non
efle phyfice diftinéum; Confervatio in alnquc:j
rum Sententia cft modus; Refpondens tamen
illiduratio,eftmera formalitas. : D‘cn}qulrdlcn

P{)ﬂ'{:[:que}d gd guod elt :.T?n?cdmiu_, vi :Ii!?l.ljuS[
axionis phylice, refpectu illius :l‘ulumls wca}

ctiam,vel poflit diftingui Rh):'hcc; S;dnon cft

necelle, utomniacontentain illo terminos, fn}l:
diftin&a ph}-{{camtcrfc; Ita v.g. in fententia
odalium diftin TUiCuL 1

?:1 16111:;c tamen I{fon fcquituf,g'andcmpon pnf}c
- fibiidentificare intellectums ficnecerit 1]1¢::c!c=.

phyfice diftingui proprictates U.C')“(_)‘;‘i [Lcn;i_

ablolutasa perionas Quamvis perfona i

nus rll}’ﬁCUS,aCIlol!lSg(‘HCT:}EL:{:’C- e

2. AR GUMENTUM ejusc L_m € N

R hem: ubi deénitur contra Gilbertums 0:1

efle dividendum inter Deum,& Deitasem; in-
& naturam; &tamen {i ponatur
fequeturilla divifio.

ter ;wrl"u!mm -
hecdiftinétios
-

animaab ationecreati- P

Resronp.  S. Thom.1p.q.28.2.2,
Quod fcilices Gilberins diflinitionem realem volue-
#it in Dewm inveheresunde concludens S. Thom,
in (:Or[_,ollf: \ €5 ftc manifeflum q‘?,inquir,?uud vela-
tiorealiter exiffensin Deosefl idem Effentia, fecun.
dumrem,&r non differt mfl fecundivm intelligentic
rationem : Quz intelligentiz ratio non potelt
commode accipi pro actu Intellectis.  Sed di-
centilli,quod ficaccipienda pro formalitate ob-
jectiva. Eodemque modo explicanda funtre-
liquaque adducuntur ab eodem ¢x §5.PP.

Ar cuMENTuM cjusdem eft. Quia
fi Aceribura diftingucrenturinter (e, vel eflent
fine ordine originis, vel aliaabaliis? Si primum ;
Quznamillorum eflet conjunétio: Quomodo
per fe;autunde convenient Effentiz? quomodo
non eruntmulca Entiaa fe? Siautem dicatur fe-
cundum , ergo contra Catholicam dotrinam
admitterurin Deo, realisoriginatio multiplex
przter origines perfonarum,

ResroNDETUR retorquendo arg. &
querendo: An rfibiliras it fine ordine originis
adrationalevelnon 2 Siprimum, unde conve-
niet Eflentiz? Sifecundum; Ergodiftinguetur
realiter,ergo prater ordinem generationis , vel
productionis ;‘1Dco&gcncmnmr,d.l bituradhuc
alia originatio. Dite&te autem dici poreft,eile
illicordiné ex naturarei , licétnon fitordo phy-
ficus realis; Omnia autemilla Arrriburaerunt
inrea (e,led non formaliter ex natura rei: Quia
definitioaleitatis,non eftutfic definitio v. g, Sa-
pienciz,

4 ArcumEexTuM ejusdem eft.  Sida-
returin Deo pra:ch&a diftinétio, fequeretur po-
tentiam, qua Deus poteft producere leonem,i
putcn[ia 5 qu-& potci‘t pro@uccrc hom?ncm, di-
{tingui cx natura rei, & ficde ;‘cliqum. Seq.
prob. Ided animalitas, 8 rationalicas diftin-
ouuntur 6X naturarei: Qgia nonubicunque eft
animalitas,illic eft rationalitas; Sedetiam non
ubicunque elt potentia leonis, eft larndut."tlm
poscntia hominis: I;'fll' eniminleone pro‘du&iva
]ccuis*lmnImminis,hrgo. Nonppmlr;mtc:u
dici, haspotentias 1o Deo efle diftinétasexna-
turarei: Quiadareturin illo atu infinituminfi-

npirarum petentiarum, pro chrﬁ;u‘g termino-
rum infiniterum. Ad creataautem ficidemap-
pIicaripn:cﬂ. 'Pctrus!mbcrporqllri;at11_aci pro-
ducendum Paulum , & alia iIldmdua, feexce-
to; Joannes autem habet porentiamad produ-
cendum & Petrum & Paulum, fecxcepro &c.
Ergoin Petrov.g. potentia Pl‘OdlleCﬂdl Paulum
diffinétaclt exnatura rei apotentia, quam h;_:-
é.Jct]ru:mm:sprcnduc.cmiicundcm Paulu m:@u.z
rion £quabilem habent conjunctionem: Nam
Joannes ita pore&pmstccrcP.mImn, e ot
poffigfe ; Perrusautem pptc[t pggh_lucm & Pau-
lum, & Joannem &, quis autem -u,c-.'ct_ll-.t& po-
tentias elle ex patura rei diftinas , quin hoci-

ST el
plo concedere deberer,infinitum actu?
LESPON-




[ I
‘ ResPONDETUR. Non pjlucos Auf]t
Jere infinicum fui.'maht.ztum .t54
| | e Quamvis de caterorealita-
pndveriat sevent.  Sed manumiffahac
@inhﬂzmm_' otcﬁ cfleillasinfinitas , actu di-
jl?m:mm,:::::frarei,’fcdnorm&:u1'nﬁnitas iquia
ﬂ::ﬁ*:[ieonanwr fuis :erfninis » quos. pozcuiml:
scere, & fecundim illorum mﬁmtarcm}n-
i &ramenilli termini non funt actu,
b iceinfiniti. Etficucinfen-
gd(ynmlfgotﬂ:ﬂmf? o in continuo
i commumori_dmltur, partes in itiage
dhaftaquoad Entitatem; nonamen ?T 23
ks s itapanethicx_,r]Ias potentias efle a
fisfasednon infinicasacta,
 ARGUMENTUM €X varils rationibus,
qu,;mgg‘;;av;tl’crcz._ Ratio _r.c{f. Pona-
nisquodfiua Sapj cntlaab Effentia, & d{ ﬁ n-
patucex narurare, hoc 1piTo\ E_ﬁ'cnng Dx_t 12&:
nundw’ﬂmguecur-ex narurarc:va.iuas‘apmpfm. 1
nindiftinguitur cx nacura rei, & fluic ex il waSa:
pencia; ErgoEflentia Divina,qua eft abfolure
pimaElends,dedittoram perfectionem (uzSa-
'prnmx,&élolailia fluic. Sed principium adz-
ninmnondar perfectionem , quam non pra-
h:ber,luqucndo de perfectione fimpliciter fim-
fici ErgoEffentia Divina includic in fc totam
reionem Sapientiz Divinae.

Resoxperur. Hoc Argum. probare
athum, Accipiamus emanationem phyfi-
smedorisabigne,quielt principium adzqua-
fumcaloris,& non dat perfc&ioncm,quam non
miabeat; nunquidne jam fimpliciter identi-
ichbithbiigniscalorem? & fic de aliis emana-
fonbss, - Quod i dicas emanationem illam
alisuibuigeneranti, Hoc non:Quia quam-
Vetibuatur generantis de facto tamen perfici-
et influxum immediacum folius illius Sub-
fimtiz.

Nequedicas, Propofitionem aflumptam
ncedere de emanatione perfetionis fimpli-
SemplicisUnde enitm hoc feitur ; immo in.
Hligee, velle,pro petentia {umpra, in fentCn-
Widentificance potentiasanimz, emagantab
m:, quzinante non Prtﬁlpponi:ur efle for-
ﬁiﬁ;ﬁ“iir&us dDijflé relponderi po.-
T
krltinyi Emanandi : qmmf? e
nhaber formallrc; P‘Ptc ,Ht%mcll darf:,quam
dinisPﬁYﬁci liveme : IIVFI'aEmananoﬁmg.

e
Wforimgliges qu ?f :150 rf m&cﬁ_- ‘Noﬂ eft fapien-
biadefe us‘:nﬁ itnr‘c- pritme, & perfccx;!t}.
ilararig ichg?, & el formalicer (api-
Emim‘”“i”}’gncnsé;;cx?hmva.'  Sednulla®
Yimdiftingam ey namrC " Divinam, A
O per(e duﬁva?nrfmf bl Batto
£y 455 i.ac&'Pwnth‘?: (upgcn:r
- halgue adeg inlip;cnt‘ Eickifes s d'f_:'
Tz .orrfm[‘,;crsa!ﬂm_]lx’ ergo Effentia Di-

tentia,

Difputatio IL

37

Resronp. Efle exclufivum infipientia,
primofub formalitace pracifa fapientiz forma-

lis,fen qua torma eft, convenir foli Acer

ibuto e-

manato; primo autem cfle exclufivum infipien-
tiz,fub formalitate radicis, convenit ipli Effen -
tiz Divinz; adeum plané modum,quo forma-
licer primo opponitur frigori calor, radicalicer

autem primo,ipfe ignis.

LUrger etiam argumentum, quad illa di-
ftintioforecrealis.  Sedhzcratio {upra eft fo-

luta,& quidemaccommodaté ad princi

pia ipfi-

usPerez: nam etiamille d.. n.27. dicit,quod

quando pradicatur de peccato, quddfi
rei,aticmaci
non fifta infit malitia, fed non effe hunc
quafi malitia ipfius,ficreale quid.

taparte

ple fcnfurnhunccffe,quc‘)dpccca to
fenfum,

7 S . ..
3. RAaTI0 cjusdem; Formalitates Divi-
nz relativae non diftinguuntur ex acura rei, Er-

go neque Arrributa,

Ant. Prob. Formalitas

relaciva Patris, tantam habetidenticacem , im-

pliciterloquendo, cum EffentiaDi

vina, quan-

tam habetipfa Effcntia!ecum,quod ipfumprob.

Tam cft pecfecta paternitas

per Deitatem fibi

communicatam, quam cft perfecta ipfa Fffen.

tia:eft enim 4 paree rei ipfemet Deus ;
tem Deum, cft efle infinjcé

cffe au-

perfetum ; Ergo

cum Effentianon fit magis, quim infinité perfe.

¢ta, etiam paternitasralis erit.
candem perfe@ionem, ctiam habebic
unitatesn aum Effentia : quantam illa

Quodfihabec

tantam
lecum -

namimpoflibileett, petaliquam perfectionem
communicatam, aliquid effc tam perfectum,
quam eftperfectum ipfum communicatum; nj.
fi habeat perfe@iffime fibi conjunGum iplum
communicatum: Sienim non effecilli Zqueper-
fedté conjun@um,jam eo ipds carerer aliquara-

tione,illa perfe@ione. «
REesroNpETUR.
multum probare; probat

Hoc argum. inprimis
enimtam perfe@é ef-

fe identificatam albedinem parieti, quamilla-

metipfa fibi,idque ideo :
bedo difgrcgatvifum,qui

Quiatam perteéte al-
mpariesalbus: Sjay-

temshabet candens perfe@ionem difgregandi

vifum,hoc ipfo eandem habet

Unimatem: Sie-

nimMon haberet eandem Unitatem » hocipfo
non tam perfede dilgregaret.  Deinde argu-
mentumidem probaret, quddnacura& pater-
nitas ne vittualicer quidem diftinguantur: Quia
naura a feipfa non diftinguirar, ergo & paterni-

tas. . Diredte autemad argum.

cumnatura, hoc eft realicer; Sed non

dici poffer,

paternitatem habere identitarem fim

pliciter
habere

identitatem fimplicirer cx narura rei,quafi verd
exnatura rei predicatum, qudd dicit natsa ex

naturarei, dicat etiam paternitas.  Srando e-

tiamin phrafi fupra allace do&riaz,dici poffer,
paternitgeem fecundim quod Divina eft , Tque

efle perfectam, ac Deitas;
Tem ¢X naturarei fpcﬂ'atam.

D

Sed non paternita-

4. NATIO



Traétatus L

4 Rartio ejusdemeft. Quaprobatln-
t;:llcé'nonem non dlft:ngui exnatura reiab Ef-
fentia. Principium primuim,& radix primao-
mnium,formaliter includit fapientiam & Inrtel-
le&ionem. Ergo fapientia non poteftefleexna-
tura rci_diﬂ:'méta ab Effentia Divina.  Confeq.
eft perfpicua: Quianatura Divinaeftprimao-
mnium radix. Ant. prob. Si prima omniumra-
dixnonincluderet formaliter fapientiam, totus
ordo ateributorum a prima fua radice, cxca
quadam ratione profluerer; Hoc autem eltim-
poflibile: Si enim ordo Creaturarum, & ordi-
nem,& [apientiam in prima {ui origine oftendit,
mulco magisid habebitordo Actributorum Di-
vinorum.

REsPonDETUR. Hocargum. nonproce-
dere fecundiim pth'.‘.‘ipiapropuucntis: None-
nim negat iplc aliquem effe illic ordinem, qui
non {ir fickus ; Huncautem ordinem Scotiftzap-
pellant ordinem ex natura rei. Et fecandum
allata principiadict poffet:Nullum effe ordinem
inter Atcribura fecundim quod Divina funt}
ETe tamen {1 fpectentut Attributa ex ratione
{ua communi,fecundiim quam intelligere , pre-
cedirvelle.  Negquejam inde {equerur, c@co
modo unum Artribuzum fluere exalio: Nam
hic cfluxus ne fit czeus, non deber effe phyfi-
cus , [ed exnatura rei,quem nos appellarefole-
mus,fecundum fub filtendi confequentian,

Oy ®
DIFFICULTAS L
-
Diftintlio Scoti-

Sftica.

Liquot nrgumcntis eftimpugnatahzcfen-
tentia in Phifofgphia tam in materia Di-
quamin materia de Unitate uni-
ver(aliss Ubiinteralia urgebatur, hancfencen-
tiam concedere aliquid uni formalirati, quedne
in fenfo quidem reali convenicalteri: Namv. g.
gxnatuta el conyenit nature efle aptam exifte-
re in multis,quod nccin fenfu qmﬂqm reali con-
venit hzcgeitagi; Hocautem dici non poteft:
Tum, quid induétio in aliis matcriis nP[)F;E[LIm
oftendit,nam rationalitas cx natura fei C'ilfCu.rnt
in l‘-.m'nmc,qkmd,in['cnfu rcai_l, etiam animalita-
Tum, quiafidicatur X quocun-
uhum pr:zdicatum‘phyﬁcum_ e
rinfecé uni formalitati, &
rinfece alteri idenrificatz,
Trinitatsin crea-

fiin lﬁoc{'t:st'.Q‘L_I,is.unitormal1t.1n
velnon

d;uul»m:m cenfuratze, teneri nendebent; Talis
Fﬂ: diftinétio predicta: Nam Adamus Nominal,
im 1,d.6.q.1. conc.3. aitclamare SS. contraSco-
tiftas. Aatfilius dicit,55. Doctores commus
nitet eflc contra Scotiftas.  Dionyf. Carthufl
vocat hanc opinioncm novitarem oppoii:;1m
tam iummksPhiku(hphis,quim {upremis Theo-
logis,effeque contrariam documentis Theolo-
gicis, & Philofophicis, quibus adde Greg.inn
d.33.q. 1.2 2. Ex Thomiflis Zumch!;c}t,ncn
gare diftin@ionem Scotifticam, clle confonum
F_idci. Molina appellacillam parum,tutainin
Fide. Valentia parumFidciconlmmm, Aru-
balnon efle it Fide fecuram.  Ruiz temerari-
amhoc tempore. Granado hoc 2vo rejicien-
dam. Amicus(ufpetam. Hocramen {itnon
ad cenfuram fcholx {ubriliffima fed ad eruditio-
nem allatam, dicetque Schola [ubtilifiima,banc
ipfam cenfuram mereri cenfuram,
ConrIRMATUR., Quiaquamvis Deci-
fiones factz contra Gilbertum,poffint explicari
aliquz, quéd damnentdiftinétionem realem;
Tamenurgeripotell, quod videantur damnaffe
etiam Scotifticam,idque cx eoloco: Quiain-
ter propofitiones Gilberti damnaras erat hxc,
quod inter naturain, & perfonam non Mathe-
matica abftrattione, fed Theologica ratione
quoquo modo dividerct ratio. Vide Tom.
3. Conciliorum, RhemenfisConcilii p. 2. f. 59.
col.1. lic.C. unde diftintio 3 Gilberro aflerca
fion erat racionis fola: Hecenim eft formalifli-
me eadem cum Mathematica abftradione, €0,
qu&d proccdat {ecundum intentiones, & ima'.“
ginationes noftras. Neque etiam erat illa di-
finctiorealis: quiain reali nonquoguo modo
dividit ratio,fed abfolutés & quiarealis diftin-

&io non Theologicarationc, (cd phyfice diftin-

Ergo deberefleilla diftintio aGualisex
Rurfus Albertus T.p. - 59+ B 2
Silberti: Proprietas
nec cft pm]\r%c‘;
i adrem fum-

Impngmmr

guit,
natura rei.
a1 ita refert fententiam C
nec Efentiactt, necperfona ,
res, fedratio ex comparationere :
sta, ~Qui termini coincidunt cumillis, ﬁql!mi
heze diftinétionon ficrealis Are,fed quod fitreas
liter.
5. Arcum. fit. 1od hiciterato (reli-
&isaliis) prupunipoteﬁ. Efentia 4 [apientia,
& cllec nemineogitante diftincta ntftu exnatu-
farei,& noncflet: eflecquidem ut fupponitur,
non efleraurem: Quia Objeftum quod fitvi ab-
ftractionisnon eltnem ficut 5:'71*—
pfa abftraftionon cftnemine cogiran’ {edEf-
{entia & (apientia diftin@ain DeoactueX natu-
®rarei, funt Objectum, quod ficvi abl‘tmcticm is.
11a Effentia !1c_-d1-

{tinftionum,

i corivenit.
ue pretexey und
reale convenite int
non converire int
" hoc ipfoirivohirur mylterium
ta,quodnonni

ine cogirante,
gimmc;

s erinfece 1 ommunicati, _
rinfece converitnonc N e ; o
mté i &mitcrlitlcntiﬁcacxcomvcmtmcrm- Qiﬂdlphll_ﬂ]‘lo_bﬂtﬂr: AL i
TQRUCly 5t e, Sroduti, JHazcnuncma: ftinfa,cht [*.cht{aﬁ:(‘:urlmum[c. peétacas Blict
Lk commung?%f ’L‘: }f er rm;u:':c:niccundutnlcipc&ﬂtﬁ-{t I‘,iiclmﬂ-“l“i
I L : ¢ i Sioni Juoc
nLlana:nug AENTUM 1?cabAu&oritﬁrc.qm:L cft Oblc&um,quodﬁtvlllabﬁcrm ionis, @10
1, ARGUNESe : . inft ok < illimetipfi pro exemp:
5 1 srfar n pro DAatur qma ui 1 }
’ o 3 grav Audtoribus diverfarum iplum | [y 161 i g
fenecnti® < gmnbus .«mini abftractimeta Jhvfici ponunt in Lale
. o petmini abftractimi yiici| 7
atum & polt fuam plenam cno 431 f o

(cholapam & Xt




So {ic, pereque
4l snimalitatem ut s P‘{\t l'q
lid ceemini pradicti, i non elthoc.
‘ i sodnam aliud Objectum relpon-
‘ Tﬂ‘]"qm;[?rﬁiome Tum,quiaab Effcocia fe-
km.d“[ élam vclpﬂteftadhnc prafeinde-
miplpectas Inonpotelt: Sipo-
efushipientiam,ve nonp t
e adhuciIIUdOb]e&um’ quod eft Eflen-
g0 tim {e
" i fe fpectata, prout fecundt
B {apientiam : Ergo fecun-

udicie adhuctap R
pel diftinguitur  fapientia; Sed
dﬁmfcfpca'itzﬂon 4 d

inwolvit,contra quam affumebas.  Quo

Y 3\

P ara lecundiim felpedtata prae-
(oo [v[tanaE ;s
W o Frooficipedtata eft Objedtum,
fiafifapientia, TGO HC PR biad

o feviabltractionis: QuiactiamObjedtum
ﬂluud quodicvi ablractionis eft rale,uc non pof-

iy - i xjam
sebilosblrabi differentiz, utpote qua ja
oonunruzabftzadie. - Exgouleerius colliso-
i : ;
mﬂiy;:mﬁancsabge&was: debent enim pL_ll-
e beneficioactusinrellectus P"“E(U"Idcnﬂs :
Tuautfmpfmﬁoncm a[}Fc omune opus Inteilc-
hsadmicdis, , Plureshuic argumento refpon-
fones alatas refutari invenies in materia de
Diindionehac, Recentius,

ReseoxpsT . Quidam,quoadufum
{inondatur natura animalis uc ﬁc nemine co-
gnte: uiain fuoufu & exercitio mvoiv:t_ 3
fimeationss, nontamen involvitactum ratio-
a0 Efle. g -

Coxtraclt, tum quia reditargum. fa-
fun, Objeftum quod fitviabftractionis non
miiminfoloufu,fed & in fuo Effe, involvita-
funrarionis; Talisautem eftnatura,pradicto
miolumpeautprobatumelt.  Tum,quiaun-
tedehoc quod nonnifi in fuo ufu & exercitio
bocObje@uminvolyat altumrationis? Tum,
i Univerfale Logicum & infuoufu, &in fuo
Hependerdratione, ergoidemin prafentidi-
tenaum,

ResponpeT 2. Alius,Przcifionem efle
@Plicem,lntrinfccam ,& Extrinfecam ; Incrin-
kainhocconfiltic, quod pradicarii eflentiale
snaynon includacurinEfentia alterius, & ec
pracifio et uemine cogitante:extrinfecaautem
t que provetiit ab intelleétu cognofcente u-
unfinealio, & hac non eft nemine cogitante,

Conraa eft, tum quianon darur ullum
aitum inctinfecum , & aliudCugnitﬁ extrin-
Eguma Ergonec dabivur duslex abftractum :

Q\ttscn:ln}mrmln{gv_:nus_ non daturnemine cs-
m\m, lius fermini etid {pecies non datur ne-
v C;Iglmncca Cumergonotitia fir genusad
i - vl ) e . v @
W;z E}:S- Dlvldltu}- enimnotitiain Intuiti-
ﬂuémin talivam: Sicutipfanotitiaintrinfe-
s ceogitantenon datur;; Sic nec dabiruf
i d°°E‘t3ﬂleabﬁra&|ointrinﬁ:ca. Tum,
Ecvtab;éargum?ntum fa&um,ob‘}e&um quod
Sfdab&r;?l&wllls,mn ¢ nemine cqgigante 3
ol illud inttinlecum, eft objetum
tviablteadtionis ; !
[ : + Quod ipfum proba-
el tionesque hig ox £
q exfpectantulteriorem

‘ " um';mai

Diﬁautatio & N

39

folutionem.  Tum,quiahicexpofitorius, hxc
natura fecundim fepectata, cflnemine cogi-
tante 3 Hzc natura fecundum fe (pectara non
elt nemine cogrante. Ergo quod non eft ne-
mine cogitante, et nemine cogitante,elt fima-
lishuic. Hocanimaleftleo; Hoc animal nop
eftleo. Eigo quodnoneftleo, eftleo,calu quo
daretur Leo-cervus.  Qui modus arguendi
fervatur, quandoinfertur contraditoria nega-
ta, & ficut inhocfecundo expofitorionon po-
teftrecurti, quod diverfo refpedtu Leo - Cer-
vus fitleo, diverfo relpetucervus, ciimhze
in eandem Entitatem mncidant; Ira nec poteft
dici, quod diverfo refpedu, illanatura fit ne-
mine cogitante , & non fit nemine cogitante;
cum id in eandem Entitatem incidar : Deni-
que fi dabicur abftractum jotrinlecom nemine
cogitante,, qui jam falvabitur dari precifiones
objeétivas? i

3. ARGUMENTUM fit contra prediftam
explicarionem immediatius pugnans; & quidem
incipiendoabultimo , ubi negat fequi,quod de-
tur in Deo compotitio. Pluralitas Entiumin-
traidem totale Ens,arguit compofitionem Enti-
tativam s Ergo etiam pluralicas formalitacum in-
traeandem phyfica Entitatem, arguet compo-
fitionem formalitatum ex naturarei; Non enim,
eft majorratio de uno,quam dealio. Quodau-
tem aflumit; ad hanc compofitionem efle ne-
ceflarium , urrationes communes inter {& fint
formglRerndiftinétz , idnon convincic; Nam
compofirio ex Entitatibus non impertat indi-
{tinétionem in Encitatibus, immo fi illam imy
portaret, hoc ipl‘o deftruereturratio compofi-
tionis , cimilla pluritatem extremorum petar;
Ergoidemin prelentidicendum: Quédautem
inimaginabile fic , quomodd illz rationes uni-
rentur,id proficifciturexeo: Quiarationesillz
communes,nondantur nemine cogitante.

Scdquidquidﬁrdehisrcfpon%onibus; Ex
hocipfo ficinfertur compofitio; Si daretur com.-
pofitioinillisformaliraribus. , officeret fimpli-
citati Divinz, unde hzc compofitio negatur,
ne officiat implicitati Divinz 5 Ergo quia non
datur compoficio ex illis formalitasibus, offi-
cit ?implécxtati Divinz , ergo ille formalica-
tes non dantur, nc officiant fimplicitaci Divi-
nz. llatam primum probatur: Quia fi dare-
tur compofitio ex formalitatibus,invehererur
in Deum pluralitas repugnans ejus omnimo-
dz Gmplicitati 3 Sed {i non datur compofiio
ex formalitatibus , & ramen ille penuncur in.
Deo, invehereturinDeum pluralitas, repu-
gnans omnimodz ejus fimplicitati. Quod i-
pfum probatut,quia major pluralicas maginoffi-
cit omnimode fimplicitati 5 & ficur major els
fer in homine pluralitas, fiin i¥o effent mate-
ria & forma ficut acervas lapidums Ita major
pluralicas erit & repugnantia fimplicitati Di-
vinz, fiillz formalitates nullo modo effent

D:

N .dfnter



inter leunitz, Undefi robur liujus argimen

ti fpectetur , formabitur hzc contradi@oria,
aquad ex illis formalitatibus & feret, & non fie-
com poﬁriu; Nonfierer,ne repugnet (i:ni,\li_
itati,& fietercom ;‘olino y neitidem fepugnet

fimplicitati Divinz.
Riirfus CoNTR A pr:cdi&am explicatio-

nem hocetiam facit: Quia dogma tertium de-
ftruit fecundum; Aceributa enimilla qua Divina
funt,vel fervant fuam definibilitatém diverfam,
velnon ? Si fervant, ergoctiamut Divina fun,
funt diftinéta formaliter; Siautem non fervant;
Ergo Effentiz rerum mutari poflunt , & ex ha-
bente hanc Efentiam, potcfteranfire Attribu-
tutm,innon habens hanc Effentian.

uod i DICAS,quod tuncacquirat Attri-
butum du‘Piiccm forenalitatem.

Co%ta A erit,quiation potelt acquitere
formalitatem cffentialitet aliam abilla, quam
haber: Hoc enim implicantiam invelvic, 8 fic-
utdefinibilicas rationalis, non poteft unquam
affici hinnibilicates Tranec definibilitas fapien:
tiz, definibilitate Deitatis. Neque valetfi
dicas, quodly Divinum hic fumatur adjective
nonf{ubftantialiter: Nam quon‘mdo falvare po-=
teris, adjedive dictam Deitarem de fapientia,
facete;utillaqui Divinaeft,nonfit diftinéta fot-
maliterd Jultitia? -

ConTrA €andem explicationem hote-
tiami ﬁlciL:QEiJ.pr_a:dic’.l'xAu('t‘orlmc::s)ﬂnzlslad--
fert pro dogmace fecundo poflunt beneexplica-
ti,quodnegent {olamalietatem 'gealcm inter at+
Gibaea. Illactiam advetfio Amicinon multum
urgec: Quia quamvis ly, quo it:npcrtc; ratio=
neni propeerquams Tamen hzc le:l ratio pro-
pret quan non cftpcccﬂé‘, ut fic ll'.lCh%‘Ell‘-ﬁEa e-
tiam formalicers Péreft enim imncicmun}mcc.
ve; Detts exeo quo Potl’.‘ﬂ:,t'cnlitcr eft: che‘n}r
itf:“l,qm‘)d Divina {implicitas omnem duplici=
tatem réalem excludat , & quod ficut non cx-
claditduplicitatem rationum communium; Ira
nee excludet du piicit‘j.tem in 1}}{15 _Arrr;_lau.ns.,
qua Divina funt. Cli;!ﬂt} vero q{lLlln:_F,caftl',cILlfa
v ¢ [apientia Divina cilc[l d:fh_n&at torn}a:zw‘cc.:i1
gquod non poﬂ‘ct pradicari de 1)[,‘(: in :;bltr;.ﬂ.g,
id non convincit Nam nafuitas 2 u&ﬁolnml d.rt
{Linguitut cx natura el s &'u_um 0 de 511011.09
].,l.a,tg-icﬁturm:ﬁih‘a&u-, Erg{:1Iludpoﬂcprmh--
cari fapientiam Deiin ?bﬁrggti) L.!C c:a:i_cm, po
fcifcicuralionde, quam ab mdllhmt_ionciliu-j
maii; Supraque :-xpl_ia;-mlm cﬁ:;yndc l‘llCr;l‘m( 1l15

andi in Deo falvetur: Er quamvis Dco
uinaa uniras realis s Non tamen
edere fummam Unitatem fot-
fammitacem in Unitare

" praedic
concedatur |
&ft necelle conc

Tat Tnam
aalifarum,quangu pea ta
= ¥ {jmum elt,8aflumicre, quamn

indivifibili nofh datut fummum. Er I:gntl,l-‘
1 nm :
{entia Divina illimitata in fua ration@formali
entia a il € e Bt
non excludit, quo gints {aprentia exvi muc_;
Jon exeluc nin BEs fasatia-

pium guatur €X natura ret;
hum commutiim difting

ex Jlicare difficil

Tra&atus 1.

Irq11t:c; excludet multiplicicatem formalitatum
ctiam qua Divinarum. - Ex quibus omnibus
conficietur hocargamentuny; Non dift \
tur Arcributa qua Divinainter fe ex narura rei
Lrgo neq; ex vi Effentiz {pectata diftinguentur,

Solvantur eArgumenta [ pra

YRopofitafunt fupraargumenca quibus pros
batumeft, quod fapientia ex vi ratiohum
communium X naturatei, & fecundim fe (pe-
&tata,non fic v.g. Jufkitiafectndim fe, & ex na-
turarei (pectata. Huic argumento adferenda
eltfolutio. Inprimisdicendo,quédhoc atgu-
mentuin procedatde {ubjecto non 7poncs§w,
& conrineat terminos tollenres {e iplos, nimi-
rumnemine cogitante,

tamen ut fic ex vi EC
fentiz,fecundtim fe fpectara: Nam prior termi-
nus importat {uppolitionem perfonalem , pos
fterior fimplicem 5 ptiorimportat Objectum,
quod non fit vi abftractionis, pofte ;
tat Objectum, prouc fic viabftraétionis. Rugfus
diftingui poteft eadem major diftinétionibus
quas ufurpavimds in marcria de Diftinétioni-
bus, quod feilicet ratio formalis fapientiz fes
cundimid, quod diclrintetto, profubjedio, &
prout eft d parce rei , independenter a noftris
conceptibus fitnemine cogitante Juftitia; Lis
cetinobliquo, prout fubelt noftris intentioni
busnon fic Juftitia. Explicatio hujus diftinétio-
nijs petatur ex loco citato.

Addendum hiceft,quéd ubicunquz eft (-
picntiafec'umifm] fefpctiata, illic dicat diftins
¢tionem aJuftitiafecunddm (e fpectata.  Sed
hoc ficipectati,nego efletiemine cogitatite ; Sa-
pientia etiamfecunddimid, quoddicitin recto
ipectata, ubigtinqueeft, illic edam eftv.g. &
Deitas; Quia in recto illa fapie
prout cﬂprincr’piumnihmmI.:pu
lium creacis.  Unde ultetius addes; Quod id
quod convenitvsg. Effentie animalis proutills
fuelt noftris ‘concepribtis rationes commu-
es fawricantibus , id illi in omni ftatu conves
nit, prou:c:iamiilbdtin illis ftatibus, noftris
conceptibus; Sed quod convenit v,z Effentize
animalis, proutillafubeft noftris concepribus,
ion erit necelle , urconveiiiatin omn ftaru,
prout iile non i‘d‘tci‘tuu[lri%‘ conceptibus; & &
c‘mwcrfujquod convenit Effentiz independen-
ter 4 nofteis conceptibus, non elt necefle, ut
comcniaz'cidcm,prout‘i}!aiizlwl’rnu!‘:m conces
ptibus. Undev.g. Animalitas ex vi Edentiz
_y.mut11!;1:ubcﬂ.nn{h'icCun-.:t;ni[m_s hiltinguirur
i rationalitate etiamin ftatu phyfico,proutille
{ubeft noftris conceptibus; Hocautem ii'ullll!\i'ln-
guiqnod comperit ;nmna.ll eX V1 l:.ll('ll'IL'I.'L‘ {pectas
t&,not ptou:iubc!}nnfh:scm\\;}:\n’.‘!n,nu:: elt

o
*Cld=

Of=

]

11+

necefle ur conveniat eidem metaph;
te, fed fecundumhanc confiderario
diftinguetur.




Difputatio 11

‘ uzoppﬂ'ﬁﬁ‘*{"m addoftrinam R eculngc,
‘ s hanc habent,  Natura rerum
u.nm fice [pectarz non dependentano-
| ma{:urzautcm & Eflentiz rerum
.- hmw"ﬁ“{: E&am & abftractz non depen-
wghyﬁiz.ig[cllc&u,[ubdii’:inguo; Nonde-
e toad Facum,communicatem, depu-
'r;iian:t[ﬂqﬁ differentiis, 8cutita d.i_cam,qu o_ad
i Lnigjtcm,:nm[::imhibi'wnc cum alnsforrr_lal-ua-
gdmi Nego: Non dcpenldcn; quoad efle h}n-
mentdeillarum pracifionum, feuconnexio-
pmpradicatorum Concedo, Quan do alu-
endicitrelpanfionem ha.n.c imaginatione a{;
e, quod Iy partereifumat pro eo, quo _
;&mtinﬂvé&realiter,gd no convincit, neqs
dnexluppoficionehujus diftinctionis, pradi-
mrgummmfolvimus,{gd hocinculeatum vo-
misquoddita fencentia: Ly ex vi Eﬂ‘enpa’.
slctmennemine cogirante , item ly obje-
fum,quod firex viabftractionis cumeo , quod
unekexvisbftractionis,confundat. :
Appo. Siquis non ex eo deduceret di-
fnfionem Scotifticam, quia dacur v. g. conce-
juiEflentiz,ex vifuz Effentiz, nemine cogi-
meattndiftingtus, abalterav.g. Effentiavel
pdicato relativo.  Siquis item non dicerer,
inine cogitante diftinctaeffe Deum & Deita-
tmitc.admitcererque eam diftinétionem non
nereatis,noninter praedicata abfolutain divinis
aelecompatata,fed inter pradicara abfolura
bativatuerecurqueillam, iraurnos folemus
tendere diftinétionem virtualemy, cantiimin-
l'upcroﬂende“ndo,cx naturarei,actuale, nonvir-
pileverificatvum hatum v, g. propofitionum.
laruracommunicacur, Patetnitas non commu-
et 2pr¢ convinceretur, de quo infra,ubi
tDiverlitaceSententiz noftt@sa Scoriftica.

QUASTIO IL

v dtmibuta difimguantur virtualite
nDEQ? -
AGitaram multis hac tempeftate quzltio-
L Lnem,&anobisin Tradtacy de Diftinétio-
mbusdjlgqﬁhm,izemtbhicﬂ-abilicmus.

Dixi in Logica, Diftin&ionem- vireualem
luh:ffc‘])iﬂil}&i:_mcm aliquam potentialem,
;ﬁ;rcnit: ;:ccgruan‘aut Peccorvenientiam, pra-
h&inmdive?l%f&?nrzgégtutpefgmumjﬂ‘] s
Pt ctuum;Sed porius exs

o Per zquivalentiam unius ejus-

; 'ggii;::EEntltal:s,ad aliqua plura feor-
i tuefus in proceflir,

e DiltinGionem virtuale
£ _pr:%dicata primoing
“'ﬂ"ah%ﬁ:mmduci,
00 Commupicar,

~

duplicem cogicar{
m,quandamin or-
entionalia, & phyfi-
non produci, communi-

ats; Aliam aurem duftinio-
ati pofle in ordinead pra-
onalia,uccognolci, non

41
cognofci, prafcindi, non prafcindi. Utraque
hzc Diftinéio reperiturinDeo.  Star augem
diftinétio vircualis in ordine ad pradicaa phyfi-
cainhoc,utfint aliqua idem realiter; & tamen
unum pradicacum phyficum conveniat oni,
quodnein fenfu quidem reali & materiali com..
petit alterisv, g. nemine cogitante realiter pro-
ducitur filiatio , & non produciturrealiter nacu-
ra,illi identificata.  Diftinio avcem virrualis
in ordine ad pradicata fecundd intentionalia
ftat,in poffe unum nofci, non nofcendo aliud,
illiidencificatum realicer,

Dixi utramque hanc diftin&ionem repe-
ririin Deo,fed nenin omnibus przdicatis:Nam
non putodiftinétionem virtnalem quoadpradi-
cara phyfica reperiri inter Attributa abfolura,
comparatainter fe,& Effertiam ; Q uis enim pu-
ter quod realiter milericordia nog (i principi-
um puniendi? 8 quis articulus fidei, ad hoc te.
nendum urger? Indubicaté ergorepericur (pro-
prerinferius dicenda ) internacuram & perfo-
nalitates,illisqueannexa: Ratio eft, Quiade
fide et realiter communicarinaturam, ideni.
ficatam autem illi paternitatem non commupi.
carirealiter.

Quod autem attiner ad creara, DiftinGio
virtualis in ordine ad praedicata phyfica non da-
turinillis: Quiaaliasdareturin illis myfterium
Trinitatis: Daturautemin ordine ad pradicata
intentionalia : Quia datur zquivalentia uniys
cjusd,cﬁaqﬁc Encitatis, ad plura feorfim teperi-
biliasHoceft v. g.ad Intellc@ivum Angeli,scad
vivens fenfitivum,bruti. »

Dices 1. Sidatur Diffin&io vircualisin
ordine ad pradicataintentionalia hoc iplo dabj-
turinordine ad pradicacaphyfica: Quia fi po-
telt cognofeianimalitas nod cognita rationali-
tate; Hociploanimalifas diceret aptitudinem
phyficamad terminandam cognitionem illam,
diceret refpetum tranfcendencalem ad talem
cognitionem,{pecificarerque eandem.

ResroNDETUR.  Dicerera titudinem,
quam apritudinem in fenfit real; fgu materiali
nonicatetiam rationalicas. Nego,quam dicat
Cong: Jam autem ad Diftin&ionerd virtualem
phyticannelt necefle, utquod convenit upiex
identificatis,nein fenfu quidem reali,conveniat
alteri.

Neque valer,fi dicas.  Id dicit aptitudi-
nem ad cogriofci, quod poftea cognofcitur, ar
cogrofcituranimalicas fola; Non inquamvalee,
fiiddicas. - Quiaid quidem dicicaptitudinem,*
quod cognolcitur; Sed nego,qudd dicar aptitu-
dinem , quin fenfu real non comperat etiam
alceri formalitati.  Deinde hze aptitude thde-
pendentera noftris conceptibus nihil aliud cft,
nifi iplamet Entitas, climergo T ipfa Encirare
non prodesmultiplicitacem; Necin aptitudine
probabis,  Denique hac ipfa aptitudo eft qui-
dem phyfica, fednonad aliquid phyficum, fed

D 3 e ad




	Seite 33
	Difficultas I. Proponitur modus defendendi distinctionem Scotisticam in Divinis.
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35

	Difficultas II. Examinantur Impugnationes hujus sententiæ.
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38

	Difficultas III. Impugnatur distinctio Scotistica.
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41


