BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Punctum Diff. 2. Solvuntur alize Objectiones.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Jnyinmateria de Di&in&ionibus,
jonis realis non ﬁarlc in CO”""Z
" edcrorumcontradictotiorums Se
gt ¢ diftingtis realiter , colligiillam ex
i atitativas Inaliisautem,ex propor-
f mﬂ?“mra; in Divinis autem eX commue
il 12 areuiillam ex oppofitione pro-
o f@[mua g& Quia autem V. g. natu-
fianis o producti ‘ 5
s, fintet fe comparentur , nonha
il att’.[{!:lll ’cm codugentis & productinec
borgpporion lmpmanifcﬁé feparatas Entita-
B °m0r!;:1.i;l, utintet paternitarem & nau-
:eshnb;nlt! msé convenientiaillorum praedi-
mmﬁﬁgg poffic colligi Diftinétio actualis.
;:l:;itgrquc dicipoteft;non }:ﬂ‘c illic dlft;11§%z19_
sentealem: Quia non clt 1”1_c vera contradi-
80, qudcheret arguere Dl&ln&lo?e!ﬁ rea-
In: Nam qut n]c_m eft vera contradictio, (tat
identitarerealis
:umxld:?;iii;'-‘ 1. Applicandoca quain fimi-
idhicie Quitos. Eoiploquoda parzf:r?_anLr
dayenit AT ;d,_ quodnon co nvenitfiliatio:
i communicard mumcwvemtnaturae,&uon
anienit fliationi; Hoc ipfode bc:: habere rea-
jurtevert fimpliciter & abfolute natura ali-
widiverhiarisa Aliatione.  Quodipfum pro-
weQuialinibil diverfitatis habet natura rea-
mergorealiver vcriﬁFathur de patura,gugd-
wverificatur defiliatione; Erquia de ﬁl‘la;no-
ietficarur, quod fic virFualitcr producibilis,
tyofedenatura verificabitur,

ResponpeTur. Sufficere naturz,utha-
Bﬁlaliquidvirtuaiitc: aliuda filiatione, &: e~
dabyum identiratis realis vicenalisy Licérnon
itheat habere aliquid exclufivam identicatis
wlisphylice.

Iszar 22 No  1ajoremvimhaberad
wicndieademprs  taidenticas,quim fi-
lidoSedimplicatqe. 4 dugres fintrealiter
o fimiles, quin eadem pradicata, quadi-
ot dewna, five realiter five formalirer. di-
tnuretiam fimilicerde alia Neceffeque eft
dimiltodinem formaletn fundari in d&Timili-
ihereali; Sienim ponasdios An gelos,quo-
inunns fit formalicer difcnefivas , alter non,
pueltut habeant realicares ipfas diffiriles.
“implicatquod natura fie idem realiter cum
niiationc,&difcrepctin aliqeo predicato: &
tineh quiaipfum effe virualiter, aliud praefe-
liquid pecialitatis adtu & ex parcerei.
 Resroxs. Fides ipladocet, quod veri-
o predicata coneraditoria de cadem i-
“itrereali: Unde ex fide negatur Major,vel
“hs cansddiftingnivar, quod feilicet non
;fi?;fiini{.im,habfﬂt identicas exclufiva virrua.

> Majerem tamen haber vim
(tin&ionis, ad fal.

sinclufyva virrualis d;

) LR oy

Tttt dictoria pre limilitudine, Qua
aripoteft: Vele.

Hiniliado duplicier f; pe

Dixieti
g Dikint

Difputatio 11

45
nim eft imilitudo includens virtualem difkin.
&ionem,vel excludens? Si includens,etiam hze
verificabit duo contradi@oria praedicata : S 1u-
temillamexcludat,non verificabit eadem iPofle
autem aliquid fimile includere diftinctionem
virtualem, petitur cx ipfo mylterio Triniratis :
Quia fimilitudo in ratione Entis intercedens in-
ternaturam & paternitatem,patitur inter illadi-
ftinGionem virtualem.

InstAT 3. Nonfuntduo generacflen-
difeuexiftendi,quorum unum fic exiftere reali~
ter:& alind exiftere vircualiter, Tum, quia il-
lud Effe virwualiter additum reali, vel addit Eff
per rationem, & eft Chimearicum, veladdicEff
reale,confequenter nihil illi deericad diftin@io.
nemrealemfimpliciter. Tum,quiarealiter &
exparte Objecti Ens, trantendir differentias;
Ergo effe formaliter fecundim 4ufim conce..
prum, utefta parterei, nibilaliudeftquam efle
realiter. . Tum,quiafi liceretex parce Objedti
ponere aliquid medium incerdiftingui realiter,
& perrationem , pollet quis mediasdiftingio.
nes fingere fine numero v. g. modaliter quiddi-
tative, eminentialiter &z fimilia.

Resvonperur.lludele guodadditur ef-
fe reali phyfico,efle quidemreale,fed com addi-
toRealevirtuale; Quidautemilli defir ad effa
reale,fuprd dicdtum; Hoc eft,deeft oppofitio pro-
ducentis & produ i, quz {olain Divinis, arguit
Dtﬁin@:iopem realem,

» Neque inde {equetur,dari libertatem fine
gendidiftindiones intermedias: Quiaetiamhz
nonfunt multiplicand fine neceilicate » quE
in prefenriurger, utfalveturmyferium Trini-
tatis, - Perhacporro & fimilia argumenta, yi-
debit reflectens, potitis impugnari myfterium

Trinitatis , quam explicafionem diftin&ionis
virtualis.

Pun&um Difficul-

tats 2.
Sol-vuntur alie Objeiones,

{Btcrr 2. Idem, Vircoalis Diltin&io
qualem tepemus, eft ipfillima™Scotiftica :
Qgiah:}:ercqnirit,quc‘)d unaformalitasex parre
objedtiex natura rei actu,non firalia forma iter,
licetfividem realicer: Hoc aurem etiam nos in
noftris principiisadmittimus; & ficur Scotus jn-
cidit in fententiam Porretani » Quatenus aliter
verificat ex parterei,propofitiones in concreto,
aliterinabftrado; Iraidem facitnoftra fenten-”
ta: Namintelle@io pernos eft volitio,fed non
eftvolitio i abftradto: & ficut illa propofitio
Rhemenfis, Inaullo fenfu Cathobieo poreft #azs,
quod Divinitas (it Dews, e Dens Divinitas, pungic
Scotum,ita etiam punget & nost Nam nos ne-
gamus, qudd Deus fit aliqua perfectio,ut cum
negatur,quod intelledio fitprincipium Spiritus
Sanéti,

Rqsﬁ'ﬁde




n
'L_Cl'l'c!: 5;;::&1\; ;:TR,‘N—P‘.%mm fententiam dif-
Chke X a, inprimis fundamento; Quia
];\Jld'x fundamentum eft, ratio v. g Eflentiz uc
ffg ; non cltratio Sapientiz ur fic, I'CCLlffi;qUC
f)com(‘m‘; ad definibilicices reramut fic, &ta-
men nemine cogitante, quiduo termini rollunt
fe,8 llqilﬁirllillflllltllt i nobis; Sedaffumuntur
nonnifi propofitiones de fide s Nempe quod
natura communicctur, paternitas non commu-
nicerur. Rurfus diftinguitur noftra lententia
3 Scotiftica extenfione: Quiailla etiam inter
At_tri'ni_lu i\mm' (e, 2 Effentiam admirritur , qua
luu‘r.'.z-.{'nt:anf.)his 10n a@m'suitur diftinétio vit-
tuali-, ut vocant, intrinfeca.  Denigue di-
ftinguitar noftra fententia i Scotiftica Iqlmli-
tate diftinétionis: Quia illa admiteit pluralica-
tem actuglem form#htatum; Nos illam nega-
mus, (edfolim admictimus xquir;nlcntimubad
pluralitacem: Nec negamaus,quod paternitas fic
formaliter Deitas nemine cogitante , negant
Scoriftae. 2
OBjICcIT 2- Ap:andonrgumcntum ejus-
dcm(ll_limsmﬁmﬂi. Pizdicatumincommus-
nicabilicatis magis diftinguitur, {feunegaturde
natura,quam negerur paternitas; Sed paternitas
negatur virtualiter; Ergo incommunicabilitas
magis ncgabitur,ndeoquc vel realiter,vel Sco-
tilfice. Major prubamr. Tum,quia capacitas
contradiftionisinter formalitates diftinétas vit-
gualiter qu funt patura & paternigs ,pnoneft
qucad omniapradicata; & ramen fpeciahis eft
jater communicari & non communicati; Alias
inutiliter i}gniﬁcnrcnmr illa prazdicata ut con-
cradictorialpecialitet. Tum, quiainhocex-
Poﬁtorio, pn:rmims non communicatar, pater-
nitaseft natura, %go natura noh communica-
Tors 5E3cci;11igs inq‘uam, negawur conﬁ:qucnua
quam pr:;:uﬂﬂ;r; & ficin aliis fimilibus,
RESPONDETUR .Quoad modum forman-
Ji contradiftionem magis negatue pon commu-
picatide natura,quam perfonalitass Sed quoad
rem non magis negarur. Prioris ratio eft;
Ouia manifeltior eft concradiétiointer commul=
n??:.m,&:n.‘.‘n(:onmumic.\ri, ugpote proccdcns
in iisdem rermiis {ecundum affirmationgm &
negationems Q_pod non eft inter tcﬁn_mo&,qm
g pntcmitas. Pofterioris autem

{unt natura & iorl :
}:(C Yuia uno.uircm non |n-.1g15v1rt1m|:tcr
: Quiaq

2 & p-.lrr:rnitas; Q{imin[m
ommunicatinon cominu-

- il?(n:l{l Dcindc(icuc qu.mdo dicimus; QGrP_ug
& animam Ede diftinta realiter , quiatunt {e-
arabilia realiter, non [équiufr po{f feparatio-
magis diftingui, e, quodipfaiepa-

ratio el
diftinguitur natur
em Entitatem.c

nenarealem; ut,
rabilitas ﬁtpcrmodum hgmconq_ﬂanhsrntm-
o <2y e S

Tra non fequetur magis di-

inctiopis 3 uetar o ¢
jcari & non comunicari, quam
Qgianatur;tidcnriﬂcaturc—
& perfonz non

ynnifiut figna

nem dift
i i commun
{tinguicom™
&pc[lunn: atut
aliter com municart,
Adhibenturguene

ﬂzl.lll'l'd
glamvired
commwaicatts

Tradatus 1.

contradictionis quoad madum.  Quadan
tem in illo expoficorio Conclulio bt ol £o
gcmrmunc[}cx €0, quo i;magm.x;;ur <1:;:L|cfl;'
iftgt.‘(cu,‘ qua ::.l’.c?"ti nenLim non eft I|w|:'."‘l-;-:‘ :-
&l remiffaram falfic s, n:6 atcendacur ad hoc
quod legitim® non diftribuantur, coll gi l;m\
porcf}i Sed fi apponantur figna du}l-,t;h:-mjli- 2
pr:x:mrfhs, lapp.lrcbic earundem fallitas, a 'lm:
que & ncgflb11it siConveniecttamen 1.!::lm£‘ ne-
gabilitas C,’ondufignﬁ; Quia pramifiz nega-
buntur nlcnmfl ex eo, quad fint contra ﬁ[@:] :
I?ro}mrrm autem Conclufionis erit & contra
hdcm_, & contra Dialeéticam. ‘
_ Osjrerr 4 poteltexcodem; Aprando
iClllCCt‘ illius argumentum in fimili. Innullo
fenfu L;ulmii.co negari poteft,quin Divinitas fic
Rcla:xo,_ & Relatio Divinitas,inquit Rhemen-
fes s::dh natura & perfona diftinguerentur vir-
tualiter, infenfu aliquo negarcnclur, ergo hxe
{ententiaerit contra Rhemenfe.

REsronptTur. Rhemenfis propofitio-
nem vetare nonnifi diftinGionem afualem,
quam nosnon admittimus, & f{icutratone tet-
tiinaryranoneftpaternitas, necper hocRhe=
menfi opponunt fefe fic ﬁxphcanfcl. Ergone-
quenos. Quédautcmhuciulumm!ucritl?\ho
menle; Colligitur exeo: Quia inzentio illius
erat, qu:im_ﬂmximam {implicicatem Det actu,
5“: a parte rei oftendere; Conlequenter exclu=-
dere aualem muldiplicitatem.

OsjrciT §» Imphcat,qnéd.1qu|mrrsIi-t
a&uillud,quodnon cft,fecundum fenfum eriam
virgnalems Sed perfona non eft virtualicerne-
mine cogitante natura. Ergonec eritrealitera-
Etu natura.

RESPONDETUR.
propter diéta fupra.

InsTAT. Negatio quz tolli nequit nifi
perrealem mutationem, fimpliciter &actuc {t
negatio: Sed negatio cx parte Objeéti rollinon
po’:c[t nihpctnmtationcm rc.xh:r.v.F.:gmi‘:J ne-
gatiOCIll'L‘ﬂ]lECR' galis. Majorp obacur. Tum,
quia afirmatio realis non poteltt llinifi per ne-
garionem realem. Tum,quianon plusrequi
ritur,ut una forma tollatur , qu:mw io
contradictorie ponatut, Tum quia,ucre
bear aliquam denominationem, folim req
tur.utlmbcmidajuoc,ucr. Erguli requincmu-
ionem realem; feunovam Enticatem, {ignum
cﬁ,qué.i illa careat.

RESPONDETUR.

Negando Majorem

Si deberer reddi per=
fona communicabilis, deberet realiter mutari
Deus; Nihilominus qu()d illa ficincommunica-

%ilis,c[’fquidcm{imphciccr&a-.‘”tmprnmﬁm]\!n
citer & attu negat aliqmd nonnili in porentia

poiimm;Scdnonc[‘cﬁmp]icitcr,x. tu,in quan-

mmI-wcrmminus,imyar‘mtcownr;m‘-a:inlm -
multipl':citatmn, ph_u‘:hcatimwn ,&c.itauril-

Jud non communicatur, nihil addat ei, quod

nihil inquam, addat 3

communicatur;

B
P
f
(00t
(et
iRt
qumr
pDe

(iftin



mcnrca]itervirtualircr.r Ecthzc
josdi 2 mpoﬁtioncm,quam efle dc__
jte mﬁc Erﬁ:na redderetur communi-
?*"‘Fﬂ“‘“”j Mjliol'cm aurem refpondendodici
ais AC nem qua tollinequit, nifl per rea-
nocm, fimpliciter & actuefle ncgﬂ:f-
lem,velvirtualem Sed none¢ L
m non nifi realem. ‘Umdc eti-
Jli poteft, pernegarioncmrea-
lem, licetnon per realier fimpliciter
pupe io fi verificetur de Ob-
prijoneim; QUENCEATIO BV s
o non sifi diltinéto virtualicer, non ¢

- sgcontradickionc pofia.
2

Punétum Difficul-

tatis 3.

n‘un:m:"cl e
l&u e ronc
’mﬂﬁrmﬂtiﬂ [0/

Quid de alns Objectionibns.

Bicir 6. SummaSpiritualitas Dei re-
OpugﬂatcorPa}-i vircualiter talis Quis S
nirin Deoy in ahquovcrc [C[l[l] ; &ex Pdffc
ijc&icurpus,accidcﬂﬁ, peccatum? arqui L
wnsrepugnat diftinétionifumma ﬁln_Pfletﬂsz
ginrepugnetcorpori fumma (pfr:tuaIItas. Er-
1Deo,citalofumma fimplicitatis, repugnabit
{ilknGio vireualis.

ResronpeTUR; Retorg. Argumcntum.;
utfcilicet in principiis Quiros ratione Tertii,
wi (it Deusvirtualier corpus,accidens, pec-
@s? Quodarcinetad fimplicitatem Divinam,
ot firatoabis, excludic muleiplicitatem a-
{uem; fednego,quod excludar multiplicita-
tavirtualem; alias excluderer unum,quod eft
wmunicari &hociterato, quod eft non com-
miicarl, - Difparitas direéte hwec aflignari po-
ity quia non poteft Deus hoc effe vircualicer
irquoddefineretefle Deus: fautem Deusef-
fvinualicer corpus;accidens, peccans,define-
kel Deus; Nondefinic autem effe Deus; 6
dirdommunicard, non communiceturypa-
knitsvicualiter diftindta, &

Adeaqueobjicitanum.i40. folvenda.

. Noro. Quotiesponitur communis ter-
TGS camy communicabili quam incommuni-
@l &non predicatur nonnif unum vicrua-
Iztgn‘_s extremun,  toties c&-ﬁgn.ﬁcatgo falfa -
fenmodo fignificandieft exclufiva idencif..
“m."'““maliaf"m‘aﬁfatc,quaz tamenidenti-
ko de fideeft,quod derur. Undefiicapre-

i Hzcmf&incomﬁ!unicabilisloquen-
dl”i;:all:‘:er;m? anuta & paternitate, cft pre-
Rinig Cu[\‘]‘[ﬂu::lcy b]:?c “ih ’- cﬂ tCF[nlnl:lﬁ CO.I‘.I'I—
i:an-:l]uv:nlte:rfimnaﬂl1 I,d? s mmumcabr_h :
Bl incommeftyc b{')lsl e pmc{\i rc&rm_»
0900 o ﬁi' a{' fe. Raelus, Clinvnon i-
b o oslitnon filius:Nam natyra eft

A Pemias non filiys | fiut tune haec con.
4, flius non s uon fitrari '

) 1tratione ejus-

Difputatio IL

dem, adeoquenec ContradiGorium rigotoseé.
Denique; quamvis detur in creatis diftinctio ra-
tionis; Quiatamen in illis non dacur ditinio
in ordine ad pradicataphyfica, fi,ut coneradi.
coria fimilia phyfica non poffint verificari de

creatis, Sed infuper
Osjicrir 7. Rolmerpag.iz. iftin&io vir.
tualis tollit diftinctionem rea! -clonarum;

nam pofler dicr,quéd efle produc cntem s&efle
productum arguant tantim diftin&ionem vig.
tualem;Iea ut eadem indivifibilis Encicas,quae-
nuseft producens, fitvireualiter intrinfece di-
ftin&ta a feipfa, utettprodu@®a. Immo majus
eritfundamentum hoc dicendi: quia produce~
re& producinon funt Contradi&oria,
REesronpeTuR. Inprimis,ftandoin prin-
cipiisFidei; quiafcilicerdocet nos fides, quad
inter communicari & non communicari non fic
diftinétio realis ; inter producens aurem & pro-
ductum etiam fides docer nos, intervenire di-
finttionemrealem. . Nec convellimus perhoc
doérinam PP, quiaad illamnoftram diftintio-
nem vircualem afflumimus propofitiones Fidei,
nempe naturam comrunicari, paternitarem
non communicati; Articuliautem Fidei non (e
convellunt. Ex ratione etiam naturali poffer
adferri hac difparitas: quiaillud quod produce-
recfeipfum, velproduceretfcipfum produtio-
ne prima? & ficrepugnat principio demon(t:a-
bili-quianihil producitfeipfum primo: exnihi-
loenminillilfic.  Siautem procedat de produ-
&ione fuifecundd, fecundim principia phyfi-
ca,concedo,idem fine virtualiin ordine ad pra~
dicataphyfica diftinctione, poffe feipfum pro-
ducere.  Sed in Divinis hoc non darur: quia
id quod quoad primum Efle, eft omninoimpro-
ducibile, nec fecundo potalt effe producibile »
quia crgo natura & paternitas quoad primum
efle, funt improducibilia,nec fecundd,cum qua-
cunque diftinétione virtuali, poterunt produci.
Aliiided negant in Divinis dari reproductio-
nem: quia efler effencialicer frufbra: crearura
enim v. g replicatione acquiriepluralicarem Jo.-
corem; quam aliasnonhaberct; Deusautem
qui ¢lt ubique , nibil replicationemacquirerer,
Quod ascem dicit,produci & producere non
cfic Contradi&oria,verum eft, qudd exmodo
fignificandinon fint formaliter Contradiforia;
tamen quoad primum Efle,, funt Zquivalenter
Contradittoria, Ad eaquzpoftea urgetidem
Rofmerfclvenda. Tenendum elt, diftingtos
eflchosterminos, productum, & non produ-~
&um debentefle diftinéta 2&u realiter. Item
producens & produ@tum debent efle aures. -
licee diftinéta,  Prior propofitio cft falfa i°quia
fides docecefle productam filiationem,non pro-
duétam naturam; & tamen idemn funtrealicer,
Secunda propofitio eft vera: Quiafides docer

oppofitionem producentis & produdi adferre
dittin@&ionem realem.

Anstar




	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47

