BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Tractatus Ill. De Deo prout scibili intuitive.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

oli-

m,
fu-
sle

iant
tlis

[e=
Tet
re-

as
de-
llic
itd

it
011

=R

Sit

fovelitiva ad extra,

QUASTIO L
oAnfit poffibstss "Des Vifio 2

Ttingemus inprimis primum  Vifionis
predicatum pollibilicacem. Sz

DIFFICULTAS I
bpaffe demonﬂmﬁ .impq/ﬁ&sli:m, el poﬁ

fibilitas Viframis ?

ICENDI.IM'I. Lusd vifionis impoffibitizas
demonflrari non poffit.

03ATUR 1. Quia oppoficum fidei ded

b = o . -

| Marinon poteft, fides autem docet daf vi-
lonen,

Bosatur s, Oy
et potefh,
(AOBATUR 3, Quia ex genere fuonon rex
et comnofeere Deum , alias nec demon-
‘:lf_t'y_ﬂlc_cncgaruﬂlnmpoffemus s finon eftco-
bl Teem, non repugnat notitia Dei ex
E;"Jf:’:cil;gtlfl_t?lslva: Alids nec Deus feipfum
o4 Creumvc » hectepugnat hacduo con-
e :turlal. Cur enim? Ergo poffibilis

ntuinva Deiin crearyra,
’3*4‘;211;;:;1"{- k llga vifio creata, & efferinfi-
s, t;'f[“‘ ‘ on eilfct qgni em, Ut omnces
Jﬂllﬂa,m‘);{} im:(t_m mﬁmta‘, quiavifiv &
B i qud objeBumett e
Wi JeEtumitinfinicé perfectum,
i Sed Deus eft ob-

ia nulla talis implicantia

HC perfecky .

S

De Deo prout {cibili intuitive.

0 Traélatum dz Deo [Ciente, [ubnellimus Traltatum de Deo [eibuls intuitives pro-
cinpenim e confequuntur fciens ¢ [eibile.  Sed finon artenderetur ad commodisatens
Mtwmp%’ bene bic Tratlatus pa.ﬁ" Trinitatem etiam :_'q'm’, cum eﬂéDmm Trinum, per-
;frr'srgm’ammado Deumiz ording ad fe; nofcibilem antem effe smtuiticve i crearury s €5t perfe-

™

DISPUTATIO VI

De Posfibilitate, & Principis

Vifionis,

Duas partes habebit difputatio, ut titulus offendir. Sic

jectuminfinice perfeGum; Ergocjusvifio, erit
infinité perfedta.

+ Infolutione*hujus argumienti laborant inge-
nia, & plurimi recurrunt ad hoc, quod objeéti
pcrfct’rioris non arithmeticé , fed geometrice
notitiafic perfectior. Sed quiahanc refponfio-
nem refutoin materia de pecceatis circa infinicta-
tem peccati , nec in pra:['cqti illam ufurpo.
Hinge -

RisronpETur. Quoobjedtum eft perfe-
clius, o cognitionem cfle perfedtiorem exerin-
{ece, & terminarive, fed non effe pertedtiorem
{pecificatione intrinfeca & entitativa. Expli-
catur diftinétio. In omni aftione quadam eft
Jpcciﬁgurio mtrinfeca, quedam exerinfeca: In-
trinfeca cffetive defumitur a principio predu-
¢tivos nam ctim fpecificatio rei fit entitas rei,
iicutiE{& etitasrei defiimitar 4 produdtivo,ita
& fpecificatio defumitur effedive 4 produdt,
vo; formaliterautemdefiimitur ?_bipﬁs predi-
catisrei, cum fpcciﬁ catio non di&;’nguawr rezs
licer dfpecificato.  Alineft fpecificatio exrrin-
{feca,& hzchabeturabobjeéto: Porro,quo ob-
jeGum et perfectius; eoextrinfece & termina-
tive notitia eft perfectior, fed non eft necefle,efs
{e perfeltioremintrinfecd : quia alias opinio &
errorde Angelo, effet melior; demonftratione
quadratura circuli, quia Angclusa‘eﬁ quid per-~
tectius quadraturd.  Quod fi quo perfectius eft
objectum, fufficic utnounifi terminativé fir per-
fectior notitia, fufficiet eriamur vifio Dei prz
aliis notitis, {it infinita terminativeé,, licér non
P 2 infini-




172
infinita cnritative. Quamvisautem conceden-
dum fit, quod atus {pecificentur ab ordine in-
rrinfecofibiad objetta, quia tamen hic ipfe or-
do, dicitaliquid excrinfecum;hoceft objeétum,
& nl‘iqunl intrinfecum, nempeipfa rei 1\-1';cdica~
ta, fier ut {ripfius aétionis pradicatagnon invol-
vant infinitatem , nec ordo inteinfecus invol-
vat, nifi foree infinitatem excrinfccam.

Ins TABIS. Politioinfiniti, arguit pcrf'cc“tio-
neminfinitam; Ergo & cognitio objectiinfini-
ti,;lrguct per Gioneminfinitam ; quia modus
tendendi per cffeétionem non eft ita nobilis,
quam modts tendendi per notitiam, & ficper-
fedtitseltnofcerecalamum, quamproducere.

ReseonpeTur, Quidquidficde Ant. Ne-
gatur Conleg. quiaad hoc ut ponatur effectus,
debet ille in caufa, vel formaliter, vel eminen-
ter contingeti, confcquenter nec excedet perfe-
&tione caufam 5-non eft autem necefle, ut co-
gnitio contincatentitative perfedtionem obje-
&i; alidsnecnos pollemuscognoicere unquam
Deum,nec videre hominem, fidelis canis. Por-
ro producere & nofcere, habent {e ficut exce-

dens & exceflum; namordine quidem, nofce-
re, eft quid excellentius ; caterum i virtus
canfandi, & virtus nofeendi comparentur ad
objedta, non habent @qualitatem 5 quia cffe-
&us nobilitate non fuperat caufam, cum obje-
&um , riobilitate; fuperativum pofiit efle no-
titiz.

Osjrcitur 2. Vifioillanonpoteft fieri, nifl
creatura rationalis ad id elevetur; non poteft
autem clevari, quia ad nihil elevari poteit po-
tentia, quod eft excra illius objedtum; Deus
autem elkexcraobjectum viliva noftratis ; quia
naturaliter Deum videre non pofiumus.

Responpraur: Quod nihil elevan pot-
eft exera fuam lplmzmm, & objedtum potc_mix-
obedicntialis s licée poflit elevari extra fuam
i‘ljluv_;-;nn, & objeftum potenu fuz 11;1t11r5alfs 3
toties autem aliquid elevatur non extra {pha-
ram potentia {ux obedientialis; quoties cleva-
rur ad aétum, quiordine quidem djfhnt:t.us elty
licee fimiles alius ordinis, illa eadem }’chnfj‘lﬂ

uia produ=

in {uo genere, producat; arque ita _
cit nofter intellectus aliquas intuitfvas intelle-
&iones, & quia nofcit iPﬂliD etiam Dcum,.bm}c
levari ad notitiamintuitivam Dei. Ex

potc rt € L
objectumna-

eo tamennon fequetut Deumefle t
curaleintelledtiis creati; fi ly naturale; (umatur
pro viribus naturalibusartingibile ] Ficc‘c ficna-
rurale; hoceft; a Pnncipio t‘:ii no[cﬂ_nlc, i_]l‘lLJi{
{imiles adtiones qualis eft vifios in {uo orane
pn'n[ucar. i
O BJICITUR 3. Oculus corporeusnon potdl
elevariadvid endum Deum, nec credtura qux-
vis ad comp?chcnlioncm; Ergo nec ad vifio-
nen. :
REesroNDEBITUR infra huic argumento.
PP. aurern qui uppolinlm videntur fenfilles ab

Tradatus 1L

ql1quibus, uta Vafq. dicuntur fuife in oppolita
{ententia, {fed ante definitionem Ecclefiz.

ﬁt‘llidlcuntiul:c.!ligcmh)s devifione compre-
l_mniwa,vc[dt vilione corporali, vel de vifione
in l_‘iac vita per ordinem ad potentiam ordi-
nariam.

DicenbuM 2. Fifonis pojfibiliratens demon-

[rarinon poffé, feclusa revelatione.

I‘)E{OBA'I ur, quia nulla ralis demonftratio
adferri poteft, & cum fic fupernaturalis,nonha-
bet ullam {uii caufam naturalem, nec effeGum
naturalem, ex quibus ducbus, deberet confici
demonitratio; caufasautem & effedtus fuper-
naturales, naturali lumine,non attingimus de-
monitrando.

Ogjrcrr 1. Quirosd.23, Licét hanc ratio-
nem non appellet demonftrationem, Natura
rationaliselt capax vera beatitudinis; hac au.
tem non ftacnifiin vifione Dei ; beatitudo enim
talis in nullo bono finito confiftic; fed in infi-
nito ; {eclufa autem vifione noftra beatitudo
ftarernonnifiin cognitione Deiincreaturis; ad-
eoque ftarerinbono noninfiniro.

REesronpETur. Habird fola demonitra-
tione de Deitate; & ejus petfectione confifte-
retbeatitudonoftra in aliquo infinivo termina.
tive; neque enim beatitudo formalis ftacin in-
finita entitate noticiz.  Et licet notitia Deiin
creaturis{it finita ratione medii; non tamenra-
tione objedti xterni, eftque finitd ratione pra-
miflarum, {ed non tatione fubjei conclufio-
nis; & r.luidii una perfectio Dei, peraliam fe-
monftretur ?

OsjrciTur 2. Demonftrabile efle; Deum
poliizagjcrc [ilpCl’llthkll‘;Ili;‘:, demonftrabile item
eft, quod qui poteft inaliquo genete circa ali
quod objectum inferius, potelt & fuperits; Er-
rocumnofcat Deum natui ali cognitione crea-
ELII’:]. rationalis, poterit illum etiam videre.

REspONDETUR ¢x multis principiis, hoc
Arg.tion efle demondtrativium : Naminpriinis,
flon poteft pofitivaratione demonftrari, Deum
PDil.C agcrcl'ilpunmtur;ﬂi;t.Ii,-d nonhifi principio
negativo. Non implicat; qui meditisrerminus
nihil demonitrat. Rurfus,quando potc[l elicia-
&us impcrfcé‘tus,potcﬂc clici& 1chriL'uhor,ﬁ non
implicet; tuautem pofitive non prnlm_a, quod
nom’mplicetinmitwaDm vilio, Rurfus tunc
folim quando poflumus impetfectius, potelt
fieri & pcrfc&ms, quaudu impcrfcdum clt ‘f];‘
adperfetius. - Etita; qui poteftdicere A.&B.
poteftdicere & BA. Catetum fi portare pq!:
{it aliquis quinque, non fequitur quud poflic
portau‘c centume.

Idem principium alitet I
Perfetio qua convenit potentiz inferiori,con:
vemit & fuperioriintra idem genus Ergo cum

ntiis inferioribus conveniat intuer, col-

rue-

Pr;‘-pomt Scotus.

PUIC
veniet & intelleétui, adeoque convenierin

i Deum.

i e
i
inrelled
meniak

qonheh

puior |
{onumi
iy
ldp
il h(
iy
Oyt
BEpOLe
““:I i

B
e
tteder
tm po
lieey
I

Wem

Rt




7
]«
1

o

l=

| Bdeate; nop tenet cond

\DETUR, Arg: multim probare ;
ke ",] O;jm quod creaturanaturalicer poiﬁr
imcselt » \m idem conveniat potentus

¥ el CU ol
E:‘%EE ’Dcindc cur non potetit intelle-
JOnDWs.

&uscﬁ':commmsiutm)‘r:rivniip &aclus ég:z’rz;iésl 3:;“
acedenribusy modo cfiendi & Iy e
]1- s qurem loquendo aﬂl{mpmm. princi-
o nvincit, quia habitus fidei eft po-
o c%{ inrelledtu, idque multo magis fi
anm[upf-ﬂ& otentia difkincta realiver; & ta-
m”ﬂdﬁ C&fs habet vim nofcendi evidenter,
. fides. IntelleGtusitem, eftfu-
nnnhabﬁ[ﬂUfFF‘ ERL ‘ s
gior potcntid auditiva , NEC tamen pere Pd
{uum{ubracione oni, f;dlub ratione veri; a
pugiumergo vera eft illa Prqpoﬁr:m,_ﬁ nega-
filla pcrfcﬂ'ionc_in potentia fuperiori, {cql?:A
war hoc ipfo » illam dejici ad ftacum i e
mgswclmn 3 ex S."_fhom.rhic q.12.2.Lin
fgore 5. Cujus difcurfus, prima pars in hoc
s Hpima homines beatstndo in aleiffimae jus ope-
e confifits Haec autem operatio eltinvi-
fone Dei.

Reseonperur S. Thom. allumere hoe
Faciisium, ut congrucntiam petz' tam ex \ﬁL‘iC 5
ldeconcludendo ait, guod et alsesnin 4 fide.
Eeeree conliftic noftra beatitudo in perf'c&ifl
na operatione pnﬂibih' ; tu autem non de-
mufras elfe poflibilem creatura intuitivam
Dei

Sundaparsmedii terminiinhoc efts Quia
bilct et hominss nazwrale defiderinm cogne-
[udsessfom awm intuerur effecPumm, confequen-
tagofcens creaturas elle effetum Dei, defi-
etibit videre ipfum Deum,

Reseoxperur, Incfle hominidefiderium
kendi canfam notitia fibi poflibili; tu vero
uiprobas vilionem Dei efle poffibilem; vel
tneyolumus videre caufam, quando videmus
dimeftedumin ratione effefilis; nos autem
mifi¢ effeftum produ@tum a Deo, in ratione
juudtia Deonon nofcimus;; licét nofeam
Rdemonftrationem abftradtivam,quod Deus
Seafacreaturarum, Denique, runc vifo effe-

| :.‘"“PFﬂdmusvidcrecau{hm,qu:mdofénﬁlsno-

f“ﬁ““?crﬁ?iun tur vifione effectuum, ita per -
ratue vilione caulz,

[dcmprincipium ficaliter proponitur, Pof-
s Deun cognofcere abftractivé ; Ergo
Hlmus ctiam intuicive,
i ONSUM fupra negando Conf. prasci-
Ehltimpoffibilisintuitivas cy jus cupoflibi-
emnon demontras: Et ficue ex di&to an-
cquentia ad proban-

tw oGl . 5
poflibilem effe nobis comprehenfionem

EEI{tctcnebirinyrz{bmi.
W[ili:;? Prncipium proponitur ulterids, Im-
08 e appetitum univerfalemm fraudari;

Sautem homip g appetunt vifionem Dei.
ESPONDE T

Dilputatio VI.

UR, Schola Epicuri, Mah-

173
metis, idololatrarum, nefcientium demonftra-
tionem immortalitatis animz Philofophorum,
idnonappetiit. Sed pofiro ctiam quod aflumi-
tur, dici poffer: Nonabfoluto & efficaci appe-
titu, fed nonnifi conditionato id appeti.

AppIT bene Arriaga. Quodappetitusnon
regatur per objecta prout funt 4 parte rei, fed
prout proponuntur ab intelleftu , vel phanta-
fia, ergo ex eo quad appetitus id appetar, non
poteft inferri id jam effe poffibile ; intelleGtus
cnim pro{uaparte errare poteft, ut erravit Jovi
deitatemribuens.

Ogzjrctzur 4. Deus continetur fub obje-
¢to adzquato intellectils, hoc eft, Ente; Ergo
poteltintuitivé videri.

REsPoNDETUR. Argumento multumpro-
bari; probaret enim pofia; 4 nobis etiam com-
prehendi Deum. Addo nec Angelys poteftid
demonftrare, quia quamvis comprehendat no-
ftram potentiam obedientialem, & elevabili-
tatem ad fupernaturalia, comprehendit illam
fecundﬁmiiquoddicitm recto; hoceftfecun .
dum quod dicit naturam humanam ; fed non
comprehendit ratione terminorum, & conno-
tatorum elevationis,nifi forte confufe ; alias de-
beret comprehendere ipfummet Deum, qui eft
rerminus, ad quem elevamur,

Osjrcrrur 5. ExLugo in manufcripusa-
pud Quiros, Omneobjectum potelt termina-
re cognitionem intuitivam inad:‘x:quamm, crgo
&Dcus: {ed Deusfenon poteft intuitive inad-
aquate nofeere; Ergo {ola crearura ita illum
noicet,

ResronpeTur. Majorem non demon-
ftrari, fed probarifola induétione, qua procedit
nonnifi de rebus creatis.

NoTto ad folvendas alias objeétiones.
Quamvis ad videndum Deum non requiratur
actus infinitus, nihilominys inde non demon--
{tratur poflibilitas vifionis Quia nec demon-
ftratur poflibilitas vifionis viribus natur :
Quamvis autem vifio fit quid finitum, nihil ob
elt : Nam {poliare maretiam quantirate, non
requifit vires infinitas ; Bcitamenhocnon com-
petit creatura. Q{Od firecurratur :;d cleva-
tionein : Kecurretur ad principium. Nonim=
plicat. Concedi etiam porceit, quod fi detur
infinira albedo, illa poffic videri ab oculo, qui
defadto datur; inde tamennon lequitur poile
edamnos incuitivé videre Deum guiade fadto
gradus albedinis videmusintuitive, nullam aus
tem perfeftionem Dei videmus intuitive,

DIFFICULTAS IL
e poffibilis fit Vifro Dei in entivate
waterialis ? a
Niverfaliter pono titulum, it procedat de
potentia matetiali nofcitiva, & non de fo-
lo oculo corporeo: Qud in difficulate, cet-
3 {0




174
rumeft, quodimpoflibilis ficvifio, fivea poten-
tiamateriali, quacunque, five produétaabocu-
lg corporeo, qua attingar Deum, & tamen {it
fenfario: Et effer enim fenfatio, & non eflets
effet ut fupponitur, non effct autem, quia fen-
{atio, eft ejus quod fentitur ; Deus autem, ut-
porteincorporeus, non purcﬁ efle quid fenfibi-
le. Dicereautem quod nonhocfit, quod affu-
mitur, fenfatio; eft non accipere {enfationem
propri¢, uchicdeilla.

Sed poreritne dari potentia materialis pro-
duétiva dotiti= in entitate {pititualis, qua me-
diante, nofcat objeduim fpirituale? Commu-
niter impoflibilitas talis potentiz materialis a-
gnofcitur; quia effectus 82 adtionon potelt efle
nobilior fud caufl ; fpiricuale autem, eft quid
nobilius materiali, Sudfiquisdiccrcr,hunud.c-
feGtum alitinde fuppleri, xgre convinceretur,

In prafenti de hoc maximé quaretur; An
ficpoflibilis potentia materialis, quz producat
hotitiam in entitate materialem, & nihilomi-
nfrs;u:tingcntcm{pirimalia; ita urpotentia il-
Tius objeétum conflerur cx materiali & fpiritua-
li; {icuretiam conflatur innofcitivis {pirituali-
bus, & ficut obje@um adzquatum fenfils com-
munis, eft conflatuim ex objeétis {enfuum par-
ticularium

Pun&um Difficulta-

tis L.

Examinantur Implicantie contra po/fibilita-
tem notitia marerialis attactive [piri-
tualinm.

tYMpricant®a eft. Implicat potentiam
ferriexcrafuumobjedtums atres {pirituales
fiintextra objeétum potentix corpore. Ergo.
Resronprrur. Negando Minorem.
Idem principium{ic propggitamicus d.g.f5.
Potentia coenitiva , debet habere formalem
: hactu cognitionis,coql‘cmc-

proporri(mcm cu
diante cumobjeéto cognoftihili in eodem ge-
nere proximo vitar; fed potentia paccgialis,
non haber formalem proportionem cum :ujlu
cegnitionis, eoque mediarite, cum oln}e&o {pi-
riruali; Ergo objedtum fpirituale, nofcere nont
Potcrir. = .
REsponNDETUR, Inter notitiam matcrid-
lem & objeétum fpirituale non efle proportio-
nem in ratione entis, fed nego qu{)d iu’.pli:fct
roportio in ratione cognc:iiurivi & cognofci-
ﬁjlis: Ita inter Dewmn infinitum, & Angelum
finitumnon ci}proportio in ratione entis, eftin
ratione nofcigivi.
InsT AT amicus. Potentia cognitiva non
& receptiva cognitio-
a objecti, media notitia
{t fieri absque formali

eft tantim ]:L‘ud uétiva,
nis, fed etiam percepuy
rei; hocauremnonpote

Trackatas 111

propottione in eodem genere proximo vite,
cutn ipfa cognitione; imagg enim non confert
fuum effetum formalemreprafentandi imagi-
natum, nifi fubje&o idoneo, & prt_vpurtmm;o;
ut patetdevifione, qua pofita in lapide, non
reddit eum videntem: Sedres {pirituales non
poflunt reprafencari nifi per intelletionem ;
non enimdarur fenfatio fpiricds.

; Resronperur. Non implicare ut resfpi-
r.ltuaiis reprafentetur per intelledtionem non
fpiritualem, fed marerialem ; quam, fi vis cum
aliquo abufu loqui, voca fenfationem ratione
principii, hoc eft procedentem 4 principioma-
teriali, licét non fit fenfatio terminative, cum
non attingat fenfibile. Qamvis autem ¢on-
Ccd;_imus per a&tum vegerandi qua talem,non
P‘Qﬂc quiupimu nofci, quia clim adus vegetans
dinon firde linea nofcendi, quomodo nefces
Sed cim ex una parte poffic cffc cognitio mate-
rialis delinea nofeendi; ex alia pz‘r-rc, non im+
plicat conrradictionem, ut attingat JPirimslc,
bene illud attingere poterit.

Idem principium propofuit fic piz memoriz
meus in Theologia Magifter, P. Wenceflaus
Darovvski. Sipotentia fenfitiva poi]‘ct perci-
pere obje&tum fpirituale,, perciperet illud vel
principiatad fe fenfatione, vel principiatd 4 {¢
intelletione: Neg; enim quidquam medium
cogiraripoteft: Sed nonpcrcip;rpnmomodn,
alias objeGumipiricuale fentiretur s quiaid cu-
jus eftfenfatio t&nquum objeét, necetlaric {en-
ritur; res autem !pil'itllalL.u utpote immateria-
lis, fentirinon poteft. Secundapars prob. Po-
tentiafenfitivadicitnecelario ordinem ad ;‘cn-
fibiletanquam ad terminum adequatim, icut
{cientia neceffario eft ad {cibile tanquamadter-
minum adequatum; & tamen tne 11111:‘5 po-
tentiz, non eflet terminus adxquatus {enfibiles
dicerct enim ordinem, & ad fenfibile, & ad in-

telligibile. Hancipfam partem ficalirer pro-
babat, impeflibile eft, ut actus Vi[?{ils tribuat
dengminationem cognofcentis, nifi principio
connaturaliter effe&tivo, vel faltem receptivo,
ut feirur ex Anim, fed impofiibile cft porentiam
{enfitivam cfle connaturale effectivum, & fu-
{ceptivum cognitionis rei ji\irirmlis‘; : hoe iplo
enim noneffecjamilla potentia fenlitivas qui
£ bruutum connaturaliter efficeret, & reciperet
difeutfum, hocipfonon efler bruuzlm. : _

RESPONDERI potcll‘ , huic nn})humfl.?
ceteroqui bene P;—Up(]{im 4 pluu.b_us mouﬁu.
NﬂmjnprimjsJ‘gu!‘l\'é Potcﬁ \"OC‘II‘I.IH‘.! notitia

i,bll!htio; ut dixi, non ratione termini L‘\i ubj_edl:
fed ratione Principil materialis 5 diftingut 2t
temdebere formalitates petibiles ub‘obj eftoya
ﬁ)rnuhmtiimspmbih[ms ex principio; confcn-
Huntomnes. Eritaaliqui modalicatem quam
pto difpofitione agnofcunt, dicunt ciie C_”Ff'q"
tive accidenralem, terminative !ubﬂ:‘}ntu.::‘ﬂ»
Rurfus dici poteft, illam notitiam cfle m[:'i-‘,:-

funem
Lot
;cnhahl
{riomiq
ot con

(s

Geinent

Addi
qmé di
rmalem
wlisef
thinfer
millas

shicnt
wafiad




\ o, nonquidem in entitate fpi;itualcm,
:oﬂcﬂ‘-:_al m, incellectionem tamen. _Evn-
o azftioncs de voce pofletuniver-
| mipgremd aflignarigue nofitia me-
ﬁ,g;ncgaﬂMf{ﬁD“ ti cnonimplicat:
| potitiamateria 15?qtgax} ! p |
inpep {lerinhoc fimilis fenfationi; quia
-5 "."mnua:e((c (pirituale,difformis autem fen-
‘ mh;}ber.c co ngftcx‘cz fpirima[e. Ruriun_n
uuom,q;_u ;njsgcﬂ'ct cognitioni {iuirimali 5 quia
E:;n?ge:a{piritualu;diﬂbrmis autem quiacl-
i terialis.
m:lﬂp;:{rfi:f;uéd {icutnonrecte , necadx-

e dividicurfubftantia in {enficivam, & ipi-
calems dacurcnimmedut@ 1}0_11{ cnhuvurg,
aliseLapiss Sic nec recté dividerur cogni
finfenfitivam ac{'piritualcn\u non :mpl;n arc-
inilemedias quamvis rf:&cdlytdlatur in m.:t
pralem, & i'pl'riumlcm ;s {1ct_z|; & iplum ]}ns, re-
Hdviditurinmateriale &Cfgmtualc. F ;1mcti'_1
?fnprzfcunprcg'ltlc , nulle dai‘uul 1113‘!::;;:13,11'1 i
ftve & fpiricuales. Quod autema um:{t’
dim potentizm materialem pro oi?](?&o a‘&
;qumdcbcrc refpicere nonnifi matcpaic > i

snconyincitycur enim e_ld?:q_uat_u mejus obje-
fimnon poterit conflari ex{pirituali & mate-
diquodfuprd explicatum eft. : Ilud autem
uodallumizur: Adequatum objeGum{cien-
uekicibile;proprafentinon com‘;in;it. Tum
uamulimprobat,, quia Prn‘batien{um.comv
auemaon polle attingere objeda particula-
imleofhum: probat etiam,quod Dcur‘, & An-
| isoncognofeantfimul materiale & fpiricua-
shetlcientianennifi fcibile arvingic,  Tum,
mallad non {cibile extendererur {cicntiahoc
sononellet fcientia, non oftenditur autem
t}aomodohocap[b, quod extenderetur poten-
imaterialis poflibilis ad objectum {pirituale,
bamnon furura macerialis. Tum, quianon
fxnttcnnlhqucntiallocimplicat, ergo & illud
Slimplica, nifi adferatur paritatis ratio.
”@i’adfc:untunlcbrum non convincunt nam
{entiafenfitiva, quaedefacto datur princi”
Hettalemnotitiam, deftrueretur illius effen-
| t eim enim cflentialicer hazc, quadefado
dlpotentia materialis,{ic nonnifi fenfibilium
ptivahocip(oyfifpirituale perciperet,mu.
ur lliu effentig « idemque dic de brutis
fentibus. Sedfq potentia materialisutrum-
Sreletnofecre, (cilicerd {pirituale & ma-
f?’lfsﬂm} mutaretur illius effentia; cim pro
»-:n ua]l"hm‘,t' potentiam attingendi utrum-
st impofibilitatemnonprobas. Kt
| ;;:::l::;f;:ll :irﬂﬂn_rmpculi, fi audjrc_t; non
J‘“-’“quehoclf? entia i_cnﬁis (:011*1:111111{5 > qui
By, - 1o¢efbde ratione il
tw“{ﬂthcc1)c'-L*L'lu.r.k,)otcn[Ia poﬂlbﬂ:}, > fiu-
e g d;: ﬁﬁ { :‘df ; ‘1”?}111‘?.15_ mutaretur
& Ag Vero t-.ﬂll‘. atur:h})ﬁl(?]l:)crccipu"l_
?';mm?c[’cqua:ﬁio | e iashda.eflor

devoce?

Difputatio VL

175

2. IMpLIcANTIA quid utitur recentioy
Suar. in Animafticis. ~ Sialiquis fenfus v. g. 0-
culus poflet elevariad videndum Deum , etiam
oculus bruti pofletelevari; nam oculus bruti et
ejusdem perfedtionis cum oculo humano, ocy.-
liautem humani per PP.nonpofluntelevari.

Resronperur. In hisprincipiisnon con-
cedi,quod de fatto firaliqua talis potentia, quz
attingat{pirituale: imo conceflo quod eflec de
facto, negaradhucfore elevabilem Arriagaad
vifionem Dei, obeflentialem fiam determina.
tionem, nennifi ad videnda creata: Confe-
quenternecfequetur poffe oculum bruti elevas
ti. 1 Deinde hanc inelevabilitarem probat di-
Gusrecentior Suar, perfolamauttoritatem;hic
autem quzritur implicantia per rationem,
Quando autem infra ingirit, per quid diftin-
gucretur talis potentia . potentiaefpiricuali,
Refpond. poteit nonobjedto, fed entitate di.
{tinguendany;quis autem fitconceprus fpiritua-
litatis: non efthujus lociinquirere, fediserit,
quem tenebit Suar. fufficienter effe difkinétis
vamobjedi materalisabobjetto {piricuali.

3 IMpricaNTIA cft, qui utitur Martinon:
d.7. Adeam folvendam

Noro 1, Quod immerits affamat, quod
quamvis non; extrahererur oculus exera fuam
{phazram, fielevarctur ad videndwun indivifibis
lecolorisreplicatum , extrahendam tamen po-
tentiammaterialem d facumarerialis, fiactin-
gerecobjechun piricuale; de hoc enim quaris
tur,pracipue poili bilitate:puré ipectati.

Noro 2. Qupdlincamentacolorum ; non
poilintefle expreflivagermane Dei, fed id reji-
ciinid debet, quod (cilicetilli colores affingant
id Deo,quod noneftinDeos atﬁnguur enimilli
ftaturam, quantitatem, membra &c. quibus
Deus caret.  Jam autem illa fpecies expreffa
materialis, 11011aﬂingercr Deco quidquam he-
rum. Imaginarev. g, cryftallum, auc {pecu-
lum chalybeum,in quorumutroquerefplender
facieshumana, quamvisinratione Entis diffc-
rantcryftallum, & chalybs, toraque differentia
critnonineo quod proponunt,fedinmodoEn -
macisz\ qu& proponit. Iradin prafentieflee
diftin¢tio noninebjeéto, quod proponitur ab
illisnetitiis,fed in Entitate, ipiiusmodipropu—
nendi.

Noto 3. Quod reliqua argumenta Mar-
L1, lmPugﬂUﬂt PU[IU.S Pﬂfelltlﬂfﬂ obedicntia-
lem,dequaalibi.

Punétum Difficul-

tans z.

Proponuntur alie Implicaric,
Uarra Imrricantiacft, quiut-
tur Percz. Quiafihocfieripoflet, potuif-

fet etiam corpus Chrifti in triduoelevariad vi-
P4 dendum




A LG

L L S Sl

176 Tradacus 111

dendum Deum,8 debuiflet; nam Unionihy-
poftaticz perfectio hae deberetur,8 corpusil-
lud non fuiffet mortuum, fed vivum, fuiflerque
illi Divinitasloco animza,quod abfurdum eit.

ResponpeTur. Iniftis principiis non ad-
mittioculos, qui dantur elevari potle, nihil er-
goapplicari poreftad oculos Chriftis fed pone
hosetiamelevati aniﬂ-c;non fequetur debuif~
{e jam elevari, quianon omnes clevabilitates
potentiarum materialium de facto in Chrifto,
funt clevatz,

InstaTidem. Aétus vite corporex non
habet in fe formam univerfalem applicabilem
omni objecto,& omni fubjecto, intelledtioha-
bet formam tendendi in objeCtum univerfa-
lem,applicabilemomni objeéto, & omnifubje-
&o. Ergonullus aét{ls potentiz corporez, eft
intelle&i®  Sed omnis vifio Dei eft intelle-
&tiosquia cum Deus eminenter fit omnia & per
fuam effentiam eft perﬁ:cfta intelletio, quiDe-
umvidet,poteftomnia cognofcere. Ergonul-
lusadtus potentize fenfitive eft vifio Dei.

ResroNDEKRT poreft. Conceflurum li-
benter Arriaga, quod porentia materialis non
{it elevabilisad vifionem Dei, ed quod id com-

ctat nonnifi intelleGioni fpitituali.  Sed hoc
conceflonon {fequitur quod implicer contradi-
&ionem potentia matetialis applicabilis omni
objeto, excepraut pradictum eft, vifione Dei.

Qfmdo autemdicitexco, aftum virz cor-
porcanon efle formam univerfalem applicabi-
Iem cuicunqueobjecto, quia brutum non po-
teft dicere, Egos & finonpotelt dicere, Ego,
non poteft habere formam univerfalem appli-
cabilem omniobjecto & fubjecto, idque exeo,
quia dicere Ego, eft diftinguere {eabomni alio;
& quidicit Ego,’potc& dicerenon Ego, quodli-
berautem eft Ego,velnon Ego. Hincquinon
Potef% dicere Ego & non Ego,non poreft habe-
re formamapplicabilem omniobjeéto, quido-
mne objectum, ut dictum cft, vel eft Ego, vel
NonEgo. Porro bruta non poll unt dicete E-
go,quia Ego 1igniﬁcat prin_mm Pcrfoa}anp b‘rum
4 autem non llﬂbl‘,'nf PC”OHHJ.T['} Lllll?! non {'LIHE
nature intelle@ualisindividua fubfiantig,

Sed neque id conyincit: nam qu,nbj?&ivé
acccprum,fhl{ilm clt, quod no{mil_l perfonam
notet, {ed quodcunquc uniter fubi%i‘tcn_s.‘ lEr
certé quisnegarct quod brutum nofcat {eipfum
experimentaliter, & fame urgente q_uomodo
non dicit canis: Appero cibum:V enaticus quo-
modonondicit, Videoferam? qu omnid ob-
jettivum Ego important; & fi pgﬂum diqcrc
cani, ille, necille fupponet pro perfona, curfulp—
ponet {emper pro perfona Ego .’;u.{ _ah;liul‘vulma.

Noro. L’J\u_anwis potentia VIilV.%llO_fC‘:lEVCO-v
loratum auditiva fonum per hxcque d_uhm:m—
tur, hocnon obftante, poteft darifenfus com-
munis, qui attingat obn;d u|m ‘rc‘.h.q uorum fcp—
filum , quamvyis ctiam 1 definitionem fenfus

cgmmunis yingrediatur fuumobjedtum: fice-
rmm cur non }:(vtcrit dari pnrcmia materialis,
nofcensidemobjectum cum ineellehu, quan-
vis definitionem intelletus ingrediatur adhuc
ratioobjedt, falva diverficate definicionumra-
tione diver{z attingentiz objeti in utroque.

: Q}U_IN'I‘A Imprrcantia eft exittis quz
fparfim adfert Quiros d. 21. Pramuns ¢ff,  Non
poteft Deus palpari,velolefieti. - Ergonec vi-
derioculis corporeis,

Responperur. Nihil hicagide vifione
Dei,fed defolanotitiamateriali, verfante circa
objectum {pirituale.  Secundum quod adfert
eft,fifemel potenna vitalis poffet vagari extra
fuunmobjeum,poflet ctiamintelledtus amare,
plantafentire, resmortuaut lapis elevariad vi-
dendumDeum ; nequecnim ifta magis repu-
gnant,quamoculumvivere vita intellcéivi,

Respronperur. Effe de non fupponent,
quod tunc vagaretur porentia extra {iumobje-
&um; camilliusobjeGum inad@quatum,effee
etiam Ens fpirituale.  Quod attinctad Inftan.
tias;prima deintellectu roborat noftruminten-
tum: in{enfiuenimrealiintelleétusamar, licér
noninfenfuformali. Poflibilisetiamoculuseft,
quivideat, zaudiat, & vegerativum, guod fi-
mul fic fenficivam.,

'Demmmr,quz‘d ﬁf fentiendum,

SSERO 1. Nou effé adhuc deduitam impli-

camtiane,ex printipiss intrinfecis,quod fit im-
pa{]f‘b:ﬁ: potentiamatert aliscognitione mi wterialiats
tactiva obyecli fpirisnalis, Ratioallerti eft:Quia
nullatalisimplicantia allata eft. Hocaflerrum
docuitetiam inrecenti Quiros cit.n. 31 Por
roshoc aflertum non ponit poflibilitatem talis
fubftantiz,fed nonnifi examinat rationes,, judi-
ciumquedeillisformat.

AssEro 2. Noneffe eriam ullum ardumens
sumipro poffibilitate talis creatura : Quod enim?

mmo tetorqueri porcﬁ onus oftendendz im-
Ph’fgnnx,{ic. Nonimplicatcnmmdi&ic)mm
nexus effentialis inter potentiam materialem,
&Ub)c&mnnonmﬁ materiale , & ctum adhuc
prooppo {itonempe pro impoffibilitate t:‘lli:'? po-
rentiz ftet fententia communis , illa defendi
deber.

AsSERO 3. Perlocnm Theologicumprobarisn-
polfibslizazem potentic materialis attaltive [pire-
sualinm. ~ Ratio,quia talis potentia non poﬂl‘i
elevari ad videndum Deum: idque ideo,quia
{enfius commuinis Ecclefiz nonnifi {}nrmhus
beatudinem tribuit; cujusfen{um convellere-
mus , {i talem elevabilitatem admitteremus:
Unde etiam docet Aug. in Pial. ro1. Home, 1
quit, 47 honare pofiens, factus eff ad 1maginem
Del, . ageepit animam rationalem e, pr -f’_P‘?ﬁf’”
eit vationis :'pﬁy.r wivacitate omnibns z‘éfﬂzﬂ% 0
guidenim horum habet zm‘e!{fgmzi«e rationcm L6

; ] ] 3 gk dvistimet
Guod enim peitis plangs depecearo? gusd s Hime
= gehennam




Difputatio VI. 177

mem.i?gmm/!h e2partictpatio bea- inte Il:gcndi,qum intuitivaintellectio Dcx,{upc-

o j-'*fﬁ”*”’[‘f;‘l. Aug. participationem hanc rcf‘cyt rat vires creatura,

s, ;:;imn ationalem. _}:x_ullt.cm parte ;ahs Drces 1. Putc[‘t Qlcvamgms ad producen-

i ;}riﬂﬁ;mzrcrizlﬁ1’-""3&1“} fpn'ltuallmm ctiam  dumdolorem in {P!-l'ltlblli.s‘ &c. Ergo & oculus

i ;:uidendlm Deum.  Pollet clevari, quia ar- - ad ponendam vitaliter V{{_}on_cm. 2

i L;;Ia;fu111 ot Poncl‘C‘)LlfPDfmr Arnaga,ll]alm el RESPONDE TUR. Dif Pal‘l.l::ltmll.cﬂc,qldai‘l <
; ﬁmclc\'abﬁcm advidendum Deum , quiaar.  ledolornon produclltur vzmi.net“nbignc 5 vifio

& | [.i;miumCihlﬁﬂ‘“g""c’q“bd ficeflentialitetin-  autem h:I‘C,PI‘OdITICl Idcbct vitaliter; nonpofler

00 | s clim ficpotens atuingere &radum { }‘“i autem plroducw:mhtcr,ur prol*lmrum Cﬁ.l _

e | yolints : arbicrarium icem eft dicere,quoc Dices 2. Nonne oculus vitalicer principi-

ftdererninza nonnifl ad noi‘ccrid'a {piritualia at v‘iﬁonem 5 E[:go ratione llm jus predicati ele-
ne teita, feut ef nrbitr:u'ium reftringere ocu-  vari POR‘HEﬂl{Vlllonclllpcl.l i ‘

@ | |y, wpoficvidere nigrumnonalbum.  Et Ry SroNDETUR. Cumilla vifiofit defpe-
0 | purcommunifententiz obviam eatut,non  cie & hnc:}_ 1r1t;11c&lual:;&wiio‘corporahs, non
i | pcieloliim hoc dicere,nonimplicat, praci- ficde hacf pecie & linea, hocipfo vifio corpora-

re, ibiagicat dealiquo connexo, cum princi-  lisnoneft visinchoataad elevari in hoe genere;
Vie Pﬂ"ﬁ el & perfialione communi. o G inchoatio, univerfalirer apprehendenda
s Exquibus, talis implicantia Theologici loci eft,quod {femper & nonnifi ad {olos agus virales
- et Quiatalis potentia & non poilet vi- requiratur,

i s o L W % -5 g Vs

| feDeumyuedictum ; & pollet quiaimmeticd DicEs 3. Infententia noftra potentia vifi-
phingereturnecejus determinatioargumen- va, & mteile&ivuidcmfimrrcu.lirc:r, & realiter

upefieo convinci poteft. loquendoidem utriusque objectum, curergo fi

g e . 1.5 .
o Addo apud Chriftianum Theologum plus  vifiva intelledtiva de fado elevarur ad viden-
" | Wereattimari argumentum loci Theologicl, dum Deum, vifiva corporeanonelevabirur 2
cet =

4, | {0 argunentum procedens per principia _ ResponpETur. Difparitatem efle,quiavi-

7| frafecs, fivaincellectiva eft in entitace piritualis, & ha-
s BSSERO 4. Poffibrlecife, wt orulus corporess bens inchoatam vim ; quua principiat intelle-
s pofftelevariad producendam vifionem Dei - Gionem de Deoshocaurem de oculo & poren-
wiismods. Ratio,tum quiaid nonimplicat. tiacorporea ptafentidicinon potett, accipien-

i limquianonmagss excedic oculum corpore- do potentiam vifivam formaliter, naminrein
:;” ilfio fiipetnaturalis producenda mortuo quanttim idem eft, cum intelledtu clevatur,
. | BOquimgrataaquam,& tamennonimpi- - Dum Job dicit,non carne fe vifiurum Deum,fed

umSacramento Baptifini, elevariaquam,ad incame,hocipfonon tenet corpus clevariadvi- ~

| cendimgratiam.  Tum,quia in genere  dendum Deum, & dum oculis dicit{e fuis con-
aznerecflicientis,ad quidlibet poteft Deus {pecturum »{ubintellige quod dicat,fe mentis o-
lis :m'nrrqund]ihct,cxccpr:iprim;i fuiproductio- cylis confpecturum,
div sabuvicali & c. 2
: é;ss ERO § im;ugﬂ;“!sz!e effe a.frdum corporen D l ]_:Pl CUL TA S II I-
e | (UBiemspofite giod fiz determinatus naturaliter 10 e
e vaniiadobjectum materiale,elevavi ad producen-  An Pﬂﬂf ilss fit Nositia romprﬂéf nftva

i L:w‘viﬁomml}ci vitalimodo.  Ratio, quia, & Dei? :

: fuceretillam vitalimodo, & non produce- Gimus hicnon de volgari comprehentio.

e ":[‘PmdUCCFL’Butﬁipponitul';110nproduxrt‘l‘ ne, PI’O}IIHJPPODH pro termino vita no- =
uc f-'Jffm,qui:munpmducerctabinrrinibco,quod ftra beacz; fic enim omnes in ceelo compre-

0. | Pumprobatyr: Mlud folum dicitur produciab  henforesfunt,  Sedde ftricke fumpea. Anau-

dic | Hinleeo, cujusvicaliter ponendi,quantumvis tem paflibiefita creaturd fbricte com prehendi
wotdinefopernaturali, inchoata haberur po- Deum: Negativaeftdefide, ucdocer cumaliis

m- | HRiquodipfum & inductio probat,&abfur- Ruizd.s. defcientia Deiafe. 2. fed hoe iplim

7i- “oltendiviquiaalids,omnia divinitus, vitali-  eft demonftrative examinandum. Demon- =

[er {*-mpcr.iripoﬂi:nz,idqm& ratio adftruit: quia ftratio aurem pendecab explicatione: Quid fit

1id it ‘nplcranclum {upernatutalicer ab intrinfeco comprehenfio?

us: | bitlicernoneffernecelle habereinchoatam,  Exrricarr. RecentiorSuarez,& cumeo

e- | Wentpotentiam, hocipfo illam fimplicicer Martinon d. 8. quod feilicet comprehenfio fie

s “8trinfeco & nonab intrinfeco haberet; o~ cognitio rei; quantim in fe coghofcibilis eft;

s i auter corporcus preefens non habet vim - tunc'verd res cognofeitur, quantuim ex e co-
e ~-5|§ﬂit§m ad vifionem Dei; quz inchoa- gnofeibiliselt, quando nihil ejus latercogno-
2 Qinﬁtmlpulffe connaturaliter intellipere, fe- f{centem s hoc ett,quando cognottitur fecun-
. *“E':‘;‘m iﬁhccr lpeciem agendiinillogenere, dimomneid, quod habe vel formaliter in fe-
o «’-C‘milg ﬁ?cat tﬁclnchlt)ﬁ.tio quoad ordinem; ipfa, vel eminenter in fud vireuee, hoceft, quan-
7 —etpernaturalis; nec quoadmodum  do cognofcitur quoad ominies caufas, cffectus,

propric-



O
S
170
proprictates &c. que effentiam comitancur.
Hee explicatio
Now SATISFACIT I

Quia inferids vide-
bimus,pothibilem effe cogn {Onem creatamats
tingentem omniain Deo,etiam quoad fuoster-
miltt,‘)ﬂ &c. & ramen impollibilis eft compre-
henfio Dei: Ergode ratione comptehentionis,
noneft dictaexp
T 1 .
Nequevalerfi dicas cum eodem; quod tunc
non fimus comprehenfuri Deirtatem, c‘il[‘_tfhorﬁ
malitereft Deus & omnipotentia: nam conce-
do quidem tunc non comprehendi Deitatem,
{ed infero, cominilldneticia creata , nihil lacear
exDeit 1€C EX CEEMInIs pcrﬂ’&iﬂmtm illius;
E raret pofle datitalem notitiam, & non-
dum efle comprehenficnem.
Mintisautemrobofis haber, quod dicitpofi-
taillanotigiac ; 'qualem concedimus,non
artingendaimpoffibiliain cfle conditionato, fi
nonre vuglt;zrcnt,!m{nonnilil'ol-.t pofiibilia.
Contra cnim erit, fipoflibilis eft notitiaat-
tingensin Deoomniapoffibilia, qua digniora
funt, & nonpﬁuciom utpote infinita, curnon
potertnt etiamilla impoflibiliafub conditione,
{1 ﬁurentpo!libilm ,attingi? & non pernotitiam
comprc'hc:!.;{ivam,utp(_)tc creaturz implicanté.
Rurfusimpertinens cltad cognitionem Omni-
potenrix cognofcere illam fecundum quad c‘lk
virtus producendi impoflibilia iilhcond‘uionc {i
nonimplicarent; hxcenim virtus eftfictitiain
Deo,utalibi Pl‘()b‘.’tl’lll‘. Yuod autem dicit; E:x
€o potentiam creatam, quia finita eft, 1}051}30113
extendiad notitiam impoflibilium eﬁ*cc”t"umn;
id non convincit,quia etiam poﬁibi]c_s r:f’rcaf‘gns
funt infiniti fprcatrgorcma[icé , {ecundum
quod pofluntnofei in omnipotentia; & tamen
illos poteft nofcére porentia finitacreara,
Nox Satrsracit 2. Quianon explicar,
quomu.!c debeant cognofci c.u_pf;t nh_]c-‘;‘g, _ad
hocutdicatur comprclwrﬂl qlnu’ium: Sienim
cognofci debent compreh enfive, fiet, ut npﬂ:l
creatura }ml‘:it cmﬂpruhend('w ;1]1‘}1115 (‘t‘mm.
Ratio, quia nulla elevari pogelt ad

3

1T10.

elevata. )
(.un\_prchcmlcndmn1’_)(-11111, q}n’ eft caufacs a
turz,fiautem fufficicnofci canfam :11&011t“1103¢5
in ;;c:wr.ﬂi]mm !L-qlu'tur c;m‘lprrhm?imt_lcm de-
bere attinoere omniaurvoluit explicatio.
Non SaTispacrT 3. Quia rationes quas
huic fundamento {ijpcrﬁruit‘ ad prob;mdlllm
impoﬂiIn]li_'.z_tcmam\.prclwnhomsnoncuiwm--

cunt: talis eftilla. ; :

(".umprchcnﬁo attingens omnia 11.1I.)co,cﬁct
aqualis intelligentia, & f_ilpicx\,tm: Divinz. Re-
{fponderi enim porerit, fore ;nlml_cn} termitia-
rive & extrinfece,non vero entitative & intrin-
fece ; & ficutille ;zgnofbirpoﬂ'c in omnipotentia
videriomnes creaturas polﬁbilus ;nEc ramen co
cafu fequererur notitiam creatan, fore zquas
lemnotitia increata inillo genere s itanccie-

quetur mpr;c‘ftnri.

Trackarus 111

‘ 1llud eriam,quod adfert, quod fcilicet ralis
Ipecics expreila, eflfecinfinitaadu, exeo, quiafi
I m revelareralicui intelleétui creato,
pollethicillam cognofcere inadaquate, per z-
retnitatem, {fempernovaacnovavidendoinil-
la,;neccamexhauriendo.  Sed hocetiamnon
convincit,quia poffibilis ¢ft cognitio qua intel-
leftuscreatus comprchunriat continuil ex pat-
tibus proportionalibus in infinicum divifibilibus
Eompoﬁtum » quz cognitio effet ralis, quodfi
Deus illam revelarer alicul intelle@ui creato,
poflechicillam inadzquacé cognofcere per to-
tam zrernitatem; & quamvisilla parrcscﬁl‘nt
communicantes?quiatamen cognitiones de il-
lis non eflent communicantes,deberent eflein-
finite;cam tamen fupponatur unico aétu, com-
prehenditotumillud continuum.

Exrricat 2. Oviedo & dicit,illam noti-
tiam efle com prehenfivam,qua attingitomnia,
quz funt formaliter 8 eminenter in objecto, eo
modo quo funtinobjedto; ita ut ficut objettum
eft talis natura, utabsque ulld mutatione phy-
fica poflichabere aliquemaétum ; ira cognitio
fittalisnature, utfineulla variationeintrinfe-
ca,poflitefle cognitio talisactus, cafit quo incb-
jectofittalisadus.  EtquiaDeus eftralis, ut
invariatus poffic velle &nolle, firur compre-
henfio Deumattingens, debeat efle talisnatu-
r2, ureademinvariata poflitilla omniacogno-
{cere,  Hecexplicatio ;

Now SATISFACIT , antequain Formem
argumentum.

SuproNO inprimis,fotam variationem quz
potelt effeinactibus Divinis, non t’l[CIV.U"i;}UO‘
nem quafit rationeintrinfecorwm Dei, fedto-
ram efle ratione excrinfecorum.

Supron o item,noncileullam contradittio-
nem, quc‘)domnmilh extrinfeca, quin & omnia
Pnﬁibilm, artingantur a notitia creata, dequo

infra.
, SurroNoO denique. T_‘l n._lmcni!dcmqucco-
gnigionem omnia illapoflibilia , & omnia ex-
trinfeca aétuum Divinorum attingere pofle:
Quibus [ippofitss, fie £
ForMATUR ARcGuMENTUM. Poffibilis eft
cognitio,qui cafu quo Deus aliquid libere ve-
lic, quod antenoluerat, fine ulla fuimutationt
cadem & invariata p;'xcuguu[u}'c poflic; écta-
men impu!hbihs eft cumprchcm:o : Ergoappa-
i sk T L
ret comprehenfioné non bene difto modoex
plicari. Ant. qunad primam parcem }'r:'ob: quia
Tibilia

iLlp}wommus;a}uod cognitio omnium P_“"., i
pracefferithord, & pott ha_n.r;m}‘ Deus aligu
relic,quod anteanon voluerit, illa cogmmﬁ d{l_j
cere pctcﬂ;Eguj;nnlmc pracognovi,quoc ,’J.p:ru
F.m‘u. quiailla cognitio Puu-ikd-; edi 'cr:,bf_l-l:—
trinfeca & extrinfeca cuiam CONNOLata, 'JI,-:
que continentur connotata hujus

cgO ALtigl: Ez'gmi!a prcognovi, & ¢

dem invariata ; qtua poni

ilis eft una mdat

¥ lI.Cb

M
defun

Re
phist
et
hend

qUEn:
prehe
il
(e

b
fultic

oty
Hicin
G

ot
LUdils

| dissi

e
prob
o
tnd
CCe

Beced
lufoy




)~
=

ja

o

-

a0 A

—_— bl = b

| psmoticia act

| mprchendete,non etiameft necefle con:

ingens illa omhia ]ipmo cd:)n

s fcpelagus vnlcndl,m.ll‘lamquc in l:cmg .
st refthabere volitionem,, immetit
e 3] uod comprehlienfio invaria-
lertura }051‘1 g ghts
slcbererattingerenovos a et S g

Dicgs cum Oviedo,explicationem b
Llimiex S, Greg: 118, Moral.c. 29. I

ResPONDETUR. S, Gregorium il }c .%On
lisvell quaimqﬁ_od pondcrcarcmn criba-
hequdasuafimus, e Deum compre.
hm:imnus . pihilautem de ifta invariabilitate

iz dicit.  Concedimus item cum S, Th,
Dm‘ldcamprchenﬁo efle nonpoilit,quanda co-

sumcognitionemexcedit:  fed hzc nonex-
clentia inaliquo alio preedicato ftat, dequo
mt![:sunxs cum Eodem. - Eoipfo quod quis
pnucomprehendat corpus quantum, omnia
identis,quelli denuo conjunguntut, abs-
weovalocali extenfione,ex viejusdem com-
iw:hcnﬁnnis.mdnu comprehendlultux.‘ : Ergo
iplos quod quis com prdi‘c-ndlat aliquid in-
wronaliters quicunque illi objeto ad‘VCl‘{b
iy absque diverfitate phyfica cjus enticatis,
selfario ex viillius comprehentionis, com-
mbendidebent. .

Responpizur. Concedendotoriim) &
xgindo, quodin hottormaliter fter compre-
sliointentionalis;de qua infra.

ExpircATur 3 communiterper quasdamn
whidtiones, & requifia,

1 Requilitum cft cognofeere quidquid for-
niitet ; & etninenter continetur in objedto.
latio quiaalids non cognofeetur s quantum eft
agnolcibile;, quod tamen requiric S, Thom.
Hcincorpom

Covrraeft Quiautjam fuprd dixi,non
dhnecelle in cffecty tomprehendere caufam,
discreatira fuperior non poffe comprehen-
Greinferiorem quod abfurdum eft, fequela
fobatur; Quianon poteft caufam ¢jus D eum

res
badereincaufh effum, quia poteft efleille

"

| fdens, &g, fupernaturalis, neculla eft

teeefias,cur non fufficiac illum attingiin con-
0y

b chujﬂmm_ clt.  Cognofeere objethum
At intenfione , quantam de fe poftulat

thjeltum,

Covrra eft, Quianullum eft fundamen-
ibquoallerarur, objetadeterminare b el
: tliter cerram intenfionem ; poncenimv.g,
Pﬁﬂ:m Adeterminare ﬁbiiptenﬁoncm fo-
b ;m}i?;lt gelum fuperiorem clicerede
Ky ;mlx) intenfam yr 8, .h ad hanein-
i bl aboby E&q dc;ernunatur, fedd

1€, curuniverfaliter dicinon po-
hatlonem, fpelatead appli-

"eam detprm;
»pone Angelum{ii-

Ei‘?ﬂcmpmmm : Rurfus
e 101 . .y,
R0t determingpe fibi notitiam ut &, cur

Difputatio VI

179
non poteritinferior An%elus s fecundim fpeci-
empropriam , quam habet deillo, intendere &
teintendere fuamnotitiam ; ut veniar ad illam
intenfionem: & tamen Angelus inferior, non
poteftcomprehendere fuperiorem.

Dices 1. CumAmico, Comprehenfiocft
cognitio adzequans totam cognofcibilicatem
objetti, quaz determinat fibi non folim noti-
tiam fimpliciter,fed etiam certum gradum cla-
ritatis, & intenfionis: & objectum non folim eft
adaquabile extenfive,fed etiamintenfive s Er-
goobjectum etiam illam intenfivam perfectio-
nem cognitionis exiget:

Resronperur. Obje@tum effe adaqua-
bile eriam intenfivé, {ed tanquam per aliquid
accidentale, &non perferequificum. ~ Unde
objectum determinac, eMam fibi intenfiohem
tanquamaliquidaccidentale. Et cpree illa exi-
gentiaintenfionisin claritate oritur in compre-
henfivainquantumincluditintnitivam: Si enirm
intuitivanoneffet,necclaritatem,nec elaritacis
intenfionem depofceret : Ergo cum intuitiva
non determinet fibi ceftum gradum intenfio-
nis,nec comprehenfivadeterminabit,

Dicgs 2.cum Eodemi Irafe haber claricas
inadtu cognitionis,ficut fervor in actu amoris;
jamautem obje@umdeterininat fibi cerramin -
tenfionem amoris; Frgo & determinabi cer-
tamintenfionemclaricatis,

ResronpeTur: Quod certum fervorem
determinet fibiobjeGtum,nen tanquamaliquid
eflentiale, fed tanquamaliquid accidentale, &
nonneceflarid requititym.,

Drces 3. cum Eodem: - Siad-comprehen-
fionemrionrequireretur certaintenfio, Deus
quife mtenﬁmmé'cognoii:it,{_ilpcrcomprchen-
deret{eipfum, 2

REspoNDETUR inquirendo; AnDensfis-
pervidear feipfum cum ¢ intenfiflimé videat?
Dirette autem

ResronprTur. Quiafe Dets intenfiffi-
me comprehendit, hoc non exinde procedit,
quod comprehenfioex differentiali {ua ratione
determinet fibi certam intenfionem clariratis,
idque non tanquamaliquid accidentale; fed ex-
inde, quia quidquid.D_cus adintra facitnece-
fario facit,fineceffario facit,quantim poteft fa.
cit,fiquantim poteft facit,intenfiusfi poreft f-
ciet,adeoque facietintendifiime,

Deciditur Difficulras.

Ommode fic explicari poteft comprehen-
C fio,quod fitnotitia attingens objcétum, &
cognofcens, ut inquit S. Thom, guamtim cogno-
Jéibile eft: tuncautem actingitur quantim co-
gnofeibile eft,quando atringitur notitid incuiti-
vafaltemitaperfectd, hoceftapuincipiozque
perfeéto profectd, quim cft perfectum ipfum
objectum cognofcibile:hoculterius, fe

EXPLANATUR inprafentimateria;Poffibi-
le eft,uc Deitas dicat eam excellentiam cogno-
{cibi-



180 Tradtatus 11

f:lii{]it}_{';s , fecinddm quam dnemine attingi
pothit;nilidfole Deosquae eniminhoc implican-
a2 quod{ipoflibilis eft cognofcibilitas aliqua
l)ci_, {ecundumquam a nullé creatura artingi
poflit, taliscognofcibilitasde fa&ojam inDeo
dabiturs nameim Deus fic Ens neceffarium, &
includens quidquid poflibile eft utincludac, fic,
urfifir poflibilis ealis cognofcibilitas;fecundim
quamnon poilitcogno(ci, nifidfeipfo,defacto
talis cognofcibilitas dabiturin Deo.

Cum autem hwc cognofcibilitas'non ficab-
ftra&iva, quianosabftradtivé Deum cognofci-
mus, nccillum comprehendimus; & Deusfe
abftrattive non€ognolcic, comprehendit ra-
men; fitutilla cognoftibilitaside quahic;non
ficabftractiva. .

Non etiamilla cognofcibilitas et meta at-
tingentia el attingibilitas per intitivam no-
titiam,quia ad hancelevari poffumus; non pof-
fumus autem elevari ad - comprelienfionen s
reftat utilla notitia 8 nofcibilitas qu petat
attinginonnifi a principio,zque pexfectoarque
eftobjectum, quod:eft Deus, fiv inquam, utilla
nofcibilitas formalifer comprehenfionem.

R 1o explicationis eft. Quia quoties S5,
PP. meminerunt.comprehenfionis; toties re-
curreruntad excellentiam Deitaris ; 8 depref-
famlineam noftrznofeitivitatis. Taliseft Cy-
rillus L1, in Joan. c.a2v Sols enim confubffantiali
filio Pazer wifibilis et &nulli prated enm, vifioncin
antem in his Dev convenientem [emper intelligas.
UIbi agnofcic Cyrillus cognofcibilitatem foli
Deo convenientem; (quE cumnon fit mere in-
tuitivay debet efle comprehenfiva., 5. Greg.
fupra cit. referens caufam cur Deus fit incom-
prehenfibilis 5 refertid in Circutnicriptionem,
quainde oritur pquod creatura fimus. Idcrp
10. Motal. c. 11. loquendo de Incomprehenti-
bilitate Dei.  Haber inquit, fiblimitatens qui i-
pforum z[w?rwmrf.’/igmrmm s guiin ﬁfpernarm re-
cepti fuerint c"w:greg.uiamm seranfeendit. © ynl-.
lusJerof: Catech.6. Cur Deus comprehendi
non poflir? rationem dat; quia nenis Degm pro
dignitate noféere porest: En i}j_pf)lﬁ bilitas com-
prehenfionis refercur in dctc::ltum notitig, -
quedignzac eft nofcibile. Vzdm{ Inquit,, An-
geli fednoncaprunty Throni & Dominationes plus-
guam ills.fedminis tamen guanz pro Dei d{qmtat{.
S.Thom. fupraq.8.a.2.in corpores Tunc cogrs
sionem dicit deficere i comprebenfione Dei guando,
inquit, cegairnm cognitiontts rxcffd;-t. Ec mfc-
rius, guando id quod intelligitnr navet mad_ﬂm in-

telligendi perfectiorem ., quam. fit mrad;.u" guointelle-
us intelliges. . Erhicitadifcurric: Hind, compre-
benditur gﬁm' P[’?ﬁ&?f}‘ cagﬂﬁcir.ur ; perfect? antenm
cagﬁtﬁimr, qfnd tantum mg}zofs;::zr s QuanInm et
cognofcibile. ~ Similia habet cadem quatt. 2. 8.
deverit. q. 8. a. 2. ut citat Arrug&.. chpazzdgo
inquit, Dicendum guod illud propree fﬂmp#’ff;‘i’”a’f'

tur,quod ab eo includiturs quod anicm includiznrs

abalio el minus , veleguale inclidenti in perfeitis.
ne Hbﬂmﬂhfft Et in 44 d. 9. 2. 3. ad 4 Quan.
do aliguis [¢ copnofiity idem et modns commolien.
vis & cogmiti , & vdes [ comprehendit, Ee ibid.
d-_49.- q.2.a. 3. incorpore.  Efidedtunc dicitur
aliguidper cognitionem comprehends,guands cogns-
Fuim ﬁ“‘f;' [ubattn virtutis cognoféitive, ¢ nonex.
cedst ipfim.

Dices r.cum Aug. qudd res tunccompres
hendatur, quandonofcitur, quantum nofcibi.
lis C_ﬁa & quandoin eanihil latet videntem Jita
utfinesejus circumipici poffint.

Resronperur, Iftud Iy nihil lateat vi:
r._icntcm. Trem,ly cujus fines circumfpici pof.
{un\r, funt ﬁ':rma_litatf:s non comprehenfiohi,
qua comprcl}cn{:o cit,fed intuitivae adzquarz;
tora aurem formalitas comprehenfionis ftat in
x}lc}nofcerc, quantumnofci poteft: hoceftno:
{cere notitia 2que perfecta, atque nofciporedt.
Sed

Insr At Martinon d. 8.0 36. Comprehen-
fionis naturadeducendaeft ex analogii ad cor-
poralem & localem comprehenfiotiem; jam
autem dicitur corpus aliquod comprehendi
quod adzquatéincluditur ; ita nimirum ut nihil
illiusfit extra.

Responperur. Etamper nios attendiad
analogiam comprchenfionis materialis, inqua
noii poteft effe comprehendens; minus com-
prehenfos quaminoritas non debet effeinin-
tentionalibus ratione quanticatis ; {ed ratione
entitariva equaliraris.

Abfoluté etiamdoétrivailla Martinon, non
fatisf: ciquiaquod ad comprehenfionem cof
poraic—:mﬂiﬂiciaulluinc!niEo sidinde proficifci-
tur , quiantillaaliapoteftinveniritenentiaobs
je&icotporalis; qua hoc ipfo non fit compre.
henfio,;velin parze,velin toto; poteft autemin
intentionalibus inveniri tenentia intra {¢ obje-
&i,ucfit in omninotitia; & tametihon efle com-
prchcnﬁo,vclpart:ahs;\'cl[ot;}lls. Illud etiam
qﬁzod adfett;, impertinens eflead comprehen-
ﬁon?:mcorpo'ralcm, utvas comprehendensli:
guotem,Zquc fitperfetum, parumg; interctly
five fic ftarineum, {ive vitreum: hon convineity
namnon debét eflé proportio in omnibus ;- id=
que cxX €0, qiiia quécungue tenentia objetti
materialis eft vel totaliter,velin parte compre-
henfio; nohautem quacunque tenentiaintens
tionalis,ut dixi,eft comprchenlio : & ad fervin-
dam utriusque ccmprehcmiums propottios
nem,{ufficichechaberi; quod cmnprfhcndcps
non debeat efle minus comprehento Quod
autem requiratur zqualitas Pcrfe&ionis; hoe
jampetitur ex PP, citasis. 3

Dices 2. Exhacexplicatione fequetiire-
tiam abhomine ; Angelum comprehendinon
pofles non enim poteftclevariad perfeétionem
zqualem Angclo. :

REspoNDETUR.  Pofle adhuc com

pre-
endi

h -
U Pry

\JO

Yo




M

udi
hil

ad
i

n-
ne

pmynonquidem mnu:a_li.tcr:_al) ho-

- hlabilloutelevato s quia fcdlca_]?cus
pingylcd erc cumillo, ur tam perfedtam
:‘“E& mcuih::iat , quamelicit ipfe Angelus
E“QdEIOJIF ;3“‘,{._1,15 perfectior deillos poteft
gpiv ner elevationem ad illam usque
’:’_‘m.““f‘cfcﬁm poteft autem crefcere per
ayvrf:ra;;:l:_ adeam dignitatem, quam habet
;‘;:;::;Dci de Deo. Ec qylall?vi'f. non poﬁf
Deaselevare hominem ad tam infignem no 1
i im nobilem de illo habet
gndeAngelo , qua : e el
Dausiple;idnon qb&at; quia tanta c ;bn[xgas ;r -
Emmmpmhiigcuux non exmeritis objecti,

jouzhic atendicur. :
ﬂ%ﬁitlsc, cum recentiori Suatrez, _ Vi{}o
b:atapﬂrc&hﬁhﬁﬂ 3 licé‘r mtc]lc\&us videntis,
annﬁuuqmlisﬂbje&o, {cd_ tantum ut Deus e-
binsficzqualis.  Ergoetiam 8¢ cgmp-rc:hcn-
fourdetur, nonericnecefle intellectum eleva-
melezquilemobjeto, fed fufficier, 2qua-
lsinDeoclevante.

Responperur. Standoinprincipio; quia
detabfurdum, fiin vifione rcquireremra:guw
kusidentiscumvifo : fequererur enim efle in-
dpbilem creaturam ad videndum Deum,
wietcontrafidem ; nullum autem et abfur-
a, i dicatur efle inelevabilem ad compre-
tionem , immo hoc eft fecundim fidem.
Hine

Dicexouse elt.  Quid implicer & creatur
imprebend: Dewwn : Ratio,quia & comprehen-
tetillomut fupponirur ; & non comprehen-
ks quia non eliceret cognitionem profe-
?dméprmcipio,zquc perfedto.atque eft Deus:
:autem nonnifi cognitio eft comprehenfio,
Gictumeft,

QVESTIO IL

DePrmapu‘: Viftonis,

TRiplcx et vifionis principium; quoddars
enensleex parte objecti, & hoc eft fpexies

iﬂiprdﬁ, hidetur: alind ex parce potentiz, hoe

tihimen gloria::dcniquc iplapotentia. Siz

DIFFICULTAS TI.

WPisciio cuifnis quod ¢St fpecies im.
e

Nga“;eb iFl’%‘fiﬁi impreflz , venir qualiras
Tiatur {'1111ii"}cc;;{I concurrens. . Hac qualita
bthabr, “{u oobjedti, non formalis, quia
gy c:ri F‘cc.m Cx_pre{.ﬁ: > led vocatur fi-
gy ‘-‘bmplcg *! quia filicet cum potentia
aph o Principiar fpeciem expreffam,

a‘m-lht d De his in

kadiAngel

tdo formalis objedt.
ﬁ']{n prafenti ducinquirenda; pri-
Baf et NP gt 3
- p2otlis hae fpecies tefpedtu Dejs
‘Aldeturde faég

Di(putatio VI.

Pun&um Difficul-

tatis |,

Solvuntur Implicantie contra Poffibiliatem
Species impreffe.
Offibilitatem fpeciei impre(Te agnoftunt
non pauciScotifte.  ExNoftris Suar, Vas.
Mol. Vale. Arriaga. Martinon. Aliiimpoffibi-
lem cenfent:Ita {chola Thomiftarum. ExNo-
ftris Arrubal, Granado, Tannerus, ]o[i:plms,
Auguftinus. Quiros d. 25.a. num. 13.

L IMPLICANTIA eft ordinaria Thomift.
quam ctiam urget Jofephus Aug. q.13.2.2.
num.26. Perfpeciem inferioris ordinis,& infe-
riorismaterialitatis, nonpoteft cognofci quid-
ditarive Ens {uperioris orQinis , immaterialita—
tis&c. Sed quacunque poflibilis {pecies im-
prefla, eftinteriorisordinis, & materialitatis,
climex eoipfo quod creatafic, hoc ipfodeter-
minetur,ne {icadus purus: Ergo.

ResponpEerur. Inprimis argumento mul-.
timprobati, probaret enim,quod nulla fitpofs
fibilis {pecies imprefla fubftantiz ; quia qua-~
cunquedetur, eritaccidens, adeoqueinferioris
ordinis prz objefto quod eft fubftantia , titulo—
queipfoaccidentis importabicd ependentiam a
{ubjecto, dependentiaautem i fubjeto, mate-,
r:'aliraccmimportat.

Neque dicas difpatitatem in hoc efle, quiz
illafpeciesetiamfifit accidens, tamen eft in G
demabftradtione, & graduintelligibilicatis,in
quoeftipfafubftancia Angelis non inquam va-
let,fiid dicas, quia dicam Ipeciem impreflam,,
efle etiamincodem gradu non Entis, fod par—
ticipando ex gradu reprafentativi fecundum’
vicariam rationem, cujus ru *mpoflibilitatem
non oftendis.

Sed infuper tetorqueri poteft fic argu-
mentum: quia intellectus prout elevatuslicer
inratione Entis, &illiusgradus materialitatis,
fitinferiorDeo nihilominus ratione clevatio~
nisacquiticyires artingendi fuperiorem imma-
terialitatem,curidem non poterit concedifpe~
ciciimpreflz 2

Directe autem ad Objectionem dici poteft,
qudd fpecies inferioris ordinis quoad entita-
tem, cjusdem tamen ordinis quoad vim vica-
riamreprafentandi, poflic cognofciEns Ihpe_
rius.

InsTaT Jofephus Auguftinus, quod videa-
tur hxc diftinctio effe nugatoria;  quia facic
huncienfum, quod perfpeciem qu reprafen-
tatrem{uperioris ordinis, reprafenterur res fi—
periorisordinis.

RespovpiTur. Neg. Affumptum ; Ra-
tio,quiainnoftris principiis habetur hicfenfus,
poteftres inferioris ordinis in entitate, habere
vimreprafentandirem { uperiorisordinis,adeo-
queillam reprafentare, quifenfus non eftnu-
SAtOrius 5




182

gatotius; icucnec eftnuigarorius,fi dicam intel-
leCtumn ratione Entis inferiorem , habere vim
ii(‘lr.'\'ccmz'_,ari iritelligendim res, {uperioris or-
dinis. ~ Etficut non eft nigaroria ptopofitio,
dicere; quodhoc¥el illud habéatvim caufan=
digratiam,eamque caufer, necelthac propofis
tio identica; fic ne¢ crit identica allata di=
{tinctio.

Qudndo autem urget,hocipfo ill;lmfpcucm
producturam comprehenfivam Dei notitiam,
id jam fiipra refuratumeft.

Siautem quaeratur: Anillafpeciesnaturali-
ter, an {upernaturaliter fit produdtura vifio-
nemzad hocdiciporelt, IﬂllPPOﬁtﬁ {ud entitate
{h;m'n_wnr;lllcour‘laturulitcf caufare vifionem;
Deo fimul concurrente effective; & infuper per
modum téitninativi 8obje&i, ficutenimmo-
ventefera fabro,non ceflatadio fabrisita &cau-
fante{pecie,non ¢ eflabit concurfus Divinus.

2. IMpricanTIA eft, qudititir Quiros,
repugnatr entitas creata, que ita concurratad
vifionem, ut exviillius perfifterevaleatvifio, e~
tiam Deo objeétive nion concuirente ;s Ergore-
pugnatipecies 1111'p1-cﬁ'a, quia ejus nomine venit
principium dicto modo concurrens ad vifio=
nem: hiné {pecies dicitur imago, 8¢ ipfumobje-
Gumintehtionaliter.  Ant. probatur; Repu-
gnat creaturam rationalem perfécte bearialio
bono,quam infinito; & utaliud fufficiatad ean-
dem,prater realem prafentiam Deiut objedti.
Unde etiam beatitudo noftra imbibit aliquid
increatum. Sedfipoflibilis effer qualitas crea-
ta,per fefufficiens fupplere concurfum objecti=
vum ad vifionem; ftarct perfe loquendo noftra
bheatitndo {ine Déo; utobjedtor  Quodipfum
Drobatur, vifio per fc non }Jcndtt.ab objc&o
-'1" refenti,ubi datur p(gcics » leuqualitas vicaria;
nam tunc objectumfolum habet munus termi-
siandi, hocautemiithil confercvifioniipli: &
hinc quiacredture fant purus terminits, refpe:
Jufcientiz Dei, Deuscadem clarirate casin:
tuerur, etiamfi realicernon exiftant. Ecdum
manet{peciesin potentia vifivd, manet Savilio;
Jicét objeftum vifibile pereat; ad eum modum;

uo manetauditio rransactofond. o @

RESPONDETUR. Ncgnndo CE\ntbquL‘if—
tiam: Ratio ucgmdi Cﬂ:,pqﬁtﬁfpccic rmprcﬂa,
Deus;qui eft objeétum vifibile, non concurre-
rettunc objedive fefolos hoceftper exclifio=
neif cujusvisalius comprincipis una c11111iﬁ§c1—
1o Chu CORGUEFENLiS ad pl‘mmpiﬂndgh? notitiam
deillo; coneurrerettamen criamIe {olo duph-
cifenfu. : _

Inprimis quia nunquam Deus etiam .fitlll‘l
concurricmedio aliquo inftrimentos {poliatie
actuali fiio céncurfu;necita {e habet ficut Ob]{‘—.
Srum ereatum; quod aliquando potelt carerc
cffectivo concutfi -

Deinde hoc etiam {enfir {eiplo concurreret,
pet modum motivi 8 terminatvi, quo cohcur

Tradarus [11L

fuinvifiene beata, non poteftfe fpoliare D
propter rationem inobjectioneallaram.
: ]‘1’0!::%&0111' Confequentiam concedo quod
{pecies fit principium itd coneurrens in vifip:
nlcndl,urp_r;rih't concurfum, qui neceflarius eft
titulo q-b_jcéh, non pet excliifionein objedti ur
dixi, fed pm:puhtipncm etiam alicujus creati,
quo vellet fimi fecum uri objedtum increa.
tum,ad pm}unfium fuivifionem, & hocfufficiet
ut u!1c;1ru.ri[la. fpeciesintentionaliter objecum,
Quod fi ad notitiam etiam intlitivam non
cunufrrit (.)bjc&_um aliter praterquam termi-
hative, cum i.Pmm etiaim arguentis intentum
;1_d1311‘_ttarponta_lpccicjmpicilla s quod termina.
m.vc _tlxtmncgrmlmz‘:l objeétum;hoc ipfo admit:
titetiam pofita fpecicimprefia y nullam varia-
tionem fieriin concutiii objeéti,
Quodarrinetadalia, quatangit hac obje-
o, dicipoteit;quod i fpecies illahaberet vim
cxcludendi concutfum 6bjedi, ita ut ne pet
modum terminiinilla vifiohéimbibatur, habe-
retque vimfupplendiin hoc genere etiam con-
cuifumincreatim ; quainereatuseft, tincilla
fpecies,fe {ola,habetetvimbeandi; fed hocne-
gamusilli fpeciei:

Juodautemartinetadillam proportioner;
vifio per {e non penderabobjedtoprafenti, illa
verificari poteft,deobjefto creatos fed honde
objectoincreato ; quiaunum creatum, {altem
clevatum; poteft fiipplere vimalius creati;nifi
interveniatvitalitas; {ed quiaitullum crearum,
porteft elevariadhoe, uthabeat vim{upplendi
aliquidincteatim; per exclufionem ipfiusmet
increati,fit, it ion poflic excludi priefentialicas
objeiincreatiin beando nos, poflit autem ex-
cludi prafentialitas objétti creatiin videndo
dem: pergiod ctiamrefponderur adillam In-
Rantiam de fcientid Dei.  Deinde dicipoteft;
vifionem duplicem pofle cogitarisqtiandam ex-
perimentalem; claramnotitianiobject  Se-
@und6 poreftintelligi notitia germanaobject
& ngn pet fpccics alienas ; ut commmuniter I_o-
quunturAué’cores : primoinodo fumpta vifio;
indiger przfentid objedti etiam in creatis; ita
yuandovidco hortum, velHoremrepraicnti-
tun in fpectlo pragrandi, habeo illius Horis
'gcrmnmmwﬁoncm , non pet ahcnas_ {pecies;
idemque ficret i Pauluseleverur, ad videndam
intuitive vifiohem Dei, quamelicit S. Petrus.
Sed runc nec plcnal}cat}tud(_) , necplena wa‘rg
Horti,vel floris abetur, fed guandome difecte
convertoad ipfam rofam; velhortum, expert-
mentaliter habeo longe majorem pofkihollctll
intentionalem horti,Horis &c. {ic eriamin pra-
fenti. thumv:'fioDCidcb-ctcl'lbL'Kpcl'il}li'n’
talis,ucica dicam, illius tenentia, it utobjedtum
femper ad illam concurrere infupplebilicer de-
beat.

InSTAT
yinZ propriu

elis,

Yuiros. Non mints bonitatis Di-

24 \‘ -
meft, utbeatificer tanguamob
jecturm,




gunaceltperfectionis Divinz, q;&d u_E\nE{a:
B i univerfali omhia pen eant; fed
g i rmup;mumm_ alicui creatur® virtu-
g !}:,c:;;;mdj,im univerfalems Ergo & bea-
papt

'”’l;:q Y'U}{an_ Concedendo totums di-
H

i et fold cxperin?cntah ob_;t;&l po{ﬁ::
chearicreaturam rgtianai;:‘m, quanenp
tberiya fold {pecie impretias o
Deinde folvendum rc‘&arcr art,;u:m:l;1 g
ponentl, quomodo cim Dcu.s non poflic fe
e Ne CONCUETAL LANGUAM PrinCipium uni-
efilenibilominus det lumini glorleflen con-=
artendiquam aliasipfe £ Fl?Plcr(i: poflet.
wdancemdicitinferits Quiros, non mi=
snosdelefbari videndo col_erc-s appatentesin
mc,qusimﬁvcri r:ﬂe_nt_,hocr in prafenti P"i!. 1ta.«
yainonhabet, mprimis quia revolvcpsicfc in-
wedtusporeltdicere: Fallor in cle!c&a.t_lonc,
wihidecolore: defactoenim nc.mfu:lnt hic co-
yes; non potefb autem in beamud‘mc revol-
msledicere: Noneft hac delectatio de vero
tisdo. Deindein creatis poteft{ uppleride-
it liunde , non poteft circa objedtumin-
geamum,  Hos ipfos medio's. tetninos alicer
mponit Quiros,fed ex dictis folvi pofliint.

Pun@tum Difficul-

taus 2,
Continnatio D:’}"ﬁm&m:}.

| ;.I}»imcamm eft 5 cujusetiam meimning-

ruitimptefli,8& Noftrates fic eam formant.
pofibilis elt fpecies imprefla cujus impofli-
iclteedtus,ad quern eflentialiter & ex na-
Nilidordinarur s nihil enim in otdine caufz,
wpiporelt caufativum, cujus caufabile, eft
apolibile; fed feciei imprefle Diei,cffetus
dimpoffibilis, quod probacut 3 Effe@tus, ad
pmexviuielle, 8 effenti, effentialiter or-
@rquzcingue fpecies imprefia; eft fagerd
“edumproportionatum in ratione imimte.
Watls potentiz coghoftitiva; cui per fuam
F‘mah‘-‘!ffm, proportionatum noneft; vel
e facere illud unicum potentiz cogno.
suinelleintelligibilis , hoc eft unicum ran-
meognoicibile cum cognofeitivo: his dio-
Nofublatis y nulla Forer neceflitas fpecieruns,
et quos duos fines & nacura providéntur,
anttque vicaria inftrumenta, féinen obje-
j‘mﬂ!& hmilia,  Sedfog duos effetusim=
T‘ﬁndﬂfllpmftan‘ dfpecicimpreflaDei, cim
:HIE!!DEus Inenticate fic {piritualis & immare-
S &eflentialiver indifbans b wntelleétu;

fomod beci et
00 per fheciem redderus indiftans &¢
Titatetialis 3

Respoy
?U‘bl’ltmne ;
“a, quia

BETUR 1. Neg. Minotemn cuin fua
‘ontra quam eftinprimis hacin-
nonelt majorindiftantia Angelia

Difputano V1.

183
feiplosquam Deiabintelleéu, immoilla priop
eftmajor, quia eft indiftantia peridentificatio-
nem. Idem Angelusadfe comparatis non cik
{ibimaterialis, & taméen hoenonobftante, po=
telt illi divinicds infundi fpecies cjusdern im.-
prefla; vel quam de illo habet alter Angelus,
transferri; qua enim in hoc implicantia? Ergo
apparetquodnon {it de ratione {pecici impref-~
1z, faccre indiftans, aut propottionatum obje-
€tum; fedid convenitfpeciciad maximum cons
ditionate, i fort¢ indigear taliadjumeiro objes
Ctum,vel i it objectum impedibile,

Addunt alii;quod in diverfo genete propot-
tionandum it objectum perillam fpeciem,ficut
in diverfo genere unitur humanitas ChiiftiD.
Verbo per fanctitatemn perion# , & i alio pep
fanéticarem grasie.  Irerdalicer unitur fibi (Ea_
brielin ratione nofcibilis, & alicer dusn feipfism
in cflentia Dei, beatificé nofeir. Porro,hac
diverfitas proporrionam{i ineoftabit;, quia per
{peciem nonnifi fupererogatorié proportiona-
rewir 5 hoceft ex libera adhibitione Divina,
Rutfus, quiaproportionatio per meram {peci=
em, non{ufficeretad experimentalem Deinos
Citiams g

ResponpiTuR 2 Concedendo Deun
elle ellennalicer indiftanter & immiaterialem i
negando tamei eflentiale hoe efl¢ Deo, it non-
nififefolo concurfat , ad nofcendum fe, affy-
mendoilludnon éxindigenaid,fed exlibertate..
Ecficurneceffarium eft Deo habere vim crean.
di;nihilomintsliberamilli eft, vim hanc crean-!

divelimimediaté per fe; velaffuimpto etiamalio’ ~

tanquaminftiumento creandi exetcere; ira &2
Inprafenti. e
Res?oNDETUR §. Diftingtienda haeeffe,

quod diftantia objeftorum,eomimque matetia.
litatis fuerit fundamentum adftruendarim fpe.
cieruthyfed negatur effentiam illaium fare in -
tedditione indiltantis,vel immaterialis objech &
quod enim hujus fundamentum _
_INstari {olet pracipué contia fupra 4d-7
dicuim. Imp(')i_ﬁbilceﬁ&abﬁtrdum,uraliquid
habensdefequidpian, idque neceflarid & ef-
fentialiter; & tamen hot ipfum habere poflie

er fhEera&di tum; a&um enim tuncageretr.
EtﬁcurimpiicatDcum teddifapicntemyel po-
tentem, per aliquidii.‘ipére‘:ddiruni,_maicqucd1n
ftingueremus (2picntiam & potentiamintrinfe-
cam & cxtrinfecam; a8 in Preefenti hon po-
teltdici; quod Deus ¥. g, intrinfece indiftans,
reddatif extriniecéindiftans _Irc:m_.quantitas
non potelt reddi quanta pet ;1!iq1u'd extiinfes
euni;nec unitaiinio,ita & in prafeno.

REspoNBETUR. Concedimus quodéoca-

fi,;nonfeddatur Déus indiftans & iminaterialis
inje, fed eanciim dicimus affimi 4 Deo me-
dium 5 ad prodicendam notitiam intitivam
creatam, quod potuifiecnohaflumere ; nego=
que effentialem efle Deo hanc inaflumibilica=
: Q.7 e,

-



184

tem,ipfum autemaflimptum, longé alio modo
concurieret, qUAM ConCurra Deus, adeoque
longg aliter proportionaret.

Inftantiz allitz non convincunt, quia ali-
quz Pmcmiunmlc perfetione virali; qualis eft
fapientia, quaznonpotcit haberiabaliquotion
vitali ; hoc autem quod cft Detim producere
cum incelleétu fuivifionem , noneft aliquid vi-
tale; unde poterit ad illud Deus affumere ali-
quid extrinfecunt.

Rurfus, {iDeus reddefetiir potens per ali-
quid extrit fecum,hocipfonon effet Deus, quia
n-ccintri ccc omnipotens, quod nonfequétur,
i Deiis adhibeat aliquid tahquam inftrumen-
tum,quod poflecnonadhibere:

Ad quantitatem & unionem quod atrinet ?
difparitas eft,quia {icuc effeétus formalis anullo
poteft haberi,vel fuppleri; quam 4 forma, fic
necratio forma ab alio poteft haberi, vel fup-
pleri,confequenitet nec quantirasalid quantica-
te quantifari,fiec unio uniri poteft quod etiam
ficret 5 {1 indiftantia Divina per aliud indifta-
ret&c. Quia vero hoe,quodeft afftimialiquid
creatumaDeo il getiere efficientis , ut fimul
cumproclucat notitiam deDeo , noneftvelle
formare formam jam formatam , ficuthocfing
abfurdo concedipoffit.

Nequie valetfi dicas. Illam qualicatem ano-
bisadmiffamnoiiplush abituram,quimfide fa-
&o afliimetet Deus lignim ad eomproducen-
dam vilionem,noninquam valet; quia cumillz
qualitas poﬁltciil’. accidens fpiritdale ; & exna-
vurd fua ordinatum adhibitumgue ab objecto;

ut una cum incellecid Po_ﬂit comproducere de-
ferminatam notitiam hoc 1plo habebit vim

f'pccim. te S —

4. IMPLICANTIA eft Aldrete Difp. 64. de
Incarn. S.4.  Deus per modum objecti con-
fundat dominiumimmediate deftru-
per cellationeém fui concuirdis:
at id veruninon eflet; fi poﬂ-ct concutrere non
jmniediate pet {eipfum , fed perfui fpeciem
Ergo impoilibﬂis clt {pccicsimpfcila. . —‘r\/i.ljor
Prob. quafola,inquit,eget pi‘ob:tnom:. Noneft
minus effentialis Deo eoncutfus, cf.lc.mr'mhcr
modim finis ulomi Puﬂ‘cﬂi ; quam ille;
ceftat per modum caufze univerfalis,
yii oimninm Eerum - {ed qm.lci% prin-
irz, funddrt poteltatem im-
mediatam effentialem 1i1l'pcndcudiconcm'fiun
immiedidci in effectum,cum pntg‘ltatc deftru-
wmediate effeCtum,per ceflationem con-
: :_g('xql‘:i;u.um‘urrh pcr‘rm_\dumob:c&i
leimil polli‘cﬂi SN pa‘—ilclhmu‘;m illam;
dominium; cum pote-

Currciis,
endivilionem

per
quem p1
feu principii
cipiumomius creatt

endiim
curfus:
& finisu
Fundacin vifuiinfluxus,
fate deftruendi immediate vifionem il 14;]\‘. :
REsPONDETUR, Argumentum multim
quiia pm‘mr 3 né q:l_idtf:md;m Lumet
e immediatias pofht Deiis deftriere
m;quod nec objetta crea-

probac:
glorid,
yifionem. Probatite

Traétatus 111

ta (quz cxreroquifuppono, poffe divinitds
atingi fine fpecie impreffa; ) nofcantur per
{pecies impreffas ,urira immediatius poffit De-
us ’«.{_cihucrc illas noritias: fuadebiturque im-
poflibilitas fpecierum impreffarum , circa ab-
.iff-}_d creata; quia effent deftruétive dominii
divini.

Deinde Argumenrum alfumir aliqua, quaa
tenentibus poflibilicatein fpeciei imprefla ad
videndum Deum, nondocentur: pofita cnim
poihbihmtv hujus fpeciel 5 tetminative eque
Detisimmediate concurrit 2d yifioném ac fin¢
fpecie; nec eft inventaejus poflibiliras ad ex-
clui‘ia:nCmr'crmin;uivit:{_risDivinrt; climetiari
pofitis (pecicbusimprellis circa objecta creata;
adhucilla objeéta terminative iminediare con-
currant; hine vifione oculati, non {peciesim-
prcﬂm videntut, fed objedtum abillis fpeciebus
prefentatini.  Quod{iadhic pernos imme-
diaté rerminative concuirreret tunc Deus, hoe
1pfo dchcmusccnf&‘ri,quédDcuspoﬂit pet nos
immediace deftruere vilionem.

Rurfus, cum per nos ad vifionem beéatam
Cuucmrcntrfpcuc1mprcﬂi1Dci,:ulhuc adillam
f'pccicmncccliin:ju\. {it concurfus Deis qua.-mof-
ferre, vel non offerre eft in poteftate Det, hoci-
plo porelt Dets adhiic in noftris principiis im-
mediaté deftruerevifionem. Hiricjamin for-
manegatur Minor, quanoil eft pm’n;nm.

. ImprrcAnTIA Ejusdem. Ideo mequit
i‘upplcn concurius Dei pet modum caufz uni-
verfalisiquia effeltus }h‘_}&klhlt determinate De-
i, ut cmi[[zmmaxml& Pl{(\l:)Ol'flClll.iE;lﬂl 3 ;.ld. im-
mediate concuttendum;& taqiam principii
mnquo folo,porteft contineri effectus ;1d;c(‘1u‘atéa
licet quandoque effeétusnon tamob peitfectio-
nem{uam, quam obipecialem a]_iqu;u‘nallig.t—
tionem,fet imperfectionem non pollit pradiici
ifolo Deoimmediaté; figuidem effectusalrer
muiles excellentior a foloDeo product potelt:
€ed fimilirer vifio beatifica, petic Deum pet
mogum caufz objectiva maxime proportiond:
te; igiturmquit per aliam caufam concurrens
temnonine objc\i‘ri_,{hpplcm contcurfusille.

REsponNpeTur, Major quidem eft vera
quoa;l m['upplcbihmtcm c;ou:uytilsl)lngi, fed
idetur convictiva efle 5 caufd cnim
xquivocanon et caufa maxime propoitiona:
ta: Detsattem eft cafa 2quivoca. Rourfus,
qu‘imiimllliﬂu , maximé funt propottionatd
& indubie P-_u‘ncubri magis elt proportiona:
nunivetfale; omnisau-
& Deus eft caufa

caufanonv

tum }JJ]'ﬁL’UldL‘C 3 qufh
rem efectuseft particularis,
univerfalis.

Hoc etiam hon videttir convincere ; gnod
effedtus nonnil ob fiam imperfectionem non
poflica Deo Pruduci:cﬁm id poritis rejic dﬁb:-
atiri conditionem, & exigentiam illigs: ficut
Deus po!iitt}tcerc quuihbcnquéd ta-

men

quamvis




offitfacere uthomo ﬁ¥ Leo, non cﬁ

Bt e fionceffedtus, fed ex cjusexi-
h-acc_lwﬁll"‘,i_.nm ue quamvisDeus feipfonon
Lf‘?’lfm -:,.;1[1(-:21'5 s.lé‘tum vitalem, non efle hoc
ml fr}f)'\ihodbd potius cxigcr]tr-if{ vi t:d_l 11 In}!n;j. 2

Necrefert,quod Deus mu,m esxu‘. en 'Lfl s
feftus fe folo pl’osiu;at( (TIE qm’c:llnin;cx: %

coportio cauf® ad c.*fedlcum ((](%.l.' ;m,n’n_n?-
m[]ml]igitur: home cmmgcn’ilm wr;mnca-.n,
qu excellentior ci_;fcc"tnlls at‘& y & n‘mdlrbcncmc
[zonem.  Sed! quidquid ficde IV\L‘I']OE.}._

Vinor diftingui potett. Quod vifio beata
ot Denm idque in({ifp(?l‘lfablhtc‘f per mo-
ameufrobjective precise adenqt%c termi-
wive,ehabentiss non tamen per modum cau-
objedtivee complentisic folo, autfe folo, ut
Jiivalunt, determinantis, cﬁ}cientlsquc ymg-
em Unde eétiam concurfus ille terminati-
s fipplerinon poreft. ;

Ivstar. Principium non 1[1:11_{.;;1‘15 alFel:o
mmprincrpioadagcndum_, necc[T_qrw eft m.h~
umm,quodnulle alio indiget ad {ui _pcrfcchq-
wm; modus enim agendi absque 111d1gcnng
derivscomprineipii , arguit modum c’illendl,
unindigencen quovis alio , ad plenam fui per-
ilhonem. Unde etiam inferebat, nul-
im creaturam etiam ut inftrumentum creare
wlk: quiamodus perfectiffimus operandi »fe-
qizprovenire, nifi 4 principio habente perfe-
tlimum modum exiftendi : Creatio autem ex
perefononindiget adjutorio alverius com-
mapi. - Inferebat item, quod fi gratia
witulisconnaruralicer proveniat a {olo Deo,
fm per potentiam obedientialem produci
M poterit: quia nulla caufa creata poteit
fiplere concurfym quem Deus determina-
8preltare tenceur < nulla enim caufy creara
uarine vittutem Divinam , qud Divina eft;
;‘\;.lbiﬂis cf}cc}ibus exigitur determinate virtus
“hquaDivina.  Ergonecid habebit fpe-
tsimpreffa D, 3

Kesroxnzrun, Concedo virtutem mson
Hgentem alip comprincipio fore infinitam :
i fibi prima caufa, adeoque quid

2m effey
BNy,
Sedindenon fequitur

sereaturam aflumi non
Pitad creandyym s

o modus enim perfectiflimus
Ttandifed pereleva
Ut perfedtifl;
Helevancis,

1

tionem potentioris, non
mum modum eflendi clevati,

Ly altemgratia habitualis 4 folo Deo
Ateringenere cayfae efficientis produ-

805 o iyl i - :

‘ >i1{:§f111n}'llcaFtalT1‘111 ne afolofed etiam4
umeatali clevara producatur.  Sed

“tellentiale De

Hlfy

: onequidem inftrumentum
I¢, nop poﬁcrj

!

USednon ey fund
e caufy jn ()
Mteny
o djy

amcreatura ad hoc affi-
amentiumid dicendi.

u umentalis non continebit
Ynam qud Diving, (ed clevabitar,
10 concurfy in iy, genere concur-

Diﬁautatio VI

rat,ad hoc, quod Deus {e folo facere poteft i
velit.

Dire&e refponderipoteft, concurfiss termi-
nativus eft concurfus ad vifionem » quem Deus
fefolo praftare tencrursfed non concurfis com-
plentis,determinantis, coéthicientis, idque non
exindigentiaobjedt, fedex libcrtatc,quﬁ uei-
tur ad afflumendum inffrumentum. ~ Fr ficuc
non excludit Deus coéflicientiam intellectus,
itanecexcludic fi velitcoéfficientiam, comple-
tionem &c. fpeciei.

6.IMPLICANTIA cjusdem. Supponitquod
quamvis per impoflibile non influeret Deus in
vifionem beatam, permodum caufee univerfa-
lis, adhucpoffet efficere velnon efficere vifio—
nem.  Supponit 2. Cafiiquo Deus non petfe-
ipfum, fed peripeciem fbiconcurrcrcrpcr mo-
dumobjedi, nonfore concurfim objedivum,
qua taliseft,liberum. Ratio, quoniam{pecies
imprefla Dei, pofito concurfis caufe univerfal; 1
quataliseft, neceflario concurreret 5 ad vifio-
nemDei.  Ergo Deusper modum objeti,non
poflet non influere in vifionem. Tluftracur
Inftanria. Fingaturpoflibilis qualiras (upple-
tiva concuarfus Dei ut caufie univerfalis ad pro-
ducendum v. g. ignem A. fit alius ignis caufa-
tivusilliusignis A, paflumque habearapplica-
tum & difpofitum, infuper, qualitatemn fup-
plentem munus cauf® univerflis quoad con-
curfum: tuncquaro, poteftne non producii-
gnis A ¢ Refpondebis,non poffe non produci =
quia Deusnonpoterat negare concurfum, po-/

ficailla qualitate, queerat concurfis Dejina-*
€t primo ex parte Dei.  Ergo fimilicer pofita
fpecieimprefli, & concurfu caufz univerfalis'
ad hancvifionem, non poffer Deus{ ufpendere
concurfum fium per modum objedi:nam con-
curfus &applicatio per modum objedti, eft ipfa
{pecies, dmominarcturquc concurfusilleliber,-
nonnifi quatenus Deus poflet producereillam.
fpeciem: Quo fuppofizo

Formatur Implicantia,  Pofit4 illa fpecie/
non poflet Deus qud objedum eft,impedire vi-
fionem, fed adfummum poffet {peciei negare:
concusfumsaufz univerfalis; atqui Deo com.-
petitpofita quavis caufa creata potle, qui obje-
éhunei'r,ﬂrfpendcrevilioncm. Ergu:cpugna—
bitfpeciesimprefla.

ResronpETUR. Non pofita etiam fpecies
imprefld, fed poﬁto lumine gloriz, & pofite
concurfuuniverfali;vel poteft Deus fufpendere
nefitvifio, ne concurratad vifionem ; velnon
poteft {ufpendere: Sipoteftfufpendere, quo-
modojam erit concurfusad vifionem? dicam-
que ergosetiam: Poteft fufpendere, ne fitvifio,
etiam pofita fpecie imprefld, cum pofitafpecie
in"_Lprcﬂhiuuo&_ris& Angelicis intelleétibus, fi
poteftfulpendere Deus,ne fit notitia illord ob-.
jectorum,curnon poterit filpendere;ne fit no-
titiafui? Siautem pofitolumine gloriz 8 con~

Q@_ curfia




verfali, non poteft Deus facerenefic
n eritinhoc,ut videatur, Dire-
tem dici poteft pofita fpecic imprefla
{nllmc pofle Deum fufpendere viflonem:
quiafpecics illanondatur, ne
exclufionem concurfis Divir

cdebetdari, per
ex¢ Sed quod Deus
fe {:)lu nolit concurteread producendam illam
vifionem, vel complendam potentiam. Jam
autem quia illa qualitas fuppletiva concurfus
(xprima , eflecad exclufionem concurfus
Jivini ; ided non polflet jam Deus fufpendere
{uum concurfumsnili perablationemillius qua-
litatis.

INSTAT: ]{Cpugnarqu;ﬂims fuppletiva con=
curfus caulz prima. Ergo repugnabit & fpes
cies imprefla.

ResronpE Tur. “Repugnate fpeciem im-
-prcﬂ;im cxclufivam {pecialis concurfus Divini,
fed non {pecicmuna cum De¢oconcurrentem,
complenterm, 8¢. in priorique fequeretur inde-
pendentia cteaturain agendo,adeoquein linea
agere, afeitas quadam; hocautem exhot po-

fteriorinon fequitur.  FHisexpenfis

Decernitur de Difficultate,
Y NIcexvuwm efts Quid non implices [pecies
impreffa. R:Ltio,qu[:lnullaimplicmtiau«

ftendiporeft. Seddaturne de fadto:Aliquiex
iftis, qui docent poflibilem, negant illam de fa-
&to,ut Suar. Moli.‘contra Vasq. Hurt. & Efpar-
Za. Contra guos

Dicexpunm eft cum Suares. Probatur,quiz
nulla eftneceflitas & nullum fundamentum in
{cript. vel PP, quod oftendat ufurparc Deum
iftud inftrumentum , faltemque hoc {enfuacci-
pietur S, Thomas qui dicit,illam efleimpoflibi-
Iem,fuppledelege ordinaria: quia eadicuncut
impoflibiliade lege ordinarid, quotiman ullaeft
inrebus natutalibus exigentia; nullaeftautem
talis exigentia {peciet. 3 :

Dices 1. Effe illamnecellatiam ad conna-
abendam vifionem.

turalius

RzsponpETur. Sufficere Connatyralica-
tem petibilema lumine gloriz, & connam{ali—.
tas debet effe ex parte potentie; QO YEro cx
parteobjedi ; connaturalitsenim eft utobje-

Sa

&o,& {uo fini;immediace fe uniat [INI\CML"E}II -
Dices 2. Datur {pecies exprefla de fadto,
ergd dabirur & impreifa, i oy
Responperur. Neg. Conf qua i1 non
jponatur expreﬂh?hoc ip[b non erit vihgw > Ut in-
fri dicerurs eritautem,criatnon pofitafpecie
umpreild. : ;
Dices 3. Ergo Deus ad vilioneim necefla-
tio concurrets quiaperfuamnaturam.
ResponDERI poteft; Illum concurfum
foreex iuypmirmn e 11r:ccﬂ';1mu‘1_1 y mppohr_o 1CJ;
licer,quod velit Deus beare, cuin ;11\[‘011_1‘tc pol-
{ec non beare. Dicuntalii, quod eflentia con-

Tl'aLtLiglIS 111

y AL
omniporentia;frautipla vifio,fit effedtus on
potentiz,
~ Dices 4. ExQuiros, voluntasnt
{entiarealiobie&ieft co
tionaliter ipfum objedtum pet cognitionem;
};rgn neque intelleCtus contentus erit realj
}jl's:ti:;im objet, nifi adfir intentionaliter per
{peciem.

_RLSPONDLTLLR. Difpatitatem efle, quia
J_lili voluntati adfic objedtum per cognitionem,
hociplo deberet ferri voluntas in IE:J{'(‘J‘_‘"EIIEHHL
quod abfurdumeft; in confeguenti autemnul-
lum eft abfurdum, pracipuécu m feipfo poflic
praftarc objectum,quod praeftatet fpecics.

Drces 5. Objectum materiale etiampra.,
fens,ut proportionetur intelle@ui Angeli indi-

curtatad vifionem, non quéinatura eft, fed

get fpecie; Ergo etiam fumma immat tas
Dei, urproportionerur intellectui, ['[mlgebit

{pecicimpreila.

Resronperur. Neg Confl quia ut ex-
cedensillud objeCtumattingat,fufficietilli pro-
portionarinonobjedtum; hocenim folo fepo-
teft pracftarc omnia,fed ipfam potentiam; qud
fit,elevatione gjusdem, quam petficic lumen
gloriz.  Addo,qudd objectum illud habear
vim propertionandifefe , quam 'poﬂl*timbc:rc
Ipccicsimprcﬁ‘a,q_unm vim pmpomonand; {efe
non habet objeGtummarterialerefpedtu Angeli

DIFFICULTAS IL
De Lumine .gfai‘f;e‘

TR EMITTO 1. Dari lumen plorie: quiaitd
P definivit Viennenfe fub Clem. 3. ubida-
mnata eflthzc propofitios Anima nonindigetly-
mine glorie ipfam elevante ad videndum Dennt
Erratiocft s quiaintellectus nofter eft impto-
porrionatus ad videndum Deum, Utpote obje-
#tumexcedens , ergodebet abaliquo propor-
tiofiari, nomineautem hujus proportionativi
venitlumen glori.

PrEMITTO 2. Quid fit lumen glorie? quo-
ad quid rei Nomine hoc venit qualizas fpecialis
ﬁipcﬂl;ltill‘;‘n]is,\:l\‘:\-\lli\-’.i potentix intelled
advilionemDei.  Quoad quid vocis;appelk
turhac qu;lhmslu;‘.u en, quia ficut fine lnm;nc
cotporalinon percipitur objectum, imncdu‘w
illo adjurorio,faltem connaturalitet loguendo.

PRAMITTO 3. Lumenglorie non ¢ff tlfiﬂ;f -
fio: quia citata Clementina, qUEInCIpit aano-
ftrumsdeheret: condiftinguit vilior ema lumi
ne:monitemeftgratiaDets quia hac daturyia
totibus,lumen nonnifi Lump1'clmzibnbus. Nec
eft aétualis Dei concurfits, quia 11i1’.“ prater l-.i1
iimnglorlz(-rﬂ;ldhucrcqtuhms. Sed{uperelt
quaerere de Muniis luminis glotia.

Punctlum




uig
m,
i,
ul-
flic

1 itd
da-
t It~
177,
0=
bje-
Y0t~
tiviy
Il]O-

ialis
VL

Jla-

Ainé
fine
:ld 0.
1 U
[ no-
i
vid-
Nec
rlu-

relt

tum

e
punétum Difficul-
tatis L
Quduam fit muntts Lumints gloviz?

lcsxpun cft. Lumen glorie non.effe (pe-
o impreffim Det, adeoque nec idem /mérf"{‘f
Ll ¢ iedo 8 contra Efp.
g B comraVa{q.vac. o0& cont: - pe
el mmmLmissrcllquorum, quos citat, &
o Ouiros d: 28, num.3.
”“n;’:',;?ﬁfn % Au&lorimr_c_: Qnm_df:_ ﬁd\c:
ot lumen gloriz: requurl ad v11101161.11 Dc‘t per
Teanenles &ctamen non eft de fide _dar] fpe-
gemimprellam Dei. Er!go lumen glm:u; &lcipc-
aimpreflanonfunt idem. Fav et S.T *11311_1.
},k,;u-.yadx.iuggcmqu;:.hlunc medium termi-
. (&i.l habit‘us ;1111‘iuperl‘mtumlcs = mlm
fint pecies :mprc[%;l, nec fe tenentex parte (1 >-
ofts fed praeeer fpecies objeéti B hd.m? re-
(ilmflll'habiiuspr:l}lﬂpl;ll“ls 1H<_)s aétus, ut Li)‘ljl-.—
atiraliorimodo fiant. Ergo & iumcg glorie
it (peciesimprefla; { c‘d. ccx_mbl_t feexpar-
wocentiz dans ipfum poffe.  Deindelumen
semorumlenfutin hon fe tenet ex parte ob-
i hee eft fpecies objedtis Ergo neque lu-
sngloriz, f ca:rel‘:lﬁntparia, utfunt;
Qundoverd S. Thom. lamen gloriz ap p_ci-
iimilicudinetn effentie divina, id dicit co fen-
quod lumen gloti fic fimilitudo, hoc eft,
pticipacio luminis divini; nam etiam virtu-
minelledtualem, vocat ibidem, {imilicudi-
wmdiving elfentiz,
lrosaTur 2. Quia hzee fententia muleis
Farentia finenecefiitate, nam prater lumen
diequod per illam, eft ipfifima fpecies im-
i, darl debebic adhuc ptincipium com=
Nasi tobotans ipfam potentiam; nametiam
#apotentia influit in ackum, qui cenfetur effe
fedenss hoc autem elevativitm non eric lu-
uaglorie, nam fe tenebic Jam ex parte obje-
4 hoc autem elevativum deberot fe teneie
‘e potentiz. - Et ficut pofitis credesdo-
Mipecicbus ; pone etiam in entitate fuper-
iwlibus tequiricur adhuc habitus fidei
F:‘:_ﬂﬂﬂs proxime potentiam ; ita & in pra-
fnti
ng“‘m § exiis, qua adfert Quires,
"N potentianofcitiva non indiget {pecie,
st b, o
o Tnm um, &:Iramcn indiget lumine
i . flfun quia luren c{chc; clevare, fpe-
d Dhj?ﬂt,,imn‘ clevat qua talis, quia etiam
T guig im‘lt‘-’» m}?» non pertinet clevare.
ﬂmn’um&u& opottio & incompletio ;ul{ eli-
Ahate, ic&ij}m?ﬁ & exparte potentiz, &
JECt cogitari; hanc{pcucg, tollityil-

L Oetbollete alind weincis: ol
Al rincipium, & hoc erit
Menglopy. P i

BTy g,

allys cam Vafq. Duae caule non
L congyppe

te ad eundem effeGum nifi

Difputatio VL

187
fingulis itlarum tefpondeant particulares for-
malitates, ergo cim intelle@ui & lumini glo-
rizz, nulla refpondeat formalitas , non pc\fu*zr
dici, quod utrumque conicurrat, nifi dicatur,
quod lumen glotiz, teneat e ex parte objedt.

ResvonpET Arriaga Neg. Ant. nam non
refpondent duz diver(e formalitates concur.
fui caufzx prime , & concurfii caulie {ecun-
dz: Nec alia formalitas refponder concur..
{w anima , & alia concurfui mtelleGas, dj-
ftinéti in {ententia Valquez realicer > ab ani-
ma. Deinde quam Vasq. fbrmalitatcm, X~
cepti L‘lCH(}j‘l‘lji’.‘l:lti(_)nL‘ quodfita lumine gloriz,
oftendet in vifione Dei, candem nos oftende-.
mus. Denique oftendihac formaliras pofler,
nempe ipfa actio prout proficiicens 34 Potentia
elevara, vel potiuselevante principio,

OBJICITUR 2. cum E{?. q.12
efliciens cft elevabilis diviniris
effectus {pecialiter affines effeétibus connaty.-
ralibus , ergo intelle@ns fol4 fpecie imprefs
Dei, nullaquealia qualitate eric elevabilis.,

RESPONDETUR, Ant.negari in materia de
potentiaobedientiali; Sed &neg. confeq. quia
ficut prater {pecies actus fide; s debert elevari
potentia per habitum fidei, ita & in prafenti,
hacque clevabilitas, uedixi, non potelt tribui
Ipeciei impreflz,

InsTaT . Idem. Intelicltus eft naturali-
ter expers omunis luminis, diftingt 4 fpeciebus
impreflis objetorum, non fecis ac potentiz
materialis vifiva, eft naturalicer CXPELS, omnis
cognitionis circa Deum ; Ergo intelleus ita
erit inelevabilis per aliud, quamper fpecics,ac
potentia materialis eft inelevabilis ad vifio-
nem Del.

ResroNpETUR. Cim nomine luminig
gloriz veniat ipfum elevativum fupernaturale,
& cum in ordine naturali non fic neceflarium
illud elevativum , hoc ipfo in ordine naturali,
nondebet dariullum lumen diftinétum d fpecie
& potentia, quamvis derur in ordine fuperna-
turali, ;

Deinde abfolute loquendo falfim eft Ant.
quia de fagtoprater fpecies & potentiam, dan-
turaligua priricipia tenentia {c ex parte poten-
tiz Incelledtivie, quales funt habirus ; poterit
efgodari& lumen gloriz, tenens fe nonnifi ex
parte potentix, tanquam elevativam,

Inclevabilitas potentiz materialis ad vifio-
nem loquendo de potentiis, qu nunc daneur,
Ppetitur ex €o, quiia non proﬁciitcrcmrillca&us
ab intrinfeco § & quod nullas intelleGiones
producatdefaéto porentia materialis, qu# ra-
tiones nonymilitant, ne i lumine glotiz, eleve-
tur potentia.

InstaT 2. Intelleétiva eft effe@rix imagi-
num formalium, circa quacunqueobjedta; po-
tentiaaurem hoc modo aflimilativa,{olim pot-
cftjuvari per comprincipiapariter aflimilativa s
Q hoc

T

. Nulla caufa,
spreterquamad




{
Tra&
lind, quam fpeciesimpre
: contentiva {pecialiter object s
i hoc habeat lumen gloriz, illud erit
{ nc {pecies imprefla Dei.

- REespoNpETur. Speciemnon efle {pecia-
ll_l.m' contentivam olwudl, contentivi ate prin-
Cipll tenenus {e ex parte potentia, illamque
elevantis.

INsTAT 3. Species creaturarum in fancum
Juvantad cognitionem abftra@tivam Dei, qua-
tenus cont ncutijlatcn:ionnlitcr ipfas creaturas,
quz funt fimilicudines phyficz Dei, ac proinde
continent in {¢ intentionaliter Deum, partici-
patum; Ergo nequelumen gloriz poflet quo-

cunque modo conferre ad vifionem, i Deum
ipfum fecundum f{e non contineret intentio-
nalicer. e

REsraNDETuR. Hancintentionalem con -
tinentiam Deiin lamine ftare invi elevativa in-
tellectus, qua conveniclumini.

Quando autem dicitidem, fi Deus exhiberet
concurfumillum obje&ivé & immediate, tam
urquo, quam utquod : Item, fi perimpoflibi-
le vel poflibile poneretur fpecies impreila Dei,
non eflerjam neceflarium lumen, id etiam non
convincit; namad connaturalius agendum ef-
fet neceflarium lumen elevans, quamvis abfo-
luté loquendo hac elevatio poflet perfici per
auxilium extrinfecum; & per concurfum Dei,
utquos puiim etiam fpecic imprcﬂh, adhuc ef-
fet neceflarium lumen tanquam elevativam
potentiz, & a parte illius requifitum.

OsjicrTur 3. ex Oviedo. Lumen gloriz
concurritad \4‘iiioncm,poremiamintc]lc&ivam
clevat, nec eft ad quemcunque effeétum, fed
ad vifionem, terminatamad naturam divinam:
Etcim ﬁl’ii.lp(il‘h..'ttlll“d]{.‘, dat potentiz {uperna-
turalifationem; Ergo inlumine glorie reperi-
untutr omnia prmrcquiﬁm ad vilionem. ;

RespoNpETUR. Inluminereperisi omnia
prarequilitatenentia feex parte potentix; i.lL:—
uct & in habitu fideireperiuntur on‘min requifi-
ta ex parte potrentia, uthat actus hdc}; Jeque
ramen habirtus fides, eft{pecies imprefla. ‘

Quando autem inquirit, quid fit ljm%lquu'd
{pecies imprefla teneat{e ex parte obj cruitl, non
€x parte potentia 2 Ad l_loc rclpund_crl potelt,
inquirendo, cur habitus fidei rencat {e ex parte
petentia, nec fit {pecies imprefla 2 . Dx_rcd:c
auté dici poteft, quod ad notitiam primius rc-
quir;murpotcmié & objectum, & quia flL:%‘l pot-
cft, ut utrumgue vel velit, velpoflit, vel ticbt:‘llf
alio comptincipio uti; cum principia qui de-
terminavit fibi ebjeétum futura fint €x parte
objedt, quales funt {peciess principia illa que
ﬁl{i determinavit potcntiu, tencbunt {e exparte
}mtcmi;;guLu-.llir.lc {t v.g.habirus. o

Ut autem colligatur, quodnam comprinci-
Sium determinet {ibi porils potentia, quam
objectum , id inprimis exinde colligi poteft,

at
a

)

us [11

quia {cilicer {1 ipfum

. principium ha
moedum potentix,detque vel fimplic
cile pofle, hoc ipfo tenebit fe il
4 parte potentix , cumque lus

iu'u]‘.lfci[crpoﬂb,];os., {oten #
tentix. Rurfus L‘(;HI\_IZI.!_ ¢ |
tione ab evidentibus ad inevidenti 1, CUM €10 Q\
videamus ipecies productas ab obje@is ex pa r | LD]
obje&tifetenere, non ex parte i‘-niunrw: Teem. pem
cum videamus {pecies k??\

potentiam ex parte ob;
robur & viresagendipotentia, fit,ucil
P1a, qua criam vires & robur agendi
debeant non fe tenere ex pnrrc‘nb;‘ i
parce potentiz, tale autem eft lumen gl

] INF ERES 1. Lumen gloriz non ha
tionem determinantisad vifionem. Ratioquia
quamvis lumine gloriz intelle@us informarus;
nunguam ceflet a vifione, nihilominiis hoc of-
ticium commodits tribuitur ipfi objecto ; ficur
in aliis intuitive cognitis ; pracipué clim non
appareat implicantia, cur divinitis non poflic
DL‘LI&-, ctiam pofito lumine gloriz, fubtrahere
fuum concurfum? Unde apparet, illud lumen
non efle effentialiter determinativum, ad vifio-
nem, de quo hicagitur.

InFERES 2. Lumen gloriz quamvis poflit
habererationem objedi formaliter intelligibi-
lis, refpedtu intellectionis, qui nofcatur 1'{»1'irm
lumen, ut conftet ex Anim. nontamen qua no-
featur ipfe Deus : Quia lumen illud non eifer
Deus, confequenter intellectio luminis non e~
{et intellgétio Dei, de qua tamen intelleétione
hie res eft.

INFERES 3. Lumen gloriz nonhabere mu-
nus illuminandi formale obje&tum vifionis, {eu
eflentiam divinam: Quiainimaginabile eft, qui
ipfum lumen gloriz, dicatur illuminare eflen-
tiam divinam, & quz illic tenebra concipipof-
fint, quastollatlumen ? Etficut lux materialis
non illuminatur alialuce, ite nec lumen increa-
tuny, illuminabitur crearo.

INFERES 4. Lumengloriznon habere for-
malitatem difpofitionis ad recipiendam vifio-

nem{upernacuralem. Ratio,quia illaipfadifpo-
fitio ciHL]pcrmr,m'Jhs, z tamé ad eam recipien-
dam non eft necelle habere aliam difpofitionem
fupernaturalem Ergo neque erit necefle ha-
bere candemad recipiendamvilionem.  Alind
elt de dlfi\ﬂﬂti()ilﬁbl{.ﬂ accidentalibus per ord

nem ad formas fubftantiales, quia illas ratio, &
experientia probat ; qua non militat in pre-
{ent.

INFERES 5. Lumen gloriz pofle dicidif
fitionemampliotimodos nam inftruir intelle- |
&um, ut producere Puii:r vifionem. : ; !

Ex diétis autem vides , quod definitive lu-
men g]m‘i'.r fit ;fj_mfn‘m‘ /j:fwrzz.z;{n‘.zf.zr elevansin-
zellectum creatum ad ponendam vifioncim Det,

po-

Pun-



€4y

" punéum Difficulta-

: 1 43
i e limtne glorie POl Rews gieeri

| AT Thomjﬂ;x,. iﬁirmant corhinuni-
; i 3
L Eeral};uﬁﬁzﬁf Sine lumine glari.cl, pagﬁ:

DIC;}L Dei fipplente conciérfum l{imm.&x."
- rir 1. Quia non implicat contra-
aj.?’;;i?e?i:.\‘, jratic ﬁm; I.'llIDIj.l‘.kt.riﬂf‘CCU, quainvis
mzumc,pcrﬁcmtutﬂm w_n{no.rt el

Propatiiz 2. Quia aliosactus =HP{, iy
Humineelleftls, quam voluncaus, de fac .

ccomis interdum cum folo ‘adjutorio ex-
eclile 2 i timus actus fider in
rleco; Ut CUMm ponItur prr g aRala
iifns quemn fequicur infufio hal itas ; it
sminmortali;ponimus aftum char icatis, qt}cm
tgne infuflo habitus @ Ergo & in prafenti
dmficrd botert: .
“;;f;c; }::OM  Quia una c‘aufh juvat .a.ham
whlamaffiffentiam extfinfecam ; _cauf airem
i catfaim fecundams Ergo & in prafent
imdict potetit. 2 &
L't[][ls]llc l‘TP'l(‘)UR I CitamAu&o;‘jtasVi ennentis.

Riseonperur: Viennenfe loqui delege
rlmatia : R s b .

Oyrertur 2. Quia fine lumine glpnx &
eeanizia Videre Deuns, & nion poflet; pof-
i':tqﬂi:{cm ut fupponicur ; l-ll(}l’l poffet m}tgm;
qatineviribus,non poteft ehc_:crc e\l&um_ vifio-
| % amautemvires agendi; fiine 4 1111n;ne_. [

ReseonnETUR, Vires quidem agendi eF
tlmine, ed fiego quod A folo.

listanss. Intelletus eft inctinfece impo-
sadvilonem Dei ponendam: Ergout har‘u:
“minationem aniitea, debet poni intrinfe-
Umutatio; <

RisronpETur. Eriam pofita elevationé
limen quod fie qualitas petihanens, inintel-
“iymanet mtrinfece impotenis ad videndimna
b, quia incrinfeca illing impotentia ;%(t
‘ mpatcmianaturalis,inﬁ:rior,ob] c&toex-
wante s fed folim illic exerinface redditur
IS, Quimyis er aliquidin fe receptum.

Utetr 5 P Laurentis Pikarski, & adar-
St fiponit tex i Arift. fideAnits,
etz [ babet adl [ enfibilia, staintelle o
tligifilyy | Subfiimit, Timen matetiale
“scondhicie 44 vifionem Cotpoteam, qua-
el quedam materialis difpofitio vifiva: ad
e vifionegy ; Ergo & lumen gloriz
H"Si;fgi;‘sfctt a(.i, viﬁon;m {n;cilcé’civa_m

Ty ql‘!ﬁdai_uA L{lfPOfltlIO potentiz
W i COmFL civam Dej vifiohem,

W confeq. probacyr,
atcl-}alc cft dl'!'poi
“onlonanriag, ad
I iy fitie qu

0l vifiy s

Eatenus Iu-
itio, quatenus vifivae
objeftum vifibile cop-
< Confohantia nop poilet efle
lumen autem gloriz adferr

Di(pumfio VI

189
etiaim fimilem confonantiain, Quod ulterius i
hocfundai difearfis. Senfatio proinde & vifio, eft
quzdain conl'omnma{%:uﬁnm‘litudu, & propor-
tio fenfiis & fenfibilis; feu vifiis & vilibilis, qui
Iublat&,impufﬁhjlc eft fieri {enfationem, fiqui-
dem ratio ipfius fenfationis, & hac Ipfa confo-
nantia; hinhcdocet Philiz. de A, ti23: hancef-
fe caufam Propter quam eéxceflus ey exuperan-
tiz corrumpant {enfpria,
fortiter fenforio incidary
tio quz er
confonant

& fenfationes, quia {1
notus, folvicur propor-=
4t fatio fenfus; ficut etjam tollitus
id nimidm  exeenfis vel petcuflis
chotdis. Quindo ctiam vifibile ponitur
fuper ocaldm,non fi vilio; quid ut fiae, necefle
eltinter veulum & colorem fiery confonantiam,
urfibi affimiléntyr fecindim quod funtinagy;
hoc quidem vifus; hoc vers vifibile in adky;
cam enim color no fitin fe Gimilisactu porep.-
tiz vifive, fiquiden hae eltdiaphana, fey pet-
{picuailla non fic, A poftea talis adky, median-
te atre, vel 4qia, vel aliquo fimili d;
quod luminatirad prafentiam coIc;ris_; & ipfe
oculus cum eft in acku, eft peripiciius, hoc eft
diaphanusin atkd, illiminatus nimifumad pra-
{fentiam coloris: Quoniam crga colof pofiris
{uper oculum, Hequeeft per félmc’luc mediance
alcero firfilis oculo, {ecandum quod eft oculus
inactuvifivi, hoc eltpertpicuus, ideéo politus fii-
pra oculum, nol facic vifiohem : Necefle oft
igiturut fatéonfonus octlo, 3 lumine marerias
Ii: Ita etiam lamen gloniz, quod eit quzdam
participatio fpecialis luminis & fplendoris divia
ni; adfert beato Confonantiam {plendoris; &
peripicui fupetnaturalis 4d fplendoreit, & per=
ipicuim diviniracis intelligibile. 2uod totum
Jicinargumentim colligitnr, :
Impoilibile eft ¢ffe villoneim fine confonans
tia; cuniomnis vifio confequienter & in telle@io
fit confonantia quedam; Ergo impoflibilg cit
effe vifionem Deéifine limine gloriz; liveenim
praftar dictam confofiantiim, T
RESPORDETUR 1. Qudd omnibus ifkis po-
litis, 8dictis; hondum appateat; quid in re fi
itaconfonantia; {i efiim iika confonantia eft {i-
militudo, gaz Iiabcturper {peciem expreflam,
id quidem verum eft; fed nihil eft contra nos;
nam etiam nos dicimus, quod vifiofinetalifimi-
litudine; petficinon poflit; ¢cum vifio fit formg-
literillafimilicudo; & ficie cognitio hon pot-
clt eflefine cognitione; fic etiamiion potefteile
fine fimilitndine s hiego ramen quod hiec fimi.
litudo fic lumen gloriz ; cum potius, ut fupra
diétum; ad iflam potiendam requiratur; &ccum
ad lumen gloriz, nennifi paflive fe habeatintel.
lectus, ficue & oculus ad lumen materiale; ¢
contrdcumad mtellectionem, & viﬁoncm,qux
funt quedam confonanciz adive {e habear, 4¢
utroninlumine, diéta confonantia confiftar.
RESPONDETUR 2. Aflimendo objeétio-
nem pro probatione conclufionis, quia pofitd

aphano,

exXupe-




Tractatus T1L

exuperantia poreft adhuc divinitus fieri {enfa-
tio, itemque petelt fieri extenfis, vel percuflis
nimium chordis fonus, adeoquefublati confo-
nantia. Item non implicar digitum pofitum
{upra oculum videri, quo cafu erit vifio, & non
confonantia; Ergoctiam poflibile erit fine fu-
mine gratiz videri Deum.

RESPONDETUR 3. Argumentum multum
probnrc, quia etiam intellectio, quz eft primus
atus fidei in adultis, clt confonantia inrelligi-
bilis & intelleétivi; illuminationes item qua
fiuntin nobis fine nobis; & tamen omnia hac
habentur fine confonantia, quam faciatqualitas
aliqua, antecedenterpofita; Ergoidem dicen-
dum de lumine gloriz.

currere debet potentia vitalis.  Tum quia in
aliis habitibus lLlpcmaturalibus, potentiz vira-
lesad aétus concurrunt effe&tive. Unde Trid,
Sefl.6.c. 4. docer, quod in opere juftificationis
mere paflive nosnonhabeamus; Ergoidem cf.
fe&tivus concurfus tribuendus erit, Intellectu
etiatn ad vifionem.

AssERro 2. Inrellecum prout condiffinctum
Inmini, effe quiden canfarn remotam, principalem
tamen vifionis.

Quodfit canfaremora. Ratioelt,quianonha-
bet omnia complementa,ut expedite exeat in
vilignem.

Eit nibilominns canfs principale, Tum quia
refpectu viralitatis debet aflignari caufa aliqua

INnsTABAT I Idem ex 3. contta gen.cap. principalis, quz reperitur ctiam invifione; non
33. fed £ ; cftautem alia caula, quam Intelledtus, Tum
ResrenpeTur. llloloconon ph‘ls voluif- | quia incompletio illa, quam habet in;cllc&ug
fe S. Thom. quam quod intelletio divinz ef- adaftum naturalem fine {pecicimprefia vicarii
{entize, debeat effe fimilitudo quedam Deita-  objetti, velfineipio objelto, nonimpedit quo
tis, participans eandem pro illo [tatu. minus dicatut adle‘i_qtcllc&us caufa PfillClpﬂ.-

InstABAT 2. Nec feipfo, nec per auxi- lis; ita & in prefenti mcon?g_l;n? 1lllx;s ad a-
Rt cxrrinf'ecumporef’t Uleus mecre uthi.c pa- &um {ichrilgttlraalc‘m, :lLlf:Cl‘l ilis g}x_lmllle glo-
nis, qui feipfo non eftfimilis alteri, fiatei fimilis ria, non faciet, ut fit caufa, mnmh ‘“.“"“,m“"
nifi per {ufceprionemnovae qualitatis; hzc au- talis. TL;m quianomine cau}xlg_rmmpal]s, vel
tem qualitatisin prafenti non al_ia eft, qu_a‘.rn lu- venit caufa primo & per {e rcqm.hm :1;{_ponc1{-
mengloriz, impollibileitem efle fidem fine qb- d"‘.m gﬂc&Lxll}, 11?: caufa, qua.’_cPc mrcllcch:s_,mlr
feuritate, {pem fine arduitate; Ergo & vilio- pringipalis rcipcc’tumi}oms? inquantum Vlt:llii
nem fine lumine gloriz. eft; vel nomine caufz Ermmpghs venit caufa

REspoNDETUR. Difparitatem efle, quia non operans €x proprio rmgul‘i}l; ’qms autem
relatio fimilitudinis , in re, nihil alind eft, nil1 impulinsnnlprnmturmtellc&m: Vel cau_fa in-
hoc & hocalbum; i ergo non ponatur hoc &  ftrumentaria eft, qua nq_:{. C?J&?u.ut ;n‘:u:e
hoealbum, hoc ipfo non ponetur relaci_o in re; propria: AEIIC}HHCU][F{”UL )us“z 9_1:11)19. ;at}cm
fnliilmautemc[’t,quédin revifio Deis fit, intel- \_21t_;t]1‘1:‘1t15 C(JHL'LLL'AI.‘I( .vut}m, P’lOPtm'_ﬂ it hoc
le&us & lumen. ¢ 1_})19 finon c,"oncu‘zrc‘L.ct wrtfltlc pl\(;‘pnaﬂ,. non ef-

Deinde nonpolita obfcuritate infide, fu'qui— ferille cﬁ.cu?.us vitalis. IDLl?lq.‘Ll(_ .m([:;upm_no-
tatein{pe, nec fides, nec fpes dabitur, ut fuppo- men caulze inftrumentalis '}n‘oé‘iﬂ cau &J?E:-apo.'
no ex materia defide, poteritautem habere to- nendo cﬁe_&l_nn, nof ?omt L ﬁmc?) lHl\::a..
tam {uam {‘pccicmvi{io{inclumincgleria:-, cim  que virtuti }_Jw_porFm_z?a_ta:l, ad 1;1c neelled nls
non diverfificetur 4 lumine glorix, : erit caula }all'lil_CJla.;};sxcipeL uvitalicatis propor-

INSTABAT 3. Impo{ﬁbilc eft fieri jui’tiﬁca— _rionat illi pnn(.,:.pifh- 5 i

i ~catoris {ine mutatione intrinfeca, ASSERO 34 b-m:’d{rw c:fmurrere intel & um
tionem peccatotss Afl : il = e Tum quia quacungue pofitA me-
crgo & fieri vifionem fine lumine glon_&. R.L» a;{mfﬁ'?ﬂf’”‘- e fioﬁ: 32 Lllil:!li}US i
{ponfumeftad Ant.in matetia de Peenitentia.  diatione hon poteritoltend, quis

lisfitz Tum quia {i non concurreretimmedia
F) e
DIFEICULTAS IIL

té, cx o NON CONCUTTerct, quia concurtererut
elevatus, & completus 4 lumine, hoc immedia-
De Fi‘.-mifr)z'a vifionss, (Imad eft
intelledtus.

tioni non obftat, quia completur etiamintelle-
Gus a fpecie impreil4, objecto, hal_nru s & -
men his non obitantibus, concurric imimediaze,
ergoidem diccndum Inprxii.:n‘ri. i
Scd quenam elt operatio _mtcllc_&us vifio
Dei 2 Commode dicitut elle xqtumlcntrm
omnibus tribus, hamn dum appreh endit Deita-
tem, elt primn opqatio; in quantum .]udu‘h:t
Deitarem his artri butis ornatatit, erit fecunda
opcratio ; &ingquantum agnofcit Dﬂt‘lt;tt?m el-
{e gaulam creaturarum, eft qualirertia
operatio.

berentea tran{cribi, que hnbcn_rur jn_Am»
mafticis de Intelle@u, 8 ex materid de 1;1c1':.1-_
fentis circa potentiam I<>bcd1c1_1tmlcm s hic
nonnifi propria hujus loci, pcrﬁrmgcndn. 7

AssERO 1. IntelleGum noffrvm ad rw[,_?am ”
beatam coRcurrere effective. Tum quia ita 5
Thom.hic q.12.2.5- in corpore. Tgunlqt\n,‘t.vl-
fio éft actusvitalis; Ergoadillum effeétive con-

gl exafte dehacmateria deberet traétari, de-
i

pDISPU-




me-
fita-
dia-
erut
dia-
elle-
, td-
i l'é;

vifio
tem
eitas
Jicat
1nda
el

Pl

%% (101) 33

BISPUTATIO VI

De ipfa vilione Dei,

A ficvifio? Anfit ipfamet fpecies ex-
Ul]ii}falzrcii;? J%{‘tn'ia};m'iajurl's Phil.q{o-
Le'ci'- Dixifius autern univer‘fahr‘er,
% -%om:ﬂs ﬁ]tcflc&io fit ﬁr_nilimdo 5 Icu__fpcn
s ellaobjedti, quod eriam per experien=
mscx?ﬁ e fiam probats Ergo idem dlcerg
?Jm(?:{%gnc Dei: Quzipfa vifio non b_cnbu
;Eﬁu: qued ; hoc enim (Pe_&at 1d alzqm_d in-

i ed it qio, tanquam ratio applicans
::I:‘she;riﬁcativum. Confulantut Animafti-
;-',a;Philo{bphimora'lcs,‘in‘ha.c parte: Pcrgcm
ameltadpiice Theologica.

QU ASTIO 1.

De fuptrnaturabitate V' i/?w_m. :
uidﬁtfupematuralc tratto ali_bi:. Nom-
ne fupetnaturalis breviter :prclllgltur

migillud, quod fuperat quamcunque actua-
& welpoffibilem creatam Naruram: Qua-
figrgo nprifenti; An omni p_c_)iﬁbiblh In-
tedhuicrearo fic fupernaruralis vifio 2

DIFFICULTAS [

bimis Intellefiuis ¢~ crearo, ¢+ creabils fis-
pernaturalis Vifto? -
PUlTﬁ effe alicui intelleGui creato vifiohem
wnnacuralem, & viribus cjus nature debi-
a dfitmant Major. & hon negat Mol. Va-
aiRipinclinante Arriagad.5.n.39. Oppo-
Snfentiunc alii gravilimi Auctores,  $i

Pundtum Difficulca-
ts . :
Wity Implicantie, quee fant pro impofs
[Inlitate wifionis Dei viribss crearis.

-I}»hncamm elt: Implicatcreatura na-
e fizd mpeccabilis: Sed {i daretur crea-
siaiconnaturalis foret Dei vifio, hzc crea-
taellet connaruraliver impeccabilis : Ergo
“tonporelt: Major probatur Aud. SS. PP.
lomis creatura ex eo, quod fic ex nihilo,
ibilisefts defedibilis, definere poteft;
slacrepoteft, amitecre effe poteft; fiamic-
el poredt, etiamillo malé yei poteft, adeo-
E&‘?cccarc. Rurfus,fi definere potett, altera-
i‘&“‘ﬂaﬂdﬁoquc Peccates quiapeccarceft al-
fiﬂ?ﬁbfn Mﬁn certum e& creaturam vi-
» l'w‘l;me & 1mpeccab1_l|:m naturaliter.
?:-tm.-:n;:- F.TUR.‘ Ex muldis principiis hoc
o mnon efle demonftrativim - Nam
l:J'\) minirl]cn; cd.c,monﬁratur apud multos effe
; taturam, quae naturd fui fit in.

defectibilis 1dque ex fuppofitione, quod eam
Deus cteate velir, quz 1uppoﬁrio utpote con~
fequens,non minuit perillos Deo libertatem &
dominium, quidquid fic de veritare hjus fen-
tenti®; de quain mateéria de Angelis.

Rurfus pone créatiram illai effe defeibi-
lem phyficé; unde de lioc quod maleé poflit uri
fuocflein ordiné morali, alteratiquie motalicer 2
Item, Minornon probatur, nec aliunde probari
poteft; quam quodcum affentu diffenfus, cum
amoré odium ftare non poilint,quorum urtum-
que non demonftratur, 3t vidimus alids; mi.
nusque adhuc demonftratir, & ponatur, quod
poficd vifione, poffic necdum fequi amot bea-
tificus. ;

Rurfus {i tanti zftimandnm eft argumentum
Majoris, quodin ﬁ'éponetur,illud proportiona-
literhic applicari pofiet, quad feilicer comple-
xumex lumine gloriz & intelleGtu it cale, ur e
incompoflibile {ic peccatum ; & tameén illud
complexumelt inicum; Ergo pofitione alicu-
jusfubftantiz creace porteritaquari,

Deniqtie ¢im liberras it duplex; quadam
contrarietatis, quadam contradiftionss; cur
non erit poflibilis creatura feipf eflentialiter
determinatanonnifi ad alteratrum ¢ bonis eli-
gendum licé'r‘nunq&am polliteligere malum,
qualem libertatem agnofcimus in Deo, & in
Chrifto D. _

2. ImprrcANTIA €ft 5 quam fic proponit
Cardinalis Palavicinus apud  Avancinum,
Omnis creatura rationalis fimpte conditione
it ferva Dei, atq; adeo non poteft efle aimicase
filiaDei adoptivaex proptio jurc; fed tantim
per elevationem & favorem: Quis enim dicar
eum fervim qui habet jus adverfits Dominum,
uttractetiirabeo tanquam amicus & filius? Si
autem creatur debetur gratia, aut vifio absqs
elevatione, effet ex proprio jure amica, & filia
adoptiva Dei.

ReSpoNpERIpotelt,quod quamvis habea.
turgratia fupetnaturalis & vifio beata, nee dum
adhuc creatura definit efle creatura, atq; adeo
habere rationem fervi, Quod inde fequitur,
quiajusillud ad eractari permodumamici, & fi-
Lii,eft jus fubditum quoad effeactuale diving or-
dinationi, {ine quanon pofleraétu efle, ita idem
fiererin praefenti: Ecficuc Deus non potelt fa-
cere;ne Petrusficanimal rationale, nihilomings
inhoc quod eftanimal rationale eft {ervus Dei,
quia dependet eflencialirer titulo creature 3
Deo: Eficut Grandes in Hifpania, qui habent
jusloquendi cum Rege tecto capite, non hog
ipfo definunt efle {ubditi ; quia hoc ipfum jus
habent collatum 4 Rege, ita & in prajenti.

Dein-




192 Tractatus 1L

B, DR SRR ) H

Deinde refpedtu talis creature haberet ad-
S o XS 3

¢ Deus jus fubtrahendi funi concurfus, etiam

vato jure illius creaturz;

quo eft naturale homini

hu
{et

ad eum modum,
entem focium de
die videre ; & tamen Deus ad hanc vilionem
poteftfubtrahere fuum conc 11,

Addit & bene Arriaga, ficut {ervusin mora-
libus poteft bene intueri Dominum, nec defi-
neret efle fervus; fic & creatura intueri potelt
naturalicer Deum , nec tamen rationem fervi
amittere. Deinde datur naturalis capaciras
amicitiz naturalis cum Deo, fundatain ipla
conditione natut®; neque enim amicitia di‘ﬁ-
nitur per fimilitudinem, fed per mutuum amo-
rem perfonaglimn rationalium ; nec tamen illa
amicitia gximit creaturama4 ratione fervi; ita
nec eximeret in prefenti.

Idem pedius rerminus fic proponitur a Mar-
tinion ex Ripalda, tribuente eam Ludovico de
Torrez. Oportetomnesbeatosefle Deifilioss
Ergo vel adoptione, vel naturd ; jam autem
creatura , quz connaturaliter poflet videre
Deum, neceflet Filius Deinaturalis; quianon
eller cjusdem naturz cum Deo, nec efler filius
adopuvus, quia ex intrinfecis principiis illud
haberet; & mlncn;u{ujjrano eftexbeneficen-
tia & indulgentia acceptantis, & jus ad hare-
ditatem conferentis.

ResponpETur. Qudd ratio vifionis, &
ratiofiliiDei pergratiam,! yonneceflario conne-
ctantur, de quo criamadtumin materiade Pee-

nitentia.

Deinde pofito quod neceflario fecum con-
neétantur vifio & gratia, dici poflet illum naru-
i fui effe beatum, & naturé {ua efle filium Dei,
non quia ejusdem fubftantia & naturz foret
cum Deos {ed guia natura illius coudil},ind;a. a
Deo, identificar fibi exigentiam qualitatis {u-
pcrmmra\is conftituentis inefle ﬁlii‘Dc_I : Eflet
autemadoptivus filiuss quianon eflerejusdem
nature cum Deo, & per miraculum poﬂcl:
Deus impedire politionem illius qualitatis.
Deinde eflet filius adoptivus ratione lilz::m: ex
nihilo produdtionis, & adoptionis in ftatum ex-
iftentialem.

Rurfus pofito quod yifio traherdt {:ccﬁrm ne-
cellario ticulwm filiationis, ncg.zt‘ipoiiﬁ: Major;
quod {cilicer omunis ﬁliu§ fit, vel n:r.mmljs., :vc:l
adoptivus, €0 quod divi[mpro‘ccdat n.ounfn de
filiis, quide facto dantur; de fadto enim datur
Chriftus D. filius per naturam, & .ﬁvl:-:Ics %ﬂu
per gratiam: Sed non proccdlt Major 516_!1110
poflibili, qualis effet hic, cui connaturalis foret
vifio & pgratia.

1d :-mriic aliter proponitur ;:pu:i Rip.& M.u"r"
Implicat (ubftantia creata conunens propria, .sL
principali vircure gratiam] nftificantem. Lum
llni.a_"\}};rlprw_'a dicit folum pt.lu.m c—!lE l\o:m;?.l_:
Tumquia $S. PP. prg_ubnlnt Spiritum 3. r{n_n ~L$
e creaturam, qguiaut fic bonus, benefactore

non indiget. Tum quia gratia juftificans,cft
participatio natura divinz ; Participatio autem
naturz diving continetur in folanatura divina
ut caufa principali ; nam natura inferior non
potelt principaliter continere participationem
ii;k EI‘i-.)l'l‘S. Tum quia alids etiam alios juftifi-
care poflet, quia eddem virtute, qui ignispro-
ducitin {e calorem, producit etiam in aliis: Si
autem creatura pofler juftificarealias, hoc ipfo
Deus eflet ex Aug. 1.1. de Pece. Mer. cap.i4.
Duusquis anfusfuerst dicere: juftefico te confequcns
est, wt dicat etiam: de inme. Sed i daretur
creatura, qua naturaliter poffet videre Deum,
hoc ipfo continrrcrgro}u-_lﬁ{\: pi‘lncipali Virtu-
te gratiam; Ergo,

ResronpeTur. Inprimis Minorem non
demonitrari: Ecficutin Phyficis aliud eft vide-
re Pacrem, & aliud effe filium; ita & inprafen-
t1, & cimalia eflet forma vifio, & alia forma
graria, pofientinter {c feparari.  De fadto eti-
am ftar in nobis filiatio fine vifione: Ergo ap-
paret,non effencceflariam fequelam,fi cui crea:
turz fit connaturalis vifio, fore connaturalem
gratiam & filiationem Dei. :

Sed mfuper Major etiamnon demonitratur.
Seripruradicit, {folum Deum effe bonum boni-
tate per effentiam: Et ficut bonitas divina na-
turalis, non exigit, ne creatur® dicantur bonz
naturaliter; fic nec bonitas illa, hoceft fandt-
tas, exiget, ne creaturaE dicantur {fante ex exi-
gentia {ue naturx : Diftinguerctur nihilomi-
nusilla bonitas & {fanétitas a2 bonirate Dei, &
Spiritus S. quia effet bonitas qu pro ftatuexi-
ftentiz fux, pendera liberrate Dei,dicitqueab-
alietateminnatura, quamnon dicit Deus.

Porro illa participationon deberetur nature
ranquam caufe principali, quia non magis ill
debererurillafané&icas, quam deberetur ipfum
cffe,& tamenipfum efle deberur Deo,tanquam
caufz principali. : ?

Denique quamyis natura inferiot, non poﬂ:lt
%ontinere participarionem naturx {UPErots
prl'napnlitcrjhocL‘Ft excellentiorimoado,iccun-
dumguam phrafin, principale analogatum di-
citurefle prcipaum, & excellentius inillo ge-
nere; porell tamen continere prjnmpamcrp
ifto Ii:ilfL1= hoceftex vifuz natuse & principio-
rumintrinfecorum. : ;

Necinde fequetur L_!UC‘. dalios Jllﬁiﬁcérﬂ poi-
ferilla creatura; nam omnes perfectiones no-
ftras quas ph_v(wé emanative })1‘0@1:@;':{11& in
nobis, non peflutusproduceren aliis, QJ_‘““
doautem ignis producit calorem eriam in i,
id inde préﬁciléitu r; quia habetd natura {ua,
ordinata accidentiaadinductionem fug forma;
& vim difponendi {ibi mazeriam; talis autem
imaginationis nullum eflet fundamentum,
diGafubftantia. - Etficut malum .};'gmncntl‘im
eft: Ienis generat aliumignems; l;r;{_ﬂ & Ada-
rerer lium Adamantem ; {icetiamid

prz-

mas generabita

famac
Ioz
GO
e
Tnd:$




jm,

| pdnnongenc

orto,quod haec fubftantia generet,
ret, colligi id poteft nonnifi d
Jioris €XquO inferimus,talem cﬂ‘c coud1:
i o illjils nAtUTE S tale autem qmdquam;
i : non hiaberetur de illa natura, praeci-
?“{.m?‘md-w Augu[}inus,]uﬂiﬂcationcm ad
o r,ur]p ccl't;;:c folim. Quodautem Juftifica-
[3: ;!;;zndum farisfactionisillifubftantiz con-

ia de In=
aienon Poﬂ‘:t, fuppona ex materia

atones y =
i:;l‘nm Sicproponitur. Naturalibus viribus

puporelt quisquam difponere fe ad \_riiioncm,
¢ iehnierune Pontifices contra Bajum_ > &
Tid.Selle.c.06. Ergonec nasurah[_:us'v-mbus
aievideri Deuss - nam minds eft fe difpone-
padvilionem; quam videre.
RssponpeTuR. Antecedens verum _ei]e
# prefenti rerum ordine, & de prafentibus
{8latis; ad quod folum accendebant PP.A&:
(paalias hicautem quaritur demonttratio,
maucteritas. . Confequentia etiam non eft
amanifelta; quia laboriofior eft productio
dirsinJigne, quam . indudkio forma ignis in
i difpolitum,
ylwericantia eft. Quia Deus nulli te-
sufpeciemfuiinfundere. Rurfus; quiamul-

prlentls P

‘i, que videntur in Deo, quorum {pecies

stimplciter fupernaturalis v, g, futurorum a-
fun Deiliberorum, quos {olus Spiritus Dei
i,
Misroxner poteft, quod Deus pro pra-
aiierum ordine nemini teneatur infundere
if*ncicm, vel per feipfum concurrere ad fui
Riem; nonimplicat autem teneriad hocin
Urerimordine ex fuppofitione, quod talem
rattamyelic ponere,
Jmoucante etiam dictum eft, mulca nobis
Hwenauraliaad qua Deus non tenetur no-
“peliare fanm concurfum, pracipue verd
@uttus Deiliberos & futura abillis penden-
e alig creatura rationales habent jus
b quod eft bonum narure intelle@uadis;
magiscomperit iftud jus Deo, ut illo in-
“emonofcat eosdem,
I:lf"PIICANTIA eft, qué utitur Esparza,
. MRt exfe pracifé non debe-
- vgutioulla perfedtior, quam comprehen-
;Er::d vilio Dej immediata, eft cognitio
i Hmsquamcomprehcnho naturz huma-
Pl ilam plures perfectiones atrin-
:;i_‘aﬁ’l;lu*ﬂ!ﬂlo modofunt communes homi-
i ﬂc:} fi‘:?lf_;{u? illa vifio hominem jm-
chomp‘r fhe nCE ¢ _c_h.cem, quod non con-
ont {ui.

1500

b NDETuR, Comprehenfionem fe-

b E:;m;? cognitionis dividentem hoe
) ¢ iti i

‘{qut?zcun coghitio, cffe perfetiorem,

3 quealia notiriy ; fed nego, quod

“Drc W )
i ﬁthenhn‘ fecundiim terminos notitiz fj pe-
" COghitio perfetiffima, §

Difputatio VI

101

Quandoautem dicit,quod habenti vifionem
Dei debeatur perfeta amicitia cum Deo, de
hocﬁipr;i diGum eft: Etficut in ordine fiatu-
rali non eft homo ita contemptibilis creatura,
neficdignusin ordine hatura, amicitia Deis fic
nec erit indignus amicitia in ordine fupernatu-~
rali, fihoc aliunde non probatur: Qua amici~
tia non orietur ex aliqua indigentia, quam ha-
beret Deus refpedtu hominis, necex fimiliradi-
noinentitate, fed examoremutuo: Et ficurin-
finita diftantiain ordine naturaliitemque in or-
dine fupernaturali eriam poficd elevatione non
obftat amicitiz ; fic necin prafenti: Eclicér
Deus non poffitodiffe ea, quz fecit,licét ea pof-
fitodifle creatura, quznonf{emperin {uo amo-
re vel odio dictamen redtz rationis {equitur ;
ita&inprafenti; quodautemde faéto nondo-
leamus de negata nobis hic & nunc bearitudi-

ne, hocinde provenit; quia nobis non eft con-
naturalis.

Punétum Difficul-

tatis 2.

Proponitur mplicantia ex prinmcipits Tho.
mifbicis,

Erba funt S. Thom. hica. 4. in corpores
VCagniz:a contingit [ecundivm quod cogmirum
eftincognofiente; cognitum antemeitin cogrioftens
#e fecundism modum cognofientis: Pnde cujusdibes
cogrofientis cognitio, est [ecundiom modum fire nas
ture: Siigiturmodus effends alrcufses veicogniteexa
cedat modum nature cognofcentis, oporter guid co=
gritioilli ves, (it [ipra naturam illivs cognofien=
#s. Hucufque S. Do&or, ex quo loco ante-
quam formetur argumentum.- P. Laurentius
Pillarski, 8 P. Venceflaus Darowski

SurronunT 1 Qudd de ratione cogno-
feitivi, fit, quod cognofcens poflit fieri alia, ue
loquitur Arift.3. de An. t.37. fitautem alia re-
mote per {ufceptionem fpeciei imprefiz, quz
caufarcognitionemobjeti, & fit alia proximé,
pet cffermationem fpeciei exprefiz, qua cft fi-
militudo formalis objedi, hoc eft, intentiona-
licer contingns ea praedicata, qua objeGum in
quantumattactum mente, phyficéin {fchaber;
Adeummodum quo expreflio figilli, feu figil
lum expreflum, continet in fe ea lineamenta,
quz habetipfum figillum, quod cft prototypon
illius expreflionis facte; quiavero hae expref~
fio non folimin fui produétione, pendetab ani-
ma nofcente, fed etiam in {ui receptiofie; fit ue
inter ipfam potentiam cognofcente, &ipfum
objectum, prout ftat in effe repraféntato, des
beret intercedere proportio s Quareobjeftiim
{pirituale receprumin potentia immerfa mate-
riz,debet induere modum eflendi materialem,
adeoque & objetum quod eft adtus purtisteces -
ptumin fubjectoimerio potentialitati,utfe con-
tormetnaturalimode elfendiintellectfis crea i,

R induig




P e

102
induit il'uhcﬂrc reprafentato , rationem objedti
potentialis, & debetrelucere porentiz {ub mo-
do_potcmi‘),lj, ut {e conformet naturali modo
c‘ﬂcndiiute]h‘&uscrcati. Illuftrant hocfuppo-
fitum inftancia dedudka 2 potentia vifiva; cui
quandoapplicatur objedtum fub perfpicilio vi-
ridi, reprafentatillud ut viride,
Hoc Suppofitum in quantum explicat; quod
& proxime & remote hat intellectus alia, ve-
rumeft. Sed decerero
Now SatisFaciT. Tum quiafiinterno-
{centem & nofcibile deberet effe proportio ta-
lis fecundim quam nofcatur nofcibile ad mo-
dumnofcentis, intelleétus intelligendo non fie-
retalia, {ed femper idem, nempe potentiale.
Tum quia ex eo, quod quidquid recipitur
er modum recipientis recipitur s item ex eo
quﬁdintc'r recipiens & receprum, debetinter-
cedere proportio, male atguitur non pofle re-
prafentari abintelle@tu aftum purum, nifi fub
formalitate potentialis; quod ipfum probatur,
quia utinterrecipiens & teceptum fic propor-
tio, fufficitutipfa cognitioin {ua entirate fitpo-
tentialis, hoc eft, quz potuit non effe, fed non
eft necefle, ut ipfum objedtum fit reprafenta-
tum, per modum potentialis. Tumquiafiob-
je€tum prout reprafentatum deberet efle con-
forme potentiz reprafentanti, & illud cogno-
{ceretur, quod cognoﬁzitur ut fuppono, & non
illud cognofccrctur quod cognofcitur, ut pro-
batur: Quia nonea predicata, qua objectum
in {e continet rcpracl’enmrentur {ed alia: Cum
enim v.g. objectum nulla pradicata potentia-
lia contineat , non poterunt reprafentari fub
formalitate potcn:ialium ; & cum notitia de-
beatreprafentare pradicata obje ¢tinon autem
nofcentis, quamvis nofcens pradicata poten-
tialitatis contineat, {i objectum illa non conti-
net, non poterunt prafentari. Tum quiainter
nofcentem & nofcibile non debet efle propor-
{ed in ratione nofcibilis;
confequenternon erit necci’_fc in codem genere
entis elfe nofcitivum, & nofcibile. ;
1lla ipfa inftantia de perfpiciliisin prefenti
non {ufftagatur, quia fi duplex appereas nafus,
corrigit mrcilc&us,m;nnih unum eflesita etiam
quamvis Deus teprefentaretur pet modum po-
tentialis, corrigeret {efe intellectus. Dein-
de cumoculus nonpoflic aliter rem noﬁ:e}'; l.ll,h
{ecundum qualitatem medii, fit utfi pr_rf_plalz;}
{intviridia, ediam objeftum appareat v:mie;_ e
contra intelleétus non eft decerminatus,utita
judicet dealiis, qualis eft ipfe,hinc non enuntiat
Deum elle crcaturanyquamvis iple hE: CI[CJ[HI‘;I:
Et ficut parum refert ceri, quod h_glllttm {ic
aurcum, vel lapideum; {@.d ytriusque 1{116@11@1%
ta cxprimi:,licct exprefla illa 1mago fic femper
cerca; ita & intelleftus poterit exprimerc a-
Gum purum & actum potcnt_iallcm, licet ipla
r,-xPrcﬂio {it in entitate potentmlxs.

tio in ratione entis

Tractawss 111

: His etiam omnibus manumiffis, eft adh: -
inftantia contra diftum fuppoﬁtum » quia An-
gclk_ls nofcit materialia, nos faltem abftracive
nofcimus fpiritualia: Ergo non oportetefle ta-
lem proportionem inter nofcens & nofcibile,
qualem ponit fuppoficum, - Hene
SurponunT 2. Quodproportio quzzinter.
cedit inter potentiam & objeftum, fimilis de-
bcf.t effe proportioni, qua eft inter caufam&
cﬁcé-tum; caufa autem ita debet proportiona.
ri effeétui, ut caufa quidem excedere poffit ef-
fe@tum, nontamen excediab effeftus; fic8po~
tentia poteft excedere objectum, non € con-
verfo.  Undefit ut Angelus utpore perfectior,
itemque Deus, poflit nofcere materialia, cum
tamenhomonon pofficnofcere entiafe fiuperios
raintuitive.  Hoc [uppofitum
Nown Sarisracit. Tumquianondatias
tionem, cur propnrrio quz deber efle inter po-
tentiam & objedtum,debeat effe talis,qualis cft
inter caufam & effe@um, Tum quia quamvis
cognitiofit per modum effectus, qui ponicurab
intelleéu; non tamen debethzc haberi pro-
portio ad objeétum, quod non eft effeétus po.
tentiz. Tumquia Angelus inferior nofcic {u-
Pcrioreminruirivé; Ergonon debetpropottio
{ervari inter objeCum & potentiam, qualis cft
inter caufam & effetum,  Hiuc witertiss

SuppoNunT 3. Proportionem, que eft in-
ter nofcens & nofcibile in ratione cognitionis,
confimilem quam habet caufa & effeltus, pro-

ortioncm in quam illam attendi debete hon
penes excellentiam fp;-crﬁcam cntis : Unde
Angelus inferior po[cl’c nofcere intuitive fupe-
riorem, fed debet attendi penes gradum gene-
sicum entis, ut fcilicet objeétum non habeat

radum geneticum entis nobiliorem nofci-
tivo 3 hos autem gradus tres numerat S
Thom. cit.

1. Gradus geneticus {eu modus genericus
::{fguii cft, quermm, utinquic S. Thom. naturs
non habet effé aifi in bac materia individual, [e8
guﬂdf'a’fm elt, entium ordo, quz {unt materia,
vel funt eflentialier ordinata ad materiam,
qualiafunt omnia inferiora Angelis, & ipfe eti-
atn homo conftans materia & forma, cflentiali-
ter, ad materiam ordinata.

2. Modus genericus rerum cft, guarum nath-
ye funt, iInquit s per [e [ubfiftenses non in makerts
aliqua, que tamen now funt fuum ¢ffé, fed fimt ¢ffe
babentes. Hoc eftyfecundus gradus genericus
terumecit, quanec {unt materiales,nec ad ma-
teriam effcndaliter ordinat®. Sed funt fub-
ftantiz completz quamvis non fint :iff,. adEQ'
que dicunt potentialitatem rpcmphyhclam, -
cet non phy!icam, talesque funt Angeli.

3. Modus effendi elt entis, guod 53 [usm effe
[ubfiffens hoc eft, actus purus potcumh:atcm

etiam mctaphyﬁcam excludens,
Com-

Co

fiile

st i
aalio
pfec
beund

S
| found




: )
O

7is
ab

5
-
rio

cft

1a-

0-

li-

) hieradusordinarié {ic-urfphq_-
Gonfparantit im orbis Lun nen includit
;m:cric,ﬁc;_i.t{i‘[’;c {uditur ab illo, hic autem
ferorcin 120 bemn Lunz includitur adhug
:--indu-:icus Or.d ndo ufque ad fupremum;
palios f*CPmC.;Lu:cﬂ'cndi excellit primo, &
;;nécltmdu_s mott '“.rtillSi cognofcitiya ctiam
‘md!"m[-“P?mttjngitinl:uicivé primum ordi-
l'r:cundlorldnm& antias inclufasinordine, licée
ncm;ﬁ;ﬁgﬁ:uitjvé etiam tertii ordinis, hoc
nondtings 3
) is (nep), aﬁt&r) ﬁﬁ ;
dli}:zmg i‘;{ {{Ff'o rmatur. (‘&and?cunq;
effeadi cogniti, feu Ohj?&l, excedit mo-
M{rendi cognolciivis objectum illud, non
;:?:I{connaruralircr fecund [ll?l {e C-?%IB{IZIH;f
agoloentes fed Deus ‘?t“ﬂ?““;.lﬁlé“_ Rt =
icreabilem cxccdltfm?‘ n‘c{ endi, ut rg 10
iqonltea; Exgo [E:cupdum fe connaturaliter
mllcreabilifubftantia cognofct potc_i’r. Ma-
apobarueinductione, nam anima fC_nir‘m s
p e aoguoloere res ]‘PI-.“tum{ES_;l Lll;{us
analia ratioreddi porteft, giam quéd habeat
wiim effends, infimi ordinis; anima antem
s, partim poteft nofcere 1'.1tuiuvc‘1p1r1tua—
wRtmnons nam in corpore nofcere non
N?E[tlpofcﬂmm corpus, qUANGO jam :wamlﬂ
geonfunilem modum effz 11, lecundo ordini.
figeli autem omnes , {e intuitive no{cunt;
u;omncsﬂmrcjusj-;mordiuis:gcnerim. Dcf
iqucDeus, quieft actus Puriihlnus‘,l& omuis
mentialitatis expers feip{um naturalicer intel -
gipecmodum ackus puri. - Zosume hos fuppo-
b
Now Satisracrt, Argumentoque, ex
ipohtofundamento facko refponderi poteft,
grimis, quod multtim probet,quiaprobatnec
‘inins entéa {ecandi ordinis pofle; v. g. cle-
#advidendum Deum, ciim entia fenfitiva
nordinis v. . brura, non poflint ad id ele-
i, Deinde idem fuppofitum, & argumen-
@non probat intentum ; quia non elt de-,
utratum, quod aliqua potentia materialis,
9elt primi ordinis non peflic nofcere entia
flia, Inductio nihil probat, quia proce-
Heentibus, nonnify proprafenti rerum ftacu.
ostats 1. Simodus cognofeendiintuiti-
snfequitur modum effep dj genericum ex-
Hum, fequereturmodum effend; ipfius ob-
Mkl cogtitis. cognitionem enim {equimo-
@ clndn Cognitiycftefle cognitioniem talem,
{8t copnirum effe iy cognolcente, fc-
'M'_;“.L.mlq““d iplum, feu fecundiim modum e
l‘:&ﬁi‘;ﬁﬁgl 5 quod ctiam tuncinillano-
mdict, qug {wa EUPFlllgcrel'; 2on Po.t,Cﬁ
Rmﬂbj('&} lé []L coamng_fcqi.mtur conditio=
y, R loncosnofeentiss
-‘,‘;ful;:;ﬁ i;;l-}g):?‘tfﬁi Qdod o cafu coghi-
! Ny gi,‘,_.,.&:],tmﬁmi f;qucrc}tur ‘ok\)_
i Sl Lok
L ellendi ipfiys objeti

Difputatio VII.

103
quoad entitatem, quia entitas illigs coghitio-
nis, effet creata, potentialis&c. quibus ommi-
bus aflimilatur fuo principio; hoc autem fuffi.
cit, ut dicacur cognitio, fequi modum effendj
cognofcentis.

Inst.ir 2. Amicus. Non poteftintellectis
elicere vifionem a@us buti, nift infe prahabear
objectum, velfpeciem adtus puxi, ut {citur ex
Animafticis: fed neutram iftoram poteft naru-
raliter habere aliquis intelle@us crearus 5 wel
creabilis: quod ipfum probatur; Quia nullapo-
tenuapoteft naturaliter exigere objeGtum, aut
{pecieminmodo opetandife pcrfc&iorc*m,quaa
Iiseft modus operandi actus puri, A[ﬁlmpmm
probatur: Quia potentia praexigit objectum,
vel {peciem ¢jus tanquam complementum fui
ad producendum aGum’fibi proportionatuin,
ad talem autem a@um, hulla potelltia poteft
nacuraliter preexigere fpcciem altioris ordinis,
quia cum tam{ pecies; quam potentiafit conna-
turaleinftrumentum fubftanciz ad eliciendam
vitalem operationem, naturaliter petfe@ivam,
ejusdem {ubftantiz; ficurnulla fubfantia crea~
ta, poteftexizere potentiamifealtiorem, alip-
qui poflet caufa principalis exigere naturaliter
{uum naturaleinftrumentum fe nobilius, quod
implicars ia neque potcritnamralitcrcxigerc
altiorem{en faperioremipeciem,vel ob jectum,.
quam fit ipfa, 1

Resronper: poteft, inprimis argumen
tum muleim probare, probaret enim,quod nec
cognitione abftractivd demonftrativa, poflit a
nobisatringi Deus; dicerem enim etiam illam
fpeciem efle excedentem, Rurﬂtsprobar hoe
argumentum, divinum concur(um in ordine
naturz, non pofle naturalicer depofci d creatu=
13, quia concurfusille eft concirfus adus puriy
adcoq; ratione principii; perfectior ereatura.

Dire&té autem tefpondendo diftinguitar il=
la propofitio s Nulla potentia poteft naturaliter
exigere objectum, autfpecicm objedt in modo
operandife perfectiorem, £i perfeétius fie obje=
Etumnonnifi encitativé, non poteft inguam il=
lius objectifpecicm exigere. Nego Majorem &
Non pgreftexigere fpeciem objecti; aut ipfum
objectum perfectius, hoc eft non connexun
cum{uisnaturalibus principiisin ordine repra-=
fentandi. Concedo Majorem: Hing illa Ipe=
cies reprafentaret objeCtum perfeius enrira-
tive,fed non perfedtius, hoe eft, excedens vim
reprafenrandi naturalem.

Quod autem dicicde { ubftantia; inftrumepi=
tum {¢ nobilius non depofeente concedarur ins
terim; Deus enim concutrensad fuivifionem;
non eft inftrumentum; fed potits comprinci=
piumnobilius,poteft atitern aliquodensignobi=
lius exigerealiud tanquam eomptineipium; li=
cetillud comprincipium fic nobilis in Entita=
te, ut corpus himanum exigitanimam rationa
lem: Ad maximum vera eftilla propofitio de
2 infbru-




®

104

ST DRSO : R
inftrumentis emanativé debitis, & produci-

bliut:.‘rs.: non autem de inflrumentis aliunde
quaiitis.

Pun&um Difficulca-

tis 3.
Recentiores Imp[éran::ix.

Rima ImpricanTtIA cft.  Qui utitur

Perez num. r7. Effentia Deiincludic vifio-
nem, qud Deusfe videt; Ergo videre Denm
per eflentiam erit yiderevifionem, qua Deus fe
videt, & quidem non alicer; quam Deo mani-
feftante liberé : Ergo Deus loquitur cuilibet
rationali creaturz videnti ipfumDeum: Nam
omnis manifeftatiolibera, qua velfitimmedia-
ta manifefiatio proprii conceptus, velexhibitio
fignorum manifeftativorum, eft libera locutio.

Unde ulterits fic formarur argumentum :
Omnis manifeftatio immediata fa&ta cuilibet
creaturx a Deo devifione, qua Deus {e videt,
elt revelatio, vel locutio divina dere, quz non
potelt effe manifefta, nifi per revelationem, &
locutionemdivinam: Sed omnistalisrevelatio
eft fupernaturalis; Ergo &illavifio.

REsronDERT poteftinprimis,non eflfede-
monftrabile, qu(‘)d non poflit videri divina B
(entia, & non videri perfonz, vel attribura:
Confequenter dicipofier, Non clle demonttra-
bile, quod non poflic videri divina eflentia, &
non viderifaltem claré, quoad hoc, inquantum
Deus, eft vifiofui ipﬁus.

Deinde, hoc quod eft videre vifionem Dei,
Deo {c manifeftante liberé ; dupliciter accipi
poteft, nempe quod fe Deus manifeftet libere
antecedenter, id eft; habendo poteftatem po-
nendi vel non poncndi creatutam, qu illum
ita videats & fic nego poflibilem efle creatu-
ram,cui comodo fe manifeftetnon liberé Deus,
quiacreattira coipfo, quod creaturafir,antece-
denter non eft exigitivaeflentialiter; ut exiftat.
Deinde poteft Deus manifeftare feliberé crea-
turz in hocfenfu, quod fcilicer;quacung; po-
fira, non habeatjus & exigentiam nasuralemvi-
dendi Deum;,videndigue vifionem quéfevidet,
& hoq»robandnn1 fuiffer, dehoc enim eft que-
ftio, & hujus implicantia quaritur.

Quanguam ctiam eX hoc poffet imphcann_a
diéka folvi falvarique, quomodo tunclibere vi-
deatur Deus, quia ficut pofitd creaturd rationa-
1i, qua:naruralircr nofcit Deum abftraétive, 1{-
ber cft adhuc Deus, ut concurrat adillam noti-
tiam; ita Scinpr:cii:nti.

Vel {i mavis, dicere poteris, qgad 1il3c-rum fic
quidem Deo {e revelare, fed pofird illa revela-
rione non indigebit creatura , c\lcvm;tc prin-
cipio,ad illud revelatum intuitive uofccr!dum.

Cur item non porerunt dari revelatriones,
quznon {int extra viresharur ? Ecficucquam-

Tracatus 111

vis Angelus A. videt mtumfft:z‘ fubfantiam
Angeli B, & tamennon videt actus illius li"oc-
ros, :ltl it;} Ibrvu{ur bonum natura rationalis,
quod h:t;mju_i'c fecreti, itaetiamin prafenti.

Rurfus affumprtio illius principii 5 Locutio
propria cft manifeftatio interni conceptus ab-
folute loquendo falfa eft,quia,fi Dominus Deus
revelaret mihi,q}mi cogitet Paulus,revera tunc
halwclrcm manifeftationem interni conceptus
Pauli, & tamennunc non loguereturmihi Pay.
hlls. Deus item nofcit omnes noftras cogita-
tiones,nunquidné omnibusillis Deo loquimur:

(Qa.ndo autemadducitlocum S.Pauli,qudd
nemo {ciat fecreta Dei, nifs Spiritus Dei, locus
utfonatnon eft accipiendus, alids probaret eti-
am abftradtiz¢ non poffe Deum nofci natura-
liter , imo nec ab ipfa vifione fupernaturali
quianecipfa cft Spiritus Dei: Proceditergolo-
cus vel de actibus Dei liberis, vel de prafend
ferie creaturarum.

Appo criamqudd conceflahac propofitio-
ne, quod de ratione beatitudinis {icultimumin-
crementum, quod poteft haberi in viraintelle-
&uali, in qua crefcimus noftris intentionibus,
non{equitur tamenintentum Perez ; quarce-
nim tale incrementum non poﬂ‘ct adhuc effe
debitum fecundim vim naturz? Imo hoc in-
crementum, non eflet fummum in ordine, quia
naturaliter abftragive nofcimus Deum, crefci-
musque pet hancnotitiam, in vitaintellectuali;
& ramen illudincrementum non eft {ummum
ratione ordinis; poffemus enim adhuc elevari
adhabendamde Deonotitiamabftraétivam fu-
pernaturalem; itade inprafentipofetillacrea.
tura naturaliter videns Deum elevari ad illius
vifionis actum fupernaturalem producendum
cum cafii quo non elevetur fir productura a-
&Gum vifionis Dei in entitate naturalem digni-
orgs erit ille actus ﬁ:pcrnamralis,ﬁcur dignior
eft abftradtiva Dei cognitio, {i fupernaturalis
forer. Poflemusctiam crefcere peratringen-
tiamm aftuum Deiliberorum, uc crefcunt Ange-
Ii, qui connaturaliter vident {uas fubftantias, &
per manifeftationem a&uum liberorum acqui-
runtincrementum vite incellectualis.

Czterum illa Propofitio, cile amabile fum-
mé in filo genere, & non propter indigentiam
allativam doloris, aut corruptivamn, vel impe-
ditivam exiftenriz, eft boni praftantia & nobi-
litas: Hezc,inquam, pmpoiitio :'ni’tantiamlj.a_-
bet inDeo,quiaDeus de fatroamarfe, &nofcit
(e tali neceflirate, ut defineret illins cxiﬁ:cl}m,
{i{enon nofceret; Ergo poteftcfit bonum fum-
me amabile, quamvis negatio amvoris cxiften-
tiam illius folveret. ;

InsTAT primo. Deuseft talis, qui poffeflus
quolibct gradu beatitudinis Jupcrnntumhs ani-
mum fatiats eft enimDeus bonum, absque de-
fectu; Ergo implicabit poffideri illud, & pon
habere polfeflionem qua poffidens poflct clie

con-

i
=iy




io
b-

s

us
u..
d=
i¢]

le
f1-

§cdfi eflee poflibilis natura, cuief-
Jis vifio Dei per eflentiam, poffet
minori gtadu Deum Vl"dcrct,
- ooffer mattraliter 5 imo ita accideret;
um PO : charicatis nullum haber finem &
mineh jeuna naturafupernaturalis fo-
it Diﬂ::‘n alia; id eftunaferreturnatu-
*Fq‘“mﬁ;cid majorem beatitudinem, quam
ﬂL o minotbeatitudine noneflet conten-
. l‘l:rggc{}'fc[ eflepeenazrerna videre Deum in
tmﬂ@Pmdu quam pofler nacuraliter videri.
mjﬂ%ibus,omnibus forn;ayur argumcnr_um
Cameftres; Deus vifus cuilibet natura crea-
eektbonum fufficiens : Nullum bonummnatu-
deecdebitumeft fufficienss Ergo null um boﬂ—:
unnauralicer debitum alicui creaturz, ¢
ifisinfe.
Drﬁl‘;{f;n;h r1poteft argumentum habcr.c
tiorfionemin liipcrn:ltur;ﬂ_i vifione; nam cti-
minilla dansur gradus & impetus QI1;11'1::1t_15,
aminillanonhabec finem: & fi kdu:as in fu-
pimaturali bcaritudjm:_ contentari v1dcn.tem
aafurd, quam illi praefigic 11_bt:.ra‘i|t_as Deiper
i gloriz; vel guam pra:ﬁg:t JPfu_m I.Pecu‘
Imveluncarium Dreus ita & in prafenti con-
wrroilladicetur oriri ex conditionenaturz,
avlmtariofpeculo Deo, licét naturaliter at-
igibli e \
AMagumentum in Cameftres difting: Mi-
ur Nullimbonum naturalicer debitum tans
ginterminus, & objeétum aétiis, eft bonum
acens. Neg, Min, Nullum bonum naturali.

pptentus:
# wnn;tl!'ra
;;cdfl'ﬁ ut mn

| indehitum tanquarn paffio, vel proprietas &c.

tilifficiens. Conced. Minot. Diftinétog;Con-
&quenti,ncgn confequentiam 3 Deus autem
thboaum debirum, tanquam objedtum,
hStar 2 ex Ariftot. 14. Metaph. cap. 4.
tiict, Effentiam Dei confiftere in bonitate
iicienti Ergo videre illam eflentiam, erit
ttitudo; clim autem Deus fit eriam Trinus,
e naturaliter T rinitatem » etit aliquid fu-
fbundans , bonum autem fuperabundat®
idebetur natyree, o
IP\ESPONDERI potelt, Bonum fuperabun-
SEnature, feuexcedens vires naturz cogno-
s & apperitivas eft bonum fuperabun-
5 fednon bonum quodeft fuperabundans
ﬂiyecunditarcnaturm, & idcntifﬁ:atum reali-
i iifhicient,
ich:-SE“ 5 _cxNaziml}z‘ Qrat.z. de P_ace ubi
iLonditionem cujusliber naturz intelle~
Aiscreary effefervilem; videre autem Tri-
Semfupera conditionem fervilem,
:ii?‘??ég rltmic argumento fisprd in ﬁlnjli.
fiiss, Igifrl[-ur Auctcnr:as, {c_d ratio.
ﬁuﬂlﬂ,fﬁ‘c{ l;r 1111 cA N-'I'I Al Si pcr{on_a pu-
bty &{m am Jtﬁmm capax viden-
S DH-‘ cllet per fuam eifei}-
“ml‘l‘ﬁﬂqu:xlibcr &,l & non effers effer qui-
perionaper fuam naturam,

Difputatio VII.

195
eft digna beatitudine, aut certé ei debetur fa-
cultas libera, eam obtinendi, neque potedt ci
privarinaturaliter, nifiin peenam peccati; non
eflctautem digna, quia {i fpedtemus ipfum bo-
num beatitudinis confiftentis in vifione Dei,
pereflentiam, illud eft bonum plusquam {uffi-
ciensad bonum, cuj us aliquis cit dignus ex fua
natura, cft bonum juftum, & zquale non ultra
dignitatis {pem, & confidentian. Ergo.

REesronpERT poteftydignitatemiumi pof~
feprofolaproportione & zqualitate geometri-
cd; & talis non repugnat creatur®, in ordine
advidendum Deum, daturgue etiam inipfa vi-
flone fupernaturali ; & nacurali beatitudine,
fundatur§ue hzec proportioin proportione no-
{cibilis &z nofeitivi. ~ Secundd potet accipidi=
ghitas proportione & 2qualitate Arithmetica,
& hacimpoflibilis eft creatur, fed mon requi-
ritur ad vifionems quianecin nacurali bearity~
dinehabetur,

Deinde Juftitiailla & equalitas dupliciter
{peétari potelt, vel relpetu actionis, qua eft
beatificativa ut quo,& interhanc & beatifecan~
dum, intercedere deber quatita illa 2qualitas,
& juftitia; nonenim peteft ¢flc ravio agendi ug
quo, excellentior, principio adtivo.  Secundo
poteft fpedtan illa @qualitas & juftitia refpectu
objecti circa quod,& cum hoc beandis non de-
bet habere zqualitatem , ut patet in naturali
beatitudine & iplamet fupernaturali.

Falfa etiam eft hac propofitio; Beatitudine
debita fecundum vites nature non poteit crea-
turarationalisnifi in poenam privari; ninquid-
ne jam defineret tunc Deus habere rationem
{peculi volunrarii ¢ Nunguidné tirulo folius
exercitii fuz libertatis, non poflet fubtrahere
concurfum? Ecficut in moribus Regi non ad-
diétinon admittuntor ad videndam faciem R e~
gis,idqueinpeenam; & nihil minusaliqui eti-
am ex fidelibus fubditis non admitcuntur nonin
peenam, fed adfervandam Majeftatem: vel ex
ordine Principis; ica & in prafentl.  Ad alia
Jolvenda

Noto . de hocipﬁ)quxri: Curnon poflit
daricreatura, naturaliter othnia, ut ait Paulus,
credefls, {perans, etiamindependentet abunio-
ne hypoftatica. Illa Propofitie s Nemo
potelt videre Deum, quinon poflit cum finme
amare, fily fumme accipiatuf pro necellatio
veraclt,namDens claré vifus neceflitat ad ameo-
rem; fedfalfahoc fenfis, qudd debeat intenfif-
fimé, & excludendo amoreimn majorei,amare;
de facto enim hocnon habetur, etiain in bearis
tudine fupernaturali. Nee tamen illa charicas
ellectubitancialis, {ed diftinéta tealiter,ed guéd
non detur ereatura, fuit aGum {ibi identificans.

Noxo 2. Fidemnaturalem, itemque adtum
quemcung; nondittingui objeéto a fupernaty-
rali; hinc poilibilis eit creaturanatiiralitet eres
dens exiftentiam incarnationis, faltem ex fup-
e Paﬁ-




T

106

polir;’r. tevelatione, pﬁteritﬁuc dari creaturana-
turali adu {fubdens humanitatem Deificatam
Deo: Nam & Catholici hocnon femper adtu
fupernaturali faciunt. Quando dicitur ,
Chriftum habere radicem noftre fidei, id ve-
rumneft de prefentirerum ordine ; maxime quo-
ad fidem fupernaruralem: Perquod etiam ex-
plicari debenralie Auctorirates S. Pauli.

Noro 3. Adcognitionem illam naturalem,
qud vidererur Deus; poflet abfolute loquendo,
concurtere etiam{peciesimprella; cujus infu-
fionem & compr’odu&ioncrn,poﬂ'ct depofeere
illa creatura, vel faltemexigere, it a fiio im:cl-
lectuagente producatut, Sed pofleteriam
dici, quod {inefpecie imprefsa; fed per imme-
diaturn concutfum videret Deum:  Concefla
autem illgdpecie,ficut in aliis materiis,eftnecel
fe poni ejusdem excitationem, concurfum divi-
num,8¢.: fic &in przfenti

Terria Impricantia. Sipoffibilis efs
(et talis natura, Deus eflet obje&tum formale
motivum illius per folum ¢oncurfum genera=
lem, quod multis probat ; hoc aurem cﬁ‘ ir}i-
poffibiles quia quando effectus fit 4 caufa fc-
cunda, pet folum concurfum genc“ra{emg tie
determinatio quantitatis effeétiis; ficd caufa fe-
cunda; intellectus aurem non poteft detetmi-
nate quantitatein vifionis : Hac enim poteft
elle major & major; & intellectusad hunc effe-
&um, funtzquales. Noti etiam poterit ﬁcri ab
obje&o determinatiovifionis; quiahocfiippo-
nirur efle infinitum,adeoque quantum d‘i:ic po-=
tens facere majorem & majoremititenfiohem
Ergohoc referri debet ad Dei volitiehem;ad=
coque ad concurfum fpecialem:

"~ ResponpeRi potelt; fpecialitatent coti=
curfus duplicem cogitari poile; Primam;qua
it ordinis fupernaturalis, qualis de facto datur
advifioriem beatam i Ec alia fPecialiras, intra
ordinem naturalen, qualis eflet ad invehien=
dam quadramram circuli ; talisqlllc‘{'}?c_cia@itas
ad illam vifioneni nattiralem ddmicti poffct.

Deindeiftud principium quod q}tax_idd cffe:
&us fir a caufafecunda pet concu{iu‘rn gencra=
lemi; quod detcrminfitio pcnd_eat a.cau.laffx.:g.n-
da, univerfaliter falfa eft; quid per Fqnqzrihm
{Tet venire canis ad bivitm; md-
nereque indeterminatus a ‘t_:jrci.nhﬂ:mrii__s. :‘id
unam ponﬁs yiatn (‘Lu(j c;}fu d(_:r.crmmano il
lius fpectaret ad ¢aiifam primar.

Denique dicipoflet; quod jiis vxdcnd; Deum
fectundim vires narurz {upponat hanic condp
sionialem; i Deus voluerit 3 ad cum mo‘rdl‘;:ﬁg
quo poteﬁ:as in Angg!o_ A. ledcpd} h‘ecl.rct‘as n-

cliB. eft naturalis; illiusque exetcinum pgm—-

rale, fuppofita revelatione Angcli, cujus
elt fecretutm: Sic &inpras
{entis

generalem po

Tradatus 111

DIFFICULTAS II

Deciditut de titulo quafiionss,

Icenbpum eft. Aon effe poffibitens cresy.
ram; cui [et connaturalss Dei wifeo.
Vidimus fupra non pofle hatic conclufioriem
a priori; 8 demonftratione Metaphyfica pro-
bari; poteft tamen demonitratid pofterion, &
demonftratione Theologica aflumente piificis
pium fidel, fic.  Quia & effet naturalis illa vi.
fioilli poflibili creatura, & noneflet effetquis
demut Iilpponitur; non cﬂ%tautchﬁ,ﬂtpr‘o as
ture Quiafiilli poflibili creatura eflet natura:
lis Dei vifio, tunc vifio, qu defacto datur; ot
cﬁet_iupcrnutumli's, quam tamen docet fides;
L:ﬂ"c {upernaturalem.  Seq. prob: quia quodeft
{upernaturale, debet effe rale (fecundim fta-
rumquftionis in materia de Ente ﬁ.lpcrh.'itua'a.
1i) ue fic excec s & fupernaturale citfeunque
cteabili fubftanitiz ; Ergo {i vifio effe¢ alicui
¢reabilifubltantiz naturalis; Roc ipfo vifio qua
datur, noieflet (upernaturalis.

Refpicit hoc argumentum inprimis princi-
piimnegativum; quiafcilicet quodcungie eft
tundamentumex vifupernacuralicatis petibile,
probans aliquid efle fupernariirale omni flib-
ftantiz ceeac, idem probabitdé vifione:

Neque dicasillam vifionem fore diftinGtani
fpecica prafentiquadatir; dicam chiriuhios
nerii hypoﬁat‘icam, vel quacunque alid entia,
indubi¢ refpectu quarumeuiiq; ceabiliuin na-
turarum{iupernaturalia; pofle effe alicui creatu-
& hatiiraliay modo diftinguahtur {pecie

Refpicit deinde idem afgimentutit varias
Aueritates,quas poft aliosadducic Martiiion:
d. 8.1 63 quze proh‘:m‘t yifioliem, efle oftiing
fupernatiiralem; & vitam teternam; efle gra-
tiamDei; intef quas Auctoritateselt Augufti-
niauétoritas e Epift: 114 & 15 Sigiterss, Inquit,
gwmada Dt i} inviftbilis, fi vidert poteit? Re-
(pondes, inwifibilem effe naturas viders auttm i
Bult, frewt vnl. Evinferius: Bf iatura fuainvi-

Sbills & imcorriiptibilis, qud comténtim pofuit Ape-
fPolus dicens: Regi ﬁm!omm fﬂrﬁ}fﬁéi{i & incorii:
piibili; quia ficut nine tmcerriptibilis y nec pofies
corruptibils i ita non  [oluin Bne, fed [Emper irs
Vifibilss, : (2T
Osjieit Major; Mol. Arriagd; & alii, Coli-
junétim ex mrelleétu; & lutmine gloriz; non Lfff
infinitz perfetionis: Ergo poteft 2quari poli-
tiotie finite pc'rfc&;onmmbifanniza colisg au-
&z 1 ut accedat ad zquandim; conjunctum
{liud, ex iitellectu 8 lummne gloiz; Ergo.ﬁé
qua fiaturalicer nofcat divinari eﬂ‘c:l’nrumi q‘“%
illud conflatiini nattralicer nofcit candem !
Quod uleerits in hoc fundatur: Quiathtin fi-
nituin potelt #quari ab alio finito; i crefcat in
peefetiotic: ; : Gt
RespoNpERI poreft 1. Retotd. "”,g‘J_ D
flatim ¢x potentia creatd, & conetr{u diving
gcllL

fnlka
Wme

pie)




i
vk

Cl=

le

b-

is

. oft finicat perfectionis; & ramen illi
gaealt €1t ddito,connaturaleeltagere; Er-
fe ““of'jFTad onflarum xquariab :ﬁiq'ua pof-

O st fellicer (e ol it fficiens
islifubftantia; q Irem, conflatiim ex poten-
da.gmdlim&j fanotitia; eft finitumy & con=
. mxfgi:olaj edtum; Ergo illudcon-
! ninl”j,'rfzr:,!bm fiabftantid 2quatipoterit, qua
wmﬁ;"lcl;ﬂalntjaiis oby eftortim notitia,&in
wf : doadtus purus,ut Deus.  Irem con-
B o 1'1]' i precifd ratione unionis hypoftas
#.ﬂfl!inu\;iatli& C[’C&té) 'Cﬁﬁﬂi[lll_’n 3 ham unio
ﬁ;}modalims,{bu formalitas finita, & on-
;;icttrcmmhﬂlju's clt i‘nﬁnimm_ » Dempe per-
imaDivina; Ergopotetic dari i}tb&:‘gnr_lg,quac
; jaquet illud conflatum 5 con{eql_wn.rcr’ qua
feommaturalicerfubltantia . 8cunio hypofta-
UE;quuCValct,ﬁdicas cumMartinon. N ulli
gatire effeconnaturale; ue privetus proprid
Lgruralifiblifteneid s quia Conﬁatumgllud‘ i
wonc hypoftatica & narura humanaeft ﬁxjitg
jtectionis, eltque illi connarurale; 'utcarca_l:
litntid humand: 3+ Ergodari eciam poterie
foantia, quz equet illidconflatum, &cuie-
uconnaturalefit carere propria fubfiftentia.
Ressonnatir 2. Qudd ratio finitudinis
mimpotret fempet rationemzquandi; nam
facltperfettio quadtanguli, & camen mul-
tlicztisininfinicum triangulis,equatinon po-
uli finita eft perfectio cajuscungite hominis,
{rmen 2quarinonpoteft,in infinitum mulei-
elaperfedtione bruti: hinitaitem perfectio
intionis g, Angelicae, & tamen zquarinon
ekt multiplicara in infinitur petfectione
Bitionls& fimilia,  Sed runc nonniil wnum
Simpateltaquari abalio finito, quandoati-
farillusperfectio in eodem genere.  Eefic
tabrutttiapoteft2quaria colore utund,fi
Salupet,epetatur unitas caloris. B ceree
o, quiadliqua entia fiant diverfe tarionis.
-rj_miiccnrumqualia; hocenimipfo quia Aint
i Fationis ydifparaca fiint, conlequienter
Uhlvut abzqualitate, el inzqualicare.
| snabilequidem elt, quomodo entia di-
oidinis poffin aliquo modo fe &quare; Si
Lt ingehere moris, vel in predicato
Wecommiini, & ica fexc Horeni #reotum fo-
mEquant me raliter untm aureuin, &z tri:
L.:;;I g qg.am“mP?r quantitatemn otdinis ha-
Sl g e fupernatura-
Py Lia dilcmr, modoilla quantitas au-
Wi » ?Elflé “quatiom esdem prazdica-
Sl 18 s one Bonpoteftau.
.'\iclleﬂllali)sqcrgx\ _RU&Q qqxcgnque_rub&an\na
Hieoiey c;;ti}alf)&a’mf_l':l?m. Aecundiiin
Wit tthia ltumraf:xquqd commumne
Wi EUm Conflaig ey intellédtn huma-
i glory

tatiofie cujus conveniat illi
Sralig Civifi, )

Difputatio VI

197
, Deindectiamhoc pofito, quad illo conflato
detur aliquid perfectius,non ex co Jam fequitur
quod vel formalicer, vel eminenter debear con-
tinereinferits; fed fufficit uevelund perfedtio-
nefuperetillud: &ita fuperat Angelus hom;-
mem, licet non habeat potentiam generandi
qua talemnec formalitet,nec eminenter,
ota itaque finitas illius conflati v. g. exin-
telle@u bumano & lumine glotizinhoc ftabirs
quia poteft dari perfectior intelle@tus, & per=
fe€tiuslumensnonautem in coxquarionea fuba
ftantid naturali,qualem ponirargumentum.

_Addi’ poreft contra Marrifon d. =, 1%,

Quod fieutintellectus Luciferi, ¢t perfeior
vircuteineellectiv fan@iPetris & ramen hujus
vireus intelle@tiva polico lumine elevante, fe
ordinis Divini; ‘ita pofiro intelleGtuperfediori
preintellectuS. Perri, “mods eleverur intellc.
ctus S, Petri lumifte glotiz, erit ordinis Divini,
nonautemille prior. o '

ResponDERT potelt 3. Negando quod
conflatum exintellectu & lumine Gloriz natue.
raliter videat Deum, fenfa quemaflumit argu.
mentum; velporits difting endoillam propo.
fitionem clariratis caufa. Conflacum illugd exin.
telledtu & lumine gloriz videt Deum natuia-
liter, hoc et non indiget ullo principio denovo
elevante: Concedo: videt nattiraliter,hoceft
honinvolvitullim principium elevans & fuper-
hatutalifans. -~ Nego. Quod i illud confa-
tuminvolvittale principium; etiam fubfanci-
am creabilis,deberetillud involvere,

INSTAT 1. Artiags.  Conflatum illud ex
ineellectu & lumineglotizfi dicatur cfe alius,
feualvioris ordinis;petitur principium; none-
fum poteft oftendiis altior ordo; hifi {upponatur
lumen efle fupernaturalé omni crearupe y de
quotamen eft tota qualtio,

Responderur. Hoe dicendo non peti
principium; quia fupponituralivnde notum, o-
mniafupernaturalia,eflealtioris otdinis natura-
libus;Supponitur item quod lumenfic fuperna-
turaleomnipoffibili creature, fecundim jam
dicta; & quiain hacquéaftionenon attenditur,
quid demonltrari pollit; fed atrenditarad prins
cipiafidei s hine bene huic argumento, fecun-
diim eadem prncipia,rclpondetur,

INSTARI potelt 2, Quidquid Deus poteft
pet fuperaddicam qualitatem, poteft hoc iplum
pet ellentiam conferre intelle€tui; Etgo hie
potelt efle per eflentiamvifivas Dei,

ESPONDETUR; Falfiim Antecedens,quia
non poteft Deus facere,ut aqua fit effentialiter
caletadtiva,poteft idem per qualicatem  vel pet
potendiam obedientialem; poteft item facere
urcreaturaincelledtualis per fiperadditam no-
titiamd {e produtam nofcat res, nectamen po-
teltfacere fubftantiam creatam, feipfa inrelles
&ivam: Ant iraque eft cereum, fires non im-
plicet. - ;
R 4 INsT A=




InsTAr: poteft 3. Proponendoidemali-
ter. Ordo {ubftantiarum creabilium, non eft
inferior ordineaccidentium; neque enim Deus
elt minus potensin creandis {fubftantiis, quam
increandis accidentibus, neque eft minus pas-
ticipabilis per fubftantias,quam peraccidentia;
Ergo potelt creare fubftantiam, que fic ejus-
demordinis cumlumine gloriz.

REesronpETuRr. Inprimis concedendoto-
tum,ut probetur una contradiétionis pars, ta-
lem {cilicet {ubftantiam effe poffibilem, & de-
inde opponcndo argumentum propofitum fu-
pra , ut oftendarur alia contradictionis pars,
nempe quod hit talis {ubftantiaimpoflibilis.

Direéte dici poteft , quodordo{ubftantia-
rum non fitinferior ordine accidentium,{ecun-
dum entitativam Perf_c&ioncm ».quod {cilicet
ficuracciflentia poﬁlmt magis & magis pcrﬁci,
ita & {ubftantiz : noncflctamen zqualishabi-
tadinis , ut {cilicet poflithoc connaturaliterali-
qua fubftantiasquodpotelt cumaccidente pra-
cipu¢ elevante.

QVAESTIO IL
De Objecto <vifionis.

Ndubit objeftum vifioniscft Deus, ne ergo

inutilis fit quzﬁio,ﬁznﬂ;s titulierit: Quanam
objecaattingatvifioin Deot Divifio objectivi-
fionis eft in primarium, quod cftipfemet Deus
& infecundaritm;quod funt Ereatura s utquae-
f¥ig ablolvatar commodits;

PREMLTTO I Defailo videri & Beatisclare
¢fféntiam Divinam: quia hoceltarticulus fidei,
fundatusinillor. ad Cor. 13. videmus nunc per
fj pcculum & inznigmate; tunc atitem faciead
faciem; credimus autem Divinam cflentiam.
Definivirid ctiam Florent: indecreto de Purg,
ubiait. Aainas jampurgatas mox intneri Denm
2y inum &y unumn, ficots ét,

P 2MITTO 2. Defactoetiam videria Beatis
Trinitatem. Ratioclt,Tutn qiaid docuircit.
Florent. Tum quia fide credimusetiam, T rini-
tatcm,ergovidcbimus , ur fhivct}ir locus Pfauh‘,
Tum,quia videtur Deitas ¢tiam {ull fOl‘IElelFatC
fubftantiz,hin¢ connaturaliter logliende vide-
i debetetiam terminus illius , hic autem eft tr-
plex pcrﬁnm]itas. : .

PR EMITTO §. Fideriin Deo omhes perﬁc’z‘:q—
butaprimarias nontamen wi-
deri omnes [erundarias. Nomin¢ primariamm
veniunt pcrfc&ioncs fimpliciter 1imphcc§ » N0~
mine {fecundariarum,ali€,ut ;1liqt11potcnn.1l,a‘]1-
Prima pars prob. Tam, quia itd
fentic Beclefia.  Tum, quid credimus pcrfer-
Ctiories prima rias; Ergod& videbimus,ut yolug
Paulus. Tum,quia dicta verba ‘5_ Pauli dcr{-
yatr Aug. in {olifoquiis ¢. 26. ad vifionem atti-
butorum primariortmn. Secunda, pars prob_.
Tum, quia cxpruﬁé Scriprura multorum tali

€8 primarias, ¢ atiri

quii'cienti;:.

TraGatus 111

umnotitiam negat Beatds, urvidere eft, Matth,
14, lfaie 63. Dan.3. Tum,quia alias nofcerent
omnia p0ﬁ3 bilia, quorumemnium pofitio, cft
petfeétiofecundaria.  Tum,quia alias carerer
Deus bono natura intelleétualis, quod eft jus
{ecreti.

Nequevaletfidicas; quodilla perfectiones
fcc_uudarw; finteflentia Deis nam in reéofunt
eflentiaDei, & {ecundumhocreftumnofcun-
tur: Sedeft difficultas; Annofcantur formali-
teraccepra, & fecundumiua obligua.

Necobeft, quodilla perfectiones primatiz
dicanturinfinit2; non funt enim forsé numero
& extenfionginfinita fed dlgnj(;ttc ; & i nofci-
turdefactoartriburalis infiniras Dei, poterunt
benenofci & primaria attributa infinita digm-
rate. Hisfacilioribus preemiflis. = Sr

DIFFICULTAS I

De Oljesto -vifsoms primario,

Ubhoctitulo , maximé difcutiendum eft:

Annotitid intuitiva accingi poffic v. g. effen-
tia Divina; & nonattingi perfonalitates & fimi-
lia.  Non pofleid fieri poft Thomiftas docet
Suar. Vasq. Mol. Amicusd.g.a{e€t18. Quiros
digrdfeét.a Poffe autem id fieri,docent Seoti-
fta,Salas, Arriaga,d.9.Mart.d.8.£.9. Sic

Pun&um Difficulca-

tis 1.
An (it poffibilss inadequara Dei notitia, ¢
ramenintuitiva?
UZRES 1. Quid fitfentiendum de poffibili
tare f';mdﬂ_qmm notitic, O tamen intuitival

ASSBRO 1. Implicare contradictionem ut vi-

Siofit formaliter pracifio. Ratio, quia implicat
conttadittionem,tinam formalitatem efle for-
maliter aliam 3 implicat coim linain definitio-
® et efle formaliter aliat; Ergo euam implica-
bit viionem,efle formaliter prmcilioncm; quia
etiam hzc definitionibus differunt.

ASSERO 2. Pmr?ﬁrm potest effe ifui: Senfus
afferti eft,quod fcilicet,fi primo antecedat pre-
cifio , &fequatur intlicio s f:lcri poflit, utillud

uod efacp recifum poflit cﬂc} vifum, &non 1b
ftrackive cognitum. Dixi, 1 pr:x:ccdat praci-
fio,ut{cilicetfalverar quddin uno codemquo
ftatu remanens objectum videatur; quia fi pott
vifioricth accederet Pm:c.‘iﬁo,mutarctur flatus,
tirira dicamyobjeét: ’

Ratto 1, aflertieft, quiaidnon implicat
contradi¢tionem,ut videbimus folvendo argu-
mefitd. z

RAT10 2. quia inpnmis pro fu;} p:llrrg noti
imphcat intelledui pr-.rfbindcrc nh;.:;hveﬁ ut
dictumalibi; ex ﬂliapartc,obj e&tum pracciidm

qudd poffic videi, fic probatur, vel objectum
A prack

_:rxc:'f
it
£
;.;-.%u[
qlatly
Siaute
illar
| inade
patfﬂ
£ogno
s
et i
el
Ob
(eficu

{eent
I




vy wF v TET

-
i
et
0s

ol
e
it

cat
e
)

on
ut

110}

ci-

el & :'nadx._:lu_amm,e& in ill‘.?. ratiqllllc in-
St &Przcih,ﬁcun eftin ratione illa 1_n__
mq::ﬁ:sgprz‘cili; vel non cft? fi nof c_ﬂ ;}'.1 =
deftnonelts eft enimin ratione inadae-
g 0;1 elt ficuteft in rationcinadzquati:
En:;;ﬁtﬁ inillaratione inadxq}mt_i ; ﬁcu;i eft
'I'i]mtioﬂc inadzequati 5 I:rgo in illa ratione
L dquatificuti eft inilla ratione inadaquati,
m{cﬂqm'm; cognofCi; omne enim Cll_.lOd- jc‘i"t‘, cﬁ:
canofcibilesvel noiéitgr‘: Lrgo Egv;dcu 1_1}&3;—
b qmavidcrimtmtwc mlul- u_hud eft,ni i \f s
{er fcutieftyica,ut Iu‘:gs cognitionis mcnﬁ_u o
yelitaceobjet. Hoe fpﬁms s fic aliter proponiiny.
Objetumadzquate acceptum ;& adsequa:
tefcuti tﬁadzqua}t?: 3 ‘Ergg etiam ma\dxa]ufttc
ke, eft, ficuti et inadzquate ; Er go
wemadmodum dum cogn_o{cn‘tur aqu&la;e,
ﬁuzieﬂ:adzquaté,diciturvx\dcr}adgfqu;}tc s ita
imcognoii:imrinadacquatc 3 {:cut‘l eft 1_11ad_;113~
wntellentiavidebitur nadzquaté ; quia vifio
snicive, eltnofcere ficuti eft. Falhmrau’«
mimaginatiocppofitorurm, dumhunc termi-
mnficuteffumunt proeodem, ac pro efle
fiylicoreali
“Ratio § ¢jusdem eft.  Quia ponamus,
wdPetus prefeindat rationem communem
windlis; Quero: Anillum conceprum objecti-
nnPetriattingat Deus, vel non 2 Sinon attin-
phegoomni{cientianon{citomnia, necno-
it quenofcithomo, interrogatusque Deus
teonofcat Petrus,debererdicere : Nefcios
mmogatusgiad quid concurreritnofcendum,
itrerrepetitd dicere; Nefcio: quod fiattin-
fiquero: An cognofcar illud notitia intui-
tmy¥elnon? Sicog;uftitinruiriva,ergo poteft
scifim cognofciintuicive; Siautemnon co-
mltitincuitive, ergo Deusabftrahit,quod eft
titadefendentes: & fi dicas, quod Deusin-
die coghofcat conceprum formalem, non
mintaitiye conceptum objectivum reprze-
unmabilloformali; Ergofimiliter contss
ocos equetur,, quod pofficintuitive idbici
iernonnofciautem Filins ; quianoneftma-
Heomexiointer Patrem & Filium , quamin-
Hoonceprum repraefentantem qud reprafen-
SEm & reprzfentatum,
m;jluc valet,fi dicas, quod Deus Intuitivé
ot illud anima quia cognofcit & hoc,
Ulladanimg, ¥
?!!L‘: :g:ﬁ?;{cfﬁlci?tus ille formalis nonre-
i = l'altcui ud ’F fed rationem commu-
rtin%j illﬂm_una ounaiftate 119:;t1xh, de-
Mot iR maan Dixiuni for-
Feindere form }l't o2 oftendatur Deum 04
Willanotitia ctﬁilr“_’@d 95(1_u1va1ent;r: Sic-
Meinderer forma ﬁm Elcfam o et
iegs, Noll(_“f‘]: L% n;r:_lhcr‘:tqiutnm.
Mmajorratio, cur tepugnet

“iofir formal; 5
; alicer praccifio;
el v deri B ;& non tepugnet

]

Difputatio VIL

199
ResronpeTuR, Rationemhane efle, quia
inillo priorifequererur formalitatum confufio,
& definitionum ; qua in aflerto fecundo non fe-
quitur, ad cummodum, quoalbum poreft effe
dulce, licet dulcedo , nonfit formalicer albedo,
QUAERES 2. Quid fentiendum [ir de vifiane
Effentia, Perfonarnm?

ASSERO 1. Effentiam
perfenalitatibus poffe videri,

RaT101. eft,quiaid non implicat,ut videbia
musfolvendoargumenta.

Ratioa %ia nonimplicat formalitarem
aliquam pracilam,nihilominds incuitive nofci,
ut dictum fup. Aflerco 2. Ergo etiam poterit
nofciratio eflentiz,{ine perfonis; nonenim eft,
cunfialiapracifa, intuitive nofcibiliafint,non
ficintuitive nofcibilis,eflentia pracifa.

Rarros apar, Prima paritas, poteft
communicatinatura, & noncommunicari pa-
ternitas; Ergo & videri. Secunda Paritas,
poreft uniriimmediaré perfona Verbi 8 nonu-
niriimmediate natura,ergo & videri ; quiafia-
liquadiftinéio cft{fufficiens ad falvanda pradi-
catahzc: Communicari,& non communicari,
qu funt predicata phyfica, quare fufficiens
nonerit ad falvandahzc prdicata: Intuicive
nofci,nonintuitivénofci?  Tertia Paricas, quia
non minus identificantur realiter perfectiones
{ecundariz DeiDeo, quim perfonalitates. Ei-
gofipotelt peromnes videri eflentia Divina; &
nonvideriperfectiones fecundarie, poteritca
tiam viderieflentianon vifis perfonis,

ASSERO 2. NoneHpoffibile viders unam per-
[onamin rationetalis perfone s & non nofci aliqua
modo aliam perfinam , correlativé refpondentem,
gqualis estcorrelatioper[na Patris, ad pevfonam filis,

Rario eft, quia & viderctur tunc illaper-
fonainratione ralis,& nonvideretur; videretur
quidem ut{upponitur; non videretur autem,
quiaeftimpotlibilenofcirelativum, &nonno-
fciad aliud: cumdefinitive ficad aliud : fed runa
nonnofcereturadaliud; quiaillud aliud,dicis,
nullomodoartingi.

ASSERO 3. Non effe poffibile nunam perfonam
correlssivan videri Vifione adequara, & non vi-
derialiamperfonam correlativam,

Rarioeft, quiad&videretur adequate il-
lud correlativum, & non videretur adzquate s
videretur quidem adequateé utfupponitur; non
videretur autemadaquate, quianon videretur
id quodinadaquatafud rationeimportat, nem-
pe terminum.

ASSERO 4. Effe poffibile videri unam perfo-
nam correlatitamvifione ina dagnata , ¢ non wide-
74 aliam perfonam ., fedtantymmody nofes nrcangue.

Rarto 1. eft ex jam dickis , quia feilicerid
non implicat : deinde major eft identitasinter
naturamy. g, & paternitatem, quam inter pa-
ternitatemn & filiationems& tamen potc!l coin-
municari eflentia,non communicari patcrnitass
Ergo

sz"w}mm Prxcﬁm 2




s

a

200

Ergo & multd

ris videri paternitasnon vifa
: Item non magis effentialiter in
1c ctiam refpectiviimportatomnipotentia
N. equum poflibilem, quamimpe I
paternitas filiationem;quia ficurad ali

hliatione.

ratiol

Ve

tat v. g,
: &
d,pater-

nitaseft,hoceft ad filiationem ; iraad aliud eft,
ctiam omnipotentia ; & tamen poteftnofcio-
mnipotentia intuitive , & non nofci N equus

po((il ':\;Erg’ocn.unpoLfl‘ituoldinmltlwpam
ternitas,& non nolciintuitive filiatio.

Nequevaletfidicas, quia emnipotentiaeft
ad plura,& paternitas non eftnifiad unum, re-
ditenim argumentum factum. um ad
omnia, potc_ﬁ' nofciintuitive , Non cognitisin,
tuitive omnibus,fed cantim aliquo modo; Ei-
go& relativum ad unum,nofci porerit, non co-
gnito intuitiveillo ad aliud,uno.

R ATi®2. elt,quiaporeft darilumengloriz,
quod intuitivé reprefentat omnipotentiam,&
nonterminosillius ',Ergn etiam poterit dari lu-
men intuitive reprafentans paternitatem, &
non reprafentans intuitive filiationem. Ne-
que valet{i dicas, q1|<3d termini omnipotentia,
non fint cj usdem rationis cum omnipoccnn'a;
{unt enim creatiir ; jamaucem paternitas & fi-
liatio {funt termini ejusdem rationis in ratione
Divini: noninguam valer,quia etiam creature
inratione cteatur finttermini cjusdemrario-
fiis, & tamen porcﬂ:in Omniporentia 1'cpt.t‘ib:1—
tari una crcntum,quiuI'L*pr;ti'c‘mctm'ah‘a. Pe-
inde in intuitiva non eft necefle attingi termi-
nos connexos ellentialirer, fi fint diver{z ratio-
nis {alva formalirate intuitive; Ergo eadem/{al-
va , non erit necefle nofci terminos ¢jusdem

Relativ

rationis.

R 41103 eft., Noneftnccefleut exvicom-
Prchcm‘.ionis unius correlativi, fequatur com-
prchcn{io alfus correlativi,&citaquando Ange«
[us comprehendit creaturam,non cftnecetle,ut
Cl)lhpi'cl]flldﬂt creatorem; Ergoetiamnon eft
e, ut ex vivillonis unins correlativifequa-

nec
turvifioalius corr i.

Responper 1. Suar. Majorem effeconiie-
xionem inter relativa in ordine ad cogno(bi,
qudminord inead unici, namv.g. figim?t";mon
potelt nofcifine fcibilis inomni ramenintelle
Guunitur nofcentifine feibili. :

Contra cff. Tum,quia yidimus fuprd,
quod relativaomnipotentia intaitivé nota , oA
cxigitinmitivé nofci tcrmil}f)s.nln.mcs._ : TL_am,
quanegohocipfumnon pofle feilicet{cientiain
pro qualicu te;utfu pponim Ll.s,;iccrgmm_, VCI 1?;%-
bitu,nofciintuitive , non cognito intuitive ig-
bili. Tum,quiaquamvis concedamus, qup‘d
correlativa magis fint connexa ad cogfiolci sfals
tem quonmd_olibgr quamad uniri; nego tamen
ex diétis,magis cfle connexa, in ordine ad nofci
INTUITivVE.

Responperi poteft.
V éxbi poﬁl‘ Cerminare Unionem ;

C

Ex eo perl’onam‘
quia hzcrex-

Tracatus I11

e i o
17 incta: perfonalitates, poterit
una rerminare;quin terminet alias acverdvifio
eit communis toti T rinitati. :

Co NTRA eft, Tum, quia concedo com-
munem ¢fle roti Trinitati vifienem hoc fenfy,
quia unaqueque perfona videri potefts fednes
go clic communem toti Trinitati hoc {enfa,
(]LIOL‘I{ILl]'illVin‘gL‘dIlll’jdthcﬂ.fVik{CI{l;l]i;l. Tum,
quia 11cu§ unaquzque perfonahabetpropriam
iun.mpcrion;ilimtcm, ita habet{uam cognofci-
blhl’ﬂﬂ.‘ﬂ\} quomodo enim poflemdicere,quod
il.ibgar;;rt:rpi iam perfonaliratem, finon eftco-
gnuig;[nlc, quod habeat propriam perfonalica-
tem:Ergo & vifibilitatem & intuibilitatem.

ASSERO 5« Poffe videriwnamperfonam ., nop
giz.-n:'f;i alizutlo ﬁxud&ﬁmﬁarﬂé/}L.sze(cr,ng. pof;
{fevideri paternitatem,non vifd !'pir;umnc P:dﬁ-
va. Ratio,quia funt & diftincta realiter, &
nullomodo connexa.

UARES 3, Buia 7 7 g -
;ﬂ%wum 3. Duid fenticndum de vifione At

ASSERO 1. In fententin illorum; quide conces
preeffentiadicunt cffe Attributa, ?19?1‘[70.% wviders
¢ffentiam fine arerivuzis.  Ratio,quia impoffibi-
le eft viderihominem,& non animal rationale:
Ergo‘etlam &e. fiquidemilla funt de definitio-
neeflentiz.

AsSERO 2. Jufententiadeprimoeffentiali cons
cepts Deitatis ufﬁrit’mmwnJﬂmmzf,r.rz;rf'.f;;fjs Vi
deri pajﬁam Attributa [ecundum ratignes commi-
#nes , non arti;«zqma"a ullo mode Deitatems.  Ratio,
quia fic fumpta rationcs communes prafcin-
dunra Deitate, ex alia parte rationcs pracifz
poﬂlmtinm;cw& nofci

Rurfus accpiendo Arctributa {ecundum
quod{iinca parte rei, nonpoteft viders reftum
uniu:,,quinvidca:urL'CL'tumuliue. Rario,quia
idem habentre@tum nempe Deitatems Sed
poflunt non videri fecundum fua connotata:
g enim in houm}ﬂit,unu.. 2 atquun;yot:‘lt
videgi Deitas fine connotato, quod eft{ubleva-
tio miferiz,adeoque {ine mifericordia.

ASSERO 3. \Acipiendo Aittribuza pro for-
wmalitatibus feuformis quibusdim metaphyficis Di-
ints, potest concipiunari , quinconcipiarir aliud,
.zdwqmgﬁ“ma’cri. Quod poflitconcipi fuppo-
noex matetriade Przcifionibus: quod poflicvi-

deri, Probatum eftin qufito 1. Aflerto 2

Punétum Difficul-

tatis 2.

Solountur Oljectiones.

3 Upponoquid fit cognitiointuitivd, & qtti-
S dem pono quc‘:d rzgc‘n\‘.!& loquendo tion {it
idem, quud {cientia vifionis, quamvis paflim
hzcduo confundantur; Ratio cltl, quia cogii-
tio,qua habetura Deo depoflibilibus,
ovifionis , ut {citur, & nihilomint

noneft
15 fal-

cOgIItl -
= fim




of-

10y

m
lid

e qubd Deusabftrahat,& ab{’cral-
meltdicere: qc ueutendo phrafi communi,
e mﬁ-:a‘ﬁwtﬂ?hil japeralienas fpecies, aut
“nufauuah}:; Per hoc autem inter fedi-
; mﬁdl:uf‘i‘":lum'viﬁo refpicic exiftentiam quji
Iul Mrm[’maumm,foxmatur _formah_tace {i-
soraprid jamvcré hac formahcas\&arm hé);,

4 it nofeere objectum fecundim quod i-
i ficutelts icaurmodus feu ita cognitio-
‘um,& Jearmodoita & ficutiobjei.. Por-
m;}rc{}l)ﬂ{?im quod eftnofcereita, ficuteft ob«
;?guo:ﬂll’ dupliciter poteft accipi; vel nofcere
;utbn;!ifﬁmdcb jectum,& hoc, commune eft
umiporitizvere; velnofcereeo n_mdo, utita
gnodusnoticiz, proportionetur ita 8 modo
s &hoci’pc&abitadmtu1_twmn_. Itaxf.
i indonosdemonftramus cxxﬂ:ennam Dei,
{gonfteamus canformitcr‘adobjc&llma cum
fimobjeumexiftat; quia tamen modus,&
illusnotitiz; non eft proportionatus modo
Jinobyectis nam concipimus Deum, vel per
g;dumperfcnxvencrabﬂ:s corporea vel per
plumlucis, fitutilla demonftratio, nonfic
paiaintuitiva.

TropaTur bonitas explicationis 1. Auét.
{Pati,quiintuicivam Dei per hoc definit ] n.w'-
Uimseumfionri e, quafi diceret; Itanotitize,
tjondebiticaobjecti,

Deinde, quia communes explicationcs non
fsfuciune: namfidicas quod intuitiva nofcat
pedumnon per modum alius; rem pofitivam
:xp]icabis et conceprumnegativum , acfiin-
woymalbi,explicares,per intuitivam non pet
Eﬂdmnnigri.

lem fidicas, qudd intuitiva habeatur per
fpriasipecies, vel per coneurfumimmedia-
mobjecti; Econtra quia fine urroque poteft
b determinare intellectum ad producen-
4 notitiam intuitivaim. Quod fi recurras,
ib?!‘eillamnotiriampmﬁcifci abaliquo defe-
mobjcftii'upplcntc;contra, quia male qui
dlberetalb edinem,qudd fit dealbativa ifi
'slﬂt;lbandum alfumatur ingenere efficientis
1redo.

Dfﬂiqlfeaquiailoc quod eftnofcere non per
lﬁ#mna11us, poteft revocariad diGam expli-
f‘“olﬂfm tnquam conceprus negativus; hoc
l‘{iﬁggﬁ)cgdcri})cr propriasfpecics revoca-
HE’P i quam id quod ordinarié contingi,
iigl?xli!ftchT]gR alll Au&orita; 1. et S. Script, u-
: + alloquens Phllzppum Joan. 14.

Y e 2
Wlpteani vides e, Videt ¢ Pasrem meum,

:.‘JP‘\;.S.POIND ETUR 1. Quod alia fie hzcpro-
it “{U.ﬁhﬂ videri 8 Patrem, & alia haee
:h.thit;,l Videri debere indifpenfabiliter Pa-
-_Jsmrbenus :de dicit Chriftus D.non pofte-
blonco g . UM accipere pofmus

“Odinaria, veldevifione fumpta pro

Difputatio VIiL

201

qualicunque notitia,quo etiam modo explican-
duseft Aug. in Pfal. 85.

Deinde, Chriftus D. loquitur illic non de vi-
fionecorporali: Patercnim non haber corpus,
non ctiam de intuitiva, de qui hic; quiailla,in
via,Apoftolisnon competebat; Etgo debuitlo-
quiveldevifione perfidem, vel devifionelato
modo,hoceft, notitiaabftradiva; inde autem
nonfequitur, viforigorofé filio, debere rigorofe
videri & Patrem.

Denique hunc locum non debete intellici
devifione Eflentiz Divinz docer Salaz , Tole-
tus, Vasq. Granadus autemadfert hanc ex-
plicationems; .quia Chrifti D, etiam qua homi-
nis tanta fuerit cutn Patre confenfio, & conne-
Xio,ut quieum fide, qud deberet, cognofcerer,
{cire confequenter poflet,eum effe filium zrer-
niPatris connaturalem. u

2. Auctor. eft S. Thom. ex 2. 2.qu2.2.4.2d3,
Sedillic loguitur defolalege ordinaria.

3. AuGoritaseft ¢x 3.p.q.3.2.3. Sed illo lo-
co tantum loquitur S, Thom. de abftractione
negativa, quanegat perfonasde Deo, quzquia
falfaeft, nonpotcftefic objeGumverz vifionis
Deisfed non loquitur de abftradtione ablegari-
va,qua necaffirmat,necnegar,

OsjrciTur 2. Eft impoflibile exiftere ali-
quida parte rei,& tamen inadzquateé ; Ergoe-
tiam cftimpoflibile videri inadxquare ; quia vie
fio,eftad rem, ficuri eft.

ResroNpETUR: Neg.Conf. difparitaseft,
quia f1 aliquid inadzquate exifterer, idem u-
numque diftingueretur hoc ipfo realiter a fe-
ipfo,ut diftinguuntur Ens,& nonFns: Siaurem
videatur unaformalitasnon vifi aliﬁ,nonﬁ:quc«
tur diftinétio realis.  Probationi Conf; mox
refpondebitur,

Osjrcitur 3. Hlanotitia & effer intuitiva,
8 non eflet;eflerquidem ut fupponitur; non efe
fetautem, quia ad rationem intuitiva {peétar,
utnonaliter{itin mente nofcentis, quam fitin
{eipfasnam intuitiva eft circarem ficuci eft,ergo
cumv. g. Divina Eflentia, non ficfinc perfoniss
non poteft nofci fine perfonis.

Regroysro 1. Communis eft,quod dera-
tioneintuitivenon {it, omnes formalitates ob-
jeftiattingere, Illuftratur hoc 1. vitione cor-
porea; oculus enim cognofcitintuitive albedi-
nem,nectamen vider, anfitmodus, an qualitas
realis?

Nequevalet fidicas, quodilla pradicatanon
cadantinfenfum,nam fi ftare poteft intuitivao-
mnibusnonvifis, finon fint vifibilia corporali-
tet, quareintuitiva ftarenon poterit, finon vi-
deantur omnia, quamvis fint vifibilia? ex co,
quiavel deficitlumen, vel denegatur concur-
{us Divinus ad reliquavidenda.

Rurfus, videndo albedinem intelle®io con-
junétaillivifioni eft inguitiva, & tamen non ha-
bervim difcernendi omnes formalitates: & ox
qll(?L L~




202

quocunque principio fieri poteft, ur tunc non
omncs formalitates intuitiva attingancur, idem
fieripoteritex defectuluminis, concurfus Di-
vini 8¢, neomniaintuitive atringantur. Etfic-
uc fi da‘rctur oculus effentialiter determinatus,
nonnifiad videndumalbum ; hocipfo connatu-
raleeflerilli nonvidere nigrum: ita & fi detur
concurfus determinatus nonnifi ad intuendam
certamformalitatem,connaturaleilli efit;non-
nifi unam formalicatem videri.
Nequevalet, {i dicas; quédficurnon poflic
dari concurfus ad videndam albedinem , qui
nonvidearalbedinem, itanonpoteritdari con-
curfus ad videndam effentiam, & non petfonas,
ctim ipf fint realiter effentia ; non valet in-
quam: nam Primd albedo nondiftinguicur vir-
tualiter dfeipfa. Deindeunum idemque & ra-
tione ejustiem vidererurtunc, & non videre<
tur: quodnon{bqucrcmr, {1 vifa eflentia, non
viderentur perfonz : de quo inmareria de pra-
cifionibus.
ResronpeETUR 2. fecundiim communia
principia. Ad rationem intuitive adzquar
fpedtare,utresnon aliter appareatin mente no-
{centis, quam fic infeipfa, {ed non fpectareid ad
rationemintuitiva,inadzquatae.
RESPONDETUR 3. Deratiotie intnitiva el
{e,ut videatur res ficuti eft, non hocfenfir, ficut
exiftit phyficé;fed hoc fenfu,ut ita objeéti,&ita
cognitionis inter{e cmnmcn{hrcnrur)quod jam
explicatum eft.
InsTas1s. Siperimpoflibile in Deo foret
nonnifiunaperfona, non poffettunc videri na-
turanon vifa perfonad ; Ergo citm non mintis
identificet fibi naturaDivinatres perfonas pla-
néatque unaeflet;non poterit viderifineillis.
RESPONDETUR inprimis ctiam Ant. effe
falfum, fitppofito fi formaripofler diftinétio in-
ter naturam & pcrfbn:tm ratione connotaro-
rum: {ed miflo Antecedenti, negatur confc-
quentia; Difparitas c-i},quiat forte tunc non ha-
beretur fundamentum pr;t[cindcndi illas L{l:l‘aS
formalitates , adeoquenec videndi unamfine
alia. e 5
Concedimus quidem quod fuhI:Lta_pc'r im-
poflibile una pcr{on:‘t,r:oilcrctur n_:uur;l_l)m.na ;
quiani{i tolleretur,fequeretur di[tm_gm realiter
naturam & perfonam s fed llO‘C abfurdum non
(cunrctur,Ii videatut Lumpcriona,vcl unapet-
fedtio,nonvifaalia.
Admultasobjectiones AT
ex Quirosnegante Pr;rcxiloncs objetivas,qua-
les admittimus,folvendas. - o

NoTo L (&@n{ illa vii’:on‘c videnda fir na-
rura,nonficutieftinratione adzquata, & phy=
fice; {ed tamen ficutieftin rationc111;1;{&‘}1”“"‘-‘
pt'ritacogﬂin'011i5,pl‘mp0ft10ﬂﬂt“m3 Z}Liltﬂt?l‘-
jecti. Erquamvis comnnexa nen ppiimc am?v
gi,quinattingatur ucrunques poteft ramenali-
ud atringi incuirive,& non aliud.

quz defumi pochm

Tracatus 11

Quod autem dicit, Intuitivam debere offs
per proprias prC‘]CS;id Jamnegatumeft: fede.
tiam hocconceflo, nego quod ratio aliquapre.
cifa, & inadaquata, non pollichabere propriam
fpeciem,inadaquati{ui effe,

Cafuquoresfupponatur indiftina virruali.
tet, habenstamen diverfam definibilitatem &
comlomra“pt‘\teritbmc videriuna, quin videa-
turalia, {ecusfictiam nonhabeat diverfa cons
notata;nego enim cognitionem abftradtivamil
lam effe, quarem nofcit fecundiim ordinemad
connotataextrinfecas namomnipotentia pro-
ut dicit connexionem cum creaturis, intuitivé
nofcibiliseft; & tamen nofcitur fecundim og
dinemad extrinfeca.

.Com:edo Deum non pofle videri adzquard,
quinattingatur quod fic potens; fed negos five
in 1'1-1métiv;1,livc inabftractivaid fieri nonpofle,
fifint inadequatz : nectuncintuitiva confun-
detDeum cumcreaturi ; intuitivé enimvides
bir,illum,noneffe creaturam.  Caft autemquo
attingereéntur f{olx rationes communes, quid
fierer?diceturinfra,  Reliqua ejus Argumen-
ta 4 n. 25, impugnant potius pracifiones obje-
Ctvas.

Noro 2. Quod negari realiter depaterni-
tatenon poflicSapientia; quia alidsdarerurdi-
{tinctiorealis inter Iizpi-:miam & paternitatem;
{ed fi negetur pradicatum vifi, non fequetur
hzcdiftinétio realis.

Quandoenuntiatur hzc propofitio:Paternis
tas exiftit , {iponantur tres exiltentiz relativa,
nullomodoattingetur eflentia; {ecus finegen-
mr,quiahncip!b,u]m}ii'.'_1p:n't.1tm'1iiic exiften-
m,impormbnur exiftentianatura; cumhocta-
men {tabit, utpoflicnon attingi fub puropra-
dicato patcrnimris;ad eum modum , quoinhoc
termino natura Divina terminatur pntcmimm,
eft necefleattingi, naturam & paternitatem;
{ed noneft necefle fiattingatur natura, {ubcon-
geprunatura.

Anautem {ub hoc terminio: Paternitas gene-
tat,refpondeat natura,velnon? di¢tum inmates
riade pr;‘cc;{i-:mibus. s :

Quamvis realiter paternitas fit effentia, qm‘d.
ex hoc fi videatur paternitas non vifa ('ﬂf.‘lltifi,
inferri non poflitalictas realis, di¢tum fuprd:
Czterum fi natura Divina que eft ii\ parterei
phyfice,& prout efta parte rei phyfice artinga-
tur,attingencur & perfona. = ;

Deindevidetur 311£.1'o.&;1h'qui:i affumeredif-
ficile s nam ex una parte ponitqufyd iniutu:pﬁ
1iof fit necefle clare omnia preedicata cxptimb
ut habeturnum. 29, Ex alteraparte docer,non
puﬂ‘c videriunam pcr(im am,quin vrdcaﬂtull'al!ﬂf
& tamen fecundum priorem propofitionem

offerclaré nonexp rimi,adeoquenec viderl

Quodaurem dicit,Intuitivamin hoc ftare,ut
quamvis claré non exprimatur objectum, tal

o - e I o a 't
tamen fit in cognitione , ut nullo diffimile i
objetto




ffe

ea

ili

el
M=
1l
ad
ros
ivé
OFs

to

Py | Jas 2
i eft, defola adequata
sorcali idverumeft, 1

5"“?'0 Exdi&js{uprﬁ,ﬂut\)({lp“l(ft‘lliilzils \!'111": ﬁ; =
anfim conC_CPF’-m objectivum ;g i:oc.; ;j:;-z
|étnﬂﬁ‘m5ﬁhmoucm; n?gﬂ CO? : v} o, produ-
(@napimduﬁoncnj.forma em, vis c %l};rls-in-
fapeciernm eritque tuncimago 1
i
M_E UT::&" quidﬁm quc‘)dvidcns Pat_cmitate_f_g
nnnpolﬁf ;cddcre}'amonqm de hhﬁtignc 5 e
m{upcraddos quodn_C__C ficopus ﬁugnoqem ex
atc objecti neceflario fccundgm intuitivam
honderc:ie l]'cé{n{:‘.][] Pox’ﬁ;reipondcgun E0-
one intuitiva nifi ¢4 ratione , qua p(_)tl:‘.\&
vceexiftere, fiincuitivafitadequata, fecus
imdequata.
um\a;?;l 3. Ad folvendas objectioncs Amici.
(Mmdmrjdmmrpcrfc&‘:‘oncs Dwmx‘ omnes,
pacleillaminfinitam vifionem; nam inprimis
yminusiple noncft ipfinitus numcro ; nam
pliint foree numero infinicz ; P_crfje&lon@
mnuix:poﬁtuquéd fint mccnilwe 111‘&11\1t33,m-
D'cquitur‘quéaurca infinitumintenfive, po-
shverfarifinitanoticia,
fiantem comparentur inter {e vifio totam
Ditem, &caliscandem, fed inadequate at-
tigens, prioriila erit infinitaterminative , non
wopolierior, fiinfinicatis pracdicatumnon at-
thgat
Concedimusulterius vifa Deitate, connatu-
iimellzexigentiam ut videantur & perfona-
s, tanquam termini itemque attributa,
Hegamusidneceflario fieri.
Concedoineelligibilitatem, objecti fundari
mnuentitate, hocfenfu, quodnihil ficinillo,
godron fit incelfigibile ; {ed non fundaturin
Wwaenritate, hoc fenfi,ut non poflic nofci quin
siurealivd, Unde poteftaliquid imme-
fenfeiplovideri, fed in feipfo inadequarte
fmpo,adeoque cum pracifione.
LM?O_%. lllam vifionem fore diftinGam
e avibone quz de fadto datur.  Rgtio,
;‘uaa!iudcffctlpecicnbje&umhujus, & aliud
fcobjedumalius: immonecefferilla pre-
Wiaviio complere formaliter beatificativa;
&2 ?Oﬂdi_m.\ intelligeret & poflideret opti-
;:T];;C:E:egibilc;immo{iattingc1'ctiEL1 notitia
ﬂ : Scommpncs » exnullo modofunt
TE{\:::H’?{R I}.a_uo cft, quiabeatificativum,
B tationcs mr:u- - enmamibo:
4ltem communes,non {unt {fum-
mmbonm, 2
J
1 ;T\Eﬂgﬁﬁﬁ:ﬁ Bt‘t_ingcns in Deo gﬂ‘cntmm
"th‘ct-P crﬁn:ns (i. ]I:Ea[c‘m 5 quamvis nonat-
'“"":‘“"“mlnpl‘c té fC‘ .et. :]thLxlvaIenter ,licetut
i
-ﬁ.Pﬂ.(nnis‘] llmmolc & E-PU. f.‘t, IOH‘L y L~
i ,h'Um‘.Erqp&: = ra_r_lo primaria gxull en-
Weatificyryg &.1 gnitio %“F"% :L’qluva[c_'ntcr
*&aquivalebitcognitioni per.

Difputatio VIL

{on_u'm‘n. .‘ai‘a‘:.amrn nonattingeret Deitatem,
nonelfler beatificativa ; quizaion videret fum -
mum bonum.

DIFFICULTAS IL

De Obyetto wifionis fecundarro.
R EMITTO 1. Fideriin Deocreaturas. Do-
cuit hoc Aug.in l. 4. ad literam dé¢ Gen. c.
21.ufquead;3r. ubi cap.23. inquit s Multion guippe
interest inter cognitionem rei cu jrtm‘mgﬂe in verbo
Dty ¢ cognitionemin naturaillins, ut illud, mericd
addiempertinear,hoc ad vefperam. Unde Theo-
logi notitiam creaturarum in illismer ipfis ap-
pellantvefpertinam,priorem matutinam. Ra-~
tio etiam pramifli poreft haberi,ex ditis fupra ;
fienim Deus poteftin{e videre, 8 nofcere crea-
turas,cur etiamid creaturis non congedetur, ut
{eipfas in Deovideant.

PrREMITTO 2. Non poffe fcholaffice difputa-
71y quasnam creaturas videant Beatiin Des? Con-
{fentiunt Auétores, quodnon ignorentea,qua
in hac vita conabantur {cire ; id enim pertinet
ad cumulum beatitudinis:Nofcent etiam archi-
teGturammundi, pars enimappetit, fui rorius,
perfe&ionemnofie; nofcanticem fpeétantiaad
fuum officium ; & ira Pacriarchz Ordinis no-
fcunt fadafui Ordinis. Vide Lefll L. 2. de fum.,
Bono c. 9.

PREMITTO 3. Hoc effé in prafenti maxime
difputabile;  Amomnes poffibiles crearure poffint vi-
deriin Deo? Thomiftz negant, licét concedant,
quod ChriftusD. de facto futura per rotamz-
ternitatemnofcat. Sed id poffibile ele docent
Scotifte, Meracius, Herize, Quiros d. 32.n.10.
Jofi Aug. q.12.2.8.11. 40.

DrcenpuMm efts Non implicare contradictio-
nem,ut videantur in Deo omnes poffibiles creature:
Qua enim implicantia? Totaprobatio ftarin
{olutione argumentorum.

Osjrcrrur 1. Talisvifio & effet finita;quia
infinitum repugnat;& non eflet finita,quia vifio
pluriom & plurium, eft perfedtior pra vifione
pauciorum;Ergo vifio infinitorum, critinfinita.
idem fic propomszur.  Talis cognitio actingerer
omnidpoffibilia, ergoeflctinter omnescogni-
tionesfuprema, nec poflet excedi, ergoefletin-
finita.

ResrowpETUR 1. Retorq. arg. de Chri-
fto D. nofcente futura totazternitate,que fanc
infinita. Rurfusde cognitione, qua nonim-
plicat,omnium partium proportionalium,

REsPoONDETUR 2. Secundum diftafuprds
illam notitiam terminative fore infinitam, non,
vero entitative.

RESPONDETUR 3. Cognitionem plurium
& plurium,non efle hoc ipfo intenfivé vel enti-
tative perfeclioremsnec beneinfertur ex plura-
litate objecti , major excellentia cognitionis,
quod videreeftin cognitionibus diverii ordiniss
quia




gelusnofcit
0$, videt totam fylvam.
Mra B | 1 - P

Hutionibus ejusdem ordinis.

cft notitia, qua Ai

rE % :
tio de uno objedto potior
¢ centenariis objectis.

nille opi

Divinx effentiz
quam omnium pofibi-
lla notitia,, non trahit {e-
0 nec traher pofterior.
ncurrente ad talemno-

Rurfusnoneft :
ecundim {i
lium; & tamen P
cum infinitarem ;
Immo necin lumine ¢
titiam ponenda erit entitativa infinitudo; ficue
necinlumine glorix prafentante Deum , necin
l}l.ninu quod haber Chriftus D. ad nofcenda
futura rora xternitate.

Osjrcrrur 2.
um poflibilium,vic ctiam{eipfam perperud
duracuram; fi videret cipiam perpetuo dura-
turam, vigerer{e nunquam criam divinitus de-
lirumm,c[l_u_)j falfum eft. Seq. probatur,quia
mter alia poffibilia, viderce poflibilem adtum
{cientiz,vel fideifupernaturalis,quidicat; Hac
viflo erit xrerna,qui a&us, quia crit fl[p(-rn‘itur-
ralis falfus effenon poterit ; falfificaretur autem
fiobje&um illius definerer.  Hoc argumento
utitur Lugod. 19. deIncarn. S. 1. eique refpon-
dettota Difp. 33. Quiros : Quibus miflis

AESPONDETUR , quod actusille {fuperna-
turalis,, quidiceret duraturam eflevifionem a-
ternum, diceretillam duraturam @ternumeo
modo,quoctt duratura , alias falfo r:i.l‘.:{‘f(‘tslﬂ(l .
dusautem quo effecduraturaeft, i1 Deusvelit,
confequenter non ligabit _1_§Ct\_111;111u_s1nc oppo-
ficumvelit : undenonnifi L'.\111})1)0111:1'011cillius

iy 4
lisefiet vifio omni-

decreti, éur:eri'unc}nh;ﬂjcblt. ’Q‘t_[;u?wisa.na
temcon cccl'.mu‘,cpu‘adwim natura {ua ficincor-

ruptibilis nonfequitne, quod eflentialiter petat
durarein terntim; ficutnec idem{equitarex
incorruptibilitate Angcllomm. I"I.Iﬁb{:[ qui-
den pl:ﬁp()!"tio]}tlﬂ & exigentiam,ne formetut
decrerum deillius corruptione,, {ed nonhabet
exioentiam inr.h{}wcn!hbiiau, & cui Deus con-
travenire non pofiit. Ad eaquzopponit huic
refponfioni (Qaims:{mlvcnda it
Appo. Quod Creatura effentialiter im-
mortalis fequireret ciuid_(_-x_n qc}crftmn.lh.\‘m_
numinordinead primam {u1 proc uétionemy,fed
nonft _'qiw_\':‘:-mdfi.'i confervationem; vilioati-
tem,dequa hic,requireret etiam hoc puﬂ_cr:us
ot iz L
decreruin. o =
OBjICITUR 3 Sipoflibilis forec vifio omni-
{io videreticiplam,& non

U‘,npoiii' .'1‘11\_;‘:1‘1\-.

leret;nonvi :

soteft videre feipfam; videret autem, quid
=t L

vi ret quidems quia nulla ;:.o:t[m
{10} I
c»j‘ibtuu'crpof:'ibllm. R

1{ ESPONDETU R €X A]]]ll?. candeminire CO=

licer fub diver{aformalitate, pofle

gnitionen ,

;.-c"lpiilm videre.
OBJICITUR 4.

cuiquam,ut cosdem

Non pnrcﬁ communhnicari
cerminos habeart fuz po-

Tractatgs 111

ennx

nicar

uosomr

(cientia,qua
Deo terminos.

REsronpETUR.
quianihil poreft producere {
tamen illudipfum, 'i)o':i'fl‘w;u..mr,l € OmIipo
tentia; Ergojamnonidem
mini; non eft autem abfi
plum {ciat.

OBj1cITUR §. (-)]J‘.Il]'.l1"!;5?11:1]'.1{zl'-rl' {e
terminatas Ergoper determinatam vifionem
viderinon poflunt.

RespoNpDETUR inprimis rerorq. arg. de
notitia futurorum in Chrifto D. i
mnia poflibilia falfumeft, quodfint:
nata quoad entitatem ; hine ¢

NneEl

nofci poterunt;
licét fintindeterminata,hoceft,non exhauribi-
lia per finitas menfuras,& non tut,qumplum.

QVASTIO I1L

De Inequabtate , €8 Zgualtate -vifio-
#is.

REMITTO 1. Ingqualitas, velegualitas vi-

fronisporeit artends,primé circainagualitatem,
wel egualiratem vifionts intenfivam, vel circa egua-
litarem , velinaqualitatem extenfs Inten-
fivaclt, quandounumidemqueobjectum .
quali,velinequali intenfione attingitur.  Ex-
tenfivaeft, quandoplura velpaucioraobjeéta
attinguntur. litas & inaquali-
tas pot:ﬁ attendi circa objelta tam increata
quam creata inDeo vifa. . Suppenit ]‘m(‘Pl'Rjr
miflum,quod unum idemque objettum poflit
majori, & minoriclaritate percipi, utmelius,
pereipiunt exercitatidemonftrationem; quam
incipientes.

PRAMITTO 2, Inaqualitaien wviffonts ron
poffé precise haberi refpectn Dei vifis hic enim ab
omnibus videtur, {ed debet haberi rationein-
#:nfionis,vel extenlionis.

'R EMITTO 3. De faclo dari inequalitatem
wiiffonisbeate, TtaS.Paulus 1. Cor1s & 158
I(:. & 2. Cot.g. IremFlor. in li i
ch|'1mp§woﬁrumcl’tp‘u"n.. ade :.'1;_-1:3:-:.--w.:ur;
No,Tue Primis acnovilhmis dato; quianoncit

Vant.

Secundoxqua

necefle;utinomnibus fimilicudoteneat: tenet
inhoc,quod omnibus detur beatirudo effentia-
lis,ficutdenarius,  Difficulzas {tat in hocun
de defumarur hec Inzqualitas?
DICENDUM L. UAchus viffonis & ‘[)t't'.‘f?f'!.‘.f’."'f
potentiaelicitoseffe perfectiores entizati we, predt
‘/m_r.#mpnff{e:'hm'i';[fwfm/f.ﬂ. Potelt pi’uq.'mt i
rentia citari Scotus,Duran. Palud. Leflius, Mol

apudMart. d. 8. n.61.
" PROBATUR L qui:}hihrc
non produceret 1>crh‘dfnrc;:3.
&um vifionis, & haberet vim zr.-klu_:.zr.\n} ad
CaAnACly

1 g
JCLU!?}?L'!TL‘LL“'

entitatve a




Jem “[ﬁ;pponitm'; & non 1.1':1b‘crct, fl Lrll.'l !c:
rzﬂliq:illsnwiﬂmon concurferet, P[.IJ_IC‘LIUL
‘m-'.‘,ulr‘..t sclinencflets fiquidem fccm_m tum
?El'if‘.lh Zcmrcmr:quod ipfam prob. Sienim
s (::ircum di¢taviinchoata, concurreret
mﬂmﬁ{cr difpeciem proportionatam adtui; &
Eumw[‘;muggnfurrit plend vidarplene , & {olus
uf{[;}mrem entitatem fuo adtui, @ta cum con-
(;m! amviinchoata , concurrit cum vi in-
c];am'danu'i fpeciem proportionatam. Dein-
dg:qumdoinrcllf&us amcurntf_cmm]y_mwm
samaonad materialem, fed adfpiritua-
Jamnotitiam COMCUITILS Er‘go etiam cum con-
ntad vifonem [ccundum inchoatam po-
Emm,Froducctpcrfm;t_mr:r:m , & proportio-
;gmmﬁbi:&umquoad dignitatem Entis. Et

i} %‘}ﬂnbﬁt,id afferidebet, ut intellectus

g‘::w.ﬁ aconditione agendi, producacactum,
siamelitsoftendatur, perficia fupernatura-
[, raturalia,

lesponpEals. Perviminchoatamnon de-
famrelligialind,quam quod fimiles fiio modo
nacactuspacurales.

Contrachtfifimilesfuo modo ponitactus
utirles,ergoclim ponatin ordine naturalien-
Emuvéperfc&iores , ctiam in ordine f_upcrn:l-
mliponcrentitative , intraordinem fiperna-
wdem,perfetiores.

ProsaTur 2. Adtus naturales potentiz
iedtiorss funt perfectiores entitative ; Ergo
aftus vifionis pofitus 4 potentia perfectiori,
r_dtprrfc&ior quoad entitatem.  Ant. prob.
Imguiaidoftendit indudtio, namintelletio
tgelcaprehumana,, haec prae materiali &c.
r::p_erfc&ior. Tum,quia potentia {altem fe-
wioclentialiter eftadactus, ergo potentia
piediorfaleem fecundo eflfentialiter, et ada-
Santitacive perfectiores; ficut enim {¢ habet
Whciterad fimpliciter,itatalead tale. Tum,
taperfettionem potentiz arguimus ex perfe-
Smeentitativaadtuum.  Conf: prob. Tum,
fallaclevatio quamvis perficiat intelle Chyrr,

I zmnon dLiEU:llt naturam illius , & vimin-
ntam; Ergo tinaturaillius potentiznatactt

Sk
;ﬂlln 1lp::cic.en titativa actum prod_ucerc,&
oo produceret.  Tum, quia Eleva
“unobet, quominas adhuc ille adus it vi-
Hsviralicate, quam alids haberer, quatrahit
Aumperfeftiorem ilium gradum Entis &c.
i AGmeDi
itios al?ﬂuvglﬁ?‘“ us, fuit perfe&xoL
: ci elicito ab homine, ur

e = : i
'ﬂ’imjum 9ppofiti; Ergo idem dicendum de
Resp
3 ONDERTS T, cumLugo. Intelledtus
lqueelevaryrqd

. vifionem qui formaliter
i \:t o i;(‘ilt(‘: nonuthu manus velut
Gt {pecies natugal_ls, c}evattrr ad

U1, qua hujus, velilling {pecies,ad-

Dif}wutatio VIL

205
coque qui perfedior,vel impetfetioreft: ficv.
g. i Deuselevaret duos calamos aureos , unum
bn:nc,all:cmm malé aptatum, urrumque tamen
ad formandoscharaéteres aureos, tunc melior
tformaret pcrfc@riorcs aleerrudes, uterque au-
reos ; idqueideo, quia funt elevari fecundim
quod aptifuerunt; idemque contingitdum ele-
vantur {peciesad aGum fidei: jamautem fi aqua
& vinum eleventur ad producendam gratiam,
urrumque :rqmlircr producer » quia elevata
funt,qua formaliter Eus, nonquatale, vel tale
Ens:&hocmodo clevaturintelle@us humanus
& Angelicusadvifionem; quia vifionon poftu-
latefle modo Angelico,vel humano, fed fuper-
naturali fieri.

ContrA eft. Tum,quianon fit elevatio
{pecici,& intelleftus ad atum fidei, nifi fecun.
dum quod eft ralisincelleGtuss Ergo & ad vifio-
nem eodemmodo fier, Non exigitfides Theo-
logicauthumanovel Angelico modo fiat, fed
fupernaturaliter, & ramen perfedtior intelle-
&us elicitperfedtioremactum fidei, ergoidem
inprafentt. Tum,quianondaturin creatisdi-
ftin&io virtualis intrinfeca; Ergo fi intelleétus
elevatur, elevatur uc talis. Tum,quia redit
quaftio: Curintelle@tusin ordinead vifionem
nonita elevantur, utelevantur duo calami in-
gqualiteraptati?De elevatione vini &aqua dis-
paritas cft, quianeutrum illorum haber vim in-
choatamproduétionis gratia, hinc ratione illius
visinchoatz, utpote qui carent, non habent Tk
tulum decerminandi {ibi fpeciem entitativams
Intelledtus autem elevatur fecundum vim in-
choatam.

REsPoNDET 2. Arriaga.  Non tenet 3
particulariad univerfale confequentia;Particu-
lare autem eft 4 caufd perfedtiori perfeGiorem
produci effeétum;nec eft necefle aliam difi pari-
tatemreddere, quimreducereid in propriam
naturamf{pecieiimpreflze, quzfific perfedtior,
& elevetur,perfectiorem aGtum producit. Di-
recté etiam difparitatem dar, quia Deus non e-
levatintelleGumad alumfidei , nifiad Gimili-
tudinem actus naturalis fidei, quitunc habere-
tur, 8 {upponiturfururas perfectior ; intelle-
¢us alltem nofter non elevatur ad vifionem
Dei,dependenter abaGunarurali, feddepen-
denter a meritis.

ContRraA cft. Tum,quianon oftendic ra-
tionem , cur dicta confequentia nonfitunaex
iftis, Petruseft animaimtiomlu,crgo & omnis
homo.  Tum,quianego hocefle particulare
in attu fidei, {fed eft univerfale in omni a&u
vitali. ~ Tum, quia dicam criam effe de na-
turaintelleCus,ur perfetior perfectiorem en-
titative producarvifionem. = Tum, quia ele-
vat Deus ad aGtum fidei proportionaté ad a-
&um naturalem ; Ergo ecodem modoelevabit
ad vifionem proportionaté ad perfe&ionem in-
2 rellectus.



2006

telleus. Tum,qnjaq'.l..nu'\'is intellectus ele-
verur fecundum Pmpmiimwm meritorum ad
dignitatem formalem intenfivam , extenfi-
vam &c.vifionis,non tamen Llcpcndcl‘-t 1 piee
ritis,elevatur , ad dandam hanc{peciem vitali-
tatis actui.

Drcixpud elt 2. Diverfaseffe fpecieextrin-

[eca wifiones ratione diver[orumobjeciornm. Ra-
tio, abobjectis enim, etiam alii actusfpecifi-
cantur.

Osjrcitur 1. ex Arriaga,Sol eft multo per-
fefior quamignis, & tamen producit calorem
ejusdem fpecici cum calore igniss Ergoidem
dicendum de vifione.

RisponNpETuR. Ant. forté effe dubium,
Sed & difparitas eft; quiaciim calornon deter-
minetfibpcercum principium, nec dcpof_i:c_t ut
{ecundum perfectionem prlmapii perfectior
ponatur ;jamau LCiTl_\I?lhOD(‘.I‘P.l’L)fCﬂn abintel-
leétu Angeli, dcpoiumonmh mrellc&um An-
gcliuum; quodnegat _quiden} Ai‘l_.‘l.lg;l?.{cd ime
nmrit(),pr?ccipué cim nnm‘f’cr!sprmupm intel-
le&io, confequenter & vifio, non _pmducamr
aftione intermedia. Deinde pofle etiam in
principiis Arriagaadus fidei elicitus ;llb hac{pe-
cie, }11‘DdL1Ci ab '.111';1_, & tamen Pgrfcthgrprudm
citura perfectiorifpecics Ergoidemdicendum

devifione. i

QBjICITUR 2, Intelleétus concurritad vi-
fionem per potcnti: m qbcdi«:nunlcm s hecau-
temell ;I.‘L'lLl.lliS;illOllll]lb!.ls Intcilf:é}.;l:ﬁu_\j

R ESPONDETUR. Retorqg. arg, defide, de
afuprudentiz ILI}:gmatLu’ahs djgnir:jtji, prea-
i-tjbusfhpcrnzltur;thbus voluntatis direte au-
tem diftinguitur Major. Intellectus concur-
rit ad vifionem per potentiam obcd:c}ltmlcm;
hoceft nonhabet vim compleram nifi 21L‘1JL.WC_1
tur principio clc\ranFc,Couc. Major. concurrit
pet Potcutiumo!.mdrcm:m‘icm,huc eft non con-
currendo {ecundim vim fuam inchoatam. Ne-
go Majorent. Unde L‘tltcrigs chgoi; Forma-
lem ina:qunhmtmnicqm Merita, ?cc. non Inx-
alitatemin r-.moncipeaﬁm‘}:nns:
Osjicit 3. Petrusa S Jofeplihice.s. GTM:
ria refponder gratiz: at hxc cft ejusdentpeciel
in omnibus Beatis.

l.}!.!

Tractatus 111

Resronbdrjam immediaté : Gloriamnan
nifi formaliter acceptam refpondere gr g
quamvis omnes intelleCtus eleventur pe
men le.iS.‘:Cl']‘l fpeciei, quiatamen id quod ele
vatur fecundim vim fuam inchoatam non el
ejusdem fpeciei,necactus erunt 2quales; cop.
fequenter dico vifionem perfeétam, fecundiim
conditionem marterialem,& enticativam ab aljy
azquarinonpofle,ficut nec Intellectio Angelica
abhumana, licerpoflic aquari quoad L‘..-}‘.‘.”l_
male,claritatem &c.

_ Dice NDUM 3. Quod printipinm effectivnm
mﬂe?fs.-:fz..r intenfionisdebeat referviin lumen glopig:
non enim poteft referriin fpfium'nttllcct'fm\,, T
lias infimus Angelus intenfius videret pra Bea.
tiflimasnonin ip!ilmnbicdum quiahoZnonin.
tendit,{ed terminar; Ergoinlumen g[f,‘ﬁ;; in
quid enimalind ¢ fed extenfiva inaqualitas,de.
betreferriin Deitatem; hoc enim innuit, illy
phrafis dum appcllatqr Deitas fpeculum vyo.
luntarium: & fihocrefertetur inlumen gloriz,
quotics denovo veller Deusaliquid infe mani.
feftare Beato, deberet mutare lumen,vel no-
yumaddere,quod eft multiplicare Entia. <44
Glvendas Objectiones

Norto. SicutintchC’l'us,qu;mwisfirporcn.
rianecef{laria,nonomnianofcit; fic nec lumen
gloriz; hocautem complementumseftappli-
cans {efeilliobjedtum,quod eft Deitas; quaxo-
mnes quidem res aqualicer reprafentat , fed
nonnifi,fivelic. Utautem tranfeacad eflevo-
lentis , intervenitvel aquivalentia
vina voluntate, vel mutatio extrinfeca in crea-
tis,hoceft apparentia creaturz. Quandoau-
tem S. Thom. negat diverficatem vi i
mi exobjeéto gloriz,loquitur dedive
cundtim intenfionem.

Quzri (olet.  Ande f1éko inbac vitavifis
vir Dens 4 ereaturs ? Negat Mol. Suar. Vasq.
Gran. Amicus p:‘oprcrillum locum,Densm nems
@it uRGUAI. Suar.& Vasq. g};cigmn?t}jcual'
in®im , dicuntqueillamvic ifle eflentiam De
{ed nonante Incarnationem Verbi. M
S. Paulotribuit illam Dura
Thomas, & Aug. Alii tribt
tribui & noftro S. Patri in¥

Iy




	Disputatio VI. De Possibilitate & Principiis Visionis.
	Quæstio I. An sit possibilis Dei Visio?
	Diff. I. An possit demonstrari impossibilitas, vel possibilitas Visionis?
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173

	Diff. II. An possibilis sit Visio Dei in entitate materialis?
	Seite 173
	Seite 174
	Punctum Diff. 1. Examinantur Implicantiæ contra possibilitatem notitiæ materialis attractivæ Spiritualium.
	Seite 174
	Seite 175

	Punctum Diff. 2. Proponuntur aliæ implicantiæ, & decernitur quid sit sentiendum.
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177


	Diff. III. An possibilis sit Notitia comprehensiva Dei?
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181


	Quæstio II. De Principiis Visionis.
	Diff. I. De Principio Visionis quod est species impressa.
	Punctum Diff. 1. Solvuntur implicantiæ contra possibilitatem speciei impressæ.
	Seite 181
	Seite 182
	Seite 183

	Punctum Diff. 2. Continuatio Difficultatis.
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 185

	Decernitur de Difficultate.
	Seite 186


	Diff. II. De Lumine Gloriæ.
	Seite 186
	Punctum Diff. 1. Quodnam sit munus Luminis Gloriæ?
	Seite 187
	Seite 188

	Punctum Diff. 2. An sine Lumine Gloriæ possit videri Deus?
	Seite 189
	Seite 190


	Diff. III. De Principio Visionis, quod est intellectus.
	Seite 190



	Disputatio VII. De ipsa Visione Dei.
	Quæstio I. De supernaturalitate Visionis.
	Diff. I. An omni Intellectui creato & creabili supernaturalis Visio?
	Punctum Diff. 1. Proponuntur Implicantiæ, quæ stant pro impossibilitate Visionis Dei viribus creatis.
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 191

	Punctum Diff. 2. Proponitur implicantia ex principiis Thomisticis.
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194

	Punctum Diff. 3. Recentiores Implicantiæ.
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196


	Diff. II. Deciditur de Titulo quæstionis.
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198


	Quæstio II. De Objecto Visionis.
	Diff. I. De Objecto Visionis primario.
	Punctum Diff. 1. An sit possibilis inadæquata Dei Notitia & tamen intuitiva?
	Seite 198
	Seite 199
	Seite 200

	Punctum Diff. 2. Solvuntur Objectiones.
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202
	Seite 203


	Diff. II. De Objecto Visionis secundario.
	Seite 203
	Seite 204


	Quæstio III. De inæqualitate & Æqualitate Visionis.
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206



