BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Commentaria Ac Dispvtationes In Primam Partem Divi
Thomae

Cvm Variis Indicibvs

De Deo Effectore, Creatvrarvm Omnivm Tractatvs Il. De Opere Sex
Diervm, Ac Tertivs De Anima

Suarez, Francisco

Mogvntize, 1622

VIIl. An primus homo fuerit secundum animam creatus ad imaginem &
similitudinem Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-93575

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93575

12

Affertios

Diclaratur

1.
Referuntuy
Patres &
Scholaftics
tradantes
de imagine
Dt #7; ho-
mine.

Suppofitio
neceffaria

Fitifre cap.

nonulls siit

Angnft.ig
Magiftro.

pro doéirina

Cintra [up CrEAL | F
pefittonem  MItto quim omnium dicendorum: neceffarium

e

Vitimo digendum eflt , animas primorum ho-
minum fuille in fua fubftantia, & i\rnpnc:.ﬂﬂms
naturalibus valde perfectas. Aflertio claraeft ; il-

lam tamen propono,vead ea, qua dicenda fuper—

funt , viam praparem. Inanunaergo rationali

primim contideran potelt effentialis 5 & fpecifica

perfeétioeius, dequa noracit affertio. Qualisau-
tem, &quanta illa fit , in verbis Genelis, qlulms
primi honunis creatio refercur ad smagnen & fi-
amibseudinem. &ec.fatrs exponitur. Deinde poteft hxc
perfectioin indiniduo confiderari , proutinani-

ma Adx ; aut Euz inuentaeft. Exinhocfenfiifo-
lum dicere poffumus , illasanimas fuiffein indi-
niduo valde perfectas. Quiafi interanimasratio-
nales non eft vna perfeétior alia;conftat, animam
Adz,& Eux habuifle totam perfeétionem fubfta-
tialem,catus animarationalismindiuiduo capax
eft. Siverd interrationales animaseft inzquali-
tasindiuidualis 5 incognitum eft quem gradup
Ad=x anima, vel Eua fortita fit, quia fuppofitailia
veritate, determinatio ad animam tanta, velta-
tx perfettionis ex voluntatedimna pendetyideo-
quenobisinnoteltere non poteft, nifi perreucla-
tionem.Soliimergo dicere poflumus, habuifle A-
dam animamvalde perfeftam ; prout oportebat,
& decebat eum , quifucuruserat principium , é
origo reliquorum hominum; & cum , quiimme-
diaté creabaturné folim quoad animam ; {fed et~
1am qmmd corpus ; & quond totum hominem ab
ipfo Deo,cuius opera perfecta func.Vnde,quod de
fimili perfettione indiniduali curforis quoade-
eramentum , & difpofitinem fupra di-

U8 ten

modo fentiendum elt de potentijs animas , intel-
lectusfcilicet, & voluntate, nam fueruntin primis
hominibusvalde pc:_‘f‘cé’fu , & fubftantiz anima
proportionatz. Anvero habuerint inditas alias
purfcé'tjoncs,.imoﬂca videbimus.

(0P G A 4 e B S0
A primus bgmo fuerit fecundum animam crea-
tus ad imaginem & fimilitacs.
nem Det-

Voniam his verbis explicauit nobis Scriptu-
Qr.l excellentiam creationis humane naturz,
& forma ; quam perillam recepit , quz eftanima
rationalis, ideo tam antiqui Patres , quam Theo-
logi omnes de hacimagine , & fimilirudine accu-
ratifsime cractarunt » veviderelicét in Bafil. ho-
mil.io.& 11.Exaemer. & Ambroflib. 6. Exacmer.
¢.6.7,& 8.& lib.de Dignit.conditionis humanz, &
Theod.q.20.1n Gen. Chryfoft. Rupert. & alijs ex-
pofitioribus ibidem, & Gregor- Niffen. lib.deho-
minis opificio.& de Hiftor fex dierum , Auguft.in
libris {uper Gen. fepe, &in librisde Trinit. vein-
4 videbimus,& Bernard.ferm.8o.1n Cant. & lib.
de Liber.arbitr. Scholaftici etiam cum Magifte. in
2.d.16.& prefertim D. Thont.1.p.q.93. pernouem
art. quosin prafenti capite breuiter comprehen-

demus,

Primiim ergo fupponendumeft, cum Deus di-
xit, Faciamus hominen adimaginem , &c. decreuiffe,
feu explicaffe voluntatem creandi hominen 5 in
quo aliquam fui imaginem imprimeret.Ac fubin-
deciim {ubditur ; creauit Deus ad imaginé fuam,
am {ii imagiem in homine feciffe.Hoc prg-

fundamentum,quianon defuerunt, qui verbail-
29

opinasi,reflela deimaginein Deo ipfoexiftent, eac fubinde in-

creataexplicanerint. Iravefenfusnon fit ; homi-
nemitaeflead imaginem Deifadtum;vtin fecrea
tam imaginem Dei receperit; fed potitis fir fenfus,
hominem effe crearum conformem imaging, qua

1th. 11 I. Dehominiscreatione, acfatu innocentie,

in Deoipfoeft. Tta refert Auguft, - deToin:
circa finem, & Magift. fent.in 2.d16 ?—_ 5 b
interpretatio fladers exillo adRom *posciil , 1
deftinatit,conformes fieriimagimalins o P g
ot ,‘fgwhsﬁ‘”m’"&"’“ﬁl;rfm:ergoem by
prefenti, fieri ad imaginem noneft i L gy
nem, fed ell fieri conformem ima Ini’ THmagi.y,
C[t.C:_mﬁrmatm‘,qumi“udm;'g > QU 1R Deg Gy
{pe&tumadaliquam imagin e it
cinen;eft I‘;cri.l:‘cci 1 :‘lg”«i‘}'ﬂ:ergohmgdima_
;mcm’: fedhomo Eocr? \:I]}fi{rﬁpmum ?djm'
imaginem, qua fit spfek‘ ;: oflcc':;rcrcipccmma.d
11cm,.1cc1niendm-cﬁpc&l-m;%d'a u;el adm%_
% P’ admaginem, Et con-
firmatur icgtzndq Namaliudeft fncereadimagL
IlCIll?ﬂiIll d Facereimagimem. nam piftorvolensi
maginem dcpmgcye s nondiceturvelle facereqd
IMaginen®: ergo ;:lmdxaﬁ:ismgmem;potmsd'mt:.':-
formitatem adimaginem nofattam, quiam g
ginis fattz,feu fariendx creationem,
N1_}ulamiuus tamen fuppofitio nofifa com-
munis ci} Patrum expofitio, & fentérid. 2 plo-
batur primé, quia il Iavcrba,F‘ciﬂmmhm}wmdrj #
imaginei noftrani. &illa , Creayit Dens homingmgd
t?ﬂag:rﬂmfﬁum, S iterum 'y ad s‘mgginem Deicreanity]-
lum,non poffunc intelligideimagineincreata Er-
goneceffario debent intelligide creatain iploho- )
mine faéta. Antecedens probatur, quiaillaimag; ".::M
veleffecdinina effentia, vel aliqua perfona snes. s
truniautem dici poteft. Non quide elfentia,quia g
dlmi)m eflentia non potefteffeimago. Namden-
tioneimaginis eft, vefic aliquid produétum, tefe
Auguit.lib.83.Quatt.q.37.8 D.Thoma.pg 5.
fed effentia diuinanon cft producta : ergoneque
elt'imago. Et hacratione Deusinquansi Deus
non poteft effeimago effentialiter , quianonha-
bet alium cuius imagofit : ergo deitasiplanopo- Fiie
teft effeimago increata. Refponderi poteftefien- *
tiam Ifro modo, feu abufiné,ve ait D. Thompof
{edici imaginem ; quia fecundiim eamvnaperdo: ;4
naaliam imitatur,ta referc D.Tlmm.d.q‘g} arts
5.ad 4.8 non reprobat. Sed profeftd noneltalis
acceptio imaginis in Deo admirtendajcimfitim:
proprijfsima,&inufitata: & pafsit elleoceafioer-
rorum. Multo vers minuseft fecundumillamer-
p}jc;:_ud.a Scrgp:m‘;} sreliéta verborum Pl‘opl'lﬂfﬂ'
te, finc fundamento, Acdeniqueetiamillapoia
neceflario ex verbisillis colligicur , hominempe-
culiarem coformicaten &fimilitudinem addie
nam effentiam in creatione {iia recepiffe; rasion?
cuius{pecialiter dicacur factus ad imaginemDe.
Namuillerefpeétus ad effentiam Dei perillayerba
Adzmaginem, ndicatus, a]iquod ﬁmdan?c‘mum in
homine 1'cq1.1irn::quod:{Tc non poteft,miipropri-
etas naturx humanz,in quailla coformitds i«
militndo funderur. Hecaurem effratiomagnis
hominiimpre(fa. i
Alij vero,vtexD. Thomain eudcm[omrmlla« 1
gitur,refponderunt Dei effentiam diciimaginem 25
quatenus in fe continetideas » éicxsi‘_‘?m"”i"h
rum omnium, nam exemplar 111|md;1111niggufll-
Etita d]ci}\onuﬂ“& 3 hominem f&&lirﬂad J.’ﬁd?!'
nem yquiafactus eft cor1fur111isexcﬂlr’[‘r’ d'”“_'us' gl
Sed talis expofitio valdeextorca; CLAMpro ﬂf“l'-
eft. Namin primis,etiam diuina cﬂu‘zcm,ne.»:h‘
fentianon potelt dici imago, 11'36“3“1"‘r!erudl'
emplar noneft produta , vel fadta ad imi l«;cL
nem alicuius,quodeft deraione imaginisie

s imagimsin-
fine fundamento dicenduni;nomen imagin ,\% i
Deinde fi effer fermod?

buiflet , faciamus hom
ft,juxcaideant s &t

Cnimg

Mr‘iu;

.

proprie ibiviurpart.
emplari, porius dicerede
nem ad imaginenieius;ide 3
> oy wdim
emplar eius: non autemiic dl)-ul)cllii{“iﬁmﬂ
ginemnaftran,vel Dehyvelfuam: 000 €2 O ot

I i eprafont”
ciecxemplarxhmmms,feddclmagmelcp' jar
11 hog modo aulla®

te Deum ipfum. Deniq o
EEpRRaT icaretur;
lentia hominis perilla verba jndica o

q

na

Ve

B
tis
tic



":'f""#n
P:;‘!,,
iy
W

Gk, 1

Pk

Ej

paiv

naxL & Verbum, nam ra
e X

cundun propr
g 16 d ; P

. fonglimulr

. Moral.cap.25
b niamhi Pacres non dicuntini

Cap. 8. An privss loma fuerit fecnndum animam ereats adimaginem, ce.

fefterepugnat, & CONEEXtul, & Patribus illa

mani ; - :
ntibus , & explicantibus. Sequela

yerba pondera ;
pateguia fieri cii conformitate
patet i :

'phrla commune eft omnibus rebus er
cnifpfecundun ;

dinina exeni-

tis V-
»

-, quia fraliqua

ine imagini

¢ Spiritus fandtus

habent, quod fint

deperfon:

erfona ibi poilet fignifs

{<f e

ietates fua

snol

sVE

iamelt probatum:ergo folum , leu maxime poffet
hoeVerbo tribuisguia eft veraimago Patris, atin
Jitoloco Genelis non potelt effe fermo de haci-

magine;quia additur 4d i E}Jsﬁj am yid eft ; vel
mumgcrionarum;'m loquer 11]111,\'511}4.‘%-\'t De?
s &veelthontinis author. Verbum autem non
eltimago 'l‘rm:m-.1.&‘,11-.:\’:';)c':,\':-13-u=!s c_i'i fed
s:ergoibinon ef nagine ine
setfonali,fed de imagine creata, qua vel Trinita-
rentyvel Deum, veDeus eft,referre poflet.Illa enim
parcicula wofbram conuuncit s fermonem efle de i-
maginie,quz pofsit effe non folum Patrisy fed et-
jam Filij,& Dei vt Deus efts vrintinecapitisite-
rum dicemus.
Nequeobit quod inter
yidenturde filio Deiillamima 1
Ambrofiuslibr.6. Exagmer.caj rorBb.s:
5.8 Rupert.l.2.in Gene 2. Quo-

verbis per ma-

ginem fignificatuim effeVerbum De1,fed exprefse
docent (vt videbimus ) hominem ipfum factum
tleadimaginem Dei,quam in ferecipit. Quia've-
tofilius Dei naturalis eft prima, & folaadzquata
imagoDei Patrisiideo addunt pradiéh Patres di
homo faftuseft ad imaginem Dei pireicipafleali-

are debet ,

juo modo,id quod eft proprium filij Dei. ,Quod
bverum,quar reuer, m litte-
rakmverborum Genefisnon pertineat. Addi ve-

topoteft co ipfo,quod homo fitfactus ad mmagi-
nemperfonalem Det, neceflario fequi recepiffein
& participationem peculiareni illius imaginis in-
<rcat‘t,qu.1:!p:"umEmmmcmma 11l conftitnit
adimaginem crearam Deiscun hoc ramen diferi-
mingquodVerbum eft tantumimagoPatris,quia
afoloPatre procedit:homo vero eft ad imaginem
Deiyguiad Deo ve Deus eft procedit , ficut eo ipfo
quodhomeo fit particeps filiationis naturalis ver=
biDei, in fe recepit peculiarem participationem
naturz i Dei,cum hac tamen differentia , quod
Verbumelt Rlius folinsPatris.quia abillo tantum
procedic:homo verd fit f riftita-
1155\11[i2ﬁ!()t:| Trinitateillam naturz dining par-
ticpationem recipit,

Secundo

sadoptiuus”

I ncl,p.j[nc;' Pl‘ulmtuf'hrc veritasex

sasSeriprure locis,in quibus dicitur homo ima-

goDeisquia ad imaginem erns factus eft. Sic Pau-
luss.ad Corinch.ir.dé viro dicit: Quanianimags &
gorie Deieft,E ad Colo 3. nduentcs nosin hominsin
fiitenamtarur in agnitionem [ecundum imag e eius, i
i:'mi:rn'lw;. Quibus verbis manifefté oftendit
l"-li\‘-us,.mhmuincciﬂ:inmgnmn creatoris,fecun=
Sumguamrenguatur, g 1 creatoreni
F:‘:gnnfm‘ Ethocelt,quod monet 1.ad Corine.15.
tporteths tsaginem celeftis. Prarerea hoc poreft
tonfirmari ex alia parcicula adfimil:tudinehr. Nam
homo non dicitur facus ad fimilicudinem Dei;
qt:oddctuta!iq fimilitudo inncreatd , cut homo
;Dﬂf‘ﬂrmcrm',fen quiain{e recepit aliquamfimi-
{.rua}nlemDchqu.x‘d itatem hominisoftendit.
cj{.\l{m:hcnh' > fuia canonica cap. 3. Inipfa,id
B ingud, malrdicimss hom s gt ad fimilitudsnem
n:;i:‘;’ilfﬂ:f'.fflgo ::E;!;lm dicitur homo ad inmg_ﬁ
m— : \,F:Jm’\mls recepit imaginem I}ci. Et
frm.ex illo Gen. 9. Quicuaque fudcrit humanum
perefex diertim.

fanguinem . detur fa
fectus eft homa. Ex eo enim
exaggeratur, quod noc
Peieltergoillaima

ro in homis

ginem fuam. Et confirmatu

nam Gen.s.dicitur, 4dam generafjc
nem fuam quodnon ;m:ol'f me
|Ei(l -“\i‘i amo Fl'.’\.“..\.‘\;\\-cl
producebat in filio : ¢
Deus crealle hominem «d
Juam.

Tertioeft hz¢ communisexpoliti
viderelicet in Ambrot. Gregoi
citatis,& Bafil.hom.o.1
cap.6.& libr.az.
iﬂ‘]}‘urfL‘(;:(.(xllll.dﬂI!’ ca.16. Chry
Sealijs fuper Gen. 1
tionis referemu

H11

& fec

10 EQ

AgIneI & Jlualiiudein

ram,ve

8.

v locis Prodaturs.

Kagrael o EX PAtribud.

cap.s
I

" ;
heodoret.
108§ mi difcur-

fuqu 5
nit,qua iam tacta eft,nam per
voluit Deus fingularem exce
n squam ad complement

corporeiaddere volebar, qua lice
conitet;non folum ommbus fa¢ ret {ed
etiam dominari pofiet. Hanc autem exceilentiam
fignificauit illis verbis, Facia nus homunem ad ivagi.-
nem 5 @@ finnlwudmen noftran. Ergoillaimago, & 1
militudo eft .1i:quid creatum in homineexiftens,
nam proprietas, qua hominem facit excelientem
& perfectum;in iplol ine effe deber. Inill
go verbis,Faciamus hominem ad imiay
direm nofiram ,illa prepofitio ad
mm—.im-, ad cuins finulitndiném homo fit condi-
tus,fed defignat terminum quafi formalem, & vi-
timumsac principaliterintentum illius diu
pcl'a:ioms,mw:!Enﬁlsﬁt,fd;mml wominen, &
in eo fitimago noftra. =
Nefy contrd hunc fenlumob!
cipiurc’.‘m‘cndocmnmriamtln:. t
funt.Namin primis verba Pauli, gu
conformes fieri smagin filij fur lo
ibinon dicit Paulus homine
vt fintad ima; 1 - fed confe
furIn quo Apofit
magine increata, que licet re
fpectu pradeftinatorume 1
roloco rion eft fermo dees
nocreatiof
negamus inills verbis ad imagmem, indicari ref
&um ad aliquam imaginem , fed potrus
refpeftum imaginisad fadtorememsvem
declaratilla particulanoftrasi, pe
cuius prototypifutura eratillan
prermale in vitima cn_n‘rm
read imaginem,non efle face
rium eénim oftendimus ex Scrij

2 D-

§¢€

G

1011

homo dicicirimago D
ginem Dei.Illaergo par
ab homineimago excludatur, q
nuseffettionis Dei; fed ve d
perfectiosé diminutio ill
mononeft v,::'npri.x y &}
quam eiufdem nature cum eo exi hocenim
eft propritim filij Dei.fed eft impe 0, &
ideo ad imaginem dicitur, quali diftans a perfe-
tione rei reprafentat®; & ad illam aliguomodo
accedens,vt notauit Aigult.ib.7.de Trinit.c.6.ad
fin.& Ambr.l.ie.m Liuc.z .D.Thom. fupra,&
Mag.cumalijsin 2.d.

Hocergo pro conft
mago relatiue dicitur, & relatio cogno
gniris fundamento,& terminosideo
gineni explicandam duoanobisded
Vnum eft in quo fundetur hacr

3 l]LI:.i [}

la ad

iqua in1=
Nam ho-

pe Deistan-

16,

ti fuppolito, quoniam 1-

iploliomineAlindeft ad g




— e —r

37

o

148

latio ex par explicando attinge-

fenfibiliter dia,fed perilla YlUiﬁiexpl

o s ; e 1A conf.
cimagine tractari Tolene, I- liem, & CO31““"“‘-"“:‘]ll-?ml)eusdc]l tonf

nus l!l'\"l‘lii‘.'[L i ° ' 5 AL I Un]i“enm_ E!‘

g irca primum,quiahomo ex corpore,& ani- ando‘l}a‘_bmt.b:mt cum ‘*”""!ﬁ"fﬂx.nnnrmm. it

" onftat;ftatim occurrit inquirendum ;an ho-  liter dixit fed mente,yzfiprg diftumef r é-l.j de
nm i moin corpore;velin anima, vel in veroque ima- potefhAug.zquiparansilly duovethaﬁ(r-:& l.u:l d'i
misgings Oei. ginem Deiportet. Nondefuerunt enimdicentes,  mmsscum debita Pm}"0m""f’&diﬁl‘tllri.&.ii[m‘ nl
Querand3 | ooninem fadtum effe ad imaginemDei fecundum perfectiGenel.cap. 16, ; H M n

"f”‘;"f‘i’;" corpus,quod varijs modis excogitatumeft. Vous Deniquealij,vt hiilclmagincm inc‘)TPﬁreha e Jd“
"ffoiim " fuit hzrericorum,quiDeum corporeum finxeriit, minis ponerent,cogitarunt hominem i e[l'c!lilh' n.!l
orpore. f

1 Modws ha quos viderur notare Aug.l.deHarefiin 7 6.cum di- adimaginem Verb: Deiincarnat,
raticorsm « CIt: Aliabarefisdicit corpus bominis nonanimameffeadi-  zrernitate,& ante 0és, Chriftum
explicandi  maginem Dei. Quod de Audianis refert Epiph.lib.z.  pradeftinauit. Vnde cum illum

Nam Deus grpmatl] 3
 vthoming Dy,
1am in mene i ™"

hanzopinio. cont.HereCherel7o.mn princip.& inAnchor.ante 11;11c1'ct‘pr_xi1'11tem,Ipami: OPTime intuity illyg ;z
znem. medium,& Theo.l 4. Hift.coro. & Lg. Heeree.fabul,  dicere,Faciamus "W’”"m!&C-“-'“'i‘fﬁrtLippom.m ;
Auguft.Herel 7o iftin.dixerunt Deum effecorpo- -~ Catena ex quadam Glofia , quam non noming cu
reum, & ideo ponebant imaginem Dei in corpore  necin ordinaria Glofla reperitur, E:Fa{ruqm-é gm
homunisper formalem conuenientiam , & fimili-  Gloffailfa tolerari,f folum per quandam accom. &
tudinem ad corpus Dei. Veruntamenhicerrorin - modationem loquuta eﬁet,mmeu’nu}lomudou hc‘
bocfenfuintelletus fultifsimuseft , nam quod putari potelt |11!'."iitrcral|sfcnﬁ1s.i’rimoquia {eti- in
Refellimr Deusnonfic corporeus,non folum defide , fed - pruranunquamindicat hominem fuslfe creqeun i nl’.
pradicins dameunidenseftvtinalijslociselt oftenfum:ergo ad imaginem Dei vehominis , fed Dej fimplicicer, e
modus. in hoc fenfitnon poteflt in corpore hominis effe 1 quonoming fignificar; fo!c[DCUEjPrC,V{Dgusgﬂ} ’ e
Libr.t.de¢f- mago Dei,yt Bafil hom.io. Ambr. 1.6.c.8.Aug. L6, prefertimin vereri TeRamento , vel vhicungy ™4 .
JSentia Dei Gen adlit.c 2.Theod.q.z0.in Gen. Chryf.& Nifl.  adiunétis nulla eft ratio aliter interprerand;, Se. o
%2475+ inlocisin principio allegatis argumentantur. cundo,quia in eifdem verbis dicit Deus, Eyimy ™ m
E: d:@;o. Quidam vero moderni expofitores Gen. finxe-  hominem , &c.vbim verbofactatin  notant Patres 1
Jﬁ;-r:?&”.“ runt Deum ad creandum h:n}:inelp,viﬁbilem for o&s, loquurum fuiffe Pan‘elm ad Filium, vel tres it
e mam, & corpushominisafumpfiffe, & ideo di- perimnas inter f'; > vt myfterium Trinitatis Rerim m
2. Msdus  XilTe s Facianius hominesn adsmaginem nofiram. Ita O- a prir ipiolignxﬁtﬂl‘etur svevidere licet inBafl, <0
guorundam leatter Gen,y.& Eugub.in Cofmopwia,Etratione  Hop.1a.in Gc-n.Ambr.l.E.Exae.c.;r.ChryﬁThe@d, Zh
catholicern - illius formz bumane affumpte,dicuns,illud ver-  Rup.& alijs fuper Gen.& Aug.ibid & 16. deCiuir, e
explicandi  bum,ad imaginem naftram,feu in virpanoflra( veipfi  c.6.Additautemidem Pater, vel eadem Trinitas, Lic
eanders opi= jux ey Hebreun legunt Jreferri ad corpus affum-  Faciamus hominemn ad imaginem nofiram. Ergohomo m
i stum.Sed in eo,quod ifti auétores alferunt De®in  faftus eft ad imaginem Deifecundum aliquideo- e
Rscssut. 1. o m, mpfifie corpus vifibilead hominem forman- mune Patri, & Filio,vel tribus perfonis:ergonon bl
dum,ex proprio capiteloquuri funt , quia necin fecundum cerpusd verbo aﬁumendum,quia il ' pa
Reiiziny,, SCTpturaindicatur, llfcnfg'adl.rlol1c habetur. Ex Iud corpus folius e_ﬂ fecund= perfonz, non dlie- gl
per dilemma PYEEEIER refurari potelt fficaciter , quia vel lo- rum. Alioqui potius dicere debuiffet Paterad Fi- " Dy
quunturde vero corporehumano, a Deo hypo- liumincarnandum > faciamus hominem adims- ey
{tatice affumpto : veltantum deapparentifpecie ginem tuam,vtalias argumentatur Aug.lib.jzde e
S Mfenrbras curponshum.?m"{‘rmu.mi nonrdzcun.:, necdicere '_Trm.gd. "{'51.':16, homo faétuseft ad imaginene- B
dilemmari; Potuerunt viri catholici, nam includit plures er- 1usquicreauic illum,nam ipfe creator dicie:fuis: b
impuguarey 0165 : vnusell, qudan;emcarnntionem Verbi mu{b‘ommem&c.\!nc@e Palul_ad_CoIcJ.'._g.Rm_w_rﬂrm Ry
multipliy  Dei aliam Deffs fecerit. Alius quod tota Trinitas agnitionem fecundym innAgingn eisis, qui ereat ilon: n
cizar. aliquando fueritincarnata:nam tota Trinitaslo- fed Chriffus ve homo non creauit honun@,{d w
quebacurdicens , Faciams hontinem ad imaginetino-  eft, per humaniratem non concurrit ad homiis x
Jiram. Tertius,quod ante corpus Ade Deus aliud creationem:ergo nely homo creatuseftad imigi- f
corpus humanum fecit,quod affumeret, quodre- nem Chrifti homims,\'thomoeﬁ.!’robgt_urcu&— i
pugnac Scripturz, & preterea eft ineprifsimum queéntia ; tum quia imago connotat ongzn}:m!b ; g
fingere produttionem vnius corporishumaniad eo,cuius eltimago,vt fupra chuguﬁ.rel:qu,&rln =
aliud fimile formandum. prafenti tradit in Imp. Gen.c.16, Tum ctiam,quid m
: Secundum autem de corporeapparente quale = particula naftram,ve dixi;ip‘fuz}ime:creatommg‘ a
Imipugnatiss ab Angelis afumi folet,in primis eft contra gene- dicat. Vnde Patres exilia fimile a_rgum_cmT;:’i: fe
derndepofic. ralem rc__r__;}ll:lm fan_&m-um dicentium,Deum qua- ficiunt,ve Pvc_)bem,cumueusd1xr:,F;:mmﬁi. I m
rimmem- * dovifibilicerParribus apparebat;non immediaté nem,ekc.nonfmﬂ"eloquuttllliadﬁngelosfqulanc— by d
brium, acperfe corporis humani effigiem affum(iffe , fed queangeli funt creatores hominum, nen}]’maf &
per angelos.Et deinde velillaparticulanoftramre-  eadem eft angelorum, & Deinatura; vt v'ldﬂ;:é 5
ferebatur ad illam formam fenfibilem, queappa- cerin Aug Bafil. Chryf.& Theodor.locis cizas; fo
rebac, & ficexillis verbis colliginon poteft, effe in Cyril.lib. 1.cont.Iiil. Idem ergocum prﬂpomij’;:‘ b
homineimaginem veri Dei , quia illafimilitudo  dicendum eft de Chrifti humanitate, feu deChric I
corporis humaninonerat imago Dei,neccumillo fto,vthomine. : Al i
fimilicudinem habebat:atqueirafine caufa,&fal- Vera ergo, & catholica fententia eft , homine? .

fo

eim adderetur ; ad imaginem Dei creanis illym, {ecundum animam faétum effe adiﬂias'“"’l? )
alijslocis Scriprurz fzperepetitur Gen.s.&  ideft , rationem imaginisanimzefle ll'ﬂPl“, z; e
9.5ap.2.Eccli7.5ia. particulangfiram, referturad - ac fubinde in illa fuifle Fundamenm”m’r‘l'z“ ™
Deum iplum [ecundum propriam naturam,im- imaginisad Deum. Ita docentBaf. Chf}r’i .flo»r.”
Effugium pertinens,& otiofa eltilla cogitatiode forma cor- alij Patres inloc.cit.& prereres Ambr.P! .*i 4““'°r' ingdl § D
Pracudunr. poris fenfibilis 4 Deo fum pta.Proprerquam enim  ¢ton.io.in itla verl. Manus tuascec. & G.rcg']:f{';‘m;“ -
vtilitatem,aut vium aflumeretur ¢ R efpondent, c.:7.ﬂlii\sgG.L\‘cGrcg.le.Orar_mvm'l_)‘t”a- s
vthumano more pofler Deusad hominem loqui.  bomsinem, & Damafl.2.c.iz. D.Tho.difl. ¢33

. gl L
Sed contra,quia cum dixic Deusilla verba, Fatiz- bene Zeno VeronenlEpifin l.i'e‘rn'.a_ngm:ifﬂ;’l“:'ia""i" gﬂ
mits hamissicin s &c. nondumerachomo,cumquo & 4.tom.2.Bibli. Et probatur ﬁ,lfh?qn,apjncmb h f
lequeretur : ergo ad huncfinem non erat necefla- enumeratione , nam homp Imbctm. “Lgim- b
rium corpusaflumprum. Et proptereandemra- Dei,&illa noneft propriain L‘orpoff:“}it e ¢
tionem putandum nonelt;illa verba fuiffe 4 Deo nima.Secundo,quia i ANLmMa COREUITH que J




T

nefuntderationeimaginis; nimirumorigo,, &
ﬁm{]gmdo,ac:rt:pl'.l‘['unteltlt) €X V1 OTIgInIs ; uxta
dodtrinam Auguit.lib.8;. Quall.q.51. & ;11||I.\ locis
allegatis;ée D.Thomz fupra,é 1.p.q. 35- Animae=
nmaDeo habet originem, vt eft f.fc fide cevtum,
1M per folamcreationem fit. Deinde rarione a-
sime homo haber propriam quandam h\nnhm—
dinemcumDeo in co gradu,in quo proprié,éfor-
maliter Deus ext ftit,nempé in gradu vitz mtc!ig—
gualis: ergo ratione animz habet homo quod fit
adimaginem Dei.Probaturcon f:qucnt_iﬂ,quia de
ratione imaginiseft fimilitudo , vel fecidum fpe-
cemsvel eeundum gradum , qui proxime ad fpe-
ciemaceedat; vel fecundum fpeciem,aut ﬁgur:mlr,
quxfpccicmrcli referat; vt fumiturex Auguft.di-
fagqs1& D Thincirat.loc.& conitat ey ipfo viu,
&appellatione imaginis. Animal enim brutum,
Jicet interdum ex homine generetur, & cum illo
inratione animalis ﬂliqlmmﬁmmtudmcm habe-
at, nihilenunus quia gradum rationalem nullo
modoattingit, qui in homine pracipuuseftideo
non dicitur, neque et imago cius. Etobeandem
aufambruta non dicuntureffe ad imagipemDei,
etiamfi in vira & cognitione maiorem cum eo fi-
militndinem 11:1[:cai1:,q11ain Inanimata quia in-
rellefualémgradum , in quo Deus formalicerex-
ilhrynon participant. At vero homoideoeftad i-
maginem Del,quiain gradu intellectuali et eo
conuenit , & ideo cerera omniainfrahominem
dicuntur veltigia De1 propinquiora quident, vel
remotiora,prout magis, vel minus participant a-
liquddeperfettione Det. Homo auten: per ani-
mamattingic intelleGtualem gradum:ergo ratio-
neanimzeltad imaginem Del.
#  Sedobijcier aliquis Epiphanium lib.2 heref 7o.
| parum aprincip. vbiargumentatur animamnon
#¢ffe id, fecundum quod hemo cft ad imgginem
"L Dri, quia hce:u} aliqu ;bus pmprmtaubgg videa-
turDeo fimilis , in pluribus eft illi difsimilis.  Et

s, 5 - % fe T
"deinde impugnat dicentes s imaginem effe in cor-

pore;& tandem concludit , decerni son poffe; in qua
b partehorislocatam fitid , quod oft fecandsniimaginem.
- Erlimiliarepetic in Anohoraro. Refpondemus, pri-
moinlwcﬁuighanium excelsifle,nam videturita
“omifieDei imaginem in homine inuenire ; vein
nullofitdifsimilis Deo, quod impofsibileeft,quia
folus Filius Dei naturabs eft perfeéta imago Pa-
tishomo autem eft imago,fed deficiens, propter
quoddicitur adimaginem , vt fupra ex Auguftin.
notauimus, Quaprepter licet animus hominisin
multis difter § perfectione Dei, hoc non obftat,
quominusfit vera, & propriaimago, licet imper-
Mf;;quia ad proprietatem imaginis fatis eft for-
malis conuenientia, & fimilicudo in fupremo gra-
il ;,d;u& proprio l)ci,qux inanima inuenitur. Seci-
COdicim‘.[silldtcarcEpzplmnul171,11[1()01 licécima-
$0Deifirin anima,non {atis conftare, an ficin illa
{ola,veleriam in corpore. Itemycum in anima
mulea fine.feilicet,fubitantia, potentia, écactus,
nonfatis conftare, in quoiftorum ratio imaginis
funditafic, Sed nihilominus hxcnon obftant;
quominus certo conftet, imaginem effein anima.
. Anyerofizetiamin corpore , dicendum breui-
o terproprie & formaliter non effe, remote verd, &
y lualiinfignoadmirti poffe. Priorem partem do-
ttAugl.a4.cont.Fault.c.2.dicens ; Cum in bomine

o Desficeritid,quod intez iy eft, & idquod exteriusefl, non
)‘tlme:mz ad imaginens fuam,nifi eerndymid , quod nte-
HISTy 200 [alumr incorporewm - verum eriam Tationale,
atedvecartbus voninefl.V bi dicendo,uanaifi;plane ex-
dudit corpus, & indicat rationem; quia corpus
ficlmdumf‘e, nec rationem habet s nec cum Deo
potelt formalem fimilicudinem habere. Quodma
s explicat dicens, Hoc VITUIN e INLETIS 5 €7 EXTETINS
J lviits homo eft humc vnum boming ad smaginem [
SURTEA R opar e 5 dicTH I

Cap. S Anprimm homofueris ecundum animam ereatus ad imaginem, ére. 141

fecitsnon fecundum id , quod habet corpus , corporalemque

vitam , fed fecundum id ,quod haber rationsletn mentenm,

&ec. Alteram nihilominus pare cAug. I.5.

Gen.ad lit.caz. Vhi cum dixif inem fact Swaderir
effe ad imaginem , nion fecunduim corpus; fed fe- poferiss ez
cundum mentem Jfubditiquanqs 1LCP inipfo cor pore eodem Ayg,
habeas quandam proprictatem,que hoc indscet quod ere-
cbaftaturafactuseff. Vbi cum dicit , quebog bidseet £
tis ipfeindicat,imaging in corpore tantun ef
in ligno,non fm'malircr,qnmm][la forma, & f
ra corporis inDeoeft. Similia idem habet Aug
I.i.de Gen.con.Manich.c.17.& diét.q.51. vbilariug
id profequitur.Etidemrradic D.1 hom.diét.q. 93.
a.6.ad 2.& reliqui Theologi cum Magift.in 2, d. 16,
De dnbit?f:i(-ncvcru indicata ab Epiphanio,feili-
cet;quid fitin anima propria ragio huius imaginis
feu proximum fundamentum relationis eius 5 di-
cemus Batim.

Secundo obijci poteft Theodor.q.20.i1t Gen, &
ctm illo Anaftal Niffen.in libr.Quef. facra Scri- », phisdio
ptur:e,q.:urcfcrens,cc apprah:.m erba Theodo- ex Theod:r
reti dicencis: Quidam voiaserunt immagiem Desid,quod ¢ Anafaf:
eftin anima inusfibile.fed non vectedixerunt. Sienim inui-
Jibileanirnaimago Deieffer  mnlio magis angel: vocaren-
tur imagines Dei. Vude videtur velle Theodorer nee
in ahima, necin corpore efle imaginentfedin ro-
to coniunéto, {éu compofito, quodex corpore, &
animo refultar. Erideorationem im
care co-namrpi‘.‘rquafd;&m proprietac
nima fine corporenoniniue
gnare,iudicare,& domina
careartificialia; vt domus ; naues, imagines, & fi=
11&%I1a,in quu,vralt_,h:mw auctorem natura imi-
ratur. Etinfraadditopera virturis, & prefertim
mifericordig;ac denique concl udit,cum folusho=
mo fit ad imaginem feu imago De1 ex omnibus
creaturis, peculiarem guandam rationem huiug
denominationis effe oportere , cilius nulia reli=
quarun creaturarun particeps fit. Imo addir ex
hominibus folum virumeffe adimaginem, & non
foeminam : quia Paul. 1.ad Corinth.i.de viro di-
cit:Non debet velarecaput fiuuns, gusaimago. ¢ glovia Dek
¢t : demuliereaucem dicik, quod deber velare caput
fiim : ergo fupponic mulierem nion effe imagineni
Dei,écrationem addit, quia homodicit 15
ad imaginem ratione 1mperij , Vic autem imperat
feeminz,& non ¢ conuerfo.

Sed in hac obiectione Theodoretus falfo niti= 15
tur fundamento,&in mul_us alijs non confequen- Ofenditsis
terloquitnr. Primum eitim f;ll!'um_cft sAngelum ; ponrs
non eflead imaginem Denriamre veraeft ; & per-'Theodorerit
fectiorimode,quamhomo,fimpli lognendo. Angdum éf=
Haceft expreflafentenria Dionyfij ez 111, feadimaz
nomin.dicentis, Angeles ta [cire.qlie c7i. Qiness Deby
prarateftaiurnoncafenfihaurientes qu
Sibiliafed proprie ad Desimagisen effici
arg,natura. Idem docuit Greg. hor

qucml’eqmmturD.'l'hom.dlé‘mq :
omnes;quiid confirmantexillo Ezech. 28, T fi-
gnaculum fimilitudings ,’quod de principe malorum
angelorum Parresintelligunc. Vndelfid.libr.1.dé
{fum.bono,c.ae.inquit , Diftat conditio Angeli a condi-

tione hominis , bome enim ad Dei finilirudinem conditss

eft: Archangelus vero,quilapfus eft , fignaculum Dei fimili-
sudinisappellatss eft. Exinfia, Ougntaetsim fubrilior oft

eims natira , tanto plevivs extitst ad fimilitudinem diging

veritatis exprefJa. Quz funt ferd verba Gregorij; ea-
demrepetit Bedalibr.Quzit.q.002

Vnde pro hacfententia citari poflunt Patreso~ 44,

nines , quiverba illa de Angelo diéta elle ineelli= Accedunt
gunt,vt Hicron.ibi,&Ifai14.& 4.8 Atg.Li1.Ge- Parresald,
nefadlit.c.25.6 11.de Cinit.c.15. & Ambr.L.de P:

c.2.& Tert.L.2.cont.Marc.c.10. vbi fic exps
esrefignaculum fimilpudin, g foiltietintegritat:
Zing 5 & fimilieuding rrﬁq;.um:':. Qu véit

z

17.

I:ix1i$cx=t*|£—

ur

e i 2

A i i




accommodaté ad rem
n. fupra Ezech. vt pau-
am ponderac fubiuncta
54 I'brmmga D¢
rfectus decor Non eft ergo

O

rgelus natura fua fit adimaginem
usquam homo , quanto grd
perfectins participat. E
» Theod. potelt hoc conuincinam
imaginem propter imperinm,
Angelis , qui (vtipfe farerur) fa-
m dominandi habér, quod probat ex Pau-
los vocat,dominationes, primcipatis,
tes , & reftores tenebrarum harum ad
1.&ad Eph.g.& 6, & ex Dan.to.Vbi Michael
ir princeps Hebraorum , & alius princeps
Perfarum,éc alius Grecorum,.Deinde fi homo eft
imago,quia auctorem fuum imitari poteft fabri-
iliciadia, multo facilius, & excellenting
poreltid angelus praftare. Denity haec potius funt
figna imaginis,quam forma , qua in principio , &
racice eorum politaeftullaautem formain Ange-
Lo eftexcellentior. Simpliciter ergo excedic Ange-
sinratione imaginis. Net obftat,quod Theod.
obijeit; quia in Scripturafolus homo dicitur fa-
inem Del. Tum quiainScripturanon
arratur creatio Angelorum;ficuel
m etlant,quia in loco Ezech. (atisfig
I'um denit; quia fufficeret argumenrum,
fortiori ab hominefumitur, nam ex coc-
m quod Luaifer vocatur fignaculum Dei,opti
ligere poflumus,quembbetawgdlum infuo
n D €.
s

€ando ar

P
maitincte n

mimnis.’]
catur

.Thomas , hominem fccr:.ndm;
rem Deo,& duas proprietates cx-
- plic quod licut Deuseft in mundo ro-
tusintoto, & rotusin qugliber parteita anima
¥ wncorpore. Sed inhoc nonvidetur homo angelit
excedere;{ed porius é conuerfo ynam A ngeluser-
iam potett efle in aliquo corpore totusin toto;é
torusin qualibet parte : & inhoc hominem fupe-
rag,quod non totushomo, fed cantum pars eius,
quzelt amma,glt totain toto yeIn quahbcc par-
te.Angelusvero totus fimpliciter ¢t in toro,&to-
tusin qualibet parte. Deindeeft etiam perfectiori
modo,quia anima el informando sAngelus vero
prefidendo , aut operando tanquam extrinfecum
agens; in quo videtur Deofim 1or quamuis muol-
tumabillo difter.D. Thom.autem videtur totum
mundum confiderafle quafl voum corpus, cui
Deunsintime adeft,totusin toto,é totusin quali-
bet parce eins,dando illi effe saltiori quidem mo-
do fedenm dependentia effentiali corporisabip-
fo,é fubhacratione dixicinhomine; & animae-
1us elle malorem quandam fimilicudinem cum
Deo. Alha Proprietas eft, quiatn homineinueni-
tur quedam Dei imitatio inquantum homo eft
de hor icut Deuseft de Deo. Sed optinme ad-
hocnon pertinere ad rationem ima-
er fe ; fed folum fuppolira priori ratione
i imaginis >alioqui etiam in brutisi-

niretur. Vadereéte concludit,cum
eextrinfeca ad racionem imaginis, &

larin eo, quod huicimagintintrin-
1o factumeeffe ad imaginem ex-
cellentiori *.mdu_\qlmm fuerit homo.

Secundo nonad nittinms,quod Theod.addit,
faeminam non efle faGtamad .tmagincm{}ci.{m&-
uis eodem modoloquatur ChryllHom. 8. in Gen.
1 referat Gratianus

ad Corinth, 11. vbi
zoon eft 117 4-

at. Vnaeft,

aenunlt.

& eundem

id fami LS i Ll
nazn quog, 11 mulier3s.q.q.4
/fé ad ima Nicaic,M:liridciveo debei vel:
grmeen Dei,” g0k daitir fubiecta.

ket Chryf. imagoseddem caufa, & g.ex Au
Lrom;

b LT I. Deébominis oreatione, ac fata innocentig,

” }‘“““"]1 F-“'ch.u‘uxulc%ﬂ a?m':ﬂionum exfoloye o it
terl Teltamentoquan & 45 Veruntamen contea, B FI
r‘mm cﬂ‘l: m pliciter tum . quod dogyye id;mmg tg_‘
Augiside Lrin.c7.6& Bnfhom-Ja.!ixncli1.&Gre1. ;1 <
I ‘;-dcu].‘sl_u hn|mnﬁ,t(l¥.‘!'1w.dm”t. ‘93,3_3 1
Et probatur primo exillo Gen.r, P.‘ui:zmﬂ?pﬁmmx ‘:D
adsmaginem,cec. Ewnfed, CroauisDegs homingn gy, " "Lﬂ
magimen ﬁmr::q_mn ibi per hominenynog fignificy. ;ni
vurfolus vir, fed fignificacur ﬁmFlicuerhumam &
natura, quatenusapaeftin Ilnsimliuidms:remi it
finelicvirshue feeming, Quod r“i-‘“mﬂﬁ‘ferh; i
manifefte (Ilcu_l.!l‘._m: it Adz'm,-gm;m Dmﬂ'ﬂlﬂ‘!uﬂm, o
mAfualim, & feemi am CTEanis ens. Quaverhy kedth N
ponderauit A ug.dicens, ﬂd;.wgiﬂmiﬂemm,mi. i
plam bumenam factam dicie , guafesum Veruma, cosigle. ‘ Fg
ctaray 5 Em‘ & :fmﬂr_(gurda m_ggjm D feparafmingiy, 3 £ o
Poteliy confirmari ex illis verbis ¢ Hiceflibergr. i 16
ver ti0mis Adaim i1 diesqua creauit Deys hmtinem, alff. Cofnlgs
milstwdiniem Dei fecieeumemaoulum ¢ ferminan gy ;i
€05, l,\;.(- OE'b-ﬂf"ldmEergxpllfatlwrdcvnroiufgxu, i
quod priusin lrr)gul.n-l, feu communizerde hom; ‘ Ba
nc_dlutt}r.S] m:ht_cr Sap.:.di(i;urDens,feciﬁcho. G
minem 11\»;:;:1‘1_-|11maiulcm,& ad imaginem fcue o
ergo primum fuit commune mati, & feeming it gl
& Ecr_-undum.Szmllimodo imnduci poteft,quoddi- fim
cicur Gen. o. Quicknguee iffiderit humangm ferguinem, ani
fundetur fanguss liins, ad ititagiment quippe e oftfuu 8o
bomoflam lexilla tameftlata contra eum, quif. B i
fundit fanguinem fcemjn.\:,quam viri, Ergoerid i
raticflegis non folum virum, fed etiam foeminam Tta
comprehendit.Sicetiam inducit Aug.illuddCo- fat
lof3. Expoliantesvosveterem buiir;rwmrmm‘iﬁ;ﬂ# i ftis
anduentes oKL UM , Ui TeNoNAIY N g ind i
imaginemn eivs. quicreanstillum, Na renouariinagni- iab
tionem Dei comune eft feminz & viro: renoua- li:
tioa.fit f‘c:L:ndumjmagincm {€rgo etiamratioj- L hor
maginigcomunis eft. Nam illarenouatio, vt Aug. b
aitficin fpiricn métis vbifexus nullus eftficurad It
Eph. 4.dixitidem Paul. Renauanini fpiritun movi nd
veftre, & ad Gal.g. dixit, InChriflanief ndensneGra. Tico
ows 2 movi-eft fersns mecLiber o efk mafeulus secaming hoe
ergo veerque fernus renouacur inChriflo, &vier- s
queelt ad imaginem Dei. § &
Denig omnia illa,in quib. Theod.poni¢ rationé % § 4 ¢
imaginis;in muliere inueniGtur. Quiaeciafeml- 4y o
na eft capax dominij,é principatus, é artificialia ﬂ!lf{
operarinout; & (qd caput eft)habet facultatéra- Sai
tionalg,& intellectualé, fecundii § precipueratio Jeco
imaginis artéditur:ergo erid ipfa oft ad imaginen ird
Dei.Ney obftat,quod Theo. obijcitexPaulo f}’{— _Jdri:‘.!%l ﬂfl]
cialiter dicéte de viro,quod izimago. ¢ gliruDins pn Tkl il
per hoc nonexcludit a Feminacffe adxmagmfl_n, t"-",’f‘ e
fed indicat 1n hoc habere virn fpecialéexcellonsid, 9% m,:i
quiaipfe fuit aliquo modo pri na;:j‘un? fzming,& tari
eft caput eius,actinis,in quo pecitliari modo Deo fag
afsimilatur.Icafere D.T 'hum.djét.q.y;.a@.ad:.hi o
colligens ex verbis eiufdem Pauli: Nou n. vir f ¢ mag
muliere,fed mulier ex vero. ¢ vir, ot creats proprer ks {50
Iterent fed malie propter virum. Et declarac optimé ?{Lﬂ
Aug.Lde opere monach.c.j2.dicgs;effegdem llj_f_g' : L‘\'?'
minaimagingDei,quauis corpore,fine (exunoi d:-ccu(
illa fignificet,ficut vir-Et ad eundé mcfhlﬂfp')”?‘ Ln]
da sflt;qu.r Gratian.(vt nitio II‘:i-at!mSCﬂa_f”‘) fﬁ;
ex Aug.de Ambr. refert. Praterquam l]“(?d I.’U”’ mm‘
vndedefumpta funt , incerta t:zl]:auﬂ‘orltdnfl_ 3 ] .
Tertio immerito negatl heomll‘-51111”‘3“[‘5_‘5_‘,,;,'_ gh
tionalem effe ad imaginem Deil, ¢o ql.m([:nmhblr- 4 “(
Lisfie. Nam licet verum ﬁ;,immiucmmrﬂEEr”"fﬂ' ﬁnr:
feadimagmem Dei ratione anima & lecuiain fi;l(!
aliquam proprietatem,vel conditionentntenit fi
in toro compofito fenfibili,quodeft homo;mgua fo
peculiarem habet fimilizudinem ad Deum, quan it
!

- | i bru-
non habet anima feparata, vt eft dominant br:i
tis animalibus,producere fibi fimileyel eiamall:

3 = s Gennd (8
£ | coponer ominus finima fecund
tefacta copongre yniful § eftita




fqgﬁsmadirmgmcm [,Tlci creata cﬁq , & feparataa
tm. orefubftantialem umaginé in fereriner, quia
:ﬁ'cnuail:mn:elhc‘tu:llis clt. Vndequa de Ange-
sdisimus;deanimalcparata 1(15111 ].1.1-01\,1 ntquia
wiamanima feparata ver¢ fubfiftit in graal in-
celledualis & licet i_rullonrnuompfcm[uhltam
m&Iimp!rntcrmm}l_s perfecta ;mag‘;(\. : nihilo-
mim:sfccund umquidin ahquu excedit ;ngclos y
,_;L.m;ggisuﬁili‘lﬂ&tﬂi' Deo , mmiirum > quia poteft
fumelffecommunicare corpori , & illi fubftan-
mh:ﬂ‘\'nirz,qll(}d.‘.:‘lgduﬁ non FOEC:‘: < Deus anu-
remaltior! modo , t:\'c fine imperfectione ; vel per
freationem & conicr’_uar:nncm?vel mirabilius,
serlncarnationent id facere potuit.

, supereft vero viterins inquirendum quid fit in
nimaipfa propria, & proximaratio fumdans re-
moncmilmgmjs, nam mnanimainuemuntur &

Cifmls ocura 6 gratia , vinde quri potaft,an anima fit
4

A

ek,
b Toah
i

ol

n
i

i

=

dimaginem Det fecundum naturam , vel fecun-
ariam. Ireminanimain fola nacora fpe-
: Lingui :ﬁ\.\'!‘unc {ubftantia, potentia, & a-
de qu_ti\ll." wdentineerrogaripotelt. Aduer-
wigndumergo eft in Geneli non folumdicia homi-
mmelecreattim ad imaginem Dei : fed eriam ad
imilitudinem; de quibus verbis controuerfia eft,
anidem fignificentsvel diverfa,&ideo in hoc pun-
i godeillisfigillacim dicendum eR. Quoderggat-
¥ iner adimaginem.omnium fententia eftyinttni-
rimhemine,; few anima {fecundum naturam eius.
liadotétonnes Patres fupra allegati, & alij;qRos
ftatimreferemus , & probacur {ufficienter ex di-
fis,Quishomo eft ad imaginem Dei,in quantum
mintellectuali gradu cum llo conuenit , fed hoc
habet anima rationalis per naturd, ficur & ange-
li: ergo fecundum effe naturale anim= connenit
! hominiratioimaginis. Et cohirmatur hocex ver-
bis Genefis : Faciamns hominem adimaginem, e fimi-
dinem softram vt prafit. &cc. Nam exhis colligitnr
mdeconuenire homini effe ad imaginem,vndeil-
liconuenit poffe prazefle brutis animalibus , fed
hocconuenieilli per naturam rationalem, quate-
mstaliselt, quamuis gratiam non habeat : ergo
krtioimaginis. Vnde Auguft.ferm.27.de verb,
dpoftols,cap. 2. Habemms (inquic)aliquid amplins,
quimbiftie,mentem , rationen ;¢ onfilium , quod non hx-
Watbehe o fudti fume ad imaginem Dev. Denique vbi
Seipturanarrar quod facti fumus , ibifubinngss , vt nos
ecaribssronsliim anteponat.fed etsam praponat. Etin-
 mainterrogat,vnde habeat poreftatem , & refpo-
- Cekpropteriimaginenis Dei. Confirmari etiam poteft
exloco citato ad Cololi3. Induite nowum haminem,qui
AT i agnitiomerm fo.iduws iaginem eis,quic ea-
illem, Namvex his verbis fic p(?fl"umus argumeé-
sty ilnmorcnouamrper fidem , & gratiam , vt
coceAuguiblib.2.de peccat.merit.cap.2.fed qui-
Ulicrenouatuy per idem , & gratiam ; non fit i-
mago Dei, fed perficitur feciidum imaginem Dei:
;]r;aperlmmmm haber , quod fitad imaginem,
Woferd modo argumentatur A uguft.iz.de Trin.
I J?emqumrgumenmm fuprafumptum ex
g:’:ﬂfr{lﬁc cr!a.m lo_cumhabct_, nam homicidium
: imorte dignum , quia honio eft ad ima-
i’:ﬂﬁc;:ﬁihnmicidium pracisedpedtatum fe-
mn!snﬂtl-llm:llcln1£ncura[em > Veeltcontraho-
shabetillam grauitatem, & eft di-
talllnl;;{-a]}iifl’ﬂa | €180 etiam ratio imaginis inip-
V”d::iil?arum fu_miam eft. _
: mre“;h“m.erco}'{l_:gxtu_r » nullam naturam mfef
ﬂﬂCEzDTh:mc eald imaginem Dei , vt redte
Lhomas in difta ¢

ilori natueg Itka g.are.2.quiain rlulia in-

iﬂglllhlie{i mn_uem!:ur gradus mccllcmu::]rsl 3

At ]i‘E : Pinquius Dcurm CT".’JU.]I‘.IS ) Vi di-

U‘I’mil : 3'0\“}\:ﬁ~q-i_l> & zcjieo f'olumm na-

ls‘ i ”_T El'dd}lm attingit;imago Dei inue-

» Seddicunt aliquiin toto mundo effe ima-
Suarez deapere fex dierums.

b

Cap. 8. An primiss homo fuerit fecundum animam eveatus adimaginem, e, 143

ginemDet ; &multo perfectius, quan inhomine
folo , quiain mundo continenturomnes gradus
rerum, & pluresrationes, & modi reprefentandi

excellentiam,& magnitudinem Dei. Sed hocim- 72pHgratus

propri¢ dicitur, & prarer modum loquendi Scri-

prurz. Quialicét Scriptura defcribat creationem
= ek

Inundicorporer, nunquam fignificauit, DEVM

creafleillum ad imaginem fuam.Et ratio c!‘t,‘tguin Ratio imptie

mundus, vt fic,non eft aliguid vere vnum, fed ta-
tum fecundum quendam ordinem ;s feuc ompara-
tionem & accidentalem vnionem, fub quaratio-
nenon poteft diciad imaginem Dei , quiainillo
ordine, velcompolfitione , non nifi valde mera~
phorice Deo afsimilatur, Siautem fie
bus,exquibu

nundus co

I > quzdamfint ad
imaginem!I ninimé. Vndenon po-

telt mundusaliarationedici ad imaginem D ET,

nifi quatenus homo,vel angelusefl 2 Deiimagi-
neg. Proprer ‘;ucdt selt comparatio,
quia,fi
hominem , non
limaginem Dei: i auten mundo
turhomo,tora ratioim seftin
h()]}: 1C 3 {6 .’1(.'(]“:: ]'10(:]'.1()({(1 P(')L'C\, 1N mun-
doeffe perfectiorimago, quam in homine veique

11 €0 inquo proprietasimaginis confiftit. Guam-

wis fecundum alias confiderationes,vel compara-
tiones quzdam aliz imitationes Dei inueniantur
mmundo, fen alijs pareibus eius , quz in homine
npnreperiuntut;quz magis ad veftigia Dei quam

ad imaginem peruinent,

Addendum v¥roeft , ciminhaturarationalis 26

animax,vel angeli tria inLleui:lntnr,ﬁ-.bﬁamia,_pu Affertio 4.

i, aliz verd

mundus fenfibilis non incl
pt')tcl'i dici 2
comprehen

tentie & aétus , in omnibus illis rationem imagi- #tm ad i-
nis confiderari; ac fundari pofle, vel certé ex om- 7#8i7em ag

1nens.

nibusillis haneimaginem compleri, & cofumma-
ri. Itafumiturex varijs modis, quibus fandira-
tionem huius imaginis in hominedeclarant, &
mulratione poteft facilé oftendi. Nam in prin
anima ratione Iue fubftantig,ininrelle&uali gra- rasioue.
du eflentialirer conftituitur,& ex cinfdem fubfta-
tie effentiali perfedtione haber , quod fit intelli-
gentiz capax: fed hecelt fundament®isratio hu-
iusimaginis,vt diximus: ergo. Et confirmaturex
proprict:ﬁtib'us maxime proprijs talis fubftantiz :
eft enim incorporeaindivifibilis,immorcalis, fen
zterna, vbicunqueelt, totainrotoexiftic, &in
fingulis partibus elt capax participationis diuini-
taris,& vircucum, & actuum comitantinm illam.
Erita Auguftin.libride Quantit.animea,cap.». per
immortalitatemamma imaguwm ex;z[lca:.]n li-
broautem de Ecclefiaft, dogmarib. illi ateributo,
capit.vIt. dicitur anima ad imaginem non folim,
quia inmrpurueﬂ ‘ferfermm gui4 aterna. Greg. auten

]
Nyflen.inlib.de homins opificioscap.16.a medio,
ineditione Bafilienfi anni 71. ad imaginem dicit
ci’"\qum particeps eft fummi lmn':.,.}umd Deuseft:

& idem reperitur in orat.catechet.c.s. ex editions
Parifien.an. 73.

At vero fola anima fine potentijs hon refert 27
{ufficienter diuinam naturam , quatenus intelle- Progreditss
&ualis eft y nam Deusita eftintelle tualis pet na- dicta dosla
turam fuam , ve per candem noftro modo intelli- 750
gendi habeat vim,& faculcatem proximam intel-
ligendi,& amandi, &liberd operandi: at veroa-
nimanon habechgc omnia per fuam fubftantiam
finc potentijs : ergo potentix animzx ad comple-
mentum huius imag; nis pertinent. Arqueita Au-
guft.rz.de Ciuit.cap.23.& traét.8an r.Epift.Toann.

ponit rationem imaginis in méte rationali. Idem

ferm.2~. deverb. Apoft. &in fer.63.de verb-Dom.

ponitillam inintelle®tu, memoria, & voluntare.

Quod etiam habet Bernar.inlib.Meditat.cap.1.Et

quia liberum arbitrium elt facultas voluntatis, &
rationis;ides in libertateintelletualis nacure ra-

N 3 tionem

LnaLiony,

5 Declaratay

e e e i ot




.
r

o
144 Eib. I11. De hominisereatione , ac fatuinndeentiz,
tionemimaginis ponic Ambr.lib.6.Exacm.c.8. & utalielocis folin diciturhomo Adigmm -
Damalclib%.de Fide,c.12.&Nyilenlib.dehomin.  &us,vt Gen.g.& Ecclefiaft.yz, Qﬂibu;mngmﬁ'
opific.cap.4.¢& Bernard.lib.de Grat.& liber.arbir. idem per fingulas vaces, quod peryes “)dlmm' i
Vnde viceritis , quia homo per rationem, & liber- fignihcari Imo ‘qaiﬂm“'ﬁ-dicirﬁrneu‘:nw fimy) wrmf
tatem cft capaxdominiy , & facultatem haberad mnegpadimaginem ﬁm']lfl“dinlsfu;“,:.ﬁ.eh"' i
regendum, & gubernandum : ideoinhacfaculra- phrafimviitatamin {'c[-ipn,rﬂgcml_m;‘hlluxt_: it
te confticuunt fepe Patres rationem imaginis co- ualecadiectivo,acfidicereturadimg i}: g i Db
fentaned ad verbailla Dei , Faciamus hominéadima- lem fibt.AcdenipGen.5. Adam dicith% g:enTJSE;ené-

ginent,éb fimilitsdinem noftyam, & prafit.Ira Balil Am-
brof. &Chryfoft.ac heodoret.locis citatis;&Da-
malt.dif.cap.iz. & Auguft. lib.de catechizan.ru-
dib.cap.8.& lib.3.Gened.ad liter.cap.20.& indicat
Hieron.Epift. 46.ad Damaft.defilio prodigo;pa-
rum abinitio.

48 Denique quia Deus per fubftantiam {uam non
Completur  tantum ot effentializerintelle&iuus 5 nec folum
pradicieal ad intelligendum potens; fed etiam eft aftu intel-
firtioni de- ligens ; & amans : ideo eriamhomo non tanzim
daratio.  infubftantiafua,& potentijs;fed etiam in adtibus

earum imaginem Dei portar.Imo tunc Deiimago
inhomine perfecta, & completa incelligitur, qui-
do fiiis a&ibus ornata eft.Sic dixic Theod dictaq.
20.tunc veré hominem effe ad imaging Dei,quan-
do opera Dei facitsiuxtaillud Paulir.ad Corin.is.
Sicut portanimus imaginen terrent, itk poyteinys imagi-
némcelefti.  Nam imagimem(inquic)terrendmporiat,
quifecunduin carnem viuit, & perfi it opera carnis ; ina

gimeni verdaleftis, quifpirituopera carnismortificat. Et

lium ad imaginem , & fimilicudinem fam
varbgn:}n videntur poffein alio fenfy d‘c]; u;.
ergo in coden,fimilia de homine difa acei iran,
funt.Et huicfententie fanet Auguttin iy ];I?oé
Gen.ad lit. cap.vit. ad fin. yby refertquol’cii)amz.' B
ftinxiffe incer imagmem, & ﬁmi}'n:udmem-din::»'ml

tes quod licet prins dixerie EJeus,Fammmﬁumm“‘!- §

atimaginem , & [immlitudinem nofiram , nihitomy
{tatim fofam dict , Ef creauit Desis hommem o i, i
ngar fuam , quia tunc tantummodo adimaginem
fattuseft: fimilmudo autem illi poftea referiaba.
c1l|rin refurreftione mortuorum, Hancverp opi-
111onc1113'cftit:ltAuguﬂ:.Prim() rationthis veeris:
QE“ﬁj"ﬂ‘_‘ efJe imago aliqua s in quafimilitudsnen 1fit. 5
entan fimalis omnini soneft profectd necimagoefl, Secun-
do auétSritate Iacobi 3.c!ic=mis,[ni|aﬁr(v:i uelin-
gua) benedictmmns Desm. & inipfa maledicimus homine
quti ad fimiliendimem Dafedfifune. Eclimilia ft-réht.l
beridem Augult.q. 4.in Deuter.
Nehilomunus eit alia fentétia, qua ilfa duoyer-

Auguit.(fi cius eft)lib. 65.Quatt.in 18.Mens(ingquic) basnaging,&fimdiinding diftinguit, & privs adng. :
qunido cogitat ea s qua [unt &ierna , tune veréimago Dei  turgm,poiterius adgractamrefere,acfi dictumel:
dicendacft. Erinfra, Quantofemagisextenderitin id, fec Faciamus hominem ad noftram imaginemf.
quod eternumeft s tanto wagi inde fgmatur adimagi cundum fiam nacturam, & nabis fimilemingra.
nem Dei, Bt claritis Thaulerus ferm.z.de Trinit.Hee tia. Irafere Ambr.lib.de Dignit.condithuman.,
(inquit)dsinaitnago veraciter proprié g nude in anfina, 2.&3.¢&lib.6. Exaemer.cap.~. &8.Origenliba.Pe-
cuinaturalitermditaeftinuenitur, Etinferins,quz- riarch.c.6.Chrylhom.pan GenelBafiLhom.io.&
rens vbinam ficifta imago, dicit , Omminm fententia Gregor.Nyllen. hore.deCreat. homin. & Theod,
et proprié in viribus fuprenny , hoc eft memorie, intelledtu, q-2°. in Gen. & ibid.Euch.lib..& lignificar Hier,
¢ voluntateconfiftere: ipfc vers fubiungit , Sandfus 10 id Hzech. 28. T fignaculum fimilitading: dicens,
Thomas propitis ad veist iplam accefitsdicens,quid inagisis Notandum qiod itnago runc fadba (it tantam, fmiltes
buisss perfectigin eins aclualitate, O virium exeratis fita i Baptifine compleatser. Tdem indicat Trendib s cont
fit. Quod ipfepoitea deactibus perfeftz contem- haref.cap.6.dicens.  Propter effufionem piriws
plationis exponit.Ac denigAuguft.lib.az.de Trin. fpiricualis, & perfedtushomo factus eft,&icell
cap.6.8& fequentib. & lib. 4.cap.3. & fequentib.per qui fecundum imaginen,; & Fmilitudinem fadus
actus intelleétus, & volttatis perfectionem huius  eft Dei. Er hocdeclarans , fubdit,, Siddfierivenime
imaginisdeclarat, ve paulo poft in vit.punéto vi- [porivus anizalis ft veré smaginem habensinplaimait
Suomodoin debimus. Dico ergoper aftus perfici hancimagi- milisudmiem verd nan affrmens per [prition.
adib.poren. nem, quiaillam ornant , & fimiliorem reddunt. Fundamencum huius feneétizelfe potek,quig 1
tiarsm vaio Subftancialicer autemin illis non confiftic,neque noneft credendun: , illa verba effe additadiftin-
naltm é"f in rigore necellari) funt , vehomoeffedicarurad ¢ta, inealiquo myfterio, & peculiari veribsvo-
::;;:’;;’D: :ldin?agmeln_l)ei. _Tumquig Deusdicitur creafle cisfignificatione.Vn deetiam Damafclib.zcipi
hominem ad imaginem fuam,ideoque ante opera dixit imaginem vimintelligendi,& arbitri)liber-
in ipfa anima, vt elt ternunus creationis, & exvi tatem figificare : fimilitudinem yerdvirutis,
illius imago Deiimpreila eft, & fisilirer in homi- quoad eius tieri P‘-"WmP”"ff&if’mm'&ce’mmm

ne, ex viinformationis anima ant¢ oMnem ope-
rationeminuenitur, Tum etiam,quia imago Dei
in homineeft permanens: operatio autem ex fe
tranfienseft. His ergo modisin ipfa hominis na-
turaimagoDel magisvel min® perfectainuenicur,

Supereft videndum, an etiam pergratiam fird-

eriam poteft;quia cum homoiuﬁ:iﬁcatur;‘dm:ur
FEROUAT! [Cctnd i 1INaTINGIN 416 5 quicreatit i » ad
Colof3.In quo fignificatur;hominem cﬁ‘{ad:ma-
gmcm,eriamﬁ non [it renouatus per gratiam, pe
quam renouacur ad {imilicudinem,yevidetares s
ponere Aug.lib.cont. Adimant.cap.s. Proper (i cig

9
‘Anidive. mago Deiinhomingfimulque explicandaeftalia fententia heceft eciamyalde probabulisExiftmo. il
Leareffead  particula adfimilitadmem, prout {upra propofui- tamen priorem effe maximé liceralem, & primi- o ol baiin
imaginenigy mus. Duzitatpfuntexpofitionesillorum verbo- ritim {en (i catinere ; hanc verd pofterioren e § &,
Similitndint. oo ad imaginem, i fimilstudinem. Vina oftsvt non fi- femags (pivicualem,vel ad fummum ad fecuc:
1.5ententia, gnificentres diverfas,fed eandem magis declarge, riumfenfum pertinere,vel certé effequafi capltd-
iga vt particula, ad imiliudinem, folum denoter il- tionem prioris,nam Deusica fecic hominemadi-
Jamimaginem Det effe valde perfectam. Nam, vt maginem fuanm,ve fimilicudinem, guam ]lnb: ‘a: ke
reété dixic D. Thomas diftaqueft.oz. art.vie. licet innatam,voluerit perfua L{"""Pe"ﬂcefc'h."m. i,
Emilicudo fit de ratione imaginis , nihilominus, d¢ fenfu dicuntPatres allcgazn,nunfoiuanmp!iy-
quiafimilitndo ipfa poteit effe magis & minus; cipio factum eITehmninemadunag}nunll)ﬂ{s; e
ideo ad denotandam perfeftionem imaginis dici ~ €tldm quo magisin fanétitate crefcit e0maEs o,
fimilitudinem Deifieri, & tune effeillamimagt

folet habere fimilicudingm ; -ac proinde quamuis
illz duz voces coniungantur , 1dem nagis perfe-
&um fignificant, Etpotefthecexpolitiooptime
fuftineri,é&confirmari exillo Gen.s.vbifolum di-
gieur, Creasss Dens hormimm ad fimibitudinein fiam,fic-

Buadstur.

% erining
nem confummandan ; quandoﬁmdﬂmflﬂf )

videbimuseum, fioutieff. ol ?
Ex quibus colligere licet, quid r““?’?f?" i
defencentia dicq,n:ium,hommemamd. i ;::m




Fl

1z pem D, peccando s quae fuit fententia {:rige_nis -
'p" . yercfer Haeron.in J;}:n_l‘t,éu.nd lu.m.l;pnc’.chm-
folvbiillam vt hzreticam damnat. I(}e;mp habet
p-lpm,j_,“‘cjw ‘;_.jdCuiufcm;&Jm:rclx:c. Quem
# errorem ita noui haeretici excitarunt, &wxplica-
26 e vedeipfanaturaliimagine lf‘f-\fhr]nallt}‘l‘]llr,
ita g{(“buhmm,vr.amﬁlcmtlmmo ;ulhart'n l‘Tb(‘J'—
carem, & poteftatem vrendi ratione faltem in re-
bushoneltis.Imo Mu;c‘maslilyuc_. rt chJ'(\"._aIr
disit, hominem peccando transformatum fu
invian,é fubltantialem imaginem ‘dja]m‘Ii 5160
st amifille imaginem Det. Scc‘r‘m hoc &nlu‘n()iulun'l
clthzretica hacfententia, fed etiam infana, quia
elentiaanima ; & potentia connaturalesillinon
anuttuntir FEL’lmzd:),I‘lEL 11115?.11‘Ii ;\«.Jafu_nlr iR IC:]J—
finfed foltim in habitibus , aut actibyg fuis , velin
modo facilitis, vel difficilius operadi,quatenus ex
corporis difpofi tione pendent.  Et conera illum
hosiio peccandonon a-

1€

o
e

{vecialem exrorem ; quo

flendimius, l’micgr.m'l.4.,ca}\.;.

Inhocergo fenfu certum fic, hominem peccan-
it danonamitifle; nec amittere illam imgginem na-
‘ tyralem Pei. Quam ex vic eationis accepit. Quia
verd heeimago ita perficitur per gratiani, vt no-
nam; éelingularem Denfimilicudinem recipiat,id-
it interdumParres amififfe hominem pec-
inagimem DeEtita expoi‘mr ib]i:f."ﬂm Au-
gultlib.2.recract.c.z 4.exponens quoddixeratl. 6.
. Genadlitic.z4.27.&28.0cil. Adam peccancw ami-
filleimaginem De1.  Non ficaccipienddmefl{inguir)
vanguamineo nilla remanferi ; fed quod tam deformss ,

gishignificafec Iib, 83. Quaft.q.67. dicens, amifille
hominem fignaculum imagims ; nihilpminusil-
lamexpofitionem addit, & Scripturisc enfirma-
uitlib.r.retract.c.26. Etficetiam dixerynt Cypr.
mferm.de Bono patient. & Bern.i.de Annuntiat.
lleminempeccan do,retentaimagine ft militudi-
nem Dei perdidifle,gratiam enim per [isnilitudmen:
intelligunt ; uxeafecundam expolitionem fupra
datam.Ethocetiam fignificauie Auguft.z.de Gen.
contr.Manich.cap.28. Et clarins 12.de Trin.cap.11.
vbideprimis parentibus dicit , guod nudsriflola pri-
i, pelhceas tunscas mortalitate mernerunt. Etfubdic,
Honorenin hominis verns , et imago , & funilitudo D¢i
guenonetiftodizser nift abipfo, & quotmprimityr. Idem
fumitur ex eod.in concione 2. in Plal.7o. circailla
verba:Deus qus fimilis tshs? & Pfal72.circailla ver-
ba, tmaginewillorstm ad mibilum vedigens dicens,pec-
catoresimaginem D¢l ad nihilum reducere.Ec PL
75 nonlonge 4 principio : Faétus(inquic)esd homo
 adimaginiem Dek per vitam verd peruerfm exierminafti
g, antemagineiicondstorss 1ui. Starim verd addic,Factus
“fm bffmilis, Gec. Netp amplits viderur intendiffe Ori-
genes,vt colligi porelt exlib.z. Periarch.cap.6.
# . VEtimo dicendum firpereft de rermino ad quem
l‘::"" formalicer refertur hac imago tangquamad fuum
E m ; Protorypon.Quanis enim ex diftis conlter,Deum
Wiy Sleprimum exemplar huius imaginis,ac fubinde
b Sleserminumrelacionis eius ; mhilominus quia
NlD_w multa ateribura 5 & proprietatesa nobis
confiderantur, & diftinguuntur,deo breuiter ex-
plicandum eft , an Deus fub aligua ratione pa
b f‘*ﬂdr_l; velfub omnibusfimulfic huius relationis
Win, “etmunus, Circaquodbreniteraduertendum eft,
DeumPﬂﬂnﬂ conliderari vel veelt vnus , vel veelt
thnus , vel vt eft aliqua determinata perfona ex
tribusque in ipfofunt. Primo ergo certumett,ho-
* minem effe factum ad imaginem Dei; wt vnus eft,
aclubinde Deum, ve ynum , effe terminii relatio
n:shumsimaginjs.HngfuppomrL).Th.cé;ct.: q:93:
1, ME5. & ommes Theologiin 2.d.16. & probatur ex
dithis, guia homo eft ad imaginem De1quatenus
#umillo conuenic in gradifintelledtuali, quem ab

g,
i

Cap. 8. Anprimus hamo fucris (ecundum animaom creatus adimaginem, éo.

miferit arbicrijlibertatem,in tractar.de Gratia o- G

R I I

ipfo participat. Sed Deus quatenus eft vnus in cf
fentia,eft et fupremo gradu intelle¥tualis natury

ergo vrficelt terminus huiusimaginis. Iremhze -

ratio imaginis confideracur in multis ateributcis
ad vnitatem Dei pertinentibus, vt in immortali-
tace;mimmaterialitate; inindiuifibilicate , @ter=
mitate,& fimilib. Vode conftat Deum non rermi-
nace hancrelationem fecundum aliquod fpeciale
artributum, fed fecundum abfoluram Dei effen-
tiam,quatenus includic omnia attributa s qued
natura intelleftuali parcicipari poffunt fecidum
formalem couenientiam cum Deosquamuis ana-~
logam. Et forzaffe hac rationedixit Greg. Ny
prarelatus innu.26.in fine, ciim homo dicitur fa-

¢tus ad fimilitudinem Dei, nihil aliud fignificari ,

nift fattumelle parcicipem omnium bonori Dei

nam quia hzcinnumerata fune (ait) & figillatim
vixenumerari poterant , ideoillo vnico generali
verbo funt comprehenfa. Nam quiadiuninitaseft

plenitudobonitatis, & imago iuxea talé formam

fimilitudinem pofsidet quandam;ideo gtiam bo-

ni plenitudinem participauit.

Deindedicendum eit , hominem faftum etiam 35
efle ad imaginem Trinitatis, ac proinde eriam Affirtio 7,

Deum trinum effe terminum huins imaginis, Ira
docet D.Th.in didt.ar.5. & reliqui Scholaltici cum

lagillroin 1.d.3. eftiy fententia Auguft. Ambrof,
Scaliorum Patrum exponentium verbailla. Facig-

s bomivem ad maginens , & fimilstudinem noflram. prpase
l:):}pm_in_: enim, Trinitatem cﬁe quz loqu:tur,vt ex dedlring
fupra vidimus , vonde cum dicit noftram indicare eairum.

adimaginesy ipfius Trinizaris hominem effe fa-

;:nq’armgmmup:!ob,cbnet. Et quamuis hoc ma- _¢tum. Deindefolet hocexplicari duobus modis, Explicasur
prioreft;quia tres potentiz,feilic.intelleftus,me- demde 11ipli

moria; & voluntasin yna anima exiftentes, tres ¢
perfonas in vna eflentia aliquo modo reprafen-
tant.lra Magift.in diga d.3.& fumirur ex Ambro-
fio libro de Dignit.human.nat.cap.2.& ex Auguft.

libro 1o.de Trinit.cap.1. Altermodus,quem ma- Poflervior
gis probatD.Thomas di&ta g.9z.art.7.ad 3.eft 5 VO medys

hzcimago conlideretur in anima vt a@tu incelli-
gente, & amante.Nam quia Trinitas perfonarum
in Deo per procefsiones intelleGiys , & voluntatis
confurgir, ideo per quandam participationem il-
larum procefsionum completur in anima imago
Trinitatis , quatenusintelligendo producit ver-
bum, & diligendo, amorem. Quem modum latd
profequitur Auguft. de Trin.cap.s.&lib.ag.cap.7.
& fequentib. ¢ lib. etiam 15. & attigit Hilar. 4. de
Trin, & latmisin principio traét. de Trin. explica-
tur., Poreltauteminguiri ;an hzcimago fit tan-

tiunin cognitione,& amoreD E1, vel eriam alia- Dubiolum
refolusinr

rum rerum ; & an inaétibus perfeétis tanctum, vel
etiam inimperfeétis NamAuguilt.in hoc varie lo-
quitur;ve viderelicetin D. Thom.are.7.4 8. Bre-
uiter tamen dicendum eft, in omni cognitione, &
amore inueniri aligue modo hanc imaginent ,
cum niaior Vero proprietate in amore ¢& coghi-
tione Dei; & tanto perfedtiorenm,quanto pradi¢ti
actus perfectiores fuerint,

Vitimoad
ferriad aliquam p
fecrindum proprictaten peculiarem eins.Hocad-
L LIS propeer ‘l‘. 01-\_1!{11;1 3 Lil:ll dixf,‘l'ullt, ho:m—
nem fadtum elle ad imaginem filij, & alios,qui ad-
didernnt, faétum efle ad fimilitudinem Spiricus

der

fanéti.Quorum primum iam fuprarefutatumelts ppndy probgs

probaturab Auguft: hib.7.de Trinit. cap.vlt. syr,
&inlmperfeét ef.cap.etiam vit.in fine. Quia
nondixic Pater : Faciamus hominem ad imagi-
nem, & fimilicudinem tuam, fed dictumett, adi-
maginen. & fimibcudmemnofiram. Quo argumento
refellitur eciam fecundum , quia particula noftram
tam in imilicuding,quam inimaginem cadit. Eg
preterea quia abufiue , & fine fundamée dicituy
4 nomi-

Prior medg,

heft , hancimaginemnon re- 36
icularem diuinam perfonam 4/freio 8,




-

r
A

146
noming ﬁmilir'ud'uﬁs Spiricum{anéium ibifigni-
ficari.

CoA VT dX

A primi homines cum perficta fcientiarerum
warYaltum creatl fucrinits

Rater fubftantiam ; & potentias, quas homo
i prima pdudtione a fuoauétore accepit , in-
ueniuntur aliz perfectiones ad ordinem naturz
pertinentes, quid naturani perficiunt 5 & aliquo
naturali modo acquiri poflunc; yefunchabitus,

Lib. I1T. De hominiscreatione , ac [Fatninnseentie,

tur , & fupernaturalem cognitionen‘lmaximé.
dicent, tamen fine dubio naturalemetiam o ifts
tiam com prehendune. Tum quiavalde vniuelre;'
!m funt: cum étiam gpiaad pcri'cé‘:é&ifchhna;;
incellectifs pertinent, quam perfeftionem g
complectitur illud yerba,repleuitillas Tym g:i:ﬂf
LlLll.’ip]ll:llta ex Upci'll\FlS Del pcrhancf'ciﬁtiamm:
gnofcuntur; vndeetia defernit,vein cius laudem
referantur. 1)eh|que ihidem ait Sépicns : Dedyrally
poteftatem eorunn, quefunt fuper terram : pofitt timopen
illis fuper omnemsarnem & domuiatus [Foeflarum, g

volatilm . Ad vium aurem huiuspo:c[:ams,
minij necellariaerar huufinodifeizua, v

&do-
tdilcer-

Partis nigi-
Bis arguanis
.,

Confirm.

25
o fferriat,
¢ certaafs
Jrmans de
jf{t}]f{ﬂ?‘ni‘
turali Ada-
meindita.
Probatur 1.

Zrobaturz,

& adtus,; de quibus dicendum eft, quomodo pri-
miis hominibus cencreati fuerint, & prafertim de
habitibug,nam atus non funt fadt1a folo auétore
nature;fed ab ipfo homineiam produéto.Hz au-
tem peffectiones parcim ad cognitioné pertinent,
partimiad voluntatem. De cognitione i itur,qua
prict elt,fenfuentia et dubium,an hominiin fua
creationeé data fuerie. Eff autem ratio dubitandi,
quia naturale eft homini acquirere cognitionem ,
& feientiam per fenfis ; & habicus per adtus : fed
Deus ita condidit res omnes ; vt proprios motus
illis agerefinat : ergo etiam homitiem ita creauit,
vt conferendo eitotam perfedtioném,quamin a-
€tu primo natura per fe primo, vel fecundo poftu-
lat,reliquas perfedtiones, ipfefibi acquireret . hu-
iufmodiautem funt{cientia, & cognirioergo hee
nonfunt hominiconcreata, vel i Deo indica , fed
“polt concreationém funt ab homineacquifiza. Et
confirmatur,quia fgpe dictumeftin primarerum
¢reatione ; non effemiracula; vel prazcernarural
opera fine euidente necefsitace ; & auctoritare
fe a: fed habere {cientiam infufam non eft na-
turale hominifed miraculofum,vel fupra naturz
ordinem ; ergononeft; cumcredamushocmodo
efledatam feienciam primis hominibus.
Nihilominus certum elt,habuiffe Adam ftatim
acfuita Déo creatus nary m{cientimaDEO
fibiindicam. Hxceft doctrina Sanéti Thoma 1.p.
q:94.art.3. & eftcommunis Scholafticorum cum
Magifir.an z.d.2;@ Et probatur primo ex Seriptu-
ra;nam Gen.z. dieitur, paulo poit creationem A-
dzaddu&taelle omnia animaha coram iplo,veeis
nomina imponerer, & addicur: Omne qued vocauit
Adam anine vinentss spf i eft nomeners. Ex quoloco
omnes Scholaftici colligunt , habuiffetuncAdam
feientiam fingulorum animalium, vt conuenien—
terad naturam vniufcuiufque eis nomina impo-
neret; Itaenum exponit dicta verba Euleb.lib.ig,
de Praeparat.Euang.cap. 4. nam quod dicitur, Ip-
Jum eft nemen cius  exponit s hocelt s inipfanacura,
feu conuenienter ad haturam reiimpoticum eft.
Hocautemherinon poterac , nifi & cum perfecta
{aentiaiplorumanimantium ; & cum magna pe-
ritia alicuius inguzy¢ propricratis omnium ver-
-borum eius.Vinderedtd Chryfoft.hom.14.in Gen.
inquic; Quod magnafapientiapradus fite it,fifceex his,
quuenung finnt. Et adduxit illa, &c. frear hoc Dews deinon-
Straturusnobis magnamillins fapientsam, Ecinfra, Nei-
ity fubsopraveveas fedvogiea quanta fuers: fapientia vo-
Latilibus, &cc. & ommtbis Conig i € co.uensensiafuana-
turaimponiit nomitia.” Eticeruminfra , Quipoteft con-
gruwnomtyibus ivmentaappellare, ¢ volarilia cals, ¢ a-
baas beftias quomodo noomnsfapientia, & nduftria polles?
Secundo veritaré hancvidettr exprcl}.{: docere
Sapiens Eccl.i7.dicés: Creaust Deusde terra hominem.
Etinfra; Creanst exipfo adiutorsum fimilefibi. B infra,

nere poflet manfuera animalia aferisstarim acil
la \':lL{Cl'CE; ?L absty alio experimento , & ficde cz-
W“i' Quodmété indicatie L',hry_f.lncu ditip
randonominum expofitionem [tiencin
tis,ac domini) ignyn fuilfe & ad very
fufione praftandum,magnam fapientiam,ime &
nm'uilriall‘n.-‘\\'r.11L}t=ecgi'lériam fl.u[ic,quuduopu.
teft de ]l'.ld.ulu‘]d‘.lu‘luiii ta intelligh , cumnullaex-
perientia pracefsiffet. Addreriam poreftillad fe-
Liei‘.;.l)z:»)‘r 1 honmniein s estum nam {cientid enam
ad quanidam 1'cEt£tu_dincmpcminfr, quiaftienna
veritatissrectitudo quadam incelledtus eft singel-
leftus autem principalis potentiahominiseflt , &
1deo reéte porefthae rettirudo imeellectualis (ve
fic u’]cafn}ihb abfolutarettitudine comprehendi,
quamuis fortaile Sapiens de morali, vel {uperna-
turali flacipué loquatur, vt poftea videbimus.
Vltimo confirmacur ratione hzcveritas, quiz 4
hominem creari cim perfeta fientia fuic inpri- e

a g mis conuenientifsimum ex parce Dei,cuiusoperat e

perfectafunt: nam hacratione omnesahasres\‘-”“”’ﬁ“
niuerfi tam corporales , quam fpu‘:tunlcsinﬂauf":r'f':”'
perfedto creauit : ergox hominem cxcurpure._ocwaf'
{piritu compolitum. Nam éaplumhomuemfe-G,
cundum corpus perfeftiicreaunt : ergo mulioma-
gisfecundum animam, Necfarsfacies quishire- g
{pondeat , feciflc quudem Deum amima perfectan .
{ectidum eas perfectiones, quas i [olo auctorena-
turzhabere poterat, \'clpcribprimb ,\-'elparn.?-
rutalem,ac neceflariam dumanagionem cun_lcfscv

tia : noverd quodd alias perfectiones,quashomo
fuis actibus porelt acquirere. Hoginquanynonid-
uisfacit , tum quia vix potuiflet homolcicntian
acquurere , nifi prins darecuta Deo, vt ltatimae:
clarabo.  Tum ¢eram, quia corporibusetiameds
perfedtiones contulit Deusin prmcapic,q_uaSBDF‘
funt fimilia corpora difcurfis cemponis fuis aciib
comparare, vt patet in {tatura cm‘pons}_wmﬂﬂb

& in arboribus cumuis fructibus productis:ego
multo magis debuit creare intellectum hominis
benedifpotitum;&proxime apru ad fruétis men-

tis producendos, Quod his verbis docuit Mofes
Barcephalib.de Parad.z.p. cap. 7. Compatait D

Adz nentis fenfum , vt procreare , agexpiliilare fdﬁf:
oS generss probas cogitationis, faled;;a:;?l:iljfu%fﬂm 4
rebus, gue vidends fenfupercipipefficnt ; uanmys _‘I"“{""‘
[enfum ffuginnt.Vnde ibidem dixera F,mduétunug

iffe Adamum in fpiritualem, ac felicem vitam,
mirifica afedtuum voluptace per mednmn@th
cogitationefgue nulli perturbationi;aut “”";_ET:;

t1 obnoxias,in morem a11ge!orum;&‘,?lm"a L
copiarum,recipientemqueradios dm:narum?‘:
tionum non ahirer arque angchmpilunt.Ql?lI‘an‘

ba matorem quidem perfectionem mtc]ir-:t‘tllﬁl:a-
dicant,quim per naturales fcientias humanas o
beri Pm;‘lt, ramen illam etiam finedubione

Ecdifeipleraintellectus vepleust ilios , creanse illis Cisntiaim
fbrnatues, fenfis smplesiit cor illarsim & miala & bonaoften-

dunt : quomodo autent ina

lijs incelligendafints

vel limitanda,poftea videbimus.

ditew,poftist oculum fuum fuper cordaillorum oftendereal-
138 maghalin opersim fuerym. vt nomen fanctificationss cob-
lasident, & glortarsin mivabilibus illins vt magnaliaenar-
Tenfopera eins.  Quaverbalicét generaha videan-

ﬂm!\rimofm-r- il

Deinde erat hge perfectio nonfol i
mini,ve particularis perfona erat » &,d?f;a'lta|‘1,‘4'i.:-
generi humarno, & Adamo,vt parentieitis:V ch;T i,‘,_
necellaria. Primo .n'Iintcgl'i“femd‘xkhmfm“; '

e

3
loit
hab,
nary
dam
perf



	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146

