BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Queaestio Ill. De Divisione Scientiae Divinee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

sisautem derezminetur ;ITentifx divina,
e [fprg{mrcr\crcaqugs mf %lllblnct i P-{f{f:;}li?)n
M:gqujm;,quodgCCJPEata iquam perfe i—
| gmacreatutis: quia nec omnipotentia acci-
inefedtionema creaturis,quz fu 11t1l_hus ter-
i, Erficut formalitas omnipotentiz, qua
dhis productiva leonis fpcqﬁmtur_ﬁ IC_FJI;?,
fifecificatione extrinfecas ita &Cf u‘lt{xlf i
i teprelentans creaturas in illismet ipfis,
@:dﬁcawrcxtzinfecc :tf_) iisdem. =
Noto 5. Quamvis Dcu; fic nof\cmw._lm
pefftfimum, ficut non chmmr,_ quod pbj c-
tmmaterialenon poffic haberenifi perfedtif-
fuum: alitsnullo modo nofceret creaturass
Enecdebechabere obje@um perfectiflimum
aed enticacem 5 licet illud debeat nofcere
u. e lWbillanofeibilitatis formalitate, a nul-
balio poffibili intelleGtu perfectius nofci
it
Perhoc tamen non nego quod per prius
afincetiam concipi creatura nofci iniplamet
daadivina, Ratios quiaficut prius eft effe
tud &, quam efle quoad aliud; ira & prits
i nofeere e cohnexaque fecum , quam
ihereextra fe alia s licée in illismer ipfis.
Mndcquidquid fitde hoc: An per prius,an
#poterius nofeantur, futficit dicere quod
slanue; hoe enim folum intendcbar Con-
itlo,
tdomnesautemillas notitias, ur vides, qui-
i treaturz nofcentur in illismet ipfis, loco
ssciconcurretipfa effentia divina vicem fi p-
kasfpecici; terminarive autemillemetipfe,
iqum terinationem, ut {uppono, non cft
selliia exifbencia objei.
Dicexouy 2. Dewn P nofeere creatn-
Ui, foceit i effentia, attributis o,
RoBATUR 1, [llis rationibus quibus
tthatury lupra in creaturis videri Deum.
F Pf-‘?Ffml.R 2 Deipfav. g effentia divi-
-:,qma ’fﬁlCCtﬂifr-mDCLls attingic, ut partici-
l'u' Lacteaturis; non poteft autemira no-
attingatur correlatiyum participans.
;F‘:::nﬂl};;rroﬁams Dcu_s a quo fit participa-
m Ergonﬁf? eretex vi 11Iu‘1s notitiz; Ne-
g, Itquo fl-t P:lrti(.‘ll)ab.lhs, &hoc
rasa Deoin fua effentia,
t&;ﬁn“m{ 3 Aut. S, Thomz hic a. 5
: Cmm"mqlﬁ non teneret, qudd Deus di
:‘I?rfc!ltialemcgnnc 3 3 ] ['S 1-
ety e nonem. cum crearups, &
iy 00 teneretur dicere, quod in fua

WMiotentis : 2
Potentia if]q necellario nofcar.  Unde

Pl conclufio haec. g, fon: ‘
. & { "
f“mj g 1'cntem1'z, s ey fuPPOﬁ

e & fecunduim illam de-
Gl d aliasautem Objcctiones fol-
No ; :
'-‘rinrc["m.1 Quod quamvis ha omnes noti-
e int, nibilomings ey modo no-

:tucm]d‘ i - -
P, g primg figno rationis no-

-

Difi)utatio 111

65

feuntur ineflentia tanqui parficipabili 4 crea-
turis; in fecundo {igno in omnifcientia ; quia
priuseftefle Deum ibicntcm,Poﬂca potentems;
tertiodemtim in omnipotentia, & tunc quiddi-
tative nofcuntur: nam inomnifcientia non fe-
cundiim efle quidditativum, fed intentionale
nofcuntur, feu formaliter prout cognofcibilia.

Neqs obeft quod effentiadivina participa-
bilis dum nofcitur, hoc iplo ingerat eriam noti-
tiam creaturarums Ingcrit enimnotitiam prout.
participantium naturam divinam; hoc autem
nontantimnonobeft, {ed prodeftad cognitio-
nem creaturaruminalio. ;

Quamvis autem fupponatur in obliquo
nofci Deus in pramiflis , que aflumuntur.ad
formandam de illo notitiam ab illomet ipfos
poterittamenadhuc quahin zquivalenti con.-
clufionein reéo agnofei: Quando enim dico
Petrus eftpater, agnofco tunc filium in obli-
quo; & tamenrecte infero, ergo cft filius ali-
quis.

Quando ctiam comparantur inter fe Deus
& creatura,ut fi Deus dicat; Creature meindi-
gent, in ifta etiam cognitione nofcerur Deus,
ted noritia fimili, qua habetur in creaturis :
quod etiam continget , quando Deus nofcee
creaturas,in {uo, ad illasaffetu,

QUZESTIO IIL

De Divifione fientice di.
ving.

Lures Divifiones {cientiz divinze poft alios
Pin compendio exhiber Arriaga d.18. Mare,
d.12.£3. Hz omnesdivifianes procedunt ex
modoconcipiendi. Sz ®

DIFFICULTAS I

De Divifione in [cientiam fimplics Intelligen.
tie, & vifionis,

" Ulgataeftilladivifiofcientiz in fcientiam
V.,.fimph’cis Intelligentiz, & Vifionis, Sed
ejus explitatio haber difficulratem,

ExpricAT 1. Ruiz.d.17.£4. Quod fei-
licer propofiriones neceffarias attingat{cientia
fimplicis Intelligentix, contingentes autem at-
tingit{olafcientia vifionis.  Hecexplicatio

Nox Satisfacit 1. Quia {cientia vifionis
per omnes attingit exiftentia s {i attingit ex-
iftentia, affirmat exiftens exiftere, affirmatione
virtuali : nam omnes hoc habent notitiz, uc
dicant tale objectum cfle, quale nofcunt: flam
v. g. fi oculusloqui pofiee, diccrgr; Albumeft
quod video album &c. quod fivifio affirmar
exiftens"exiftere , & erit vifio, & non erit ;
erit quidem ut fupponitur, non erit autem,
quia exiftens exiftere eft propofitio neceffaria

F & zter.

(]




66

& xterna veritatis; jam autem per Ruiz tales
P.fOPO‘lUOnCS attingi debenca fcientia fimpli-
cis mt[‘lligcnrix_

Now Satisfacit 2. Quia quis negaret
Dcm_n {eipfumnofcere fcientia vifionis, fh:;,(luc
Armbu'ga; qua tamen funt neceflaria, fcientia
item vifionis videt Deus eflentias rerum ex-
iftentium fecundum pradicata effentialia; &
tamen hzc pm:dic&ta eflentialianon funt con-
tingentia.

Now Satisfacit;. Quianonexplicatana-
logiam fcientix vifionis cum oculo: Sienimf{e-
cundum contingentiam obje&iprocedit {cien-
tia vifionis, qui fimilis erit vifionioculari pet
iftam autemAnalogiam explicari deberet; quia
alids non hac {cientia ;3 fed alia explicaretur,
utpote difformis illi, fuz ita appellatur.

ExprieaT 2. Martinon citatus, quod
feilicerilla dicarur {cientia vifionis, qua Deus
noftit {e, & creata exiftentia,in quac1lnq;dif¥c-
rentia tempotis, & fecundim actualem exiften-
tiam, Dco prx[‘mtia : Scientiaautem fimplicis
intelligentiz cft, quaevis alia, five {fit de non ex-
iftentibus unquam, five etiam de exiftentibus
quidem, fed ut poffibilibus, & {fecundiim pra-
dicataeflentialia. Hee explicatio

Nox Satisfacit. Tumquiaeftconflataex
cxphcarionibus 4 Martinon refutatis, ut cum
dicit a {cientia fimplicis Intelligentiz atringi
eflencialia,ctim hoc rejecerit infentantig Ruiz.
Tumquia non exftitura unquam qua tal® re-
yocat ad {cientiam {implicis intelligentiz, cum
revocari potius debeant ad fcientiam vifionis:
Nam{iin creatis contrariortm cadem eftfcien-
tia, tunc fi {cientia vifionis exiftentiam atringit,
criam non exiften®am attingerc deber, tan-
quam quid oppnﬁnlm ; alids _d-.tlwitul‘ anfamul-
xiplic:mdl’ {cientias finenecefl mrc,im-'chg‘musf
iluc novam {cientiam uufl:;nrmn E:L';xf'lgé im-
poflibilia, condiftinétam 4 {cientia poflibilium.

Ercerte velnolcit{cientia vifionisid quod co-
gnofcit, non eflehoc quodnon eftillud, fed ef-
{c hoc quod eft, velnon nofcir: fi nofcit, grgo
amexiftentiadi-

eriam nofcit non exiftentia; n
¢it negarionem non exiftentiz: fi nyrcu-&pn
nofcit, ergonihil omnind nofcit. Et certe fic-
utipfum efle negat i'il{11Lwi1 effe, exiftentiaq; ne-
gatnon exiftentiam, fit, Ur Notitia, aEEillgcl]Slll—
Tud effe, & illud exiftere, atringere debear fal-
tem revolvens fefe & refleétens, criam illud,
~quodnegat non efle. ppesica s
EXPLICANT 3. Aln,quod{cmntlawilm
divinum beneplacitum;

nis fit, cui fubjungitur
igcnti;x nonfub-

{cicmtiz autem timplicisinmll
jungitur.  Hec explicatio .
Non Satisfacit. Tumquia exillafequitur
contra inferits dicenda, {cientiam fimplicis in-
telligentiz,; non effe caufamrerum; non enim
sotelt efle caufa, nifi dependenter a beneplaci-

to voluntatis. Tum quia nomine beneplaciti,

Tradacus TL

AT e s e L B
DCI!SHOHHO{:C‘H}[LSI !'MI??‘S ’ 'S"Lp‘l.]'mm:ﬁgo
= i '[1-1{1,;1-(;}) ;un cientid \’1‘1101115: non
Sifecundum, ;'r(ro n;lf(;lrt:f}pn o pO]-lgn(IQ.;
et ofcit peccata, {cientid
vifionis: (?&1(1 Deusnonvult illa voluntate ap-
proba_uoms. Quod fidicas nomine beneplaciti
teacciperce proportionatum actum voluntatis.
(‘_,ONTRA erit, quia jam recedis 4 tua
{ﬂ'll'i‘.[l-, & ab exigentia objeti, non enim quali-
e gt
s Lol um quia hic inquiritur diverfi-
1:1 in ratione fu{'ntia:,rPrxdié‘m autem expli-
catio non oftendit diverfitatem in ratione
{cmnta:}‘, q_uod ipfum probatur ; quiaaétus quo
cognofco ,DC"H.‘ ellebonum, ordi;wil sillum ad
amorem, in ratione coghitionis non eft diftin-
¢tusab atu, quemnon fequitur illeamor; er-
goneq;illm {cientiz ratione iL-qucmis, velnon
i;}:ggtis beneplaciti diftingui poterunt, Sed
: ExrrrcaTur. Quid fir fcientia fimpli-
cis Intelligentiz,quid fcientia Vifionis ? Scien-
tia Vifionis cft fcientia exiftentium, qua fimul
tanquam contrarium refpicit non exiftentiam
qua talem, utconttariorum eadem fic{cientia,
Scientia autemfimplicis Intelligentiz eft, qua
attingit Objeéta { ub formalitate poflibilium.
Dicitur aurem illafcientia vifionis; quia ficut
vilio extendit e ad prefentia, ita etiam & illa
notitia, exrendet fe ad prafentia Deo in zrer-
nitate, fecundim aliquam differentiam derer-
minatam temporis. Q_Emmlu autein attingit
non exiftentia, non fequitur jam naturam \:j[iL::-
nis {enfualis, fed rationem feientiz, qua cft eti-
am contrariorum.  Pofterior autem dicitur
{cientiafimplicis Intelligentiz: quia adzalem
pt ef{entialitatem nonattendit; jamautem non-
nifi intelligentiarum eft,etiam circa eaque fim-
Utraq; autem

plicitcrnilnl reifunt, verfari.
{cigntiainhoc concordat; quiailla{ecund im
princi saleattendit ad exiftentam , & fecun-
cundum minus prnmipnlc‘ul non exiftentiam;
hzxc autem fecundum prmcig;!lc attendit ad
Poﬂihillmruu, {ecundim nunts principale ad
impoiﬁbilin.

Salvandunbhfc eft, cim exunaparte {ci-
epria fimplicis Incelligentiz,ut mox dicerur, fic
caufarerum; exalia parte cimnon caufet ni-
finofcendo,qui caufabit exftitura, quenonno-
fcic? Id imintr_-l]igcndumci}, unJ {cilicetno-
titia fimplicis intelligentia attingat exiften-

siamnon tantim {ub formalitate _pnﬂi bilitatis;;
{ed etiam fub formaliratc exiftentix, fed eam
confiderat non iiippancnn’.o_« ut aliunde pofi-
tam el Ponibil(‘m, fed vifua p(aucmf;un s 1taut
{e habeat ad exiftentiam per modum practicz
& architeétonica {cienti®; ficurenim practica
{cientia non tilpponir, {ed caufac {.iuun Obje-
&um, & fc haber ad illud & per modum notinie,

& per

e




modummfdﬁ: {cuprincipii i ita & {cien-
Alicis Inrelligenti. Et ficur quando
B maricus confiderans menfuram domus,

Lt fiderans menfuram, uterq;
E,I_lrc]urc&i{i e ; Architectus ta-
whornroObjetto menfuram; Arch

coufiderat menfizram Ut fe ponendam,
picpiandam; ad qualcmrat_lo?cmﬁil:?{i
o, n actendit Malr\hel_l'{aF!CUS 3 ."3_‘3 “1_ :
aleeatiadivina, quodl{thet fucnnqv: mmi
ylmplicis Incclligentiz attcndat‘ qmd_em ad
witencam, fed hee atzcnditlad exiftentiamut
iponendam, non gttendu: illa. s

Negsvalee, fidicas, quqd manca ftatuatur
e has [efentias diﬁerqmm ' P‘cnblhs ratione
pcipi: nam{cientia {nn?hcm Inre]hgentm:
e Deiyon habet rationem pra%xcx, &
elii: Noninquam valet, fi 1dg‘1cas ; Nam ‘ahf
inegant Deuin pofle fe nofcere ut pﬁ)ﬂlb%—
fans led etiam hoe conceffo nihil concludi-
w;quiahicoltenditur tantim diﬁjcrcnri‘n cir-
dhocpunttum,qui ctim utrag; nofcat exiften-
4, nihilemintis in ratione nofcendi diftin-
gnur? Jam autem Deus in {ui cognitione
uverfatuz cirea fe ranquam futurum.

Refpectn autem Dei illz {cientiz per hoc
#oent; quia [cientia fimplicis Intelligentia
aindet adallum fecundum pracifam conne-
uiem pradicatorum Deitatis ; {cientia au-
mifionis verfabitur circa illum ut jam ex-
fatem. Uthac ulterits divifio intelligatur,

Avoxpuy cff. Quod divifio {cientiz
aldentiam fimplicis Intelligentix, & vifionis,
alitfataratione Objedtorum diverforums:
ficur Entitas, qua exiftit,a {c poflibili, non
ﬁ{divcrfa; ita & Objetumpofibile, non eft
fefim, dfcexiftenti,  Non eftirem fadta
% diviio artendendo ad modum diverfum
"%ﬂ"[“n@i; tam enim Deus diftinéte & in-
iilenofei cxiftentia, quam poflibilia,quod
aditarinill loco Sctipture s Omnia,inquit,
Wafit G apertain oculis tuss,

U} autem haee divifio fit in membra con-
ofiey Iy poffibile non eft accipienditn pro
e potentia, adeoqs futuro: alidsidem ef-
f,mre{n?zii’aftc utriusq; Objetum ; fed de-
“aecpipoflibile fub ratione poflibilis tan-
a-Jaan_tud fommune,participantibus proqua-~

"mqiqﬁfr'cnria temporisexiffentiam, vel non
icipantibys, -

DIFFICULTAS IL

D Divnfione 1 cientiam Nectﬂ;lﬂﬁm &
Naturalem ghee, :
Gendum h_ic erit de {cicntia Neceflaria,
i gi;ﬂjl 2h L SARERa it dle
ingenti, =
SHLIcAT 1. Molina 1,
Wl ejenci o, qua
Cautnon effe i Deo,

P g14.a: 13.d.
nulla ratione po-
per guam omuia

"
L8

-

Difputatio HI. 67

cogoovirad qua divinapotentiafive immedia-
té, five interventu caufarum fecundarum, fefe
extendit, tum quoad naturas fingulorum, &
compierioncs eorum neceflarias , tum etiam
quoad contingentes, non quidem quod future
eflent, vel non effent determinate, fed quod
efle & non effe poflent, quod cis neceflaris
competit; adeoque {ub {cicntiam Dei natura-
lemcadunt. Scientia autem vriberaper eun-
demeft, qua Deuspoft liberum aétum fuiz vo-
luntatis absqs hypothefi, & conditione aliqua,
cognovit abfolute & determinaté, ex comple-
xionibus omnibus contingentibus, quznam re
ipfa effent futur, qua non item,  Her expli-
catio

Non Satisfacit. Tum quia inipfa cxem-
plificatione objeétorum meminit nonnifi obje-
¢torum creatorum; {cilicet eorum ad quz fe
divina potentia extendit, cim tamen revera
nofcat Deus {cientid neceflarid, {c 8 proprieta-
tes fuas, ad qu {e non extendit illius potentia.
Tum quia {eicntia Dei libera verfatur etiam
circa actus divinos liberos; cim tamen ille
fcientiam Dei liberam dicat efle circa ea, quzx
Deusdecrevit, faltemg; illi primi actus, qui ex
modonoftro concipiendi decernunt, aut com-
placent{ibi in ponendis decretis quafi pro po-
{teriorifigno, non intelliguntur poni ex vi pofi-
tiratione noftra decreti, & tamen attinguntur
:ifcicnt,i'a linbcra. Tum quia non explicat per
analegiam ad libertatem, & naturam, diétas
{cientias.

Exrricat 2. Martinon D. 12. fe&. 3=
Quod feilicet {cientianaturalis, feu ut ille ap-
pellat eflentialis, fit perfe&tio fimpliciter fim-
plex, qualis eft {eicntia Dei_circa rationes fuas
eflentiales, & perfonales, & circa poffibilia ut
talia; accidentalisautem eft quaevisalia. Hee
explicatia

Now Satisfacit. Tum quiailld pofitd non
apparet, qui condiftinguatur {cientia effentialis
afcientiafimplicis Intelligentiz. Tum quiaa-
liud divifionis membrum, hoc eft accidenta-
lems3 explicat nonnifi per negationem prioris.
Tum quia fiabilladefinitione demas factas ex-
emplificationes, manebit hoc {olum pradica-
tum; quodfit{cientia,qua cft perfectio fimpli-
citet fimplex. Unde jam non diftinguerentur
ill2 {cientiz in ratione {cientiz, fed in ratione
perfetionis fimpliciter {implicis, vel non fim-
pliciter fimplicis,

Utenodetur pundtum difficultatis; ~

PrREMITTO 1. Confnndi ordinarié ab As-
Foribus [cientiam neceffariam cume naturaliy & li-
beram cum contingenti; quantumuvisab alits i o-
viffimeé 4 Mart. ciz. diflinguantur. Diftinguiau-
temdebere. Ratiocft, quia gfamyis naturale
&necefiarium interdum coincidant,ut cumdi- »
co; Naturalecft igniurere, quod idem eft, ac
necefle eft ignem urere s non tamen naturale

J S " &ne-




o

68

& neceflarinm pro eodem fumuntur femper:
Namreéte dici poteft,naturale eftDeo benefa-
Cere creaturs non tamen pnlﬁnn dicere: Ne-
cefle eft Deumbenefacere creature. Rurfus,
Neceflarium,ex primitiva {ii impofitione;idem
eft,acnon ceflansres,{eudererminataad unums;
jamautem notio natura, longée alia eft. Rurfus
liberum & contingens non raro coincidunt ;
Namly: Contingens eft Petrum peccare, idem
eft,acly: Liberé peccat; nentamenhacfem-
per procodem {umuntur; nam v.g. verum eft
dicere; Contingit ut plurimum,utin Septem-
bripluat,neque tamen fenfuseft; Liberum eft
pluviz,ut cadatin Septembri. Quodfiiftiter-
mini non zquivalent {emper, ita pradittarum
{cientiarum tradenda notitia eft, ut fervetur
nomintim impoﬁmnﬁnillis {cientiis proprietas.

PREMIPTO 2. Now [aris exaltam effe hane
oppofitionem membyorum dividenttnm s [cicnti
[cilicet maturalis, & liberas quialiberum pr oprie
nén gpponitnr narurali, alias liberum Deo ¢ Intel-
lectualibus conveniens,nonnifi translatitie effes na-
turale. Neceftexadtaoppofitiointer {cientiam
naturalem & contingentem ; quia contingent
vel non eflentiali, potius opponitur eflentiale
quam naturale.

PRAMITTO 3. Ftexaitaderur herummem-
brorum explicatio, formanda fic effe membra, ut ﬁ;
lices [ientia necefjarig opponatiy libera, & ﬁ:;m;z
effentinlifen naturali contingens [ennon: effantialis,
His prx—lmiﬁs : e "'-

ScienT1A neceflaria erit fcientia deter-
¢ hinata nonnifiad unum,ficut nofcitur, itanon-
nifinofcendum; qua ratione non nofcitur 11(?-
mo, nifi ut animal ratiopnle : Scientiaautem li-
bera,erit{cientia iaﬁiiﬁurcqs ad utramlibet par-
tem, fecundum quam poflet Deus nofcere fe-
dentem, vel non fedentem Pc-_'rum_‘_,. qua ipfa
explicatio rali difcurfu propont _ulcil:t‘. Nulla
c!'i"k_ul‘uxtm{itio quz {fuam CF}il[l'f‘{:lti’(}.l'lkllll non
habeat ; cujus ratiomeer alias cficpnxt;ﬁ: Quia
omie effe affirmans fuum cﬂc‘, negat ,fuum. non
efle; &fica ymatio, quod fit ;umnal ratigna-
le, negat, quod non fit animal ;‘ftu)n:tlc: }?_m'c
intellectus atcendens ad efle, & ad gxclifum
fnon efle , potelt formarc CODLIACICTO
Quamyis autem nulla fic propoiitio, qua fuam
contraditoriam non h.lbc;lp,_m_iulmmnm; ali-
Grionis parsita {L“lpfﬂnl—1'(.3b'0[i.!f~,.|.lt
Yare verificatio illius

guacontradl ;
Jonnifi pr are |
nonniil pro und par 1
yoflit, nec trahiad aliam partem : {ic non Pncl:
’dt trahinon animal rationale ad hmmnlcml: )
contra h:rupmpoﬁtio, Pecrus fedet, talisef -,lili?
verificatio illins, eriam ad aliam partem trait
i I ~rtr01'¢-£c1'1rmcrirnccc:hx'm,qun‘ at-
offit. ltacrg o e M
tingit veritatciy nonmnifi uni exrremo atlige
I 1;1)- & contra liberafcientia attingit yeritatem,
{5 H 2 d - :
i -omo alligabilem.
etiam alteti u),tlL]_}1\>‘.P1f1p1Ti)]. n. =
111 , autem divifiofcienti® in fcientiameclie

tialem feu naturalem, & non-effentialem feu

Traétatus 1

contingentem, fic explicari poteft, quod fir
{cientia eflentialis ipfum Dei efle immurabili-
ter fequens, non-effentialis autem feu contin-
genselt, quaz potuiller 2 Deoabefle, vel adefle,
Ur pradittz divifiones intelligantur

AppenpuM cft 1. In quo fenfu fic libera
{cientia, vel contingens: non enim hoc itaac-
cipiendum eft, quah Densdicat: Nolo hoc fci-
rc; de neceflitate enim Deuseft omnifcius, &
cuminillonon detur {cientia confufa, hoc ipfo
fi quarerctur ex illo quid nolit {cire, deberet
refpondere quid illud itz Necitem {tientali-
berainifto fenfu eft libera, quafi fit in potefta-
te Deialiquid nonfcire, vel affirmare aut nega-
re, quod illi libueric:  Si enim fedear Perrus,
non eft liberum Deo dicere: Nonfeder;fedin
ifto fenfu eftlibera, quod feilicer verificatio il-
lius poflicad illud membrum applicati; &quod
firin poteftate Dei, medium, ut verificerur.

Appenpum 2. Quando dicitur, {cientia
Dei effe (;(_mting('m‘ (‘mltingcnu;l illa non eft
quoad Entitatem: Nam {cientia Dei enticati-
ve eft fpf'c Deus, qui non cft CONtingcns ; nec
contingens eft aliisfenfibus fupra rejectiss fed
inifto fenfu, quia ficut contingens poteft adef-
fe & abefle; Ira affirmatio unius extremi, po-
tuifler 2 Deoabelle, velilli adefle, ratione ter-
mini vel ratione 2qui valentiz, inmateria de
peenitentia difpur. 3.a 1205. & moxexplicandz.

AppenpuMm 3 Has {cientias diftingni ra-
tione aliorum & aliorum connotatorum, quod
{cilicet eadem {cientiain quantim attingit pof-
fibilia fir {cientia fimplicis intelligentiz , in
quantum determinata i‘lg{ unum, qua determi-
nata, eft{cientia neceffaria, & in quantum non
poterat abeflea Do, viattingentix hujusnon-
nifi membri, eft {cientia eflentialis fcu natu-
ralis.

| Y
DIFFICULTAS IIIL
Ty Druifione s [ientiam , que eit canfa
rerum, €5 qii no7.

fiqmm {cientiam efle caufam rerum
Adwcc’: Scriprura, qu® agnofcit Deum,
omnia in fapientia fecifle, & demonttrat Ari-
{toteles, quod fabrica mundi oftendar Deum
efle fupremum ipeellectivum. Difficultas in-
tgr Thomiftas, & noftros cft, quanam illa fci-
entiacit caufa rerum.
Dicenpuwm efts Cientiam finplicss intelligen-
tix offé caufams revum.,
Propartur 1. Audoritate. 1. Auctoritas
Scriprura eft: Dixit Deus, fiat lux, grfactacstlux,
o vidir Dens lucem quod effer lz_(w.f. _Exquo loco
fic arguitur, Anthn:m} f}dacj[ct lux, quan-
do inriulhgcb;lrui 1)(_‘115\.11&'111:_‘,/"7/!;(,\'\ vel pra-
ceflic aliqua {cientia, velnon. Sinon,e
hil eft factum ; quia agens ll"‘C,‘.‘l].':u‘ & ¢
ft, finc

cognitione, nihil agere pot
tione ; qu In Ente perte

femper eft
{cien-

-

futaranm

farkm £.

Wroges

Ry &




Difputatio IT1.

~bcufa rerim, & non [cientia vifionis: autem negas
{

M Conrir

Auftotitas SS. Parrum, aliquas artingo.  fua diftin&ione, & in cxigentia hujus vel illius
H,-;on,mc,zg.]ersm:' N enex eoguod Deus fcit forr‘naliraris clenqminamr competenter 35{ {ci-
ndliguid,idcircd furwrum €5t 5 [ed quia  fru- CNUas crearas 5 jamautemin creatisilla f cien-
s Dews ot quafi prefcims futuroram.  tia,quae videtopus jam factum,non eft caufa re-
Gnilia haber Damafcenus in Dialogo contra  rum; talisautem gil {cientia yxﬁ?ms. Tumquia
Munich. Def,inquit, prafeientiaveraarg, sk yifio, rel peétu ex;ﬂce_nuum 1dco }1911‘130:?& ha-
ilieeiy vernmipfi hand guaggam m‘::xﬁ: eft,enr  bere rationem priotis ; quia infi cientia prior :::ft
it gurdfutisrum €51 quin porins quia _/m_'c formaht_as’fcch tiz, quam caufic; PQ.tCﬂE enim
il fucturi fumus, 1 deirco pm‘?z@ﬁrt. Similia pro cau!:lh_ sgifc_m 3 _Iclco cagﬂu quia {cxr,_ &
lebec Origencs, Juftinus, Chryfoft. Leo, Beda, ctm ratio ‘Ia_c-nm:’ , fic fcﬁmah_t;ls univerfalior,
hogils de lib. arbitrio cap. 4. quos referunt quia & aliisicientiis, quanon fung caufa, com-

Noltates, petens, hoc i
I Audtoritaselt, S, Thoma hica. 3. In cor-

ye; ubifeientiam, qua cft canfarerum, dicit
deforinam ad oppofita fe habentem 5 vifio
aemnon eftad oppofita.  Item dicit illam g non, ergo i
unpofle producere effeGum dererminarum,
i fcrcrmjmtamé voluntate; Vifio autenmt
wmili determinara refpicit; Com parat item
flim cognicioni practica, quam habet artifex
eoperando; cogniitio autem artificis cundem
dngens,non eft ea quam habet jam opere fa-
i, led copnicio praecedens ante domum fa-
{etdam, : :

Urgerietiam poteft Auct. S Thom. hica.t6,
it ex quolocofic format argumentum Mar-
ion;Scientiacorum, qu nunquam fiunt,fed
tarim poffunt fieri non cft feientia vifionis
JiThomiftas. Scientia Dej quz cft caufa re-
el etiam eorum, quz nunquam fiunt, &
e fieti poffunt, ut ibidem dicitS. Thom.
Ugolcientia quaeeft caufy rerum, non eft {ci-

riorem alia,

e {cuntur creat
iz vifionis,

(ESEONDET ANONYMus, Apud eyn-

sMartinon, S, Thomam logui de fcientia

" 4 e s 3L

M lumptad decrero, & 4 (cientia fithplicis

welentiz,

ContRa cft.

e Tum quiafi de taliloquitur,
:‘;201 Actitcaufarerum, & non frentia vifio=
;&JE“W}llt‘ch : Tumquia cientia przfcindens
g Ilmphu_s intelligenti® &¢ vifionis non

b oo C03 J2M autem {cientia de qua Lo
S Th - de qua lo-

pone perimp

dchuin I

5 qli h(;n;‘i eﬁ {;?‘:letx;}gux a&u c_&inDco. Gum, nihil D
By P1 3 Pontioarbitraria cﬁ Crgo apparet
S adone, & e prafcinda-

o odifputand; dcvocc,iuppono exScris
e - Metaph, {ciengiam aliguam,, effe

iy i eﬁcqu EED Pciﬁca iicrarguitur. Tlla

el ﬂ'iefltwn, prioritatevel an-

o ; [i CCL {us, velnonantecedic
%P‘iﬂfcﬁcﬁ‘e,&u Wwa; nam ey Metaph,

UnDg;; Quiaillipraelucere ante-

non poteft ali

slica, f prazceflic (cientia, ergo alia eft, cedenter deberer, caufa'effedtis, feientia; tu
Gontifcss

. Seripeura vifionem illam, quae ceree fuit  Ergo hac{cientia quz eft caufa rerum, non eft
. SCFPMQH corporalis, dicit confecutam  {cientia vifionis , quia {cientia vifionis perS.

aldtiva, nlucﬁ Confuule Martinon quo-  Thom. fupponit effeétum, utpote qua eft jam
f:ﬂf:%: jdgcm%endctolda hzcauctoritas d.12. 4. exiltentium,ur habeturhic Q- 14.2.9.

funt priora : quo pofito quariturs Proillo prio-
ri, quo formalitas {cientiz, prior eft formalira-
tecauf, vel nofcit exiftentiany, vel non nofcit #

hxcperS. Thomam nofcitexiftentia; £ ay
nofcic exiftentiam, ergo illam nofcit ante fuas
caufas ;. quia pro priori; ante formalitatem cay.
fz,infe reperibilem.  Tumquia comparando
creaturas ad cognitionem divinam, poteft
plexpropefirio formaris prima hzc: Creature
exiftung; gpianofcuntur-a Deo. 2, Nofcuntur
creaturx a Deoquiacxiftunts quodiiille pro-
pofitiones ¢tiamfi per ordinem ad divinum in.
telledtum, (curnon enim) formari poflunt, de-
benrillis aflignari, diftinéte fcientiz ex modo
noftro concipiendi; quiactiamin creatis,
rem partein; aliaf cientia,nempe Idealis, pofte-

debet: . Accipiamus ergo illam partem: No-

propofitio non revocatur per oppofitos ad {ci-
entiam fimplicis intelligentiz, fed ad vifionis ;
ergoilla priortevocabiturad feientiam {im pli-
cis inrelligentia s nonnifi autem illa prior eft
caufarerum,utpote ca_uﬁ: exiftentiz, fecundim
ip{o? terminos propofitionis.

PropaTuR 3. communiter, Tum quia

peristacti, & poneinillo vim produttivam,no- =~
ttiam de pollibilitate, mediisque ponendi effe.

nem. Tum quiafeientie fimplicis inceliigen-
tiz nihil deeft ad ponendum effeCtum, & de
cxteroprior eft {cientid vifionis ; attrahctsrgo
fibiprimum praedicatum caufe.  Tum quia, {1
{cientiavifionisefler caufa rerum, non falvare-
wur libereas creaturarums; quz toties non {al-

S5t 3 vatur, quotics ponitur fuppofitio, quz non eft
> cetlumeticGumante-, oy ex vi adtionis noftrz, & tamen illa polita,

6o

hanc prioritatem; fi antecedit;

M. Tum quia {tientia divina in

plo prior eft 5 quia univerfaliora

l1a {cientia non eftvifionis; quia
item

du-

prio-
acmpe: experimmentalis attingere

urz d Deo, quia exiftunr; hee

oflibile, declle Deovifionem 0-

codeerit ad ponendas creaturas,
canfam illarum , non efle vifio..

terfehabereeffe@us, Sedfiides
pec-




70

Pecco,quia Deusnovit me peccaturum; pone-
tur fuppofitio {cientiz, que noneft orta ex vi
a_’choqis noftrz ; & tamenilla pofitd utpore cer-
ta, infallibiliter non poteft oppofitum fieri.

Per hoc tamen non nego {cientiam vifionis
h:lbc;_“c rationemn exigitivi 4 pofterioti pofitio-
nis effeétus  quiav. g fuppofito quod Abel fit
Filius Adami, exigit hoc ipfo 4 pofteriori utpa-
terilliusfir Adam; nec tamen caufat paternita-
tem competentem Adamos ita &{cientia vi-
fionis ex ¢o, quod fir vera, exigitd pofteriori, ut
itafe habeat obje@um proucilladicir.

Ulkcerits per hoc non nego, {cientiam vifio-
nis pofle habere rationem caufe refpetualius
objedti 4 vifo, refpedtu cujus nonhabetratio-
nem vifionis. Ratio quia etiamnotitia artifi-
cis, refpeétu objedtifadti, poteft effe ratio fa-
ciendialius fmilis, quod illa notitid non vi-
detur.

Osjrcrrur 1. Aultoritas SS. PP. Greg.
l.29.Mor.c.23. Quafinr (inquit) nons ab zrerni-
zate ejus tded videntur quia funt, fed ideo [unt quis
widentwr. Etlj32.dicit: Non exiflentia vidende
ereari.  Similia haber Aug, c. ult. Confefli de
Trin. L 6.c.10: €. 15.¢.13.

ResronNDETUR univerfaliter ad omnes
autoritates, ubi habetur hoc nomen vidend:
nondebetaccipi profcientia vifionis prefle, fed
pro guacunque cognitjqnc certa & evidenti,
quod comperit etiam fimplici intelligentiz ;
ubiautemnon habetur hoc nomen videnfibe-
ne accipi poteft, pro {Cientia {implicis 'mtc_lli—
fentiz. Quando autem aliqui PE; Lu.u'vcriali‘
ter negant a Deo res cognolci quia funt, non
debentverbaillorumaceipi ur{onant, alids c_ri-
am contraoppolites effents nam etiam hi (ci-
entiam vifionis dart admittunt, quz tamen eft
exS.Thom. exiftentium; fed accipi debenthoc
fenfu; quiafcilicetfcientia Deicftabzternoée
non funt abzrerno objedta: Irem, quodillare-
fpectu {cientiz divinae habeant rationem ter-
mini, fed non caufalitatis. Denique, q_uod in-
dependenter 4 decreto {cientia non fic gaufa
rerum. :

Quod atrinetad mentem S. Thomgeafop-

ofitum citarifolethic: a. 8. incorpore. Item
ad 1. &adz. & a.16. Ad hac loca explicands 5

Noro,quod {cilicet opp_ohrlun:{gmcnrur a
{cientiafimplicis intelligentiz fola non exiften-
tia attingi; quod {hpr:‘t rejeGtumett. Ec cxi.logc
principin rc{"pondcn«.hr_u_l c& adlocumex ::¢1.‘

“Er certé per S Thom. fcientia,que eft c:tllI% lC—
rum, habet fe ut{cientia artificis deopere; idg;
non jam poiito,ﬁ:d ponen_do.

Refponfio etiam ad primum non q& cotitra
nos: Nam ctiam nos negamus feicntiam vifio-
nis divinz caufariad rebus, lieetillis nexus fic
fubfiftendiconfequentiz: Vera enim cithac

yropofitio : Suntzres ; €1go nofcur{;mr a-DI\CI(-J.n

Rcfponﬁo ad 2. non elt contra nos: INar

Tra&atus I1.

C_OI]F?CLliIIILJS‘:!‘ pofteriori exigere {cientiam vi-
fionis;utitafehabeatobjeum proutilla dictat.

Quando aurem inibi in corpore cenfer,
Scientiamillam efle caufam rerum, quz eft de-
terminataad opus, dicimus hanc determina-
tionem peti debere non ex tirulo {cientiz, fed
ex adjunéto decreti accommodari libertaris
immcn't?: autem imponitur , quod dixerit S.
Thom. {cientiam {ubfequentem decretum, e~
fecaufamrerum: neq; enim illayerbahaben-
tur in S. Thoma.

Quandoautem S.Thom. a.16. negat {cien-
Tiam fimplicis intelligentiz cffe pr".ﬁ:‘clc.nn;
cimtamen {cicntia,quz cft caufarerumfirpra-
&ica, non plus vult quam quod illa indepen-
dentera decretonon fit complete practica, fed
non negateam procedere de objecto operabili
prafcribendo regulas ponendi effectis adeo-
quepractice.

Osjrcitur 2. Scientia que cft caufare-
rum, eft {eientia libera; fcientia autem fimpli-
cisintelligentiz, non eft libera.

REspoNDETUR, Scientiam qu eft caufa
rerum, nonin hoc{enfuefle liberam, quod pof-
{it objectumita fe habens attingereira, velnon
ita; fed debetefle libera, hoc elt, non neceffi-
tasad ponendum effeftum.

InstTasis 1 lla {cientia vel determinat
Deum,vel non? Sideterminat; ergo non eft
Deusliber; finon, ergo Deus extraillam{cien-
tiamagere potcﬂ.

REsponDETuk. Illam {cientiam determi-
nare Deutn ut non pofiit aliter agere, {i velit,
nifiut illnpr‘x{&:l‘ib;t ; {ed non determinare,ut
velit, :

InsTABIS 2. Ex relponfionibus fequitam
{cientiam intelligenti, quam yifionis i'ufg fuo
modo liberam; confequenter faltem vifionis
{cientiam, effe otiofam. :

RespronpeTur, Non foreotiofam: quia
medo, 8 ut ita dicarn, medio, attendit fibi ap-
Propriéuo s nempe prxitnmkimlﬂ » qua tali;
guam habetad zcetniratem objeétum, pro ali-
qua certadifferentia temporis.

Osjrcit 3 Anonymus apud Martinon,
{cientia poflibilium eft{cientia eorum, quznee
fuerunt, nec funy, nec erunt ; Ergo eft icwn.-
éia corum, quorurh nec fuit, nec cft , nec erit
Deus caufa: Ergo non potci’c illa{cientia, efle
caufa rerum. 2 :

Resronderur. Falfum efle Ant. Dixi-
tmus enim  {cientid fimplicis inrclligcntiaf: mo-

«dofibiproportionato eriarn CSiiijllfl_mnattllrfé{::

OBjICIT 4. idem. LiCC[f:.‘l{-:Il[l:_l}JI':Ec‘lfa.‘a.
yoluntate, cjusi]: direttiva in aétu prm:o,htio-
la{cigneia fimplicis jntclligrzgtmz ; tamen con-
juncta voluntati, €jusqs dr:r_cchva :uu‘ui.u {ecun-
do; eft nonnifi 13;1em:i;1 vitionis: quia tunc eft
{cientia coruimn, qu.rmcrunr,l!unt, erunt: 1_icuz
quande conjungitur cum decreto ncgan_ri'o:

hoc




jyc¢lh cum nolicione prod_ucendi mundi, eft
frca fimplicis incelligentiz. :
RespoNDETUR. Immerito arguens ima-
g, guod cxji’ccnrileuu mlzlfo modo at‘tglgi?r
\;ﬁmdaiimp!icisintclhgcm:z;IFem quod illa
arealolamnon exiftentiam Vf:riﬂcrur.l Demq;
aeird dicie illas feientias fold con;_un&logc
i dereum pofitivum , vel negativum di-

ﬂm(g;?mcn 5 Aliquis apud Atriaga d. 18.
Num 8. SiDeuspoft voluntatem de cond en-
Jomundo amitreretur fcientiam ﬁmplic::s in-
tligentiz, recentd omniporentid, & {cienria
ionis: adhue cunc poffer fabrica:rc mundum;
orgo feientiy v@ﬁonis admiteic formalitatem
il

ReseoxpeTur. Impoffibile efflc manere
wltionemereandi mundifine prelucente no-
tiquenonelt viio : pofiro ctian} quod ma-
retientiavifionis, non poflet efle caufa po-
sndimundizquia nec antecederet volitionem
aandimundi, quam nata cft confequi.

DIFFICULTAS IV.

Ve Devifione i [esentiam mediam, ¢+ non
mediam.

Reuirro 1. Diffinétos effe hos tres termi-

iies, Seientia conditionalium, Scientiaconditio
Wi, Scientia meédia. 1. Non PlL‘ls importat,
wmoticiam inDeo de objectis, nunquam
s fed quazeflent vel non effent, fi condi-
wponererur. Talium notitiam jam nunc &
Thomifteadmictune, 3. Eft {cientia, qua illa
andiionata auingit independenter ab omni
tgreto abfoluco ex parte altiis, conditionato
Aparte objecti, deillo effectu. Hanc Thomi-
gt utpoteadmiteentes pradetermina-
unem, 3. Eft ftienria media, qua {cilicer ad
alimmembrum divifionis revocatur, (ed in-
:tﬁi]arucmbramedjat.
; P&;MITjo 2. Molinam ¢ ante illum Fon.
v ki definiiffer frientiams neceffariam ¢ [¢i-
?*.r!:m!uﬂfralrlm il quidew per cognitionem ob-
:qa'r: ::;t;‘,ﬁm, ’M.m per rqqﬂfziakemrafjeﬁi decre-
5 O determinati , admifffe aliam [Cientiam
fth:% Juenee nofceret objectum nece(farium, nec
- n:qmmmm, decreto ex Puree canf abfolu-
fm TC[:‘:;:;iét J;::im hgj us el‘ucidan dedo&rin®
ik o v ;;1(;1;1 r;‘i;lcmt, Deum voluntat_c

e g ubv:arer r::al ?1‘ {]05 cogcres hl.u'c
Ssuoftros, pec Effcp ( E;;S -
mifos 4 Deo s nlzsf:lc T = N
Mty Qe ol o e
i il
Kidg, lonem, & ad effectusilliug

-

MMITTQ

L -
ity 3 Duaratione dliguid medium

it
b, m?ri::fm_ Ueroflz? Quantiim ad Bl
% potefteffe aliquid medipm inter

Difputatio 111.

7 I
duoextrema perabnegationem utriusg; exere-
mi; & fic viride, eft medium inter album &
nonalbum pofitive,hoc eft internigrum. Rur-
{us eft aliquid medium intet duo extrema per
Fatriciparionem de utrog; extremo; &ficv.g.
ufcum, eft medium interalbum, & non album
pofitivé.  Hoc pofteriori modo admitti folet
{cienuamedia, hoc eft per participationem de
utroque extremo,ut videre eftapud Mart.d. 12.
Num.16. Faflolumhicd.22. Num.470.
PREMITTO 4. Verbaejusdem Faffali. Nul-
lum unquam ex noftris Theologis docuiffe (fed
de hoc infra) non efle adzquatam divifionem
in {cientiam fimplicis intelligentiz & vifionis;
unde neceflario fequitur, quod {cientia condi-
tionata, vel in altero, vel inutroque membro
contineri debear, o
PraMITTO 50 Que fit inhac parte varietas
fententiarum ? Suarez tenetillam fuo modo ef-

“fe mediam, & poft illum Faflolus etiam inter

{cientiam{implicis incelligentiz & vifionis: 11-
losfequitur Ayancinus. Aliiautem docent, efle
mediam inter{cientiam naturalem & liberam ;
quibus confentit Faffolus Num. 484, Martinon
d.12.Num.16. Quamvis autem{entiat cirarus
Faflolus divifionem in {cientiam intelligentiz
& vifionis, efle inter membra adzquara, {entit
tamen efle mediam, non per abnegationem u-
triusque extremi, fed per participationem ex
utroqug. ,

Svod attines adprimusas modum [alvands  [cien-
tiam conditionatam, effe (cientiam Mediam.

ExpricaT 1. Suarez opufculo de fcientis
L2. c.3. Num. 4. eique confentit Faffolus : quia
{cilicerobjectum illius, quod eft futurum con-
ditionatum, quod eflet & nunquam futurum
cit, ex coquod eflet, non fitmere poflibile, fed
patricipans exiftentiam, adeoque referibile ad
villonem; quia veré non habet exercitamex-
iftennam , fpetat ad {cientiam poffibilium.
Cirea hanc explicationem

NoTo. Sirevocandafithzc {cientia ad u-
num nonnifi ex illis membris, quod comodits
revocari poflic ad {cientiam fimplicis intelli-
genna: g@a magis objetumillius accedicad
poffibilia, qud ralia, & excludentia exercitam
exiftentiam s przcipué verd, quia {Cientia vi-
fionisnon eft nifi exercitz pro aliqua differen-
tia temporis exiftentiz, ut ita accommoder{e-
fe oculo corporee, quinonnifi adtu exiftentia
attingit.

Quod ad fecundum modum falvand; for.”
malitatern Medie 1n Scientia conditionalivm ar-
tinet. =

Exrrrcar 2. Martinon. Qudd feilicet e
mediainter {cientiam naturalem; quianon cft
neceflariorum, & media inter liberam ; quia
non eft objectiablolucé ex parte aétiis decreti.
Circahanc explicationem

Noro. Largiori modo fimi {cientiamlibe-
ram,

-~

-




-

72
ram, quando fumitur pronotitia attingente ob-
jecta decretum fupponentia; quiadantur eti-
am in Deo actusliberi, quos debet etiam attin-
gerefcientialibera; namficreatamlibertatem
attingit, criam attinger & divinam. Et ficut
pro neceflariis divinis prazdicatisnon datur alia
fcientia, quam qua nofcit prazdicata necefla-
ria creata ; ita nec alia nofcer actus liberos
Dei, & alia a&tus liberos creaturz.  Quod fi
cadem {cientia nofcet utrutque, non poterit
liberafcientia definiri pernotitiamobjecti fup-
ponentis decretum : %ia multl funt aétus
Dei liberi, non fupponentes decretum, ut pri-
ma voluntas formandi decreti, fimplices com-
placentiz liberz &c,

Exrricart poffet 3. Scientiam conditio-
natam non efle ullo®modo mediam ; fed efle
membrum &paratum, condiftinftumab omni-
bus aliis membris dividentibus{cientiam.

Propatur 1. Auctoritate eorum, quiil-
lam revocant ad folam {cientiam fimplicis in-
telligentiz; Siautem eam revocant ad illam,
hoc ipfonen faciunt illam mediam; quodfen-
tiendum eft etiam deillis, quiillam revocantad
(cientiam vifionis. Ad fcientiam autem fim-
plicis intelligentia revocat illam Suarez t.1.de
oratia Prol.z.c.6. Num.7. Vasquezd.77.-Num.
r7. Valencia hic pun.s. q. 2. paragr. Tria ra-
menfunt. Leffius de gratia c.16.Num.3. &19.
Num.r. Ad fcientiam autem vifionis écvocat
etiam Suarez ex mente Auctorum opufciflo de
(cientialib. 2.c.3.Num.5. Faffolus citatus Num.
483 Quia vero Noftrates {cientiam neceffa-
riam {umunt pro eadem, acicientiam l:mPll:c:s
intclligcntia’,hocip{b fieamrevocantad fcien-
tiam fimplicis intefligentiz, revocant ad fcien-
tiam neceflariam, adeoque non agno[cunr
mediam.

ProBATUR itidem Au&. Vasq. d. 77. cit.
ubi ctim dixiffer, hane fcientiam eflepotits fim-
plicis intelligentiz quam vifionis, fubdic; vel
ﬁﬁ lacer, inquit Jdotirine Gﬂc[@? _;mn;g::am rertinm
membrum conflituere, quidobest? quod enigaan-
tiqui Scholaftici, quihactentsfcripferunt, tan-
ciim meminerint fcientiz vifionis, & fimflicis
intelligentiz, parim intereft. Tum quia 1'111
de hac {cientiafub conditione;nihil omniho dis-

sutarunt, vel memincrunt. Tum quiaillinon

dixerunt; Omncm{cncntinm:‘nduo:'llamcm-
bra folum dividendam efle; &c. Quid igitur

_ obefl, {i nos aliam ponainus, cujus ipfimentio-
nem neque fecerunt, neque ncg;wuute Idem
docuit Becanus 1. p.t. I. €10 q.z.l\um‘.g. utme-
migit exprefse Faflolus Num.470. cum ti’_lfnen
dixerit: Omnes noftros revocare hl;mc {cien-
riam a:{:tliqucv{m‘cnlbmm, vel mfcdmm %u.pc—
re. Citarictiamfoletpro noftro mtem? ,,FE.MS

d.g.c.1. Szcam {atis innuir Suarez op- d;-_, ium—

rialib.2. ¢.3. Num-4- Non cum magna firmita:
cedeillaloquens: (oliim enim dicic; No#incpie

Tra&atus I1.

‘ R o
(inquit) vocata et [eientia Media. Clarg autem e
34 - . : "
illam dof:mt Terentius, Alciatus olim Roma- f
nus Profeffor. i1
ProsaTur 2. Ratio fuperior non poteft { 0

efle media inter rationes fe inferiores; & ira
fubftantianon eft medium inter rationale, & ir-
rgtiouulc, necitemnonvivens: fedratio {cien~
tiz conditionate,cft ratio fuperior divifionibus,
& rationibus {cientiz fimplicis intelligentize &

=

vifionis. Ergo. Minor probatur, quiade fingulis
hau‘umtﬁpra:dicabilc)qufni1it{tic11ti=1 abfolu-
ta; ergoratioabfolurz eft refpedtuillarum tan-
quam genus, adeoque ut quid {uperius ; ergo
& membrum illi oppuﬁmm erit {uperius prze
{cientia {implicis intelligentiz, & vifionis, na- I
turali & libera: Rartio,quiafirationale eft fupe-
1"1'11:: Petro, etiamirrationaleillioppofitum, eric
fuperius; quod ipfum probatur; quia contra-
riorum eadem eft ratio, adeoq; eadem fuperio-
ritas & inferioritas. Si ergo unum fuperius, ¢ it
prius,etiamilli contrarium erit eodem fuperius;
jamautem membrum oppofitumicientiz abfo-

lutz, eft {cientia conditionata.

ProsATuR 3. fundamento Alciati;ad hoc
utaliquid in quapiam divifione fit medium in-
terduo dividentia, non fufficit quod non conrie
neatur {ub membris dividentibus; fed requiri.
tur infiper, ut contincatur fub divifo: planra
enim quantumeunque neque ad rationale, nes
que ad irrationale pertineat; tamen media in-
ter ifta dici non poteft, ed quod fub animali,
quod per rationale, & irrationale dividitur,non
contincatur. Genusautem quo{i dividitur per
hac membra, {cientia fimplicis intelligentiz &
vifionis, eft {cienria categorica , fub qua non
continetur {cientia conditionalium; confe-
quenter non erit media inter difta membra.
()Eod qutem dividatur hic {cientia categorica:
Ratioeft. Tumquia hzcfolameretur abfolu-
té dici{cientia, utpote quz{ola efle velnon efle
effuntiat; conditienalis autem q,u-.lm‘.!iu non
tranfis in abfolutam, nihil ponit in efle, unde
mnditiona[csf},-‘llogifini improprii dicuntur, &
nihil concludunt.  Tum quia antiquiores
Scholaftici exiguam admodum mentionem fe-
cerunt {cientiz conditionalium; ergo {ignum
eftin hacdiviliene nonrefpexifleillos ad{cien-
tiam Conditionalium.

Dices 1. S.Thom. locis circirer undecim,
quorummcmjnit Alvarez d. 6?‘N111;1..;.Iaiivi(i-t
{cientiam nonnifiin {cientiam fimplicis intelli-
gentiz & vifionis. = ‘

Resronperur. S.Thom.divifile in hze |
membra nonnifi fcientiam abfolutam. {\n’qm
dicunt eandem complexum effe S. Dot fub
{cierftia 8¢ veritate, quam ipie appe! ar dicti. |

Dices 2. cum Alvarez. Inter ens & non
ens,nullum datur medium; €rgo neque inter .
diétas {cientias: Quia {vientia vilionisattngit |
cI1S




™ e ¥ 7 TWr Y W

-~

LI S

=
~

LU S R = A o e B =

2 0 w0 g 0

1
4
it
15

| b

Difj)tltatio 111

Jhnj [cientia autem fimplicis ;’n;clligen-
o pihgienonens; feu quon{non exiftic, :
ResPONDETUR. Nosh:c_dcfend_cr_c {cien-
m;m{itibnaram,nonmcdm_n; dmmu.s c-
anfipramalé affignari hac objecta, pragdx&:s
pinis. Denique addi p?reﬂc s Inter ens &
mastondarimedium, fed inter ens abfolu-
¢ oon ens darimedium; nempe non abfo-
jatens &chocnon abfoluté ens, eft objeétum
unditonase, & ipfum c:mdmonatgm.

Dicss 3 cmeodem. In nobisnon datur
wlamedianotitiaintet intuitivam & ab&raé:ty
mm; ago& inDeo f'ufﬁcienrpr dividitur fci-
g infcientiam vifionis, & {implicis mncelli-

ResronpeTur. Pradicas divifiones in
himanisefle faftas, nonnifi ratione modi co-
polcends, quinonnifi duplex eft: Sed refpe-
el fir hec divifio ratione varii ftards ejus-
kmobject

Quando autem primitus Noftri ufurpabant

73
hunc terminum {cientia media, ufurpabant fe.
cundumquaftionem tunc cum Thomiftis tra-
Gatam; quad feilicet illa notitia neque effet
neceflaria, nequelibera; hoc eft decrerumab.
folutum fupponens.

Anf{cientia Conditionata fi fcientiamedia »
Non etit quaftio de fola voce, fed e re; An
{cilicetin divifione {cientiarum, habear pra re-
liguis una cum fcientia abfoluca prioritatem ?

Utemur tamen hac voce {cientia media lo.

quendo cum pluribus, fiupponendo autem pro
{cientia Conditionara,

Noro. Siquiscominifcererur tamam plam
acceptionem {cienti2 v.g. vifionis, u f €Xren.
dat etiam ad effe&tus, pro alia rerym ferie, fub
conditiene futurosvel non futuros, cum eo els
{et lis de duobus.  Inpritnis an recte amplict
{cientiam vifionis , qua lis non nffer propria

prienti difficultati.  Deinde de qualira-
tedecreti, circa quod hic unice
laboratur,

G




	Seite 65
	Diff. I. De Divisione in Scientiam simplicis Intelligentiæ & Visionis.
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67

	Diff. II. De Divisione in Scientiam necessariam & naturalem, &c.
	Seite 67
	Seite 68

	Diff. III. De Divisione in Scientiam, quæ est causa rerum, & quæ non.
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70
	Seite 71

	Diff. IV. De Divisione in Scientiam mediam & non mediam.
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73


