BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Diff. Il. An possibilis sit Visio Dei in entitate materialis?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

7
]«
1

o

l=

| Bdeate; nop tenet cond

\DETUR, Arg: multim probare ;
ke ",] O;jm quod creaturanaturalicer poiﬁr
imcselt » \m idem conveniat potentus

¥ el CU ol
E:‘%EE ’Dcindc cur non potetit intelle-
JOnDWs.

&uscﬁ':commmsiutm)‘r:rivniip &aclus ég:z’rz;iésl 3:;“
acedenribusy modo cfiendi & Iy e
]1- s qurem loquendo aﬂl{mpmm. princi-
o nvincit, quia habitus fidei eft po-
o c%{ inrelledtu, idque multo magis fi
anm[upf-ﬂ& otentia difkincta realiver; & ta-
m”ﬂdﬁ C&fs habet vim nofcendi evidenter,
. fides. IntelleGtusitem, eftfu-
nnnhabﬁ[ﬂUfFF‘ ERL ‘ s
gior potcntid auditiva , NEC tamen pere Pd
{uum{ubracione oni, f;dlub ratione veri; a
pugiumergo vera eft illa Prqpoﬁr:m,_ﬁ nega-
filla pcrfcﬂ'ionc_in potentia fuperiori, {cql?:A
war hoc ipfo » illam dejici ad ftacum i e
mgswclmn 3 ex S."_fhom.rhic q.12.2.Lin
fgore 5. Cujus difcurfus, prima pars in hoc
s Hpima homines beatstndo in aleiffimae jus ope-
e confifits Haec autem operatio eltinvi-
fone Dei.

Reseonperur S. Thom. allumere hoe
Faciisium, ut congrucntiam petz' tam ex \ﬁL‘iC 5
ldeconcludendo ait, guod et alsesnin 4 fide.
Eeeree conliftic noftra beatitudo in perf'c&ifl
na operatione pnﬂibih' ; tu autem non de-
mufras elfe poflibilem creatura intuitivam
Dei

Sundaparsmedii terminiinhoc efts Quia
bilct et hominss nazwrale defiderinm cogne-
[udsessfom awm intuerur effecPumm, confequen-
tagofcens creaturas elle effetum Dei, defi-
etibit videre ipfum Deum,

Reseoxperur, Incfle hominidefiderium
kendi canfam notitia fibi poflibili; tu vero
uiprobas vilionem Dei efle poffibilem; vel
tneyolumus videre caufam, quando videmus
dimeftedumin ratione effefilis; nos autem
mifi¢ effeftum produ@tum a Deo, in ratione
juudtia Deonon nofcimus;; licét nofeam
Rdemonftrationem abftradtivam,quod Deus
Seafacreaturarum, Denique, runc vifo effe-

| :.‘"“PFﬂdmusvidcrecau{hm,qu:mdofénﬁlsno-

f“ﬁ““?crﬁ?iun tur vifione effectuum, ita per -
ratue vilione caulz,

[dcmprincipium ficaliter proponitur, Pof-
s Deun cognofcere abftractivé ; Ergo
Hlmus ctiam intuicive,
i ONSUM fupra negando Conf. prasci-
Ehltimpoffibilisintuitivas cy jus cupoflibi-
emnon demontras: Et ficue ex di&to an-
cquentia ad proban-

tw oGl . 5
poflibilem effe nobis comprehenfionem

EEI{tctcnebirinyrz{bmi.
W[ili:;? Prncipium proponitur ulterids, Im-
08 e appetitum univerfalemm fraudari;

Sautem homip g appetunt vifionem Dei.
ESPONDE T

Dilputatio VI.

UR, Schola Epicuri, Mah-

173
metis, idololatrarum, nefcientium demonftra-
tionem immortalitatis animz Philofophorum,
idnonappetiit. Sed pofiro ctiam quod aflumi-
tur, dici poffer: Nonabfoluto & efficaci appe-
titu, fed nonnifi conditionato id appeti.

AppIT bene Arriaga. Quodappetitusnon
regatur per objecta prout funt 4 parte rei, fed
prout proponuntur ab intelleftu , vel phanta-
fia, ergo ex eo quad appetitus id appetar, non
poteft inferri id jam effe poffibile ; intelleGtus
cnim pro{uaparte errare poteft, ut erravit Jovi
deitatemribuens.

Ogzjrctzur 4. Deus continetur fub obje-
¢to adzquato intellectils, hoc eft, Ente; Ergo
poteltintuitivé videri.

REsPoNDETUR. Argumento multumpro-
bari; probaret enim pofia; 4 nobis etiam com-
prehendi Deum. Addo nec Angelys poteftid
demonftrare, quia quamvis comprehendat no-
ftram potentiam obedientialem, & elevabili-
tatem ad fupernaturalia, comprehendit illam
fecundﬁmiiquoddicitm recto; hoceftfecun .
dum quod dicit naturam humanam ; fed non
comprehendit ratione terminorum, & conno-
tatorum elevationis,nifi forte confufe ; alias de-
beret comprehendere ipfummet Deum, qui eft
rerminus, ad quem elevamur,

Osjrcrrur 5. ExLugo in manufcripusa-
pud Quiros, Omneobjectum potelt termina-
re cognitionem intuitivam inad:‘x:quamm, crgo
&Dcus: {ed Deusfenon poteft intuitive inad-
aquate nofeere; Ergo {ola crearura ita illum
noicet,

ResronpeTur. Majorem non demon-
ftrari, fed probarifola induétione, qua procedit
nonnifi de rebus creatis.

NoTto ad folvendas alias objeétiones.
Quamvis ad videndum Deum non requiratur
actus infinitus, nihilominys inde non demon--
{tratur poflibilitas vifionis Quia nec demon-
ftratur poflibilitas vifionis viribus natur :
Quamvis autem vifio fit quid finitum, nihil ob
elt : Nam {poliare maretiam quantirate, non
requifit vires infinitas ; Bcitamenhocnon com-
petit creatura. Q{Od firecurratur :;d cleva-
tionein : Kecurretur ad principium. Nonim=
plicat. Concedi etiam porceit, quod fi detur
infinira albedo, illa poffic videri ab oculo, qui
defadto datur; inde tamennon lequitur poile
edamnos incuitivé videre Deum guiade fadto
gradus albedinis videmusintuitive, nullam aus
tem perfeftionem Dei videmus intuitive,

DIFFICULTAS IL
e poffibilis fit Vifro Dei in entivate
waterialis ? a
Niverfaliter pono titulum, it procedat de
potentia matetiali nofcitiva, & non de fo-
lo oculo corporeo: Qud in difficulate, cet-
3 {0




174
rumeft, quodimpoflibilis ficvifio, fivea poten-
tiamateriali, quacunque, five produétaabocu-
lg corporeo, qua attingar Deum, & tamen {it
fenfario: Et effer enim fenfatio, & non eflets
effet ut fupponitur, non effct autem, quia fen-
{atio, eft ejus quod fentitur ; Deus autem, ut-
porteincorporeus, non purcﬁ efle quid fenfibi-
le. Dicereautem quod nonhocfit, quod affu-
mitur, fenfatio; eft non accipere {enfationem
propri¢, uchicdeilla.

Sed poreritne dari potentia materialis pro-
duétiva dotiti= in entitate {pititualis, qua me-
diante, nofcat objeduim fpirituale? Commu-
niter impoflibilitas talis potentiz materialis a-
gnofcitur; quia effectus 82 adtionon potelt efle
nobilior fud caufl ; fpiricuale autem, eft quid
nobilius materiali, Sudfiquisdiccrcr,hunud.c-
feGtum alitinde fuppleri, xgre convinceretur,

In prafenti de hoc maximé quaretur; An
ficpoflibilis potentia materialis, quz producat
hotitiam in entitate materialem, & nihilomi-
nfrs;u:tingcntcm{pirimalia; ita urpotentia il-
Tius objeétum conflerur cx materiali & fpiritua-
li; {icuretiam conflatur innofcitivis {pirituali-
bus, & ficut obje@um adzquatum fenfils com-
munis, eft conflatuim ex objeétis {enfuum par-
ticularium

Pun&um Difficulta-

tis L.

Examinantur Implicantie contra po/fibilita-
tem notitia marerialis attactive [piri-
tualinm.

tYMpricant®a eft. Implicat potentiam
ferriexcrafuumobjedtums atres {pirituales
fiintextra objeétum potentix corpore. Ergo.
Resronprrur. Negando Minorem.
Idem principium{ic propggitamicus d.g.f5.
Potentia coenitiva , debet habere formalem
: hactu cognitionis,coql‘cmc-

proporri(mcm cu
diante cumobjeéto cognoftihili in eodem ge-
nere proximo vitar; fed potentia paccgialis,
non haber formalem proportionem cum :ujlu
cegnitionis, eoque mediarite, cum oln}e&o {pi-
riruali; Ergo objedtum fpirituale, nofcere nont
Potcrir. = .
REsponNDETUR, Inter notitiam matcrid-
lem & objeétum fpirituale non efle proportio-
nem in ratione entis, fed nego qu{)d iu’.pli:fct
roportio in ratione cognc:iiurivi & cognofci-
ﬁjlis: Ita inter Dewmn infinitum, & Angelum
finitumnon ci}proportio in ratione entis, eftin
ratione nofcigivi.
InsT AT amicus. Potentia cognitiva non
& receptiva cognitio-
a objecti, media notitia
{t fieri absque formali

eft tantim ]:L‘ud uétiva,
nis, fed etiam percepuy
rei; hocauremnonpote

Trackatas 111

propottione in eodem genere proximo vite,
cutn ipfa cognitione; imagg enim non confert
fuum effetum formalemreprafentandi imagi-
natum, nifi fubje&o idoneo, & prt_vpurtmm;o;
ut patetdevifione, qua pofita in lapide, non
reddit eum videntem: Sedres {pirituales non
poflunt reprafencari nifi per intelletionem ;
non enimdarur fenfatio fpiricds.

; Resronperur. Non implicare ut resfpi-
r.ltuaiis reprafentetur per intelledtionem non
fpiritualem, fed marerialem ; quam, fi vis cum
aliquo abufu loqui, voca fenfationem ratione
principii, hoc eft procedentem 4 principioma-
teriali, licét non fit fenfatio terminative, cum
non attingat fenfibile. Qamvis autem ¢on-
Ccd;_imus per a&tum vegerandi qua talem,non
P‘Qﬂc quiupimu nofci, quia clim adus vegetans
dinon firde linea nofcendi, quomodo nefces
Sed cim ex una parte poffic cffc cognitio mate-
rialis delinea nofeendi; ex alia pz‘r-rc, non im+
plicat conrradictionem, ut attingat JPirimslc,
bene illud attingere poterit.

Idem principium propofuit fic piz memoriz
meus in Theologia Magifter, P. Wenceflaus
Darovvski. Sipotentia fenfitiva poi]‘ct perci-
pere obje&tum fpirituale,, perciperet illud vel
principiatad fe fenfatione, vel principiatd 4 {¢
intelletione: Neg; enim quidquam medium
cogiraripoteft: Sed nonpcrcip;rpnmomodn,
alias objeGumipiricuale fentiretur s quiaid cu-
jus eftfenfatio t&nquum objeét, necetlaric {en-
ritur; res autem !pil'itllalL.u utpote immateria-
lis, fentirinon poteft. Secundapars prob. Po-
tentiafenfitivadicitnecelario ordinem ad ;‘cn-
fibiletanquam ad terminum adequatim, icut
{cientia neceffario eft ad {cibile tanquamadter-
minum adequatum; & tamen tne 11111:‘5 po-
tentiz, non eflet terminus adxquatus {enfibiles
dicerct enim ordinem, & ad fenfibile, & ad in-

telligibile. Hancipfam partem ficalirer pro-
babat, impeflibile eft, ut actus Vi[?{ils tribuat
dengminationem cognofcentis, nifi principio
connaturaliter effe&tivo, vel faltem receptivo,
ut feirur ex Anim, fed impofiibile cft porentiam
{enfitivam cfle connaturale effectivum, & fu-
{ceptivum cognitionis rei ji\irirmlis‘; : hoe iplo
enim noneffecjamilla potentia fenlitivas qui
£ bruutum connaturaliter efficeret, & reciperet
difeutfum, hocipfonon efler bruuzlm. : _

RESPONDERI potcll‘ , huic nn})humfl.?
ceteroqui bene P;—Up(]{im 4 pluu.b_us mouﬁu.
NﬂmjnprimjsJ‘gu!‘l\'é Potcﬁ \"OC‘II‘I.IH‘.! notitia

i,bll!htio; ut dixi, non ratione termini L‘\i ubj_edl:
fed ratione Principil materialis 5 diftingut 2t
temdebere formalitates petibiles ub‘obj eftoya
ﬁ)rnuhmtiimspmbih[ms ex principio; confcn-
Huntomnes. Eritaaliqui modalicatem quam
pto difpofitione agnofcunt, dicunt ciie C_”Ff'q"
tive accidenralem, terminative !ubﬂ:‘}ntu.::‘ﬂ»
Rurfus dici poteft, illam notitiam cfle m[:'i-‘,:-

funem
Lot
;cnhahl
{riomiq
ot con

(s

Geinent

Addi
qmé di
rmalem
wlisef
thinfer
millas

shicnt
wafiad




\ o, nonquidem in entitate fpi;itualcm,
:oﬂcﬂ‘-:_al m, incellectionem tamen. _Evn-
o azftioncs de voce pofletuniver-
| mipgremd aflignarigue nofitia me-
ﬁ,g;ncgaﬂMf{ﬁD“ ti cnonimplicat:
| potitiamateria 15?qtgax} ! p |
inpep {lerinhoc fimilis fenfationi; quia
-5 "."mnua:e((c (pirituale,difformis autem fen-
‘ mh;}ber.c co ngftcx‘cz fpirima[e. Ruriun_n
uuom,q;_u ;njsgcﬂ'ct cognitioni {iuirimali 5 quia
E:;n?ge:a{piritualu;diﬂbrmis autem quiacl-
i terialis.
m:lﬂp;:{rfi:f;uéd {icutnonrecte , necadx-

e dividicurfubftantia in {enficivam, & ipi-
calems dacurcnimmedut@ 1}0_11{ cnhuvurg,
aliseLapiss Sic nec recté dividerur cogni
finfenfitivam ac{'piritualcn\u non :mpl;n arc-
inilemedias quamvis rf:&cdlytdlatur in m.:t
pralem, & i'pl'riumlcm ;s {1ct_z|; & iplum ]}ns, re-
Hdviditurinmateriale &Cfgmtualc. F ;1mcti'_1
?fnprzfcunprcg'ltlc , nulle dai‘uul 1113‘!::;;:13,11'1 i
ftve & fpiricuales. Quod autema um:{t’
dim potentizm materialem pro oi?](?&o a‘&
;qumdcbcrc refpicere nonnifi matcpaic > i

snconyincitycur enim e_ld?:q_uat_u mejus obje-
fimnon poterit conflari ex{pirituali & mate-
diquodfuprd explicatum eft. : Ilud autem
uodallumizur: Adequatum objeGum{cien-
uekicibile;proprafentinon com‘;in;it. Tum
uamulimprobat,, quia Prn‘batien{um.comv
auemaon polle attingere objeda particula-
imleofhum: probat etiam,quod Dcur‘, & An-
| isoncognofeantfimul materiale & fpiricua-
shetlcientianennifi fcibile arvingic,  Tum,
mallad non {cibile extendererur {cicntiahoc
sononellet fcientia, non oftenditur autem
t}aomodohocap[b, quod extenderetur poten-
imaterialis poflibilis ad objectum {pirituale,
bamnon furura macerialis. Tum, quianon
fxnttcnnlhqucntiallocimplicat, ergo & illud
Slimplica, nifi adferatur paritatis ratio.
”@i’adfc:untunlcbrum non convincunt nam
{entiafenfitiva, quaedefacto datur princi”
Hettalemnotitiam, deftrueretur illius effen-
| t eim enim cflentialicer hazc, quadefado
dlpotentia materialis,{ic nonnifi fenfibilium
ptivahocip(oyfifpirituale perciperet,mu.
ur lliu effentig « idemque dic de brutis
fentibus. Sedfq potentia materialisutrum-
Sreletnofecre, (cilicerd {pirituale & ma-
f?’lfsﬂm} mutaretur illius effentia; cim pro
»-:n ua]l"hm‘,t' potentiam attingendi utrum-
st impofibilitatemnonprobas. Kt
| ;;:::l::;f;:ll :irﬂﬂn_rmpculi, fi audjrc_t; non
J‘“-’“quehoclf? entia i_cnﬁis (:011*1:111111{5 > qui
By, - 1o¢efbde ratione il
tw“{ﬂthcc1)c'-L*L'lu.r.k,)otcn[Ia poﬂlbﬂ:}, > fiu-
e g d;: ﬁﬁ { :‘df ; ‘1”?}111‘?.15_ mutaretur
& Ag Vero t-.ﬂll‘. atur:h})ﬁl(?]l:)crccipu"l_
?';mm?c[’cqua:ﬁio | e iashda.eflor

devoce?

Difputatio VL

175

2. IMpLIcANTIA quid utitur recentioy
Suar. in Animafticis. ~ Sialiquis fenfus v. g. 0-
culus poflet elevariad videndum Deum , etiam
oculus bruti pofletelevari; nam oculus bruti et
ejusdem perfedtionis cum oculo humano, ocy.-
liautem humani per PP.nonpofluntelevari.

Resronperur. In hisprincipiisnon con-
cedi,quod de fatto firaliqua talis potentia, quz
attingat{pirituale: imo conceflo quod eflec de
facto, negaradhucfore elevabilem Arriagaad
vifionem Dei, obeflentialem fiam determina.
tionem, nennifi ad videnda creata: Confe-
quenternecfequetur poffe oculum bruti elevas
ti. 1 Deinde hanc inelevabilitarem probat di-
Gusrecentior Suar, perfolamauttoritatem;hic
autem quzritur implicantia per rationem,
Quando autem infra ingirit, per quid diftin-
gucretur talis potentia . potentiaefpiricuali,
Refpond. poteit nonobjedto, fed entitate di.
{tinguendany;quis autem fitconceprus fpiritua-
litatis: non efthujus lociinquirere, fediserit,
quem tenebit Suar. fufficienter effe difkinétis
vamobjedi materalisabobjetto {piricuali.

3 IMpricaNTIA cft, qui utitur Martinon:
d.7. Adeam folvendam

Noro 1, Quod immerits affamat, quod
quamvis non; extrahererur oculus exera fuam
{phazram, fielevarctur ad videndwun indivifibis
lecolorisreplicatum , extrahendam tamen po-
tentiammaterialem d facumarerialis, fiactin-
gerecobjechun piricuale; de hoc enim quaris
tur,pracipue poili bilitate:puré ipectati.

Noro 2. Qupdlincamentacolorum ; non
poilintefle expreflivagermane Dei, fed id reji-
ciinid debet, quod (cilicetilli colores affingant
id Deo,quod noneftinDeos atﬁnguur enimilli
ftaturam, quantitatem, membra &c. quibus
Deus caret.  Jam autem illa fpecies expreffa
materialis, 11011aﬂingercr Deco quidquam he-
rum. Imaginarev. g, cryftallum, auc {pecu-
lum chalybeum,in quorumutroquerefplender
facieshumana, quamvisinratione Entis diffc-
rantcryftallum, & chalybs, toraque differentia
critnonineo quod proponunt,fedinmodoEn -
macisz\ qu& proponit. Iradin prafentieflee
diftin¢tio noninebjeéto, quod proponitur ab
illisnetitiis,fed in Entitate, ipiiusmodipropu—
nendi.

Noto 3. Quod reliqua argumenta Mar-
L1, lmPugﬂUﬂt PU[IU.S Pﬂfelltlﬂfﬂ obedicntia-
lem,dequaalibi.

Punétum Difficul-

tans z.

Proponuntur alie Implicaric,
Uarra Imrricantiacft, quiut-
tur Percz. Quiafihocfieripoflet, potuif-

fet etiam corpus Chrifti in triduoelevariad vi-
P4 dendum




A LG

L L S Sl

176 Tradacus 111

dendum Deum,8 debuiflet; nam Unionihy-
poftaticz perfectio hae deberetur,8 corpusil-
lud non fuiffet mortuum, fed vivum, fuiflerque
illi Divinitasloco animza,quod abfurdum eit.

ResponpeTur. Iniftis principiis non ad-
mittioculos, qui dantur elevari potle, nihil er-
goapplicari poreftad oculos Chriftis fed pone
hosetiamelevati aniﬂ-c;non fequetur debuif~
{e jam elevari, quianon omnes clevabilitates
potentiarum materialium de facto in Chrifto,
funt clevatz,

InstaTidem. Aétus vite corporex non
habet in fe formam univerfalem applicabilem
omni objecto,& omni fubjecto, intelledtioha-
bet formam tendendi in objeCtum univerfa-
lem,applicabilemomni objeéto, & omnifubje-
&o. Ergonullus aét{ls potentiz corporez, eft
intelle&i®  Sed omnis vifio Dei eft intelle-
&tiosquia cum Deus eminenter fit omnia & per
fuam effentiam eft perﬁ:cfta intelletio, quiDe-
umvidet,poteftomnia cognofcere. Ergonul-
lusadtus potentize fenfitive eft vifio Dei.

ResroNDEKRT poreft. Conceflurum li-
benter Arriaga, quod porentia materialis non
{it elevabilisad vifionem Dei, ed quod id com-

ctat nonnifi intelleGioni fpitituali.  Sed hoc
conceflonon {fequitur quod implicer contradi-
&ionem potentia matetialis applicabilis omni
objeto, excepraut pradictum eft, vifione Dei.

Qfmdo autemdicitexco, aftum virz cor-
porcanon efle formam univerfalem applicabi-
Iem cuicunqueobjecto, quia brutum non po-
teft dicere, Egos & finonpotelt dicere, Ego,
non poteft habere formam univerfalem appli-
cabilem omniobjecto & fubjecto, idque exeo,
quia dicere Ego, eft diftinguere {eabomni alio;
& quidicit Ego,’potc& dicerenon Ego, quodli-
berautem eft Ego,velnon Ego. Hincquinon
Potef% dicere Ego & non Ego,non poreft habe-
re formamapplicabilem omniobjeéto, quido-
mne objectum, ut dictum cft, vel eft Ego, vel
NonEgo. Porro bruta non poll unt dicete E-
go,quia Ego 1igniﬁcat prin_mm Pcrfoa}anp b‘rum
4 autem non llﬂbl‘,'nf PC”OHHJ.T['} Lllll?! non {'LIHE
nature intelle@ualisindividua fubfiantig,

Sed neque id conyincit: nam qu,nbj?&ivé
acccprum,fhl{ilm clt, quod no{mil_l perfonam
notet, {ed quodcunquc uniter fubi%i‘tcn_s.‘ lEr
certé quisnegarct quod brutum nofcat {eipfum
experimentaliter, & fame urgente q_uomodo
non dicit canis: Appero cibum:V enaticus quo-
modonondicit, Videoferam? qu omnid ob-
jettivum Ego important; & fi pgﬂum diqcrc
cani, ille, necille fupponet pro perfona, curfulp—
ponet {emper pro perfona Ego .’;u.{ _ah;liul‘vulma.

Noro. L’J\u_anwis potentia VIilV.%llO_fC‘:lEVCO-v
loratum auditiva fonum per hxcque d_uhm:m—
tur, hocnon obftante, poteft darifenfus com-
munis, qui attingat obn;d u|m ‘rc‘.h.q uorum fcp—
filum , quamvyis ctiam 1 definitionem fenfus

cgmmunis yingrediatur fuumobjedtum: fice-
rmm cur non }:(vtcrit dari pnrcmia materialis,
nofcensidemobjectum cum ineellehu, quan-
vis definitionem intelletus ingrediatur adhuc
ratioobjedt, falva diverficate definicionumra-
tione diver{z attingentiz objeti in utroque.

: Q}U_IN'I‘A Imprrcantia eft exittis quz
fparfim adfert Quiros d. 21. Pramuns ¢ff,  Non
poteft Deus palpari,velolefieti. - Ergonec vi-
derioculis corporeis,

Responperur. Nihil hicagide vifione
Dei,fed defolanotitiamateriali, verfante circa
objectum {pirituale.  Secundum quod adfert
eft,fifemel potenna vitalis poffet vagari extra
fuunmobjeum,poflet ctiamintelledtus amare,
plantafentire, resmortuaut lapis elevariad vi-
dendumDeum ; nequecnim ifta magis repu-
gnant,quamoculumvivere vita intellcéivi,

Respronperur. Effe de non fupponent,
quod tunc vagaretur porentia extra {iumobje-
&um; camilliusobjeGum inad@quatum,effee
etiam Ens fpirituale.  Quod attinctad Inftan.
tias;prima deintellectu roborat noftruminten-
tum: in{enfiuenimrealiintelleétusamar, licér
noninfenfuformali. Poflibilisetiamoculuseft,
quivideat, zaudiat, & vegerativum, guod fi-
mul fic fenficivam.,

'Demmmr,quz‘d ﬁf fentiendum,

SSERO 1. Nou effé adhuc deduitam impli-

camtiane,ex printipiss intrinfecis,quod fit im-
pa{]f‘b:ﬁ: potentiamatert aliscognitione mi wterialiats
tactiva obyecli fpirisnalis, Ratioallerti eft:Quia
nullatalisimplicantia allata eft. Hocaflerrum
docuitetiam inrecenti Quiros cit.n. 31 Por
roshoc aflertum non ponit poflibilitatem talis
fubftantiz,fed nonnifi examinat rationes,, judi-
ciumquedeillisformat.

AssEro 2. Noneffe eriam ullum ardumens
sumipro poffibilitate talis creatura : Quod enim?

mmo tetorqueri porcﬁ onus oftendendz im-
Ph’fgnnx,{ic. Nonimplicatcnmmdi&ic)mm
nexus effentialis inter potentiam materialem,
&Ub)c&mnnonmﬁ materiale , & ctum adhuc
prooppo {itonempe pro impoffibilitate t:‘lli:'? po-
rentiz ftet fententia communis , illa defendi
deber.

AsSERO 3. Perlocnm Theologicumprobarisn-
polfibslizazem potentic materialis attaltive [pire-
sualinm. ~ Ratio,quia talis potentia non poﬂl‘i
elevari ad videndum Deum: idque ideo,quia
{enfius commuinis Ecclefiz nonnifi {}nrmhus
beatudinem tribuit; cujusfen{um convellere-
mus , {i talem elevabilitatem admitteremus:
Unde etiam docet Aug. in Pial. ro1. Home, 1
quit, 47 honare pofiens, factus eff ad 1maginem
Del, . ageepit animam rationalem e, pr -f’_P‘?ﬁf’”
eit vationis :'pﬁy.r wivacitate omnibns z‘éfﬂzﬂ% 0
guidenim horum habet zm‘e!{fgmzi«e rationcm L6

; ] ] 3 gk dvistimet
Guod enim peitis plangs depecearo? gusd s Hime
= gehennam




Difputatio VI. 177

mem.i?gmm/!h e2partictpatio bea- inte Il:gcndi,qum intuitivaintellectio Dcx,{upc-

o j-'*fﬁ”*”’[‘f;‘l. Aug. participationem hanc rcf‘cyt rat vires creatura,

s, ;:;imn ationalem. _}:x_ullt.cm parte ;ahs Drces 1. Putc[‘t Qlcvamgms ad producen-

i ;}riﬂﬁ;mzrcrizlﬁ1’-""3&1“} fpn'ltuallmm ctiam  dumdolorem in {P!-l'ltlblli.s‘ &c. Ergo & oculus

i ;:uidendlm Deum.  Pollet clevari, quia ar- - ad ponendam vitaliter V{{_}on_cm. 2

i L;;Ia;fu111 ot Poncl‘C‘)LlfPDfmr Arnaga,ll]alm el RESPONDE TUR. Dif Pal‘l.l::ltmll.cﬂc,qldai‘l <
; ﬁmclc\'abﬁcm advidendum Deum , quiaar.  ledolornon produclltur vzmi.net“nbignc 5 vifio

& | [.i;miumCihlﬁﬂ‘“g""c’q“bd ficeflentialitetin-  autem h:I‘C,PI‘OdITICl Idcbct vitaliter; nonpofler

00 | s clim ficpotens atuingere &radum { }‘“i autem plroducw:mhtcr,ur prol*lmrum Cﬁ.l _

e | yolints : arbicrarium icem eft dicere,quoc Dices 2. Nonne oculus vitalicer principi-

ftdererninza nonnifl ad noi‘ccrid'a {piritualia at v‘iﬁonem 5 E[:go ratione llm jus predicati ele-
ne teita, feut ef nrbitr:u'ium reftringere ocu-  vari POR‘HEﬂl{Vlllonclllpcl.l i ‘

@ | |y, wpoficvidere nigrumnonalbum.  Et Ry SroNDETUR. Cumilla vifiofit defpe-
0 | purcommunifententiz obviam eatut,non  cie & hnc:}_ 1r1t;11c&lual:;&wiio‘corporahs, non
i | pcieloliim hoc dicere,nonimplicat, praci- ficde hacf pecie & linea, hocipfo vifio corpora-

re, ibiagicat dealiquo connexo, cum princi-  lisnoneft visinchoataad elevari in hoe genere;
Vie Pﬂ"ﬁ el & perfialione communi. o G inchoatio, univerfalirer apprehendenda
s Exquibus, talis implicantia Theologici loci eft,quod {femper & nonnifi ad {olos agus virales
- et Quiatalis potentia & non poilet vi- requiratur,

i s o L W % -5 g Vs

| feDeumyuedictum ; & pollet quiaimmeticd DicEs 3. Infententia noftra potentia vifi-
phingereturnecejus determinatioargumen- va, & mteile&ivuidcmfimrrcu.lirc:r, & realiter

upefieo convinci poteft. loquendoidem utriusque objectum, curergo fi

g e . 1.5 .
o Addo apud Chriftianum Theologum plus  vifiva intelledtiva de fado elevarur ad viden-
" | Wereattimari argumentum loci Theologicl, dum Deum, vifiva corporeanonelevabirur 2
cet =

4, | {0 argunentum procedens per principia _ ResponpETur. Difparitatem efle,quiavi-

7| frafecs, fivaincellectiva eft in entitace piritualis, & ha-
s BSSERO 4. Poffibrlecife, wt orulus corporess bens inchoatam vim ; quua principiat intelle-
s pofftelevariad producendam vifionem Dei - Gionem de Deoshocaurem de oculo & poren-
wiismods. Ratio,tum quiaid nonimplicat. tiacorporea ptafentidicinon potett, accipien-

i limquianonmagss excedic oculum corpore- do potentiam vifivam formaliter, naminrein
:;” ilfio fiipetnaturalis producenda mortuo quanttim idem eft, cum intelledtu clevatur,
. | BOquimgrataaquam,& tamennonimpi- - Dum Job dicit,non carne fe vifiurum Deum,fed

umSacramento Baptifini, elevariaquam,ad incame,hocipfonon tenet corpus clevariadvi- ~

| cendimgratiam.  Tum,quia in genere  dendum Deum, & dum oculis dicit{e fuis con-
aznerecflicientis,ad quidlibet poteft Deus {pecturum »{ubintellige quod dicat,fe mentis o-
lis :m'nrrqund]ihct,cxccpr:iprim;i fuiproductio- cylis confpecturum,
div sabuvicali & c. 2
: é;ss ERO § im;ugﬂ;“!sz!e effe a.frdum corporen D l ]_:Pl CUL TA S II I-
e | (UBiemspofite giod fiz determinatus naturaliter 10 e
e vaniiadobjectum materiale,elevavi ad producen-  An Pﬂﬂf ilss fit Nositia romprﬂéf nftva

i L:w‘viﬁomml}ci vitalimodo.  Ratio, quia, & Dei? :

: fuceretillam vitalimodo, & non produce- Gimus hicnon de volgari comprehentio.

e ":[‘PmdUCCFL’Butﬁipponitul';110nproduxrt‘l‘ ne, PI’O}IIHJPPODH pro termino vita no- =
uc f-'Jffm,qui:munpmducerctabinrrinibco,quod ftra beacz; fic enim omnes in ceelo compre-

0. | Pumprobatyr: Mlud folum dicitur produciab  henforesfunt,  Sedde ftricke fumpea. Anau-

dic | Hinleeo, cujusvicaliter ponendi,quantumvis tem paflibiefita creaturd fbricte com prehendi
wotdinefopernaturali, inchoata haberur po- Deum: Negativaeftdefide, ucdocer cumaliis

m- | HRiquodipfum & inductio probat,&abfur- Ruizd.s. defcientia Deiafe. 2. fed hoe iplim

7i- “oltendiviquiaalids,omnia divinitus, vitali-  eft demonftrative examinandum. Demon- =

[er {*-mpcr.iripoﬂi:nz,idqm& ratio adftruit: quia ftratio aurem pendecab explicatione: Quid fit

1id it ‘nplcranclum {upernatutalicer ab intrinfeco comprehenfio?

us: | bitlicernoneffernecelle habereinchoatam,  Exrricarr. RecentiorSuarez,& cumeo

e- | Wentpotentiam, hocipfo illam fimplicicer Martinon d. 8. quod feilicet comprehenfio fie

s “8trinfeco & nonab intrinfeco haberet; o~ cognitio rei; quantim in fe coghofcibilis eft;

s i auter corporcus preefens non habet vim - tunc'verd res cognofeitur, quantuim ex e co-
e ~-5|§ﬂit§m ad vifionem Dei; quz inchoa- gnofeibiliselt, quando nihil ejus latercogno-
2 Qinﬁtmlpulffe connaturaliter intellipere, fe- f{centem s hoc ett,quando cognottitur fecun-
. *“E':‘;‘m iﬁhccr lpeciem agendiinillogenere, dimomneid, quod habe vel formaliter in fe-
o «’-C‘milg ﬁ?cat tﬁclnchlt)ﬁ.tio quoad ordinem; ipfa, vel eminenter in fud vireuee, hoceft, quan-
7 —etpernaturalis; nec quoadmodum  do cognofcitur quoad ominies caufas, cffectus,

propric-



	Seite 173
	Seite 174
	Punctum Diff. 1. Examinantur Implicantiæ contra possibilitatem notitiæ materialis attractivæ Spiritualium.
	Seite 174
	Seite 175

	Punctum Diff. 2. Proponuntur aliæ implicantiæ, & decernitur quid sit sentiendum.
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177


