BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Quaestio I. De supernaturalitate Visionis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

me-
fita-
dia-
erut
dia-
elle-
, td-
i l'é;

vifio
tem
eitas
Jicat
1nda
el

Pl

%% (101) 33

BISPUTATIO VI

De ipfa vilione Dei,

A ficvifio? Anfit ipfamet fpecies ex-
Ul]ii}falzrcii;? J%{‘tn'ia};m'iajurl's Phil.q{o-
Le'ci'- Dixifius autern univer‘fahr‘er,
% -%om:ﬂs ﬁ]tcflc&io fit ﬁr_nilimdo 5 Icu__fpcn
s ellaobjedti, quod eriam per experien=
mscx?ﬁ e fiam probats Ergo idem dlcerg
?Jm(?:{%gnc Dei: Quzipfa vifio non b_cnbu
;Eﬁu: qued ; hoc enim (Pe_&at 1d alzqm_d in-

i ed it qio, tanquam ratio applicans
::I:‘she;riﬁcativum. Confulantut Animafti-
;-',a;Philo{bphimora'lcs,‘in‘ha.c parte: Pcrgcm
ameltadpiice Theologica.

QU ASTIO 1.

De fuptrnaturabitate V' i/?w_m. :
uidﬁtfupematuralc tratto ali_bi:. Nom-
ne fupetnaturalis breviter :prclllgltur

migillud, quod fuperat quamcunque actua-
& welpoffibilem creatam Naruram: Qua-
figrgo nprifenti; An omni p_c_)iﬁbiblh In-
tedhuicrearo fic fupernaruralis vifio 2

DIFFICULTAS [

bimis Intellefiuis ¢~ crearo, ¢+ creabils fis-
pernaturalis Vifto? -
PUlTﬁ effe alicui intelleGui creato vifiohem
wnnacuralem, & viribus cjus nature debi-
a dfitmant Major. & hon negat Mol. Va-
aiRipinclinante Arriagad.5.n.39. Oppo-
Snfentiunc alii gravilimi Auctores,  $i

Pundtum Difficulca-
ts . :
Wity Implicantie, quee fant pro impofs
[Inlitate wifionis Dei viribss crearis.

-I}»hncamm elt: Implicatcreatura na-
e fizd mpeccabilis: Sed {i daretur crea-
siaiconnaturalis foret Dei vifio, hzc crea-
taellet connaruraliver impeccabilis : Ergo
“tonporelt: Major probatur Aud. SS. PP.
lomis creatura ex eo, quod fic ex nihilo,
ibilisefts defedibilis, definere poteft;
slacrepoteft, amitecre effe poteft; fiamic-
el poredt, etiamillo malé yei poteft, adeo-
E&‘?cccarc. Rurfus,fi definere potett, altera-
i‘&“‘ﬂaﬂdﬁoquc Peccates quiapeccarceft al-
fiﬂ?ﬁbfn Mﬁn certum e& creaturam vi-
» l'w‘l;me & 1mpeccab1_l|:m naturaliter.
?:-tm.-:n;:- F.TUR.‘ Ex muldis principiis hoc
o mnon efle demonftrativim - Nam
l:J'\) minirl]cn; cd.c,monﬁratur apud multos effe
; taturam, quae naturd fui fit in.

defectibilis 1dque ex fuppofitione, quod eam
Deus cteate velir, quz 1uppoﬁrio utpote con~
fequens,non minuit perillos Deo libertatem &
dominium, quidquid fic de veritare hjus fen-
tenti®; de quain mateéria de Angelis.

Rurfus pone créatiram illai effe defeibi-
lem phyficé; unde de lioc quod maleé poflit uri
fuocflein ordiné morali, alteratiquie motalicer 2
Item, Minornon probatur, nec aliunde probari
poteft; quam quodcum affentu diffenfus, cum
amoré odium ftare non poilint,quorum urtum-
que non demonftratur, 3t vidimus alids; mi.
nusque adhuc demonftratir, & ponatur, quod
poficd vifione, poffic necdum fequi amot bea-
tificus. ;

Rurfus {i tanti zftimandnm eft argumentum
Majoris, quodin ﬁ'éponetur,illud proportiona-
literhic applicari pofiet, quad feilicer comple-
xumex lumine gloriz & intelleGtu it cale, ur e
incompoflibile {ic peccatum ; & tameén illud
complexumelt inicum; Ergo pofitione alicu-
jusfubftantiz creace porteritaquari,

Deniqtie ¢im liberras it duplex; quadam
contrarietatis, quadam contradiftionss; cur
non erit poflibilis creatura feipf eflentialiter
determinatanonnifi ad alteratrum ¢ bonis eli-
gendum licé'r‘nunq&am polliteligere malum,
qualem libertatem agnofcimus in Deo, & in
Chrifto D. _

2. ImprrcANTIA €ft 5 quam fic proponit
Cardinalis Palavicinus apud  Avancinum,
Omnis creatura rationalis fimpte conditione
it ferva Dei, atq; adeo non poteft efle aimicase
filiaDei adoptivaex proptio jurc; fed tantim
per elevationem & favorem: Quis enim dicar
eum fervim qui habet jus adverfits Dominum,
uttractetiirabeo tanquam amicus & filius? Si
autem creatur debetur gratia, aut vifio absqs
elevatione, effet ex proprio jure amica, & filia
adoptiva Dei.

ReSpoNpERIpotelt,quod quamvis habea.
turgratia fupetnaturalis & vifio beata, nee dum
adhuc creatura definit efle creatura, atq; adeo
habere rationem fervi, Quod inde fequitur,
quiajusillud ad eractari permodumamici, & fi-
Lii,eft jus fubditum quoad effeactuale diving or-
dinationi, {ine quanon pofleraétu efle, ita idem
fiererin praefenti: Ecficuc Deus non potelt fa-
cere;ne Petrusficanimal rationale, nihilomings
inhoc quod eftanimal rationale eft {ervus Dei,
quia dependet eflencialirer titulo creature 3
Deo: Eficut Grandes in Hifpania, qui habent
jusloquendi cum Rege tecto capite, non hog
ipfo definunt efle {ubditi ; quia hoc ipfum jus
habent collatum 4 Rege, ita & in prajenti.

Dein-




192 Tractatus 1L

B, DR SRR ) H

Deinde refpedtu talis creature haberet ad-
S o XS 3

¢ Deus jus fubtrahendi funi concurfus, etiam

vato jure illius creaturz;

quo eft naturale homini

hu
{et

ad eum modum,
entem focium de
die videre ; & tamen Deus ad hanc vilionem
poteftfubtrahere fuum conc 11,

Addit & bene Arriaga, ficut {ervusin mora-
libus poteft bene intueri Dominum, nec defi-
neret efle fervus; fic & creatura intueri potelt
naturalicer Deum , nec tamen rationem fervi
amittere. Deinde datur naturalis capaciras
amicitiz naturalis cum Deo, fundatain ipla
conditione natut®; neque enim amicitia di‘ﬁ-
nitur per fimilitudinem, fed per mutuum amo-
rem perfonaglimn rationalium ; nec tamen illa
amicitia gximit creaturama4 ratione fervi; ita
nec eximeret in prefenti.

Idem pedius rerminus fic proponitur a Mar-
tinion ex Ripalda, tribuente eam Ludovico de
Torrez. Oportetomnesbeatosefle Deifilioss
Ergo vel adoptione, vel naturd ; jam autem
creatura , quz connaturaliter poflet videre
Deum, neceflet Filius Deinaturalis; quianon
eller cjusdem naturz cum Deo, nec efler filius
adopuvus, quia ex intrinfecis principiis illud
haberet; & mlncn;u{ujjrano eftexbeneficen-
tia & indulgentia acceptantis, & jus ad hare-
ditatem conferentis.

ResponpETur. Qudd ratio vifionis, &
ratiofiliiDei pergratiam,! yonneceflario conne-
ctantur, de quo criamadtumin materiade Pee-

nitentia.

Deinde pofito quod neceflario fecum con-
neétantur vifio & gratia, dici poflet illum naru-
i fui effe beatum, & naturé {ua efle filium Dei,
non quia ejusdem fubftantia & naturz foret
cum Deos {ed guia natura illius coudil},ind;a. a
Deo, identificar fibi exigentiam qualitatis {u-
pcrmmra\is conftituentis inefle ﬁlii‘Dc_I : Eflet
autemadoptivus filiuss quianon eflerejusdem
nature cum Deo, & per miraculum poﬂcl:
Deus impedire politionem illius qualitatis.
Deinde eflet filius adoptivus ratione lilz::m: ex
nihilo produdtionis, & adoptionis in ftatum ex-
iftentialem.

Rurfus pofito quod yifio traherdt {:ccﬁrm ne-
cellario ticulwm filiationis, ncg.zt‘ipoiiﬁ: Major;
quod {cilicer omunis ﬁliu§ fit, vel n:r.mmljs., :vc:l
adoptivus, €0 quod divi[mpro‘ccdat n.ounfn de
filiis, quide facto dantur; de fadto enim datur
Chriftus D. filius per naturam, & .ﬁvl:-:Ics %ﬂu
per gratiam: Sed non proccdlt Major 516_!1110
poflibili, qualis effet hic, cui connaturalis foret
vifio & pgratia.

1d :-mriic aliter proponitur ;:pu:i Rip.& M.u"r"
Implicat (ubftantia creata conunens propria, .sL
principali vircure gratiam] nftificantem. Lum
llni.a_"\}};rlprw_'a dicit folum pt.lu.m c—!lE l\o:m;?.l_:
Tumquia $S. PP. prg_ubnlnt Spiritum 3. r{n_n ~L$
e creaturam, qguiaut fic bonus, benefactore

non indiget. Tum quia gratia juftificans,cft
participatio natura divinz ; Participatio autem
naturz diving continetur in folanatura divina
ut caufa principali ; nam natura inferior non
potelt principaliter continere participationem
ii;k EI‘i-.)l'l‘S. Tum quia alids etiam alios juftifi-
care poflet, quia eddem virtute, qui ignispro-
ducitin {e calorem, producit etiam in aliis: Si
autem creatura pofler juftificarealias, hoc ipfo
Deus eflet ex Aug. 1.1. de Pece. Mer. cap.i4.
Duusquis anfusfuerst dicere: juftefico te confequcns
est, wt dicat etiam: de inme. Sed i daretur
creatura, qua naturaliter poffet videre Deum,
hoc ipfo continrrcrgro}u-_lﬁ{\: pi‘lncipali Virtu-
te gratiam; Ergo,

ResronpeTur. Inprimis Minorem non
demonitrari: Ecficutin Phyficis aliud eft vide-
re Pacrem, & aliud effe filium; ita & inprafen-
t1, & cimalia eflet forma vifio, & alia forma
graria, pofientinter {c feparari.  De fadto eti-
am ftar in nobis filiatio fine vifione: Ergo ap-
paret,non effencceflariam fequelam,fi cui crea:
turz fit connaturalis vifio, fore connaturalem
gratiam & filiationem Dei. :

Sed mfuper Major etiamnon demonitratur.
Seripruradicit, {folum Deum effe bonum boni-
tate per effentiam: Et ficut bonitas divina na-
turalis, non exigit, ne creatur® dicantur bonz
naturaliter; fic nec bonitas illa, hoceft fandt-
tas, exiget, ne creaturaE dicantur {fante ex exi-
gentia {ue naturx : Diftinguerctur nihilomi-
nusilla bonitas & {fanétitas a2 bonirate Dei, &
Spiritus S. quia effet bonitas qu pro ftatuexi-
ftentiz fux, pendera liberrate Dei,dicitqueab-
alietateminnatura, quamnon dicit Deus.

Porro illa participationon deberetur nature
ranquam caufe principali, quia non magis ill
debererurillafané&icas, quam deberetur ipfum
cffe,& tamenipfum efle deberur Deo,tanquam
caufz principali. : ?

Denique quamyis natura inferiot, non poﬂ:lt
%ontinere participarionem naturx {UPErots
prl'napnlitcrjhocL‘Ft excellentiorimoado,iccun-
dumguam phrafin, principale analogatum di-
citurefle prcipaum, & excellentius inillo ge-
nere; porell tamen continere prjnmpamcrp
ifto Ii:ilfL1= hoceftex vifuz natuse & principio-
rumintrinfecorum. : ;

Necinde fequetur L_!UC‘. dalios Jllﬁiﬁcérﬂ poi-
ferilla creatura; nam omnes perfectiones no-
ftras quas ph_v(wé emanative })1‘0@1:@;':{11& in
nobis, non peflutusproduceren aliis, QJ_‘““
doautem ignis producit calorem eriam in i,
id inde préﬁciléitu r; quia habetd natura {ua,
ordinata accidentiaadinductionem fug forma;
& vim difponendi {ibi mazeriam; talis autem
imaginationis nullum eflet fundamentum,
diGafubftantia. - Etficut malum .};'gmncntl‘im
eft: Ienis generat aliumignems; l;r;{_ﬂ & Ada-
rerer lium Adamantem ; {icetiamid

prz-

mas generabita

famac
Ioz
GO
e
Tnd:$




jm,

| pdnnongenc

orto,quod haec fubftantia generet,
ret, colligi id poteft nonnifi d
Jioris €XquO inferimus,talem cﬂ‘c coud1:
i o illjils nAtUTE S tale autem qmdquam;
i : non hiaberetur de illa natura, praeci-
?“{.m?‘md-w Augu[}inus,]uﬂiﬂcationcm ad
o r,ur]p ccl't;;:c folim. Quodautem Juftifica-
[3: ;!;;zndum farisfactionisillifubftantiz con-

ia de In=
aienon Poﬂ‘:t, fuppona ex materia

atones y =
i:;l‘nm Sicproponitur. Naturalibus viribus

puporelt quisquam difponere fe ad \_riiioncm,
¢ iehnierune Pontifices contra Bajum_ > &
Tid.Selle.c.06. Ergonec nasurah[_:us'v-mbus
aievideri Deuss - nam minds eft fe difpone-
padvilionem; quam videre.
RssponpeTuR. Antecedens verum _ei]e
# prefenti rerum ordine, & de prafentibus
{8latis; ad quod folum accendebant PP.A&:
(paalias hicautem quaritur demonttratio,
maucteritas. . Confequentia etiam non eft
amanifelta; quia laboriofior eft productio
dirsinJigne, quam . indudkio forma ignis in
i difpolitum,
ylwericantia eft. Quia Deus nulli te-
sufpeciemfuiinfundere. Rurfus; quiamul-

prlentls P

‘i, que videntur in Deo, quorum {pecies

stimplciter fupernaturalis v, g, futurorum a-
fun Deiliberorum, quos {olus Spiritus Dei
i,
Misroxner poteft, quod Deus pro pra-
aiierum ordine nemini teneatur infundere
if*ncicm, vel per feipfum concurrere ad fui
Riem; nonimplicat autem teneriad hocin
Urerimordine ex fuppofitione, quod talem
rattamyelic ponere,
Jmoucante etiam dictum eft, mulca nobis
Hwenauraliaad qua Deus non tenetur no-
“peliare fanm concurfum, pracipue verd
@uttus Deiliberos & futura abillis penden-
e alig creatura rationales habent jus
b quod eft bonum narure intelle@uadis;
magiscomperit iftud jus Deo, ut illo in-
“emonofcat eosdem,
I:lf"PIICANTIA eft, qué utitur Esparza,
. MRt exfe pracifé non debe-
- vgutioulla perfedtior, quam comprehen-
;Er::d vilio Dej immediata, eft cognitio
i Hmsquamcomprehcnho naturz huma-
Pl ilam plures perfectiones atrin-
:;i_‘aﬁ’l;lu*ﬂ!ﬂlo modofunt communes homi-
i ﬂc:} fi‘:?lf_;{u? illa vifio hominem jm-
chomp‘r fhe nCE ¢ _c_h.cem, quod non con-
ont {ui.

1500

b NDETuR, Comprehenfionem fe-

b E:;m;? cognitionis dividentem hoe
) ¢ iti i

‘{qut?zcun coghitio, cffe perfetiorem,

3 quealia notiriy ; fed nego, quod

“Drc W )
i ﬁthenhn‘ fecundiim terminos notitiz fj pe-
" COghitio perfetiffima, §

Difputatio VI

101

Quandoautem dicit,quod habenti vifionem
Dei debeatur perfeta amicitia cum Deo, de
hocﬁipr;i diGum eft: Etficut in ordine fiatu-
rali non eft homo ita contemptibilis creatura,
neficdignusin ordine hatura, amicitia Deis fic
nec erit indignus amicitia in ordine fupernatu-~
rali, fihoc aliunde non probatur: Qua amici~
tia non orietur ex aliqua indigentia, quam ha-
beret Deus refpedtu hominis, necex fimiliradi-
noinentitate, fed examoremutuo: Et ficurin-
finita diftantiain ordine naturaliitemque in or-
dine fupernaturali eriam poficd elevatione non
obftat amicitiz ; fic necin prafenti: Eclicér
Deus non poffitodiffe ea, quz fecit,licét ea pof-
fitodifle creatura, quznonf{emperin {uo amo-
re vel odio dictamen redtz rationis {equitur ;
ita&inprafenti; quodautemde faéto nondo-
leamus de negata nobis hic & nunc bearitudi-

ne, hocinde provenit; quia nobis non eft con-
naturalis.

Punétum Difficul-

tatis 2.

Proponitur mplicantia ex prinmcipits Tho.
mifbicis,

Erba funt S. Thom. hica. 4. in corpores
VCagniz:a contingit [ecundivm quod cogmirum
eftincognofiente; cognitum antemeitin cogrioftens
#e fecundism modum cognofientis: Pnde cujusdibes
cogrofientis cognitio, est [ecundiom modum fire nas
ture: Siigiturmodus effends alrcufses veicogniteexa
cedat modum nature cognofcentis, oporter guid co=
gritioilli ves, (it [ipra naturam illivs cognofien=
#s. Hucufque S. Do&or, ex quo loco ante-
quam formetur argumentum.- P. Laurentius
Pillarski, 8 P. Venceflaus Darowski

SurronunT 1 Qudd de ratione cogno-
feitivi, fit, quod cognofcens poflit fieri alia, ue
loquitur Arift.3. de An. t.37. fitautem alia re-
mote per {ufceptionem fpeciei imprefiz, quz
caufarcognitionemobjeti, & fit alia proximé,
pet cffermationem fpeciei exprefiz, qua cft fi-
militudo formalis objedi, hoc eft, intentiona-
licer contingns ea praedicata, qua objeGum in
quantumattactum mente, phyficéin {fchaber;
Adeummodum quo expreflio figilli, feu figil
lum expreflum, continet in fe ea lineamenta,
quz habetipfum figillum, quod cft prototypon
illius expreflionis facte; quiavero hae expref~
fio non folimin fui produétione, pendetab ani-
ma nofcente, fed etiam in {ui receptiofie; fit ue
inter ipfam potentiam cognofcente, &ipfum
objectum, prout ftat in effe repraféntato, des
beret intercedere proportio s Quareobjeftiim
{pirituale receprumin potentia immerfa mate-
riz,debet induere modum eflendi materialem,
adeoque & objetum quod eft adtus purtisteces -
ptumin fubjectoimerio potentialitati,utfe con-
tormetnaturalimode elfendiintellectfis crea i,

R induig




P e

102
induit il'uhcﬂrc reprafentato , rationem objedti
potentialis, & debetrelucere porentiz {ub mo-
do_potcmi‘),lj, ut {e conformet naturali modo
c‘ﬂcndiiute]h‘&uscrcati. Illuftrant hocfuppo-
fitum inftancia dedudka 2 potentia vifiva; cui
quandoapplicatur objedtum fub perfpicilio vi-
ridi, reprafentatillud ut viride,
Hoc Suppofitum in quantum explicat; quod
& proxime & remote hat intellectus alia, ve-
rumeft. Sed decerero
Now SatisFaciT. Tum quiafiinterno-
{centem & nofcibile deberet effe proportio ta-
lis fecundim quam nofcatur nofcibile ad mo-
dumnofcentis, intelleétus intelligendo non fie-
retalia, {ed femper idem, nempe potentiale.
Tum quia ex eo, quod quidquid recipitur
er modum recipientis recipitur s item ex eo
quﬁdintc'r recipiens & receprum, debetinter-
cedere proportio, male atguitur non pofle re-
prafentari abintelle@tu aftum purum, nifi fub
formalitate potentialis; quod ipfum probatur,
quia utinterrecipiens & teceptum fic propor-
tio, fufficitutipfa cognitioin {ua entirate fitpo-
tentialis, hoc eft, quz potuit non effe, fed non
eft necefle, ut ipfum objedtum fit reprafenta-
tum, per modum potentialis. Tumquiafiob-
je€tum prout reprafentatum deberet efle con-
forme potentiz reprafentanti, & illud cogno-
{ceretur, quod cognoﬁzitur ut fuppono, & non
illud cognofccrctur quod cognofcitur, ut pro-
batur: Quia nonea predicata, qua objectum
in {e continet rcpracl’enmrentur {ed alia: Cum
enim v.g. objectum nulla pradicata potentia-
lia contineat , non poterunt reprafentari fub
formalitate potcn:ialium ; & cum notitia de-
beatreprafentare pradicata obje ¢tinon autem
nofcentis, quamvis nofcens pradicata poten-
tialitatis contineat, {i objectum illa non conti-
net, non poterunt prafentari. Tum quiainter
nofcentem & nofcibile non debet efle propor-
{ed in ratione nofcibilis;
confequenternon erit necci’_fc in codem genere
entis elfe nofcitivum, & nofcibile. ;
1lla ipfa inftantia de perfpiciliisin prefenti
non {ufftagatur, quia fi duplex appereas nafus,
corrigit mrcilc&us,m;nnih unum eflesita etiam
quamvis Deus teprefentaretur pet modum po-
tentialis, corrigeret {efe intellectus. Dein-
de cumoculus nonpoflic aliter rem noﬁ:e}'; l.ll,h
{ecundum qualitatem medii, fit utfi pr_rf_plalz;}
{intviridia, ediam objeftum appareat v:mie;_ e
contra intelleétus non eft decerminatus,utita
judicet dealiis, qualis eft ipfe,hinc non enuntiat
Deum elle crcaturanyquamvis iple hE: CI[CJ[HI‘;I:
Et ficut parum refert ceri, quod h_glllttm {ic
aurcum, vel lapideum; {@.d ytriusque 1{116@11@1%
ta cxprimi:,licct exprefla illa 1mago fic femper
cerca; ita & intelleftus poterit exprimerc a-
Gum purum & actum potcnt_iallcm, licet ipla
r,-xPrcﬂio {it in entitate potentmlxs.

tio in ratione entis

Tractawss 111

: His etiam omnibus manumiffis, eft adh: -
inftantia contra diftum fuppoﬁtum » quia An-
gclk_ls nofcit materialia, nos faltem abftracive
nofcimus fpiritualia: Ergo non oportetefle ta-
lem proportionem inter nofcens & nofcibile,
qualem ponit fuppoficum, - Hene
SurponunT 2. Quodproportio quzzinter.
cedit inter potentiam & objeftum, fimilis de-
bcf.t effe proportioni, qua eft inter caufam&
cﬁcé-tum; caufa autem ita debet proportiona.
ri effeétui, ut caufa quidem excedere poffit ef-
fe@tum, nontamen excediab effeftus; fic8po~
tentia poteft excedere objectum, non € con-
verfo.  Undefit ut Angelus utpore perfectior,
itemque Deus, poflit nofcere materialia, cum
tamenhomonon pofficnofcere entiafe fiuperios
raintuitive.  Hoc [uppofitum
Nown Sarisracit. Tumquianondatias
tionem, cur propnrrio quz deber efle inter po-
tentiam & objedtum,debeat effe talis,qualis cft
inter caufam & effe@um, Tum quia quamvis
cognitiofit per modum effectus, qui ponicurab
intelleéu; non tamen debethzc haberi pro-
portio ad objeétum, quod non eft effeétus po.
tentiz. Tumquia Angelus inferior nofcic {u-
Pcrioreminruirivé; Ergonon debetpropottio
{ervari inter objeCum & potentiam, qualis cft
inter caufam & effetum,  Hiuc witertiss

SuppoNunT 3. Proportionem, que eft in-
ter nofcens & nofcibile in ratione cognitionis,
confimilem quam habet caufa & effeltus, pro-

ortioncm in quam illam attendi debete hon
penes excellentiam fp;-crﬁcam cntis : Unde
Angelus inferior po[cl’c nofcere intuitive fupe-
riorem, fed debet attendi penes gradum gene-
sicum entis, ut fcilicet objeétum non habeat

radum geneticum entis nobiliorem nofci-
tivo 3 hos autem gradus tres numerat S
Thom. cit.

1. Gradus geneticus {eu modus genericus
::{fguii cft, quermm, utinquic S. Thom. naturs
non habet effé aifi in bac materia individual, [e8
guﬂdf'a’fm elt, entium ordo, quz {unt materia,
vel funt eflentialier ordinata ad materiam,
qualiafunt omnia inferiora Angelis, & ipfe eti-
atn homo conftans materia & forma, cflentiali-
ter, ad materiam ordinata.

2. Modus genericus rerum cft, guarum nath-
ye funt, iInquit s per [e [ubfiftenses non in makerts
aliqua, que tamen now funt fuum ¢ffé, fed fimt ¢ffe
babentes. Hoc eftyfecundus gradus genericus
terumecit, quanec {unt materiales,nec ad ma-
teriam effcndaliter ordinat®. Sed funt fub-
ftantiz completz quamvis non fint :iff,. adEQ'
que dicunt potentialitatem rpcmphyhclam, -
cet non phy!icam, talesque funt Angeli.

3. Modus effendi elt entis, guod 53 [usm effe
[ubfiffens hoc eft, actus purus potcumh:atcm

etiam mctaphyﬁcam excludens,
Com-

Co

fiile

st i
aalio
pfec
beund

S
| found




: )
O

7is
ab

5
-
rio

cft

1a-

0-

li-

) hieradusordinarié {ic-urfphq_-
Gonfparantit im orbis Lun nen includit
;m:cric,ﬁc;_i.t{i‘[’;c {uditur ab illo, hic autem
ferorcin 120 bemn Lunz includitur adhug
:--indu-:icus Or.d ndo ufque ad fupremum;
palios f*CPmC.;Lu:cﬂ'cndi excellit primo, &
;;nécltmdu_s mott '“.rtillSi cognofcitiya ctiam
‘md!"m[-“P?mttjngitinl:uicivé primum ordi-
l'r:cundlorldnm& antias inclufasinordine, licée
ncm;ﬁ;ﬁgﬁ:uitjvé etiam tertii ordinis, hoc
nondtings 3
) is (nep), aﬁt&r) ﬁﬁ ;
dli}:zmg i‘;{ {{Ff'o rmatur. (‘&and?cunq;
effeadi cogniti, feu Ohj?&l, excedit mo-
M{rendi cognolciivis objectum illud, non
;:?:I{connaruralircr fecund [ll?l {e C-?%IB{IZIH;f
agoloentes fed Deus ‘?t“ﬂ?““;.lﬁlé“_ Rt =
icreabilem cxccdltfm?‘ n‘c{ endi, ut rg 10
iqonltea; Exgo [E:cupdum fe connaturaliter
mllcreabilifubftantia cognofct potc_i’r. Ma-
apobarueinductione, nam anima fC_nir‘m s
p e aoguoloere res ]‘PI-.“tum{ES_;l Lll;{us
analia ratioreddi porteft, giam quéd habeat
wiim effends, infimi ordinis; anima antem
s, partim poteft nofcere 1'.1tuiuvc‘1p1r1tua—
wRtmnons nam in corpore nofcere non
N?E[tlpofcﬂmm corpus, qUANGO jam :wamlﬂ
geonfunilem modum effz 11, lecundo ordini.
figeli autem omnes , {e intuitive no{cunt;
u;omncsﬂmrcjusj-;mordiuis:gcnerim. Dcf
iqucDeus, quieft actus Puriihlnus‘,l& omuis
mentialitatis expers feip{um naturalicer intel -
gipecmodum ackus puri. - Zosume hos fuppo-
b
Now Satisracrt, Argumentoque, ex
ipohtofundamento facko refponderi poteft,
grimis, quod multtim probet,quiaprobatnec
‘inins entéa {ecandi ordinis pofle; v. g. cle-
#advidendum Deum, ciim entia fenfitiva
nordinis v. . brura, non poflint ad id ele-
i, Deinde idem fuppofitum, & argumen-
@non probat intentum ; quia non elt de-,
utratum, quod aliqua potentia materialis,
9elt primi ordinis non peflic nofcere entia
flia, Inductio nihil probat, quia proce-
Heentibus, nonnify proprafenti rerum ftacu.
ostats 1. Simodus cognofeendiintuiti-
snfequitur modum effep dj genericum ex-
Hum, fequereturmodum effend; ipfius ob-
Mkl cogtitis. cognitionem enim {equimo-
@ clndn Cognitiycftefle cognitioniem talem,
{8t copnirum effe iy cognolcente, fc-
'M'_;“.L.mlq““d iplum, feu fecundiim modum e
l‘:&ﬁi‘;ﬁﬁgl 5 quod ctiam tuncinillano-
mdict, qug {wa EUPFlllgcrel'; 2on Po.t,Cﬁ
Rmﬂbj('&} lé []L coamng_fcqi.mtur conditio=
y, R loncosnofeentiss
-‘,‘;ful;:;ﬁ i;;l-}g):?‘tfﬁi Qdod o cafu coghi-
! Ny gi,‘,_.,.&:],tmﬁmi f;qucrc}tur ‘ok\)_
i Sl Lok
L ellendi ipfiys objeti

Difputatio VII.

103
quoad entitatem, quia entitas illigs coghitio-
nis, effet creata, potentialis&c. quibus ommi-
bus aflimilatur fuo principio; hoc autem fuffi.
cit, ut dicacur cognitio, fequi modum effendj
cognofcentis.

Inst.ir 2. Amicus. Non poteftintellectis
elicere vifionem a@us buti, nift infe prahabear
objectum, velfpeciem adtus puxi, ut {citur ex
Animafticis: fed neutram iftoram poteft naru-
raliter habere aliquis intelle@us crearus 5 wel
creabilis: quod ipfum probatur; Quia nullapo-
tenuapoteft naturaliter exigere objeGtum, aut
{pecieminmodo opetandife pcrfc&iorc*m,quaa
Iiseft modus operandi actus puri, A[ﬁlmpmm
probatur: Quia potentia praexigit objectum,
vel {peciem ¢jus tanquam complementum fui
ad producendum aGum’fibi proportionatuin,
ad talem autem a@um, hulla potelltia poteft
nacuraliter preexigere fpcciem altioris ordinis,
quia cum tam{ pecies; quam potentiafit conna-
turaleinftrumentum fubftanciz ad eliciendam
vitalem operationem, naturaliter petfe@ivam,
ejusdem {ubftantiz; ficurnulla fubfantia crea~
ta, poteftexizere potentiamifealtiorem, alip-
qui poflet caufa principalis exigere naturaliter
{uum naturaleinftrumentum fe nobilius, quod
implicars ia neque potcritnamralitcrcxigerc
altiorem{en faperioremipeciem,vel ob jectum,.
quam fit ipfa, 1

Resronper: poteft, inprimis argumen
tum muleim probare, probaret enim,quod nec
cognitione abftractivd demonftrativa, poflit a
nobisatringi Deus; dicerem enim etiam illam
fpeciem efle excedentem, Rurﬂtsprobar hoe
argumentum, divinum concur(um in ordine
naturz, non pofle naturalicer depofci d creatu=
13, quia concurfusille eft concirfus adus puriy
adcoq; ratione principii; perfectior ereatura.

Dire&té autem tefpondendo diftinguitar il=
la propofitio s Nulla potentia poteft naturaliter
exigere objectum, autfpecicm objedt in modo
operandife perfectiorem, £i perfeétius fie obje=
Etumnonnifi encitativé, non poteft inguam il=
lius objectifpecicm exigere. Nego Majorem &
Non pgreftexigere fpeciem objecti; aut ipfum
objectum perfectius, hoc eft non connexun
cum{uisnaturalibus principiisin ordine repra-=
fentandi. Concedo Majorem: Hing illa Ipe=
cies reprafentaret objeCtum perfeius enrira-
tive,fed non perfedtius, hoe eft, excedens vim
reprafenrandi naturalem.

Quod autem dicicde { ubftantia; inftrumepi=
tum {¢ nobilius non depofeente concedarur ins
terim; Deus enim concutrensad fuivifionem;
non eft inftrumentum; fed potits comprinci=
piumnobilius,poteft atitern aliquodensignobi=
lius exigerealiud tanquam eomptineipium; li=
cetillud comprincipium fic nobilis in Entita=
te, ut corpus himanum exigitanimam rationa
lem: Ad maximum vera eftilla propofitio de
2 infbru-




®

104

ST DRSO : R
inftrumentis emanativé debitis, & produci-

bliut:.‘rs.: non autem de inflrumentis aliunde
quaiitis.

Pun&um Difficulca-

tis 3.
Recentiores Imp[éran::ix.

Rima ImpricanTtIA cft.  Qui utitur

Perez num. r7. Effentia Deiincludic vifio-
nem, qud Deusfe videt; Ergo videre Denm
per eflentiam erit yiderevifionem, qua Deus fe
videt, & quidem non alicer; quam Deo mani-
feftante liberé : Ergo Deus loquitur cuilibet
rationali creaturz videnti ipfumDeum: Nam
omnis manifeftatiolibera, qua velfitimmedia-
ta manifefiatio proprii conceptus, velexhibitio
fignorum manifeftativorum, eft libera locutio.

Unde ulterits fic formarur argumentum :
Omnis manifeftatio immediata fa&ta cuilibet
creaturx a Deo devifione, qua Deus {e videt,
elt revelatio, vel locutio divina dere, quz non
potelt effe manifefta, nifi per revelationem, &
locutionemdivinam: Sed omnistalisrevelatio
eft fupernaturalis; Ergo &illavifio.

REsronDERT poteftinprimis,non eflfede-
monftrabile, qu(‘)d non poflit videri divina B
(entia, & non videri perfonz, vel attribura:
Confequenter dicipofier, Non clle demonttra-
bile, quod non poflic videri divina eflentia, &
non viderifaltem claré, quoad hoc, inquantum
Deus, eft vifiofui ipﬁus.

Deinde, hoc quod eft videre vifionem Dei,
Deo {c manifeftante liberé ; dupliciter accipi
poteft, nempe quod fe Deus manifeftet libere
antecedenter, id eft; habendo poteftatem po-
nendi vel non poncndi creatutam, qu illum
ita videats & fic nego poflibilem efle creatu-
ram,cui comodo fe manifeftetnon liberé Deus,
quiacreattira coipfo, quod creaturafir,antece-
denter non eft exigitivaeflentialiter; ut exiftat.
Deinde poteft Deus manifeftare feliberé crea-
turz in hocfenfu, quod fcilicer;quacung; po-
fira, non habeatjus & exigentiam nasuralemvi-
dendi Deum;,videndigue vifionem quéfevidet,
& hoq»robandnn1 fuiffer, dehoc enim eft que-
ftio, & hujus implicantia quaritur.

Quanguam ctiam eX hoc poffet imphcann_a
diéka folvi falvarique, quomodo tunclibere vi-
deatur Deus, quia ficut pofitd creaturd rationa-
1i, qua:naruralircr nofcit Deum abftraétive, 1{-
ber cft adhuc Deus, ut concurrat adillam noti-
tiam; ita Scinpr:cii:nti.

Vel {i mavis, dicere poteris, qgad 1il3c-rum fic
quidem Deo {e revelare, fed pofird illa revela-
rione non indigebit creatura , c\lcvm;tc prin-
cipio,ad illud revelatum intuitive uofccr!dum.

Cur item non porerunt dari revelatriones,
quznon {int extra viresharur ? Ecficucquam-

Tracatus 111

vis Angelus A. videt mtumfft:z‘ fubfantiam
Angeli B, & tamennon videt actus illius li"oc-
ros, :ltl it;} Ibrvu{ur bonum natura rationalis,
quod h:t;mju_i'c fecreti, itaetiamin prafenti.

Rurfus affumprtio illius principii 5 Locutio
propria cft manifeftatio interni conceptus ab-
folute loquendo falfa eft,quia,fi Dominus Deus
revelaret mihi,q}mi cogitet Paulus,revera tunc
halwclrcm manifeftationem interni conceptus
Pauli, & tamennunc non loguereturmihi Pay.
hlls. Deus item nofcit omnes noftras cogita-
tiones,nunquidné omnibusillis Deo loquimur:

(Qa.ndo autemadducitlocum S.Pauli,qudd
nemo {ciat fecreta Dei, nifs Spiritus Dei, locus
utfonatnon eft accipiendus, alids probaret eti-
am abftradtiz¢ non poffe Deum nofci natura-
liter , imo nec ab ipfa vifione fupernaturali
quianecipfa cft Spiritus Dei: Proceditergolo-
cus vel de actibus Dei liberis, vel de prafend
ferie creaturarum.

Appo criamqudd conceflahac propofitio-
ne, quod de ratione beatitudinis {icultimumin-
crementum, quod poteft haberi in viraintelle-
&uali, in qua crefcimus noftris intentionibus,
non{equitur tamenintentum Perez ; quarce-
nim tale incrementum non poﬂ‘ct adhuc effe
debitum fecundim vim naturz? Imo hoc in-
crementum, non eflet fummum in ordine, quia
naturaliter abftragive nofcimus Deum, crefci-
musque pet hancnotitiam, in vitaintellectuali;
& ramen illudincrementum non eft {ummum
ratione ordinis; poffemus enim adhuc elevari
adhabendamde Deonotitiamabftraétivam fu-
pernaturalem; itade inprafentipofetillacrea.
tura naturaliter videns Deum elevari ad illius
vifionis actum fupernaturalem producendum
cum cafii quo non elevetur fir productura a-
&Gum vifionis Dei in entitate naturalem digni-
orgs erit ille actus ﬁ:pcrnamralis,ﬁcur dignior
eft abftradtiva Dei cognitio, {i fupernaturalis
forer. Poflemusctiam crefcere peratringen-
tiamm aftuum Deiliberorum, uc crefcunt Ange-
Ii, qui connaturaliter vident {uas fubftantias, &
per manifeftationem a&uum liberorum acqui-
runtincrementum vite incellectualis.

Czterum illa Propofitio, cile amabile fum-
mé in filo genere, & non propter indigentiam
allativam doloris, aut corruptivamn, vel impe-
ditivam exiftenriz, eft boni praftantia & nobi-
litas: Hezc,inquam, pmpoiitio :'ni’tantiamlj.a_-
bet inDeo,quiaDeus de fatroamarfe, &nofcit
(e tali neceflirate, ut defineret illins cxiﬁ:cl}m,
{i{enon nofceret; Ergo poteftcfit bonum fum-
me amabile, quamvis negatio amvoris cxiften-
tiam illius folveret. ;

InsTAT primo. Deuseft talis, qui poffeflus
quolibct gradu beatitudinis Jupcrnntumhs ani-
mum fatiats eft enimDeus bonum, absque de-
fectu; Ergo implicabit poffideri illud, & pon
habere polfeflionem qua poffidens poflct clie

con-

i
=iy




io
b-

s

us
u..
d=
i¢]

le
f1-

§cdfi eflee poflibilis natura, cuief-
Jis vifio Dei per eflentiam, poffet
minori gtadu Deum Vl"dcrct,
- ooffer mattraliter 5 imo ita accideret;
um PO : charicatis nullum haber finem &
mineh jeuna naturafupernaturalis fo-
it Diﬂ::‘n alia; id eftunaferreturnatu-
*Fq‘“mﬁ;cid majorem beatitudinem, quam
ﬂL o minotbeatitudine noneflet conten-
. l‘l:rggc{}'fc[ eflepeenazrerna videre Deum in
tmﬂ@Pmdu quam pofler nacuraliter videri.
mjﬂ%ibus,omnibus forn;ayur argumcnr_um
Cameftres; Deus vifus cuilibet natura crea-
eektbonum fufficiens : Nullum bonummnatu-
deecdebitumeft fufficienss Ergo null um boﬂ—:
unnauralicer debitum alicui creaturz, ¢
ifisinfe.
Drﬁl‘;{f;n;h r1poteft argumentum habcr.c
tiorfionemin liipcrn:ltur;ﬂ_i vifione; nam cti-
minilla dansur gradus & impetus QI1;11'1::1t_15,
aminillanonhabec finem: & fi kdu:as in fu-
pimaturali bcaritudjm:_ contentari v1dcn.tem
aafurd, quam illi praefigic 11_bt:.ra‘i|t_as Deiper
i gloriz; vel guam pra:ﬁg:t JPfu_m I.Pecu‘
Imveluncarium Dreus ita & in prafenti con-
wrroilladicetur oriri ex conditionenaturz,
avlmtariofpeculo Deo, licét naturaliter at-
igibli e \
AMagumentum in Cameftres difting: Mi-
ur Nullimbonum naturalicer debitum tans
ginterminus, & objeétum aétiis, eft bonum
acens. Neg, Min, Nullum bonum naturali.

pptentus:
# wnn;tl!'ra
;;cdfl'ﬁ ut mn

| indehitum tanquarn paffio, vel proprietas &c.

tilifficiens. Conced. Minot. Diftinétog;Con-
&quenti,ncgn confequentiam 3 Deus autem
thboaum debirum, tanquam objedtum,
hStar 2 ex Ariftot. 14. Metaph. cap. 4.
tiict, Effentiam Dei confiftere in bonitate
iicienti Ergo videre illam eflentiam, erit
ttitudo; clim autem Deus fit eriam Trinus,
e naturaliter T rinitatem » etit aliquid fu-
fbundans , bonum autem fuperabundat®
idebetur natyree, o
IP\ESPONDERI potelt, Bonum fuperabun-
SEnature, feuexcedens vires naturz cogno-
s & apperitivas eft bonum fuperabun-
5 fednon bonum quodeft fuperabundans
ﬂiyecunditarcnaturm, & idcntifﬁ:atum reali-
i iifhicient,
ich:-SE“ 5 _cxNaziml}z‘ Qrat.z. de P_ace ubi
iLonditionem cujusliber naturz intelle~
Aiscreary effefervilem; videre autem Tri-
Semfupera conditionem fervilem,
:ii?‘??ég rltmic argumento fisprd in ﬁlnjli.
fiiss, Igifrl[-ur Auctcnr:as, {c_d ratio.
ﬁuﬂlﬂ,fﬁ‘c{ l;r 1111 cA N-'I'I Al Si pcr{on_a pu-
bty &{m am Jtﬁmm capax viden-
S DH-‘ cllet per fuam eifei}-
“ml‘l‘ﬁﬂqu:xlibcr &,l & non effers effer qui-
perionaper fuam naturam,

Difputatio VII.

195
eft digna beatitudine, aut certé ei debetur fa-
cultas libera, eam obtinendi, neque potedt ci
privarinaturaliter, nifiin peenam peccati; non
eflctautem digna, quia {i fpedtemus ipfum bo-
num beatitudinis confiftentis in vifione Dei,
pereflentiam, illud eft bonum plusquam {uffi-
ciensad bonum, cuj us aliquis cit dignus ex fua
natura, cft bonum juftum, & zquale non ultra
dignitatis {pem, & confidentian. Ergo.

REesronpERT poteftydignitatemiumi pof~
feprofolaproportione & zqualitate geometri-
cd; & talis non repugnat creatur®, in ordine
advidendum Deum, daturgue etiam inipfa vi-
flone fupernaturali ; & nacurali beatitudine,
fundatur§ue hzec proportioin proportione no-
{cibilis &z nofeitivi. ~ Secundd potet accipidi=
ghitas proportione & 2qualitate Arithmetica,
& hacimpoflibilis eft creatur, fed mon requi-
ritur ad vifionems quianecin nacurali bearity~
dinehabetur,

Deinde Juftitiailla & equalitas dupliciter
{peétari potelt, vel relpetu actionis, qua eft
beatificativa ut quo,& interhanc & beatifecan~
dum, intercedere deber quatita illa 2qualitas,
& juftitia; nonenim peteft ¢flc ravio agendi ug
quo, excellentior, principio adtivo.  Secundo
poteft fpedtan illa @qualitas & juftitia refpectu
objecti circa quod,& cum hoc beandis non de-
bet habere zqualitatem , ut patet in naturali
beatitudine & iplamet fupernaturali.

Falfa etiam eft hac propofitio; Beatitudine
debita fecundum vites nature non poteit crea-
turarationalisnifi in poenam privari; ninquid-
ne jam defineret tunc Deus habere rationem
{peculi volunrarii ¢ Nunguidné tirulo folius
exercitii fuz libertatis, non poflet fubtrahere
concurfum? Ecficut in moribus Regi non ad-
diétinon admittuntor ad videndam faciem R e~
gis,idqueinpeenam; & nihil minusaliqui eti-
am ex fidelibus fubditis non admitcuntur nonin
peenam, fed adfervandam Majeftatem: vel ex
ordine Principis; ica & in prafentl.  Ad alia
Jolvenda

Noto . de hocipﬁ)quxri: Curnon poflit
daricreatura, naturaliter othnia, ut ait Paulus,
credefls, {perans, etiamindependentet abunio-
ne hypoftatica. Illa Propofitie s Nemo
potelt videre Deum, quinon poflit cum finme
amare, fily fumme accipiatuf pro necellatio
veraclt,namDens claré vifus neceflitat ad ameo-
rem; fedfalfahoc fenfis, qudd debeat intenfif-
fimé, & excludendo amoreimn majorei,amare;
de facto enim hocnon habetur, etiain in bearis
tudine fupernaturali. Nee tamen illa charicas
ellectubitancialis, {ed diftinéta tealiter,ed guéd
non detur ereatura, fuit aGum {ibi identificans.

Noxo 2. Fidemnaturalem, itemque adtum
quemcung; nondittingui objeéto a fupernaty-
rali; hinc poilibilis eit creaturanatiiralitet eres
dens exiftentiam incarnationis, faltem ex fup-
e Paﬁ-




T

106

polir;’r. tevelatione, pﬁteritﬁuc dari creaturana-
turali adu {fubdens humanitatem Deificatam
Deo: Nam & Catholici hocnon femper adtu
fupernaturali faciunt. Quando dicitur ,
Chriftum habere radicem noftre fidei, id ve-
rumneft de prefentirerum ordine ; maxime quo-
ad fidem fupernaruralem: Perquod etiam ex-
plicari debenralie Auctorirates S. Pauli.

Noro 3. Adcognitionem illam naturalem,
qud vidererur Deus; poflet abfolute loquendo,
concurtere etiam{peciesimprella; cujus infu-
fionem & compr’odu&ioncrn,poﬂ'ct depofeere
illa creatura, vel faltemexigere, it a fiio im:cl-
lectuagente producatut, Sed pofleteriam
dici, quod {inefpecie imprefsa; fed per imme-
diaturn concutfum videret Deum:  Concefla
autem illgdpecie,ficut in aliis materiis,eftnecel
fe poni ejusdem excitationem, concurfum divi-
num,8¢.: fic &in przfenti

Terria Impricantia. Sipoffibilis efs
(et talis natura, Deus eflet obje&tum formale
motivum illius per folum ¢oncurfum genera=
lem, quod multis probat ; hoc aurem cﬁ‘ ir}i-
poffibiles quia quando effectus fit 4 caufa fc-
cunda, pet folum concurfum genc“ra{emg tie
determinatio quantitatis effeétiis; ficd caufa fe-
cunda; intellectus aurem non poteft detetmi-
nate quantitatein vifionis : Hac enim poteft
elle major & major; & intellectusad hunc effe-
&um, funtzquales. Noti etiam poterit ﬁcri ab
obje&o determinatiovifionis; quiahocfiippo-
nirur efle infinitum,adeoque quantum d‘i:ic po-=
tens facere majorem & majoremititenfiohem
Ergohoc referri debet ad Dei volitiehem;ad=
coque ad concurfum fpecialem:

"~ ResponpeRi potelt; fpecialitatent coti=
curfus duplicem cogitari poile; Primam;qua
it ordinis fupernaturalis, qualis de facto datur
advifioriem beatam i Ec alia fPecialiras, intra
ordinem naturalen, qualis eflet ad invehien=
dam quadramram circuli ; talisqlllc‘{'}?c_cia@itas
ad illam vifioneni nattiralem ddmicti poffct.

Deindeiftud principium quod q}tax_idd cffe:
&us fir a caufafecunda pet concu{iu‘rn gencra=
lemi; quod detcrminfitio pcnd_eat a.cau.laffx.:g.n-
da, univerfaliter falfa eft; quid per Fqnqzrihm
{Tet venire canis ad bivitm; md-
nereque indeterminatus a ‘t_:jrci.nhﬂ:mrii__s. :‘id
unam ponﬁs yiatn (‘Lu(j c;}fu d(_:r.crmmano il
lius fpectaret ad ¢aiifam primar.

Denique dicipoflet; quod jiis vxdcnd; Deum
fectundim vires narurz {upponat hanic condp
sionialem; i Deus voluerit 3 ad cum mo‘rdl‘;:ﬁg
quo poteﬁ:as in Angg!o_ A. ledcpd} h‘ecl.rct‘as n-

cliB. eft naturalis; illiusque exetcinum pgm—-

rale, fuppofita revelatione Angcli, cujus
elt fecretutm: Sic &inpras
{entis

generalem po

Tradatus 111

DIFFICULTAS II

Deciditut de titulo quafiionss,

Icenbpum eft. Aon effe poffibitens cresy.
ram; cui [et connaturalss Dei wifeo.
Vidimus fupra non pofle hatic conclufioriem
a priori; 8 demonftratione Metaphyfica pro-
bari; poteft tamen demonitratid pofterion, &
demonftratione Theologica aflumente piificis
pium fidel, fic.  Quia & effet naturalis illa vi.
fioilli poflibili creatura, & noneflet effetquis
demut Iilpponitur; non cﬂ%tautchﬁ,ﬂtpr‘o as
ture Quiafiilli poflibili creatura eflet natura:
lis Dei vifio, tunc vifio, qu defacto datur; ot
cﬁet_iupcrnutumli's, quam tamen docet fides;
L:ﬂ"c {upernaturalem.  Seq. prob: quia quodeft
{upernaturale, debet effe rale (fecundim fta-
rumquftionis in materia de Ente ﬁ.lpcrh.'itua'a.
1i) ue fic excec s & fupernaturale citfeunque
cteabili fubftanitiz ; Ergo {i vifio effe¢ alicui
¢reabilifubltantiz naturalis; Roc ipfo vifio qua
datur, noieflet (upernaturalis.

Refpicit hoc argumentum inprimis princi-
piimnegativum; quiafcilicet quodcungie eft
tundamentumex vifupernacuralicatis petibile,
probans aliquid efle fupernariirale omni flib-
ftantiz ceeac, idem probabitdé vifione:

Neque dicasillam vifionem fore diftinGtani
fpecica prafentiquadatir; dicam chiriuhios
nerii hypoﬁat‘icam, vel quacunque alid entia,
indubi¢ refpectu quarumeuiiq; ceabiliuin na-
turarum{iupernaturalia; pofle effe alicui creatu-
& hatiiraliay modo diftinguahtur {pecie

Refpicit deinde idem afgimentutit varias
Aueritates,quas poft aliosadducic Martiiion:
d. 8.1 63 quze proh‘:m‘t yifioliem, efle oftiing
fupernatiiralem; & vitam teternam; efle gra-
tiamDei; intef quas Auctoritateselt Augufti-
niauétoritas e Epift: 114 & 15 Sigiterss, Inquit,
gwmada Dt i} inviftbilis, fi vidert poteit? Re-
(pondes, inwifibilem effe naturas viders auttm i
Bult, frewt vnl. Evinferius: Bf iatura fuainvi-

Sbills & imcorriiptibilis, qud comténtim pofuit Ape-
fPolus dicens: Regi ﬁm!omm fﬂrﬁ}fﬁéi{i & incorii:
piibili; quia ficut nine tmcerriptibilis y nec pofies
corruptibils i ita non  [oluin Bne, fed [Emper irs
Vifibilss, : (2T
Osjieit Major; Mol. Arriagd; & alii, Coli-
junétim ex mrelleétu; & lutmine gloriz; non Lfff
infinitz perfetionis: Ergo poteft 2quari poli-
tiotie finite pc'rfc&;onmmbifanniza colisg au-
&z 1 ut accedat ad zquandim; conjunctum
{liud, ex iitellectu 8 lummne gloiz; Ergo.ﬁé
qua fiaturalicer nofcat divinari eﬂ‘c:l’nrumi q‘“%
illud conflatiini nattralicer nofcit candem !
Quod uleerits in hoc fundatur: Quiathtin fi-
nituin potelt #quari ab alio finito; i crefcat in
peefetiotic: ; : Gt
RespoNpERI poreft 1. Retotd. "”,g‘J_ D
flatim ¢x potentia creatd, & conetr{u diving
gcllL

fnlka
Wme

pie)




i
vk

Cl=

le

b-

is

. oft finicat perfectionis; & ramen illi
gaealt €1t ddito,connaturaleeltagere; Er-
fe ““of'jFTad onflarum xquariab :ﬁiq'ua pof-

O st fellicer (e ol it fficiens
islifubftantia; q Irem, conflatiim ex poten-
da.gmdlim&j fanotitia; eft finitumy & con=
. mxfgi:olaj edtum; Ergo illudcon-
! ninl”j,'rfzr:,!bm fiabftantid 2quatipoterit, qua
wmﬁ;"lcl;ﬂalntjaiis oby eftortim notitia,&in
wf : doadtus purus,ut Deus.  Irem con-
B o 1'1]' i precifd ratione unionis hypoftas
#.ﬂfl!inu\;iatli& C[’C&té) 'Cﬁﬁﬂi[lll_’n 3 ham unio
ﬁ;}modalims,{bu formalitas finita, & on-
;;icttrcmmhﬂlju's clt i‘nﬁnimm_ » Dempe per-
imaDivina; Ergopotetic dari i}tb&:‘gnr_lg,quac
; jaquet illud conflatum 5 con{eql_wn.rcr’ qua
feommaturalicerfubltantia . 8cunio hypofta-
UE;quuCValct,ﬁdicas cumMartinon. N ulli
gatire effeconnaturale; ue privetus proprid
Lgruralifiblifteneid s quia Conﬁatumgllud‘ i
wonc hypoftatica & narura humanaeft ﬁxjitg
jtectionis, eltque illi connarurale; 'utcarca_l:
litntid humand: 3+ Ergodari eciam poterie
foantia, quz equet illidconflatum, &cuie-
uconnaturalefit carere propria fubfiftentia.
Ressonnatir 2. Qudd ratio finitudinis
mimpotret fempet rationemzquandi; nam
facltperfettio quadtanguli, & camen mul-
tlicztisininfinicum triangulis,equatinon po-
uli finita eft perfectio cajuscungite hominis,
{rmen 2quarinonpoteft,in infinitum mulei-
elaperfedtione bruti: hinitaitem perfectio
intionis g, Angelicae, & tamen zquarinon
ekt multiplicara in infinitur petfectione
Bitionls& fimilia,  Sed runc nonniil wnum
Simpateltaquari abalio finito, quandoati-
farillusperfectio in eodem genere.  Eefic
tabrutttiapoteft2quaria colore utund,fi
Salupet,epetatur unitas caloris. B ceree
o, quiadliqua entia fiant diverfe tarionis.
-rj_miiccnrumqualia; hocenimipfo quia Aint
i Fationis ydifparaca fiint, conlequienter
Uhlvut abzqualitate, el inzqualicare.
| snabilequidem elt, quomodo entia di-
oidinis poffin aliquo modo fe &quare; Si
Lt ingehere moris, vel in predicato
Wecommiini, & ica fexc Horeni #reotum fo-
mEquant me raliter untm aureuin, &z tri:
L.:;;I g qg.am“mP?r quantitatemn otdinis ha-
Sl g e fupernatura-
Py Lia dilcmr, modoilla quantitas au-
Wi » ?Elflé “quatiom esdem prazdica-
Sl 18 s one Bonpoteftau.
.'\iclleﬂllali)sqcrgx\ _RU&Q qqxcgnque_rub&an\na
Hieoiey c;;ti}alf)&a’mf_l':l?m. Aecundiiin
Wit tthia ltumraf:xquqd commumne
Wi EUm Conflaig ey intellédtn huma-
i glory

tatiofie cujus conveniat illi
Sralig Civifi, )

Difputatio VI

197
, Deindectiamhoc pofito, quad illo conflato
detur aliquid perfectius,non ex co Jam fequitur
quod vel formalicer, vel eminenter debear con-
tinereinferits; fed fufficit uevelund perfedtio-
nefuperetillud: &ita fuperat Angelus hom;-
mem, licet non habeat potentiam generandi
qua talemnec formalitet,nec eminenter,
ota itaque finitas illius conflati v. g. exin-
telle@u bumano & lumine glotizinhoc ftabirs
quia poteft dari perfectior intelle@tus, & per=
fe€tiuslumensnonautem in coxquarionea fuba
ftantid naturali,qualem ponirargumentum.

_Addi’ poreft contra Marrifon d. =, 1%,

Quod fieutintellectus Luciferi, ¢t perfeior
vircuteineellectiv fan@iPetris & ramen hujus
vireus intelle@tiva polico lumine elevante, fe
ordinis Divini; ‘ita pofiro intelleGtuperfediori
preintellectuS. Perri, “mods eleverur intellc.
ctus S, Petri lumifte glotiz, erit ordinis Divini,
nonautemille prior. o '

ResponDERT potelt 3. Negando quod
conflatum exintellectu & lumine Gloriz natue.
raliter videat Deum, fenfa quemaflumit argu.
mentum; velporits difting endoillam propo.
fitionem clariratis caufa. Conflacum illugd exin.
telledtu & lumine gloriz videt Deum natuia-
liter, hoc et non indiget ullo principio denovo
elevante: Concedo: videt nattiraliter,hoceft
honinvolvitullim principium elevans & fuper-
hatutalifans. -~ Nego. Quod i illud confa-
tuminvolvittale principium; etiam fubfanci-
am creabilis,deberetillud involvere,

INSTAT 1. Artiags.  Conflatum illud ex
ineellectu & lumineglotizfi dicatur cfe alius,
feualvioris ordinis;petitur principium; none-
fum poteft oftendiis altior ordo; hifi {upponatur
lumen efle fupernaturalé omni crearupe y de
quotamen eft tota qualtio,

Responderur. Hoe dicendo non peti
principium; quia fupponituralivnde notum, o-
mniafupernaturalia,eflealtioris otdinis natura-
libus;Supponitur item quod lumenfic fuperna-
turaleomnipoffibili creature, fecundim jam
dicta; & quiain hacquéaftionenon attenditur,
quid demonltrari pollit; fed atrenditarad prins
cipiafidei s hine bene huic argumento, fecun-
diim eadem prncipia,rclpondetur,

INSTARI potelt 2, Quidquid Deus poteft
pet fuperaddicam qualitatem, poteft hoc iplum
pet ellentiam conferre intelle€tui; Etgo hie
potelt efle per eflentiamvifivas Dei,

ESPONDETUR; Falfiim Antecedens,quia
non poteft Deus facere,ut aqua fit effentialiter
caletadtiva,poteft idem per qualicatem  vel pet
potendiam obedientialem; poteft item facere
urcreaturaincelledtualis per fiperadditam no-
titiamd {e produtam nofcat res, nectamen po-
teltfacere fubftantiam creatam, feipfa inrelles
&ivam: Ant iraque eft cereum, fires non im-
plicet. - ;
R 4 INsT A=




InsTAr: poteft 3. Proponendoidemali-
ter. Ordo {ubftantiarum creabilium, non eft
inferior ordineaccidentium; neque enim Deus
elt minus potensin creandis {fubftantiis, quam
increandis accidentibus, neque eft minus pas-
ticipabilis per fubftantias,quam peraccidentia;
Ergo potelt creare fubftantiam, que fic ejus-
demordinis cumlumine gloriz.

REesronpETuRr. Inprimis concedendoto-
tum,ut probetur una contradiétionis pars, ta-
lem {cilicet {ubftantiam effe poffibilem, & de-
inde opponcndo argumentum propofitum fu-
pra , ut oftendarur alia contradictionis pars,
nempe quod hit talis {ubftantiaimpoflibilis.

Direéte dici poteft , quodordo{ubftantia-
rum non fitinferior ordine accidentium,{ecun-
dum entitativam Perf_c&ioncm ».quod {cilicet
ficuracciflentia poﬁlmt magis & magis pcrﬁci,
ita & {ubftantiz : noncflctamen zqualishabi-
tadinis , ut {cilicet poflithoc connaturaliterali-
qua fubftantiasquodpotelt cumaccidente pra-
cipu¢ elevante.

QVAESTIO IL
De Objecto <vifionis.

Ndubit objeftum vifioniscft Deus, ne ergo

inutilis fit quzﬁio,ﬁznﬂ;s titulierit: Quanam
objecaattingatvifioin Deot Divifio objectivi-
fionis eft in primarium, quod cftipfemet Deus
& infecundaritm;quod funt Ereatura s utquae-
f¥ig ablolvatar commodits;

PREMLTTO I Defailo videri & Beatisclare
¢fféntiam Divinam: quia hoceltarticulus fidei,
fundatusinillor. ad Cor. 13. videmus nunc per
fj pcculum & inznigmate; tunc atitem faciead
faciem; credimus autem Divinam cflentiam.
Definivirid ctiam Florent: indecreto de Purg,
ubiait. Aainas jampurgatas mox intneri Denm
2y inum &y unumn, ficots ét,

P 2MITTO 2. Defactoetiam videria Beatis
Trinitatem. Ratioclt,Tutn qiaid docuircit.
Florent. Tum quia fide credimusetiam, T rini-
tatcm,ergovidcbimus , ur fhivct}ir locus Pfauh‘,
Tum,quia videtur Deitas ¢tiam {ull fOl‘IElelFatC
fubftantiz,hin¢ connaturaliter logliende vide-
i debetetiam terminus illius , hic autem eft tr-
plex pcrﬁnm]itas. : .

PR EMITTO §. Fideriin Deo omhes perﬁc’z‘:q—
butaprimarias nontamen wi-
deri omnes [erundarias. Nomin¢ primariamm
veniunt pcrfc&ioncs fimpliciter 1imphcc§ » N0~
mine {fecundariarum,ali€,ut ;1liqt11potcnn.1l,a‘]1-
Prima pars prob. Tam, quia itd
fentic Beclefia.  Tum, quid credimus pcrfer-
Ctiories prima rias; Ergod& videbimus,ut yolug
Paulus. Tum,quia dicta verba ‘5_ Pauli dcr{-
yatr Aug. in {olifoquiis ¢. 26. ad vifionem atti-
butorum primariortmn. Secunda, pars prob_.
Tum, quia cxpruﬁé Scriprura multorum tali

€8 primarias, ¢ atiri

quii'cienti;:.

TraGatus 111

umnotitiam negat Beatds, urvidere eft, Matth,
14, lfaie 63. Dan.3. Tum,quia alias nofcerent
omnia p0ﬁ3 bilia, quorumemnium pofitio, cft
petfeétiofecundaria.  Tum,quia alias carerer
Deus bono natura intelleétualis, quod eft jus
{ecreti.

Nequevaletfidicas; quodilla perfectiones
fcc_uudarw; finteflentia Deis nam in reéofunt
eflentiaDei, & {ecundumhocreftumnofcun-
tur: Sedeft difficultas; Annofcantur formali-
teraccepra, & fecundumiua obligua.

Necobeft, quodilla perfectiones primatiz
dicanturinfinit2; non funt enim forsé numero
& extenfionginfinita fed dlgnj(;ttc ; & i nofci-
turdefactoartriburalis infiniras Dei, poterunt
benenofci & primaria attributa infinita digm-
rate. Hisfacilioribus preemiflis. = Sr

DIFFICULTAS I

De Oljesto -vifsoms primario,

Ubhoctitulo , maximé difcutiendum eft:

Annotitid intuitiva accingi poffic v. g. effen-
tia Divina; & nonattingi perfonalitates & fimi-
lia.  Non pofleid fieri poft Thomiftas docet
Suar. Vasq. Mol. Amicusd.g.a{e€t18. Quiros
digrdfeét.a Poffe autem id fieri,docent Seoti-
fta,Salas, Arriaga,d.9.Mart.d.8.£.9. Sic

Pun&um Difficulca-

tis 1.
An (it poffibilss inadequara Dei notitia, ¢
ramenintuitiva?
UZRES 1. Quid fitfentiendum de poffibili
tare f';mdﬂ_qmm notitic, O tamen intuitival

ASSBRO 1. Implicare contradictionem ut vi-

Siofit formaliter pracifio. Ratio, quia implicat
conttadittionem,tinam formalitatem efle for-
maliter aliam 3 implicat coim linain definitio-
® et efle formaliter aliat; Ergo euam implica-
bit viionem,efle formaliter prmcilioncm; quia
etiam hzc definitionibus differunt.

ASSERO 2. Pmr?ﬁrm potest effe ifui: Senfus
afferti eft,quod fcilicet,fi primo antecedat pre-
cifio , &fequatur intlicio s f:lcri poflit, utillud

uod efacp recifum poflit cﬂc} vifum, &non 1b
ftrackive cognitum. Dixi, 1 pr:x:ccdat praci-
fio,ut{cilicetfalverar quddin uno codemquo
ftatu remanens objectum videatur; quia fi pott
vifioricth accederet Pm:c.‘iﬁo,mutarctur flatus,
tirira dicamyobjeét: ’

Ratto 1, aflertieft, quiaidnon implicat
contradi¢tionem,ut videbimus folvendo argu-
mefitd. z

RAT10 2. quia inpnmis pro fu;} p:llrrg noti
imphcat intelledui pr-.rfbindcrc nh;.:;hveﬁ ut
dictumalibi; ex ﬂliapartc,obj e&tum pracciidm

qudd poffic videi, fic probatur, vel objectum
A prack

_:rxc:'f
it
£
;.;-.%u[
qlatly
Siaute
illar
| inade
patfﬂ
£ogno
s
et i
el
Ob
(eficu

{eent
I




	Diff. I. An omni Intellectui creato & creabili supernaturalis Visio?
	Punctum Diff. 1. Proponuntur Implicantiæ, quæ stant pro impossibilitate Visionis Dei viribus creatis.
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 191

	Punctum Diff. 2. Proponitur implicantia ex principiis Thomisticis.
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194

	Punctum Diff. 3. Recentiores Implicantiæ.
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196


	Diff. II. Deciditur de Titulo quæstionis.
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198


