UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Punctum Diff. 1. Proponuntur Implicantise, quae stant pro impossibilitate
Visionis Dei viribus creatis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

me-
fita-
dia-
erut
dia-
elle-
, td-
i l'é;

vifio
tem
eitas
Jicat
1nda
el

Pl

%% (101) 33

BISPUTATIO VI

De ipfa vilione Dei,

A ficvifio? Anfit ipfamet fpecies ex-
Ul]ii}falzrcii;? J%{‘tn'ia};m'iajurl's Phil.q{o-
Le'ci'- Dixifius autern univer‘fahr‘er,
% -%om:ﬂs ﬁ]tcflc&io fit ﬁr_nilimdo 5 Icu__fpcn
s ellaobjedti, quod eriam per experien=
mscx?ﬁ e fiam probats Ergo idem dlcerg
?Jm(?:{%gnc Dei: Quzipfa vifio non b_cnbu
;Eﬁu: qued ; hoc enim (Pe_&at 1d alzqm_d in-

i ed it qio, tanquam ratio applicans
::I:‘she;riﬁcativum. Confulantut Animafti-
;-',a;Philo{bphimora'lcs,‘in‘ha.c parte: Pcrgcm
ameltadpiice Theologica.

QU ASTIO 1.

De fuptrnaturabitate V' i/?w_m. :
uidﬁtfupematuralc tratto ali_bi:. Nom-
ne fupetnaturalis breviter :prclllgltur

migillud, quod fuperat quamcunque actua-
& welpoffibilem creatam Naruram: Qua-
figrgo nprifenti; An omni p_c_)iﬁbiblh In-
tedhuicrearo fic fupernaruralis vifio 2

DIFFICULTAS [

bimis Intellefiuis ¢~ crearo, ¢+ creabils fis-
pernaturalis Vifto? -
PUlTﬁ effe alicui intelleGui creato vifiohem
wnnacuralem, & viribus cjus nature debi-
a dfitmant Major. & hon negat Mol. Va-
aiRipinclinante Arriagad.5.n.39. Oppo-
Snfentiunc alii gravilimi Auctores,  $i

Pundtum Difficulca-
ts . :
Wity Implicantie, quee fant pro impofs
[Inlitate wifionis Dei viribss crearis.

-I}»hncamm elt: Implicatcreatura na-
e fizd mpeccabilis: Sed {i daretur crea-
siaiconnaturalis foret Dei vifio, hzc crea-
taellet connaruraliver impeccabilis : Ergo
“tonporelt: Major probatur Aud. SS. PP.
lomis creatura ex eo, quod fic ex nihilo,
ibilisefts defedibilis, definere poteft;
slacrepoteft, amitecre effe poteft; fiamic-
el poredt, etiamillo malé yei poteft, adeo-
E&‘?cccarc. Rurfus,fi definere potett, altera-
i‘&“‘ﬂaﬂdﬁoquc Peccates quiapeccarceft al-
fiﬂ?ﬁbfn Mﬁn certum e& creaturam vi-
» l'w‘l;me & 1mpeccab1_l|:m naturaliter.
?:-tm.-:n;:- F.TUR.‘ Ex muldis principiis hoc
o mnon efle demonftrativim - Nam
l:J'\) minirl]cn; cd.c,monﬁratur apud multos effe
; taturam, quae naturd fui fit in.

defectibilis 1dque ex fuppofitione, quod eam
Deus cteate velir, quz 1uppoﬁrio utpote con~
fequens,non minuit perillos Deo libertatem &
dominium, quidquid fic de veritare hjus fen-
tenti®; de quain mateéria de Angelis.

Rurfus pone créatiram illai effe defeibi-
lem phyficé; unde de lioc quod maleé poflit uri
fuocflein ordiné morali, alteratiquie motalicer 2
Item, Minornon probatur, nec aliunde probari
poteft; quam quodcum affentu diffenfus, cum
amoré odium ftare non poilint,quorum urtum-
que non demonftratur, 3t vidimus alids; mi.
nusque adhuc demonftratir, & ponatur, quod
poficd vifione, poffic necdum fequi amot bea-
tificus. ;

Rurfus {i tanti zftimandnm eft argumentum
Majoris, quodin ﬁ'éponetur,illud proportiona-
literhic applicari pofiet, quad feilicer comple-
xumex lumine gloriz & intelleGtu it cale, ur e
incompoflibile {ic peccatum ; & tameén illud
complexumelt inicum; Ergo pofitione alicu-
jusfubftantiz creace porteritaquari,

Deniqtie ¢im liberras it duplex; quadam
contrarietatis, quadam contradiftionss; cur
non erit poflibilis creatura feipf eflentialiter
determinatanonnifi ad alteratrum ¢ bonis eli-
gendum licé'r‘nunq&am polliteligere malum,
qualem libertatem agnofcimus in Deo, & in
Chrifto D. _

2. ImprrcANTIA €ft 5 quam fic proponit
Cardinalis Palavicinus apud  Avancinum,
Omnis creatura rationalis fimpte conditione
it ferva Dei, atq; adeo non poteft efle aimicase
filiaDei adoptivaex proptio jurc; fed tantim
per elevationem & favorem: Quis enim dicar
eum fervim qui habet jus adverfits Dominum,
uttractetiirabeo tanquam amicus & filius? Si
autem creatur debetur gratia, aut vifio absqs
elevatione, effet ex proprio jure amica, & filia
adoptiva Dei.

ReSpoNpERIpotelt,quod quamvis habea.
turgratia fupetnaturalis & vifio beata, nee dum
adhuc creatura definit efle creatura, atq; adeo
habere rationem fervi, Quod inde fequitur,
quiajusillud ad eractari permodumamici, & fi-
Lii,eft jus fubditum quoad effeactuale diving or-
dinationi, {ine quanon pofleraétu efle, ita idem
fiererin praefenti: Ecficuc Deus non potelt fa-
cere;ne Petrusficanimal rationale, nihilomings
inhoc quod eftanimal rationale eft {ervus Dei,
quia dependet eflencialirer titulo creature 3
Deo: Eficut Grandes in Hifpania, qui habent
jusloquendi cum Rege tecto capite, non hog
ipfo definunt efle {ubditi ; quia hoc ipfum jus
habent collatum 4 Rege, ita & in prajenti.

Dein-




192 Tractatus 1L

B, DR SRR ) H

Deinde refpedtu talis creature haberet ad-
S o XS 3

¢ Deus jus fubtrahendi funi concurfus, etiam

vato jure illius creaturz;

quo eft naturale homini

hu
{et

ad eum modum,
entem focium de
die videre ; & tamen Deus ad hanc vilionem
poteftfubtrahere fuum conc 11,

Addit & bene Arriaga, ficut {ervusin mora-
libus poteft bene intueri Dominum, nec defi-
neret efle fervus; fic & creatura intueri potelt
naturalicer Deum , nec tamen rationem fervi
amittere. Deinde datur naturalis capaciras
amicitiz naturalis cum Deo, fundatain ipla
conditione natut®; neque enim amicitia di‘ﬁ-
nitur per fimilitudinem, fed per mutuum amo-
rem perfonaglimn rationalium ; nec tamen illa
amicitia gximit creaturama4 ratione fervi; ita
nec eximeret in prefenti.

Idem pedius rerminus fic proponitur a Mar-
tinion ex Ripalda, tribuente eam Ludovico de
Torrez. Oportetomnesbeatosefle Deifilioss
Ergo vel adoptione, vel naturd ; jam autem
creatura , quz connaturaliter poflet videre
Deum, neceflet Filius Deinaturalis; quianon
eller cjusdem naturz cum Deo, nec efler filius
adopuvus, quia ex intrinfecis principiis illud
haberet; & mlncn;u{ujjrano eftexbeneficen-
tia & indulgentia acceptantis, & jus ad hare-
ditatem conferentis.

ResponpETur. Qudd ratio vifionis, &
ratiofiliiDei pergratiam,! yonneceflario conne-
ctantur, de quo criamadtumin materiade Pee-

nitentia.

Deinde pofito quod neceflario fecum con-
neétantur vifio & gratia, dici poflet illum naru-
i fui effe beatum, & naturé {ua efle filium Dei,
non quia ejusdem fubftantia & naturz foret
cum Deos {ed guia natura illius coudil},ind;a. a
Deo, identificar fibi exigentiam qualitatis {u-
pcrmmra\is conftituentis inefle ﬁlii‘Dc_I : Eflet
autemadoptivus filiuss quianon eflerejusdem
nature cum Deo, & per miraculum poﬂcl:
Deus impedire politionem illius qualitatis.
Deinde eflet filius adoptivus ratione lilz::m: ex
nihilo produdtionis, & adoptionis in ftatum ex-
iftentialem.

Rurfus pofito quod yifio traherdt {:ccﬁrm ne-
cellario ticulwm filiationis, ncg.zt‘ipoiiﬁ: Major;
quod {cilicer omunis ﬁliu§ fit, vel n:r.mmljs., :vc:l
adoptivus, €0 quod divi[mpro‘ccdat n.ounfn de
filiis, quide facto dantur; de fadto enim datur
Chriftus D. filius per naturam, & .ﬁvl:-:Ics %ﬂu
per gratiam: Sed non proccdlt Major 516_!1110
poflibili, qualis effet hic, cui connaturalis foret
vifio & pgratia.

1d :-mriic aliter proponitur ;:pu:i Rip.& M.u"r"
Implicat (ubftantia creata conunens propria, .sL
principali vircure gratiam] nftificantem. Lum
llni.a_"\}};rlprw_'a dicit folum pt.lu.m c—!lE l\o:m;?.l_:
Tumquia $S. PP. prg_ubnlnt Spiritum 3. r{n_n ~L$
e creaturam, qguiaut fic bonus, benefactore

non indiget. Tum quia gratia juftificans,cft
participatio natura divinz ; Participatio autem
naturz diving continetur in folanatura divina
ut caufa principali ; nam natura inferior non
potelt principaliter continere participationem
ii;k EI‘i-.)l'l‘S. Tum quia alids etiam alios juftifi-
care poflet, quia eddem virtute, qui ignispro-
ducitin {e calorem, producit etiam in aliis: Si
autem creatura pofler juftificarealias, hoc ipfo
Deus eflet ex Aug. 1.1. de Pece. Mer. cap.i4.
Duusquis anfusfuerst dicere: juftefico te confequcns
est, wt dicat etiam: de inme. Sed i daretur
creatura, qua naturaliter poffet videre Deum,
hoc ipfo continrrcrgro}u-_lﬁ{\: pi‘lncipali Virtu-
te gratiam; Ergo,

ResronpeTur. Inprimis Minorem non
demonitrari: Ecficutin Phyficis aliud eft vide-
re Pacrem, & aliud effe filium; ita & inprafen-
t1, & cimalia eflet forma vifio, & alia forma
graria, pofientinter {c feparari.  De fadto eti-
am ftar in nobis filiatio fine vifione: Ergo ap-
paret,non effencceflariam fequelam,fi cui crea:
turz fit connaturalis vifio, fore connaturalem
gratiam & filiationem Dei. :

Sed mfuper Major etiamnon demonitratur.
Seripruradicit, {folum Deum effe bonum boni-
tate per effentiam: Et ficut bonitas divina na-
turalis, non exigit, ne creatur® dicantur bonz
naturaliter; fic nec bonitas illa, hoceft fandt-
tas, exiget, ne creaturaE dicantur {fante ex exi-
gentia {ue naturx : Diftinguerctur nihilomi-
nusilla bonitas & {fanétitas a2 bonirate Dei, &
Spiritus S. quia effet bonitas qu pro ftatuexi-
ftentiz fux, pendera liberrate Dei,dicitqueab-
alietateminnatura, quamnon dicit Deus.

Porro illa participationon deberetur nature
ranquam caufe principali, quia non magis ill
debererurillafané&icas, quam deberetur ipfum
cffe,& tamenipfum efle deberur Deo,tanquam
caufz principali. : ?

Denique quamyis natura inferiot, non poﬂ:lt
%ontinere participarionem naturx {UPErots
prl'napnlitcrjhocL‘Ft excellentiorimoado,iccun-
dumguam phrafin, principale analogatum di-
citurefle prcipaum, & excellentius inillo ge-
nere; porell tamen continere prjnmpamcrp
ifto Ii:ilfL1= hoceftex vifuz natuse & principio-
rumintrinfecorum. : ;

Necinde fequetur L_!UC‘. dalios Jllﬁiﬁcérﬂ poi-
ferilla creatura; nam omnes perfectiones no-
ftras quas ph_v(wé emanative })1‘0@1:@;':{11& in
nobis, non peflutusproduceren aliis, QJ_‘““
doautem ignis producit calorem eriam in i,
id inde préﬁciléitu r; quia habetd natura {ua,
ordinata accidentiaadinductionem fug forma;
& vim difponendi {ibi mazeriam; talis autem
imaginationis nullum eflet fundamentum,
diGafubftantia. - Etficut malum .};'gmncntl‘im
eft: Ienis generat aliumignems; l;r;{_ﬂ & Ada-
rerer lium Adamantem ; {icetiamid

prz-

mas generabita

famac
Ioz
GO
e
Tnd:$




jm,

| pdnnongenc

orto,quod haec fubftantia generet,
ret, colligi id poteft nonnifi d
Jioris €XquO inferimus,talem cﬂ‘c coud1:
i o illjils nAtUTE S tale autem qmdquam;
i : non hiaberetur de illa natura, praeci-
?“{.m?‘md-w Augu[}inus,]uﬂiﬂcationcm ad
o r,ur]p ccl't;;:c folim. Quodautem Juftifica-
[3: ;!;;zndum farisfactionisillifubftantiz con-

ia de In=
aienon Poﬂ‘:t, fuppona ex materia

atones y =
i:;l‘nm Sicproponitur. Naturalibus viribus

puporelt quisquam difponere fe ad \_riiioncm,
¢ iehnierune Pontifices contra Bajum_ > &
Tid.Selle.c.06. Ergonec nasurah[_:us'v-mbus
aievideri Deuss - nam minds eft fe difpone-
padvilionem; quam videre.
RssponpeTuR. Antecedens verum _ei]e
# prefenti rerum ordine, & de prafentibus
{8latis; ad quod folum accendebant PP.A&:
(paalias hicautem quaritur demonttratio,
maucteritas. . Confequentia etiam non eft
amanifelta; quia laboriofior eft productio
dirsinJigne, quam . indudkio forma ignis in
i difpolitum,
ylwericantia eft. Quia Deus nulli te-
sufpeciemfuiinfundere. Rurfus; quiamul-

prlentls P

‘i, que videntur in Deo, quorum {pecies

stimplciter fupernaturalis v, g, futurorum a-
fun Deiliberorum, quos {olus Spiritus Dei
i,
Misroxner poteft, quod Deus pro pra-
aiierum ordine nemini teneatur infundere
if*ncicm, vel per feipfum concurrere ad fui
Riem; nonimplicat autem teneriad hocin
Urerimordine ex fuppofitione, quod talem
rattamyelic ponere,
Jmoucante etiam dictum eft, mulca nobis
Hwenauraliaad qua Deus non tenetur no-
“peliare fanm concurfum, pracipue verd
@uttus Deiliberos & futura abillis penden-
e alig creatura rationales habent jus
b quod eft bonum narure intelle@uadis;
magiscomperit iftud jus Deo, ut illo in-
“emonofcat eosdem,
I:lf"PIICANTIA eft, qué utitur Esparza,
. MRt exfe pracifé non debe-
- vgutioulla perfedtior, quam comprehen-
;Er::d vilio Dej immediata, eft cognitio
i Hmsquamcomprehcnho naturz huma-
Pl ilam plures perfectiones atrin-
:;i_‘aﬁ’l;lu*ﬂ!ﬂlo modofunt communes homi-
i ﬂc:} fi‘:?lf_;{u? illa vifio hominem jm-
chomp‘r fhe nCE ¢ _c_h.cem, quod non con-
ont {ui.

1500

b NDETuR, Comprehenfionem fe-

b E:;m;? cognitionis dividentem hoe
) ¢ iti i

‘{qut?zcun coghitio, cffe perfetiorem,

3 quealia notiriy ; fed nego, quod

“Drc W )
i ﬁthenhn‘ fecundiim terminos notitiz fj pe-
" COghitio perfetiffima, §

Difputatio VI

101

Quandoautem dicit,quod habenti vifionem
Dei debeatur perfeta amicitia cum Deo, de
hocﬁipr;i diGum eft: Etficut in ordine fiatu-
rali non eft homo ita contemptibilis creatura,
neficdignusin ordine hatura, amicitia Deis fic
nec erit indignus amicitia in ordine fupernatu-~
rali, fihoc aliunde non probatur: Qua amici~
tia non orietur ex aliqua indigentia, quam ha-
beret Deus refpedtu hominis, necex fimiliradi-
noinentitate, fed examoremutuo: Et ficurin-
finita diftantiain ordine naturaliitemque in or-
dine fupernaturali eriam poficd elevatione non
obftat amicitiz ; fic necin prafenti: Eclicér
Deus non poffitodiffe ea, quz fecit,licét ea pof-
fitodifle creatura, quznonf{emperin {uo amo-
re vel odio dictamen redtz rationis {equitur ;
ita&inprafenti; quodautemde faéto nondo-
leamus de negata nobis hic & nunc bearitudi-

ne, hocinde provenit; quia nobis non eft con-
naturalis.

Punétum Difficul-

tatis 2.

Proponitur mplicantia ex prinmcipits Tho.
mifbicis,

Erba funt S. Thom. hica. 4. in corpores
VCagniz:a contingit [ecundivm quod cogmirum
eftincognofiente; cognitum antemeitin cogrioftens
#e fecundism modum cognofientis: Pnde cujusdibes
cogrofientis cognitio, est [ecundiom modum fire nas
ture: Siigiturmodus effends alrcufses veicogniteexa
cedat modum nature cognofcentis, oporter guid co=
gritioilli ves, (it [ipra naturam illivs cognofien=
#s. Hucufque S. Do&or, ex quo loco ante-
quam formetur argumentum.- P. Laurentius
Pillarski, 8 P. Venceflaus Darowski

SurronunT 1 Qudd de ratione cogno-
feitivi, fit, quod cognofcens poflit fieri alia, ue
loquitur Arift.3. de An. t.37. fitautem alia re-
mote per {ufceptionem fpeciei imprefiz, quz
caufarcognitionemobjeti, & fit alia proximé,
pet cffermationem fpeciei exprefiz, qua cft fi-
militudo formalis objedi, hoc eft, intentiona-
licer contingns ea praedicata, qua objeGum in
quantumattactum mente, phyficéin {fchaber;
Adeummodum quo expreflio figilli, feu figil
lum expreflum, continet in fe ea lineamenta,
quz habetipfum figillum, quod cft prototypon
illius expreflionis facte; quiavero hae expref~
fio non folimin fui produétione, pendetab ani-
ma nofcente, fed etiam in {ui receptiofie; fit ue
inter ipfam potentiam cognofcente, &ipfum
objectum, prout ftat in effe repraféntato, des
beret intercedere proportio s Quareobjeftiim
{pirituale receprumin potentia immerfa mate-
riz,debet induere modum eflendi materialem,
adeoque & objetum quod eft adtus purtisteces -
ptumin fubjectoimerio potentialitati,utfe con-
tormetnaturalimode elfendiintellectfis crea i,

R induig




	Seite 191
	Seite 192
	Seite 191

