BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Punctum Diff. 2. Proponitur implicantia ex principiis Thomisticis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

jm,

| pdnnongenc

orto,quod haec fubftantia generet,
ret, colligi id poteft nonnifi d
Jioris €XquO inferimus,talem cﬂ‘c coud1:
i o illjils nAtUTE S tale autem qmdquam;
i : non hiaberetur de illa natura, praeci-
?“{.m?‘md-w Augu[}inus,]uﬂiﬂcationcm ad
o r,ur]p ccl't;;:c folim. Quodautem Juftifica-
[3: ;!;;zndum farisfactionisillifubftantiz con-

ia de In=
aienon Poﬂ‘:t, fuppona ex materia

atones y =
i:;l‘nm Sicproponitur. Naturalibus viribus

puporelt quisquam difponere fe ad \_riiioncm,
¢ iehnierune Pontifices contra Bajum_ > &
Tid.Selle.c.06. Ergonec nasurah[_:us'v-mbus
aievideri Deuss - nam minds eft fe difpone-
padvilionem; quam videre.
RssponpeTuR. Antecedens verum _ei]e
# prefenti rerum ordine, & de prafentibus
{8latis; ad quod folum accendebant PP.A&:
(paalias hicautem quaritur demonttratio,
maucteritas. . Confequentia etiam non eft
amanifelta; quia laboriofior eft productio
dirsinJigne, quam . indudkio forma ignis in
i difpolitum,
ylwericantia eft. Quia Deus nulli te-
sufpeciemfuiinfundere. Rurfus; quiamul-

prlentls P

‘i, que videntur in Deo, quorum {pecies

stimplciter fupernaturalis v, g, futurorum a-
fun Deiliberorum, quos {olus Spiritus Dei
i,
Misroxner poteft, quod Deus pro pra-
aiierum ordine nemini teneatur infundere
if*ncicm, vel per feipfum concurrere ad fui
Riem; nonimplicat autem teneriad hocin
Urerimordine ex fuppofitione, quod talem
rattamyelic ponere,
Jmoucante etiam dictum eft, mulca nobis
Hwenauraliaad qua Deus non tenetur no-
“peliare fanm concurfum, pracipue verd
@uttus Deiliberos & futura abillis penden-
e alig creatura rationales habent jus
b quod eft bonum narure intelle@uadis;
magiscomperit iftud jus Deo, ut illo in-
“emonofcat eosdem,
I:lf"PIICANTIA eft, qué utitur Esparza,
. MRt exfe pracifé non debe-
- vgutioulla perfedtior, quam comprehen-
;Er::d vilio Dej immediata, eft cognitio
i Hmsquamcomprehcnho naturz huma-
Pl ilam plures perfectiones atrin-
:;i_‘aﬁ’l;lu*ﬂ!ﬂlo modofunt communes homi-
i ﬂc:} fi‘:?lf_;{u? illa vifio hominem jm-
chomp‘r fhe nCE ¢ _c_h.cem, quod non con-
ont {ui.

1500

b NDETuR, Comprehenfionem fe-

b E:;m;? cognitionis dividentem hoe
) ¢ iti i

‘{qut?zcun coghitio, cffe perfetiorem,

3 quealia notiriy ; fed nego, quod

“Drc W )
i ﬁthenhn‘ fecundiim terminos notitiz fj pe-
" COghitio perfetiffima, §

Difputatio VI

101

Quandoautem dicit,quod habenti vifionem
Dei debeatur perfeta amicitia cum Deo, de
hocﬁipr;i diGum eft: Etficut in ordine fiatu-
rali non eft homo ita contemptibilis creatura,
neficdignusin ordine hatura, amicitia Deis fic
nec erit indignus amicitia in ordine fupernatu-~
rali, fihoc aliunde non probatur: Qua amici~
tia non orietur ex aliqua indigentia, quam ha-
beret Deus refpedtu hominis, necex fimiliradi-
noinentitate, fed examoremutuo: Et ficurin-
finita diftantiain ordine naturaliitemque in or-
dine fupernaturali eriam poficd elevatione non
obftat amicitiz ; fic necin prafenti: Eclicér
Deus non poffitodiffe ea, quz fecit,licét ea pof-
fitodifle creatura, quznonf{emperin {uo amo-
re vel odio dictamen redtz rationis {equitur ;
ita&inprafenti; quodautemde faéto nondo-
leamus de negata nobis hic & nunc bearitudi-

ne, hocinde provenit; quia nobis non eft con-
naturalis.

Punétum Difficul-

tatis 2.

Proponitur mplicantia ex prinmcipits Tho.
mifbicis,

Erba funt S. Thom. hica. 4. in corpores
VCagniz:a contingit [ecundivm quod cogmirum
eftincognofiente; cognitum antemeitin cogrioftens
#e fecundism modum cognofientis: Pnde cujusdibes
cogrofientis cognitio, est [ecundiom modum fire nas
ture: Siigiturmodus effends alrcufses veicogniteexa
cedat modum nature cognofcentis, oporter guid co=
gritioilli ves, (it [ipra naturam illivs cognofien=
#s. Hucufque S. Do&or, ex quo loco ante-
quam formetur argumentum.- P. Laurentius
Pillarski, 8 P. Venceflaus Darowski

SurronunT 1 Qudd de ratione cogno-
feitivi, fit, quod cognofcens poflit fieri alia, ue
loquitur Arift.3. de An. t.37. fitautem alia re-
mote per {ufceptionem fpeciei imprefiz, quz
caufarcognitionemobjeti, & fit alia proximé,
pet cffermationem fpeciei exprefiz, qua cft fi-
militudo formalis objedi, hoc eft, intentiona-
licer contingns ea praedicata, qua objeGum in
quantumattactum mente, phyficéin {fchaber;
Adeummodum quo expreflio figilli, feu figil
lum expreflum, continet in fe ea lineamenta,
quz habetipfum figillum, quod cft prototypon
illius expreflionis facte; quiavero hae expref~
fio non folimin fui produétione, pendetab ani-
ma nofcente, fed etiam in {ui receptiofie; fit ue
inter ipfam potentiam cognofcente, &ipfum
objectum, prout ftat in effe repraféntato, des
beret intercedere proportio s Quareobjeftiim
{pirituale receprumin potentia immerfa mate-
riz,debet induere modum eflendi materialem,
adeoque & objetum quod eft adtus purtisteces -
ptumin fubjectoimerio potentialitati,utfe con-
tormetnaturalimode elfendiintellectfis crea i,

R induig




P e

102
induit il'uhcﬂrc reprafentato , rationem objedti
potentialis, & debetrelucere porentiz {ub mo-
do_potcmi‘),lj, ut {e conformet naturali modo
c‘ﬂcndiiute]h‘&uscrcati. Illuftrant hocfuppo-
fitum inftancia dedudka 2 potentia vifiva; cui
quandoapplicatur objedtum fub perfpicilio vi-
ridi, reprafentatillud ut viride,
Hoc Suppofitum in quantum explicat; quod
& proxime & remote hat intellectus alia, ve-
rumeft. Sed decerero
Now SatisFaciT. Tum quiafiinterno-
{centem & nofcibile deberet effe proportio ta-
lis fecundim quam nofcatur nofcibile ad mo-
dumnofcentis, intelleétus intelligendo non fie-
retalia, {ed femper idem, nempe potentiale.
Tum quia ex eo, quod quidquid recipitur
er modum recipientis recipitur s item ex eo
quﬁdintc'r recipiens & receprum, debetinter-
cedere proportio, male atguitur non pofle re-
prafentari abintelle@tu aftum purum, nifi fub
formalitate potentialis; quod ipfum probatur,
quia utinterrecipiens & teceptum fic propor-
tio, fufficitutipfa cognitioin {ua entirate fitpo-
tentialis, hoc eft, quz potuit non effe, fed non
eft necefle, ut ipfum objedtum fit reprafenta-
tum, per modum potentialis. Tumquiafiob-
je€tum prout reprafentatum deberet efle con-
forme potentiz reprafentanti, & illud cogno-
{ceretur, quod cognoﬁzitur ut fuppono, & non
illud cognofccrctur quod cognofcitur, ut pro-
batur: Quia nonea predicata, qua objectum
in {e continet rcpracl’enmrentur {ed alia: Cum
enim v.g. objectum nulla pradicata potentia-
lia contineat , non poterunt reprafentari fub
formalitate potcn:ialium ; & cum notitia de-
beatreprafentare pradicata obje ¢tinon autem
nofcentis, quamvis nofcens pradicata poten-
tialitatis contineat, {i objectum illa non conti-
net, non poterunt prafentari. Tum quiainter
nofcentem & nofcibile non debet efle propor-
{ed in ratione nofcibilis;
confequenternon erit necci’_fc in codem genere
entis elfe nofcitivum, & nofcibile. ;
1lla ipfa inftantia de perfpiciliisin prefenti
non {ufftagatur, quia fi duplex appereas nafus,
corrigit mrcilc&us,m;nnih unum eflesita etiam
quamvis Deus teprefentaretur pet modum po-
tentialis, corrigeret {efe intellectus. Dein-
de cumoculus nonpoflic aliter rem noﬁ:e}'; l.ll,h
{ecundum qualitatem medii, fit utfi pr_rf_plalz;}
{intviridia, ediam objeftum appareat v:mie;_ e
contra intelleétus non eft decerminatus,utita
judicet dealiis, qualis eft ipfe,hinc non enuntiat
Deum elle crcaturanyquamvis iple hE: CI[CJ[HI‘;I:
Et ficut parum refert ceri, quod h_glllttm {ic
aurcum, vel lapideum; {@.d ytriusque 1{116@11@1%
ta cxprimi:,licct exprefla illa 1mago fic femper
cerca; ita & intelleftus poterit exprimerc a-
Gum purum & actum potcnt_iallcm, licet ipla
r,-xPrcﬂio {it in entitate potentmlxs.

tio in ratione entis

Tractawss 111

: His etiam omnibus manumiffis, eft adh: -
inftantia contra diftum fuppoﬁtum » quia An-
gclk_ls nofcit materialia, nos faltem abftracive
nofcimus fpiritualia: Ergo non oportetefle ta-
lem proportionem inter nofcens & nofcibile,
qualem ponit fuppoficum, - Hene
SurponunT 2. Quodproportio quzzinter.
cedit inter potentiam & objeftum, fimilis de-
bcf.t effe proportioni, qua eft inter caufam&
cﬁcé-tum; caufa autem ita debet proportiona.
ri effeétui, ut caufa quidem excedere poffit ef-
fe@tum, nontamen excediab effeftus; fic8po~
tentia poteft excedere objectum, non € con-
verfo.  Undefit ut Angelus utpore perfectior,
itemque Deus, poflit nofcere materialia, cum
tamenhomonon pofficnofcere entiafe fiuperios
raintuitive.  Hoc [uppofitum
Nown Sarisracit. Tumquianondatias
tionem, cur propnrrio quz deber efle inter po-
tentiam & objedtum,debeat effe talis,qualis cft
inter caufam & effe@um, Tum quia quamvis
cognitiofit per modum effectus, qui ponicurab
intelleéu; non tamen debethzc haberi pro-
portio ad objeétum, quod non eft effeétus po.
tentiz. Tumquia Angelus inferior nofcic {u-
Pcrioreminruirivé; Ergonon debetpropottio
{ervari inter objeCum & potentiam, qualis cft
inter caufam & effetum,  Hiuc witertiss

SuppoNunT 3. Proportionem, que eft in-
ter nofcens & nofcibile in ratione cognitionis,
confimilem quam habet caufa & effeltus, pro-

ortioncm in quam illam attendi debete hon
penes excellentiam fp;-crﬁcam cntis : Unde
Angelus inferior po[cl’c nofcere intuitive fupe-
riorem, fed debet attendi penes gradum gene-
sicum entis, ut fcilicet objeétum non habeat

radum geneticum entis nobiliorem nofci-
tivo 3 hos autem gradus tres numerat S
Thom. cit.

1. Gradus geneticus {eu modus genericus
::{fguii cft, quermm, utinquic S. Thom. naturs
non habet effé aifi in bac materia individual, [e8
guﬂdf'a’fm elt, entium ordo, quz {unt materia,
vel funt eflentialier ordinata ad materiam,
qualiafunt omnia inferiora Angelis, & ipfe eti-
atn homo conftans materia & forma, cflentiali-
ter, ad materiam ordinata.

2. Modus genericus rerum cft, guarum nath-
ye funt, iInquit s per [e [ubfiftenses non in makerts
aliqua, que tamen now funt fuum ¢ffé, fed fimt ¢ffe
babentes. Hoc eftyfecundus gradus genericus
terumecit, quanec {unt materiales,nec ad ma-
teriam effcndaliter ordinat®. Sed funt fub-
ftantiz completz quamvis non fint :iff,. adEQ'
que dicunt potentialitatem rpcmphyhclam, -
cet non phy!icam, talesque funt Angeli.

3. Modus effendi elt entis, guod 53 [usm effe
[ubfiffens hoc eft, actus purus potcumh:atcm

etiam mctaphyﬁcam excludens,
Com-

Co

fiile

st i
aalio
pfec
beund

S
| found




: )
O

7is
ab

5
-
rio

cft

1a-

0-

li-

) hieradusordinarié {ic-urfphq_-
Gonfparantit im orbis Lun nen includit
;m:cric,ﬁc;_i.t{i‘[’;c {uditur ab illo, hic autem
ferorcin 120 bemn Lunz includitur adhug
:--indu-:icus Or.d ndo ufque ad fupremum;
palios f*CPmC.;Lu:cﬂ'cndi excellit primo, &
;;nécltmdu_s mott '“.rtillSi cognofcitiya ctiam
‘md!"m[-“P?mttjngitinl:uicivé primum ordi-
l'r:cundlorldnm& antias inclufasinordine, licée
ncm;ﬁ;ﬁgﬁ:uitjvé etiam tertii ordinis, hoc
nondtings 3
) is (nep), aﬁt&r) ﬁﬁ ;
dli}:zmg i‘;{ {{Ff'o rmatur. (‘&and?cunq;
effeadi cogniti, feu Ohj?&l, excedit mo-
M{rendi cognolciivis objectum illud, non
;:?:I{connaruralircr fecund [ll?l {e C-?%IB{IZIH;f
agoloentes fed Deus ‘?t“ﬂ?““;.lﬁlé“_ Rt =
icreabilem cxccdltfm?‘ n‘c{ endi, ut rg 10
iqonltea; Exgo [E:cupdum fe connaturaliter
mllcreabilifubftantia cognofct potc_i’r. Ma-
apobarueinductione, nam anima fC_nir‘m s
p e aoguoloere res ]‘PI-.“tum{ES_;l Lll;{us
analia ratioreddi porteft, giam quéd habeat
wiim effends, infimi ordinis; anima antem
s, partim poteft nofcere 1'.1tuiuvc‘1p1r1tua—
wRtmnons nam in corpore nofcere non
N?E[tlpofcﬂmm corpus, qUANGO jam :wamlﬂ
geonfunilem modum effz 11, lecundo ordini.
figeli autem omnes , {e intuitive no{cunt;
u;omncsﬂmrcjusj-;mordiuis:gcnerim. Dcf
iqucDeus, quieft actus Puriihlnus‘,l& omuis
mentialitatis expers feip{um naturalicer intel -
gipecmodum ackus puri. - Zosume hos fuppo-
b
Now Satisracrt, Argumentoque, ex
ipohtofundamento facko refponderi poteft,
grimis, quod multtim probet,quiaprobatnec
‘inins entéa {ecandi ordinis pofle; v. g. cle-
#advidendum Deum, ciim entia fenfitiva
nordinis v. . brura, non poflint ad id ele-
i, Deinde idem fuppofitum, & argumen-
@non probat intentum ; quia non elt de-,
utratum, quod aliqua potentia materialis,
9elt primi ordinis non peflic nofcere entia
flia, Inductio nihil probat, quia proce-
Heentibus, nonnify proprafenti rerum ftacu.
ostats 1. Simodus cognofeendiintuiti-
snfequitur modum effep dj genericum ex-
Hum, fequereturmodum effend; ipfius ob-
Mkl cogtitis. cognitionem enim {equimo-
@ clndn Cognitiycftefle cognitioniem talem,
{8t copnirum effe iy cognolcente, fc-
'M'_;“.L.mlq““d iplum, feu fecundiim modum e
l‘:&ﬁi‘;ﬁﬁgl 5 quod ctiam tuncinillano-
mdict, qug {wa EUPFlllgcrel'; 2on Po.t,Cﬁ
Rmﬂbj('&} lé []L coamng_fcqi.mtur conditio=
y, R loncosnofeentiss
-‘,‘;ful;:;ﬁ i;;l-}g):?‘tfﬁi Qdod o cafu coghi-
! Ny gi,‘,_.,.&:],tmﬁmi f;qucrc}tur ‘ok\)_
i Sl Lok
L ellendi ipfiys objeti

Difputatio VII.

103
quoad entitatem, quia entitas illigs coghitio-
nis, effet creata, potentialis&c. quibus ommi-
bus aflimilatur fuo principio; hoc autem fuffi.
cit, ut dicacur cognitio, fequi modum effendj
cognofcentis.

Inst.ir 2. Amicus. Non poteftintellectis
elicere vifionem a@us buti, nift infe prahabear
objectum, velfpeciem adtus puxi, ut {citur ex
Animafticis: fed neutram iftoram poteft naru-
raliter habere aliquis intelle@us crearus 5 wel
creabilis: quod ipfum probatur; Quia nullapo-
tenuapoteft naturaliter exigere objeGtum, aut
{pecieminmodo opetandife pcrfc&iorc*m,quaa
Iiseft modus operandi actus puri, A[ﬁlmpmm
probatur: Quia potentia praexigit objectum,
vel {peciem ¢jus tanquam complementum fui
ad producendum aGum’fibi proportionatuin,
ad talem autem a@um, hulla potelltia poteft
nacuraliter preexigere fpcciem altioris ordinis,
quia cum tam{ pecies; quam potentiafit conna-
turaleinftrumentum fubftanciz ad eliciendam
vitalem operationem, naturaliter petfe@ivam,
ejusdem {ubftantiz; ficurnulla fubfantia crea~
ta, poteftexizere potentiamifealtiorem, alip-
qui poflet caufa principalis exigere naturaliter
{uum naturaleinftrumentum fe nobilius, quod
implicars ia neque potcritnamralitcrcxigerc
altiorem{en faperioremipeciem,vel ob jectum,.
quam fit ipfa, 1

Resronper: poteft, inprimis argumen
tum muleim probare, probaret enim,quod nec
cognitione abftractivd demonftrativa, poflit a
nobisatringi Deus; dicerem enim etiam illam
fpeciem efle excedentem, Rurﬂtsprobar hoe
argumentum, divinum concur(um in ordine
naturz, non pofle naturalicer depofci d creatu=
13, quia concurfusille eft concirfus adus puriy
adcoq; ratione principii; perfectior ereatura.

Dire&té autem tefpondendo diftinguitar il=
la propofitio s Nulla potentia poteft naturaliter
exigere objectum, autfpecicm objedt in modo
operandife perfectiorem, £i perfeétius fie obje=
Etumnonnifi encitativé, non poteft inguam il=
lius objectifpecicm exigere. Nego Majorem &
Non pgreftexigere fpeciem objecti; aut ipfum
objectum perfectius, hoc eft non connexun
cum{uisnaturalibus principiisin ordine repra-=
fentandi. Concedo Majorem: Hing illa Ipe=
cies reprafentaret objeCtum perfeius enrira-
tive,fed non perfedtius, hoe eft, excedens vim
reprafenrandi naturalem.

Quod autem dicicde { ubftantia; inftrumepi=
tum {¢ nobilius non depofeente concedarur ins
terim; Deus enim concutrensad fuivifionem;
non eft inftrumentum; fed potits comprinci=
piumnobilius,poteft atitern aliquodensignobi=
lius exigerealiud tanquam eomptineipium; li=
cetillud comprincipium fic nobilis in Entita=
te, ut corpus himanum exigitanimam rationa
lem: Ad maximum vera eftilla propofitio de
2 infbru-




®

104

ST DRSO : R
inftrumentis emanativé debitis, & produci-

bliut:.‘rs.: non autem de inflrumentis aliunde
quaiitis.

Pun&um Difficulca-

tis 3.
Recentiores Imp[éran::ix.

Rima ImpricanTtIA cft.  Qui utitur

Perez num. r7. Effentia Deiincludic vifio-
nem, qud Deusfe videt; Ergo videre Denm
per eflentiam erit yiderevifionem, qua Deus fe
videt, & quidem non alicer; quam Deo mani-
feftante liberé : Ergo Deus loquitur cuilibet
rationali creaturz videnti ipfumDeum: Nam
omnis manifeftatiolibera, qua velfitimmedia-
ta manifefiatio proprii conceptus, velexhibitio
fignorum manifeftativorum, eft libera locutio.

Unde ulterits fic formarur argumentum :
Omnis manifeftatio immediata fa&ta cuilibet
creaturx a Deo devifione, qua Deus {e videt,
elt revelatio, vel locutio divina dere, quz non
potelt effe manifefta, nifi per revelationem, &
locutionemdivinam: Sed omnistalisrevelatio
eft fupernaturalis; Ergo &illavifio.

REsronDERT poteftinprimis,non eflfede-
monftrabile, qu(‘)d non poflit videri divina B
(entia, & non videri perfonz, vel attribura:
Confequenter dicipofier, Non clle demonttra-
bile, quod non poflic videri divina eflentia, &
non viderifaltem claré, quoad hoc, inquantum
Deus, eft vifiofui ipﬁus.

Deinde, hoc quod eft videre vifionem Dei,
Deo {c manifeftante liberé ; dupliciter accipi
poteft, nempe quod fe Deus manifeftet libere
antecedenter, id eft; habendo poteftatem po-
nendi vel non poncndi creatutam, qu illum
ita videats & fic nego poflibilem efle creatu-
ram,cui comodo fe manifeftetnon liberé Deus,
quiacreattira coipfo, quod creaturafir,antece-
denter non eft exigitivaeflentialiter; ut exiftat.
Deinde poteft Deus manifeftare feliberé crea-
turz in hocfenfu, quod fcilicer;quacung; po-
fira, non habeatjus & exigentiam nasuralemvi-
dendi Deum;,videndigue vifionem quéfevidet,
& hoq»robandnn1 fuiffer, dehoc enim eft que-
ftio, & hujus implicantia quaritur.

Quanguam ctiam eX hoc poffet imphcann_a
diéka folvi falvarique, quomodo tunclibere vi-
deatur Deus, quia ficut pofitd creaturd rationa-
1i, qua:naruralircr nofcit Deum abftraétive, 1{-
ber cft adhuc Deus, ut concurrat adillam noti-
tiam; ita Scinpr:cii:nti.

Vel {i mavis, dicere poteris, qgad 1il3c-rum fic
quidem Deo {e revelare, fed pofird illa revela-
rione non indigebit creatura , c\lcvm;tc prin-
cipio,ad illud revelatum intuitive uofccr!dum.

Cur item non porerunt dari revelatriones,
quznon {int extra viresharur ? Ecficucquam-

Tracatus 111

vis Angelus A. videt mtumfft:z‘ fubfantiam
Angeli B, & tamennon videt actus illius li"oc-
ros, :ltl it;} Ibrvu{ur bonum natura rationalis,
quod h:t;mju_i'c fecreti, itaetiamin prafenti.

Rurfus affumprtio illius principii 5 Locutio
propria cft manifeftatio interni conceptus ab-
folute loquendo falfa eft,quia,fi Dominus Deus
revelaret mihi,q}mi cogitet Paulus,revera tunc
halwclrcm manifeftationem interni conceptus
Pauli, & tamennunc non loguereturmihi Pay.
hlls. Deus item nofcit omnes noftras cogita-
tiones,nunquidné omnibusillis Deo loquimur:

(Qa.ndo autemadducitlocum S.Pauli,qudd
nemo {ciat fecreta Dei, nifs Spiritus Dei, locus
utfonatnon eft accipiendus, alids probaret eti-
am abftradtiz¢ non poffe Deum nofci natura-
liter , imo nec ab ipfa vifione fupernaturali
quianecipfa cft Spiritus Dei: Proceditergolo-
cus vel de actibus Dei liberis, vel de prafend
ferie creaturarum.

Appo criamqudd conceflahac propofitio-
ne, quod de ratione beatitudinis {icultimumin-
crementum, quod poteft haberi in viraintelle-
&uali, in qua crefcimus noftris intentionibus,
non{equitur tamenintentum Perez ; quarce-
nim tale incrementum non poﬂ‘ct adhuc effe
debitum fecundim vim naturz? Imo hoc in-
crementum, non eflet fummum in ordine, quia
naturaliter abftragive nofcimus Deum, crefci-
musque pet hancnotitiam, in vitaintellectuali;
& ramen illudincrementum non eft {ummum
ratione ordinis; poffemus enim adhuc elevari
adhabendamde Deonotitiamabftraétivam fu-
pernaturalem; itade inprafentipofetillacrea.
tura naturaliter videns Deum elevari ad illius
vifionis actum fupernaturalem producendum
cum cafii quo non elevetur fir productura a-
&Gum vifionis Dei in entitate naturalem digni-
orgs erit ille actus ﬁ:pcrnamralis,ﬁcur dignior
eft abftradtiva Dei cognitio, {i fupernaturalis
forer. Poflemusctiam crefcere peratringen-
tiamm aftuum Deiliberorum, uc crefcunt Ange-
Ii, qui connaturaliter vident {uas fubftantias, &
per manifeftationem a&uum liberorum acqui-
runtincrementum vite incellectualis.

Czterum illa Propofitio, cile amabile fum-
mé in filo genere, & non propter indigentiam
allativam doloris, aut corruptivamn, vel impe-
ditivam exiftenriz, eft boni praftantia & nobi-
litas: Hezc,inquam, pmpoiitio :'ni’tantiamlj.a_-
bet inDeo,quiaDeus de fatroamarfe, &nofcit
(e tali neceflirate, ut defineret illins cxiﬁ:cl}m,
{i{enon nofceret; Ergo poteftcfit bonum fum-
me amabile, quamvis negatio amvoris cxiften-
tiam illius folveret. ;

InsTAT primo. Deuseft talis, qui poffeflus
quolibct gradu beatitudinis Jupcrnntumhs ani-
mum fatiats eft enimDeus bonum, absque de-
fectu; Ergo implicabit poffideri illud, & pon
habere polfeflionem qua poffidens poflct clie

con-

i
=iy




	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194

