BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Punctum Diff. 3. Recentiores Implicantize.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

®

104

ST DRSO : R
inftrumentis emanativé debitis, & produci-

bliut:.‘rs.: non autem de inflrumentis aliunde
quaiitis.

Pun&um Difficulca-

tis 3.
Recentiores Imp[éran::ix.

Rima ImpricanTtIA cft.  Qui utitur

Perez num. r7. Effentia Deiincludic vifio-
nem, qud Deusfe videt; Ergo videre Denm
per eflentiam erit yiderevifionem, qua Deus fe
videt, & quidem non alicer; quam Deo mani-
feftante liberé : Ergo Deus loquitur cuilibet
rationali creaturz videnti ipfumDeum: Nam
omnis manifeftatiolibera, qua velfitimmedia-
ta manifefiatio proprii conceptus, velexhibitio
fignorum manifeftativorum, eft libera locutio.

Unde ulterits fic formarur argumentum :
Omnis manifeftatio immediata fa&ta cuilibet
creaturx a Deo devifione, qua Deus {e videt,
elt revelatio, vel locutio divina dere, quz non
potelt effe manifefta, nifi per revelationem, &
locutionemdivinam: Sed omnistalisrevelatio
eft fupernaturalis; Ergo &illavifio.

REsronDERT poteftinprimis,non eflfede-
monftrabile, qu(‘)d non poflit videri divina B
(entia, & non videri perfonz, vel attribura:
Confequenter dicipofier, Non clle demonttra-
bile, quod non poflic videri divina eflentia, &
non viderifaltem claré, quoad hoc, inquantum
Deus, eft vifiofui ipﬁus.

Deinde, hoc quod eft videre vifionem Dei,
Deo {c manifeftante liberé ; dupliciter accipi
poteft, nempe quod fe Deus manifeftet libere
antecedenter, id eft; habendo poteftatem po-
nendi vel non poncndi creatutam, qu illum
ita videats & fic nego poflibilem efle creatu-
ram,cui comodo fe manifeftetnon liberé Deus,
quiacreattira coipfo, quod creaturafir,antece-
denter non eft exigitivaeflentialiter; ut exiftat.
Deinde poteft Deus manifeftare feliberé crea-
turz in hocfenfu, quod fcilicer;quacung; po-
fira, non habeatjus & exigentiam nasuralemvi-
dendi Deum;,videndigue vifionem quéfevidet,
& hoq»robandnn1 fuiffer, dehoc enim eft que-
ftio, & hujus implicantia quaritur.

Quanguam ctiam eX hoc poffet imphcann_a
diéka folvi falvarique, quomodo tunclibere vi-
deatur Deus, quia ficut pofitd creaturd rationa-
1i, qua:naruralircr nofcit Deum abftraétive, 1{-
ber cft adhuc Deus, ut concurrat adillam noti-
tiam; ita Scinpr:cii:nti.

Vel {i mavis, dicere poteris, qgad 1il3c-rum fic
quidem Deo {e revelare, fed pofird illa revela-
rione non indigebit creatura , c\lcvm;tc prin-
cipio,ad illud revelatum intuitive uofccr!dum.

Cur item non porerunt dari revelatriones,
quznon {int extra viresharur ? Ecficucquam-

Tracatus 111

vis Angelus A. videt mtumfft:z‘ fubfantiam
Angeli B, & tamennon videt actus illius li"oc-
ros, :ltl it;} Ibrvu{ur bonum natura rationalis,
quod h:t;mju_i'c fecreti, itaetiamin prafenti.

Rurfus affumprtio illius principii 5 Locutio
propria cft manifeftatio interni conceptus ab-
folute loquendo falfa eft,quia,fi Dominus Deus
revelaret mihi,q}mi cogitet Paulus,revera tunc
halwclrcm manifeftationem interni conceptus
Pauli, & tamennunc non loguereturmihi Pay.
hlls. Deus item nofcit omnes noftras cogita-
tiones,nunquidné omnibusillis Deo loquimur:

(Qa.ndo autemadducitlocum S.Pauli,qudd
nemo {ciat fecreta Dei, nifs Spiritus Dei, locus
utfonatnon eft accipiendus, alids probaret eti-
am abftradtiz¢ non poffe Deum nofci natura-
liter , imo nec ab ipfa vifione fupernaturali
quianecipfa cft Spiritus Dei: Proceditergolo-
cus vel de actibus Dei liberis, vel de prafend
ferie creaturarum.

Appo criamqudd conceflahac propofitio-
ne, quod de ratione beatitudinis {icultimumin-
crementum, quod poteft haberi in viraintelle-
&uali, in qua crefcimus noftris intentionibus,
non{equitur tamenintentum Perez ; quarce-
nim tale incrementum non poﬂ‘ct adhuc effe
debitum fecundim vim naturz? Imo hoc in-
crementum, non eflet fummum in ordine, quia
naturaliter abftragive nofcimus Deum, crefci-
musque pet hancnotitiam, in vitaintellectuali;
& ramen illudincrementum non eft {ummum
ratione ordinis; poffemus enim adhuc elevari
adhabendamde Deonotitiamabftraétivam fu-
pernaturalem; itade inprafentipofetillacrea.
tura naturaliter videns Deum elevari ad illius
vifionis actum fupernaturalem producendum
cum cafii quo non elevetur fir productura a-
&Gum vifionis Dei in entitate naturalem digni-
orgs erit ille actus ﬁ:pcrnamralis,ﬁcur dignior
eft abftradtiva Dei cognitio, {i fupernaturalis
forer. Poflemusctiam crefcere peratringen-
tiamm aftuum Deiliberorum, uc crefcunt Ange-
Ii, qui connaturaliter vident {uas fubftantias, &
per manifeftationem a&uum liberorum acqui-
runtincrementum vite incellectualis.

Czterum illa Propofitio, cile amabile fum-
mé in filo genere, & non propter indigentiam
allativam doloris, aut corruptivamn, vel impe-
ditivam exiftenriz, eft boni praftantia & nobi-
litas: Hezc,inquam, pmpoiitio :'ni’tantiamlj.a_-
bet inDeo,quiaDeus de fatroamarfe, &nofcit
(e tali neceflirate, ut defineret illins cxiﬁ:cl}m,
{i{enon nofceret; Ergo poteftcfit bonum fum-
me amabile, quamvis negatio amvoris cxiften-
tiam illius folveret. ;

InsTAT primo. Deuseft talis, qui poffeflus
quolibct gradu beatitudinis Jupcrnntumhs ani-
mum fatiats eft enimDeus bonum, absque de-
fectu; Ergo implicabit poffideri illud, & pon
habere polfeflionem qua poffidens poflct clie

con-

i
=iy




io
b-

s

us
u..
d=
i¢]

le
f1-

§cdfi eflee poflibilis natura, cuief-
Jis vifio Dei per eflentiam, poffet
minori gtadu Deum Vl"dcrct,
- ooffer mattraliter 5 imo ita accideret;
um PO : charicatis nullum haber finem &
mineh jeuna naturafupernaturalis fo-
it Diﬂ::‘n alia; id eftunaferreturnatu-
*Fq‘“mﬁ;cid majorem beatitudinem, quam
ﬂL o minotbeatitudine noneflet conten-
. l‘l:rggc{}'fc[ eflepeenazrerna videre Deum in
tmﬂ@Pmdu quam pofler nacuraliter videri.
mjﬂ%ibus,omnibus forn;ayur argumcnr_um
Cameftres; Deus vifus cuilibet natura crea-
eektbonum fufficiens : Nullum bonummnatu-
deecdebitumeft fufficienss Ergo null um boﬂ—:
unnauralicer debitum alicui creaturz, ¢
ifisinfe.
Drﬁl‘;{f;n;h r1poteft argumentum habcr.c
tiorfionemin liipcrn:ltur;ﬂ_i vifione; nam cti-
minilla dansur gradus & impetus QI1;11'1::1t_15,
aminillanonhabec finem: & fi kdu:as in fu-
pimaturali bcaritudjm:_ contentari v1dcn.tem
aafurd, quam illi praefigic 11_bt:.ra‘i|t_as Deiper
i gloriz; vel guam pra:ﬁg:t JPfu_m I.Pecu‘
Imveluncarium Dreus ita & in prafenti con-
wrroilladicetur oriri ex conditionenaturz,
avlmtariofpeculo Deo, licét naturaliter at-
igibli e \
AMagumentum in Cameftres difting: Mi-
ur Nullimbonum naturalicer debitum tans
ginterminus, & objeétum aétiis, eft bonum
acens. Neg, Min, Nullum bonum naturali.

pptentus:
# wnn;tl!'ra
;;cdfl'ﬁ ut mn

| indehitum tanquarn paffio, vel proprietas &c.

tilifficiens. Conced. Minot. Diftinétog;Con-
&quenti,ncgn confequentiam 3 Deus autem
thboaum debirum, tanquam objedtum,
hStar 2 ex Ariftot. 14. Metaph. cap. 4.
tiict, Effentiam Dei confiftere in bonitate
iicienti Ergo videre illam eflentiam, erit
ttitudo; clim autem Deus fit eriam Trinus,
e naturaliter T rinitatem » etit aliquid fu-
fbundans , bonum autem fuperabundat®
idebetur natyree, o
IP\ESPONDERI potelt, Bonum fuperabun-
SEnature, feuexcedens vires naturz cogno-
s & apperitivas eft bonum fuperabun-
5 fednon bonum quodeft fuperabundans
ﬂiyecunditarcnaturm, & idcntifﬁ:atum reali-
i iifhicient,
ich:-SE“ 5 _cxNaziml}z‘ Qrat.z. de P_ace ubi
iLonditionem cujusliber naturz intelle~
Aiscreary effefervilem; videre autem Tri-
Semfupera conditionem fervilem,
:ii?‘??ég rltmic argumento fisprd in ﬁlnjli.
fiiss, Igifrl[-ur Auctcnr:as, {c_d ratio.
ﬁuﬂlﬂ,fﬁ‘c{ l;r 1111 cA N-'I'I Al Si pcr{on_a pu-
bty &{m am Jtﬁmm capax viden-
S DH-‘ cllet per fuam eifei}-
“ml‘l‘ﬁﬂqu:xlibcr &,l & non effers effer qui-
perionaper fuam naturam,

Difputatio VII.

195
eft digna beatitudine, aut certé ei debetur fa-
cultas libera, eam obtinendi, neque potedt ci
privarinaturaliter, nifiin peenam peccati; non
eflctautem digna, quia {i fpedtemus ipfum bo-
num beatitudinis confiftentis in vifione Dei,
pereflentiam, illud eft bonum plusquam {uffi-
ciensad bonum, cuj us aliquis cit dignus ex fua
natura, cft bonum juftum, & zquale non ultra
dignitatis {pem, & confidentian. Ergo.

REesronpERT poteftydignitatemiumi pof~
feprofolaproportione & zqualitate geometri-
cd; & talis non repugnat creatur®, in ordine
advidendum Deum, daturgue etiam inipfa vi-
flone fupernaturali ; & nacurali beatitudine,
fundatur§ue hzec proportioin proportione no-
{cibilis &z nofeitivi. ~ Secundd potet accipidi=
ghitas proportione & 2qualitate Arithmetica,
& hacimpoflibilis eft creatur, fed mon requi-
ritur ad vifionems quianecin nacurali bearity~
dinehabetur,

Deinde Juftitiailla & equalitas dupliciter
{peétari potelt, vel relpetu actionis, qua eft
beatificativa ut quo,& interhanc & beatifecan~
dum, intercedere deber quatita illa 2qualitas,
& juftitia; nonenim peteft ¢flc ravio agendi ug
quo, excellentior, principio adtivo.  Secundo
poteft fpedtan illa @qualitas & juftitia refpectu
objecti circa quod,& cum hoc beandis non de-
bet habere zqualitatem , ut patet in naturali
beatitudine & iplamet fupernaturali.

Falfa etiam eft hac propofitio; Beatitudine
debita fecundum vites nature non poteit crea-
turarationalisnifi in poenam privari; ninquid-
ne jam defineret tunc Deus habere rationem
{peculi volunrarii ¢ Nunguidné tirulo folius
exercitii fuz libertatis, non poflet fubtrahere
concurfum? Ecficut in moribus Regi non ad-
diétinon admittuntor ad videndam faciem R e~
gis,idqueinpeenam; & nihil minusaliqui eti-
am ex fidelibus fubditis non admitcuntur nonin
peenam, fed adfervandam Majeftatem: vel ex
ordine Principis; ica & in prafentl.  Ad alia
Jolvenda

Noto . de hocipﬁ)quxri: Curnon poflit
daricreatura, naturaliter othnia, ut ait Paulus,
credefls, {perans, etiamindependentet abunio-
ne hypoftatica. Illa Propofitie s Nemo
potelt videre Deum, quinon poflit cum finme
amare, fily fumme accipiatuf pro necellatio
veraclt,namDens claré vifus neceflitat ad ameo-
rem; fedfalfahoc fenfis, qudd debeat intenfif-
fimé, & excludendo amoreimn majorei,amare;
de facto enim hocnon habetur, etiain in bearis
tudine fupernaturali. Nee tamen illa charicas
ellectubitancialis, {ed diftinéta tealiter,ed guéd
non detur ereatura, fuit aGum {ibi identificans.

Noxo 2. Fidemnaturalem, itemque adtum
quemcung; nondittingui objeéto a fupernaty-
rali; hinc poilibilis eit creaturanatiiralitet eres
dens exiftentiam incarnationis, faltem ex fup-
e Paﬁ-




T

106

polir;’r. tevelatione, pﬁteritﬁuc dari creaturana-
turali adu {fubdens humanitatem Deificatam
Deo: Nam & Catholici hocnon femper adtu
fupernaturali faciunt. Quando dicitur ,
Chriftum habere radicem noftre fidei, id ve-
rumneft de prefentirerum ordine ; maxime quo-
ad fidem fupernaruralem: Perquod etiam ex-
plicari debenralie Auctorirates S. Pauli.

Noro 3. Adcognitionem illam naturalem,
qud vidererur Deus; poflet abfolute loquendo,
concurtere etiam{peciesimprella; cujus infu-
fionem & compr’odu&ioncrn,poﬂ'ct depofeere
illa creatura, vel faltemexigere, it a fiio im:cl-
lectuagente producatut, Sed pofleteriam
dici, quod {inefpecie imprefsa; fed per imme-
diaturn concutfum videret Deum:  Concefla
autem illgdpecie,ficut in aliis materiis,eftnecel
fe poni ejusdem excitationem, concurfum divi-
num,8¢.: fic &in przfenti

Terria Impricantia. Sipoffibilis efs
(et talis natura, Deus eflet obje&tum formale
motivum illius per folum ¢oncurfum genera=
lem, quod multis probat ; hoc aurem cﬁ‘ ir}i-
poffibiles quia quando effectus fit 4 caufa fc-
cunda, pet folum concurfum genc“ra{emg tie
determinatio quantitatis effeétiis; ficd caufa fe-
cunda; intellectus aurem non poteft detetmi-
nate quantitatein vifionis : Hac enim poteft
elle major & major; & intellectusad hunc effe-
&um, funtzquales. Noti etiam poterit ﬁcri ab
obje&o determinatiovifionis; quiahocfiippo-
nirur efle infinitum,adeoque quantum d‘i:ic po-=
tens facere majorem & majoremititenfiohem
Ergohoc referri debet ad Dei volitiehem;ad=
coque ad concurfum fpecialem:

"~ ResponpeRi potelt; fpecialitatent coti=
curfus duplicem cogitari poile; Primam;qua
it ordinis fupernaturalis, qualis de facto datur
advifioriem beatam i Ec alia fPecialiras, intra
ordinem naturalen, qualis eflet ad invehien=
dam quadramram circuli ; talisqlllc‘{'}?c_cia@itas
ad illam vifioneni nattiralem ddmicti poffct.

Deindeiftud principium quod q}tax_idd cffe:
&us fir a caufafecunda pet concu{iu‘rn gencra=
lemi; quod detcrminfitio pcnd_eat a.cau.laffx.:g.n-
da, univerfaliter falfa eft; quid per Fqnqzrihm
{Tet venire canis ad bivitm; md-
nereque indeterminatus a ‘t_:jrci.nhﬂ:mrii__s. :‘id
unam ponﬁs yiatn (‘Lu(j c;}fu d(_:r.crmmano il
lius fpectaret ad ¢aiifam primar.

Denique dicipoflet; quod jiis vxdcnd; Deum
fectundim vires narurz {upponat hanic condp
sionialem; i Deus voluerit 3 ad cum mo‘rdl‘;:ﬁg
quo poteﬁ:as in Angg!o_ A. ledcpd} h‘ecl.rct‘as n-

cliB. eft naturalis; illiusque exetcinum pgm—-

rale, fuppofita revelatione Angcli, cujus
elt fecretutm: Sic &inpras
{entis

generalem po

Tradatus 111

DIFFICULTAS II

Deciditut de titulo quafiionss,

Icenbpum eft. Aon effe poffibitens cresy.
ram; cui [et connaturalss Dei wifeo.
Vidimus fupra non pofle hatic conclufioriem
a priori; 8 demonftratione Metaphyfica pro-
bari; poteft tamen demonitratid pofterion, &
demonftratione Theologica aflumente piificis
pium fidel, fic.  Quia & effet naturalis illa vi.
fioilli poflibili creatura, & noneflet effetquis
demut Iilpponitur; non cﬂ%tautchﬁ,ﬂtpr‘o as
ture Quiafiilli poflibili creatura eflet natura:
lis Dei vifio, tunc vifio, qu defacto datur; ot
cﬁet_iupcrnutumli's, quam tamen docet fides;
L:ﬂ"c {upernaturalem.  Seq. prob: quia quodeft
{upernaturale, debet effe rale (fecundim fta-
rumquftionis in materia de Ente ﬁ.lpcrh.'itua'a.
1i) ue fic excec s & fupernaturale citfeunque
cteabili fubftanitiz ; Ergo {i vifio effe¢ alicui
¢reabilifubltantiz naturalis; Roc ipfo vifio qua
datur, noieflet (upernaturalis.

Refpicit hoc argumentum inprimis princi-
piimnegativum; quiafcilicet quodcungie eft
tundamentumex vifupernacuralicatis petibile,
probans aliquid efle fupernariirale omni flib-
ftantiz ceeac, idem probabitdé vifione:

Neque dicasillam vifionem fore diftinGtani
fpecica prafentiquadatir; dicam chiriuhios
nerii hypoﬁat‘icam, vel quacunque alid entia,
indubi¢ refpectu quarumeuiiq; ceabiliuin na-
turarum{iupernaturalia; pofle effe alicui creatu-
& hatiiraliay modo diftinguahtur {pecie

Refpicit deinde idem afgimentutit varias
Aueritates,quas poft aliosadducic Martiiion:
d. 8.1 63 quze proh‘:m‘t yifioliem, efle oftiing
fupernatiiralem; & vitam teternam; efle gra-
tiamDei; intef quas Auctoritateselt Augufti-
niauétoritas e Epift: 114 & 15 Sigiterss, Inquit,
gwmada Dt i} inviftbilis, fi vidert poteit? Re-
(pondes, inwifibilem effe naturas viders auttm i
Bult, frewt vnl. Evinferius: Bf iatura fuainvi-

Sbills & imcorriiptibilis, qud comténtim pofuit Ape-
fPolus dicens: Regi ﬁm!omm fﬂrﬁ}fﬁéi{i & incorii:
piibili; quia ficut nine tmcerriptibilis y nec pofies
corruptibils i ita non  [oluin Bne, fed [Emper irs
Vifibilss, : (2T
Osjieit Major; Mol. Arriagd; & alii, Coli-
junétim ex mrelleétu; & lutmine gloriz; non Lfff
infinitz perfetionis: Ergo poteft 2quari poli-
tiotie finite pc'rfc&;onmmbifanniza colisg au-
&z 1 ut accedat ad zquandim; conjunctum
{liud, ex iitellectu 8 lummne gloiz; Ergo.ﬁé
qua fiaturalicer nofcat divinari eﬂ‘c:l’nrumi q‘“%
illud conflatiini nattralicer nofcit candem !
Quod uleerits in hoc fundatur: Quiathtin fi-
nituin potelt #quari ab alio finito; i crefcat in
peefetiotic: ; : Gt
RespoNpERI poreft 1. Retotd. "”,g‘J_ D
flatim ¢x potentia creatd, & conetr{u diving
gcllL

fnlka
Wme

pie)




	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196

