BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Diff. Il. Proponitur alius modus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

I. N_m:- minus repugnat Deo con-
fectus }wh_\'iiuls quam moralis,
wiaDeoad defeGum mo-
ralem; Ergo & ad phyficam.

R. ESPONDETUR. Repugnare Deo mquiva-

1_:_ nriam ad entitativam contingentiam, & de-
feétum ; fed non ad faciendum id, quod facit
aliquid perfecti, ipfamet contingentia. - Dilpa-
ritaseft. Quia wquivalentia ad defeGtum mo-
ralem inveheret in Deum zquivalentiam pec-
candis; :&”,L‘ill!'\'i"_lcllfi:l.1Lll'(_‘I1'l quam:1011111'[{111‘\115‘,
non invehitc ullam 1'111}1::1'&‘&1’011(‘111 , fed potius
{alvatliberratem Dei.

InsTaT 2. Implicatin terminisvolitionem
vere non deficere, 8 ramen ita {fe habere,ac {i
realiter deficeret ; {ic enim verificarenturduo
contradiftoria ; ac {1 diceres, tenebras ita e
haberein etdine ad eflendum lucem, acfi effent
ipfalix. Poreft quidem una res habere fe ligs
utaliain ordine ad aliquem cffeétum, vel mu-
nus extrinfecum; nontamenad aliquid intrin-
{ecum & formale.

ResponpETur. Implicare quidem.utvo-
litio non deficiat entitative, & tamenie habeat
quoad entitatem quafi entitative deficeret s
hzecenim efler contradiétio, ejusdem, decodé,
ratione ejusdem ; femper contradictione inter
entitatem & entitatem verfante ; fed poreft be-
ne non deficere quoar_i entitatem, praftareta-
men hoc, quod in creatis praftat attus defici-
ens; jam enim tunc contradictio non verfabi-
curinter cosdem terminos.  Quodadferturde
tenebris non convincit: Quia tenebra funtne-
gatiolucis; zquivalentia autem ad nolendum
mundum, non eft negatio entitatis, quam dicit
volitio mundi.  Quoddicit, non darizquiva-

lentiamad aliquidintrinf'ccum,& formale ha-
bet inftantiam de formali zquivalentia anima
rationalis, ad animam plantz.

InsTAT 3. Sineabfurdo nonpoteft Deode-
ficere denominatio volentis ab xterno; Ergo
nec deficere in tempore. .

Responperur. Concedo totum, & fic-
ut non deficit ab &rerno qucmd entitatem, ita

nec in tempore quoad eandem deficit;_zqui-
valentia autem ut diftum alibi, habetur etiam
ab zterno, fed non prorerno.

ORjICITUR §. ltaverc& propric dicitur de
Deo; Non cft nolens creare mundum, {icut

refle volens ; Ergoficut eft,indi-
a &ly non efl indi-

Proprié dicitu ens
cat exiftentiam volentis, it
carnonexiftentium nolentis.

RESPONDETUR. Sicut ly non eft liberalis
2d dandas eleemofynas di¢tum v. g. de Petro
- snificat non exiftere Petrum, {ed tantum
At carere eum pra:dicato liberalis, ita &
mundum alterum di¢tum _dc
Deo non iigniﬁmt non exi{‘tcnt;‘mn Dei, ‘icd
L]ll()(i careat denominatione ahum mundum
Diudeinde poteft admittere nosin

o
I:ltall.le {
fignific
ly non eft volens

yolentis.

Tralatus V.

11111]ti_s actibus etiam extrinfeca connotara. v o
pgil tionem n_mm! i, quam connotetilla :'u:n;f‘:
Sic etiam ncimltr}'m‘uz’. >, etiam illius nohnm.:;
Smde ol
: o ) amdickam .’t‘q[n\)&_.
lentiams; L_X'q'llodIHLUJ(}IIE]E),llt)Ilﬁ[f.{.‘Clu]'!ll
rectum quid pofitivam. e
InsTAT idem. Implicar aliquid fimul effe
&nonefle: Exercitium autem liberum om{
non L'ﬂcprop ti¢, quomodo L‘.i‘s:n1J(-11t1ﬁu},1)bi .
Deo 2 Refponfum jam eft fill_:l‘ii. s
OsjiciTur 6. Odium Dei contra peccas
toremnon eft @ternum; Ergoa‘m;u’cm tempo-
redebetaccedere Deonon quo.:tdmmnfm}pm
utdocet fides; Ergo quoad extrinfecum, :

R ESPONDETUR. QOdium contra peceato-
rcm,iccpndﬂm, utvocant, entitatem;cfle zrer-
num ; fed ratione aquivalentiz, non efle pro
arerno; ratione cujus 2 quivalentiz,;non co.iicm
fe modohabetDeus acfehabebar, quando erat
homoinpeccato: Nee debetdicimaneretunc
altamente repoftum; namentiras odii eft ea-
dem cum entitate amoris & zquivalentia pro-
videtur , ne dicatur manere altd mente re-
poftum.

OsjiciTur 7. Afus condonarionis in Deo
cltlaudedignus; Ergofundaturin abfoluraex-
iftentia ejus, quod potuitnon poni.

ResponpETur. Indivinisnon fundariin
hoec laudem, utactus quoad entitarem potuerit
non poui,f&'(lﬁlfﬁcit explicata 2quivalentia.

Eft necefle hic ad multa folvenda ponere
Deum ab &rerno omnes omnino {uas volitiones
habere;alias mutaretur Deus; & ficutdenovo
nihil novit,ita de novo nihil vulr: Quo pofito
pradifta @zquivalentia alietatem  illorum a-
Guum, libertatem &c. falvat.

DIFFICULTAS IL

* Propouitar alins wodus E.’\.’Plfﬂd?) diaftus

2 Dez liberos.

u Sitatus eft hicexplicandi modus proqueco
ftat Connotantium {chola, quod fciliceta-
&usDei,unum dicat pro fubjecto, & aliud pro
formali, feu connotato. Pro fubjecto denomi-
nationis libers, ipfum atum Dei neceflarium, &
Pro Connotato, dicitipfum aliquid extraDeum

contingens, quod potmr{i: aliter hab.re.
ProsaTur hujus explicationis bonitas
quia hzc explicatio & falvar immutabilitatem
Dei, in re&to identificans aétum liberum ipli
Deitati; & oftendit quomodoille adtus pote-
rat efle & non efle ratione extrinfecorum, per
quod falvatur libertas, feu non alligatio ad u-
num nonnifi extremum volendi.  Solent hoc
quidzuu variis inftantiis cxPlicurc, per denomi=
nationem Domini, Creatoris &c. in Deo. Sed
explicatio nihil novi adfert, fed dificulratem
IDJR




03

o

mnc

1in
erit

cIc
nes

eco
ra-
pm
-
L, &
um

ipfi
yee-
pet
d -
hoc
=
Sed
tem

pcl’

ipfn, i qUO difficuleas cft, vule eno-
e , 10 ‘
Golyenda funtargumenta.

* Pun&um DiFﬁCUl-

gatis 1. :
Oceurritur Argumentss. ;
Bircir 1, Arriaga cit 7 Ex hacexpli-
[atione fequitur » Dcum qb Zterno noi
.|wg]}_-csea.remundum; qmahbermjohno de
1? ndo mundo, dicit ur partem effentialem
:1:111: cxiltentiam qu non fuitab zterno: fic-
waadenominatioalbi dicit tanquam partem
fialem albedinem; non pofium effe hodie
dhusy craltind albedine. ?

REsPONDETUR INpPrimis: Negando q}mﬁ.

wlentiailla mundi fie pars volitionis mundi,
albedinedifparitas eft, quia albedo non con-
fritalbumnifi per informationem ; nihil au-
winformathifiunicutn s nihil autem eft uni-
inificsiftens. Sed id quod terminat, perin-
{matonet noft tetminat, confequenter nec
draminandam, exiftentiam depofcer. Ecfic-
uet Deus ab aterno” phyficé omnipotens,
wnvisab zterno non fint phyfice crearura,
e fint connotarum omnipotentie ; iradein
paleati,
“Iszat 1. Nihil plis Deus func habet de
nlrione Anichrifti futuri, quam habererin
derum ordine, quo non effet futurus , &
wmhabuitpro priori naturz,quo Deum con-
wmis liberutn ad fe determinandum, nepro-
it Antichnftum : fed in illo priori ordine
anvoluit,neque inalio voluiffet; Ergoneque
wcdicendus velle,

ResonpETur, Quod adtusDei liberde
alfentia Ancichrifti, fecunddm id. quod dicic
iteo, nibil plds dicar pro illo priori, vel pro
dtyquonoluillet exiffere Antichriftum ; dicie
e plis aliquid, fecundim id, quod dicit
meimali& connotato, nempe varietatem, id,
tuexiltentia AntichrifH, ®

WTAT 2. cumaliis hareticis, Viclefus, ne-
-f‘FéDcn {clentiam futurorum, non negavicul-
Modo D;um habuiffe feientiam firam necefs
At & intempore tem exiftere; & tamen
2‘“ qalmnanmr, ut fiegantes reipfd Deofti-
:l-um tumrgrum; Ergo & nos negamus Deo
f'f“f.mms ctmillam ponimus in aétunecefla-
in connotatis effedtus liberd, in tempore

Rtrf,

I
edl

AESPON i i ¢
:‘rﬂ.f-'p""\ DETUR, Difpatitatem efle,
etus ponendo iy
0 tiegabat
S futyropy;
I Copnofiey
St feients,
“;‘.Lm attm

quia
Deo fcientiam necefla-
am effeimaginem, fen fimiliru-
s feuquod fuerint in Deo fic-
te; ideque urgebarur, quod
M futurorum: Jam aotem nos
mmhbm‘lmecgﬂ';riun} dlg'mns effe, etiam
‘?hactbmml"l} mmqsqutlllux}] actum; licet

ltate,quod potueritabfuifle, non

Diﬁ)utazio VILI

21

falvemus id in entitate adus, fed in connotaris

illius.

InsTat 4 Siinnobispars cognofcentis, efs
fetPetrusiple, repugnaret in terminis me hodie

cognofcere atu Petrum, illo non cxiﬂcmc, hi<

et hodie poflim de illo dicere: Eri Petrus
Ergo repugnabit etiam in Deo: Quomodo -
nim totum illud concretum ex hotine & crea-
tura, quale eft fcientia; efit fine fuis paitibus?
RESPONDETUR, Neg. creaturam efle pac-
tem altus liberit Sed etiamhoc polito coticre~
rum illud actus liberi; ex actu neceflario, & ex
creatura , poflet adhuc haberi non exiftente
creatura; quia concrertim illud cim fon exi-
gatunionem phyficam, potetit confrare ex €0y
quod actu non exiftit, fed honnifi intentionaa

lem, hic & nune, fui, habet prafenciam,

Instar 4. Sine exiftentia Petri Don poteft
falvariprodudtio Petti: Ergoneevolitio falyari
poteritfine exiftentia Petri; nam fururitio ea-

dem utrumg; circumftancionare debet.

Resronprrur, Eadem quidem, fed non
eodem modo; difparitas eft, quia per locum
intrinfecum fequitur non effe productionem, i
non fiteffeétus ; nihil enitnproducerer: Perlo-
cumautem intrinfecum non {equitut, ne poflit

elle volitio nifi exiftentium,

Osjterr 2, idem. Dantur a&us liberi in
Deo, nullam mucationem tealem ad exera firp-
ponentes; Ergo actus liberi inratione talium,

non formalifantur per extrinfecum,

1. Exemprum eft. Scientia conditionata
non eft neceflaria, & tamen de fado non eft ul
lamuratio in ipfov. g. Petro major, quim effee
fi contratium futurum fuiffet: Ergo poteltde
fadto efle diverficas aGuum liberorum in Deo,

nulld fackd murationein creartira,
REsponNDETUR,

Non efle quidem illic

mutationemn, qua fit abfoluce, efle timen con.
ditiohatam mutationetn , ratione conditionati

affenfus, vel diflenfis,

Instasts. Confenfus Petst futurts con-
{tieuit Deum {cientem liberé, & conftitiiit eri..
am confentientem Petrum; fed pet fircuritio-
nem copditionatam Pettus non eft adty confens
tiens, fedeffet; Ergo necDeus ericadu fciens,

fed effet.

RESPONDETUR. Difparitatem efle, quia
denominatio adtu confetiticntis efk per actu ex-
ercittirh confenfum; cumipfithh confentire (i
habere confenfum : Nullaaucem eftimplican-
via fi exiftac{cientia a@tu, non exiftente objeétos

Immo {iaétualis fcientia deberet fotmalifari

4

Gualiexiftentia objecti; futurum qud talenin-
quam pofiet nofct, quia hociplo quod firurtim
fic, nonpotefteflfe hic & nunc, Ercerte allquid
reale poteft Chimaram refpicere tatiqiam ter-
inum & cotitiotatiim ¢ ¢rgo hon porterit
tefpicere prafens hotitia objeétum fututum
Quod ipfium futurum erit illud cohnotatum,

tatio=




divina libera.

2. ExemprumMeft. Dantur predefinitiones
uum bonorum; & tamen fine ulla mutatio-
ne creaturarum : Ergo fine etiam ulla muta-
tione creaturarumn, l.l()L'LﬂZ dari in Deo altus
liber.

Resronperur. Illas predefinitiones
non formari independenter a praconfulca li-
berrate pernotitiam conditionatam. Undeil-
licintervenirermuratio in prafuppofita condi-
tionata determinatione creaturz.

3. Exemprum eft. Liberé Deus condonat
veniale, {ine ulla mutatione phyfica in creatu-
ris, immo & mortale.

REspoNDETUR, Inhisprincipiisrecurriad
infufionem gratiz ; ad aftum retradtativum;
ad revelasionem paffivam, qua Deus revelaret
{e fic dimiffurum &c.

InsTaT. Poteft contingereutaliquis com-
miferit heri mortale, ejus oblitus conterarur
gcncr;xii[cr, ifta contritio poterat omnino ca-
dem efle, licet illud mortale non commififfet;
Ergo tunc ex patte conttitionis nulla eft va-
rietas.

ResponpETur. Effeillic varietatem ra-
tione prafuppofiti peccati moraliter durantis.

4. Exgmprum EsT. Idemeffeétus crearus
poteft darid Deoob divetfos fines, vel caufas
morales, confequenter per diverfos acus libe-
ros, licecin effectu nullafic muratio.

RESPONDENT NON pauci cum Arrubal,
docentes intervenire tunc diverfam actionem,
vel cum Herize diverfum modum.  Hee 7e-
[powjto :

Nox SAT1sFAcCIT. Tum quia utadyertic
Arriaga, incredibile videtur diverfam efle {pe-
cieaétionem, qu:mdo Decus immitrit pluviam

ad petitionem S.Petri, 4 pluvia data ad oratio-
nem S.Pauli. Tum quiadanturaliqui effectus,
quimmpmdum;untur medii ackione mod.iii,.ut
id i_}HOd creatur, verbum mentis &¢. nunquid-
ne in talibus diverfitas motivorum locum non
habebit? Tum quia quamvis debeat Vari.xr{ a-
&tio ex vatiatione principii productivi l)h‘yiu'zﬁ
&citaalii vifione homo, alia bos videt; fed ex
vi princﬁpii motivi, inductivi &c. non cﬂ'nucclﬁ
{e mutari aftionem. Immo cum eademackio
voluntatis, vel intelledtis potcﬂ: fier1 ex pluri-
bus motivis, cur non & effectus? S
RESPONDETUR itague aliter, qund fcﬂzcg:c
eo cafu, cim effectus ponicur aD €0 ex n_iivcrfw
motivis, refpondeat quidcm mutatios {ed non
diftinétaab aliis, €6 qui}d una fufficiatad plhn'cs
altus: Et,ut dixi, illuftrari hoc potcﬁ cxmnfc,
juia etiam unus idemque a&us‘ pﬁt&:ﬁ fieri ex
plul‘ibLlS motivis: Ertficut l_uc fuﬁu‘lt mutatio
referibilisin unum aGums; ica & in prefentin
unumeffedum. Quamvis autem prac ¢ po-
tuerit efleilla muratio, & non cile illadenomi

Tra&atus IV.

tione cuite (alvars e B g . . . e . ~
ratione cujus {alvari deberet libertas in noritia natio plurificati altus, fi :

concrerum illud, fecundin
tum; fed fiaccipiatur comp
divinz voluntatis mo
addi&amde
paries albus,

1 nuatato
oteft elle
y» 11 incomplete
i cur “lILId LI[L relationis - i‘cd {i ;1111:.1\11,}.
tur etiam circumftantiac ini

malitasrelationis.

ninatione

x5

% non clie i1

, habebitur for.
: .;t cerie ex eoquod Deus
nonadmittat })lLil'nhr"-fcm actuum, non debe-
mus jam concipere defidem divinam volunta-
tem, & non exercentemiuos actus; licerliber.
tas illorum per connotata exrrinfeca falvetur:
uod unum, poteft fufficere ad varias deno-
itiones aétuumliberorum;; ficut una enti-
tas poteft fufficere ad varias formalitates rela-
tionum: Siqueid poteft praftare unum conno-
tatum, ad quid inquirentur plura: qua non
eft necelle mulriplicare, ficut nec entia.

5. Exemprum EsT. Quia fcilicer Deus
poteftfine ulla mutatione phyfica in creaturis,
difpenfarcinlege, voro, &e.

REspoNDETUR. Intervenire tunc mura-
tionem moralem, quz eft defitio moralis per-
manentiz in obligamio : Sufficeret eriam, ut
volunt alii, mutatiom revelarione pafliva, qui
Deus tunc uteretur. Porro, difpenfatio duo
dicit, unum in reco, hoc eft aGtum in enticate
neceflarium, & fecundim hoc fapponirur dis-
penfatio ante promulgationem ; & aliud pro
connotato, & complemento, ratione cujus di-
catur potuiffe effe, & non effe illa difpenfatio;
(S\f h.}"L r‘()l']"ﬂl!l] tasnomn h:lE\‘CU 1r ante Pl’()lnulg:l“
tionem : Que ipfa fignificario difpenfationis,
quod non fit parsactusliberi,dictum fupra. Ipfa
autemverba, qmbus tuncuteretur Deusin cir-
cumftantia pr;xmppn{iri actus voluntatis divi-
nz, & in circumftantia placiti humanidetermi-
nantis hazcverba ad difj ationem fignifican-

dam, & illam fufficienter fignificabunt, & erunt
connexa cum difpenfatione, eritque hec con-
'uc;‘x.io verborum cum voluntare dilf.cnfm‘.di,
tanquam f{igni, cum fignato. Licet autemo-
rnn:i;l'. intrinfeca Deo potuerint eodem modo fe
habere, quoad fuaintrinfeca,fed
{itas ratione extrinfecorum.
Osjrcrrt 3. idem. Exnoftris principiis le
quj[ur,cirm ea, quE Deusnon c_rcavit, 11_(:1‘1 da-
riinDeo volitionem ullam pofitivam, ied pu-
ram omiflionem, r[uod negari folet. Seq.prob.
namcirca eacbjeéta non datur quidquamguo
cmuplcdcur volitio poiitiva. ;
ResponpETur. Voliionem pofiivam
nonereandi, pufirivit:‘lr(’m {uam {umere ex ¢0,
quod dicitinreéto: Etficutquando dico: _;\9,
Jo mortem, aftus meus pofitivus elt, nec fumi
pofitivitatem ab obje&to, quam 1"1711'111:4\'03.[‘!7-"
dandi centum 5 ita & in prafenti; ericque lie
atus entitative pofitivus, non objedtive.
InszaT. Creaturaconftitucbat \'ohriur.;’-'l'-

p;»j.:;v

Cl

e

totaerit diver-




[a-~
er-
s Ut
qui
{uo
ate
dlis-
pro
- di-
tio;
loa-
1118,
Ipfa
cir-
ivi-
mi-
an-
-unt
on-
ndi,
no-
o fe
ver-

5 f¢-
 d3-
 pu-
rob.

, quU

vam
L COy
No-
umit
litio

2 ille

nem
Sfiti-

“psponsu

Ergo pef ablationem pr-
creatur, formaliter loquendo, non
effectus formalis refultare, quam
iacjus volitiofs _Emcu; rfdm ‘Chﬂ;}i}[!zll!,t
lum, repugnarque in rcm_ﬂfnlls,ut‘ ola abla-
* o finepofitione ﬂ]?LllleS termini po-
f‘ ‘E“:[- Jeet frigidum pofiivum ita per ab-
if:;;i:;:lurcam;'x P;‘a:cifé, refultabic aliquid
AU, ngnpo.{ll‘l\’[lh‘!:.. . ;

u jam, Pofitivitatem h anc defu-
i iP!b’qmd_ du{lt altus 1111;:{51? ‘r‘cttio,cxgcl}:
o tione objedti. Quod ey qur
ﬂ'&ulnunobﬁats yuiafi fine forma V. g tigo-
s iberetur frigidum per folal.‘}j ncga_t;gngzm
énris,hahcrm:rqfl'c&lis ham'n_‘tlls frxgu.l_, {ine
whma hoceft frigore, cumiola negatio ca-
pon fic frigus 5 tale autem abhu’_dum in
pinonfequeretut s habcb.:'tur cnim unde
maon, ratio pofitivitaris in zllc actu, nem-
siiplaenticares licét non defumarurd con-
s feobjecto. ‘

ppo ex ablatione creatura, qua circum-
bonabarvolitionemm Dei, qua volebatillam
wiramyexablatione inquam creature lil[ius,
ftur ablatio volitionis divina, non ﬁ?cun—
!nfi,quoddicit volitio in recto, pro il.ll?]\..“
hirinfecointrinfece requifiro, fed fequitur
fgvolizionisdivine, fecundumid quod di-
inbliquo, pro aliguo extrinfeco intrinfece
ko,

Punétum Difficulta-

TS 2.
Sobwwntur veliqua Objectiones.

(A crean 1i;

[ﬂlu'w

Bierr 4, idem.  Pernosficvaldé ridicu-
acflicacia adtuum Deis quia Deum vel-
fubil liud effee formaliffime, quam Deum
macaturam efficere, confequenter dicere:
dmomaia quzz vult, efficere, in re ipfa ex=
“sterminis, nihil aliud effe, quim quodo-
Hequz facity facic; & ficut nulla eft praero-
I am(r.r,qum omnia facic quzcung; facit,
et prerogativa efficaciz divinz.
AistoxpETuR, Falfum effe quod per nos
smyelle,fie formaliffime Deum creaturam
S nam inprimisin ipfo formaliter velle,
f lchicxecutiva, qua eft omnipotentia,
UMportatyt importatut autem in efficere.
Befficere importat exiftentiam actu ex-
M‘W ;. \fj:ilp autem divinam jmport_at EXCY-
“ms ohim ergo velle & facere Dei adti-
"‘f'-?f“mf idem enticative,
I;‘?ﬂndcfcqucturhujus propofitionis; Deus
"“_‘]ﬂsfl valty efficic , fenfum hunc fore ;
_E;“Efff\:l‘ii?t;_lillqtlc f}lf:it : (‘Q}ia connota-
'Envn[nf“.: ‘nlL:tlbllE non eft facere ; cti_rn
s folam connoter fadtum vel fa-

e, 1o fgps o -
*Hilpponet pro facere; confequen.

Diﬁ)utatio VIIL

1
rer nec pradictum fenfum facier.  Inhoc ergo
ftabit efficaciz divina: prerogativa, quia ipfi
cjus velle, fubeft pofle.

IN L8 R s SileE(ng llCi' amorein ﬁ. me Fi'(}--
duftum fine altero pravio conflituor amans;
ira & Deus fine ullo actu pravio, dum produ
cit creaturam, confticuitur liberé eam volens;
ErgoDeumvelleidem formaliflimé, eft ac pro-
ducere.

ResronpETUR. Pro priori fioh tantim
rationis figho, fed etiam xrernitatis d uratione,
praceflic volitio faciendx crearure, ipfum fa-
cere creature. Quodfi accipitur pracife furu-
ta fa&tio creaturz, prafupponicur illi volitio,
tanquam caufa omnipotentiam applicans, &in
{uo generc concurrens.  Falfum ergo cft, non
effe in Deo ullum a&um pravium, ante pofitio-
nem creature. )

InsTaAT 2. Mart. d. r4. 1. 14, Pechancfen-
tentiam cvanefcit infuperabilis eficacitas divi-
na, qua femper impletur, nifi ponatur increa-
ta, & immanens determinatio,

Resronperur. Etiamnos determinatio-
nem hancin Deoadmittimus, licée quoad fuam
immanentiam, & {uum elici, it neceflaria quo-
ad Entitatem.

InsTAT 3. idem. Non apparet in noftris
principiis, qua fit laus prefcientiz divinze ?
Quianihil aliud eflet, quam fimplex intelligen~
tia poflibilium addita cotinoratione ; itauc in-
fallibilicas illius fit tantdm exinde, quod con-
notarionon poffetefle alia, nec daretur repra-
fentatio fucuritionis in Deo, que non poflit 4
futuritione difcordare 3 fed fola connotatio 4
futuritione refultans, non poflet 4 futuritione
difcordare. !

ResronpeTur. FEdam ipfam hotitiam
non pofle difcordarea futuritione, idquenecef
fario: Quia Deusetiam 4 parte fuanon poteft
resdifformiter nofcere; licér quod ita repra-
{enter,ut potuerit non reprafencare, adeoque
libere, id referri debeat in connotatum extrin-
fecum. Erit autem in hoc laus praefcientiz
divinaz: Quianihil eamlatetab ererno; & li-
cet illg entirarivé fic idem cum intelligentia
poflibilium, non tamen eft idem formaliter &
quoad denominationem.

Osjrett 5. idem. Impoffibile eft omnino
intelligere, quomodo actus liber pofiit perex-
trinfecam creaturam compleris nam amareeft
predicatum adzquaté intrinfecum ; quod
ipﬁim mulcis urget

ResronpETUR in hoc, quod eft amare,
duo fpeétari poflune. 1. Tendentia vitalis ina-
mabile, & hzceft adequare intrinfeca Deo.
2. Tendentia, qua potuit non efle, & hzcin re-
ko impottar Deum, in obliquo aliquid crea-
tum. Idemdic de {cientia, quod feilicet vitalis
experflio objedifit intrinfeca Den fed expref-
fio quz poterat non effe,non eft adzguaté in-
trin-




lereturfecun-

is conneéta-
m gjus non
pofitav. g,
ircumf{tantia;
ponatur citeum

it dicatillam exifte-
ifcius.  Unde uleerins
co efle intrinfecum co-
s {ed non@que intrinfe-
: rnofcere 5 quia libere co-
1ofcere dicit poile non mgm:ji'cvc; in Deco
autem nihil eft, quodin illo potuerit nonefle;
fecus innobis. Adalias ebjectiones folvendas

Noro r. Hos adtus , volo mundum, non
volomundum: Item, Cognofco exiftere mun-
dum, non cognofco exiftere mundum, alios-
que fimilgs, pofle fe compati in divina volun-
tate, velintelle&tu ; quia hi-alus nec re, nec
tatione {unt contradictorii ; quia re non {unt

cadictoria , qua re non funt duo ; con-
tradictio enim duorum eft : nec ratione, quia
non cruntrefpectu ejusdem, & ratione ejusdem
circumftantiz, ordinis, &c.

Noto 2. Adus liber eft quidem caufa re-
rum,{ed non qua liber. Ratio, quia qualiber
import rturam; quz feipfam caufare non
poteft: Proficifcitur tamen a caufa libera, quia
non neceflitacur Deusad agendum.

Unde ulteritis non proficifcitur creatura, a
caufa libera antecedenter, feda caufa libera
concomitanter ; quia in codem inftanti reali,
quo libere aut v ule,aut quo prafcit libere, aut
caufat, refpondet effe&us, circumitantionan-
do, falvandogue libertatem, Unde ulterius,
quando dicos Ideo eft mundus, quia Deus yult
illum liberé, & ideo vule liberé, quia eft, non
eft circulus vitiofus 5 quia in priori {fumitur a-
¢kus liber tanguaim caufa, creatura tanquamef-
fectus; Inpofteriori autem creaturanon {umi-
tur ut caufa adtus Deiliberi,fed ut connotatum.
Ecficuchid m;1ded eft calefactio,quia eft ca-
lefaciens , & ided calefaciens, quiaeft calefa-
&io,noneft circulus vitiofus; Sic &in prefenti,
Non pofle dici in his principiis,
etpeccatum. Ratio,quiaipfum
niecum non cft amabile, &
illud Deus amaret , deberet
prius in sd eft pc(:cxttmmm] itiamut-
tari.  Deinde exiftentia peceatiper nos f;ll\’;lF
qui&cm libertatem, ut fcilicet L.{_ic;}tmj libere
permitei s {ed ficur in aliis materiis, ita in pra-
{enti, connetatum non ponet aduminDeo,fed
curn circumitantionabit. Undeetiam pernos
non aufertur a Deo difplicentia in peccato, 1i~
cetlibertas difplicentiz etiaim pc-rmiﬂmm-m il-
lius llﬂpL'Jl.'(:I]‘[i‘; , falvetur 1'.1110:1;_p}ftrini}'fi.
Habet autem Deus neceflariam difplicentiam
ﬁnut&:1:1unimmhypoﬁ"ancnm-('c[—
carentia tamen uiio-

{tantia exiftenciz lapidi
rc, alias non eflet om

dicitur , non m )

gnofcere, qu
cum Deo lil

I

NQ_TU %
quod Deus:

per. i
2y

inpeccato,
fariam complacentiam;

Tl'a@:atus [V.

nis poteflt circumitantionare noli
nis , quiz ipfa nolitio unionis. i
nonyponitin Deo: Sed Deu
nem peccati,ponieretut in ill
trariaejust

Concedimus etiam car
peccatum efle formas contra
go cosdem actus, & eodem m

incticati.

tionare; LiLl;-J]}CC{":U[inL_'L]'t.'i:l}‘lft;min‘i‘nl
tumliberum permiti
u;11u11tia autem p i {tantionatactum
eficacem difplicentiz: , omnino cxcl
peccaturn, quiactus non fi lem fi

Quare autem ciim rect
haberut in Deo, non denominet Deur
tem, referendum eft in defeGum ciccumftan-
tizx, hoc eft,non exiftentiam mundi. Erficu
fortne abfolutz fubjeéto inepto non tribuunt
de inationem, ita forma connotativa, in-
dej _ndenter a connotatis, non denominant.

Noto 4. Non prius re nofcere aliquid
Deum, faciendumea fe, quam velle; prius ta-
men ratione; & cum prior fit formalitas mo-
dum ponendi objecti reprafentans, pofterior
volitio adhibendiilliusmodi; ita {emper prior
eritfcientia, pofterior volitio.

Noro 5. Cum liberé Deus produxerit to-
tum, poteratdecrevifle liberé nihil producere;
illudque decrecum pro connotato dixifler, ne-
g;tricmci\:.'xnicnt];r cujuscuna;rei creatx. Ul
terits poteftaliqui
ex motivis contradictoriis in alio ordine, cir-
cumftantii, ne contradiGoriavelic. Caterum
ut recteé adverric Rofmer, poteft Deus facere
decretum de nihil omnjun—pi'(,uiuucndo X 0-
mnibus omnino motivis, exce
volvunt virtualiter produétionem mundi. Un-
defidicat Deus; Nolo producere ex omnibus
aliis motivis munduin, ut illum producam ex
hocunofolo; tunc exviita circum{cripti mo-

titulo canfe prir

Ly
1

-lleunumidemque,

otis his, quz in-

Jivi non potelt lwrog;mdr Deus ad decernen-
dym, quédnihillitummno dudrurus; hoe
enim motivum eft virrualiter volitio producen-
dimundum; volitioautem producendimundi,
non poteft efle motivum nolitionis pm.mcumi

mundi.

Pun&um Difficul-

tatis 3.

Continuatnr foluiio,
Xpendenda adhuc funt Argumenta, qu2
defumuntur exiis, qua adferc Haunoldus

contra fententiam Aureoli in quancum illa f2*
cere poffent contra hunc fecundum explican-
di modum.

Ogzjicrr 1. num. 335. Hac fententia 100
concordat cum principiis receptis Philofophi-
cis. Cuivis a naturaprincipiuminfirum eft, co-
gnofcerc &V elle non efle extra cognolcentclh

I
| R




4
s

Difi)utatio VIIL

- offe)  Cognitionen & volitio-
inefle. iy

u ate 3 e B R
adequ oenere fino, differre adzquate ab
pUi0 S infuncfubftantiis non intel-

B il quei 2 5
8 iIlc‘.n(a1 wolitionem effé quo ad omnia
L

i dvaaliquid po[]civml}, f:xi!’te‘us ad-
- . .'um‘io tribuit effectum forma-
E quqyﬂ, qmm‘lo voluntas ex {e
endum alterutrum ex oppo=
alio decerminat, illaderer-

quando eft verum dice-

e valumt s &5 detcrminata. Item cau-
W une, non denominatur tunc ope-
md%;nmmtionc futura, {ed tantum deno-
i cpzratum. Sicut ergo Deus non di-
wub[ ofﬂrno creans a creatione futura, ita
ﬁ;f]uz;lft,l)cum nonvelle ab zterno li-
:m::cid, quod ﬁz_turm;z eft in tc:qlpf)rlt; 5 i.cd Cih-
wdum elferefle voliturum, i1 Ipm\ 1be:1a e-
:rmmnrio &electio, torm;h[cr qua talis, non
;E:mb:zccmo,l'cd furura in tempore. Arqui
griahzcinvertuntur in prafentl.

s

sifereas ad vol
{ifeaduntm pre
oo esifti T

fespONDETUR, C({gllo_fcgrc :& \«TC“C fc:
quu;i funt Tcnu_cntla in oojcc'hn_n &
qsabinerin{eco, non funt exera cggno{c;u—
ki Cognofcerc tamen & velle, fccgnq' uim
@i dicune contingentiam terminationems
ae qupabilicatis 5 pofi"..mt cﬂr.j eXIra Cogno=
faem & volentem, fi cognofcens & volens,
elsimmuabile.  Unde etiam cognitio &
o, fecundum quod (it motus abintrin-
iy differune adequace ab nmnibu§ illis, quze
am fubfantiis non intelle&ivis, ficque funt
gilpofitivum, fed quoad rationem contingen-
§ krminationemque mutabilitatis, poflunt
i dle diftinéta, nec aliquid pofitivum. In
cider, 1 dicass Cognofcere & velle non
r cognofcentem &2 volentem, differ-
mabomnibus, que infunt fubftantiis non
is, effe item aliquid pofitivum, fe-
adimid,quod dicic,cognitio & volitioinRe-
3 proSubjecto, non autem fecundum idD

o
X

wildicunt i Obliquo & pro Connotato’

Concedo, qudd determinatio exiftar tunc,
tndoeltverum dicere ; nunc volunras eft de-
mingta : Sed haee dererminatio haberur in
Hlis principiis quia habetur ab 2terno &
laTendentia motusque ab intrinfeco, habe-
':Clﬂ'am ab xterno connotatio » licet ipfum
;‘mcqnnommr, non fit ab 2terno, non enim
{J'fcr[alitci’_c0|1llt iationes debent exi gere ex-
“amiphus quod connotaturs & quiaipfa
o in operane adu , ipfa creatio Deo
“Hie,exigie exiftentiam effectuss, hinc fine
Giiltentia van pym denominatur caufa ope-

::H:a,non aurem operans. Quia autem ab
Wmoh ] ey . :

[“?Oh*bcru. illa connotatio, licet connota-
Wil connogye

uonenon habearur exiftentia,

Sohabetar da I
Ur determinatio, quandoeft verum

B Nl e :
+ Nunc volungas cft determinata. - Ee

21§
fi illa connotatio zqué non haberetur, ut non
habetur exiftentia connotati, tunc non effer
voluntas determinata, fed tantum effer fe de-
terminatura. — In hoc ergo ftabic difparitas,
quia nifiadfit praefensactio, non habetur deter-
minativum agentisaétus habeturautem derer-
minatio in Deo, quando voluntas ejus eft de-
terminata, nempe motus ¢jus ab intrinfeco &
connotatio , - terminatioque ad aliquid mu-
tabile.

InsTaT 1. Non poteft in hac fententia in
fenfu proprio verificari, quéd Deus decreverit
ab zterno; ea, quz {unt futura in tempore,
quod tamen Scriptura {zepius affirmat, & ex-
plicat Auguftinus de Praedeftinatione & gra-
tia cap.5. & Gregorins lib.r2. Moralium cap.'z.
Quomodo autem eft perceptibile, quod ea-
dem forma denominet Deum eligerem v g,
& producentem poft mundi produétionem.

REesroxpeTur. In fenfu proprio elegit
nos Deusante mundiconftitutionem 5quia vo-
litio dllius fecundum quod dicit téhdentiam! &
motumab intrinfeco, itemque connotationern
actualem alicujus temporalis, eft veré ab =
terno. i g

InsTAT 2. Hacratione pofferaliquis dice £
re; Petrumhodie peccare, quando incjpitren'-'
tariad peccatum, quod. primum cras ponetur:
Videturque hzc noftra doctrina opponi do-
rinz fandti Thoma queftione 6. de Veritate
Articulo 3.

ResronpETUR. Nonpofledici, quéd ho=
die tenratus, peccet peccato cras ponendo’,
quia non haber hodie motum ab intrinfeco &
tendentiam in peccatum, cum tamen ab xrer:
1o habeat Deus motum ab intrinfeco, conno-
tationemque debitam Ele&i.

Auétoritati fanéti Thomz concedo, quod
pradeftinatio non importet productionem ali-
cujus effetus temporalis, ut importat v. g
creatio, adeoque quod poflic effe pradeftina-
tio ab &terno, non exiftente praedeftinato, li-
cetnon poflitefle creatio abzterno, fi non ex-
iftatcreatumab zterno: Poteritque Pradefti
natio xterna dicere ordinern, ut loquitur fan..
¢us Thomas, hoc eft connotationem ad ali-
quid temporale.

INSTAT 3 Imperceptibile videtur, quod
{cientia & aflirmatio in ratione affirmationis,
compleatur per aliquid, quéd nen folum non
exiftit, fed necunquam exfticurum eft inrerum
natura, ut non funt exftitura obje&ta rigorofa,
{cientiz conditionatz.

ResroNDETUR. Affirmationem fecun-
dum quod dicit motum ab intrinfzco non pof-
{e compleri per aliquid, quod non exiftit in af-
firmante, fecus{ifumatur affirmatio, pro termi-
natione mutabilitatis, ur dictum {upra.

OgjiciT 2. Hec {ententia non concordat
cum principiis Theologécis. Eft Prinflij;'um

€0~




216

Theologicum certum pofle Deum ea que fa-
cit, facerc ob fines immediatos diverfos, quod
hicnonpoteft explicari. ~ Eft item principizm
Theologicum, Deum omnes effectus quos fa=
cit, facere cum prxli;icntia. conditionata eo-
rum, qua ex tali effe@u {unt eventura.

ResronpETuR. Sicut fines funt diverfi,
ita Deus uno indivifibili aétu, connorando di-
verfosillos fines, poreft illis moveri,unoquea-
&u {cientie connorare diverfos effeétus.

Osjrerr 3. In hacfententianon magis eflet
vera hze caufalis,ideomunduseft fururus; quia
Deus illum vult, acideo Deus vult mundum;,
quia eft fururus:

Resronperur. Negando in his princi-
piisd prioti efle refponfionem & inferendo ra-
tionem principii, quafi ideo Deus velit mun-
dum;qufa cft tuturus, volitioque mundinonin
ratione motus ab intrinfeco & principii, quod
applicer omnipotentiam ad producendum
mundum, exigit fururitionem mundi, {ed ad
{alvandam illius volitionis contingentiam tet-
minationemque mutabilitatis.

« DIFFICULTAS IIL

P

Examinatur terting modus, explicands altum
Det liberum.

Ntonius Petez, & eum {fecutus Efparza q.
Azo. D. 21. proponunt modum qucude}m
explic:mdi aétus Dei liberos veteribus non in-
cognirum,{'cd nova methodo illu&}‘atum. <

SuproniT 1 Perez, hancpropofitionem hic
n.9. Quédformalitas attus divini liberi, ratio-
ne fui, non dicat perfectionem. Ratio, quia o-
mnis pcr%‘e&io ‘przponderat {uo contradicto-
rio, nihilque valeret, {inon pr:cpondcrarct; ad
cum modum, quo nihil valet medicamentuni,
{iejus fumptioin ordine ad fanitatem, non pre -
ponderat, ejus non fumptioni: At nglla termi-
natio divini actus ita pr@:pqndcmr {uo contra-
ditorio; zquale enimfuillet Deonolle ac vel-
le mundum &c. _

SuproNIT 2. Terminationem divinam B
beram nullam dicere impcrfcﬁlpncm? uia
I'lllp(.'rf‘-t‘.&i() entis eft privatio pcr!‘cﬂ'ionis, qux
neque emincnter CONtiNELNr ; _11_0c autem non
convenitterminationiliberz divinz : Eft enim
illa terminatio idé realiter cum cflentiadivina;
qua formaliter, aut eminenter, c& 01111‘11‘5 per-
feio &c. unde pr:cfl‘indit aétus liber 4 perfe-
Etione & impcrﬂf&ionc. i,

SuPrONIT 3. Terminatiqncm\l:[‘)cra.m divi-
nam, quantumvis adzquare xnrru\ﬂ;cazr{ Dco,
}mfl'c deficere diminute, non vero fimpliciter:
Ad quod intelligendum, ponit, duplicem ;_‘.fIc
exiffentiam , aliam el formaliter & virtualiter
inerinfece exiftentisinfe,& h:ﬁcnullon}oqo\dif
ftinguicur, ne virtualiter quidemintrinfece 4 re

Tracatus IV.

exiftente s alia exiftentia eft,qua res formaliter
noneftinfe, fedinaliorealiter, autvirtualicey
i.ntrm!b.cé l.h-ﬂ.'illd:() » 8citadicuntur res exjﬁc;c
in caufa prima &c.  Ulteriisadhuc ponit exi-
{tentiam C].I:l‘l_W]iCClll » primam exiftentiam dimi.
11umm,&:iccun_dum quid, & aliam exiftentiam
fimpliciter ; Exiftentia fimplicicer eftilla, ratio.
ne cujus L'X]fﬁl:. in fe formaliter tota perfectio
entitativa alicujus reisexiftentia aurem diming.
ta clk?_qu;i exiftiraliquo modo, fed nonutratio.
ne 1?lm_s c:xdrkat in {e formaliter tota pcrfcé‘nu
entitativa rei,qua hocmodo exiftit; & itacim
hemoexiftivinfe, exiftic fimpliciter; quando
autemexifticin{ua caufa, formi, cognitione,
exiftic diminueé, immoitacxiftens, p;{tci’t nul-
l;lil.'l partem fuz perfectionis habere exiftentem
infe. His&c. aliis preemiflis
Exp LicanT attum Deiliberum, quodfi
adzquate mtrinfecus Deo; ita tamen uditic
nute deficere poflit, ratione diminute exiftens
tiz ; quamvisilla terminatio libera Divina,ta-
t‘ione Divinz cﬂl‘nrix,ncqu-c poflitdeficercde-
fcc‘:g oppofitoexiftentiz fimpliciter. Quiul-
terius ipfeactusliber, fen ue ipfiloquuntur, tet-
minatiolibera Divina , diftinguitur vircualiter
intrinfecé ab a&u Dei neceffario; quia quod
poteftefle & nonefle, &illud quod non poteft
non efle,& quidem nemine cogitante; faltem
virtualiter intrinfecé diftinguentur.
Dicenpum eft. Pradi®to modononrede
Cxplic;-i.i::' adtumDei liberum.
PropaTur 1. Tum, quia fi terminatio
Divinaliberaeft adequaté intrinfeca Deo, vel
dicitralemnonnifiintrinfeciratem , qualiter di-
citurrelationem ftare intrinfece in fundamen-
to,nec componiintrinfece rermino; & fichac
{ententia coincidet cum cxplicarione adtus li-
beriDivini per connotata ; & tamen non debe-
retcoincideresutpote fingulare inventum: vel
dicictalem intrinfecitatem , qualemdicicv.g.
ratioanimalisin homine,ratio boniin Ente, vel
D(;.U &c. & ficinexplicabile erir, quiidentifica-
ripoflit Deo, realicer potens nen exiftere,vel
diminuté deficere. Quod fic aliter proponi-
tur, quiad poflet deficere diminute illa ter-
minatio Divina libera , utfupponitur ; & non
poflet, quiauteftadhucdiminuce cxiﬂcns;;ft
quid intrinfecum Deo; omne autem intrinie-
cumDeo, Deuseft, confequenter defectibile
noneft.  Undevalebichic expofitorius; Hxe
Deitasdeficere non poteftullomodo;Hzcter-
minatio liberafecundim diminutam fuam exi-
{tentiam eft hac Deitas; Eigo hac terminatio
{ecundim diminutam exiftentiam , deficere
non potc{t. Tum,quia quod diminuté deficere
poﬂita&uslibcr,uullibipmh.lsur. Tum,qlula
noneft explicabile, ratione cujus compcmtldl-
minutaexiftentiaalicui,quod eft Deus; quode-
nim diminuceé exiftat homoin caufa, formd &c.
caperc polfumus,fed unde terminationi l:it;cr'x
dimi-

i hoe
ittat
ginlin

Reca



	Seite 210
	Seite 211
	Punctum Diff. 1. Occurritur Argumentis.
	Seite 211
	Seite 212
	Seite 213

	Punctum Diff. 2. Solvuntur reliquæ Objectiones.
	Seite 213
	Seite 214

	Punctum Diff. 3. Continuatur Solutio.
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216


