BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Diff. Ill. Examinatus tertius Modus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

216

Theologicum certum pofle Deum ea que fa-
cit, facerc ob fines immediatos diverfos, quod
hicnonpoteft explicari. ~ Eft item principizm
Theologicum, Deum omnes effectus quos fa=
cit, facere cum prxli;icntia. conditionata eo-
rum, qua ex tali effe@u {unt eventura.

ResronpETuR. Sicut fines funt diverfi,
ita Deus uno indivifibili aétu, connorando di-
verfosillos fines, poreft illis moveri,unoquea-
&u {cientie connorare diverfos effeétus.

Osjrerr 3. In hacfententianon magis eflet
vera hze caufalis,ideomunduseft fururus; quia
Deus illum vult, acideo Deus vult mundum;,
quia eft fururus:

Resronperur. Negando in his princi-
piisd prioti efle refponfionem & inferendo ra-
tionem principii, quafi ideo Deus velit mun-
dum;qufa cft tuturus, volitioque mundinonin
ratione motus ab intrinfeco & principii, quod
applicer omnipotentiam ad producendum
mundum, exigit fururitionem mundi, {ed ad
{alvandam illius volitionis contingentiam tet-
minationemque mutabilitatis.

« DIFFICULTAS IIL

P

Examinatur terting modus, explicands altum
Det liberum.

Ntonius Petez, & eum {fecutus Efparza q.
Azo. D. 21. proponunt modum qucude}m
explic:mdi aétus Dei liberos veteribus non in-
cognirum,{'cd nova methodo illu&}‘atum. <

SuproniT 1 Perez, hancpropofitionem hic
n.9. Quédformalitas attus divini liberi, ratio-
ne fui, non dicat perfectionem. Ratio, quia o-
mnis pcr%‘e&io ‘przponderat {uo contradicto-
rio, nihilque valeret, {inon pr:cpondcrarct; ad
cum modum, quo nihil valet medicamentuni,
{iejus fumptioin ordine ad fanitatem, non pre -
ponderat, ejus non fumptioni: At nglla termi-
natio divini actus ita pr@:pqndcmr {uo contra-
ditorio; zquale enimfuillet Deonolle ac vel-
le mundum &c. _

SuproNIT 2. Terminationem divinam B
beram nullam dicere impcrfcﬁlpncm? uia
I'lllp(.'rf‘-t‘.&i() entis eft privatio pcr!‘cﬂ'ionis, qux
neque emincnter CONtiNELNr ; _11_0c autem non
convenitterminationiliberz divinz : Eft enim
illa terminatio idé realiter cum cflentiadivina;
qua formaliter, aut eminenter, c& 01111‘11‘5 per-
feio &c. unde pr:cfl‘indit aétus liber 4 perfe-
Etione & impcrﬂf&ionc. i,

SuPrONIT 3. Terminatiqncm\l:[‘)cra.m divi-
nam, quantumvis adzquare xnrru\ﬂ;cazr{ Dco,
}mfl'c deficere diminute, non vero fimpliciter:
Ad quod intelligendum, ponit, duplicem ;_‘.fIc
exiffentiam , aliam el formaliter & virtualiter
inerinfece exiftentisinfe,& h:ﬁcnullon}oqo\dif
ftinguicur, ne virtualiter quidemintrinfece 4 re

Tracatus IV.

exiftente s alia exiftentia eft,qua res formaliter
noneftinfe, fedinaliorealiter, autvirtualicey
i.ntrm!b.cé l.h-ﬂ.'illd:() » 8citadicuntur res exjﬁc;c
in caufa prima &c.  Ulteriisadhuc ponit exi-
{tentiam C].I:l‘l_W]iCClll » primam exiftentiam dimi.
11umm,&:iccun_dum quid, & aliam exiftentiam
fimpliciter ; Exiftentia fimplicicer eftilla, ratio.
ne cujus L'X]fﬁl:. in fe formaliter tota perfectio
entitativa alicujus reisexiftentia aurem diming.
ta clk?_qu;i exiftiraliquo modo, fed nonutratio.
ne 1?lm_s c:xdrkat in {e formaliter tota pcrfcé‘nu
entitativa rei,qua hocmodo exiftit; & itacim
hemoexiftivinfe, exiftic fimpliciter; quando
autemexifticin{ua caufa, formi, cognitione,
exiftic diminueé, immoitacxiftens, p;{tci’t nul-
l;lil.'l partem fuz perfectionis habere exiftentem
infe. His&c. aliis preemiflis
Exp LicanT attum Deiliberum, quodfi
adzquate mtrinfecus Deo; ita tamen uditic
nute deficere poflit, ratione diminute exiftens
tiz ; quamvisilla terminatio libera Divina,ta-
t‘ione Divinz cﬂl‘nrix,ncqu-c poflitdeficercde-
fcc‘:g oppofitoexiftentiz fimpliciter. Quiul-
terius ipfeactusliber, fen ue ipfiloquuntur, tet-
minatiolibera Divina , diftinguitur vircualiter
intrinfecé ab a&u Dei neceffario; quia quod
poteftefle & nonefle, &illud quod non poteft
non efle,& quidem nemine cogitante; faltem
virtualiter intrinfecé diftinguentur.
Dicenpum eft. Pradi®to modononrede
Cxplic;-i.i::' adtumDei liberum.
PropaTur 1. Tum, quia fi terminatio
Divinaliberaeft adequaté intrinfeca Deo, vel
dicitralemnonnifiintrinfeciratem , qualiter di-
citurrelationem ftare intrinfece in fundamen-
to,nec componiintrinfece rermino; & fichac
{ententia coincidet cum cxplicarione adtus li-
beriDivini per connotata ; & tamen non debe-
retcoincideresutpote fingulare inventum: vel
dicictalem intrinfecitatem , qualemdicicv.g.
ratioanimalisin homine,ratio boniin Ente, vel
D(;.U &c. & ficinexplicabile erir, quiidentifica-
ripoflit Deo, realicer potens nen exiftere,vel
diminuté deficere. Quod fic aliter proponi-
tur, quiad poflet deficere diminute illa ter-
minatio Divina libera , utfupponitur ; & non
poflet, quiauteftadhucdiminuce cxiﬂcns;;ft
quid intrinfecum Deo; omne autem intrinie-
cumDeo, Deuseft, confequenter defectibile
noneft.  Undevalebichic expofitorius; Hxe
Deitasdeficere non poteftullomodo;Hzcter-
minatio liberafecundim diminutam fuam exi-
{tentiam eft hac Deitas; Eigo hac terminatio
{ecundim diminutam exiftentiam , deficere
non potc{t. Tum,quia quod diminuté deficere
poﬂita&uslibcr,uullibipmh.lsur. Tum,qlula
noneft explicabile, ratione cujus compcmtldl-
minutaexiftentiaalicui,quod eft Deus; quode-
nim diminuceé exiftat homoin caufa, formd &c.
caperc polfumus,fed unde terminationi l:it;cr'x
dimi-

i hoe
ittat
ginlin

Reca



Difputatio VII1.

Tum quia {iilla diminura
t abzternio,qui non durat Pcf‘ xzrer-
o Y S;ci‘tin tempore; cur DCilS‘ﬂ[.LIS ::d--
o atatur Quamyis illa nullam per-
f"’}Funfmm sonatur adferre Deo : Nam {1
':MMT -E:Em ¢ albedinem, non perficere-
]fufptj'le Ihkrlc; & tamen illd mutaretur, cur
mhl :';Eiﬂ{iminumﬁ}a exiftentia termina-
: ;ﬁ!tg‘c‘fz;.'u tempore adveniens Deo ? Tum
uﬁ;icmrluminc nature notum ; contr:u_jl-
&;::um non poile identificari c_ani_:mdu."iuuc,
dmqueid quod potett Ew\u_cﬂc eiyquod non
d:-d]noneﬂb, Tumquiad fe hochabetDeus,
A -

i solicabedle, fed illud virtualicer dimi-

ciftentia?

adrenlid v

udelectivum,  fe hoc habet ut poflicabef-
i Brmpale ioc habet, urnon fit Dgu;. Tum
ﬂ b explicatio vi fuz Iolm_sl dlqn‘:hnm.‘ 1'Cli—
& hoemyiterium impcrceptmmug lllx‘f}f:fllo
Titatis; quis enim cogitet identﬂr ficarireali-
:'rm lncacxiltentiz duo contradictoria ? Par-
slriimaueers Do&torum principia non de-
budledificiliora myfterio T rinitatis, nec via
;,z;:mn, fiad cam ineundamnon cogatfides.

Neauevalet,fi recurrasadid, quod illud vir-
glterdiftinétum, nullam condiftin@am enti-
winadferac; i enimid verum eft, quivel di-
st deficere poteft, tranfireque innon ens,
sl jumante fue ?

RisronpeT Haunoldus , quod Effen-
non diftinguatur realiter 4 nolitione
JiEfentiadivina confidererur pracifad

mundi; Sic enim confiderara,, pree-
ab identirate nolitionis xzque ac voli-
¢ Licee fi confidererur, ut habens voli-
1, ditinguacur realiter 8 hoc alind
st quam ciftingui realiter in tertio.

CoNTR A Quia de fadto Effentia divina
ushprecifaa yolitione mundi; Ergodiftin-
de facto realiter; i diftinguicur realiter
o, quialiquid identificari realiter poterig
o2 quodiftinguitur realiter, Rurlusvo-
@mundi- diftinguitur realicer 4. nolitione
= amqueillavolitio fitipfa Effentia divi-
Suieur etiam Effentiam divinam diftin gui
dtesfic enim formatur argumentum. Vo-
S mundi ditinguicur. realiter 4 nolitione
f_u'ma, Ellentia diying eltvolitio mundi ; Ergo
Licn‘t‘u divina di[{inguitur realiter d nolirione
i Denique hac diftintio volitionis mun-
i citdiftingtio realis in tertio, {ed diftin-
w mpliciter, nam eft diftindhio exiftentis 4
+ ilkente, nec nolitio eft identificata reali.

RBlnatre diviies . : e
“Eli;ﬂlsmul.:. divina, uz v, g.identificacur pa-

) Rty iy o
ROBATUR 5, Tum quia diverfiras hzc
EJ.EUI‘Ulll,qnx

J.ut,\:rllmbcnc fal Uﬂ;in[cﬁr &&}Jmu;cgﬁhr_ium
il falvacl potett fine diftinGione
,;;u;, . O‘A: ue u-.cc_bamr, connotata ex-

* dictndo Terminationem divinam li-

217
beram ratione cofinotatorum extrinfecorum
deficerepofle. Tum quia fiaccipiamus expli-
cationem diftin&ionis virtualis, vel fecundim
principia noftra, vel fecundim illius, in nulla
explicatione oftendi poteft,qui virtualiter aGus
liber diftinguatur ab effentia : Non in noftris,
quianullumfundamencum eft volitioné crean-
dimundine in {en{i quidem reali, & materiali-
ter eﬂ'r; volitionem, qua Deus amart,ut{uppono,
neceilaric omnia poffibilia: Non in principiis
eorundem {alvari poteft hzee ditinétio ; quia
non poteft oftendi, in quo tertio diftinguatur
realiter terminatio libera Quod enim Perez
. 96. adfert, oftendit diftinétion®m in terrio,
fed extrinfeco connotaro; Id non fatisfacit; id-
que exduplici capite: Inprimis, quiajam fieret
recurfus ad aliquid exrrinfecum 5 ac eum facit
fententia connoratiftarum. Deina® i ad vir-
tualem intrinfccam diftinétionem 5 fufficit di-
ftinétiorealjsin connotaro extrinfeco, tunc in-
tet rifibilitatem & rationalitacem eric diftin&ip
vircualis intrinfeca; ratione a&uum diftinéto-
rum realiterridendi; 8 ratiocinandis- & ifo-
mni caufa producente effeGus diftinctos re &
Ipecie, eritdiftin@io virtualisinillamet ipfa, ra-
tione effedtuum ditinctorum realiver, Tum
quiaquod dicit Efparza, q.22. Termihationes
liberas incompotlibiles,qualis eft volitio, & na-
litio mundi,efle diftin&as realivers ficut pater-
nitatem & filiationem: Contra etit, quia pof-
fibilis eft nolitio mundi, ergo & identificatio
cum Deo, ergo potlibilis eft identificatio cum
Leo,ejus,quodnon eft idemrealiter cum Deo.
Et certe diftinguitur realiter illa nolitio 4 voli-
tione; volitioautem eftidem realiter cum €0,
etgodiftinguitur realiter & Deo, quomodo &~
go potuiflct Deo identificariz Illa aurem vo-
litiones per nos quoad connotata funt inconi-
poilibiles, non quoad entitatem,

ReseonpeT Haunoldus num. 361, Often-
dipofle, in quo tettio Effentia divina & velitio
ejus libera realiter dittingnaneur, nempe quia
volitio mundi realicer diftinguitur 4 nolitione

nundi , tanquam conceptus- objedivus ex-
iftens,4 non exiftente,fibioppofito & fecumin-
compoflibili, qua eft major oppofitios quam
oppofitic relativa.

ConTrA. Tum quiaea quadiftinguuncur
realiterin tertio in divinis; debent nihilominus
{upponere illud tertium efleidentificarum rea~
liver nacura 8¢ tamennolitiomundi, non eft de
faco identificata realiter Deeo, non enim exiftic
fed poruiffet exiftere , ut dicit Refpondens.
Tumquiafi volitio mundi realiter diftinguitur
4 nolitione mundis Ergo realiter diftinguirur
Deusafeipfo,exiftente.  Exiftentia volitionis
mundi, a feipfonon exiftente,ed quodnon ex-
iftac nolitio divina mundi, {fequeturque Deum
pofle effe & non effe, ficut poteft efle volitio
mundi & cjus nolitio redibitque argumentum,
2 quo-

-~




quomodo poffitidentificari Deo,id quod de fa-
&onon identificatur. Tum quia quarere re-
{tag,fi volitio mundi realiter diftinguitur 4 noli-
tione mundi, quomodo plusquam realiter in
tertio non diftinguantur, cum exiftens 4 non
exiftente fimpliciter diftinguantur realiter.
Quarere reftar, cur difcurrendo de virruali di-
ftin&ione in divinis, fignum illius ponarur di-
ftinétiorealis in tertio, nunc autem ponitur {i-
gnum comparans exiftens ad non exiftens.
Quzrereitem reftat cum nemine cogitante fit
volitio mundi, & nemine cogitante non {it no-
litio mundi, ut quid recurritur ad aliquid inten-
tionale, qualis videtur efle conceptus ille ob-
jeckivus.

ProBATuR 3. Reftaurando duas rationes,
quas fibi gpyofuit Perez, ex quarum refponfio-
nibus impugnatis etiam aliz reftaurari pote-
runt, Nihil quod eft Deus poteft deficere, o-
mnis acus liber poteft deficere ; Ergo nullus
a&us Dei liber, eft Deus.

ResronpeTur. Nihil quodeft Deuspot-
eft deficere, fecundum perfeétionem ipfius, fed
poteftdeficerc fecundim terminationem, quz
non dicit perfetionem.

Conrtra EsT. Tumgquianon plisvidetur
dicere hzc refponfio, quam quod fecundim
connotatum definat. Tum quiailla termina-
tio, quam tamen dicis perire, vel identificatur
Deo, vel non? Sinon identificatur, quomodo
cerminationes liberz divinz funt adequaté in-
trinfece Deo? Siidentificatur, ergo Deus pe-
rit. Adquod frequenter recurrendumeft: An
illd fecundiim quid deficiens, non deficiens
autem fimpliciter {ecundim id quod deficiens
eft, fitDeus? Reftaurandoque argumentum

ResponpeT 2. Haunoldusnum.358. quod
poﬁ'e noneile Deum fit défectus, fi poflit efle&
non effe Deus, non verofi fecus.

ConrraA eft. Nolitiomundi, eft per teta-
lis, ut poflic effe & non efle Dcus , poteft ;fTe
Deus, quia poruit Deus nolitione, qua cft ille
ipfenolle mundum,yuteﬁ ctiam nonelle Deus
illanolitio, quia de facto noncft. _

REspoNDET 3 idem. Quando dicitur,
q116dvoiirioxnundi v.g. potuerit efle nihil aliud

non fignificatur, quim quod potuerit exiftere
negatio volitionis,

quae effer formaliffime ipfa
nolitio mundi , exiftens & identificatacum
Deo.

Contra. In iftis principiis de Fa&g non
exifticnolitiomundi,ut non cxiﬁitinl');o_{cjcm
tia de negatione mundi, quamvis pottllﬂct ex-
iftere, ut loquitur n.350. Dehacnon cxz{%cxicc
siolitione mundi redit argumentiin s .quod illa
potucn’t efle Deus fi exifteret; potucricnon effe
Deus; cum de factonon exiftat. '

,. Ratio EsT. Omniaintetqu incerces
dit lbparabilims,f unt difh’n&arcx naturareis :.11‘~
ter aétum Dei liberum; & Deiratem intercedit

Tratatus IV.

feparabilitas; Ergo&ec. qua diftintio apudil.
lamidem fignificat, atque realiter.

~ ResroxnpeT. Omniainter qua intercedit
{eparabilitas fecundiim entirates & perfetio-
nes {uas,aut fineinfinita communicatione, effe
diftinéta ex naturarei; Secus ea inter quz cft
infinita communicatio.

Cox TRA. ‘Tum quia etiam inter ea, qua
affumit refponfio,non poteft dari communica.
tio, vel identificatio infinita, quia contradifto.
ria non poflunt inter fe communicare infinite,
Tum quia quamvis contradiftoria {alvari pofs
{int in divinis, non tamen omnia, & pracipu¢
qux %nvolvum propofitiones {ecundi ad}a&:n-
tis, feu de exiftentia. Tum quiaaccipio has
contradictorias ; Eft ens, non eft ens, quaro
cim de fao exercetur libera terminatio, an
poflitdeilladici,quodfitens? Siecft ens,& pot-
elt perire , ergo diftinguitur realiter ab ente,
quod non poteft perirez Siauremmnon eft ens,
ergo ut fupra urgebatur, dum perit non perit,
quia nihil peric &c.

Eaquaadfert Efparza q. 21. ut quodaliquid
Zternuim non PD{ﬁt eriam Pﬂr[iclllﬂl’jfcr con-
fticui per aliquid temporale; Irem, ideo crea-
turz exiftunt, quiaDeus vult; Ttem, velle cft
quid incrinfecum; hac jam fupra foluta fung,
ubi etiam dictum, Nolitionem mundi conftitui
negatione exiftentiz mundi, adeoque alio,
quam confticuatur, vel potius circumitantio-
netur volitio mundi, quam circumftantionat
exiltentia mundi.

Qued autem infert, per nos Deumnon poffe
{e {olo efle Deum, €6, quod ut fitDeus, debet
efle {ciens & volensliberé s non porteft autem
elle {ciens & volens liberé fine creatura; id eti-
amnon convincit, quia quoad elicere poteftel-
{evolens & fciens fine creatura, licet protermi-
noillam requirat, ficut in principiis Perez non
poreft efle omnipotens; {ine creaturis,tanquam
scrmino.  Quod autem objicit Perez, omnes
PP dicere Deum confilio fiuz voluntatis fecif

{e omnia, ficut omnia fecirpervcrbum; exquo
infert, ficur verbuth non eft aliquid creatum,
nec aliquid involvit creatum, {ic nec involvet
voluntas per quam fecit omnia; id etiam non
conyincit : Quia hoc totum, quod fpedtar ad
rationem verbi eft neceffariim, adeogquerepe:
ribile adxqmté inDeo; jamautem actus libet
diciraliquid,quod poterat non ¢fle s hocantem
in ente neceflario Deo, qui reperictur? Immo
in fententia afferente, quod verbum proccdgtl
etiam ex cognitionelibera, ipfaproductio vetbi
involyet tanquam terminim aliquid creatur.

Argumenta quz format Haunuld_us preci-
pue ab audoritate fanéi Thoma potius often-
dunt aut per zquivalentiam , aut per con-

notataexplicari debere aétum Del

liberum.
QVE

Gyisvol

sedenter

1, A

} ‘.‘:"\aiin
sy
| Heace
|z
| wC
ltur



	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218

