BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Queaestio Il. De Persona Filii.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

1

1e
fI-
¥
1y
uj

de

ha-
fed

nfl

(a1}
-

iy-
Jo-

fanit
v i

71

DeSS. Trinitate controverfe.

ras Exquoloco fic formarur argu-
wipamfupt.  EXQUO F -
Hi tres teftimonium perhibentes,
fﬁlﬁ:ﬁnum in Pcrl’bna? Et ﬁcrtres non_{unt
,I,J (nt unpm effentia, in Trinitate pq‘iqnm
g Bpfic datut jam, U2 negatur T“mmi;
lirunum conlenfione in teftimonio, q{lllO
ddnonpotelt: IVcl enim funt um‘m‘l 501_1 en-
fonein teltimonio Cu.m xq ua_hratc: ‘u}l _ orita r)xs
pielendo, vel cum umquahrgtg ¢ Si cum -
aliate,ergo unaquaque ex 111_15 pcr{mus.cﬂ:
Deas: Si autem cit il.hc 1113;1}1:1111:;5 ‘;11.1&()‘1'1‘[-.1-
5 Ergo Seriptura :mmcz'lm 1191[1;5 nnhi—h{lf
fimloquirur; gl'gu-?uduscluc erit S Joannes,
quid non favisfecerit debito exprimenda in-
fauliiIﬂIjS» - >4
Rurfus fequeretur, Hunc locum non accipl
wibmiceradillumalium Jocum,q}u fequitur,
[:c.tfier.rquitcﬂfmonfum dant fpu'lr_us, aqua,
gineuis: Quia hachabent @qualitatem te-
fidh, Deniquefiillic eft inzqualitas auctori-
wsinteftando, & frante hoc poflunt appella-
tnims bene polfet dici, quod Deus & d‘ialm-
istimuerque dicit Jobum val Ia“rum efle D\cx
jutetione, quod hi duo unum fint, & qu_od
Gitus & Joannes dicens quod it Filius Dei
ici poterity hi duo unum fune.  Imo in
oo cextn non dicitur de aqua, & fpiritu,
mibitesunum fine, fed & hi tres in unum
Wlzd) 31 apeis eic 76 &4 6 s
Quod f dicas hunc locup in Evangelio Sy-
& Germanico rion haberi, id parim re-

| fguiahee fne recentiora exemplaria, loci

wentjus meminerant PP, .mtzq{ii Hieron.
it Idatius. - Quem etiam ponit exprefle
uis Roterod. edit. Argentorat.

liktia Auctor 1T A s eft ex is, quzrad-
{eainfid de Divinitate Chrifti & Spiritus

ludi,

QUASTIO II
De perfona Filys,
POﬁuhrctqm.irm doétrinz ordo, ur inpri
” m‘:sltra&m‘cmus de perfona Parris; fed de
thllcontrm-'crtr;ndum venit: De periona
iy Filiinon eft difficulcas; an it petfonas
Bty enim 1

-~

‘ actiones perfonaruny, imé
LSabellian; id nop NCEArUNT, quamyis non di-
tnt llum diftin fram perfonama Patre. Sed
ffmf?tdilﬁcu‘.tas, anficperfona divina: Quod
f”hcml‘ﬂlpponcndum elt, quod fic habens
];‘inét\‘m“‘n’qilgd infra probabitur; fed non
o Baturd s Eroo diftinétum perfond,

MiEtng nchs ; 5 s
o 0laminchoata folvendz fiyne primim
Ytttiones,

DIFFICULT

Wvntur Objectiones 4

a5, .

ralione
Petite.

woquucas Jam folvimy

1palicas 1s fuprd avendo de
tihitate ncommuynj

sreftantaliz,

287
Punétum Difficul-

tatis 1.
Ratzones ex g'as[afvfa.

Bjrcrr 1. AutFiliug femper gignitur, aut
aliquando defiftitgigniz Si femper gigni-

tur, €rgonunquam perfectionem affequitur,
quia quod adhue genetatur , id nondum ge-
nerationis terminum ef}t confecutum , & per
confequens nondum eft: Si autem definic gi-
gni, erit muratio aliqua in Deo, 4 non effe ad
efle transeuntis,

RespoNpETUR. Lyfemper gignituf, fifii
matur pro via ad términum nondum produ-
¢tum, & habitum non femper gignitur ; fi fiuma-
Lur pro 2terna quiete non transacta, nec que
dicarur preeteriifle, femper gignitur, %od in
cofundatur, quiain Deo, quieftadtus fecundus
necinchoatio actionumimmanentium, nec de-
finentia datur, hine & rermini produétionum
divinarum, qui etiam {unt altys {ecundi, nec
inchoationem nec definentiam patiuntur. Et
ficut 1 concipiamus confervationern in creatis
nonnifi per modum viz, nondum intelligicur
haberi terminus, fectis G concipiatur per mo-
dum tetmini; ira cim generatio {it una cum
fiio termino, coque xterno, non debet aliter
concipi, qufu'n cum illa seterna quicte.

Osjicrt 2. Idem Si Deus gignit, & qui-
dem ex eflentiafita, vel commuiticar rotam cf-
{entiam Filio, vel ejus partem, aut eflentia Dei
multiplicatur? Nihil horum triumdici potelt;
Nen communicatur tota cifentia, quia elt fin-
gularis 8 individua; qu autem {unttalia plu-
ribusnon conveniunt, hinc eft, ut demultisnon
dicantur, feu predicentur: Non communicat
ctiampartem, quianon eft divifibilis; noneti-
am multiplicatur effentia, quia Deus non effee
unus, {ed quot effentiz, tor dii,

ResponDpeTur., Totam eflentiam com-
municari, & licet quod fingulare eft, pluribus
non conveniar per multiplicaricncm; conve-
nittamen pluribus per identitatem, ipfa plura-
litate im‘qrionepcrfbnx,non in ratiofie hatura
confiderata.

OBj1e1T 3. Generatio cft neceflatia confer-
vandz {peciei caufa; Fi

O I'es qu& non inter.-
euntvel intetire non poftunt, necgenerant;nec
generantut,

ReEsPONDETUR. Quzx generatio cft ex
corruptione alterius,elt neceflaria confervande
fpeciet canfa; {ectis quenoneft ex corruptione
fed qua eft ex feecundicate naturz.

Osjrert 4. Quidquid zternumet; femper
eft, femper fuit, ergo debet effe ralis & genera-
tio in divinis, {i datur, {ed quidquid generatur,
fempernon fuit,fed aliguando efle ceepit ; quot-
{um enim generaretur,fi ﬂriﬂ'cranrcquam effer?
Ergos&c.

3

ResroNe-




Resronpirur. Negando fubfumpti An-
tcccdcns,pcc tum generabitur, quando fuppo-
netur fmﬂc,kdgcncrabiturab xrerno ut ficab
xterno; eratqueab xterno ; quiaab ztcrno ge-
neratum eft. Retorqueri idem argumentum
potcﬁintcrrognndo, quomodu :thun creatura
five per pnﬂibﬂc, {ive perimpoflibile poflit pro-
duciab zterno: Quomodbdque producerctur
finehoc, quod fuifler, antequam effer?

Osjicit §. Quidquid generatur eft pofte-
rius o, a quo & eX quo generatur, ut etiam cau-
faefficiens, eft prim‘ effectu.

ResponDETurR. Verum effe antecedens
de generatione temporanea. V clad maximum
id verum efle de prioritare Originis, non dura-
tionis.

Osjrcrt 6. Quidquid generatur eft corru-
ptibile: Pendentenim abexterno principio, &
ex arbittio caulz efficientis.

ResronNpETuk: Negando antecedens
cum fua probatione.

Osjrcit 7. SiDeus Filium generat, 8 Fi-
lius eft ex effentia ejus genitus, & Deus potuit
gignere; & Filius gignis quia omais attus po-
tentiam praefupponit, ut docet Philos: Ergo
ulteritis Deus non potuitgignere, & Filius non
potuitgigni ex Acrift. 9. Met. c. 8. co quod con-
tradictionis, fit eadem potentia,

REesronpETur: Negandofequelam cum
fua probatione, qux fallit eriam in creatis, de
1is, U neffariafunt. Etita,duz Jlbed}iuus {gm-
dare poﬁlmt relationem , hunquidne pofiunt
non fundare ciim{unc? Verumergoillud enun-
tiatum Ariflt. eft de caufis & principiis liberis,
Immerito etiamin Divinis,fupponir,i'ccundfuu
Latinam phrafm, nomen caulz.

Adﬁrendaz funt hic etiam Oé /'eéfiom: Intar-

BALioREm COBCEYRENTES.

Bjicit 1. Idem: Deus veriis invocatiit

permcdintorcm, Filius non invocatur per
mediatorem, idemque dicendum de Spiritu S
ergononeft verus Decus.

REespoNDETuUR. Negandominorgm,qu®
ctiam fupra Crellio negata eft ;

InsTAT idem. Parslzdens& lzfanonpot-
eft efle mediatrix, Chriftus qua Deus, cft pars
12fa, qua homo eft lzdens. Ergo,&ze. (&od
idemficaliter propont potcﬁ:,_ vel ceflit {ua uf
fenfa fecunda Trinitatis perfona, vel non ? Si
ceflit, ergonon potc& dici pars }a:fa; finoncef-
fit, quomodo manente oH’cn{wR; adhucl: erat
mediaror 2 Bt deinde i Parris & Filii,& Spiritus
Sanéti eadem eft voluntas, quomodo Filius Pa-
crem & Spiritum Seplacatgenerihumano? An
cadem voluntas poteft fimul velle & non \'L.Elc::

ResponpETur. Negando Chriftum qua
hominem individuuin, efle parcem lzdentem,
quia inco nulla macula. Rurfus pars lafa, non

Diﬁ)utatio ultima.

poteftefle quidem principium elicitivum agie.
11q1n_q1c¢i1a:1di 3 poteft tamen effe principium
ti}gll%hcntivuln & terminativam principii eli.
cItivi.

Illud autem quod infert; Ergo erit parsfimul
lz{a & non lzfa,id diverfo refpeétu verum eft,
Deindeante previfam dignificationem illarumy
actionum non ceflicoffentz jure, fecunda per-
{ona ;‘{cd fuit pars laefa 5 poft illarum tamen
previfionem non fuit pars lafa, ficut nec fue.
runt alizpetionz. Deniquemale fupponitur,
fyzgd h:}c vol untare , quaz eft communis toti
T'rinicatiplacetur Filius, fed elicitive placatvo.
luntas humana, dignificative & terminativé
pcrfhnadivina.

Osjrcir 2. Crellids. Sifecundaperfonach
ingamam,‘ quun:ur etiam tres reliquas perfonas
aflumpfiffe humanam naturam: Ecenim isal:
fumpfit nacuram humanam, cujus propria ha
tura feu {ubftantia eam aflumpfit, cumque ea
eft perfonaliterunitas Ergo fi Chrifti D\ natu-
ra aifump[i t humanam naturam, etiam Pacris
& Spivitus S.naturaeandem :lﬂllmiuﬁt.

REsroNDETUR. Ncgarcnos quod natura
divina aflumpferit humanam, cum affumere i
perfonz,qug eft diftinéta realirer abaliis, confe-
quenterpotens terminate naturam humanam,
non terminantibusaliis. Imé docemus,nonpo-
tuiffe affumi a divina natura humana nacuram;
quia affumptio norat unionem {ubRantialem;
unio autem fubftantialis ; {upponit completi-
vum & comp‘wbllc fubftantiale ; jam autemdi-
vinanatura refpedtu humane, non habet ratio-
nem completiva; urdocerurin materia deln-
carndtione : Quomodo atitem mediace fic illi
nita natura ® non eft mareria controverfa,fed
{cholaftica; dequaalibi. %(}ndoaummdcm
objicidSabellianifimum, fallivur; namdicimus,
illas perfonas diftingui intet fe; non nominibus
folis, fed effentialiter; Cuijus contradictoriam

edocuit Sabellius.

INsTAT 1. ea,que partcshabcnt, lwch_c i
ki pc{limt {fecundtim unum & non uniriiccunrl
diim aliud. In rebus antem incorpoteis nulli
funt terinini.  Unde fi narura humana unita
fuit Divina, cft unita toti, & quia unalfubfiften-
tia non magisabeflentia differt, quamalia; nofi
magis erit uhi {ubfiftentiz unita natura humas
fiaquam alteri.

ResronbETuR: Inptimis, non efle nat-
ram humatam unione; de qua hic, unitanm na-
turz divin, fed perfone; licet mediare it u-
nita,  Quid auterh fitmediate unirt? Docetut
inmateriade Incarnatione : Ex cuautcmqliod
unita fit natura humana immediate perfon®
V& r B1, nonfequitur, illam effe unitam imme:
diate perfonz Patriss quia quamvis aequalices
omies identificenturnatur® ; quia rax;1t11111§cf
{e diftinguuntur realiter; hinc pcrcﬂ: immedia-
té uniri una, non unita alia.

InsTat

In§
i

il it
Re

fbitan




-

DeSS. Trinitate controverse.

<47 2. Adbuc portits deberet illa natu-
et s hiiftentia Patris fubfiftere, quam
J‘-‘Eu-l‘mm'ﬂ]? lii, utpote quE in natara divina
:.i\”m:)gmfr];is’u: c%rpus prin'mm} unicur ani-
':ﬁﬂt:;blwmlnrid mf)dis ejusdem; ira prima-
" ideberetperfon® Parris. : =
Nlm.ﬂ‘mNp};Tm{. Si unio per Impomb;]c
:’Jl!iI}{;msa}is, 1'11::1'C;dc11~t iAntc ”““:‘{’ 111 ‘ch\.:i g
y humanatn, 1€ deberectieri; fedhzcu-
gononclt fifainnatura.
ssrar 3 Tordcllentia Trinitatisincarna-
d}‘.}.sz tota Trinicas incarnari, & cum iubh_-
srillzextraeflentiam nungxnf%nm, necef-
aamillas fubfiftentias cle incarnatas.
“gesponsun jamelt. Naturamnon effein-
m: & quid €X UNItate in natura arguit
sreliquas pcribn;ts,id non convincit;
tonem realem perfonarum, pot-
mrerminare naruram humanam, nonalia.
Daicit 3 Sifecunda perfona c‘[f: incarna-
i fequicut, alteram divinn_‘ms perfonam de-
 mam evafit pars Chrifti, ex hunmf.u &
immreraconttitutis eft autem de eflentia
ma,nefit pats alterius. Quod autem illa
wevalerittunc pars; probatur: Quiana-
pilmanaclttuncpars; Ergoetiam pars eft,
wtura fuam {ubfiftentiam habens, hoc
{onam divinam , qua humanitatem af-

I
:

o

!

Jmput.

lis?ONDETUR. Inprimis, argumentonon
aincentum, quia quamvis natura divina
iibeet rationem partis, nondum {equeretur,
iiphperfona, qua naturam humanam af-
liplighaberetrationem partis, utpore ab illa
mualiter diftincka.

Sedneque fequitur eriam naturam divinam
ierationem partis; quiaeaqu requirun-
i conditionem partis ei non competunt,
wlocecur in materia de fubfiftentia; fed tan-
tmhabetrationem alterius extremi, licer ex-
toumalind; exfinis praedicatis poflic appella-o
niche etiam pars.

Ogrerr 4 Unum idemque fubjeGum dis-
it efle non poflunt, nec difparata de uno
ncdicipoﬂhntin(“{@d. Deus&homo
tinatafie, Ergo &cc.

‘RES‘PQNDP,‘rlIR. Unum idemque fubje-
G, difpatata non poteft efle peridentitatem
4 tatorum, vel {i {int difparatanon tantumin
done entis, {ed fimul etiam fe non habeant
am completivum 8 complebile Conce-
iom idemque fubjeGum difparata efle
?“”?Wﬁ perunionem, fi uhum extremorum
‘I‘th'_dmlp.icl\.;.lc, & a]_iunl complc_tivmn Nego.
o :qulj..dum eftinnoftrocafis namnatu-
:\‘1"““*“-‘1\llipm"::m in ratione entis, habet ra-
- complebilis per perfonalitatem divi-
IL'¥1!§1E9,O{?-L2\:}[§0{;BI?m c{c‘nfct, quod homo &
i Jmlnc;it:} dili‘m!:]- 1c.uﬂu_3mo &cnm_l ho-
Ieltur; quia inter hominem

& Deum non eft oppofitio contradi&toria; 1
cusinter hominem & non hominem: Aurad
maximum talis eft oppniftm 1N ratione entisin-
ter Deum & hominem; ficut inter hominem
& non hominem; fed non cft ralis in ratione
complebilis & completivi.

Quare autem bene pradicari poflic, Homo
eft Deus, idinter alia rejici debet, quia ly ho-
mo nonfirpponit pro {ola natura, fed pronarura
perfonata perfona Verbi 5 de perfona autem
Verbi in Quid poteft pradicari Deus. Hazc
autem propofitio natura humana eft Deus, fim-
plicitereft falfa; fed hocfenfuvera, natura hu-
manacft terminata perfona divina, qua praedi-
catio {peclat potius ad pradicationem quaft
differentiz. Quando autem probat ex co in
Chrifto fore duas perfonas ; quia perfona eft
fubftantia prima incelligens, hac definitio jam
eftfupra negata.

Osjrcit 5. lllaipfa natura humana in fe
prcife {pedata, eft homo, ergo perfopa: Sie-
nimnon efler homo, licerctita argumentaris
Filius ille hominis non eft perfona. Filius Dei
eft Filius ille hominis. Ergo Filius Deinon eft
perfona.

RESPONDETUR. Negana’o aﬂ'umptum..
Probationon convingcir : Quia Filiusille homi-
nis prcifé fecundim naturam humanam non
eft perfona Concedo, {fumprus cum fua perfo-
nalitare, quam habeta Verbo, Nego.

Inszarr Illinature humanz, competit
definitio hominis,

Resronperur. Utilli competat defini-
tio' in concrero, habetur id 4 perfonalitate, ue
competat in abftracto, competit illi de fe.
Quando autem urget inexplicabile effe, quid
{it illa animalitas ragionalis in abftra@o: Non
eft enimnaturauniverfalis abftracta: Quia hze
nihilad prafens facic; nonetiam eft formahe-
minis, fed aliquid forma praedicum. Nonetiam
eft pars eflentic humanae s quid ergo erieQuan-
doinquam,id urget, non convincit; quia ani-
malitas rationalis eft complebile complemen-
to perfonali, ut docetur,in materia de fubfiften-
tia, licgr illud complebile fit in entitate indi-
viduum.

InstaT 2. Exiftentia fingularia non folenc
vocari abftracta; talisautem eftillanaturahu-
mana.

ResroNpETUR. Defactoillamnaturam,
cfle unitam perfonal@@ti divinz, adeoque ab-
{tracta non eft. Calfu autem quo {poliaretur
perfona divina, an hoc ipfo redderetur fubfi-
ftens: Eft quaftio Philofophica, nonTheolo-
giz controver{a; In omnium tamen principiis
non vocarerur illa natura abftracta, fed potids
exiftens fine perfonalitate ; f{icut anima ratio-
nalis poft {feparationem non dicitur quid ab-
frradtum : Hoc enim importat noftras inten-
tionesfecundas.

Bb

InsTAT




200

InsT AT 3. Subfiftentiaqua carernaturahu-

inana, vel ad naturam hominis conftituendam
1et, velnon? Sinonpcrti:lcr,crgoiinc 4=
anatura humana dicitur homo: Sipertinet,er-

f.",'ffl natura hU.x]".ﬂﬂR non t"l'i{ én[C%l’.l.
REespoNDETUR. Pertinere illam per mo-
dum termini perfonantis, non alia pcrtincmi;i.
Tnde cater illa natura {ua integritate termini,
non'naturx. Adtionesetiam illanatura exer-
cet, guz funt iivr'ﬂl:uﬁtc:rnnl,f'cd exercet termi-
flata perfonalitate Verbi; ita ut illz actiones
cxc:'&:gmm elicitivé a natura humana, termi-
native & fuppofitaliter ab homine, in ratione
hominis perfonati, conftituto, per perfonalita-
tem Verbi: Beneque porci’c in hoc fenfu dici;
Humanam naturam per {e non {ubfiftere, quia
habet rationem partis, nec per {e ftantiam ha-
bet fibi debitam, {ed eft in Verbo ranquam in
iL:ppoﬁm- Quare autem non CV’ldat petfona
ipfa habens rationem partis 2 Alibi dictum.
(l._mnduaurcm ex co,quod narura humana
maneat tota, infert, non poﬁé habere rationem
partis, id in matetia de (ubh{tcntial refutatum
eft: Namgutta et tota, 8 nihil illius entitatis
pcrit poﬂ: unionem cum altera gutra, & tamen
P(‘ﬂ: unionem habet rationem parais. Adquid
aurem fuerit neceflaria [illa unio? non th ex-
e hujus 1001,1'9::&;1{ 2d materiam {chola-
Breviter diconeceflariam fuifle ex fup-
pofitionc pnmcnda: a.ligmﬁc:-ltionlis D:.:i. pet
T heandricas a&iones Dei, & ex {UppolItIoNne,
auod velle fibi Deus ad xxqualitatem {atisheri

plicar
{ticam.

pro mortali offenfa.

Punéum Difficulta-
tis 2.°
Solpuntur Objectiones Crellii ¢&* Eu-
BOmIANOT U

Bitcitt. Quiafi Chriftus’efler fummus
OLHC Deus, & tamen Filius, id ex eo eflet,
quia effet ex cflentia Patris genitus 5 quod
ipfum et impoflibile; quia fequitur, Filium el-
fc fuiipfins Filium 5 erentin ex cpj\x&__ocfl;n;ﬂ
quispiam generatur,cujus eft & Filius,fed Filius
ex lhilpﬁm cilentia generatur, qu eft illicom-
Patre. Ergo, &¢. KQL_I'OL{ ipfum ar-
toponit. Ncmuqxlcgc-
ameilet; eflet,quia
effer caufa fuz gcncratinn _ Quia
gencraretut. Deinde relaa funt generans &
Zitum, non poflunt autem relata ‘culc‘in{rcg
&u codem, codemque tempore inefle, funt
enim oppoﬁta ; oppofitorum autem naturaeft,
ut{e invicem perimant, dicto modo. :

ReEspoNDETUR. Docemus 1os Catholi-

= S 2. Datar

ci, effentiam non generares fed quodl ater g
Siergo ellentianon genetar, qul eflt Fi-

munis cum
aumentum fic aliter p
&

neratur s cifet enim antegll :
His; noneflec?>

g(.‘l

{pe

nerets

Difputatio ultima.

lius eflentiz Verbum adeoque fufipfius: Hy
aniem guo._:z' al’fl:imt.ez produci 4 Patreex [ia effentis
Filtum, triplicess ferme (Enfim habere ;mref:’.‘

I\.M PRIMIS ne dicatur creatura effe Filius,es
quod fit productus fine concurli materie, fey
exnihilofubjedi; diciturefle genitus ex effen.
tm‘, quail (abufiviflime l(\qur;ln;o_) ip!i eflentia
habeat rationem principii materialis 5 exhog
autem principio non {equitur, Filium generare
{eipfum, quia principio materiali non tribuity
generatio.

. "m CuNDUus fenfus eft, Filius eft ex effentia
Pacrisgenitus : hoc eft ex effentialibus princi-
piis habet Pater, ur generet Filium, depofcente
eflentia wriplicem perfonalitatem , ratione fiz
cﬂp:_tc.itatis » quam habet ad terminari 4 tribus
pcr[onis_ : Er ex hoc, nullo modo {equitur, Fic
lium effe Filium {uiipfius, {cd rantum fequitus,
Filium habere effentiam, qua exigit termina-
Iwil_ir:ttcm a {ua perfona, & abaliis duabus. Etfi
eller Filius effentiz divinz, vel hoc {enfu effer
ex fua effentia, quiailla diceret influxum pofi-
tivum , & realem produccnrcm filiationem,
rumPrjmumjnfcru-mr intencum Crelli; b
desautemnegat huncinfluxum; fine autem -
liinfluxu, quiporeft dici generare 2 vel hocab
illoefle genitum?

Tertus Sensus poteft effe, quod Filiis
fit genitus exeflentia Patris, hoc eft, habet fibt
communicatam eflentiam a Patre, ex quo non
fequitnr, Filium efle fuiipfius Filium, quia cun
non eflentia fit principium communicationis,
{ed ipfe Pater, it ut non poflit dici,quod fit Fi-
lius effentiz. Addi pofiet, ex eflentia divina
genitum cffe Filium, fed terminatd petfonal-
tate Pattis & fecundum vircualitatem'dictionis
quod dicere, & quod Patrem cile, non proba-
tur quod conveniat Filio.

OgzjiciT 2. Erhoc argumentum pluribus
locis urget. Ex noftris principiisfcquiturd.u‘[

Linfinitudinem perfonarum in Divinis; quiato-
taratio gcncmndi & 1’})11’;111&1 ftat in I}ocs quia
Parer {cipfum intelligendo generat Filium, &
uterque fe amando Spiricum Sanétum {p_i:'nlaF;
hoc aurem probat ulterius dart prorr:ﬂum in
generatione & fpiratione: Quiz ex una parte
qu;i:vispcr[bnn& {eipfam &'ali.ts{11§c1[1git; nx
alia parte diverfam atque ad;d diftinctam c]c
oportet imaginem Patris, qua 1)a1f€f ?ﬂ:& Fi{'l“
qud Filius eft, 8 Spiritus S.qua SpiritusS. ¢t
{unt enimrelata; relata autem omnia funt op-
Poﬁm 5 nppoﬁtorum aurem opPoIitas f_ileopt‘l:
terimagines; pro imnginum autem diverhrat®
a2c multitudine orietur dicta divertitas, proce:
demusque{emperin his imaginibusa}“o‘j“a“"'
nibus, adcogquein perfonis.

RESPONDETUR. Ncgando 1équclam, cu-
jus probatio ut {olvatur. o ¢

ApveErRTENDUM eft, quod in materiis
culativisiftius myfteriidicitar, Verbum proce

¢

qcle

et
[t
fn,qua
gl
srodu
E:-mm

fme




lits

fibi

non
um
nis
ki
Jina
ali-
nis;
D=

bus
fari
to-
iuia
£l
nt;
110

e

De SS. Trinitate controverfe.

; (:U[EEO“C omnium perfonarum, con-
i c,\'prtﬂicncm omnium perfona-
prmcipm f'c:cltlirLll"l‘;nil imflf.g::rc

' alia fii expreflione ;s cumilla habea-
it ‘nlh erfona: Sedhazcexpretlio,qua
. mlmx ﬂﬁlit rertiam Pct‘fomm, non haber
wbﬂfuch};gmﬁ]is refpectu Spiritus S. confe-
:gmmmnec d?cc[ur Filius imago Spiritus San-
ifml[:;dc ratione imaginis eft (ut videmus in
&] ibus creatis ) ut producatur, quam vim
m?n di quianmlprobnt Crellius haberiin
e c’ipcc‘tu Filii, fit ut refpectu Spiritus

it S 1€4 ; i ¥
it pon it cjus imago Filius, quamvis eun-
vl

itmgxlifiﬂlar| ; ‘ =
Ruls, omnes £res Pcrfqu;r{nt‘clthmt]c in-
1fione communi & cfl_cnm{z_, cuinullum
fndet verbum , €x _{cn_tcntl:l communi.
ﬁﬁch jumetiamquod aﬂugnt . Q ppofitorum
Ueteelle imagines opquiras, etiam in natu-
mausnancqm’incit; quia una entitative no-
._;i,,quzel’t fimplex qualitas, utrumque expri-
wccam dico, Pater non eft Filips, item Ens
et nibil. Dcniqucvidctur,largumcmmu
disfubjectonon fupponente; fupponit enim
vins ;Joi']'c dari imaginem refpedtu Spir;...
Huodzsoaprobat. QuareautemFiliusnon
tiniimagine, infra {pecialiter dicetur.

s
enter elle
s e gO

Negue valet quod dicit Crellius. In Deo
jqud eft, Deuseft; Ergo cimin Deo fint
genesterum fingularium, earumque infini-
;;;ﬁn_, variorumque voluntatis aftuum, hac
wia Deus erunt 5 Perfonis tamen different
dilovelillisa quibus funt produéta: Nonin-
gnlet; nonenimin Filio, fed poritis Filius
:::::,eﬁimngurerum fingularium, neq; in Deo
magines rigorofé loquendo, fed folus Fi-
ettimago Patris, quia prazter Patrem, nihil
futvim producendi fuam imaginem ; quod
mendimaginem requificumeft , ut diGtum
&uties. Perhoctamennonnego , effein
loideam feu fimilitudinem expreflivam re-
mibngularium ; ha tamen fimilitudines ut
Deus,non funt diftinétze perfonz;quiafunt
melledtioinadtu fecundo,que eftipfiffima
g Divina. - Filius etiam pro fua parte eft
fltudo expreffiva fingularium, necramen
hmilitudines mulnphcantpcl’ibuas', quia
itudo, quaeft perfona fecunda Trini-
elts debet effe adequatum expreflivam
‘ 'Dlhmnomnil.un, confequenter non relin-
QUidquam particularibus fimilitudinibus,
g‘mntcriedi&brmlt,cxprimcndL:m.

D

: ?J;ldcplin1z1orit1alla:a feufimilitudo unius
! ~{.rcige&llalius!imilirudinis, fennoritiz
‘-h)'fl]hil habeat tale, quod fe habeat per
rﬂlpjo\il;wnm & produéﬁ » quafolaop-
b\mLcta&omuluphcntatempcr{ona-

S h ] o P i
g‘m Jlla.hmﬂuudmcs, non multiplicent

i

i

3

201
InsTat. Nonelt caufa,cur non Filius v, o,
producaralium Filium, & cur Filiusad falvane
dum hoc,quod fit Deus , non poflit etiam effe
Pater?

Resronperur. Cur Filius hon genere 7
tres poﬂlmt a Higlmrl rationes, quaz P:‘BE]UTUU“-
nate ad Spiritum S. applicari debent. Impri-
mis quia quando , f{utficienter aliquid ab uno
praftatur hocipfo nenjamid praftatur ab alio,
nifi adfit altius aliquod principium , pro fira li-
bertate, novo titulo illud ponens, &itav. g.al-
buminalbedine,& animarum uni anima ratio-
nali,non dealbatur alid albedine, nec animacur
alid animérationali.  Et univerfaliter effe@tus
non poteft produci, & penderea duabus caufis
totalibus ejusdem rationis , nifi Deus illas pro
{fua libertate aflumatr, imo Vasq. cenfer,idne
quidem divinitis fieri pofle. Quia ergo ica
generat Pater Filium , & Filiusita gencratura
Patre,ut quidquid habeat visgenerandi, rorum
per dogma Fidei (cujus contradi@orium non,
oftenditur) intraPatrem contineatur, Trem
cumtotumid quod deberet habere alius filius,
inhocFilio contineatut , nullumque daripoflic
principiumaltius , quodaliotituloidem ponat,
ficutjamnon potlit dari Filius Filii; qui quam-~
vis non it Pater, eritadhuc Deus ; quia per fi-
dem ftantealictateinperfona Ponitur identitas
in natara. Deinde, quia ciim Verbum non
itafit Verbum,uc fic Pacris Verbum, fed etiam
fibiipfi, eftVerbum, & ita unio noncancim
compolfiro,fed & fibi ipfieft unio: Eruniverfali-
ter omneformale, eftetiam fibiipfi tale, fic,ue
jam Verbumnondebeathabere aliud verbums
Ecficut albedo non indiger alia albedine deal-
bari,fed & fubjecto, & fibieltalbedo 5 itaillud
Verbum,nonindiger alio verboloqui, fed fibi
ipfieft Verbum. Denique quia & effet ter-
minus adequatus totius generationis Filins, &
non eflet terminus adzquatus; non effet termi.
nus ;tda:quat us generationis 5 quiaadhucrelin-
queret loeumalterifilio ; effecautem terminus
ada’quntus,quia eX unapartenon jmijcat dari
terminum ad2quatum generationis in Divinis,
confequenter actu jam dabitur: ex alia parte,
quia fides nos docet, totiusgencrationis inDi-
vinis adequatum terminum, effe, fecundam
perfonam.

OszjiciT 3. Idem.  Sequeretur Chriftum
cfleabaterno, &nonefle, effequidem, quia’
fummus Deus debet effe 2ternus; non efle an-
tem,quia generatus eft.

Resronperur. Negando generationem
non Pufi'c efle ab xrerno.

InsTat 1. Genetatioproprié dita,eft mu-
tatio exnon entein ens. Ergo non poteracefle
xterna.

RespoNDETUR. Negatur Ancec. nam A.
rift. putavitgencrationes fuifle ab&terno, & ra-
men non poterat {upponere, quod ex prace -

b3 defnre




nempei lud nonens; & tamen ELEINO A Parte
arnrcni'!uld;um*p*'im. Rurfus pene perimpof-
fibile Solem ab xterno, genita fuifferex illo lux
arerna, 1'.:.'.[};';1:1&1‘.: exnonentelucis pr;tiiippf_)-
fico: Potius ergo generatio, fi fumatutr hliaci-
va,erit oyiijo in (imilitudinemnatur.

[nsTAT 2. Siid, quod. generatur ante non
gx!"ti[i:'. potetit ctiam gcncmn;qmm‘m jam re
ipfa exaftit.

REesronbETUR. Negandofequelam; ge-
nerabicur autem ab xternoillam gchc:':ltmnTUn
accipiendo, ut {icab zterno fincullapraceden-
tmncgmionis efle; non erit autem illagenera-
tio rerna confervatio s quiac um ficzrerna, &
zterno nihil fic prius, & confervatione fit ali-
quid prius, ficucillagenerationon {it conferva-
10} [1ZOL0IC, {cu nifi fumas confecvationem pro
permanentia, ficut verbum Domini, ita & cjus
generatio manet in ecrnum.

Appo, in xzrerna gcncra(iouc qualis eflet, fi
xrerno productus ema-

o

per impoffibile fol ak
nallet lucein, verum erit etiam per Crellium in
illa iiippoﬁnum:, generari id,dequo falfum eft
dicere,antenon cxtitit,quoumdu enimab zter-
no gencraretur, {; ante non extitic, quo aurem
fenfu dicipoflicgenerar quod jam exiftir, fupe-
rits diGtum in fimili, nempe non hoc fenfu, ut
intelligatur generatio permodum viz, tenden-
tize, cum jam habeatur terminus g;L‘llitus) fed
hoc 1rnur,quod jamreipfa exiftar, fed vi gene-
rationis ab xterno completx & pCEMAnentiss
ut ab zrerno fic& guncr.uio, & ab xzterno cfle
genitl 7

INSTAT 3.

GeneratioFilii Dei eft oeneratio
i\wpric‘ di&a; jamautem gcncmtirnluus exfo-
lenon eft proprié diftas quia hxe clt qui.i. ac-
cidéntale; generatio autem eft fubftantialivm.

RESPONDETUR. Permultos et lux fub-
{tantia, ponc pet {ilppuhtifmcm, qum{ fic {fub-
{tantia,adhuc manebit rotnm inflantia robur.
Denique generatio sccidentium & fubftantiz
conveniuntinhoc, quodurrague fir gdheratio;
o, non debet elle

{i ereo accidentium generatl
:

tod de ratione gene-

ex non entibus, apparet qu
non entibus.

rationis ut fic , nofn {ic effe ex
'(;)Eando;mtcm ratione partium {ucceflivarum
il continuata generatione lucis 5 vulc falvare,
qu(\d illius etiam g’cnci';l[io {it ex hon entibus,
id non convineits quiaimprimis lux per 1_nclin-
tem Philofophiam })‘:OJ‘. ucitur inftantaneé.
Deinde quiaipfa lux ab xterno jmq’u(bu quo
non haberet ante {e priorem, eflecque lu
nerata, ion fuifTet ex non Encibus 2 U
1encums;an hucufg; adhucE g
Sedad hocfipra refponfum.

i Perfona nihil aliud eft quam
Jigens s Ergo fi perfona

hucatrgun

necetur:?
OBjicIT

{ubftantia prima intel

D i"}, utatio ultima;

> te{mar 5 P $
Deitatis fecunda ex fubftantia prima gencrar;
[ . . B L
_elt,duz eruntin Deofubftantiz. 3
g 8 17 1: 3 i \

]\.1" SPONSUM jam eft aliquoties fuprd, ne.
gando hanc definitionem {ubfiftentiz, ad my
Ximum concretum ex natura & pcrilmalim:c
hoc eft fubftantia prima intelligens. ]

? Osjrcrunt 5. Eunomiani apud Gregor
Nazianz.Orat. 35. VelvolensPater Filitm ee.

1 1ol ergo illi fada et
violentia; fi volens, ergo s voluntatis eft
Filius, novaque erit mater voluntas locoPatris

nuir, vel nolens ¢ Si nelens

comminifcenda.

ResroxpeT. Nazianzenuss Felex nolnst
Patre genitus 65, gikls ergo et wiolentiant tninlit?
vel ex wolente? Ergo Pater tibi (inquitille) pro.
prer pancas [, jhlabas periirs wpluntaiis figuidem b-
bins es. 1demque 1‘ctorquutdc creationemun.
di. Diredeé autem dicipntcﬂz quod Filiusille
{it quidemvolentis, {ed nonvoluntatis; przci.
pué clim Deageneratio forta fit ipfa gigrend v-
[untas,inquitidem.  Alia viaeidem argumet.
to fatisfierigporelt, quod Pater gcmueuf Filium
volens, hoc eft, ex inclinatione natura feecun-
dx; (ednonvolens, hocelt exliberaeledione,

Osjrcmnt 6. Idem apud eundem. Vil
exiftentem vel non exiftentem Filium: genuit
Paters fi exiftentem fruftra gcncrmn.‘;‘ki non
exiftentem,crgonon ab xterno eft.

RrsronpeT Nazianz. rquendoatgi-
mentumyanipfe Patet {itab xternoex entibis,

vel non ex entibus? Retorgtiet item, antem
pus fit in tempore,annon : Siin tempoxe,quo
tandem ¢ - Sinon in tempore; qua fapienta
tempustemporis cxpcrsnhluccw : Retorquer
item, caiu qm‘)zlihluis dicat; E;;n nunc mentior,
vel enim mentiens verum dicit, vel mentierut
verum dicens? Retorquet item, vel aderasti-
bi dum gigamrcris,vclnon: Siaderas, quisnam
& cuiz Sinonaderas, quemodo ate iplo dis-
jungeris? Quod fi dicas, ncuttim horum ex-
e tremorumverificari; dicemus idem deDilem-
Quomodo qutemdirecte te-

mate pi‘upr)iin,».

1}-):):1“1g11dun1) {upra dictum.

DIFFICULTAS 1l

Solutio Objectionum ab Auclorstate,

(ecernemus hoslocos per ticulos.

OB;L'rii plura Crellius ex facra Scripturdy

Punéum Difficulta-

tis 1
Solutio Objetionumex Janita
loanne.

Bjtcir 1. Crellins. Quia$. Joannes -

J pellat Chriftam Dei verbumin P‘l']““}"m
apud Deum fuiffe,a Deomiflum. Etlrfﬂ.”_:\n'
= HIE

comp!
anal

[n:
glicir

i v

Pl
£



-

o
e
eft
elt
i

Iy

- ¥ - s £\
e SS. Trinicate controverfe.

!):‘;]Li‘,Sul‘ifrit()l'ﬂﬂib Chl‘iﬂus. con-
i Deoy it L‘l‘lf]] vocatur l)lul 1““'}';”‘;,
1 iagos i Deo Domino, & lei:u.{s 1;1%'.15
1‘.].r.\ confticurus & f[l'l'll.lizt » qUOlT!(jLO ergo
(m!}uspo:cﬁcﬂc Deus :Hum:_nmm. 2R

.RESE’U,\‘DETMR. _ Hanc varietatem hr;mh
andioriti ex diftinékione Pcr{omrum inter fe,
i flinttione innaturis. Reliqua criam

nuntxdi E : b 535 I
ppetunt Chrifto, fecundum naturam hu-
0 .

seriama

jtingt

manant. . 3 z
msrar 1. Crellius, ex hacrefponfione fe-

s vel p!urcsl c[_fc l'iCOS ’ Quod abfurdum
¢f; velillos perfonis d:[hngfﬁs, unum Deum
mitiere? Quod pofterids confiftere non
e, quia Deinomen, perfona nomen eft; fi-
sificat cim eum , qui caeteris imperat, quod
poofitun eft. : 3
Resronsun jam fupra efts quod nomen
Diis fit nomen Pcr{bm: communiter ad tres
fonas fumpeac s ad eum modum, quonomen
oo, eftnomen perfona: communiter ad fin-
gu‘:a:ja [amptz , 8 non importantis unam fin-
glirem perfonam. -

“lisTAT 2. SinomenDei, pro fummo D.C“
aprum, Chrifto cum Patre commune effet,
plhelferratio cur meatl‘c pccul;:u'itcr {uma-
§licChriftusa Deo dfﬂmguatur s quomo-
deimcum Pacri 8 Filio commune fit, unum
adrodiftinguer : Non reéte loqui cenfere-
mqiiPacrema Deo fimpliciter pofito diftin-
wiet, quisunquam legit, Pater Dei mific
Deum, Pater dedic Deum, Deus exivic 4 Pa-
it o Patrem creditis, etiam in Deum cre-

RestoNpeTur. Qua fit ratio cur nomen
Dipeculiaricer proPatre fumatur, dictum fu-
i Quaipleeft fontalis origo Deitatis. Quod
uiterad locutiones ab eodem colledtas, id
mnobis facit, quia haec omnia oftendunt Dei-
umFiliDeis fi enim Patrem fuum vocabat
D, ex quofeandalifati funt Judaei, quod {i
Do facerer, hoc ipfo @quivalenter ponitur
[maperfona Pater Dei, correlativa enim funt

Dei, Pater Dei, & cum miferit Filium qui
ai"li_fﬁ, hoc ipfo mifit Deum, & fi dando Fi-
“mhoc iplo nobis omnia cum eo dedir, quo-

| MonondeditDeum: Fe fic dicitur, crediris

fi- |

:‘ﬂ_ﬂ[m; &inme credice, @quivalenter dici-
in Patrem creditis ctiam in me, qui Deus
55 '“dlf?: Hze enim parilicas objecti cre-
f‘é’l’“‘»‘“lt‘qtmn Deiratis oftendit. ~ Ee fi di-
Hl‘DiEfCHC Yir\bum,_&l hoc Verbumeflea-
B }:ili‘;ﬁlmc ;o_[hgwgr Deus cﬂ_c fzpu@
¢ wioquaillicadferrur, vel eft figni-
\l:pZ::lcloms &rerna per generationem; vel
EECHH!perT:OE)fr\L;nI.‘;I-wm naturz huy us huma-
i mzmsratia c; - P.O[C_m cenferi Judex
it one Aumanitatis. 2

D qu?';%ﬂildq C_hrlfh{s dm‘tu_r @qua-

’ co diftinguitur, diftinguitur

20

3
totls quantus, non Vera unius tantlim nacure
humana caufa,

ResroxpeTur. Attendendum effe ad
phrafin Scripturz,quomodo procedit; namin-
lt(lllﬂliriltﬁlll f.‘llf.i)[f(.’SCliil(_lUC jl‘glllﬁ(:ﬂf]](h_j ...'Lll'
de natura humana, quando autem fignificar x-
qualitatem,actendic ad perfonamidentificatam
realiter nature divine. Necobeft ne dicatur
®qualis quamvis dicat inequalitatem ratione
naturx humana; quiaillicatrenditurad Equa-
litatem nonnifi inillo ordine divino, in quo non.
dicit naturam humanam, Poflunt autem ali.
quafine additodici 2qualia; licér in alio gene=
re dicant inzqualitatem; & ita unus homo cft
equalisalteriinfpecic humana, in efle nobiliter
nati, etiamfi fint inzequales ratione vircucis, di-
vitiarum,&c.

Osjrcir 2. Frequenter S. Joannes,imo &
alii Evangelifte appellant Chriftum Filium
Dei; Filins autem Dei fupremus efle non pot-
eft; namexhocipfo quiaPater eft, eft Filio ex-
cellentior: Deoautem {upremo nihil eft excel-
lentius, abeftque a Filio excellentia, queelt ef~
{e a feipfo, quia Pater haber eflentiam 4 feipfo,
non Filius.  Unde etiam frequentis appella-
tur Chriftus Filius Dei, quam Deus: Quia ly
Filius difcernic eum a {uprema atqueindepen-
denti Divinitate, quod vox Deus non preftac,

ResronpeTur. Effe quidemnon paucos
ex noftris DD. qui locum illum, Pater major
me eft, ita interpretantur, utid verum fic non
tantiim denacura humana, fed etiam fecundim
efle Divinum, intellige fub pracifa denomina-
tione, §appellatione Patris.  Communiorem
tamen {equendo refponfionem, quando dicit,
Chriftus Patrem effe majorem., non agnofcit
majoritateritinatura; nam in generatione u-
nivoca debet effe fimilitudo naturz; talis au-
temeftin Divinis, nec oppofitum probat Crel-
lius. Non dicit etiam majorem ellc in ratione
perfona Parris, qui perfona eft, quia ciim tam
petfona Filii quam perfona Partris effentialiter
petatidentificarinatura divine, quz eft omnis
perfedtionis fons; fit it etiam in ratione perfo-
nz,nosficperfectior.  Dicititaque & agnofcic
majoritatemin ratione natur divinzg & perfo-
nz comparate ad fuam naturam humanam,
Quomodo autem in Filio falveturafeitas ad ef-
fe Dei requifita, fupra ditum, quomodo 1tem
non ficmelius in Divinis dare? Eft {upra criam
expeditum. Quod autem fecunda perfonafre-
quentius appellatur Filius Dei, quam Deusad
computum ateinet; fed non probat incesicum ;
quia hocipfoquod fineaddiro appellatur Filins
Dei; hociploappellatur Deus: Sicuchog ipfo,
quod Petrusappellatur filius hominis, hoc ipfo
appellaturhomo.  Forte criamad hoc atten-
debat Chriftus & Evangeliftz, ut myfterium
Trinitats commodius innotelcerer repetendo
denominationem Filii.

Bb 3

IxstAT




s1aT L. Crelliusi Deus {hprc*n-_us ctiam

perfonz ab alio effe non deber, quid-
denim abalio eft id 4 canfa efficiente pen-
dets Deus autem {upremus non haber caufam
efficiencem.

Resvonsum fupra, cfle ab alio tanquam a
principionon repugnare perfonz divina, quod
principium ira producat,ut ctiam eandem com-
municetnaturam. Cmterum ab alio tanguam
a Creatore efle non potett.

Inst AT 2. Perfona divina nihil aliud eft,
nifi natura divina, ergo f1a Patre cft producta
perfona, etiam etit produdta natura.

RESPONSUM i'uprﬁ, perfonam quidem efle
realitet phyfice idem cumnatura, {ed nenidem
virtaaliter, ratione cujus virtualis alietatis, im=
produétd naturd, poreft produci perfonalitas.

InsTAT 3 SiChriftusnaturamhon accepit
a Patre, non fuit proptie generatus quisquis
enim abaltero generatur, naturam fuam ab illo

accipit.

ResronsuM fupra, Chriftum acccpiﬂ}f
naturam a Patre, per communicationem, fed
nof per produdtionem, eltque fecunda perfona
in fimilitudinem natura, quantuinyis non pro-
du&ta,de quoin materia{cholaftica.

Osjrctr 3. Crellivs. Chriftusa {eipfonihil
poteft facere, ut dicitur Joannis 5. v.19. 8 30
Deus autem {ummus a {eipfo omnia facere pot-
efts ergo Chriftus non eft {ummusDeus.

ResronpeETur. Cum Chriftus commu=
nicatam 4 Pacre habeat natutam, & cimperfo-
naillius veré fit producta, redte dicit Chriftus,
etiam {fecundim quod Deus eft, quod a feiplo
nihilfacete poflic. Multi ctiam exnoftris Do-
&oribusintelligunt hunc locum de Chrifto fe-
cundum naturam humanam{pectato.

InsTaT 1. Idem. Exvi rcf'pnnﬁonisfcqui«
ur, & efle Chriftum fupremum Dominum ut
fupponitur, & non elle, quatcnfis cum poten=
tia ab illo accepta, & non aliver; omnia facere
Futci‘t.

RESPONDETUR.
potentid ab alio acceptd :
nem, fed non potentia accepta per Creagoncitl
(‘z{’pcn:‘lcntiam. Q.g;mdo autemurget & lo_rc
Chriftum 2ternum & non Erernum, ad hocfa-

quod fit zternus ratione
divina , hon ratione hu-

Chriftum facere omnia,
per communicatio-

cilius l‘tﬂumdt’mt 3
nature & Pcclt.}ns\:
man. :

InsTAT 2. Crellius. Hanc refponfionem
texruirepugnare; quiav.20 reddens f’fltionclll'_l
Chriftus, quod nonfaciat quidquam Filius, n_:i1
videar Patrem facientem; hanc dat, Pater enim
diligit Filium, & omnia demontftrat ei, quaipie
chihu, & majora his demonftrabit opera, ut vos
miremini : Quem iocu_m i\[‘.’l }aﬂl}gle]f;tt, oppo-
punturincer ¢ facere aliquid ex feiplo, & ah-
quid facere {1 Patrem ‘a']lliit‘l'it facic_ntcm,coni:_j-
quenter aiiqui‘_i facere fi Patrem facientem vi-

Diﬁsumtio ultima.

derit, elt non proptia, fed a Parre aceep
tentid & auctoritate id facere. S

ResronDETUR. Quod attinet ad hun
locum quem urget, multiex S5, Patribus acej
piunteumde humanicate Chuifti, cuiaceeptio.
nifavent etiam allataverba. Sedftando inhac
prima refponfione adhuc dici poreft, quodly
dilectio, nonfignificet quod ex viamoris 8 be.
11_c_volcmi:u gratuite, communicetilli notitiam
L‘.‘{]Clltj,(’llt."lTT\ fed fignificat quod non coadtus,
{ed exinclinatione natura id praftet, ad quod
alludit celebris illa alias alligara atiétoricas, Pa.
tretn genuifle Filium voluntate, non neeeflist.
te. Perlyautemn & majorahisdemonttrabir ue
8 vos credatiss non luquimr jam de Cc:mn:ﬂ.x
nicatione notitia, noviter, per ordinem ad fe-
cundam perfonam tribuendz, fed de commu.
nicatione 2terna quid_cm, manifeftanda tamen
in tetnpore; ur & ipfi Apoftoli mirentur; ad
cummodum, quo petimusd Dco ut fiobis velic
remittere peceata, & tamen non petimus po[L
tionem hovi' in entitate altds.  Quod autem
addit hic, coloco compararihic a Chrifto Pa
tremartifici cuipiamyquiFilio fuo preeatexem.
plo, & fideliffime oftendat,quid fic faciendum;
id non convincit, in quatitim defendimushae
verbaintelligi de Divinitate Chrifti; fed com-
parari 1is, qui nihil agunt, quin agat {uo conlen-
fualius ; velcompararifpeculo quod reprafen:
gat omneillud, cujus eftimago; cum hac dives
ficate 5 quod reprafentatio illa in Divinis fit
fubftantialis perfonata, & cjusdem cum €6
quod reprafentat, natur,

InsTAT 3 Exdiélis fequeretur; Chtiftoo-
mniaabfolute, nulld re exceptd ab zrerno jam
fuiffe demonftrata, nec quidquam ei demon-
trari amplits, nedum aliquid majus potuillet;
urpote cul commiinicata haturacum artributis,
quihus nihil eft majus, & tamen Chriftus apet-
té aflerit Patrem fibi adhuc majoraillisdemon-

eltraturum.

RisponbETuR. Promittit{ePater majo-
ta his demonfiratutum per communicatio-
nem, non majotisincrinfece potel.}ti;t\'qi{i‘icn‘
tie, {ed per demonftrationem & manifeftatio:
nem Mmajorein, comunicata ab xtetnopo-
renitiz & (cientiz. - Quod autemaddit interius
Chriftum pro ratione reddere, cur hzcfibilnt
4 Patre demonftranda, quod Filitis hominis i
id non convincit 3 nam non facic propoitid
hunc{enfims quiaibcundﬁm naturam huma:
naminferiorillofum,fed facic huncfenfum, de-
monftrabitur magismili communicata potei-
tia & fapientia; uradyertant homingsad Deu
incarnatum & faGtum hominen

InsTAT 4. SiPater per @ternam illam ex
effentia fuagenerationem iftam o]wmmhhmui-
ratem Filio dediffer hon ex libera voluntate,
{edneceflario dediflet; nam neceflaria funt z-

terna; quod 4 liberaDei volunrate pende,id
zter-

ta po-




DeSS. Trnicat

te controverse,

qemumelle nen iﬁqf'i'f} ; qnni fbc_i
s feipofe Fem Liam pr e il ot
(hftusexlibera voluntate 713'()11.‘11;:6_1?{“ 5
aDatcemittam faculratem f1bi dediflc ,_ df_t,h
anPaer diligie Filium s 82 omnia demonttrat
;WJ'“’ facit. daE aipy : £
RespowpETUR. Hoc argumentum mu
womnino ex capitibus non convinceres nam
iéi[]ﬂ[]‘.ii dici potcft, communicationcim qui-
{minttinfecam notitia, 8¢ putcllln_am,nccr_'“.a_
:ﬂncfl'f, {ed m;mifufhn‘onc.m illins potentiz
iileliberam; ficut & ipfum 111(;‘;11';13({(111‘15Idc—
g, Deinde quod aflimit id q‘!:wd:zhbc—
aDetvoluntace pendet zternum effe non po-
phiidicacdeaduDei, fecundim immanen-
s Deolpectato, & fecundtiim id quod l:h,
e &intedtofalfaeft pmpoﬁcm; ut nofci-
weex materiade Adku Deilibero ; demonitra-
tqueexinde , quia Deus eft actus pan:_u.gzulh
Ir.‘.iun:la[i[uti {iibjeétus , nec componibilis ex
mestanofcitiva 8 actu 3 Siautem dicta pro-
plio, iticgumid!:’hcr;t Dei vu]ungtc pc,:ndct
wmimefienon poteft, fumaturfecundumid
quadicit Actis hbcr{n obliquo,&prp conno-
5]{'51E\:ql!&’ﬂiiiphHU‘OPIH_CQI,, anfc. ficaliquid
teatim (quod fuppono efle connotarum actus

Divmiliberi) quodtamcn poilic efleab @rerno?
Dcm.]ucmali-inf'crt,qnod exdilectione ex qua
I {umnnfh‘:lthocFihu,{bciuimrhbcréhoc
hmfaceresnam prater interpretationem hu-
Edlectionts fupra factam , hoc addi poflet;

DrinDeodilectionem , qud Deus non liberé
| ktecellarioamat, ucamac {eiplum & in pro-
i Thcologiacrmmpoﬂlbﬂia.

Continnatur Solutio,

POreﬁ etiam fuftineri bene, ut etiam fuprd
muiquodhicagatur de humanirace Chyi-
r idumquam Emjromnia,qum viderit Pa-
| \.\A:‘il‘:}cmntc1n,&c. Va'.dcnda funt argumenta
: [-;'-llsquomm!o hane folutionm_n impugnet.
ST enime, Nullum eftfundamentum
it affitmandi hane diftin@ionem dupli-
| u&locaquae aferimus cx AGor. 2, v,
if-U‘Jl_Dc].is dicitur jurafle Davidi de frudu
iGuslecundim carnem fufeitacurum clle
. Tremqua adferuncur ex Epift. ad
| oV &ibidemc, 9. v, 5. hec omnia non
'f"f‘““i}‘fflldﬂ, utopponantur natura hu-
"'ly&n§ru1'a Divinain Chrifto; fed utoppo-
W dpititui, quod feilicet non fecundim
] fl!mr_f-igiusD&vidis Chriftus: quod ipfum
.‘:rm;f;?:?;@ilcsioci in Script. dicuncoppo-
o obitums Ble cumdicicur ad Room,
Nttgodicemusinyeniffe Pattem no.-
*‘““lpi::gi:l: i}é carvem. Ubily fecundum car-
Miegare u: 1&:‘“ 't = quod filicet hic non
:‘ESPON;)E Pacer fpll‘lFll:l.hSJLlL‘];P(}!’LI!)l« .
TUR. Inprimis non efle princi«

>

=

5
Mlim |

e fup ;
tdamena,cx quibus arguamus di-

%

20
{ti 1anz in Chrifto a Divi-
nashocenim eft pottlimiin, quia {cilicet Chri-
ftus c[’tDcm,q-]ml nos Scriprura per Ecclefiam
docet,fed etiam verus eft h
duas efle in

R

In

ctionem nature

A

omo;,ex quo fequitur
Chrifto naturas.  Sed ctiam loca
allatabene de fendi poffunt: Coneedo enim in-
terdunicarnem opponi Spiritui, fed non probat
Crelliusin diéto iocoop}mni nonnifi Spiritui: &
certe quando fupponitur non efle in aliquo nifi
Caro& Spiritus, iL’mpcr Caro opponetur Spi-
tituis fednegofupponi poflein hoc toto,quod
eft Chriftus non fuifle etiam perfonam Divi-
nam. Denigueetiam C.u‘uf{t‘pc noh opponi-
tut Spititui , fed includendo Spirirum{-ppnni.‘
tur Deitati 3 ficv. 2. dicitur omnis Caro corri.
pifle viam fuam, ubinen fignificatur oppofitio
ad Spiricum ¢ hic enim potius corrupit fefe,fed
deoppofitione ad Deum, Quando anrem pre-
mitillum locum ;Quifactus eft ei ex femine Da-
vid fecundim ca 1':1{-:13,(;111' predeftinacus eft Fi-
lius Dei in vircuce fecundiim Spiritum Sanétifi-
cationis ex refurreCtione mortuorum,ubi oppo-
nitur Ly fecunddm catnem , ad Ly fecundum
San&ificationem Spiritus:id etiam non convine
cit; quiacencedo hiccarhem Opponi Spiritui;
fed nego opponiallegatis 2 nobislocis, ~ Addie
bene Petaviusl. 3. c.3. 0. 9. Inhoclocoeflean.
tithefinad naturan Divinam > itaut fenfus fic,
Chriftus homio pradeftinatus uc effer Filius
Deinonfecundim carnem pracife, {edin vir-
tuce; hocelt fecundiim excellentiorem potio-
remque conditionem, quxincodeclaratacft,
nempe Deitatem, Ly enim vittusfeu potentia
{umiturinterdum pronatura,utcumr. ad Cor,
L.v.24. appellatur Chriftus Dei virtus y B 3.
ad Corinth, 13. v. 4. Nam etfrerucifixus eff ex
infirmitare, [ed wivitex virtute Dei: ff‘(am e nos
infirmifwmnsinillo, fedvivemus cumillo, exwira
ture Des,¢re. Evz.ad Theflal. 1. v.7. profequi-
tur ulterius Petavius. Quotiam feilicer Divi-
nitatem Chrifti maximeé prodidit communica-
tio Spiritus S. qui eft fructus refurredtionis Do.
miniides {ubjecit, fecundim Spiricum Sandi-
ficationis. Denique addi pofler,quamvis al-
latis {upya IncisScripturx nof oftendarur Cppo-
fitio illius carnis ad effe Divinum in Chrifto,
fufficit quod hocefle Divinum ex aliis locis col.
ligatur.

InsTAT 2. Eciampofiradiftinétione duplie
CIs nature , per eam prafens argum. defum-
prumex S. Joanne cz{plic.;ri non poteft: quia
quod de toto aliquo fimpliciter, dici poteft, hoe
de eodem impliciter non negatur , etlamfiea
res toti illi fecundum unam canciim partemin-
fit,fecundiam aleeram non infic; quis enimv. g,
hominem fimpliciter neget carnem cile; quiaa_
nima cjus caro non eft,nec comedit? AtfiChri.
{tus Dominusille upremuseft, de eo fimplici.
tetaflerendamelt, cuma e iploomniafacere
poﬂ'e, perindeque ifta fe habent, atquefiali-

DD quis




296 Difputatio ultima.

e 1

quis negaretpofichominem intellige
£

1 &z Cre, \1(15.’] 1{1
‘!L'i_"\'lif'\‘-llﬂll iﬂ.]s,nun\L‘n_:l'(-ﬂ'. Advertit Crel-
lius {fuum argum. pro {ere de iis pradicaris,
quainfint toti fubjedo fimpliciter,ac fine limi-
ratione lic {:_rum Famp'.'mmw‘n{int; totiautem
non nifi conlequenter, quale pradicatum eft v.
g.mortale; taleautem pradicatumnon eltim-
mortale ,quod non efferturde totohomine fim-
Plicitcr, quia totum hominis corpus moritut,
utut Spiritus fuperftes maneat.
ResronDpETUR. Quamvis confuetudolo-
quendi non ferrethoc inaliis , utquoddetoto
fimplicicer dicitur , de codem {impliciter nege-
tur, id inpr.rltnrilucumJmnlmhcr, quiacum
nullum fit tale torum,quod conftet duabusna-
turis completis &’pctﬁ‘frss; hine potci’t ctiam
dehocroroaliquiddici, &eo mode dici, quo,
dealiisnon dicitur : nam in aliis, aliud extre-
mum,non elt natura Pcrﬂ:&a: Underationeil-
lius non portﬂ'aliquid {impliciter dici , & ratio-
ne alius fimpliciter negari , {ecus in Chrifto.
Deindeiftud ly fimpliciter in prafenti £quivo-
cumcft ; Sicnimly fimplicicer {umatur pro di-
&ofinereltriione , &addito, verum cltde
Chrifte incaddito dici, 2me ipfe nonpoffims fa-
cere guidgquam. Siautem Ly fimpliciter {uppo-
nitl, proco quod eft innullo fenfuid dicipoteft,
Falfum eft de Chrifto dici in nullo fenfu pof-
fe,Ly: A meillud etiamnon valde plnccr?qm}d
utatur utut ad Iigmﬁc.u.h{au1 durationem ani-
poft mortein, quaii dybitans de illiusim-

m
mortalitate.

Notandum hicetiameft,duplicia effepradi-
cata, qu:x;dmn.lﬁh‘mativa, quadamnegativa,
idemque dicendum de veritaribus: ut aliquid
de alio m:gctt{r,[iﬁﬂcit aliam partem darefun-
Jamentum negationis s & fic poteft negari de
homine,immortalitas, quia cjusnegandz, dat
fundamentuin, corruptibilims unionis. Aliz
autem {funtveritates affirmativae, cxque pcrfc,
Gionemimportantes,& hez defumuntur a4 toto:
& iraquianon eft totum quad eftinhomineim-
Licitur eciam homo immortalis,

mortale , nond
{ed inde nonfequitur, qund dealiquo extremo,

vel parte non poﬂi: idem pr:uiic.nmm Verifica-
riznam verificatut immortalitas de anima , in-
cm‘rupmbi} itas de materia.

Rurfus p]:;rdic;tm etiamaffirmativa, verita-
tcsqucﬂﬁirm.ttiv i1';ru;'dm1mt_tcnduntad hqc,
quod primarié & }:1‘111cipnlitcrmlgorgatu}:‘, ita
utreliqua gaudeant conditione pr_mc_ipahs : I.L
Jamque {fequuntur ; &citaquia principaleeftin
homine elle rationale, quamvis corpusnonta-
wvereadhucde homine dicitur,eft ra-
tionalis. 3111L1crgocti.1111i11Ci‘ll'ii'i'OI';triO{lL'In
principalis habet cﬂc Divinum ,_hincmci.'umh._
cit Chriftus, Eg¢ e Pntc’rrmum_[:.-mw s quia nihi-
bet aliud exeremuni, quod eft natu-
fic ut exeremumillud funder,ute-
aito quidgnant,

tiocinetur

lomintsha
rahumana,
tiain Chriftus dicat, amse p[e #0%

quiIa‘ {cilicer natura humana 4 feipfa non face
quidquam. Duandoautem Chriftusinfuise.
nu_nm;n(\n]bus, attend‘it ad hoc, quod eftinilly
Iprmc;pnl? qundl eft cﬂlc Divi_nun'a » quandoad
hoc,quod eft minus principale, quod eft natury
11._11113:111 a2 ex contextu,qualitate predicatorum,
Doéorum,& Ecclefiz fenfupenfandum .

InsTaT 3 Siid quoddetotoabiolute afleri
p.otjc{l de codemtoto fimpliciter,8zabsquenlla
lnpltar;lezc ncgarip(m‘ﬁ » coquodid eifecun-
d.um aliquam partem utut inferiorem;non infir,
hc_::hi[d(: Chrifto fimpliciter dicere; cumnon
efle Deum alciffimum,non exftitifle ab 2terno,
potcrégpw c\tinn:t th{l]()iﬂlnc negari,quod fitra-
tionalis , €0 quod fecundum corpusnoniatio-
cinerur.

Resronperur. Quiahoc praedicatum
qlmd cft effe Deum,eft principale & primarium
ad quod attenditur, non pote {tde Chriftone.
gari, cum idilli prim6 conveniat, ficutnecde
hf}mine rationalitas. Deinde hc propofitio,
Chriftus non eft Deus,fiimplicite vel explicite
{'upponcrc:tur,{L"cumi{\m naturam humanam
non et Deus;veraeflet ; fed quiaid necexpli
cite fubintelligunt Ariani, nec ulus etiamDo-
&orum,fit ut illa propofitio fimpliciter negan-
dafic, Ira Chriftus propter implicicam ]up-
p()!'irioncm naturz humans enuntiavic , Parer
major me et ,negando fuam zqualitatem, &t
men ctiam {ine addiro per implicitam fuppo-
fitionem nature Divinz ait; Eze ¢ Parer ninm
fumus.

InsTaT 4. Idem. Vel de natura Chrilti
Dominifimpliciter & (ine ulla additalimiatio-
nedicipotelt , eam a fe ipfo nihil facercpolle,
velnon potelt diciz Sipotett dici, ad quid ergo
recurritur ad naturam humanam? Siauremnon

yoteft dici, ergo concedis noftram de perfona
Chrifti tententiam; etenimfiFilius Dei,eftper-
{ona,fupremam Divinitatem habens, necelle

* eft,ut quidquiddc ipfo fimplicicer velnegatur,

vel afirmatur, idem quoque de Divina ipfius
natura fimpliciter vel negati vel afirmarique-
at: quandoquidem perfona, {upremam Deita-
tem habens, nihileftaliud, quii;mipfil])l\'f'm
natura fubfiftens.

ResponpErur. Sccundimaliam jamal-
latam cxplicatlonmn,}mﬁb difta verbaverinca:
ridcIL'L'uzld;lpcrlblmDiwn.‘tquﬁtaii. Ceete-
rum didtaverbapoflent ctiam de naturahuma-
naverificari,& ratione illius,idquecxcos quia
nes Crellil non pmb:mt ratione nature
icta pr:cdicnt;'l\-'cr,i!-. i
ba verifi-

ratio;
humanz, non poff ed
exaliaetiam parte funt DD. quicaver
carivclintmtiuncmtura;hlr ana.

temdicitid quod deipfius Divinanatur
citer velnegatur velaffirmatur, deberenegl
velaffirmaride pL‘l“'OII.l,itfl falfum ui‘t:lnm"cfs.lf
iftindtio virtualis {alyans predicd
Addi pmrtﬁ, quaﬂlif‘-}

aicl

<-.
I

enim inibi d
taralia, utdictum alibi.




’.E"'-
lilJ‘
arer
-
po-
i

pilti
tio-
e,
190
101
ond
er-
cfle
i
fius
ug-
ita-
'na

al-
Cas
ot
ma-

ndo

1in
a1ct

DeSS. Trinicate

ijrChrlihh qud homininon facere

guod tuncnon accipiatur tan-
4

ficocon
Jpquidguant, qU o St o et
i biractoiplanatura humMana,iea accipt-
et oreto & fubfiftens , quia L

: licethocilline

111 con
cpriamimportat, 1c Sy
qui fubfiftentiam 1pfam praeciic impor

{1 tioné narurE human,
fra : Sl Safleia okt
Jysrarge SiV erba Chrifti reftringenda
o R T T T SRR W T
r;;‘t.nwcrhocrpmd Lh_uﬁus non poflita {eipfo
Lo quidquam ratione nature humanz;
erart § e
(hiftusad rem locutus non fuiflet:quod iy
it quia dixerat Chriftus Patrem fuum &
propaty - e =5 3
ylqueoperari, quod 1£.Lm}u etatifunt
i, fcilicer d Chrifto Iui.uja_l attempropri-
aminad Detin,s 8 L;Llod feipfum zqualem
wtDeos itaenim ratiocina afitur,qui fex
nDeofacit; ismortepiandum admittit
AtChriftus feipfum qualem Deofa-
a0, fc. inqua argumentatione de Chri-
e =
0 agitur non de una ejus natura,, nec
s de una fui partc]ocum& elt, caquein-
recim dixit ; Parer operatur, & ego

iz

SPONDERI p()tc[l prioribus verbis, ubi
Joquchatm de {ua (:pcr:i[mnc conti-
jacum COntinuata operatione Patris; ait
vdeDivinitate sattulicautem Chriftus 1h a-
webisrefpondiim pet pt adicata importantid
mhumanain, & rationéejus verificabi-
uemolliretillorumanimeos, quinot erant
sportate illam veritatem; licét etiamn-
exconfequenti etiam fiam Divinitatem,
renus,eamabfolute negare.
noiplamobyectionem fic ulterius enodat
(llis, - Objicitur Chrifto, Aqualem te fa-

=

| &leo? refpondetper nos Chriftus Filius fe-

dum natoram humanam nihil potef} 4 fei-
icere,quidhocad rem: Effetautemadrem
s Chriltum habere naturam Divinam &
am:fenfusenim eritquod non fimplicicer
alemfaciacDeo, etiamfi ratione opera-,
'cL'_)m comparet 5 quia facic ea tantium
nfaciendorum facultatem fibi Pater de-
S:_‘d nequeid convincit,quiadici poflet
aum Cheifti fuiffe explicare,ut dictum efk
tmillamnaturam , unde dicere quodni=
tiplopoflitfacere , efletmaximé adrem,
teundumintentum Cheilti. Sed exalio
L principio eftenditur fuiffe ad tem illam
Jlillfa::wrxll Chitifh : fenfus enim illorum
dictorum poterat efle liic; Vos ratione
;fsfixﬂatll'l'ﬂ_: @nfatis me allfg-licrc 5 QUO dfin
aisDeo (dicebant enimalibi tucumiis ho-
“Qilemfacisce Deo) & cgo dico hoc non
ums fed ratione ejus nihil 4 me ipfoope=

Weonfag T AL -
l ;’!’_ﬂ»qntntcx tatione illius non fin Zqua-
iitat,

Wrar g, g C
Eliingripe g,
Uepofle,

htiftus de {e tantum ratio-
Atz dixiffer, fenihil feipfo fa-
&interim intelligi voluiflet fe ratio-

b
o)

controverse, 207
nenaturz Diving omnidafeipfo facere,ion Pa.
trem praftare fuum fibiineare oppofuiflet; fed
feipfum fecundim naturam Divinam confide.
ratims

IU_—: spoNDETuUR. Potuifle qudem,fed non
fecifle pro placito, cm‘.gr:mlmtquc Ut recurre-
retad P: m,tanquarn fontalem otiginemto-
tius Deitatis.

InstAT<% Exhac ipfa refponfione fequi-
tur Chriftim Dominum non efle perlofain fi1-
prema Divinitatis : quod ipfium probat, quiz
hae 1‘(:f'ponﬁu oftendit nagiiram humanam efls
perfona Chrifti partem; hitmana atitem nacira
petfona fupremam Divinit:

item habentis pats
eflenequit,necad eam conftituendam concur-
rétepoteft : Nam nee nattire Divine pars eft
humananatura,necfubfiftentiz, cimneutrafic
ex partibus divetfis conflituta, & utraqueab
nniEterniracce _‘;titcl'ltmtcgl'm
Resronperur Alianyhane effe propoﬁ-
tionem; Petfona Chrifti,qua talis,pars eft;na-
tura humana & aliaeft hzec propofitio :- Intoto
quod eft Chtiftus rationem unius exteemi ha-
betetiam natura humana * priorem negamus,
fteriotem concedimus'y {edex canon fequi-

D01
lill‘jilleﬂ[lllz‘.JI'glICElL’IS. Addo cumpernosna-
turahumana, non conftituatperfonam verbi,
noh poteft dici effe pars perfona,fed pocius fub.-
jectum; vel complebile, c']um'l terminatur &
completira perfona Vcrb;’.Ncgo etgo direte
quod noftrarefponhio’ ; oftendar naturam hue
manam,efle partem petfonz Clirifti,

Secunbuwm allacdexplicandumeric, quo-
mnodo Chtiftus dicatidoctrinam fuam non efle
fuam, & quamvis nonaddat diftinété Chriftug
id verificari fecundumfiaturam humanan, {uf.
ficit quod aliunde & ex contextu id ftipponat,
Quodatiter fipponiteflelegatum Deo Chri-
tum fecundtim naturamDivinamid falfim efls
eft enim legarus fecundtim naturam humanam,
licer terminatam perfona Verbii' Verba illa
ex Joannisc. 7. v. 28, 8 29. Ubi Chriftus dicit
quod nonafeipfo venetit, explicari debent, vel
deztetnaproceflione,veldeadventu vifibili in
carne ,,t.[no-_ti ip{c poterat bene tam fibi quam
Spiritui S.ad{cribere: Opera ctiam Trinitatisad
extrafiiht communia, {ed adici ipfic Patrican-
quam fontaliorigini totius Deiraris » volensfi-
mul inntiere {uppreflé {ub teemine Pater pro-
cefliones Divinas.  Similitet explicantur illa
\-'cl‘b;lj[o:iimi.\' §:V.30. Norguaro voluntatem me-
am. Etex c.6.v.30. Deféendi de calo non nr fa
ciam volnnratemmeam,  Dicitetiam ¢ non g}f,e_
vere gloviam fwam,hoc eft fibi propriamfed dom-
munemcum Patre, licethocdenon quafitios
neglotiz, pofiit bencaccipi, relacé ad naturam
humanan.

Osjiert 5. Vetbailla Joan 12.v. 44 Qus
credit 1n me non chedit in me [ed in enm qui mafie
me. Exquolocoficargumentatur; Deusfums

niig




{t ultitus fideifcopus. Chriftusnon eft
us fidei fcopus ex illis verbis. Ergo &c.
1} ESPONDETUR. 1:7\‘[‘1\(_'.1!](!01“[111‘1 locum,
quod feilicet non neger Chriftus infe effe cre-
‘:_!]I-‘.;:‘..iu“.]‘,;l di:{i{t;:{?f{nx:}u: C.i'gtiltili 111.e:€'cd_quod
identitas naturx faciat, qdml credercmillum,

fit,credere in Patrem.

- =l
Pun&um Difficulea-
tis 2.
v 1} ¥ .
Explicantar alie. Auclorita-
tes.
R‘iﬁ' ftantadhucalialoca S. Joannis, quaad-
N\ ducic Crelliuss fed quiaca his reliquisnon
adjunxic, {fequendo Methodumillius in tradtu

non nifi refurabuntur. - Itaque
OsjiciT 6. Quod Chriftus Marc. 13. v. 32.

negetle nofle diem judicii , & tamen Deus
p remus nihilignorat.

R esponpETuR. Quod hocdixerit Chri-
{tustanquam legatus jure fecreti ligatus,de quo
slibi; additautem{cirede hoc nonnifi Patrem
non excludendo alias perfonas , fed ad exclu-
dendos , qui'non habent efle Divinum, attri-
uendoid Patri tanquam fontali origini totius
Deitatis.
QBjIcIT 7- Tltud Matth. 20.v.23.Ubi Chri-
dare feflionemad

{u-

ftus nﬂgatcﬂ}: infua L::oic:iﬁtu:tc
m,vel finiftram.
REspoNDETuUR, Hunc locum non alind
velle, nifi quod contra Patris veluntatem fibi
cumillo communem non polﬁt dare {eflionem
qu(:d etiam G'ratcus textus innuit.  Etcertéfi
petentibusin nomine {iio omnia facere poteft,i
judicium illi traditum eft a Patre, quomodo
non habebit jus eciamillud dandiloci?
OBjIcIT 3. €X Marth.1g.v.17.Ubi Chriftus
sellarus bonus,COLFIgIC appellantem; N eme
bonns nifinnius Dews.
REsPONDETUR.

Hocloco revogalfle Chri-
ftumfead altiusnofcendum,, &cnon fiftendoin
€0 quod videbant dodtrin titulo 5 fcd'ur i‘. a-
%;nofi;crcnt etiam Deu;‘n.‘ Q_l‘i_gd aurcim ‘ﬁ}.k‘l.'t
Chriftum aullibidixifle fe eflc Deum, {ed Fili-
um Deisid fe involvit, qumhocipi?)qum‘[ dixe-
ritfeefle FiliumDeiy & quidem ﬁ_nt: addiro,&
qt idem cx:gendu inhocfdems,ucfe ur cum Cz-
conate, hocipfo zquivalentst dixicfeelle D‘r: :
um,ficut Filiushominis, elthomo. Nonob-
{tac qué diftam rem breviter {emper cxpc.d.;c:‘
rit Chriftus,quia myfteril difficultas po&crmrr
bus{eculis propaganda,id non p'uticbat};r. {‘,In,.
faliim el confecifle Chrittum hoc

Nema eitbonns nifi [ummns Dews,
umen-

de nleerius £
?,1".‘_"111]1(?[1“1111 3 :
egonon [ Deusy . Nego cmm_huu.n-g ¢
cuma Chirifto fuiffe fadtum,nec id pro!_mcl,m-l..
lius; imo dubinm eft,annon hzc argumcmatiu

ellet u:-ipunsucgamis.

i)ifputat‘i@ ultima.

]

Oszjrerr 9. ExilloLuceaz.v. 42, Forun
tamen non mea voluntas, fed tua fiat, fi illJ’t(‘:m
Chriftus effet Deus , cfiet unaillius cum Pagy
voluntas Vi s

: R esponpETur.Id Chriftum dixifle,fecyy.
dumquodefthomo, Luquci'ccr.lndﬁnnnfem;_
remparcem.

5 .I‘N STAT I prater fuperiusallata. Impof.
fibile eft ut in Chrifto eodem :ernporccm{H
riz de eadem reforenc voluntates, iy

R & s o nDETUR. Unam efficacemqualisfiy
i'_nm:jc;_u%i,&aliam inefficacem qualis fuit excy.
{andi fe 4 morte voluntatem quid vetar feeum
ftare? 5

INSTAT 2. Exinde fequi; in Chriftodupli.
cem effe ctiam Pm.’ibmm,quia necefle eft Chri.
ﬂmp hzcdixifle prout perfona eft. Undene.
cefle eftid dixiffe Chriftum vel fecundiim quod
eft una ex Trinitate perfona , vel eft necefle
agnufccrc humanam illius naturam fecun.
dum quam habebatillam voluntatem , perfo.
namefle.

RE SPONDE rur.Chriftum hzc dixifle pro
ut pr:.rfona eft,non tanquam principiam elicitis
vumillius , fed terminando naturam humanam
clicientemillam volitionem: non enim Adio.
nes funtfuppofitorum eliciive. Undedicuid
quidem Churiftus, prout eft una ex Trinite
pcr{bna, non qLLomodocuuquc , iedterminans
naturam humanam,qu elicicbat illum actum,
Undejamnon eritnecefle agnofcere perfonam
humanamin Chrifto , {ed naturam humanan
terminatamilld perfonalitate.

Instar3. HicFilius non fe revocatadyo-
luntatem Dei,fed ad voluntatem Patris.

Responperur.Idfieriideo squiaPaterct
fontalis origo Deitatis. Unde non eft hicop-

ofitio inter voluntates perfonarum quaperlo-
na funt,fed qud voluntatesfunt, elicicz 4 dua-
bus naturis.

Osjicit 10- Exillo ad Hebr. 5. v.5. Ubi
dicitur Chriftus feipfim non clarificafle.

ResronNDETUR. Id incelligi dena
mana,velde clarificatione per communicatio-
nem eflentiz,quam 4 Parre habet;nonafe.

InsTaT Idem. Probatque hunc locumac-
cipi debere de Chrifto prout Filius Dei cft: quia
2 Pfal. 2. non ided citat Paulus, utde-
{cribat gloriﬁcamtm , fed ut doceat; a Deo
Chriftum fadumefle Pontificé, & ut oftendar
etiam priorem illum locum, qui (lcgcncratioﬂv‘
ejusagit,de codem facerdotio loqui.

REsroNDETUR. Duplex fuifle intentum
Chrifti , ;‘mPrimisprobarc quod fir FiliusDeiy
glorificationemnon afe, fed per communi-

qui
1 (= = B = ; E
cationem effentizaceepit, & ad hoc wam‘l-
Deinde

dum ul'ur}?—avit locuumsFrlons mens 574
prr;ba:'c voluit fe aﬂumphﬂc parura humanam

quzafe terminata coleret Patrem , & adhoe
2 Pl’u.

2 h-

illaverb

[

Ll
qu
Tali

(halt

falac

Mg



ji

Al
am

y0-
‘it
0p-
lo-

tds

Tbi

10€

De SS. Trinitate controverse.

ohandum aﬂh:lni:u‘m Fcl(;_mss Tit e5 Sacerdes.
f“mql_l.f achrt,_}.hn‘hmtr'y lf[flm‘ -
QsjicIT I Exnlh)]mmrnﬁ 1:]1,. 2 1
,«cs'.r‘j)coaurmnvcm‘ncl_no majc r.. o
QESPONDENT aliqui ex noftris I atribus,

L écilﬂf Maldonatus hic &P_ggvyzs Je 2.
Patremefle majorem Filio in ratione

i feu ut Grzciloquuntur caufz Filii;

pneipits Hilar. Epiph. Gregor. Na-
Taliselt Athan. Hilar. Epiph. Gregor. ia
n, Cafacius, Cyrill D;lll\la{G. Leont. Chry-
E;J?_‘TIECUPh' Euch}_'nI]. imo S{Augufi. Lib. de
Ifuif&sj"mb'c'?',dlcfthoc effe ver i;;lx,Pgrzz&{,
muﬁapmjvrermfmffmmemﬁzﬁ.fpn éa;mﬁu Jpar-
;,,flgrapfrre,x qm}z_ﬂm: I_’atrf debet quoa eit, Pater
genmall dféﬂ!g:ﬂdg{ad et In dffeni ionem
fys rc@onﬁonisrccn_dct, fidicasI atremma-
wemelleFilio in rationc denominationis Pa-
gyoninratione cntit;m_s 11at}:ra-:,l&g proquo
uipotelt Epift. Synmhc_a Concil. Sardicen-
fi quam integram deferipfic Theodoretus a-
l cintum Petavium.  Nems negar Patrew
Hsmajorem ¢[fé mon ob aliam Zg}p@fe‘g’mf, necoba-
indiferentiam, ¢dquia nomen Parris, ipfum mit-
ju omine Fitii. Neque valet quod dicit
{ulliss hocnon poffeita accipis quiaeoloco
(ultos zeddit refponfionem, cur deberent
ulee Apoftoli- quod ille afcendat ad Pa-
anquibusetiam verbis fignificat exinde fibi
duidacceflurum boni, ubiad Patrem abive-
i quidvero idad rem facit,quod Pater eate-
wsfemajor Chrilto , quatenus eft Deiraris
fnsnoninquam valer quod dicit, quia {ignifi-
adoChiiftus excellentiam Patris commen-
dbeimad quempracedit, tanquam locum
wlermanifeftac{fuam gloriam, cujustanta
tmjeltas, uteriam fibi prxcellat in ratione
llisDeitatis , & indenominatione Patris:
wiredomum Pacris , & quidem tamexcel-
sappetibileett, licerille abitusfecundim
Divinum , nonnifi figuraté accipi poflit,
il non iufrcqucns eltin Scripturis, , Cz-
tum,

oS!
LAl

ResbonDErur. Fx communioti {fenten-
ubD. hxcverba accipienda efle de humani-
weChrifti,

liszat Crelljus, Multaex dictis jam fupra
Hehdoad qua jam refponfumeft. Re pe-
: uilpilhldpth'ncipi;iﬂq. Quod de toro ali-
. }Qi‘fhfmgripotcﬁ‘[ati()llc31icl11115,110]1})0['cﬂ:
Biodem impliciternegari & ¢ converfo. Sed

dictum ft i quodfimpliciter de aliquo af-
[J:‘;;:Eglffrfh jﬁc t_:odclmmgari poteft {1 fitto-
[-ittism:un}sgu atcum conftans d_u.-zh_us com-
F?1=ﬂfirione; qfl_ua utraque habet jus fundfmk{i
s rmv- Ir‘llifllc%tcr, tam afﬁrnm_m';zs,
‘:‘iiftvﬁn fuaii'-Lm enimuna natura alteri pra-
e ndanditales praedicationes? De-

- etiam did g, eft,non negatid {im-

10d fic inzqualis Pacr,{zd

Metter Clya
‘ LLChll{’RIS, qu

=
Angelum;

209
cumnonexplicito, implicito tamen addito, {e
CLlnd l‘[ll] naruraimn 11':11]1;1 f1am.

Osjicit 12. Exillo ad Rom. 8.v.3. Ubi
Chriftus dicitur effe miffus, & ad Galat. 4. v, 4.
Deiautem fopremi eft mittere non mitey,

ResronpETur. Miflionem in Divinis ef-
fe duplicem, quandam per communicationem
natura,und cum productione perfonz, quara-
tionc emittit,ex{eradix forem , fons rivulum,
Alia eft Miflio temporanea, qua et obire offi-
cium Legati,Predicatoris,8zc.  Prior illa mif~
fio convenit vero Deo , etiam fub formalicate
Divina, pofteriorautemnon poteft convenire
nifi ratione natura Creacx,clicientis illas actio-
nes. Et quamvis mitti etiam fecundo modo
nonnifielt perfonz,id verumeft , nop ratione
perfonz, fed ratione naturz quantumvis ter-
minatz purfbn;i » complente principium illud,
eliciens attiones ch;ltj,pl';n'licamris,&c. Er
licer miflio illa temporanea a tora Trinitare .
at, tribuitur ramen {pecialiter Parri
fonrsiliorigfnitotius Deitatis.

InsTaT1 Sipara pari mitti poteft, nihjl

rohibebit quo mintis etiam Pater 4 Filio, &
gpiritu S. mittatur,quod non concederur,

ResronpeTur. Miflione ®rerna mitti
non poteft;quiahoc ipfonon effet fontalig origo
Deitatis , bene tamen ex communi decretoto-
tius Trinitacis poflet perfona Patris terminare
naturam creatam, necmittetur tunc rigorofe
loquendo perfona, per mjlhoncminte[ligcnd0
productionem , fed mictetur fi per miflionem
intelligatur unio fubftantialjs y Ccommuni-
catioque idiomatum , fafta ex vi decreri Tr:
nitatis.

InstAaT 2.  Abfurdum eft dicere,ut Deus
ab Angelis dicatur mitti,precibus eorum addu-
&us,ergo etiam Chriftus Pacri peromniazqua-
lis,;non poteft diciab eodem miffus,

REesronNpETUR. Miflionem &ternam per
communicationem eflentiz non pofle facere
Miflio etiam temporanea non po-
teft abillis fieri, quinon pnﬂimrdclcgare pote-
ftatem,quam qui delcgant AngeliDeo, vel po-
titis natura terminaca perfona Divina,

Osjrcrr 5. ExJoannisio. v.18. FEx ejus-
dem cap.12.v.49. &c.14.v.31. Ubi Chriftus
agnofcicmandari {ibi aliquid 4 Parre; cum ta-
men Deo fummo nihil mandaripofiit.

Resronsum {uprd h2c omnia de natura
humanaincelligi; quo etiam modo explicarur,
qui Chriftusoraveritad Patrem? cur autem po-
tius ad illum direxerit orationem 3 Ratio eft,
quiaille eft fentalis origo Deitatis,

Osjicit 14. Locain quibus agnofcit Fi-
lius ﬁlu’aliquiui datuma Pacre, qualia etiam ha..
bentur in Apoc.fubinitium & c.2.Circafinem,
8&c.3.v.2r. Ergo Chriftus non eftfummus De.
us, quia Deo fummo nemo quidquam largiri

porteft. -

an guam

Rhspoy.




Difputatio
rsPoNDETUR. Hanc darionem cffe du-
plicem,quan lam 2ternam, qua cft per com-
ix, & aliam remporane-
lonorum humanita-
lerisque eriam le fignificatu ,qufui
ex gratia,huic humanitati, darafir uniohypo-

tatica.

InsTaT . Omiflis aliis, quaz noftrum re-
{ponfumnon concernunt, Deo fupremoncmo
uam tradere poteltalias pofler etiam Pa-
cerdicere; Ego difpono vebis regnum,quensadmo-
dum mihi difpofiust Filius. 5

Responperur. Miflionem zternamPa-
tyis a Filionullam poffe effe. Undenon poreft
dicere quod a Filioacceperit Pater, uthaberct
vitamin femetipfo , licét pofler bene Pater in-
carnatus {ecundum naturam humanam agno-
{cere excellentiam Filii,pre {c; nontamenpo-
terat casdem omnes ufurpare locutiones, quia
ip!b eft fontalis origo Deitatis. Suftinerictiam

yoteftaliorum refponfio, quod dederit Pater
Filio folam manifeftationem dignitatis ab ter-
no communicatam.

InstAT 2. Urgendo illum locum; Clarifian
me Pater apud remetip[um ubiopponit hanc cla-
rificationem clarificationiapud homines.

Resronperur. Non plisChriftum vel-
le,quam ur fua humanitas gloriz illius & quie-
tis communicationem habeat , quammeretur
fua perfonaab xrerno produdta. :

insTAT 3. ExilloAétor.2. UbiDeus di-
citur,Jefum fecifle Dominum & Chriftum.

ResponNpeTurR. Hzxe verbabene explica-
1 poﬂk de graria unionis hypoftaticz, ;__zr-.xtio{'&
humanitari collatz.  Unde illam poteftatem
co fenfin non habuit femper Chriftus. Porro
ipfa poteltas judicandi, poteft dupliciter in

Chrifto confiderari ; Inprimis qud communi-
cara eft cumeflentia, & ifta non excludit pote-
lis cum eadem realiffimeé fit cum

rd

fratem judicar
P!)EL‘P'; ite Patris. Decinde putci’c confiderati
inhut cace Chrifti hzc poteftas CcOMmMMiti-

cataper aflumptionem, quxnon excluditqui-
dem Dei tanquam principalis Judicis potefta-
tem , fed includitetiam humanicati @ellatam,
non qumnodccunquc {pectatz, L'cd_ terminacae
AVerbo. Illudetiam cluml urgetinferius,®quo
jure debere dici,quod etiam Filius id fibidede-
rit,& tamen neer dantem pcrfon-.lm, & eam cui
dacar,debet effe diftinctio. Etcerce quisdicat
FiliumDei Ch'fiHumgloriﬁcaﬂc? idenim Ne-
{fotianimumredolet. Ad quod facilé in prin-
cipiis Catholicisru{pondetur, inter dantem,&
enm cui datur,fufficere diftinGtionem natura-
rum, licet utriusque cadem {itperfonasitaut &

siens fit perfona, licet non ratione
prmci!& pcri'lmr accipiat.

InsTAT 4. Lx illo Ador.2. Qui abalio
Dominus eltfactus , is etiam Deus eftabillo fa-
Gus eft : quod pluribus probat. Atqui Jefis cft

1

dans,&accip

ultima.

a Deo fadtus Dominus,proptet locum citatum,
Ergo,&c. ;

ResronpeETur. Hunclocum ira effe in.
telligendum,ut dicat humanitacemn Chriftiha
berefibi collatum dominium titulo union

InstAT s Cuidatum eftucDivino colw
afficiatur,cictiam Deitasipfa data cft; Cl
atrem donatum eft nomen {uper omne nomen.

REsPONDET LR Rartio nominis per com-
municationem effentiz non officiet Deitari
datio autem nominis per modum liberalis col-
lationis non nifi humanitati convenit.

Osjicir 15. Exillo Joannis 8. v.16. ludi-
cium menm verum it s quiafolus non fim.fedego gr
qui mifiz me Pater , quibus verbis indicat Chri-
ftus,fiipfe effetfolus nec Paterilli adefler, fied
poflet,utin judicio erraret,& tamen {i Cliriftus
ille fummus Deusefler , non minus ejus judi
cium verum fuifler,quam{ifolus judicaret: an
iiquibuscum loquebarur Chriftus;ita erantfty.
pidi uc fiintellexifent Chriftum efle fummumn
Deum,non ftatim fuiffent fafluti ejus judicium
effe veriflimum?

REesroNDETUR. Inprimis negando fequi
ex dift4 fententia intentum Crellii 5 nam cun
dico; Ego& Paulusidem {entimus nonfequi
mrme agnoitcrc , quod meafententia fitfalla,
{ed oftenditur concordia judicandi. Deinde
hicipfelocus bene de humanirate Chriftiace-
pi putc&,prxfm'mtc judicium Patris,{uo, quod
Paterapprobat. Quod autem Judainonfint
faffi Chrifti judicium fuifle veriflimum, non
ftupiditas effecit,fed malitias qlt.naillunchum
agnoi‘ccrcuolcbmit.

Osjrcrr 16. Exillo Joan. 8. V. 14s Ferum
(’fz‘!{]fz’vmmitmz e quia [cio unde vent, aqm
wads. Siantem Chriftusfuifler ille Deus fim-
mus,nonhancrationemattuliffee, fed quiactt
ipfe Deus fummus. ;

RispoNpETUR. Etiam in communi ului-

humana, dicifoler; Scio quis {im ego,
it;8 tamen hoc nonpra-

18,

Q

. P;ltionc
nonnominandoquis{i
judicat,quo mintis cenfear fe efle talem Vf‘l t:
lem : itanecin pr;c{'cnti Chriftusnegat {eelie
{ummum Deum , fed tantim affirmat ex ¢0
quod fciatquis it , prabendum effe fibi aflen-

{umfidei, quodip{iuu Divinitatem notat. J:l'

p(.\{ﬁmmsné: pr:cxi:ribcrc certas leges quncl}u!

Chri{hs;ﬁﬁilxIi[ppmmnmrch'cC[n'x.{li10:‘11}10-

nes. Q‘ll:mdo aucem Chriftusdicitie cgrci.ium

de ceelo, & rediturumin coelum, id figuratcac
cipiendum elt dcpcribna,ﬁcur figurate \{xc‘lFUY|
defcendifle Deusut videret, 8c. Poteft etian

id reéte accipi de humanitate Churift cc.m:m:

{ibi credendum, eo quod nofeat dignitateit

perfona,fuam naturam terminantis. L?c.zjl-

lain quibus Pater appcllaturl)cus L-hUIIUJ ut
cn:mlimbutur;adfphcr: I. V.17- accjpicn:_lmm
de humanitate Chrifti s vel (ab hoc titulo,qu

Pater eft fons feu origo Deitatis.

Pun

B
Pl
aopd
e




DeSS. Trinitate controverse.,

pnétum Difhiculea-

tis 2

Continnatur explicatio aliorum
Locorums.

BirciT 17, X L. ad Cot.11.v.3. Ubi ap-
Opcllamr Capst Chriflus Dews & qu 1dqn hac
aatione, quod caput mulieris fic vir, €a-
oo Chrifti Deus , & tamen verus & {um-

-« Deus;nullum fupra fe poteft habere caput.

pssponpETuR. Inhoceftemphafis, ficut
o -mfubftantiz funt mulier &f{vir,caput &
;.m;br;uim confubftantialem efle Patrem Fi-
s Rurfis ficut principium corporis eft ca-
uelt fontalis origo Deitatis Pater.  Po-
i hic locus intelligi de humanitate
m,ihpraquamcxccllit Deitas.  Quando

ot

| s dicit, Chrifturn’ fpeari hic fecundim

sonamid non convincit, q lzi;l.fixpra naturam
{onaracftconvenitilli excellentia; fed
mtione petlona {ed ratione nature ; ad
mmedum,quo Petrus uritur,comedir ; licét
simlitssnon uratur,nec comedat.  Illee-
lcos;quando Chiriftus dicicur effe Dei &
iimnataram humanam accipi debet, 8
iumhoc,quiaipie eft Filius Parris.

Ogjicrr 18. ex 1.ad Cor. 15.24. 28, Ubi
sinrfilius eraditurus effe regnum Deo Patri,
ibjectus futurus,, & tamen Deus{ummus
eiprefteradere regnum,nec{ubjici.

ResconpETuRr, Sicut Parer judicium Fi-
himdic, ipfe tamen judicio {e non fpoliat; fic
enfutradere poteft Filius regnum Pari,
tikmen(t eo fpoliare.  Illud quodadditur,
(ifumfore fubjectum Patri, enodatione in-
wAmbrofL 5.de Fide c. 2. apud Peravium
a8, 2. idica accipit, quod fcilicer fic fu-
wlibjectus Chriftus Deo, noninfe, fed in
Uinembris , qu plene nonnifi poft diem ju-
W, & in die zternitatis fubjiciuntur Deo :
oo ez 0 [ubjeitus est Chriftus inquit Am-
wjusadbuc membra non funt Wbjecta. Du-
Himaliam viam hujus loci explicandi often-
;-;P.Cichovulasin fuo Credo, defumptam ex
' quotum fenfus fummam dicit effe hanc,

turibi Apoftolus tunc mundi fnem fo.
womniaobfequentur fimpliciter Chri-
% Deinde ne aliquis errarer exiftimando
;Zilllttllifcr;rtlu[pc,qumdo el ctiam 'cc;ur_x_dtjm1 hu-
¢~ lumpto Deus omnia {ubjiciet non
;zgct‘f_h‘bl?&llmadouctS.Pnulus Chriftihu.
o e ctiamtunc  hoc enim notat rexcus
GD:EEE l‘ibltgdm fore Deo,ut Deus fic omnia
o ccundum Imn.c modum fugge-
R lrl:;jﬂi?]u laqmu, qui nunc haber{ pe-
e OmnEs & Angdus regendi
tenoutendo,ad perficiendum ho-

301
minum{alutem, & variadonainfluendo, poft
diem judiciiabeo regimine;aliisque fun&ioni-
bus quibus nuncutiturin regenda Ecclefia, de-
fitter ; ad eum modum, quo Prorex depofito
Magiftratu dicitur effe fubjectus Regi, velali-
quis fuperior Rch’giofus funétus officio ;. non.
quod antea fubditus non fuerit , {ed quod qui
antea erat fubjectus cum aliquo fibi commiilo
regimine, pofteaeftfinculloregimine, fubje-
¢tus.  Deinde hoc argumentum folvendum
reftatipfi Crellio ne falfificenturverba Angeli,

Etregniejus nonerit finis, Quz adfert deme-
diatore,fupra {unt {oluta. Qua adfert de fa-

cerdotio Chrifti , . pondus nen habent , quia
Chriftus eftfacerdos fecundiim humanam na-
turam,non quomodocunquciump tam,{ed ter=
minatam perfona Verbi.

Oszjrcit 19. Si Chriftus effer Deus fum-
mus refufciratio ejus illimetipfi. tribuerctur,
fed non tribuitur,ad Galar. 1. ad Ephef. 1.3 19.
& 20. &c.

Resronperur. Falfum efle quod faltem
aliis Jocis non tribuat Chriftus fibi {ui refufeicas
tionem ; Selvite tnguit \templum hoc , ¢ in tribus
diebus excrzabo illud.,. quod dicebat de templo
corporis fui: Ex, poteflatem habeo iterum [amen~
dianiman. Quare autem Paulus id non com-
memoraritin placitumillius, attendens ad cit-
cumitantias , an potuerint audientes portare
hanecveritatem ? referri deber,

InstaT 1. Infirma erit argumentatio Pau-
liz. ad Cor. r5. UbiPaulusoftendir, nosrefur-
reéturos quia Chriftus refurrexic : non enim re-
net,iple fe virtute propria cxcitavit. Ergo &nos
propria virtute re{urgemus.

ResronpeETur. Non efle hanc illatio-
nem,fed hanc ; Sifeipfum potuit excitare, po-
terit & nos.

InsTaT 2. Deus Chriftum refufcirans 2
Chrifto condiftinguitur, indicatque perfonam

. unamrefufcitantem, urpote numero ﬁngulari

fignificatam , nec Neftorianifmum evaderer,
qui Deivoce Chriftum ipfum nominatim incel-
ligens dicereteumrefufciraffe Chriftum.

“Ris roNDETUR. Deus Chriftum refufti-
tans condiftinglitur 2 Chrifto fecundim nang-
ram humanam,nonfecundim perfonam, nam
{ecundum perfonam etiam feipfum refufci-
tavit. Deinde nomine Deus importatur qui-
demperfonaunanon individualiter, fedcom-
mugiterad plures, ut dictum fuprd. Qui'au-
temdicit, Deum refufcitafle Chriftum, intelli.
gendo fecundim naturam humanam, Nefto-
rianifmi notany non incurret 5 {ed evader Eu-
tychianifmum,agnofcendo diverfitatem naru-
rarum.

InsTAT 3. Pernos Chriftus eft refufcitg.
tionis noltre caufa,caquein illius mente, urip,
dicam, pofica. Ex quoinfert, non habuiffe i1
lum poteftatem fupremam Divinam, ficur ex

¢ co




302

€6 quod habeamus poreftatem,ut Filii Dei fi-
mus;non infertur i nobis poteftas Divina.

~R. ESPONDETUR. Atrbitrarie hoc Crellium
afferere, & licér collatio poteftaris Pcriibcm-
lem donationemnon arguat Deitatem ; arguit
tamen fi {ic per' communicationein eflentia,
qualemnon repetiriin Chrifto nondum proba-
vit Crellius.

Ogrjicrrize. Exilload Coloffinv.is. Ubi
appellavur Chriftusimago Dei invifibilis, Figu-
rafubftantiz Patris) 8¢ nulla autemimago elt
cjusdem numer6 eflenciz cum eo, cujuselt
imago,alioqui fui ipfiusimagoforet.

ResponpETur. Nullaimagocreataeft
ejusdem effentizeunteo cujus eftimago; fecus
{fentiendumide imagihe increata eﬁquc Filius
proprié refpectu Patris, quiillicintelligicurno=
mine Deiimago s d'quodiftinguicur inratione
perfone realiter.

Instar i SiChriftusinvifibilisDeiimago
eft,debererefleipfe vifibilis; adeoque non De-
us: Sequelamprobat; Ideo enim eftimago Dei
Chriftus,quia etimy Deum ;, utpote invifibilem
per feipfum coghofcerenon poflimus; da de-
buit Chriftus,in quo tanquam in imagine vifi=
bili cerneretur.

ResronpeTur: Negandofequelamcum
fnaprobatione, Chriftus ideo dicitur effe Det
invifibilis imago,quia ab illo procedit in fimili-
tudinem. Totus eriam difcurfus in multis {€
involvit, vel enim haec imago, qua elt Chriftus
eft corporea 2 quomodo ergo in illa fpiricnale
videtur? Siincotporea, eritzqueéinvifibilisat-
queDeus? Siautemper vifibiliratem intelligit
notitiamintyitivam Dei, nonapparetquoino-
doin creato poflitintuitive videri Deitas?

InsT AT 2. Filius rationeeflentiz eft Patri
{imillimus;efgo tatiotie ellentie diftintus mi-
mero,quia imago numero differrab ¢o cujus c[_%
imago, & fimile a imiliy funtenim hzcinter{e
relataae oppofitas _

Responperuk. Filium rationé eflentiz
efle fimillimiim pet identiratem; non permulti-
plicationem; necratione cffentiz ;& nnggp,ﬁ:d
ratione petfon® : nam de rationé 1aginis eft;
efle productam; rationcautem eilentiz Filius,
nori eft productus: Undeulterius advertide-
bet; fimilitudinem effe duplicem : unam per
identitatetn ; & aliam pcfexprcﬂioncm,aut per
multiplicatiotiern ¢jusdem natur, vel qualica«
ris; priorillanon furidatrelationiems nullius e-
nimrelatioeftad feipfium,furidac{ecunda.

Osjrcit 21 SiJefus, Deus ille fummus el=
fetsex co effet,quia Dei Filius eft: ex hocauter
colligitur ipfum non efle fimmum DCU{II:L]UOIL{
pr-.ztcrr:lttonesrcfutatas,ira robat. Cumali-
quotcaufi}: in{acrisliteris cxprimunuif,nh quas
Jefus Dei Filius fic;nulla carum eft talis; uteum

Difputatio ultima.

Deumillum fummutn conftituat , utpote' gy
Chrifto fecundim naruram humanam coffv:_
niunt; _quodjylum probatur, quia Angelus yo.
lens rationem teddere Virgini, quare fit vocan
dus Filius Deiid affert,quia obumbtantevirg,,
te Altiflimi, fine miftione viri conceprura ery,
quo pofito fcqu_imr,!q’wgue & guodnafieturex
Sanctnmsvocabitur Filins Dei.

RespoNDETUR. Confentit Crelligs Ly
-yam&{lup accipipro eriz: fedinterimhoe qtiod
elt effe Filiim Dc1 :Ldlm_c s dupliciter famitu,
vel ratione unionis petfonz Divine cuin .
rahumana , hocelt,quare evaferic hae natip
humana Filius Dei 5 & hujustatio hicaffertar,
nempefacta obumbratio : vel fumitur Filiatiy
Deiproipflo formali hliationis, 8 conttiturivii
eile Filit; hujusrationemin prafenti non reddie
Angelus,  Dicietiam polfet quod oftendatu
hiea pofterioti Divinitas,quiafcilicet exdippo.
fitione legis Divinz, otdinisque natura ; unys.
quisque pittus homo, generaridebuit abute.
que fexu; conlequenter fi hafcitur {olum e
Virgine, necetit purus homos fed Theanthros
pos: %Ildo autemuiget, cur Angclus non
itaitlocutus,utappareret eandem illam petfo-
nam jatn inde ab zternitace fuifle genitam; of
hocteiponderipoteft s quiaerar expeditusad
traftandam mearnationem ; non ad explicass
dam @ternam generationeni.

InsTaT 1. Chriftus ranionemreddens,quod
immericoilliiralcerentur Judzi quod feappel:
larit Filium Deei, probat hoc exinde; quemPs
ter fan&ificavit & mifit inmundum, vos dice
tis,quia blafphemar,quia dixi Filius Deifum.

REespenpeTuit. Eolocofignificari, cure:
valerit illa hitmanitas Filius Dei , quia {eilicet
fanctificata ipfiu's Verbi interveniente niohe
hypoftatica. © Notat & bene Peravius, 1.5 €6
quod cum videretChriftusillos veré apprehen-
dere s quodillefitDeus, debuiflet fimphicitet

Jdeducendoillosab errore, dicere; Egononfiim
Deus,quod non facit, fed probavitadhucfuam
Divinitatein; & cum fuilfent fcandalizaciJu-
daiexillo verbos Ego & Patet unuim {imtis, 2
imen fubintulic 2quivalentia & probativa Deis
tatis,inMe Pater, 8¢ Ego in Pdtre

InsTAT 2. Freqiienter pro rationércddin.}r;
Cur Chriftusfic Filius Dei,quiafeiliceteft refu-
{citatits A mortuis,ut haberur AGot. 13 ¥sju &
33.ad Rom. 1. ¥. 4. ¢

REsponDETUR: Hic nonreddirationets
Cut fic Filins Dei fecundum fubftantiam ; fed
quiod tanta gloria lluminatus fir poft rancan
paflionem ; quaft fecundo fuetit genitus, vel
quod refufcitatioillits fit catifa;ob quam eicre:
dere debent; illum effe Filivm Dei; ham {dl{ﬂ
occifiis,quod fe Filium Dei fecerit,nihilomints
miraculo furrexit , quodnon fuiffet fadtum,
vere non fuiller Filius Dei.

INstAT

| oo
Re

i
s
Deps
i
i
‘:D{‘i
M
el
ks

o
Elff
e
Deie
'1"£Iq1
fom
Deg

0;



icis
L

I8
icet
ofie
C6
eh-
itet
um
4
o
Jfas
Jeis

vel
1€
{ed
s
"

AT

e SS. Trinitate controverfe,

<oary Quizcamdixifiee S. Petrus no-

I'\Wf;ufn Avottolorum Matt. 16.v. 16, 7i
:',7 ?:;Ll,;}/m peiwivi Marcus tancum habet
:“-){E: i, Lucas Chriftas Ded,quipofterio-
kA iimam confeflionis partemnon
i 5 ot . e A :
il fialind effet c‘ﬂ(zflI_IUm Dei,aliud ef-
mgf fram : Jam vero Chriftum efle feuun-
:u'ﬂ; rdrc :iD\:."UDCLII“I‘.U um {ummum hequa-
pu;\m?;rg:{::;;r;un. Efle Chriftum feu un-
&mEutfunquc Deumnon C(_m{’titm.t ; fed efle
shmunctione, qud Mcﬂrus ungi ucbmt,rﬁ
f:Deum,qu unctio eft unio l‘1ypoflnt1c;a,1):,
izpetionz s quamun Etioncm,q‘uod hic non
gelevetine Bvangeliftz probandum rc!’mbm
(ilio. Imimo fiper lll}iti (1111‘}1}115_,11011 intel-
uflenc Evangelifta: Filium i)L:l Vivi, ;llr::rm_:cr
Hindixiferauc hic quidicit 4 Petro appc_lia -
wefle Cheiftum Filium Dei,aut hic, qui dicic
;?Pfﬁafumflllﬁf m‘nllllfl Cl}rl!’mm\.

Ogjrert 22 Chriftus ie;undum eam na-=
wan fecundim quam eft Filius Dei, & qui-
dmunigenicus ac.pmpr‘ms » ptonobis eftmor-
mus,crgononcf?:l)c‘trs {ummus,Antec.pro.b;il:.
lmmiDeiamor crganos ex eo oftenditur,
Suinp!bfﬂium {uum unigenicd proprium pro
wsimortem tradidit,fed i Chriftus non {e-
im eam naturam fecundim qiam Dei Fi-
Isfufed fecundom aliam,qua Filii unigeniti
Diperfon acceflerit,mortuus fueritnec fim-
fleeedeFilio Deiunigenito,eum efle mortu-
maitpronobis datum , dici poteft fummusil-
kDeiAmot sion poterit exinde colligi; quid c-
madeomirum aliquam uni geniti Filii Deiac-
eliotem, feunaturam ei adjunétam, pronobis
llemortuam;fiincerim unigenitis Dei Filius
igermanfit,nec dolorem fenfic?

ResponpETUR. Quamyis nonmortuafic
finobisnatura Filii , imonec potuerit mori;
Haitquod natura humana, quz perfonaliter
betDews fuerie mortuafalvaturautem amor.,
Df?frganos i quiaillandctura, non erdt qualis-
e, fed{ubfiftens in Vetbo, itautratione
annunicatiohis idiomatum, verum ficdicere,
Desmottuys,

Osjicir 24, Incarnatio eft crediru difficil-
W tmennoninculcarur a Scriptura.

: ’_LEfPOFiJ_)E TUR. AIncu]carii_anp a .‘%criwu--
& ““'bm‘ intellectd ; & explicationibus im-
iﬂnunlsnom%iﬁra&;i s inculcantillamillaver-
"Deuserar Verbum,& V erbum Caro factum
Jﬁﬂﬂe?ftl;ialrimtmj IAprEoli inculcantes Chri-
um Dei,8¢ fimul verum homirem.
mﬂfd’gi;é;l Deo {hxnrpo nihil gf’c opus
'r'l'“”limdlci[;lr {tamcn opus erat Chnﬂo,qma
i d®monid vicifle; co tepletus
| NESRONDE TR
?i':tammc; ¢

Hzcomnia intelligi de
ntra qua adfertjam funtfo-

303

InsTaT. Hee qua patravit Spiritus San-
ctusrefpectu humanicatis fi cribui dcbcrcnrpcr-
fonz Trinicatis, maxime tribui deberent Filio,
tum tatione arétiffime unionis cum nacura hy.-
mana; Tum,quia Filius eft Virtus Dei naturalis,
per quam Pater effecit omnia.

Rrsronpertur. Poruifle quidem tribuj
Filio, fed potuiffe etiam eribui Spiritui Sancto,
quiailliateribtitur opus fanétificationis vel ma.
ximé. Quodaurem dicitfecundam perfonam
pernos efle virtuter Deinaturalem idindiget
limitatione; quiahos admirtimus omnipoten-
tiath comimuném omnibus tribus perionis, quz
operaturad extra.

Osjrerr 24 Tentationem Diaboli qua ten-
tavit Chriftum. Sed hzcreferturad natiram
humanam. Ea quz ulterius adfert facilé exin-
defolvipoflunt, quod ipfe nefcieric veré Chri-
ftum efle Filium Dei, licer addubitaric. Hoe
difficile adfert Crellius nempe Diaboltim ob
contemptrumMajeftatisDivina clariflimé olim
cnnlpc&x ccelo exclufium; nunquamenim ille
habuit vifionem Dei; vel decretorum illius.
Imeo ctiam{i Chriftus concedatur efle purus ho-
mo,non potlit tamen ex fententia Crellij fupe-
tatid Diabolo. Cur ergotentatus? In hoceft
admiranda exinanicio Chrifti ab Apoftolo lau-
data. Quando autem ex eoloco,quod Chriftus
ficprimogenitus omnis Creatura, arguit Chri-
{ftum efle Creaturam,id de Humanirate Chrifti
accipipoflet; pofletaccipi & de Divinitate,pri-
JI]OgClljleIn nonex Ci'C;{fUl'I..s,{-Cd ante creaturas
genitum, accipiendo: quod genitivusille Lari-
wus Ly omuis creatura, patitur; Dcniqu‘c quod
dicit e¢x co,qudd appcllatura:qualis Deo Chri-
ftus, inferr non pofiit efle cjusdem effentia
cam Patre, alids fibiipfi 2qualis effer; idnon
convincit ¢ nam hac xqualitas in effentianon
eftrelativa,fed identitaris; & zquialitas relati-
va,eft nonnifi ratione diftin&arum realiter per-
{onarum.

Punétum Difficul-
> tais 4.
Dnefita quzdam proponuntir,

YEr Conflitutionem Reegni cum fuiffenic ex.
trafines Poloniz omnesAriani relegati erat
interillos M. D. Elias SIicluing,Bm—gmwus Di-
ftrictus Coftenfis,venirille ad Uluftriffimum &
Reverendiflimum Domintm Albeitum Toli-
bowrski Epifcopum Pofnanienfem difputatu-
rus,de Fide tulens hon tam fua do&rina, quam
manuferiptis M. Domini Jona SIichting viri
litetari; germani fui:  Evocarus ego fiim ad
hanc difputationem; poltea prediétis Dormi-
nus rentiit difpurare, qtiiatatnen male eum ha-
bebanr; mea TheologicadiGain familiari col-
B loquio,




304
loquio, propofuitmihiqua fubjicio, quadam
feripro quafita,ad qua feripro tefpondi: Anno
circiter intercurrente, mific ad Iuftriffimum
cundem , Impugnationes meorum refponfo-
rum, intrafpatium breviflimum refutaviillas,
Subjicio hic omnia exclufivé ad difficultatem
tertiam.  Eventus hic fuir, uttandem poltea
Catholicz fidei acceflerit.

QuisiTum 1. Deum cfle 8 Deiefle, rela-
tafunt; rcl.!mﬁmtuppoiim; oppofitanon fint
cadem. Ergo ChriftusDeifive Filius Dei,non
poteftidem effe Deus quiPatereft.

ResronpeTur 1. Ly Dei efle,dupliciter
{fumipofle, primo fiipﬂnu effe Deifumatur pro
effentia Dei,ut cim dicitur Patri xterno com-
petere Deiefles & fit Deum efle & Deicfle,re-
lata non {funt.  Ratio, quia relatio {femper cft
adaliud, adeoque inter plura ; efleautem Dei
{eucilentia,unaeft.  Ecficur {i dicarur de Pa-
tre quod illi competat Dei effe, non fignifica-
turullarelatioinipfomet Parre ; itanecDeum
efle, & efle Dei hocfenfurclatafune.  Secun-
do,Deumefle, & Deiefle{umipoteft cum ex-
clufione eflentiz Divinz, fedfignificandoali-
quid quod fit pofieflio Deitanquim ejus crea-
gura; & fic Deumefle & Deiefle {untrelara,re-
latione diverfitatisifed negamus o fenfu fecun-
do competere Chritto fecundiim naturam &
perfonam Divinam. Hujusduplicisacceptio-
nis habetur exemplum:nam aliud efk effe Perri
{fumptum pro ejus effentia, & aliud efle Petri
di¢tumv. g. delibroPetri.  Planits & brevits
dicipoteft, Deum efle & Deiefleinaliquacon-
ceptibilitate relata funt, fed non in omni ; Et
ita Verbum feu Filius Deiinefle naturzad De-~
umPatremnon tefertur;reférturin ratione pet-
fonz,inqua etiam cum Patreidem effe non po-
teft. Secundorelatafuntoppofirain quo funt
relara:Sed negamus Filium{ecundum naturdm
dicere relationem ad Patrem ; {ed fecundim
perfonam, {ecundum quam f'f)lam dicit :.u'i}i-
lum Dppoﬁtiuncm ; & fecundum naturam lm_—
manam , ﬁ;mmdumqu;nm{icit relationemdi-
verficatis, Tertio. Illatio illa non tenet.
Nam Chriftus Deifive Filius Deinon pgtcf} ef-
feidem Deus, quoad pcr!bnzam quz Patereft ;
poteftelle idem Deus quoad naturam , inquo
nondicuntrelationem. :

QuasiTuM 2. Quomodo relata pofiunt
non cﬂboppoﬁm? -

ResponpieTur. Relata inquoflnt relata,
non pofluntnon eflcoppotita: quia ;x\ApiEoti
cap. Adaliquid. Relativa definitive funtad
aliudsaliud autem femper eft oppofitum. Cz-
tcmmrr_'l.lmmquonou‘ﬁuit 1‘cl¢ta;p0ﬁUﬂUTOH
elle upp;:ﬁta. l,lndcfuplm_zm eriam cotmmil=
nis Philofophiarationem IN competentemac-
cidentibus non efle telativam 4 fed rationem
AD: & idquodpro fubjetodicit; relatio cfta-
J:‘.lmc{Ab[bluruu1,_adcoq:u; nontelatum,  Un-

Difputatio ultima.

L)

de ctiam llud axioma; Abfoluta priora effe ye.
lativis.

i Quasrram III. Chriftus Filius Dei fecyy.
dam Dlvmfam naturam dicitur ; ErgoDeo ¢4
mn\iccundgm Divinitatem fuam Chriftug reli.
Live opponitur, &per confequens idem Deyg
cujus hl_u}s eft, etiam {fecundum Divinampg.
turam cffe non poteft,

\P\ £spoNDETur. Chriftus Filius Deifeeyy.
L‘hiﬂ‘. Divinam naturam dicitur hoc {enfi, quia
{cilicet habetnaturam Divinam fibi commn;.
catam, & non eft filius per adoptionem merg;
{fed non hoc fenfu Filius Dei fecundim nary.
ramd :'_ciru Iy quaﬁiph €jus naturageneretur:
enim {ecundum naturamgeneraretur, hociplo
eflecaliusin naturaDeus: genitum enim; ge-
neransin eoin quo eft genitum & generans, it
poterelara,diftingui debentrealicer: Eft autem
Thefis Catholica, naturanon generatut , fed
filius. Nonergo {equitur,in iplamet Divinita-
te Chriftum relativé opponiPatri.

Quasirum IV. Narturapro effentiané fi-
mitur?

REesronpeTur. Naturam fumi pro €o-
demira ututraque hzc formalitas ficidemrea
liter, & fimul communicabiliter tribus per-
{onis.

Quasrrum V. Quomodo effentia com-
paratéad perfonam fc habear:

ResponperTur. Effentia comparaté ad
perfonas, & perfonz comparaté ad eflentiam
{untidem realiter ; licet comparatz interfefint
diftin&z realiter: Quia comparatzinter{eha-
bent oppolitionem producentis & produtti:
comparate autem ad naturam non habent
hancoppofitionem, Propofitio illaquz ?ﬁ-u-
mitur,quod per effentiam apud nos triperfona-
tus Deusdicitur, pm}mliu’n $ inquam,illahoc
fenfizeftveras quia non per accidens c[chou{
exigattres pcrf'on;ls : Sed non lioc{enfu, quat

Jjpfaeflentiafitratio ipfiusmultiplicitatis terna-
riz conftitutiva : Haneenim conf’cimuntp&'-
fona;a naturd quidem realiver indiftineta; dis
ftin&ax inter fe.

Punéum Difficul-

taus 5.
Inftantse pro Quefitis ¢ alia Objefiios
nes [elvuntir,
Duoad Refponflones Buafits
primi.

NsTABis 1. Quis tam vefanus efty ut elle
IDci,in priorifenfuaceeptum; 8; effe Deumy
relatadicar 2 extradubiumeft, quodvox elle
nonmarerialiter {eu pto nomine;fed pro vlcrbo
accipiatur {fubftantivo ; {'ccundtn_l; qucdiuill‘::j-
tur, Joan. 10. V. 36: Ege fum Filins I;)ci-\ £

AVAALE.

Gl
e
ko




fle

my
le
ho
He
Ec

(L.

%]

De SS. Trinitate controverfe.

(6. Tu.es FilinsDei viventis.  Errn
Igitur fupervacanca cft hujus

farch 16+
i i
ACorg: Yo 25 :
‘,{.q,mmglymr_f[ﬁmcnno,

REsPONDETUR. Sinullus r.am‘vcfarﬁfsre\[‘t,
1Llitﬂ‘epmnpnonm;c\::Pl:um_{cn‘fu,&:.c eDe-
lmd,mcﬂbrclat‘a;cum hoc cﬂg 961 c:ompf s
-;:Chrlﬁﬂ {ecundim naturam ‘l‘n inam (n.,c?
- afmevincantargumenta ) fic ut cfle Dei
i etens eidem fecundum Divinam natu-
t,]_.?’a ¢l Deumnon ﬁng relata. Deindecum
Jumarur inftantia , 'quocf .JY. efle Del % {urpr‘a
Tﬁﬂd cadebat diﬁi‘llc:tti() accipiatur I u_hf_}:mgvc,
mmrqnchoc cﬂcfligmh(‘;a_rl verbis 111{5 , Filins
pifim, hociplo Filius Dei {u‘m > &efle Demp
aenncrelativé,quiaut aflumit inftantia, effe
'Ewi bfantive acceptum, & efle I‘)cun“}no_n
frrelativa, inlyautem FiJiLfs Dci{u_m\, {umi-
ﬂ:,urcn‘am uiliunitnﬂtuuria,_[u\bl’ca‘nFn-“r._' ; nam
paemploaccepti fubftantive efle Dei,poni-
willelocus. _

Israsts 2. Quando ponitur ille ft‘?ull‘-
ksfnfusdiftinétionis, velconvenithoc{enfu
(nftorelaroad Deum,annon 2 Si conveni,
negamus ¢ Sinon convenit,cur non fimpli-
e Chrifto Dei efle comperere negamus 2
qidenim opus erat diftin&ione inter i'cnfun_l
tenfam , i neurro fenfin Chriftum Dei efle
ucederevolumus? Si autem rertia,aut quarta

| wegtioaliqua, qua Chrifto comperat Deielle

betinifta phrafi,cur reticetur, ubi maxime di-
wndacrat?

Resroxperur. Jam diGum cft a nobis,
(irilto fecundim humanitatem competere
thaeanram,efleque id in quod pofleflioDei,
kdomininmextenditur , & quod fecundim
wwam humanam dicat relationem diverfi-
ttsad efle Deum 3 {ecundum autem quod
Daset, competit illi effe Dei fubftantialicer
deprum, confequenter non cutnqccﬁb ter-
mutquartam acceptionem ly efle Dei po-

al

Ivtaniss.  Exhocipfo quod Chriftusin
risliceris Dei effe dicicur , fortiter coneludi-
mleminipfo fiveperfonam,five naturam ef-
biecundim quam idem ipfe Deus , cujusefle
liutnon it nec dici polit.

Reszonpgrur. Negandoid fortiter con-
Wdinequehaec fortis conclufio probatur.

NSTARIS 4, Quid vule fibi hzc limitatio,
80dChrifto fecundim naturam & perfonam
Uil’[llamfpc&:{to non competat effe Dei, hoc
tando modofumptum? Eftne jam inter nos
f!Hadtlbjn;nx aliam effe perfonam & naturam
;“ Ch_flﬂ'o lecundum quam Dej efle dicitur, a-
[‘;?;if‘ii;lgﬁun\qL1:!1rch1cﬂb ipfi non compe-
i tjusquc' fo ullLC'C inter 1}03 controvertl_tur,
e timitationem firmmoarguentium
f ponimus pro conceflo?
meT:;j?k;LIéﬁ,mR' Non poni a nobis mem-
Honis tanquam concefla, fedop-

3C5
poni,quéd inargumento facto ad diftinGionem
duplicisnaturzattendidebeat, velillaipfadi-
ftinétio expugnari, quodnon eftfactum. FEt
ficutexperfuafione firmarguens ly Deicfle (fine
coquod dicamus per hoc nobis fummum prz-
judicium fieri) fumitad exclufionem naturz &
perfonz Divinz,quamnon agnofcitin Chrifto;
ita & nos ly Dei effe ad falvandum duplicern
naturam in Chriﬁo,utroq; illo fenfi1 fumimuysa,
nec poﬂ‘e utroque fenfu {umi evincunt argu-
menta.

InsTABIS 5. Suntnénobis duznature, &
perfonz in Chrifto? atduas perfonasin Chrifto
ftatuere hzreticorum fuir ab antiquo , anvero
naturas tantum ftatuimusin Chrifto duas, non
perfonas,car utrumgque una voce limitamus ? at
fitantim Divina Chriftus eft petfona, perfona
humananoneft; hac enim contradiGorié inter
{fc opponuntur;Sinon eft perfona humana,quo-
modoeritverus homo? forte per naturam hu-
manam{euhumanitatem ? athzc extraper{o-
namhumanam cenfiderata , feu ab illa extra-
¢ta, nihil nifi conceptus mentis eft.  Eclicer
hzcdiftinétio duarum naturarum concedatur,
nihilominus fal{ negarerur Chrifto compete-
re Dei effe fecundum Divinam naturam &
perfonam ; cimnobisipfisfatentibus & Filius
Dei & mediator Deifit , {ecundim Divinam.
etiam naturam.  Ex quibus apparet, quam ri-
te ex co quod Chriftusfic & dicatur Filius Dei,
iftam alteram naturam fecundim qudm fic
idem numero Deus cum eo cujus eft Filius,
concludamus ; nullibi enim magis Dco oppo-
nitur,idque exvirelationum , quam ubi Filius
ejusdicitur,

REsronNDETUR. Statuit fides noftra efle
in Chrifto duas naturas unam perfonam, cui
perfona & cuinature Divinz,quianon compe-
ticratio creatur®;ideo utrumque hoc unavoce
limicamus.  Quamvis autem Chriftus non fic
perfonahumana, eritadhucverushomo, quia
habebit veram naturamhumanam,hoc eft cor-
pus&ammamrmonalcmuuit:z, terminata ta-
men l't;'bti&cmmincrcam Verbi.

Negamusnaturam humanam 3 perfona hu-
mana diftingnifolo conceptu mentis, multiil-
lam diftinguunt ( nam de modo diftinéionis
nullumarticulum fidei habemus) realiter i
pliciter,multirealiter modaliter,multi per cona
notationes, quaipfenondicuntur efle nifiali-
quo cogitante,ad enmmodum, quolicercon-
notativam fitens,R elatio,nihilominus Petrum
efle (imilem Andrez, non eftmerus concepeus.

Quodadillam propofitionem: Chriftus eft
Filius Deifecundum Divinam naturam, jam fi1-
pradixi, hocfenfu cft_ vera, qudd_nonﬁt Filius
per adoptionem , fed non hoc fenfu quaf; id
quod filiatur {en gignitur,fit natura Divina,hzc
enim illi communicatur eadem numero, non

e vero




300

vero inillo producitur, fed quod producitur,
eftipfa perfona,licér identificara realiter natu-
rx, diftincta tamen realiter perfona, a perfona
produeentis.  Quia autem Filius Dej dicicur
ratione produétz perfona & non natura, ficuc
ratione naturz illius Divine non opponatur
Patri,quia inillanon producitur , fed eandem
fubftantialicer haber, f{icandem fubftantialicer
hnbctnatm‘am cum Pdti'(f, l'ifé nicduccmui non
opponi eum Patri, fecundim naturam Di-
vinam.

DeMediatore hae elt dodrina Catholica,
mediare Chriftum ratiene a&ionum elicitive
profeétarum 4 natura humana, dignificative
autem .ipcrfonﬁ Verbi , que principium illud
clicitivum terminar. . Falfa ergo hzc cft pro-
pofitio,quod Chriftus fecundum naturam Di-
vinam {it Mediator, quiamediatio {peatur vel
ratione principii clicitivi ationum medianti-
um, quod principiumeft{ola natura humana,
vel ratione dignificativi, quod dignificativum
immediate tribuitur perfonz; Actiones cnim
funcfuppofitorum.

Hoc fenfu difta propofitio admiei poffer,
nempe totumillud quodincludit Mediatorim-
portat etiam naturam Divinam, {ed inde quid
elicicontranos poiht, argumentum prout po-
nitur non oftendit.

InsTtaBIS 6. Dicere,Deumelle, & Deiel
{e,inaliqua conceptibilitate effe relara , fed non
inomni,eft planius petere principium,hactenus
enim plané nihil i;{i&mn eft, quo fenfu Chrifto
competatDeiefle , {ed tantum quo fenfu non
comperat.

ResronpETUR. Statur 4 nobis in princi-
pio in quo ftaridebet ;, nearguamur inconfe-
quentiz;fed nonpetitur prim‘ipium,quia id un-
deortadifputatio, erar, anefleDeum,&elle
Dei,fint relata,per quod ipfum hic non refpon-
detur , fed per principium quod fint inaliquo
{enfurelata,inaliquonon relata, quomodo er-
gohicpetitur Principium?(&t_od autem dicitur,
zli[\ilelrcpluué diGum quo fenfu Chaifto com-
petat Deiefle , nonncrc_pctitofn toto (zu.‘}__’hto
primo di¢tumeft, Deicflcin primaacceptione
competere Chrifto {ecundum Divinam natu-
ram , {ecundimautem naturamhumanam fe-
cundomodo aceeprum?

Instazts 7. Hoc mode refpondere eft
pro conceflofumere, quod maxime di{puram‘r.
Quodfi rcfpondcntilicqt vocems vel Ehmﬁp
ziuiuam prolibicu & in fenfu conrlrovcrio acel-
pere, & exifta acceptione diftinguere ; per
tamque  diftinétionem rcipondtj:nclo argu-
mentaadverfarii (olvere,quid qua:fo tamabfur-
dum & impofiibile erit,quod [mc_ral:ionc afferi
& defendinequeat? Si quxfh'p cilgtv. g- df: Pc_—
troquidfic? dicerem ego eflclapidem, Spiti-
tum,hominen , & quidquid liberet 5 arguensi

Difputaﬁo ultima.

autem Spirilfus non habet carnem & offa. Pe.
trus habet. Ergonon cft Spiritus. Rd}‘mldcrcm
Petrus habet carnem & offa in omn; aceeptio
nenego,in aliqua concedo,habet quoad hum~
nitatem;non habet quoad fpiritualitatern,

ResrowprTur. Noftra diftinio nonge.
cipitillamembra pro conceflis, fed 01“130111'521'—-
guentiquid debeat fupponere fibi concedid de.
fendente? quid negari ¢ Univerfaliter alivers
quando cft aliquid duarum realitarum, ["orm.z..
litatum, i arguens ex pofitione unius arguatey.
cluhoucm ah‘c::ms_, ohvmmilf{ procedipoteft,
vel negatione confequentiz, ed quod commit.
tat fallaciamaccidentis, vel recurri poteritad
diftinttionem, quodid competat ratione hujys
realitatis, hujus formaliratis, fednon ratione
omnis. Exemplum addu@um etiam nobi
fervit: Neget aliquis Perrum habere animan
rationalem f{piritualem, quia c[fcorporeug,hg.
ne illi obviam ibitur , non in omnj realicate,
quam contineteft corporeus; irdetiam inpre-
{enti, cimnon probetur quod Chriftus feepn.
dumquod Deuseft, nonin omni fua formali.
tatefit quid relativam ad Patrem, bene recur.
retur adhoc, quoéd fecundim naturam Diyi.
nam non fit quid relativum , licét fecundim
Per{i)nam,quam etiam imporzat, ﬁm]iquidrc.
lativum. Quod etiam faciunt Philc)f'aphi in
Materii de relationibus tranfeendentalibus,
dum talia Entiadicunt efle non pure abfolurs,
necpuré relativa.

InsTas1s 8. Quamvyis Chriftusnonino-
mni acceptione dicatrelationem ad Patrem;
cuim tamen dicat,cur ante Dei efle negabarur?
quod eft contradictio, an alia cft perfona in
Chrifto fecunddm quamDei efle dicitur; &alia
{fecundim quam non dicituriquod hzrefiseft.

ResronpeTur. In quo fenfu negabatur
ante elle Dei,nempe fecundiim narutam Divie
nam, in hoc fenfu & nune negatur.  Deinde

Jutfemel explicem id quod fequentibus defer-
vier 5 &ad quod in prafentiattendi deber)ex
duplici prineipio formata fint dux refponfio-
nes, primaatrendebar ad principium de dupli-
cinatura in Chrifto, dehacquefolaagebat,&
fecundum naturam humanam dicebatur efle
Dei Chriftus;tanquam¢jus creatura {ectundum
naturam humanam; dicerequead Deumrela-
tionem diverfitatis.  Secuida anremn refpon-
fio atrendit ad principium 5 quod confiderat
Verbum fecundam quod eft ab zterno, &
illo fic fumpto condiftiriguit naturam Diyi-
nam,& ejus perfonalitatem , diciturque e_:JllUd
fecundim naturam Divinam competat illiDe-
umefle,nonautem Deiefle , fed Dei eflecom-
petit ei {fecundum perfohiam fecundtim quam
folamrelative opponitur Patri , inquo qua’lf!(
contraditio;nonoftédic inftantia,imonon dis:
cernit refponfiones {fecundum principid S the-
{es plures,de codem tamen ebjecto progedei

tes.




10-

ur?
2 in
alia

{ily
Vi«
nde
g1
) ex
10-
plis
;
ofle
i
Ja-

rat
cin
ivi-
10d
Jes
=

pfit

DeSS. Trinitate controverse,

i, Unamn porro peri:mxtlj in Chrilhlvlagno‘
s, eamque rcIerc’opPr_:htam P‘am. 5

' [NSTABIS 9 Ahuc.ln_c qtjllddéltl) c{tperfon“f—
Jis; aliud perfona diviria n Chrxﬂ:o, ita ut {c—
qndim perfonalitatenm Chriftus [\)gl ‘11[ C,i fe-
whdum perfonam E'{Ol'lfl[? A'tvcrg qumr um
alonameft Dci_Fﬂmc,\& Dei r_ncdlkator,& Dei
fimplicicer, non { ‘ccundm‘n pcr(onallltarcm,qux
sl eftaliud nifi mentalis nbftr:z&;o & Ens ra-
o, ceie Filius Deinon Ens rationis eft.

RespovpETur. IdemeftinChrifto perfo-
ulinsillivs & perfona, & fecundum utrum que
boo Dei effe relativé ad Parrem ei competi 6
wnkquenter effe illum E11.mm -Dm, non erit
Insrationis. - Immerito eciam fupponit, quud
edonalitas feu perfona, fit mentalis abftractio.
Ivszanis to. Chriftus eftné ejusdemnatu-
wdvinzcum Patre, qua fitcadem vel nume-
wielipecie, velgenere? Primum eft impoﬂl_-
tié, unum enim numero pluribus communi-
abllevelcommune non efl, alids effer unum &
wnunum,idem & non idem;natura divina jux-
woseltpluribus communis. Ergounacadem-
weele nequit; {pecie verd & genere unum,
mantis humana tanctim conceprus eft, nonens
we Siergo Deieflentia, feunarura, Enstan-
tmeft nobis rationis quomodo Atheifmum
dgimus > Sicft Ens reale & pluribus com-
muicabile; giomodo nos Polytheitas efle ne-
shimus ?

Reseonperur. Chriftum efle ejusdem
mmetonatura cum Patre; unumnon eft plu-
s communicabile per multiplicationeni,
foe bfo enim i multiplicatur, unum non eft;
dtamen pluribus communicabile per identi-
uems Ergo {alva fua unitate, idem enim fibi
fonumets jam auterm natura diving com-
tnicatur Filio 4 Patre per identitaten, non
flumuleiplicarionem, Quod aflumitur de
Reee &penere, necnobis, nec oppofitis eft ar-
Halis 5l{§i, quod effeita unuminon fit Ens reas
ki mm Scotifte admitcunt univerfilem uni-
“ma parte rei, omnes criam concedimus u-
-'-“JTtm’ convenientiz fpecifica & generice 4
Hereh quafilo modo eft univerfalis, & fi non
R paree reiefle, cunc el P
s a Paulum non erjr homo,
Wtunitager convenientiz
om0, el Wterquenon erir a1
Runtunitaren, convenient
Yodeft geyy,

: Jn;‘n: ;:r?t:;fqﬁ; é!lovchci efle ( eeundii mdi-
i) o i 111?:0 competere fl.:lpl'a ne=
it tiici?ur 1CI1{1 _Lf.tfnda I'Cfpol.lf[('}»{]c op-
e peo {"c : liu‘{m, an datur in Chrifto
Ppofitiongiy, 4; ; run\.; ]11)111 quam relationem &
E:ca:ul-:quwomtia la ; _‘C‘um, Dcl VEro eﬁcnou
ftionep, ad Du’ i 1(:1_;.1;;10”(:]“] &' h_mc-_;o_p-
thﬂﬂuﬂ_)m & F: i PfO}I)aCI'ca dicit quia &

2% Filius Dej, & mediator Dejeft,

ctrus cc:mpu -
quia non di-
in {pecie, quz eft
lmal,quianon ha-
iz in efleanimalis,

307
qua ratione Dejefle iplifecundim eandem per-
{fonam divinam non competer, ut nunc de di-
{tinétioneinter naturam & perfonam nihil dica-
tur, quam tam confidenter in auxilium voca-
mus, quafi jamapud u[ramﬁuc litigantium par-
tem eam revera dariin confeflo eflet, cum id -
nicéinternos quaratur, &principia tam ab ar.
guente quim a refpondentenon debeant adhi-
beri nifi communia.

Resronprrur, Negavimus & negamus
Dei effe in quantum {upponit pro effe creaty-
1, pofleflionis, dicentis relationem diverfira-
tis competere Chrifto fecundim perionam di-
vinam, quiadiverfa fint quorum diver{a natu-
ra; Perfonz aurem Verbi, non eft diverfa na-
turaa Patre, quzipfaperfonanec eft creatura,
neeid in quod exercetur dominium Dei,

Damus tamen fenfum, quo falvari poffic,
Chriftumetiamab ¢terno effe quoad{uam per-
fonam div nam, idqucindcpcnd:nrcr a natura
creata, ad quam attendebarur in prima refpon-
fione, damus inquam, fenfum efle illum Dei
quoad perfonam; quia eft quid produ&tum 2
DeoPatre, qua duo optimé fecum ftant, Per-
fonain Chrifto eft una, & fecundim hanc dicic
oppofitionem ad Patrem, fecundim hanc dicit
efle Dei, ly efic Deinon explicando per efle
creatuca, pofleflionis, diverdi, fed explicando
pereile productiab zternoex fubftantia Patris.

Principia ab arguente & refpondente adhi-
beri debent communia, fed non tune cim eft
diftinguendum; quomodo enim falvaretur, ne-
go diftin&ivum ¢ Immeritd ctiam opponitur
nobis, quod diftin&tionem duplicis nature ac-
cipiamus tanquam conceflam, {ed opponiiiius
illam tanquamid, ad quod advertidebet, nealy
co quod convenit uni, transeatur ad id, quod
convenit alteri, ut ne difpurando de homine,
transcatur ab cjus fpiritualitate, ad cjus corpo-
reitatem,

InsTaBis 12 Sufficit arguentitelatio Chri-
ftiad Deum infecundo membro prima diftin=
&ionis, altera relatio pofita in membro fecun-
de diltinétionis intadta relinquicur , quia cer-
tumefMlocumin Chriftoillamon habere;nec
quzrit, anadhucrertia vel quarta tangatur, fed
annon Filius Dei; Deo, ex virelationum oppo-
fitusfic> Si ergo {fecundiim perfonalitatem,vel
perfonam oppofitus eric Chriftus Deo, habe.
tur quod vulr arguens; Chriftum nimirium fe=
cundum perfonam fuam eundem numerg
Deum; quiPatereft; effe non pofle.

ResronpeTur: Conceflifle concedere-
que Catholicos, f_luéd Chriftus fecundim na=
turaimhumanamfic Dei tanquam creacura, taii-
quant ejus pofleflio 5 tanquam dicens relatio-
nemdiverfitatis;nec elede hoe difputationem
fed hoc negamus oppofitisy quod infupet nog
competatilliefle Deifubftannaliter, quod idsm
eft ac efle Deum. Negamus item, quod Heée

GCe 4 fatig«




308

ratione naturz divinz non fic Dei, fed Deus,
quod ratione perfona non fic Dei tanquam pro-
ductus a Patrein ratione perfona, & qui dehoc
non vultdifputare ex oppofitis,non difputat de
hoc,in quo eft controverfia. Negnruritmn Ar-
guenti certum illi efle, quod in Chrifto locum
non habeat{ecunda illa diftinétio, quia nullum
pro hoc adduxit argumentum. Haberer au-
tem arguens intentum, i evincerer Chriftum
non efle eundem Deum cum Patre fecundim
naturam,quaminillo credimus Divinam. Con-
venimus autem uterquelicer ex diverfis princi-
piis, quod non {it idem cum Patre quoad perfo-
nam: Undecumarguentenon difputamus, an
fint tres perfona diftinétz Pater, Filius, Spiti-
tus Sanctus, hine fiidilli concedatur, non habet
id, quoddebet evincere,fed de hocdifpuramus,
an fintejusdem natura divine; nullibi autem
concedimus Filium efle Deum quoad naturam
diftinétum a Pacre.

InsTaz1s 13. Exprefle pofuimus Filius Dei
non poteft efle idem Deus, nec abfolvit diftin-
&io inter naturam & perfonam; quia prafup-
poniin controverfia non deber s quia non eft
utrique patti difputantium communis , non ¢-
nim fibi fed adverfario loqui refpondens tene-
tur. Deinde etiam hac diftinctione pofira plu-
ralitarem deorui non effugiemus; nam Chri-
ftus fi fecundim perfonam Patris idem Deus,
quiparereft, non eft,nec effe poteft; erit {ecun-
dum perfonam fuam Deus a Deo Patre diver-
{us, & quotquot erunt pcrfbnx divinz, tot e-
runt fecundumperfonas dii; ergo nobis faten-
tibus tres habebimus diverfos fecundum petio-
nam deos, quod arguenti fatis eft; anautem h‘i
tres diverfi fecundiim perfonas dii poflint efle
unus numero, & eflentia Deus, nos viderimus
cum id arguens ad {fummum cum ratioh€ ,
neget o : e %

REesronpETOR. Exprefle pofmmusquud
Filius Deinonpofht effeidem cum Patre quoad
perfonam qua Pater eft, {cd quidinde i[nfct't_ll}'?
Neminem puto concederes quod 511{}1‘11&10
{tans in Concedo & Negos debear efle utrique
parti commufis 4 DEC dii'put‘_xnu erit {'fomni:.t
communia, fufficicutin pr;r']auhs communibus,
qualiafuntin prafenti principia ln_minc‘rm_mm:
nota, quod illa falvaridebeant &facra Scriptu-
ra. ErPater eft Deus, & Filiuseft Dcus; non
erunttamenquoad perfonam plures dn,quia_ly
Deus, eft nomen concretum, necellario inte-
rens, in matetia de qua I?qllil]‘lul‘, ctiam nati-
ram, qu& guid non plurificatur [mnlpoﬂunrd}ﬂ
ci quoad perfonam plires dii. Quia autem in
unaquaque per{ona rant Parris qlgam Filii im-
portatur naturaDelunaquegs dici poteftDeus;
cujils Nature pluralitas, quia non habetur hinc
Grut it falfium, efle plures deos. (&od_ autem
ha tres perfona, quas credimusdiving, nonlint

unus numero Deus, nego arguentem cum ulla

Difputatio ultima.

ratione negare quz {olvi non poffir, qua enim
illaz I

LBuoad Refponfiones ad Quafitum 1.,

Ns TABIS. Falfum eft, relata pofle non effs
Loppofita, quia licétnonfint relative oppofita
inquonon {untrelata, erunt tamen i'cmpcr auE
contrarie aut contradictorié oppofita, quodfs-
tis eft ad probandam fuam {ententiam. Quan.
quam enim Chriftus Deonon in omnibus rels.
tive opponatur, fi modo aliqua ratione rels.
tionemad Deum dicat, jam nulla ratione idem
Deus cﬁcpotcﬂ,ncc opus eratdicere, relatain
quo non funt relata, oppofita {cilicet relativé
non efle,quis enim eft; qui hoc nefciat 2 Idem
q11im valet ac fi dicerctur; Relarain quonon
funt relam,r;lutanon efle,velrelative oppofira,
in quo non funt relativé oppofita, relativé op-
pofitanon efle. ;

REsroNDETUR. Ncgamus relata, in quo
non funt oppofita, habere rationem conrrajdi-
&oriorum, aut contrariorum, cum hoc ipfo,
quod contrariafint, ad alterum fint, adeogshoc
ip{o non abfoluré {ed reldrive fpectara, confe-
quenter nunquam in ratione abfoluti, qua tali
dicent nppoﬁnoncm 3 & quia ratio naturain
verbo habet rationem abfoluti, hine fit urvel
ex ifto capite non dicat oppofitionem ad P
trem.  SiChriftusaliqua rationedicic relatio-
nem ad Decum in ratione natur divinz, non
potleteficidem Deusin racione naturz, fedne-
gamus quod in ratione {uz divinz nature; di-
cathanc relationem, quamvisillam dicat inga-
tione perfonz, poteft auté dicendo relationem
in uno nondicere in alio. Si autem nemocef
quineget relata,in quonon futitrelata oppolita
non elle, non erat quarendum, guali modo id
fieri poflic, fed {upponendum quod in relato
poflint efle formalitates non refpectiva, adeo-
que nec dicentes oppofitionem : {ub qua do-
&rina fubfumimus Catholici, pofle Verbumin
ratione perfonz dicere oppolitionem ad Pa-
trem, honin ratione Naturz,

Quoad Refponfiones ad Luefitwin 3.

Nstasts 1. Quocung; fenfu dicarut, Chei-

{tus efle Filius Dei fecundum naturam,fequi-
turinter Deum & Chriftumnon rantimfecun-
dum perfonam, {ed etiam fecunddm naturam
communicatam, efle Gppoﬁtioncm: [1ch ctim
gehetetur, five adoptetur, five communicetut
natura, non definit effe relatio, & per conic-
quens oppo{iu'o : Ex quo arguitur, Chriﬁum,
nec fecundum perfonam, nec {ecundim natu-
ram, eundem Detmn numeto effe, quiPater el

Resronperur. Negando fequelam
Communicatio nature duplex potelt effe,qua-
dam per multiplicationem, & hazcarguitoppo-
{itionem relativam, quia & plumijm:cm quat

exigit adalind. Alia communicatio per xdcnri;
tatem,

nern
bl
kmn

| ooy

|
il




ux-
o
lam
nel-
eI,

| derming fubftantialeny far

| UWHlius, nop ¢

De SS. Tripicate controverse.

wm hacnon Llrgucmppaﬁ t‘jm‘wm, qu._ill n(fcz
',‘-Joi.‘[.: ll,ultiphcn.]tcm , confequenter nce

; .‘/{.,\ms 2. Equecftoppofitio inter com-

[-\;sr.ram & communicantem naturam, ;{tcl;
,3uu=cal raram, & genitam , adoprantem &
u:lmrgt;; eroofi inDChnon eft communica}-
:«mi[lllr’at;c ccimmmic.ms natura, quomodo
2 unclibi fecundum naturam rcla;wc op-
“M’u'r: Sivero natura Patris non confideratur
F‘J{Hﬁn:u::ic.ms, fed ut incommunicata, non
‘f;[ﬂnrc!arl‘vé, fed quod majus cft contradis
furic opponentur, & i1 C.L‘illl;! m %mmram nuimne-
pinutogue clle impul]m:.u erit,

i

ResPONDETUR. Arricu[qs fideiapud nos
¢t Nazura non gignit, c:;nicqucnrch nec {cf
qumunicar, quod aflumir arguens , adeoque
weerit diftincHo inter naturam communican:
.::m goommunicatam, Deinde que _'3!} op=
glrointer communicatam pet malti }whcano‘
o communicantem nhaturam, ut inter ge-
wuntem & genitam, fed nonxque inter con-
mmicacam per identitarem: & communican-
mnaturam 3 Verbo autem competit nacura
ammunicata per identitatem; fiautem C&‘ ali=
jidicommunicante coifunicatum per iden-
sem, hoc iplo cum communicante oppofi-
wemnon habet. Supponitantemrefponiio,
uiprincipivm lumine natura notum; Idem
mpotet feipfum producere , confequenter
§enctares hon fupponiturautem, necevin-

tillim tale principium , quod idem non
it effe commune pluribus, que fint plura,
mmee, quod illis commune eft, fed in aliis;
ki Parri & Filio communis eft per identi-

‘M naura , pluralitate ex folis perfonis

Istasts 3, Filium generari & non gene-
naruram Filii, zque contradicit atque Fi-
mefle & Filium non efle, generari & non ge-
il Omneenim quidquid eft, pernaturam
meft; 1icrgo peringénitam naturam Chri-

s eft, mgenicus Filius eft, id eft, Filius
non Filjus,

»

RespoxbETuR. Filivm generari & bot
dnaturam Fili, i debear adtio generan-
inlam natyiram termihari,

& non pracife
uraE, qui perfo-
bi, idemque eft dc dicere:
cft Filins; ham fecundim idem
Sotur, & non generabiturs nulla tamen
E’:;:luib 2 fi gencratio tetminetur ad il-
; € LCrminum 1L1b{h111tlalcm naturze,
';if‘g_fﬂﬁfibirylr: Necinferri poteft, qudd non
"‘"Tt‘“’} ddeoquie nec infepr poterit, quod
s deron fljyg, Diftinxi etiamflipra,quo

Pernaturam filiys, hegamus e-

U3, contradicir

SV erbygn i
G per ; TREe S 5y
R hocVerbym conftitui Filium qua Fi-
4, uia ngenit

am haber nattiram, fed quia

309

generatur {ua perfonalitas terminans jn
tametiamin Verbonaturam.

Quoad Re[fonfiones ad Quafitum 4
NsTas1s 1. Sinatura pro eflentia fumicur,
ergoubiduz narurz ibidem duz cllentiz, &¢

ftatres perfonas ponemus inuna eflentia, & ire-
rumin Chrifto duas effentias inuna perfona.
ResronNbpETUR. Concedendo hocrorum;
{ed cum hoc diferimine, quad tres perfonz in
Trinicate fintinuna eflentia, cuiidentificanturs
In Chrifto aurem funt duz naturz inunaperfo-
na, ita ut perfonz diving identificerur natura
divina, non tamen natura human a

InstaB1s 2. Quando dicitur, natura divina
efle idem realiter & fimul communicabiliter
tribus perfonis, vel realiter cft illis tribus com=
municabilis, & fic tres erunt neceflaris pet na-
turam dii; {i mentaliter, nullys erit Deus, con-
ceptus cnim mentis in re nikil eff - (&amdiu
natura humana pluribus communicabilis meti=
te concipitir, nullum confticuit re ipfa homi-
nem, quatenus verore ipfa communicarur plu—
res reddit numero naturas fey effentias huma-
nas; quotquot enim perfona erunt, quibus hu-
mana natura communis eft, tot erunt numero
homines & eflentiz.

ResroNDETUR. Naturam divinam teali-

ter cummunicaripcrh{cntir
ceflario tres per n

geni=

atem, nec eruntne-
aturam dii, quia ad Trinita-
tem, per naturam deorum, requiritur Trinitas
narurarum, quam non penimus inDeo.  Non
eftapud nos articulus fidei, fed quaitio fchola-
ftica, an natura humana una poffit pluribus fub-
liftentiis feu perfonis terminari? Qui affirmati-
vampartemtenent; negabunt tot efle effentias
humanas quot perfonx, quibus illa communi-
carcturs poteft enimuna cllentia terminari plu-
ribus perloniss licer illis (quod eft in Trinitate)
nonpoflicidentificari,

LQuoad Refponfiones ad B, fictom s,

Nstas1s 1. Sinatura €olnparata ad perfo=
A nas, gonnifiuna numero eft, er
{ona non nifi una fit neceficeft, au § tres per-
fonz, & tresdebebunt efie eflentie; nam que
realiteridemfunt, etiam numero idem funt.
RESPONDE Tug. Negando illatum, quz
autem realiter idem funt, licét unum {it com=
municabile, & aliud incommunicabile, pote-
tintidem numerononefle, erunt autemidem
numero, fi utrumque fitincommunicabiles na-
tura autem divina elt communicabilis tiibus
perfonis, perfon® non comimunicabiles;
Instarrs 2. Quauni tertio realiter eadem
{unc, inter {e realiter eadem & non diftinéta
funt.
RESPONDETHR. Principium effe verum,
quz unitertio incommunicabilirealicer eadém

{unt,

£0 etiain per=




310

funt, inter {e realiter cadem efle, fecis de uni-
tertio communicabili, poterunt enim in co, in
quo communicantidentitatem realem habere,
inaliis non habere; Etitaperfonz Trinitatisin
naturadicuntidentitatemrealem,nonin perfo-
nis. Deinflein Ariftotelenonhabetur Iy reali-
ter. Deiliquc ex hoc principio fumitur argu-
mentum pro nobis, hempe, que {iint eadem u-
nitertio, funt cadem inter {e in illouno tertio,
qnod tértium unum, quia eft natura, non per«
{ona, in natura erunt idem, non in pcrf&mn.

InsTaBIs 3. hocipfo, quia unius eftconi
municata alteriusincomimunicatanatura, non-
neinter {e perfonzerunt realiver diftiné&z cti-
am quoad naturam {eu éffentiam

ResronpETur. Cumilla communicatio
naturx{icperidentitatem, non per multiplica-
tionem fui, fit ut in natura non fit diftinétio
realis.

InsTaB1s 4. Effentia eft multiplicitatis ra-
tio; cum enim in unaperfona fit communica-
ta,inalteraincommunicans vel incommunica-
ta, quomodo eflentia non erit caufa mulciplici-
tatis, {i eft caufa perfonarum: Quidquid enim
eft caufa cauf; eft & caufa perfonarum.

ResronpeTur. Cumillaeffentiaficcom-
municata peridentitatem nonnifi, caufa mulri-
plici:atis effe non poterit ¢ Nunquatm docemus
eflenitiam elle caufam pcrlmmrmn,quia ly caufa
(quidquid fit de Graca voce) importat imper-
fe&ionem, qu in Divinisnulla; cuings cllen-
tianéc generet, nec {pirer, ficut non fictantin
caufa,fed nec principium perfonarum. Immo
ut dixi, nec naturaeft communieans; fed per=
fond. : )

Instasis g Sinihil eft in Chrifto, fecuti-
dum quod non fit oppofitus Deo, nihil in ipf:o
erit fecundim quod fitidem numero cum ipfo
Deus;atquiveium eftantecedens,quiain Chri-
{to non nift duz funt natura; qua perfonam e-
jus conftituunt humana & divina; fecundum
perfonam oppofitum efle Deo concellum eft,
unde fequitur, Chriftum {ecundiim utramque
naturam Deoeflc oppolitum cim perfona ejus
€x utraque naturd cotifter; imo non kumand
fed divina ejusnatura conﬁimitpcrfonmnCEu‘i .
i, prmcz’palitcr ergo fecundiim divinam natu-
tammagis erit opp91itl15 Deo, dum fecundum
pcribnamipﬁ oppolitus, denatura hiimananul-
lum eft dubium, de Divina vero manifeftum
ofts diciturenim communicata,cumDei fitin-
communicatd.

REesronbEeTur., Negandoverdm efle Ani-
tecedens: Haepropofitio eft falfa, & non pro-
batur, quod du hatura humana & clnpn:*; coft-
ftiruant pérfonam Chtiftis perfonacnim Cl.mf
{Hi eftincreata, quod c‘on.ﬂit_ui a}iquq creatoim-
poflibile eft, & non a_bhmi_lclh-‘rrch Euty;lum
norum: Eadem perfona divina habc_r qmdr:n3
idenrificatam fibi naturam divinam,fed natura

Di(putatio uliima.

d1_vi1m non con ﬁ;kuimr,qum catholica Theolg.
gia conftitutiva perfonarum docet non effe gb.
{Ql\uta; jam autem nhatura abfolurum quid c}}.
QL11]1_nutcm communicetur eadem natura pet
yif:nutarcm non per fuimultiplicationem, firg
illa natura non dicat oppofitionem Deo Pagri
Cafa autem que in toto hoc tradtu Objiciend;
arguens fub ly Dcus non fupponat pro Patre,
{c_d pro natura dwjm-, fic nec quoad perfonam
Fﬂ;lus d]mjt cp;miltigncm ad Deum, quia hon
dicitrelationem ad fuam naturam fibiidensf.
catam.

Addo ficutjamdixi, pet nos, falfa eﬁpmpo_
fitio: Narturagenerar,ita & hzc falfaeric: Na.
tura eft{e communicans, {ed refpectu v. g Fili
communicans haturam eft Pater,confequentet
{i non eft narura {c communicans, non erit di.
{tinéta a nacura communicata, {ed quid fentien.
dumetitde hac propofirione: Pater habetns.
turamnon communicatam; Filius habet haty-
ramcomunicatam. Prirha propoﬁtio non hoe
{enfueft vera, quafialictasimpotrerurin praedi
cato natura,cum de fide fit,candem effe utris-
quenaturam, fed hoc {blo fenfia veraeft: Quiz
Pater eft perfona, d nullaalia perfona produdy,
ratione cujus ithproduétionis perfonze , verum
etiam cft dicere , quod habeat naturam non
communicatam, quia{cilicet comparate adPa:
trem, nulla eft perfona, communicans illiy Dei-
ratem confequenterillud pracdicatum : Noneft
communicata natura in Patre, vérificatur non
ratione i, fed quia nullaalia perfona commu-
nicavitilli Deitatem.  Si autem non.ratione fi
verificatur ly naturanon comunicata, hociplo
non habebit diftinctionem; a {e communicata

Objettiones alie folvantur.
Bjrcrrur 1. Auéoritas Calvini & Lu-
Othcri;

ResponpeTur: Hanc apud nos nihil va-

olere. :
3. Eft Auctoritas S. Auguﬁinilib.6.cap.

8.lib.7. cap. 6. de Trinitate. :
ResponpeTur. Illislocisfolumeffequa:
ftionem de voce, an Grecum sae xquivalcar
Latino natura & eflentia, quo etiam modo in-
telligi deber S. Hieron. Locus S. Augultini e
lib.7.cap.1. ifi quo dicitur aperee eum affitma-
re, qudd Deus Pater genuerit effericiam Dot
convincits quiahzc verba ponit 8. Auguftinus,
per modum objeétionis, quod debeat genera
effentia: Ecfub finem ejusdem cap.L utoften-
dat, tion eflc effentiam generantetn in Patre, &
aliam effentiam geniramin Filios poit piu?FSd"
{turfus concludir, Pazer igitur, inguity¢ Fillush-
naeffintia. Certé autem not efferuna eflentiay
fi efler und gefierahs, & alia gehita, cum gene:
rans & genitum in illo genere; non poffint il
diftingui realiter. Repetit idetn ¢ 4. {ub inie

tium:  Guiauna effentiasina [fapientia, qﬂﬁnllﬁ
aurer

e
Jmo
ol
e
!
fage

b 1
e

Re
lin
et
Telta

Eri

4.
B
it
Wil
i

Re
i
el
ti
it
fatt
s

il

|
|

Hid
g
T
o
\ji‘.']n?\
1R
Hchl
et
fod
il
Wi



Juid
cha,

rum
non
Pa:
Jei-
neft

non
-
: {ui
iplo
s

De SS. Trinitate controverfe.

o moxfubdit,quod fic eﬁﬁj:ia de rjﬁmig,fo-
fn'a?}cmﬁrcx [ubftantia Pacris; non ex nihilo
"Loum Legeillis capitibus Auguitinum, ubi
‘uc Jfendit nondebereaccipi cﬂcntmm d ivi-
; i felative srelativeé autem acciperetur, i ef-

| & 'Cﬂcrﬂn‘;& gcnira.

J AUCTORITAS eft S, Cyrilli Jibi 3. de Tri-
aulﬂ{f; soxpETuR: [llo loc_olblﬁmdjccrc(:y':
dlim,quod nullo modo dilatez, hoc ;f} ‘cla{'jc
é:fﬁP!j‘jfé do_cuent my&c;m‘nn Tllll]['ﬁi'ls, ;
Tib. fed id doceri nova Scripturd,h. e ab

whgeil0 B -
[:._‘ﬁcromnals' et S Ignatif' ad Tar[';nlv
BEp 2 Agpovienin, quoniam guidam ex: minin
i Satine w:’uerwx; 05 mmy_r!a\x.rf s quonian
widi dickot 5 gAiE [Lf[:;: patatitie et imi“m g?‘c
lissnmyguiaipfeeit ille qui e5t fuper omniaDens.

ReseowpeTdr, Volo hiinclocum pcni{—
aluiis explicate Primo enim iutuim appri=
whicarguenti; quomodo enim d;ccndgm
aChrifumelleverum Deum SiS.Ignatius
yaniat Satanz mindtrerim inventum efle
Ggey quidiple eftilles qui elt fuper ominia
ks, HuicauckoritatiS. Ignatiiopponitur in-
uisautoricas S. Pauli Epift. ad Rom cap. 9
Wyl guibs €32 Chriftus [Ectndum carnem ., gui
fiper amnid Deas benedictus in fecals. Potiot
aetaidoritas S.-Pauli. Sed nequciple S
lnarits quicquaim hic derogat divinirars Filii
lepledfolumdicic effe Satanz inventum dice-
uod Filigs fic Pater, quem fignificat ly, gt
promniz Dews, . Quod autem ea mens fi¢
Hpatif, ot dedu@io oftendeét , fed verba
idem: Sicenim numetandoibidem érrores
it Clirifim, habets ‘,ng{am disuntsguta lefies
| [ve nainseid, & puzareve crucifinns | en pri=

tm hgrelini?) LQuidam verd, guisnon e5t Filins
gud feeitmnnadwm : ( En alia haerehs negans
tiinefle per naturam nemo enim negabat
i hi:ﬁhumpcr adoptioncm%) Gltidam autem; giia,
hetile,qui e fuper ommia Dews: (Enharefin
TJEIM‘F'lius fitPacer:) Quiod ipfiim habetiirin
senEpilt, Noneit ipfe ille, IQUIC, gué et fuper
whisDeus, [ea Filsus spfins, Erinfra: Alinsest il-
W Eilis [ubjecit ommia, ¢ quit st omnia in vmpi-
YCslinsklinseas. Hoc ipfum legicur inE-
8 bussiad Trallianos: 404 anzem pfum, in-
WoPitrame dicunt ippum Filiwm. Ex quiibus
”['c’ Col\li[b'c_‘, ind ubiéASatan:r inventtm efle; di-
mciugc d[éllmlhlls fit Patcr_, qui ::I% Da‘:us_ iup‘ci
iﬂlem)non oﬁli(EF B, Ignanus.; : Quod
b clat vocari Patrem, Deum {uper
b s lhmhtDcusfupcromm.l,colhgirur
“fif’ﬂiilll:ﬂg;gi?xII.l?) quae infimili fup rd contra
s Um-o -111)'-“] ille titulus, quod Pater
Whinen, ]3;31"- liram perionarum, accom-
Mgl e VOcis findat, non exclufio-
[

iy erdc 4 . .
g Um perfonarum a Deicate, ut didkum

|

3

~ Efleantem S.Ignatium pro nobis contra ob.
jicientem, haberur ex cit.Epift.s. ubiinter erro-
Les ehumeratos ¢  Daidam verh corum, inquit,
Eilium bominem purwm effe dicwnt. Repetitidem
Epift.7. ki quogue (fupple miniftri Sazanz di-
cunt) guia homoest purns. Inferitis hze haber:
Now e5t homao purus ille, per ghew ¢ in guo f2ita
f#52 ommia ¢ Quod probans Sanétus, Quvmods
santens, MQUit, homopurus,dre. dicerer, Antegnam
Abraham fiererego fuin? Etinfra: Duormpdo ergo
husjusmodi homo et purus ex Maria demum habens
initium, ut effer? Einvn potins Dews VERE FAL, oy
Filins unigenitus, de guo dictum. in printipio erat
Verbum, & Verbum evat apud Dewm, ¢ Dens eras
Verbumn, omniaper ipfum facla funt, ¢ Jene ipfo fa-
i eit nibil.

De his autem erroribus Juqticns cit. Epift. 5
ponit verba non immerito legenda ebjicienti:
Cavereergo & talibus, ne fumaris lagweos animabus
wefiris.

Reliquaquz alids objiciuntur exaliis §, Pa-
tribus cum habeantur & alia plura in Petavio
romode Trinitate , confularur ille. Quodat-
tinetad Auétoritatemex S, Script. confulantug
oppofita a Penaloza & in vompendio in Cena
turia argumentorum P: Cichovii; Ea quz di-
cuntur circa Crede, folutionem habentin Tra.
¢tatu gjusdemn P, Cichovii dito Credo Aria.
horum.

Osjietrur 4. Sitotaeffentia eft in quali-
bet perfona;ergo non folus Filius aflumfic nacu-
ram humanam,fed tora Ttinitas, quod olim a-
nimadvettit Achanafiusinlibello de tinieate Fie
deiy meniensne dividereriir Filius 2 Parre &
SpirituSané&to,eoactuseft faceri Trinitarem afx
fumiere cotpus, eo quod unita {emper fic Tri
nitas. y

RESPONDETUR, Negando [E:quelam,quz
nott probatur ; jam autem licde petiong fint
idem realiter ctim eflentia; cum non fintidem
intet {e,poterit rerminare una perfonanattiram,
humanam, & toi terminafe altera diftinga re.
aliter. Athanahus deberetaliter citati,qiiia li-
bellus Athanafii de tinitate Fidef fub hoc titulo
nullus Aabetur ; ticvidere eft in editione jllius
quam ad manum habeo,Bafilez M. D, LXIV.
Addo Incarnationem tor T rinitati ribuiin ge-
nere catifz efhicientis; quia opera Trinitatisad
extra omnia furit communiasféd hon tribui tori
Trinitatiin rationétefminantis; (ola enim per-
fona Verbitctminat humanitatem Chrifii seft-
queillic tota Trinitas, per Circuminfcffionens,
honper UnionemsdequoSchole. Debuffee
etiam Objiciens verba Atutoritaris eitaflp s hon
citavit,quiain Athanafio non exftant,

Osjicrtur 3. Si Pater Filiug & Spiritus S,
funceres vivi & intelligentes; certé tit fint unug
Deus vivens & intelligens nee Seriptura, nee
fario petmittit;

RESPONA




312

RespoNpETur. Ex phrafi §. Athanafii
Pater eft vivas & intelligens, Filiuseft vivus &
intelligens,Spiritus Sanétus eft vivus & intelli-
gens, nontamentresvivi&intelligentes, fed
unus vivens & intelligens, hoc autemnec Scri-
pturam nec ullam rationem permittere pro-
bandum fuit. Dicerentalii;efletres vivos8zin-
telligentes adjective, fed non eres vivos & in-
telligentes fubftantive, {ed unum vivam & in-
telligentem f{ubitantive, adeoque adhue unum
Deum.

Osjicrrur 4. Siquelibet perfona per fe
Deus & Dominus eft, certé funt tres fubftan-
tiz, & itatres diierunttotid emque domini, qui
inuna Deitate coluntur, {iveré qualibet perfo-
na per fe Deus & Dominus non elt, ergonon
tresfimul colle&tx verum Deum & Dominum
conitituent.

Resronperur. Cum unaquzque perfo-
naficper {c Deus, per communicationem ejus-
deminindividuo & fine multiplicitate Deitatis,
non crunt tres fubftantize.

OsjicITur §. Si effentia non eft perfona,
neque item perfona eft eflentia, ergo Parer, qui

erfona dicitur,non eft Deus effentia,fed neque

Chriftus Filius Dei poterit efle Deus, cim &
ipfe fit perfona, imo vero neque tres pcr_!'onzc
fimul poterunt efle Deus eflentid, quia eflentia
eftuna, perfonz vero funttres.

REespoNDETUR. Negando fecundum di-
&a fuperius, quod eflentia non fit realiter per-
{ona, licét una perfona comparata ad aliam fir
ab illa diftin&a realiter.

OsjrcizTur 6. SiDeus trinus eft, Effentia
autem trinanoneft, non erit ergo ifta Effentia
trinus Deus, ciim & ipfe trinus dicatur unus &
perfonanon eft una, fed tres; Ergo unusDeus
pcrl"ona efle non poteﬁ, ut neque Frinus Eflen-
tid, quod i unus non eft Deus perfond, quoter-
go erunt difpcr{onfx? _ BTl

Resronpetur. Poteft illa Eflentia dici

trinus Deus, quia terminatur tribus pcriimisdi_~
vinis, & fimul unus Deus ratione ejusdem Ef-
{entiz , unus Deus in eflentia, non eft unusin
serfona; non crunt tamen plures dii perfona,
fed plures unius Deitatis perfonz, nec prgbatur
innoftris pr:’ncipiisdcbcrc dici plures efle deos
per{bnfi. S :

OBRjICITUR 7- Trinitas ad perfonas, unitas
ad Effentiam, quz Deus cit, xlfcfcrtur‘s poritis
ergo Deus dicendus eflet Unitas, quam Deus
Trinitas. 1

Responperur. Cimtam Unitas quam
Triniras identificentur eidem natura ‘divmx. 3

ram bene poteft dici Deus Unitas quam Tri-

nitas. : : =
OgjrciTuk 8. Um’tas . trinlras,‘qmrculu-
¢as, abftrada funt vocabula, nullius'iubf_}gﬂ_flﬂﬂﬁ:
velrei fignificativa, fed numeéri conjunétivi feu

numeralis colleétionis denominativa, unde et-

Difputatio ultima.

gomagis Trinitas Deum fignificat, quim qua-
ternitasaliquem Evangeliftam 2

(RE SPONDETUR. Sicut fapientia, bonitas
dicta de Deo funt fignificativa {fubftantiz r;
Deo, q‘meﬂ: actus purus, ita Unitas & Trinia
erunt fubftantiz {ignificativa in eodem Deo,
cumas T-rinitas tota identificetur eidem {uh.
ftantie divinz, t\)enc de illa dici poterit; qu-
ternitas autem cumnon identificetur uni Evay.
geliftx, deuno dicinon porterit.

OszjrciTur 9. Si Trinitas eft {olus vergs
Deus, certé Parer non erit folus verns Deug
{fed unus ex verisdeis. ;
i ResroNDETUR. Argumentum fiponatur
informa, utILlPrﬁ refutando Crellium in fimi-
li; negabiturargumento confequentia; confta.
bitenim ex particularibus non ex fingularibus,

Osjrcitur 1o. Eflentid Deusintribusper-
{onis unus , eft Prophetis & Apoftolis plang
ignotus, & ad morem Diale&icorum obrrufis,
quiomnium {pecierum genus & univerfalefla.
tuunc ut bovis,equi;afini, genus volunt effeani-
mal; fed ut hoc genus animal, per {e nihil ef
reale vel vivens, ita & ifta effentia tribus com-
munis eft idéa Platonis, nihil per {e fubfifkens
vel fubftantiale.

REesronbpETUR. Probandum fuiffe Deun
trinum & unum fuille Prophetis & Apoftolis
plane ignotum, folvique deberent argumenta
Povodovii, noftrorum Patrum, & recentils

CenturiaP.Cichovii. Communitasautem ¢t
duplex, una per univerfalitatem, hac transei
five detur {ive non detur 4 parte rei, conceda-
mus Philo(bphicé illam nondari; alia commu-
nitas per identitatem, hac eft & parre rei, tali-
terque eft communis tribus perfonis natura di-
vina,adeoque nemine cogitante.

Osjrcrrur 1. Pater, ut Athanafius dicit)
eft Deus, Filius eft Deus, SpiritusS. eft Deus;
non ramen tres dii, fed unus Deus, ergo fivox

Deusutiolet & deber, in hisperfonaliter {imi-
tur, equipollent iftaverba, his, Patereft perlo:
na divina, Filius eft perfona divina, Spititus S
cﬂ-Pcr!'on& divina, dicendum erit non funt ilil't‘rs
perfona divinz, (ed una perfona divina,quiat
licetita diceredediis, cur non licebit de per-
fonis? ;

REsroNDETUR. Ideo id nonlicere, g2
cimillz perfonz fint diftinéte realiter, fintque
tres, nihil deeft ut dicantur tres perfona,deerit-
Quc quare dicanturuna; ciim ille perfonznon
identificentur in una petfona; ne aurcm P“ﬁ
quam enunciacum fuerit, Pater eft Deus, PII}IUS
eft Deus; Spiritus S. eft Deus, ne inquam dican-
turtresdiiy deeft mulriplicitas realis n:tgurnful}l
trivm.  Porro ly Deus non femper {uppontt
pro perfona divina, fed {upponit etiam pro fm;
tura divina, ut cum dico unus Deus, acciplqi®
id debet fecundim accommodatam (igniics

tiongm. -
OBzjic-




B
g‘ () ":“""}1
1-/ {_: iLdiLC
Ut aboleatur unum il- 8.

ItCITUR 2. L
ODﬁt]lfn(]‘Jb[Ulll verum, cfle I?Cli'ﬂ.‘ 'r’]ﬂ:fi'm“-_i
Chriftiyund Dml;u; vel cflc:{t}n, nih 1.u|c,‘-‘ ,-“ ;],
utingns; ROR VIVENS, 2T nmi}m'mu“ c aliguit
fenotans; prouno iﬂit’lqi\l{: vc_ro_o_-m:;.u_nﬂ. : ¢a-
wreDeo Chrifti Patre, 4 nobis { upponitus,

ResPONDETUR. Statin catllloluta fenten-
fo, UL QUATYiS unus ille Dcu; {olu;; verus, it
peus Pater Chrifti, adhuc Filius fic unus ille
Dussfolus verus, non cjrgo ut ab?lcamr illud
disquicquam anobis docetur. \ cgaturitem
wduna Deitas fic per nosaliquid nihil reale
;";aumns; denotat enim Dei effentiam, qua
g}iquh{rcalencminc mg‘lmgtﬁ,v’wcns, &K

Ogrerruk 3. Sieflentia 8 Deitas,eft na-
widivina (ut quoque humanitas fieret nacura
fimana) quaznec vivit perfe;nec reale quid vel
Wantivum five fubftantiam denotar, {unt e-
miffasbltracta 4 Deo & homine, qui funt vi-
miesdereales fubftanti¢ (Cquitur quod quem-
diodum humanitas non eft homo , ita nee
Dtzseft Deus, fed abftraGum aliquid 4 Dea,
wgrictatem vel naturam Deidenotans.

" ResPONDETUR. Argumentum probare
mnim, quod Deus non fit vira, fapientia, bo-
ihzcenim per arguencem funt nonnifi ab-

g, & tamen metaphyfice demonftrabile
tDeum efle atum putumnemine cegitante;
tikquenternemine cogitante cficillum Dei-
tem bonitatemn, 8zc. & quiahomononeft a-
fspuns, non poteft dici effe humanitas. Ly
emucquog; humaniras fieret natura huma-

il

wionapparcrquid velit,

NFFICULTAS 1L

Wesdunsur frca Scriprure pro Divinitate
FILIl DEI,

P\'ﬁcolzus Cichonius vir apprime erudicus
‘mter aimopcm ediditetiam centuriam ar-
fentorumpro Divinitate Filii Dei, legantur
fenta cjusdem s cojus eriam & alia opu-
0, dodta & folida inftituentbencad dilpu-
“um, Penalozainte grum tomumargumen-
wpro Liinitate adfert.  Brevitis Ruiz &¢
fuv:nmcrquc tamen facs fufe, Aliquaar-
;-ﬂjfnta indicanda e,
ROBATUR I ex Veteri Teftamento,
!_‘“N{A_AQCIORIT aseft ex illo Tiaie 43,
_‘:1“_0“Cformamrargumcn:mu, Deus, pra-
1:1“51::&[31[1” ?.lll-lES Iefi Dcus, Fﬂ;vcm; Deus,
o s ;Hjl)els, Eumdclllo (?u:ﬁitu:: dicto lo-
""‘I"””ﬂmque;:-aoj?wZT S¢infra; Jﬂb,’f cHr-
:."a'!cChrif:t'o jn’teﬂzilin 02}11111 Patli. 2 R
ek s, F oy Df-z.?f;/; JL'J;ﬂfonat Il_ocu; ex
i A fi]l‘;-;' .'."?‘ u“?n‘w x/:‘;mrzéz_rfr
; < OAIL, poff bec i rerrie il
VOt g :

el iithies mm,‘p;r/,;;m e,
MI"S' Ego om D <

e

J Irem
VHiRNS, ¢F non eft absane me
4

-

-

&

appellatur fine addito Deus 3

4

controve

alvator,

i frtm.

SEcuNpa Auc

5. Ego Dominus, gni voco nowen tuom Dens

rael. Maiz 9. Dews forsis.

latur Dominus fine addito 1. ad Cos
bis unns et Deominns Jeus Chriftus,
xit Dominns Dominomes, Jerem.c.z
mine Davidloquensaic: Hoceituom:
cabunt enm Domih‘;,':_ jriftus aoffer, in}

TERTIA AucTOoRITAS

Pial
ial

313
Ectamen dicitur Matthrz. iofe enim
17 /r;;.’f;sz't’f per :
rtas cft. Quia Chriftug
ira habetur Haiaz

i
if=

nomen Domini Tetragrammaton ; Talia au

temunomina ﬂ{!llLl'.J;U‘ﬂ i_!‘.“.Cl{]][LE[‘ de pura crea-

tura,

Efum eit;

&

.
(0]

fa

ProBATUR 2. ex Evangelio.

Priva Aucrorrras eft. Ferbumesro

Deus eit Verbum. Ergo Deus caro
Subfu

aim (_‘&.

SEcunpa AucroriTas eft.

&um?

ipfum facit,

ResreNDENT 1. Adverfarii nomine Dei
veri poni in Gracco cum appoiixiunc articulis

de Chrifto autem non ponitur cum articulo,

CoNTR A nomen veri Dei ponitur inter-
dum finearticulo,utinillo loco: Fuitbomo mif-
S5 4 D@s 8 Denm newmo vidit, Deinde ;1}1}35! .
latur Chriftus Deus cum articulo r.Joan:s. ubi
dicitur: Hicei# verns Dewns; Et ad Rom. s, Qui
eit fuper emnia Deus benedictus, Et Joannis 20,

Dominus mens ¢ Deus meus.

REsPONDENT 2.

witut, caro faGum eft Deus.,
Carofaétumeft Deus; Ergo Chriftuseft Deus.
Per quci o-
éafaiiafune et Deus, Chriftus eft,per quem
nnia fada funt, uc dicic Evangelium Joannis;
Ergo Chriftus eft Deus. Major prob. quia il-
lud ip_ﬁlm, ut arguic Auguft. per quem cmnia
{funtfadta,finon eft Deus,vel elt actum vel non
finon factum & tamen eft; Ergo eft
quid increatum; Ergo Deus; f{i factum, ergo
non omaia peripfum facta fant, nihil enim {e-

Qudd particula Per fic
fignum caufe inftrumentalis , confequenter

quod omnia fint perChriftum fadta,non often-

mam fwmgs. Item, O

ditur ejus Divinitas,
Coxrra. AdRomitrviag ut advertit Pe-
nalozad.o.c.ao. dicitur: Quoniam ex i
ipfiin ¢ énipfo, AdGalat. 4. Quod i Filins ¢
resper Dewsn  Ad Tim.1. Fidelis Dews,per quem
vocatiefts. Genefl 4, Poffédi hominem per Deus,
EnveroDeo, apratur p

atticula Per. De Chr
fto eriam diciturnon tantum, quod per ipfum
fint omnia, f{ed & ex ipfo+ nam dicicur ad
Ephel. 4. Chriffus, ex quo totum corpus compa-
clum. Yoan.1. Depleaitudine éius os emnes acee
pimus. Joan.6. Demeo accipier ¢,

/6 ¢ per

i

Terzra Auctoritas eft. Ego ¢ Pater -

Dd

LR GUACHRGIL babet Parcy,
wea funt. Quoram omnium locorum defenfio
exaliis Eﬂ.cji:“}'«(';i:u:', jamqs defactofupra ctiam
illorum defenfione 1 innuimus.
Pro-




314

ProBATUR 3.
E‘[HL'IQ.

Prima AuctoriTas cft Pauli, quiad
Rom.g. v.5. appellatillom: Deums fuper omnia
benediétum. Formatur ficargumentum ; Nulla
creatura eft Deus , fuper omnia benedidtus,
Chriftus eft per Paulum Densfuper omnia be-
nedictus; Ergo Chriftusnoneft creatura. Ma-
jorprobatur. Deusverus eft Deusfuperomnia
benedictus; Ergo, quod non cft Deus verus,
er omniabenedi¢tus; namin
mativa {it vera, falfaeft nega-
tivauniverfalis. Eadem Major{iculterius pro-
batur. Si aliqua creatura effer Deus fuper o-
mniabenediétus, eflct Deus gzi.‘:m{irPchcum
{ummum, benedictus; i cnim fupraipfum non
cifer benedi@tus, fuper omnia non ellet bene-

ex aliis Canonicis Scri-

nonecflt Deus {u

neceflariis 1

dictus.

Quod fidicas; efle fuperomnia benedictum,
acreafle,item, omniafec exeeptos
jam non accipis Seripturam, uc {onat, & hatte-
nus non oftendifti abfurdum , cur fimpliciter

proveta Divinitate Chriftiaccipinon poffic2
SzcuNDaA AucToRrITAs eftcjusdemPau-
liad Philip.2.v.6.Ex quoloco ficarguitur; Cui
naturamDeihabentiefle rl.'qmlc‘ml')co eftpro-
prium & non alienum;ille eft verus Deus : naim
habere ®qualitatem cum Deo, eft illi efle pro-
priam & non alienam Deitatem, hocque Deo
honnifi convenit ; {ed Chrifto habenti natu-
ram Deci, eft proprium & nonalienum efle 2-
qualemDeos Ergo Chriftuseft Deus. Minor
probatur, cui dicitar, quod ciminformaDei ¢of-
Jet,nonest rapinam arbityatus effé [é equalem Deo,
1li naturam Deihabentiefle 2qualemDeo cft
proprium & non alienum, fedde C lm'b;a jd di-
citur. Ergo &c. Majorprobatur. Quia forma
Dei eft naturaDeis accepit enim nomen for-
ro natura Arift.5. Metaph.c.8. text.15. Ec
locutiopro formahabet natura. Eccer-
jinus zqualitatis cum Deoarguit
x¢ enim creaturapoteft efle -

eft, (e inferic

max

teiple illeter
Divinitatem:
cp_::x!ml)co?
TERTIA AUCTORITAS eft ex 1. Joan.s.
Scirmts, quORIAT: Eilins Dei venit, R dedir
[fenfum, s wernm Dewm., ¢ [f¢-
miass in vero Filio € t werns Dews, ¢ vita
szeyna, ex quofic formatur argumentum Hic
verus Deus & vira zterna cit fammus Decus,
tum quia hic apponitut articulus, qui per ad-
verfarios eft nota Deiratis, tum, quiadt per Ly
¢ .(UmsnonintcElwgitur{1nnnnchus,erianl
pet {fummuin Deum non intc.l!igcrctln_‘ Deus;
{cd dicerem effe fummum ex {imilirndine ma-
xima: Chriftus vocatur hicverus Deus & vi-
taxternas Ergo&e, Imimerito autem & fine
fundamento diceres haec verba ad Parrem re-
ferri, & }\:11‘riL'a.1L1f-. 7cin aliis fimilibus L'tht"l‘l\ht
di@ionem referri ad immediaté antepolita;
immediate autent anteadtum cft de Chrifto.

7784

Difput:rio ultima,

His omnibus argumentis & L‘Ll]:!".u-,‘ ndue

4 S argl ibusciing
aliis non nego ingenia humana perverfam re-
fponh.m}c_m ;mlumlr:} pol!c,_ic\i armantur haee
do@rini {enfu Ecclefiz; ut fupra diGtum cft,

QU AS TTO 118

De Spiritu Santto,

Rellius & ex ratione & ex ;‘.L!&:}i’l{.}l‘t‘r\'l‘o.
_ _bart Spiritum San&um non effe Deum.
Juod ad ration net, in hoc maximeéinfi-
{‘hr,quu‘_i.. iu?l.mh:Ll—\hmctcﬁchf s,fed hoc
inmarteriis Scholafticistractatur. Quodadau-
& - - - Crpd 1 ;
Etoritates attinet Scripture, ha {unt exami-
nandz.

DIEEICULETL A S8

Explicantur Aullovitates in oppoff

N

OBj:crr r. Crellius. Nullum poffe profer-
ri locum, mquo Spirims ‘Salzt"tusappctlg.

tur Deus fummus.
Riesronperur. Adferenda effe inferils

teftimonia.

Osjicit 2. Crellius. Nullibi exitare Seri-
pturam,qua dicat Spiritum S. efle adorandum.
ResponpETur. Exftare hoc zquivalen-
tereum efle adorandum. Quando autem di-
citex fententia Erafmi, quéd Hilar. in Librisde
Trinitate nullibi dicat, Spiricum S. efle Deum
vel adorandum , fed tantum promerendum.
Item quod in Miflali Cracovienft antiquo,
quod appcﬂn[mtur Rationale divinorum offi-
ciorum, pro ratione redditur, cur nulla oratio
dirigatur ad Spiritum San&um; quia donum
non petitur 4 dono, fed a largitore doni, id non
cvincit. Non primum, quia Hilar. Lib. 12. de
Trinitate in finc dicit,genitum tamen Spiritum
Sané&um non dictuarus, dicam unquam creatt-
eram ? quod ipfum eft dicere, quod Deus fit.
Antiquiores longe Patres Tilario, adducicPe-
ravius lib.3.c.7.an.9. Quodarttinet ad Miiiale
Cracovienfe illud vidifle non u:nugit;-xp;’icm’
ﬁc.poteﬂillu.i Lydonum, quia fcil. ly donum
potcﬁ' fupponere pro dono increato :1~1|('Dqtl'~’
ptoDeo. Eltautem quadam doni & Spiritus
San&i proportio, cujus etiam meminit Ruiz,
nimirum, quia liberalis & gratuitz donationis
prima radix eft Amor, ideo namque dqnam_ﬂa‘
gratis, quia volumus denum accipientiperio-
nx, quaproprer Amor habet racionem primt
doni perquod omniagratuite donantur: quid
ergo Spiritus S. vifuz proccﬁi(mi{ tc::‘:ultlllfrr
procedit utamor, ficutilli ratione {ux propric-
mrispcrimntiz‘.s,cohvcmatpcwlmri_m:dmuIruiv
malitas. Ex coetiam quod Pater ficfontaliso-
rigototiusDeitatis,&Filius habetrationemme
diatoris;hine comuniter ad hos dirigitur oran

dirgitur tamen & ad Spiritum g uu'l!uh}fl{*:r:ﬁi
eni




	Seite 287
	Diff. I. Solvuntur Object. à Ratione petitæ.
	Seite 287
	Punctum Diff. 1. Rationes ex Goslavio.


	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290

	Punctum Diff. 2. Solvuntur Object. Crellii & Eunomianorum.
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292


	Diff. II. Solutio Objectionum ab Auctoritate.
	Seite 292
	Punctum Diff. 1. Solutio Objectionum ex S. Joan.
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298

	Punctum Diff. 2. Explicantur aliæ Auctoritates.
	Seite 298
	Seite 299
	Seite 300

	Punctum Diff. 3. Continuatur Explicatio aliorum locorum.
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303

	Punctum Diff. 4. Quæsita quædam proponuntur.
	Seite 303
	Seite 304

	Punctum Diff. 5. Instantiæ pro Quæsitis & aliæ Objectiones solvuntur.
	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312
	Seite 313


	Diff. III. Ostenduntur loca Scripturæ pro Divinitate Filii Dei.
	Seite 313
	Seite 314


