UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Disputatio I. De Substantia, & quasi substantialibus Angelorum Praedicatis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

s,

220
Vl'u.

* por

o)
w

Fe sy

i,

) apit trafiave de A?zg:’fn,

&
hatlus, Skt

Ehocpunctos ()ﬁid nominis Angelus?
iradifcurric A rriaga hic Difp, r.n.1. An-
gelorum nomine intelligimus quadam
fianoftris{enfibus aliena,a Deo diftinéta &
uducta; hoc folum in communifupponcendo:
Emmagisin particulari, Anilla ﬁntincmpw
wihnIntelleGiva ; Difpuratio difquiret.

Cterum bae Doctrina

hoNSat1srActT: Nam nomine Angelo-
monveniunt anima {L‘Pamir, & tamen illz

ﬁ;eﬁj}:rodu&a. I.tm‘n’ nonveniunt nomine
e Um_accadchn;l {piritualia,quale eft gra-
Jmt}mhs,lumcn gloriz,&c, QU tamen €=
inea Deo diftinéta, produdta, afenfibusa-
. Quod autem dicit non venire nomine
1‘tt'et::rcfzti1iil{s Intc}ien‘:‘ziy um, t.?.r‘:) ql\lc}d fu ppo-
iH dquodmaxime difcutiendum efs
_1':[‘]1{;2 :‘?1211]1]1;3) 11.:'}11[131711.1:. dilf puramus Coni
e tr&;}l,};_ﬂ.zmus};qvcmr.c,qum
o ':)nl‘mvr.'i‘ﬁfwr[.' "] lml’fl "HS,&': mmcm'd
Moekplicatione . _TUL ety A
é)Q'LLEJd].]l; ¢quid nominis, idipfumadfer-
e ek prolatuarus es, quando non ad-
O;Pkrglcata explicativaillius nominis.

%qui:fpllfiﬂlq':lt :nginc Angelorum venit
| & “fpcrlmrc!- ‘f’“r’{“ :lppfllgrunr Inrelligen-
‘ S :mtt-\ ‘awmmc}m{clr;_orgi_)m 5 ideft
% compleras | Ipirituales , creacas.

ling,
.‘mg;-

Henriaanoftris fenfibus alicna, a Deo diftine”

De Angelis {fecundum fe.

Usftiores de Angelis, [unt Appendix prime Partis',inqua [ub fnem trallar S,
b Thomas de Deo prout Creatore,incspitgue drfcurrere de Creatione,duratione,de-.
78 [itsone creaturarum o de canfa material, ¢rc. Tum primum in queft. 60, in-
Sed quia prioves ille quaftiones funt Philofophice,
s 10 exdminandss Dr‘;ﬁmi’!atiém de dugelis , tanquam de ﬁu[ai!}]jg}ms Creat urarum

B SPUTATTO |

De Subftanta , & quaﬁ {ubftannalibus An-

gelorum Pradicatis.

Dixi Subjfantias:ad diftinGtionem ab accidenti-
bus. Compleras,ad diftinétionem ab animabus.
Spirituales ad condiftin@ionem a materialibus.
Creatas,ad condiftinétionem a Deo. Quan-
quam {1, quid nominis Angelus primitév& ﬁgm-
ficet quaratur:fignificatidem quod mi[flls,quo
tundamento dicit Gregor. hom. 34. in Evang,
N omen bocslfé officit,nannature. Hoc pofito. Sit

QUASTIOL

De Exiflentia dngeloram.
UinegarintAngelos recentet Bagot.tom.
2.difp. 1.c. 1. Eos de fado exiftere eft de

Fide.” Rartio. Tum quia Pf. 103. v. 4. dicitar.
Lui facis dngelos twos Spiritus. . Qui locus non
facithune{enfum: quod Spiritibus utatur Deus
ad mittendum & nuntiandum, fed ly facit fups
ponit pro creat, producit, ut colligitur ex Gra:
co:. Unde etiamS. Paulus ad Hebr. 1. v. 7oA
cipitly facit procreat: Undeillud facere oppo=
nicgenerationi VERBL ~ Tum, quiain Script
multa cribuuneur Incelligentiis, qua {fupponunt
exiftentiam. Ut Matth: 18. #idere faciem Pa-
eris Bea Petriz dicicurs Dews Angelis peccansibus
wonpepereiffe. - Difficultas in hoc eft: An hae
cxf{}cntia,natnraiir;ltiouc,dcmonﬁrcturr‘quod

hicexpendéndum venit,
PrivMa DEMONSTRATIO eft;qua folet
defumiexiz. Metaph, meminitque illius Rai-
i 3 naudus




naudus Theol. Natur. dift. 5.n.3. Omnequod
moveturaut motuma {e haber, aut aliunde, fed
omne quod motuma fe haber, eft infenfibileut
anima;quod aliunde,fenfibile, utcorpus : quia
autem Sol,Luna,Stelle moventur , debent mi-
nifterio Angelorum moveri:a quo enimalio?
ResronpeTur. Hocargumentum non

efle Demonftrationem: quiautexaliquo effe--

&u bene colligatur aliqua caufa determinata,
debet efle talis connexio inter effe&tum & cau-
fam,utimpoffibile fic ilfum effeit ab alia caufa
pendere;vel (altem pendere connaturaliter; &
ita ex 1,)(_31thllt.{ﬁ.‘ omiilm omnino creatura-
rumn,reéte infertur Deiexiftentia : quiaimpofli-
bile eft coramillam collectionemab alio pende-
re,quimabincreato. Exlucectiam colligimus
Solem : quianaturaliter lux pendera Soles jam
autem motus ceelorum nullam ralem conne-
xionemdicit cum intelligentiis: nam inprimis
nonimplicat, ut Deusimmediaté perfefolum
huncmotumefficiat ; non implicaticemhunc
motum pcl'ﬁci per virtutemaliquamim prcﬂhm
qu fit diftin&tafpecie a noftrate; namnoftras
nonhabetxquabilitatem, Motus autem con-
trarios poflemus falvare, perdeterminata qua-
litatem ad motum contratium. Deindenon
agnoverunt Philofmphi impoflibilitatem motus
perpetui artificialis, cur crgo idnon faceret{u-
premus artifex Deus ? & fifpharas aliquas vidi-
mus, qUarummotus per 11m}ms omnino annos
volvitur,unain ordine tepofitione ; cut perfe-
¢tius quidin ceelori motu non‘imaginabimur?
Deniquenonne hicmotus poflet caufari a fub-
ftantiis IPirithlibus incompletis h. e, anima-
bus, quas non implicabat contradi¢tionemab
initio mundi poni. Addo,in ipfa prppoﬁtionc
a:‘gmncnti,aliquid efledifficile: nam quod_di-
cir, omne quod motum i fehabert,efleinfenfibi-
le,ut anima,eft falfum : quiactiam {enfibilis ani-
madatur,& tamen habecmotuma {e; Siautem
dicas,ut communius dicicur , omne quod mo-
turmn habet 4 fc efle fenfibile utanima, falium e-
riam erit:namipfe Angelus,Deus, anima noftra
nonfunt quidii:nﬁblic , & tamen habent mo-
tumale. =
Fundem medium terminum ficaliter propo-
nit Bagot. cit.n.1e. Ceelumnon Porcll motum
habere ab interioris Ergoab aliquo motoredi-
(inéto s hicautemnoneftalius nift inrelligen-
tiz. Ant, pmb. Tum, quia corpus f}uod pcri'c
immediaté movetur vivens eft: &ficut planta
qud talis,non potelt {entire;itanecfe mevaf‘cid
po:cl’c abinterio ri,quod vivensnon elticeeliau-
femnon vivunt. Tum quia,h corpusnonorga-
nicum{e movet, inconon eft pars alia movens
primo, & alia primémota, fed totum feperfe
primo nmvct,.ﬂ'qucim}uu_gé nnbﬂxlus.: ericinra-
rione moyentis,quam it 'w'ivcns:qm;up{um ani-
mal movetunam fiiam partem per alteram pat-

rem @ dicereautem corpus aliquodnon vivens

Traétatus I

efle nobilius motivum,motu locali Pr® vivente
repugnat & eft contrarium Phllo{oplmrum’
fcntu;,prxcipué cum Arift.L.r.de Anima ¢i6° ex
omnium Philofophorumfenfu dicac, animan
efle unicum principium motus.

.li ESPONDETUR. Hocquod eft mover,dy.
phmtcr accipitur. 1. Moveria principiointyip.
{ecototumilludin ratione rotius fubftantialiter
complente: rale moveri,eft virale & indebitug
ceelis.  Alind eftmoveriabintrinfeco, ratione
alicuy Llsiupcz'mmiti ipfi toti , jam conflituto;
q:\muwis ii.lm{ fuperadditii fit unitum incrinf.
céy 8 raﬁc fupcr:luidirpm nonarguicvitalitatem,
L\_\.n}’t:ll‘ll‘C(]; p_otm1tllh‘quah:ar1_1mprcﬂm,qui
medid concefimus pofle movericcelos, Q@d
atrinetad ﬁ:cimdam probarioqcm Anteceden-
tis ;\11[:1 mqltu probat:quia defaéto alicuifphe.
r& a nobis imprimitur motus,tunc quEro:Anjl
lictic parsalia primoé movens, 8 alia primomo-
ta,vel nonficz Sinon eft,movebitur {phzramo.
tupcl‘ﬁ’:&iori,qu;im;tninul : Siautem elt. Ergo
motusille non primo convenit totifpharz, g
deoq; non eft fphericus. Quando auté arguens
ulterius fubfumit;; Talismotus principium non
pofle effe nifi intelligentiam , idnegatum, cu
enimnon porerunt effeanima feparacz:?

InsTaT Idem.  Cum probacum fic, fpii.
tus creatos efle poﬁibilcs , &aliqua operaillos
exigere it caufas connarur ales,fi quis eosneget
exiftere,negarepoteritfolem exiftere: quialux
ifta fine ullo creaturae minifterio a foloDeopen-
derepofler.  ConftatetiamDeum {e lolonon
facere,quod percreatutas facerepoteft.

ResponpETUR. Non probari quod fint
aliqua opera,qua connatu raliternonnifi Ange-
los exigant tanquam caufas , fed ad fummum
probatut quod mortus ceelorum exigat eaufam
mtclligcnrcm,qu&lis poterit effleDeus, velani-
mafeparata. Quod adfercur de Sole noncon-
vincit;Quia quando videmus pofito aliquopo-
’ni:zi;uxi s non pofitonon poni, & eft proportio
hujus ad illud,in ratione dep endentiz, bcncin:
ferimus,hoc quidem effe@um,illud autemefle
caulam , & quiaid habeturin lucerefpectuSo-
lis,bene inferimus folem efle caufam ; lucemau-
rem effeGum; quem ipfum {olem, cim {clniu
percipiamus, immerito negarémus CXi&fﬂmm
ilis.  Sed motus ceelorum,non eft major con-
nexio cum Angelis, quimcum Deo, animabqs
feparatis &¢. pofitisque AHSCI]S\; non hociplo
ponitur motus ceeleftis &c. ideo non habemus
fundamentum inferendi ex motu ceelorum,
Angelorum exiftentiam. Quod autem allu-
mitur, Deumnon facere pet fe,quod facerepo-
teft per caufas {ecundas:ad hocrefte rcfpondet
Arriagad.1.n.2.q uiafeil. de hoceft djfﬁcuh&fl
An detur de factoraliscaufa {ecunda,aquace
faéro,fiat ille motus? vel ad maximum yerui
eft axioma de caufa fecunda habente fpecialem

proportionem cum illo effectu; non habet au-
tem

it t
gordy U
b
Ins
ncip
st
lm 3
wftem
calibra
20 coﬂ!
patural
pmme
o
Rzs)
gorm
wnele
fidza
roular
it pulﬁ
mothm
radur
[ys1
prhaf
0L
relledl
A o;
i it
s G
s g
iterare
iffm
dhiec
fuslce
Res
drenlar

Iohuali

...!n“.iﬂo

| litenar

filtar
tlim |
nrim

8y
fiment;
mrob
gy
:ﬂc‘l‘jr(

Res;
erei
by,

jlleeD



=

Jlem proportionem Angelus cnm illo
!

i Judat Deum, animas, a tali ratione

gl UECXC

auft. : e 3
‘sl\,smr 5. idem, Attificialis motus eft 2

inci ioinlfiligcntle, at per Ar']?tl‘ ol;nms.:_n?-
wsatificialis pro principio cauqfrm. haber ftjg.m: 1-
{3 omnis aurem hul!usmot.s motus fit per
ofem; vedtisfpectarad hl‘)r;m-_) 5 qUEVEEO Cir-
"L: flunt, referuntur ad circulum, nifier-
Czh"r‘:ff’;‘:ridcrc-) velis morum artificialem cum
i’rﬁ:;h,ntccifc eft, ut qui lll‘li‘l 9111111116 %‘f‘.r(.‘i‘l‘l:l-
;mmorum,qu:lm 1ncrrl.u-rmcz;zlcm, & a prin-
npinjnrclfcdivo pruduchulj I:zgnuicu.x. -
RzspoNDETUR. Bene foc_l Potcﬁ,cﬂc!}lmc
poran &4 principio inrc!igc.lx‘w": mediatc, fa-
e el talis & talis qualitatis 11111\1}'11.1’ pro-
hdzaDeo. Deinde q!ti;un\'lsx.l'ci.lﬁo 11105115
;mﬁans fic motus :li'trhm_.‘{hﬁ, cur un_pllc;!mt
kpolibili qualitas imprefla, dctcmlmmta ad
goum noonifi circularem, & aqualiter pre-
findum 2

Ivstaz 3. Nulla facultas nifi intellectiva
ghft.inc.r. quait. mechan. eft primé con-
nmeffectaum produétiva : Solus enim
flectus, utrumque compledtens, poteft co-
gognitionen dirigere 3 at In motu circu-
yirum in modum reperiuntur contraric-
| amotuum, codem chim & unico motu cot-

piscontinui; dutm una pars antrorfum fertur,
teteo fertur, idem motus circa axes rar-
dlimus, in extima patte fphara velociflimus
thee locum totalem murans, dum moverur
melcere viderur.

ResroxpeTur. Transeat quod motum
tetlaremnon poflicdirigere nifi natura intel-
tnalls, cur cum non diriget anima feparata?
Dﬂndcurgum.multum probat; probat enim
wdicpoffibilem qualitacem impreflamgyra-
wlphere; he enim qualitas deberet fa-
iemotus duos contrarios, ut vult Objeétio,
:umﬂ]osfaccrcrmnpn!}}[,umﬂhmimr. Pro-
wétiam non pofle dari motum rectum, nifi 4
ittlate intelleciva - Quia hic femper fi fic
im habet rationem acclivis & declivis, an-
Wm retrorfum &zc.
Dlmo:@sm At10 cit petita ab Ener-
imentis, dum toridiomaribus loquuntur, tan-
--‘?ﬂfflbur oftendunt, & loquuntur etiam, fa-
Anique mala, auze in Deumn ue caufam princi-
A referrinon poflunt,

NESPONDETUR, Y
Mt in (pecies im
Actune Apofto

arictas idiomatis poflce
preflas confimiles els, quas
HixDess. 11 : Eiilp cas Encrgumc;}iﬁ
¢ LRIsex altis confiliis infundere; pofler
;;f:rlr_cicrnmpﬁurgm]lf‘ims fu binf:rantc:i: Pof-
NIt quod anima feparata, videns [pecies
: kal!ﬁummIa‘!_-is‘anim.ﬂms, fimiles fibi formet,
5 Wyeralicer enuntiar in problema-
m‘c %flzﬁi;&utllp ‘(tl'lt Ehergumenorum pofled
“HERL Quod attinet 2d robur,

ar

Difputatio L 2

curnon poflet Deus augereillotunivires » Ruz-
fus cur non poflet hocreferti in animas Gigan-
wam fubintrances? Deinde vel funt animae cjus-
dem fpeciei, vel diverfz: Aut faltem majoris
perfectionis fubftantialis? Pone de poflibili a-
lias animas fpecievel fubftantaliter, ut voluir
Scotusdiftinétas, fubintrare, mirandag; illa fa-
cere. Siautem funt ¢jusdem rationis hoc pra-
ftabunt in robore , quod praftant animaz Gi-
gantum.  Quod attinet ad pracifam portatio-
nein ponderum, puto animam non minus pofle
portare, quam diabolumaliquem i namuterg;
eftfpiritus, nec gravatur corporalibus, Quare
aurem illz anima {eparatz, plus facere poiling,
{i fubintrent energumenum, quam potuerint
conjunéte ? In id principium referri deber s
quia conjuncte fubftantialiter, dependentin o-
perando 4 corpore, hinc robut illarum reftrin -
gitur qualitace corporis. Quiaverd anima illz
{ubintrantes non unirentur {ubftantialiter, nec
producerent illa opera vitali modo; fit ut non
it princip ium reftri@tivam roboris anitmarum,
adeoque plus facere poterunt. Operamalage
dictaenergumenorum, quodaon pofiine refer-
riin Deum; Concedimusinterim: Nam fi pot-
eft Deus habitim vitii & erroris produgere, cur
non & caufareilla opera: Ciim careanr mali-
tia, carcnde libertate? Sed poteruntilla opera
referriin animas {eparatas malas, in turbatio-
nem phantafinatum, & humorum, cim con-
ftet in talibus circumftantiis, interdum eriam
probos viros, ineptire.

ProBANT aliqui exiftentiam Angelorum
ex eo, quodierpenslocutus firEva; Id autem
non pofle referriinaliud, qudminangelum ma-
lum. Sed.id non convincit. Fide enim novi-
mus, non demonftramusillam locutionem, hic
autem agitur de demonftratione, Quid fi fe-
ciffer id Deus extraordinario concutfu confi-

mili ei, quem exhibuit maleficis in A gypro,

. antagonitis Moyfis? Quid firetulifferid Evain

animam {ub initium mundi creatam Quid fi
retuliffetin animam {eparatam, ptcipue ciim
demonttraret ibi Eva,non implicare contradi-
&tionery mortem, & cum non habueric demon-
{trationem , extra Paradifum nullos effe ho-
mines.

3. DEMONSTRATIO eft petitaex comple-
mentouniverli. Sed de hac alids.  Demon-
ftratio petira exinde. QuodDeus creavit mune-
dum,uteapropter lauderur,laude, ex altucom-
prehenfivomundiprojedanon convincit, Tum
quia liberum fuit Deo, creato mundo, creare
creaturas intelleGtualesvel non, & quod crea-
tity non eft argumentum, nifi ab experientia,
quz, nullaldc exiftentia Angclorum. Tum
quia animafapgram poteft comprehendere uni-
verlum, ut nofcitur ex materia de comprehen-
fione. Dicereautem quod animafeparata, vix
plus aliquid intelligat , quod nen intellexeric
' a 4 conjun-




conjimnéa, eft di¢tum contra communem per-

{uafionem, nec erit ex eo anima unita in {tatu

violento : Non eft enim ftatus violentus, ad

quem effentialiter ordinarur anima, ordinatur
autem ut uniatur curpori & in corpore eliciat
operationes dependentes d corpore, adeoque
impedientes comprehenfionem univerfi. De-
nique cur non {ufficier falcem, elevari animarh
ad iftam comprehenfionem.  “Tum quia allata
ratio potius eft congruentia, nec enimappa-
ret, quod {ic demonftratio, urinquic Arifto-
teles Propter quid , vel Quia, ~ Vide infra,
Qugz folent adferti ad probandum, quod de
fafto non exiftant Angeli , non convincunt:
Nam quamyis dicarur homo formatus ad ima-
ginem Dei, non fequitur per hoc negari, quod
in {uo ordine eriam Angeli fint imago Dei.
Creatioillorum licet claré nonfitin Geneli ex-
Prcﬁh ; N;m mdi populo & ad idololatriam
propenfo fortaflis id non expediebat propalari.
Permultos tamen PP. fignificatur implicite in
gencrationc ceelorum, cum {iqt inc:ulog ceeli.
Erquamvis homo exordine fenfibilium fit quid
Pcrt"c&iﬁhnum, non excludit entia Pcrrc&nom
{piricualia. .

Quamvis autem exiftentia Angelorum de-
monftrarinon poffit,nonfequitur exhoc jamil-
losnon exiftere: Multa enim non demontftra-
mus qua exiftunt: Utvidereeftin qualztflpi bus
occultis; vireutibus corporum, compofirione
continui &c. Et quamvis quod intelligi non

oteft, exifterecnon poﬁit,!illﬁuitutd perfedtil-
fimointelleGu intelligatur, 4 nobis in ftatu fe-
par-.uionisjﬁcnunc falrem per {pecies alienas.

QUAESTIO IL
An Ange[ifwzr corpores?
Ol.im etiamCatholici DD.cenfuerunt, An-

gelos efle corporeos. Simpliciter corpo-

reos decuit Hilarius, Eliasinor.1. Nazian. gul-
fianus, Macarius Seniot. ]c)an.Thcﬂl}lou. Fau-
{tus & alii; quos refert F ranc Lugohic .d. o 7
n.3.Suar.L.r.c.5.dn.4. Alii tenuerunt dlos‘cffc
{piritus cum tenuiflimis corporibus, ut Orlgc‘-
nes, Bafil. Aug. 1.83. quett. q.47. Et 3. de Trin.
c.10. necid retraétavit. Rupertus & Bern. L.1.
De Confid.c.4.n0on audctdc‘cider_e pro illorum
incorporeitate, quibus acceflic Cajetinc. 2. ep.
ad Eph. Addeilli Caranzam, Canum, Sixtum
Senenfem. Unde Suar.hoc docentes; nhon cla-.
mnaterroris contra fidem. Sed cumn communi
Dicenpum eft. Angelos non g/felmrpar@f.
Ratio. Tum quia appellantur :l‘b. Sc_rlpt. Spiri-
tus. Tumquia accribuunturillis a&iopcg, qu
non funt proprié corporums: Ucvifio faciei Pa:
tris, peceare, & hmiha_. diag:cm_abio?utc:
careantcotpore. Ratio,quiain S. Script. con-
Gancer & fine addiro fempex appellantur fpiri-

Tracatus [

tus,nonappellarentur autem, i eflent compo.
fitiex corpore, unde & homines quamyis ha.
beantanimam fpiritualem proprer compofitio-
1iem cum corpores non appellantur conftaneer
{piritus.  Vide Apoc.c.1.v.4.¢.5.v.6. Matth 16,
Vocantur [piritus immunds. Luce 1o, Spirttys

[ubjiciuntur nobis. Adminiffratorii Spiritus, ad

Hebr.r. Tum quiaﬁAngcliconﬂarcntcmpo.
ribus quibuscunque non reété oppenerentur
corporibus, opponuntur autem,nam Paul. air;
Now eft nobis collwétatioadwerfiss carner fid adyer.
[fus fpivitnalia neguitiz. Idem etiam docet Later,
{ub Invoc, Il Quod etiam refertur in capite
Firmiter defumma Trin. fimul abinitio temporis
ntramiy, denibilocondidit crearuram  [Biritnalem ¢
corperalem, dngelicam videl. ¢ mundanam, o de.
inde humanam quaficommunem ex [Pivitn & corpo-
reconftitntam. Ubily pivituale reftringitur ad
Angelicam. Locusifte ex hocurgerur: Quia
abinitioillius dicicur, Firmiter credimus. Unde
deberad omnia contenta referri; alidsdaretur
hareticis anfa dicendi, quod poft definitiones
hoc quidem fit Articulus fidei, nonillud:Erf
voluiffer Concil. nonnifi hoc definire, quodin
tempore fint omnia producta, clarits dixiflec
omues creaturas abinitio temporis fuiffecrea-
tas: Ecfihiclocus fimpliciter accipi poffitetim
accipidebebit. - Patres qui inoppolitumeitn.
tur , dicit Martinon, locutos non ex traditions
Majorum, fed ex Platonica Philofophia.
Dices 1. In7. Syn. Ac.s. refercurdeJean,
Epifc. Theflal. quod probarit per Epiftolam,
Angelos efle pingendos, nonDeum, fint enim
corporei, acclamavit Concil. Ezzam Domine.
REesroNDETUR cx Joan. a S. ThomaDifp
19.art 1.0, 19, ly s Efeam Domine; non refertiad
Epift. leCtam longiusculam , fed ad compen-
dium illius, quod fecit Taraffius Patriarcha his
verbis, oftendit Pater quod 8 Angelospingio:
porteat, quando circumfcribi P”””'.][‘ &.h.m[.
Jhomines apparuerint, qu verba mhi!lhmﬂn
continent, acclamatumque cft illis; Fzsam Do-
mine.
Dicgs 2. cum Cajer. Daturinterumnati:
ra vegetativum fine fenfitive, fenfitivum fine
motu progreﬂix’u,mt::llcclivum absque motivo
fecundimlocum; Ergoetiamdebet dariintels
le&ivum fine fenfii, cum folomotu progeeflivo,
quales effent mali demones, prediti corpork
bus aéreis. s
RespoNpETUR. Inprimis Martinon dicit
non effe necefle dari omnes gradus podfibiles.
Rainaudus dicit; probare multum argume-
tum; nempe quod dari dcbcgt {enfitivam fm-e
vegetativo: Catharinus etiam docel:L ﬂ)u
eundem n.60. Fallum effe dari intellectivon
{ine motivofecundum locum. Sed dehoc
Argum, mox inferids

DIEFF-

b

Rot
Th
{eMor
areat t
Pemon
Plyfica

Demary

Ry
indi
fiopof
Lk
i Su

§Thom

ueefic
wyficu

timycor
tifima,
{tlimz
e

M pre
tiod
mpro
tefhus,
Aumnin

b

trefle
tetfie
Gty
-i‘lcim, [
ety
Heffegt

“elore

ftrem |

il Pc
thormy
Waryy

| 'mdvcﬂl

ek



e enim agen

pDIFEICULT AS I.

fy saiorporeitas Angelorum - demonfirara
Jee?
Rocedit titulus non de ]);11"1_011(_?:1‘:{1_:1’011;;
Theologica, hoceft ex principiis Flfiﬂl,l‘lcc
iMorali petica ex congruentia ne umvc‘ijmm
et tam excellenti gradu , fed procedit de
Demonftrationc fi non Metaphyfica, faltem
Phhica.

Punétum Difficul-

tacis I,

Dnonfretursé intentum per Camp!e:mmmm
univerfi.

Ria DEMONSTR Av10 defumi folet ex
indigentia complementi univerfi. : Eam
jupofiit magno apparatu P. Laprcnnm Pi-
trdimeorum Magiftrorum Magifter, & ante
imSuar. Difp.36. Met. S.6. Defumiturfuecx
{Thoma pluribus locis, fed & hic quaft.o.a.1.
1Carp. & 2. contra Gentes a cap. 46. Angeli
loefubfbantiz qua complent perfedtionem u-
:.:frﬁcrcati,pcrfc&lﬁhnzl etiam {unt com ple-
myficut & forma complct mareriam, & ani-
mum omnium ordinem , quoad perfe&io-
imcomplet anima rationalis, qua cft perfe-
tlins. - Angeli autem funt creaturse perfe-
tlinz: Sed hoc complementum eft incor-
mam; Ergo 8 Angeli crune incorporei.
Hnprob, Complementum univerf; eft, per
foeuniverfurn maximeé affimilacur fuo prin-
Bioproducenti, quantum illiaflimilar poteft
;::&us,abip!’oproduftus, atqui hoc debet ef-
Wmio incotporcum.  E, Maj. prob, Quia
smverlum fic produ@tum in ordine cffe.
Wi omnis effedtys perhoc accipit comple-
i, quod quantim fieri poteft, accedat
tvicinifiime, & afimilecur fuo principio :
s ideo agit ut athmiler fibi

A, & quoperfectis eft, e perfeius affi-
U4t Hine etjam univerfum, per hoc acci-
3_“Cﬂml{1m‘1cnrum ultimum, perquod eft ma-
“Eimile o principio producenti, hoc eft
i n\lﬂ_od dutem hUC C(}lﬂplclncﬂrulll L’]L‘*
:_thﬁkc {HCQI‘pOL'e_un}, adeoque iUmi, in quo
. enaﬂlmzlano,Jmprob. Quiatunc ma-
Qfﬂttcnduur perfedta arlimilaa; effedtiisad
:f'!fﬂzaqmnd‘o effedtus quantum He}i porteft
e m;«”t‘uf;mm €0, per qgod caufa produ-
* teut calidum imiracyy calidum

b8

Naalo, 3 e

;ifrrme’ & homo Filius, imitatur perfede
Lo Pminem iy effe hominis ; quia it
‘--ED pcr ld

i ,l”?u?rpzrlrer\con(h’mittur , in ef-
et eyn e < ‘& oree F}I‘Ch]fc\d:lls‘ fuerir,
;:3@,%11&1%[[? eftectus fecundim id, per
b AL Hincnullus unquam

belitea mum,
“Hiltectng Soe ;
Potiie facere hominem domum,

Dif}‘:)utatio L

5

quia nemo conftituitur in effe hominis proto-
Typo, quo tanquamvirtute proxima, efficit do-
mum: Atquiid perquod Deus hominem pro-
duxit eft omnino incorporeum ; Ergo id per
quod univerfum perfecte quantum ﬁeripotc&
aflimilatur moprirncjpiojncorporeo, deber efle
incorporeum. Min, immediara prob. Quia
Deus produxit univerfim per intelletum &
voluntatem , €rgo ut univerfum aflimiletur ,
quantum poteft perfe@é virtuti fui principii,
deber intelleétui & voluntati illius aflimilari;
fed quodeft perfectum intelle@uale, debet ef-
{e omnino fpirituale, neque cjusmodi intelle-
&uale, dari implicat; Ergoid per quod uni-
verfum aflimilatur Deo, fecundim quod illud
produxit, debet effe omnino Incorporeum,

Subfumpram hoc, quéd {cilicetintelleftua-
le debeatefle incorporeum probat ibidem, de-
volviturque ad hoe quodintelle@tuale comple-
tum nonimplicet; ficque id probat; Quando
inaliquo genere invenitur imperfeétum, opot-
tet exiftere inillogenere perfeGum: Cimer-
goinordine univer(i, reperiaturintelleGus im-
perfeétus, nimirum anima rationalis, debebit
etiam reperiri intelleéivum perfe&um, hoc
eftAngelus. Porro exiftente imperfectiori,ne-
celleeft preexiftere tunc perfedtum in illo ge-
nere,quando i nperfectumnon eft via ad perfe-
ctany, ut produdtio pareis, eft via ad produétio-
nem totius : Vel quando perfeum exiftic in
irnpcrfl‘&it_:ri, tuncque pr:sii.]pponitur imper-
fectum perfedo, ut ordo natura ordini gratiz,
qu ponitur in natura, Czreriim perfeius
femper praexiftic, & fic prius animarur cor,
quampedes. Cum crgo Angelifintdigniores
quim animz, exiftenribus animabus, erit ne-
cefle praexiftere Angelos.

REsPONDETUR. Primus Que Mobus
hic poreft haberi. Negando fcil. Maj. Prob.
¢jus nonoftendicde falto darirale complemen-
tum ;. imo cum Deus liber fueric in producen-

"do, cumtanta, vel tanta perfe&ione mundun,

non datur demonftrariva ratio, quod Deus hac
{ra libertate ufus fic ad ponendum perfeStum
gradumintelle&ivi, Undeillud complemen-
tum PO[BI’:IE eflealiud, & non Angeli, comple-
mentumque illud debet ftare in creaturis per-
fectiffimis, quas Deus efle voluerit,fed non per-
fediflimisinipfarei natura. BrS.Th. uc dotet
Cajer.& Ferrar. ponit hanc rationem pro cof-
gruentia, ut{olecin explicatione aliorum, ad fi-
dem revocabilium,

Secunpus Mobus eft, qui magis petitin-
tentum objicientis. ‘Negando Min. cum fua
probarioneidqueexeo. Duplicia funtagentia,
quadamunivoca, alia zquivoca: Univoca vo-
luntIibiaﬂimiiarcp:efrum,lmcque probant ini-
bi adducta; hac aurem que zquivoca funt,
non debent fibi aflimilare paflum ; fed fi finc
intellettualia, fant agentia perideam. Porrd
aflimi-




10 Tra&katus I

sMimilatiohzc, quazhabetur adideam, nonde-
bet effe aflimilatio inratione entis & intellecti-
vi, {ed in ratione exprimentis hoc, quod idea-
tumeft; & ita Architeétus cft caufazquivoca
domus; unde & zflimilatio domus non debet
efleinratione intelleétivi, fed inratione haben-
tis talem com}m[‘:rioncm » qualis fuit ideara.
Cuam ergo Deus univerfum hoc operatus fic
tanquam caufa @quivoca, fimilitudo etiam
complementi hujus univerfi potuiffer efle non
ity {imilicudine ad intelleétivam, {ed in fimili-

tem per caufam phyficé neceflariam; Ncgo

Ulterits non, decuit univerfum effe fine taii
complemento, concedofily non decuitimpor-
tet congruentiam fed nego fiimporterdemon.
Ih‘at_iuncm. Quamvis autem fit mira varie.
tas {pecierum infenfitivo, non eft necelle dari
ﬁnﬁlcmin intellectivo: Quiailla varietasnon-
1}1‘() congruit, {ed non adfert neceflitatem, &
{icutinter ipfasanimas rationales non daturdi.
{tinétio f‘pcciﬁca, quamvis illa detur in {enfit.
vis, ita poterat illa non dari diftinétio, in intel-

tudine ad ideam, quam Deus liber¢ habuitde  Ie@ivo.

hoc mondo ¢ Nunquid enim implicaflet con-

tradi@ionem fieri mundum fine ulla creatura 3

- 5 I . 3 # N -~ 1. - » =
inrelle@uali 2 Er ficut leo aflimilatus eft illi 1 unétun] D]{:ﬁcul[a.

idez, qua:h:tbita. deillo 2 Dee fine affimilatio-
neintarione intelle@ivi; ita idem potuiflet e-
venire toti univer{o.

Trrrius Mobus occurrend: eidem ar-
gumento cft, in quantum videtur velle demon-
{trare, quod omne mcorporcuimn fit intellecti-
vim; de quo alias.

Quarrtus Mopus occurrendi difficultati
eft. Ncgando quod univerfaliter exiftenre im-
perfeétiori, fic necefle exiftere perfectius: Nifi
utrumque ad idem neceflario ordinetur, & ita
exiftente una longimdinc, non eft necefle exi-
ftere })c1-fc&1113111an1 longicudincm , politaque
unione corruptiblli inter bruta, & quacungue
viventia, non eft necefle poni unionem incor-
1‘11pt1{'ail;‘m,&c. Licert pofitis impcrﬂ'&mribus
membris prafupponatur cor & cerebrum, quz
{unt qus’dycrt‘c;’tius,eo quod hzc omnia ordi-
nentur ad jdem animal : Quanquam Recen-

tioresdicunt fimul hze omnia poni.

QuiNTus Monpus eft Retorfio. Probat
enim argum. nihil, quia multum : Probat au-
temn dari omnes poflibiles rerum {pecies quam-
vis intinfinitz; idenim depofcityis argumen-
ti: Nam univerfum qua tale non eft comple-
tum {altem fine omnibus fpecicbus. Probat
item debere dariintelleCtum, quitit fibi fpecies

orum, qu enim implicantia
intaliintelleétuz Probare deberecdarifpeciem
mediaminter hominem & brutum,8cd” Quod
§i dicas cum Gajet. & Suar.cit.n. 7. quod futfi-
felrionem univerfi nonnifi habere
gradus rerum. Contra erit; Quia argumen-
tum tuum P!’ubat dari etiam {pecics ‘rcrum.
Deinde cur hicgradus fufficienter non falvabi-
cur in {olis animabus, quz fub formalitate {pi-
rirualis diverfum gradum ingrediuntur 4 gra-
du nonnifi materialium.

Negquevalet {i dicas, inde inferri quod den-
tur Angeli €o quod non debuerit tam perfe-
Gusordointellettivi in tam infimo fYatu relin-
qui, honinguam valet: Quia,fily non debuirt,
{ignificat non congruebat Conc. fi Ly non de-
buit fignificet demonttratur; vel infercur {al-

tis 2,

Examinatur wlerius bac vatio, ¢ adferun.
tur alie.

Unceundem medium rerminum decots-
plemento univerfi proponitEfpﬂrZaqug&.
1.a.17. Finis primarius reram omniugm creatus
rarum eft laus Creatoris ex Prov.16. v. 4. Hic
autem finis haberinon poteft nift inductis nu-
niverfum {ubftantiis intelle@ualibus comple-
tis : Nam anima noftrx dependentes inco-
gnoﬁ‘cndo a fenfibus pr;rl‘tnnti!ﬁmns veritates
nonnifi #nigmatice cognofcerepoflunt 5 quis
vero laus Dei derivabilis ex creaturis commen-
{uratur necellario perfectioni cognirionis circ2
ipfas, it ut nifi dentur creatur pure incelle-
&uales,nonhabeatur pr:{diffms finis.
RESPGNDETUR, Finem primatium effe
quidem laudem Dei, fed talem Gualem Deus
habere voluerit, non demonftratur autem vo-
luiffe Deum laudem 4 putis creatuns incelle-
Gualibus petibilem.
InsTaT 1.idem. Nondatis
ftantiis non poflet reduci in a@um fecundumyis
» motiva, quz ineft reliquis creaturis ad Fogni‘
tionem cmnprchenﬁvam , tam unjuscujusque
rei quam omnium colleétive: Hocautem nen
oflunt facere nifi Angeli, quibus non pofitis
ita e geffifice Deus ac pictot, qui cacis prope-
neretpulcherrimas imagines. :
REspoNDETUR. Animas feparas catens
aribus, h. e. fi illis infundantur fpecies velil-
lasfibiparent, pofle comprehendere reliqua o
mnia. Quodadferturde imagine; non convilk
cit; quia imago primo per {e ordinatur utve
deatur, ideoque ccis proponi nol debetypr™*
marius autem ufus exiftentie univerfinot &
ut pro ompi circumftantia a creamram:clle‘
Guali comprchc‘ndatur.
InsTAT 2. Inanimataexu
quantum eftde {e uniformem fer
dimodum, ex alia parte omnia ex1i!
diaté proptcrlwmincm,qui noneftfe

hujusmodifib:

aliguorum object

ciat ad per

naparte trerinent
femper operd
{tunc imme
IHPCT IEJIJ‘

for-

| fngpy

fyrmit
::[L]UC
ihiom
fimfal
jeftion
fimnc
ol
intet e
JAivira
gluviar
" Ris
bxc on
qu.’m' il
fabeat
pelusip
brigan
ndeoet
ksup.

[st
quiven
reemi
tlibus
e
1m0,
featisiC
{tonis
furay

iedic:

i3gon
et
ipered
altge;
ildetun
b
ks
Ity
ilisa D

itk

tming
g ?:[‘
pires
Ui
fehus
QWSE
Ris
‘JPPQ[
it
g
03

114 1g
My f
Wgeta
Blodif
lores,
Quod

ling ali



Ja

. oordifpoficus s fed varictatemij1bi|:,;':_1di-
bt fo orrionali varietate, fubveniant
pre ! u:a:P font infraipfum , tumad tuen-
U‘MF’][]:;% corporalem,, tum maxime ad cor-
ﬂ:nim pravorummorum, ad quc':d facic:m
:;umnon cltidoneasnifi caufa preditaintelleétu

o A 2
| &volmmm;llﬁcﬁlﬁlcrrhomo exacte conferre

mzcrfcﬁngulas mundi partes , deﬁi@_ﬁfurquc
e ad inducendam tantam varietatem
Juarm,ferenitacum, &c. ¥ g
RespoxpETUR. Non demonttrari q;lod
ke omnia non fiant imn‘lcldl:ltt_? a Deo, imo
andnon poffint fieri ab animafeparata, Im.)do
beat tales fpecies gubernationis quales An-
lspralertimeuma gcndo taI{a,noﬁ efferde-
f;:jganda. Exiftis eclam cventis multa refer-
piebentnonin Angelos, fed in caufasnatura-
suepluvia, &c. : T
[ystaT 5 fupponitque pro principio, ea
mieniieingenere, qUOrUM ratio communis
wuminet quibuscunque rationibus diﬂcrc-g~
wibuseorundem : &ita plante convcnjunt_m
uinegenetica viventis , coutmcntrurquc f“.b
w codemgradu perfectionis: quia ratio vi-
uasque eltillis communis, eft majoris perfe-
fonis, quam alia differentialis ratio plante.
fuavero & plantz non funt ejusdem generis,

| wadperfectionem & =ftimabilitatem quia

mlailtftutrisquc commune, quod praemincat
pitlicansomnibus, per quzdifferuntinter fe.
dyponit rurlus quod fubftantize IntelleQuali

| iz inix genus perfectionis longe diverfum

pufetionenon intelle@ualiom. = Fx quibus
ity Climergonecefle fit ex ipfanaturarei,
liturinuniverfo omne genus entis,ac perfe-
onis y debebit etiam dari fubfantia intelle-
fulisquodipfam abare, 15. fic probat, univer-
Milud& qualibet alia colletio rerum crea-

| HiDeocft undequaque perfecta: quia uni-

| tminiyerf ipectar

itlim eft effentialiver opus Dei, Deiautem
Kiedta funt opera » Jam autem de concepru,
! F ieftueillinihil defic eorum s finequibus
Gineprurn ad fupm finem,ad perfedtionem au-

> UTIN €0 cmineat omne ge-
Bperfedtionum abfoluce pofhibilium, ucita
et omnis perfectio prexiftensincaufa;
Gedusenim,naturalicer oft oftenfivus, perfe-
Y05 praeciftentis in caufy.

AESPONDE TUR,

e : Non fatis h'qgcr primum
i » ham omnia brlura & homm_csl conve-
Atatione animalis, & ramen rationalicas
§3:::1;:1 ?clmreﬁ ;n‘unalilratc. N.os quidem,
it utfflmilg dlEcr_cn‘nas fpecificas planca-
"'fge’tativj in lsllii Maximeé zl’qmc_muslmnqncm
mbdiﬂ’crémi e ] inde non fequitur in objecto
i . 2{3 larum fpecificas non efle me-
" unm:fc‘ ¢ ad Argum. Re(plpgdcmr‘.
g um fic pcr_fc&um petfeGtione el
SOtracflentiali, tal > qualem Deus

Difputatio I.

)|

voluit , nonautemefle petfeGumeali extraefs
fentialiperfectione qualem poffet habere : Ne-
gatur autem efle de effentiali petfectione uni-
verfi, exiltentiam Angelorum. Dei omnia
perfecta fune opera excludendo imperfedtio-
nem pofitivam, & diflimilitudinem ad ideam
Divinam : Sed non excludendo imperfe@iones
negativas. EffeGtus oftendit nobilitatem cauy.
fz,fivelit caufaillum exiftere,quod demonftra-
tive non oftenditur de Angelis.

IDEM MED UM ficproponic P. Adrianus Pi-
karskiinnotefcarmihihodic fide Divina, vela-
liunde efle produ¢tum mundum corporalem
generationibus obnoxiumin {patiisima ginariis,
conftetmihidetetta, aqua,aére, nonde igne;
beneinferam dariillic ignem. Ergoetiam be-
neinferam fuppofico quod fit mundus, dari An-
gelos,quia non minus mundus corporalis qua-
tuot elementis quam mundus abfoluté om ni-
bus gradibus entium conftar,

ResronpeTur. Negando Conf. Difpa-
riras eft. Quia ciim fupponatur futurumillic
miftum ejusdem rationis cumnoftro, benein-
fertur per locumintrinfecum, dari etiam inibi
ignem: hocipfo enim non effer miftum ejusdem
rationis; inferrerurque cxiﬁvntmignis excon-
verlione & mneceflitate phyfica ad miftum.,
Nulla autem neceflitas phyfica, & connexio,
eft exiltentiz Angelotum, cum reliquis,. Eft
quidem verum omneid,quod intendit efficaci-
ter Deus,exiftere : SedNego qudd intenderit
exiftentiam Angelorum. Nego voluifle affi
milationem fuiin gtaduintellectivo,

Inst AT Idemt. Deus intendit primo pro-
ducere univerfiim. Ergocum ntegricate exigi-
taabunivetfo, fecundiim quod eft formaliter
univerfiim.

Resronperur. Quédnondemonftretur
Deumincendife producere univerfum , fecun-
dim grammaticam acceptionem univetfi,h. e.
utnihildefitilli quoad gradus entis, {edinten-
ditproducere univerfum, h. e. ceelum, plantas,
homines &c.

Instat 2 Licet liberé Deus producat
creaturas, debet tamen illas producete cumt
omni integritace debira.

Respronperur. Concedendo quod Deus
producat creaturas cum Metaphyfica & Phy-
fica illarum integritate, Sed Nego quod ad
Metaphyficam vel Phyficam integritatem cu-
juscunque producibilisuniverfi, tpeétant An-
geli. Concedo quidem operari Deum omnia
fecundum fuam inclinationem, quam habere
voluerit: fednegoillum habuifle inclinationem
ad exiftentiam Angelorum,

InstaT 3. Id quod eft imperfedtius, datur
extra hominem pet {e & completum fcil, cor-
pus.  Ergo multé =quits datur excra homi-
nem




12

'

nempetfe & camplcmm, id quod elft incom-
pletumin homine{cil. rationale.

ResronpETuR. Anteced. eft difficile,

q}lod cnim excra hominem corpus completums
Cumomne {itincompletum & pars compﬂiiti.
Sed interim diftinguitur Conf. Multé xquius
datur complctumimcﬂc‘@m‘ um, h. e. debet da-
ri. Nego Mulco aquius darur, h. e. congruit
quamvis fine ulla neceflitate, phyficx conne-
xionis Cone. prazcipue quia per experientiam
& {enfum, nofcimus corpora pratet hominem,
& hae fundant demonftrationem phylicam;
non novimus autem per demonftrationem ul-
lam, Angelos.

InstAT 4. Nullaimperfedtio moralis pot-
eft placere primo Legislatori Ergonecullaim-
Pcrfc&ie phyficanatura auétori.

ResrovpeTur. Nullam imperfectio-
nem phyficam pofitivam placere Audtorinatu-
rz: Poflc tamenplacere unpcrl"c&loncm phy-
ficam negativam, qualis effer defeétus exilten-
tiz Angclorum.

InsTaTs. Vitiaretur corpus, {1 carerct ca-
pites Ergo vitiarerur univerfum, i careret An-
gelis.

Resronpetur. Neg. Conf. Difp. quia il-
lud prius dicit ne ceflitatem phyficam proprer
influxum , legitimam receptionem {enfuum.
Nulla aurem talis connexio, iter Angclos &
aliaentia. Caterum {i homononhaberetca-
put, excogitarctque Deus aliam [ymmetriam,
noneflet occafio arguendivitit.

2. DEmonsTrATIO Qui utitur Suar. n.
24. SiAngclic,onllarcmc;orpor’c,illudomiud—
retur ad fpiricum ut ad formam, ficut marteria
ad formam; hoc non poteftdici; quia {piritus
110N URICUF COTPOLri proprer bonum corporjs,i'cd
ut illo ranquam organo utatur, & non cit for-
A propeer materiam, fed potius materia pro-
quia {emper ignobilc, eft pro-

Actcorpusnon potcﬁ {ervire An-
Servit enim per {enfus,
{ed haberent cor-
quia cffet fweuram

pter formain §
ptcrnubilius.
oclo ad eperationem:
quos non haberent Angeli,
pus limplcx non miftum ;
jmmortale & inuormpnbilc.
RESPONDETUR. Demonftrari debete;
quod non poflimus Angelis fenfis proportio-
natos, & defervientesad varias notitias tribue-
re; licét non effent ¢jus rationis cum noflris
(enfibus, & fi diftinguuntur non quidem obje-
&o, fed {pecie enticativa fenfus br_utorum, cut
etiam fenfus Angelorum non pofent difhngu_i
{pecic entitativa & noftris fenfibus? Er hoc el-
for fundamentum ponendz hujus diftin-
&tionis, infuper fundatum in ly #on imp\.fmzf‘s
quod fundamentum non oftenditnr, qm".i in
prafenti non fit (ufficiens. Deinde illegitime
infertur, haberentcorpora Angeli immortalia;
non mifta, ul.mguijné noftra poft refur-

Ergo

Traatus L

reionem non erunt immortalia ratione indif.
{olubilisunionis, & tamen mifta? j

InstaT Suarez. Talis corporalis cognitio
P(_}tiﬁs impcrﬂ:&ioncm Angelis adferrer.

REesronpeTur. Etiam anime adfere, &
tameninde nonarguitur animam nonuniricor-
poti 5 Ergo nec reéte arguetur exinde pracifé
deefle Angelis corpora.

DIFFICULTAS II

%«:id eft int‘orpareifsu Ange-
lorum?

Y Pirirualitas nofcicur ex oppofitione ad cor-

pus. Hinc indagando quid fit incorporei-

tas {eu {piricualicas angelica, indagandum erit
quid fit corpus,

Exrrrcant 1. Aliqui quod fpiricualits
{terinnegarione partium; qua explicatione -
r_iLuL' Vafq. Hurt. Suar. recent. Sed pofle rem
fpiritualem habere partes, docuit Suarcz, Ar
riaga. Oviedo in Philofophia.

Expendcud:ﬁ funt rationes utriusque pat-
tis.

1. ArcumEeNTuM format Arriaga pro fna
doétrina. Quia inhomine datur uniofpiriua-
lis, haec autem eft divifibilis; Ergo ratio fpiri-
tiis fbare poreft cum inclufione partium. Quod
fit divifibilis, probatur , quia 41 effer indivifibi-
lis quotics homo vel nutritur, vel amiterera-
liqumn partem matetiz, toties unio murate-
tur: Nam, cadem unio non eft indifferens ut
jamhas, jamillas partes uniat, urpote effentia-
licer determinata ad hanc nonnifi p artem mé
teriz, Non poteft autem dici toties unionem
mutari 3 quia unio eft de effentia compoiiti;
quod non dicetur effentialiter murari per nu-
tritionem.  Deinde nurtritio proccdis ab ani-
ma conjunéta, fi autem deperdererur unio i
enutricione, proccdcrct ab animanon unita.

ResronpE R I poteft. Quod ilEc‘modus
non fit fpiritualis, fed fi effet, tunc polfet dici
tot efle modalicates quot minima unibilia: EF*
fet atitem adhuc torum illud unum per {& qu
cffet inter pattes eflentialiter ordinatas ad e}
id autem confticuitunum perfes illz autem U=
niones non habereht rationem parrium,ﬁ:ﬂi ¢
fent plures in fuo genere totales, ad etm 1m0
dum; quo fi {e penetrarent Perrus & Pat:llis,
modalitates illorum non haberent rationem
pattium, fed plurium totorum.

2 Arcume i illius cft Angelus 0o
vendofefe inictu oculi acquisit {ucceflive inh”
pitas pralentias rotales s in gacungue cmﬂm
parte habet przfentiam totalem ¢ Clum rf‘r,t‘ﬁ
illee partes fintinfinit; criam prafentiz erunt
& ramen infinitz, fpiricuales.

ResponNpETuR. Clmprafeats
numerentur partibius, ficut partes non

illzcon:
{funtin-
fini-

ey
‘ gaiti!
| qneel

m P

i
A
filco I
Pl
fabee p

. G

4

ety

| wii
| ity



0=
nfi-
1M
g9
1110y

o ita pec precfenti. Dcnjldlc falfo fuap-
. uhi elle modalitatem, fed hec ctiam
Il prefcatie non ll:—tbcl‘ICnt ratio-
ed rationem plurium toto-

it
\':HCEHO’ k
o l\ﬂ[illm ) {

i

ARGUMENTUM c;qsdcm Cﬁ._ (&am..r?o
- opgum terr fpatium,, non foltim vifio
o (ed ctiam interna quz eft fpiritualis,
:if;];;{rcs integrantes 5 quod ipfum proba-

ia partes FeMOLIOres non ita claré vi-

Tllmr eroononefteadem vifio indivifibilis de
(e gy -

sooues 11 enim efe cadem, quomodo eflet
pnsdemints clara, intenfa, &.C' =
RespoNDETUR. In pfobabihﬁlmﬁgr{r‘cq-
plecunda operatio eft fimplex ac Inle‘lflbl-
alitas, & tamen ]:otcf’c unum terminum
dms,alium non item exprimere:: Lma, i’.:lfli‘ﬂ
gisdicicatu reflexo: I—I:lbcclm cogitationcm
jullentia Deiy ly habcq cogitationem, cogno-
fe per attum incuitivum , .'lt.tra?l'a -C‘HCI}UR
Jnonnifi abftractive. Rl_u_'{ u 5‘,11 quis habe-
wiritivam cognitionem vifionis bcat:g, cla-
giiiderct vifionem, quam Deum prafenta-
mailla; unde ralis cognitio docetur non
atifica: Ex quibus eruitur quod una ca-
ue indivifibilis cognitio a:quivalmrcr
iplex poffit objcﬂ:um_ clarius, aut ob_fcu-
:;_,-rcprxi‘cnmrc , diverfitate orca ex ratione
oo, Unde per Recent. Suar. illa co-
mirefpettu objeéh clari, tota erit clara, &
ipduobjediobfcuri tota obfcura. :
(undoautemurget Arriaga. Quodfi de-
udetoromariindivifibilis cognitio, quod in-
neblatdunicd gured mutanda fic cognitio.
fcetiamnonobftat 5 quia vel cognofco mu-
wnmfadtam, velnon: Sicognofco, forma-
am cognitionem, qua reprafentet abla-
t¢m; Siautem non cognofco mutationem,
uencognitio perfeverare poterit, cujus veri-
ipeltu maris includentisillam guttam ve-
t & ablata gueed per ordinem ad idem
usproutincludensillam gutram femper ve-
2,
pARcuMENTuM cft Oviedo & alio~
s Gratia habitualis conftac partibus in-
Itbusintenfivis ; Ergoenti {pirituali non
taellepartium. Etcerte intenfio & ex-
i qualitate tancim differunt per ordi-
dubjectum: Gradus enim qui uniti ei-
bjecto, & indivifibiliter intenfo, intenfi
L iidem per diverfas fubjedti partes di-
out dicuneur exenf].
Y208pETUR. Negando hoc ipfo illos
S qua diftribuerentyyr per diverfas par-
Pjectt fore extentos formaliter, {cd fore

tenf e o g 3

" ‘P"“lﬁ matenaiicer & fimilicudinarieé, Illu-

T T : : e
Hoc inftantid ex anima rationali petira,

Fetotaeft inma k
s aeftin ‘Maquaque parte, & perhocnon
“urextenfa formaliter, vel amittens ('

for,

Difputatio 1.

3
tenfionem, fi fefe reducac in ponétum. Rur.
fus, fi ponantur plures animaz in aliguo corpo=
re, & diftribuantur per paites corporis, non
hoc ipfo erunt extenfz, & habebunt extenfio-
nem nonnifi fimilitudinariam ; quia fcil. pone-
rentur in pluribus partibus, ut folent poni ex-
tenfa; ita etiam in prafenti giadus intenfionis
perpartes fubjedtifi diftribuantur, non hoc ipfo
extenfionem habebunt. Difparitas ctiam in
hocerits quiafi concedanturenti fpititualigra-
dus intenflionis, non hoc 1pfo concedentur par-
tes, fed plures rotales in {uo ordine gradus, in
eadem parte fubjec recepti: Siaurem rei {pi-
rituali concedentur partcs rigoro{x, & exten-
fio {i1pponcnsp;1rrcs,uon:"_nparcr qui tunc pof-

{et falvarirario Ipiritua!icatris.

InsTaTidem. Etfi forma {piritualis non
poffit educi ex materiali fubjecto, tamen illi
poteft uniri; Ergo poterit Deus gratiam {piri-
tualem creare, & illam unire fubjefto materia-
Ii divifibili cum correfpondentia partium ad
partes.

RESPONDE TUR. Neg.Conf. quiaper unio-
nemnonimportaturullum pradicatum deftru-
ctivam {piritualicaris, quam tunon probas pofi-
tive falvaricum pluralitate partium.
~ Quandoautem dicit, poteft Deus unire gra-
dus gratix continuative, & tunc manebit gra-
tiahabenspartes extrapartes extenfivé ; Ergo
de ratione {piritus non eft negatio partium.
Refpond: Pofle admitti continuationem illo—
rum graduum, fed fimilem illi, qualis effec
dua animz inter {& unirenrur , hon eruntque
tuncpartes entis fpiritualis unitz, fed unita to-
ta {piritualia, )

5 ARcuMENTUM eft. Nonimplicat con-
tradictionem produci rem {piritualem & tamen
includentem partes.

RESPONDETUR. Hicqueripofitivam Ar-

~SUMENtUm, NON AULEM Negativum.

Videndz {unt raciones, qua probant {piri-
tualitatem non ftare cum inclufione partium.

1. Ratio P. Martini Qlfrevvski eft. Sires
{piritualts haberet partes, haberer illas effen-
tialiter fruftra; nihilautem eft elentialiver fru-
ftra. Ex quo ctiam principio negatur in Divi-
nis pofle dari replicationem. Seq. probatur,
quia partes enti {piricuali collc%uccrent vel ad
effe, velad operari; non ad efle,tum quia ani-

ma rationalis non habetpartes, & eft inter fub-
{tantias fpirituales infima, & tamen habet effe
fine partibus: Tum quia etiam ﬁngi rationabi-
liter non poteft, quomodo defervire pofline
partes non fpirituales enti fpirituali ad effe?
Nonetiam defervirentad operari; quia neque
ad intelleétionem , nec ad volitionem, nec ad
motum localem defervirent, hze enim omnia
exercet Angelus fine partibus.

b REsrox-




= T :114

rur. Pofle illaspartes condu-
Exemy
t; quianon tenct argumen-

1 de Angclis &

anima nihil p1
tuma modoel
tiz,ad modum effend sz operandialius: Sicurt
fon tenet hoc, Deus & Angelus{unt {ubftan-
tia fpirituales completa, ergo & anima. Ad-
do animam rationalem de fadto efle infimam
tuales, fed non de poflibi-
_npcr'fcé‘:icr in infinitum,

(6.4

1: o s P
di, & u_\.pcr;mu_i: unius fubftan-

inter fubftantias{pit:
1, pul{'i'hihs enim eft 1
ex quibus aliqu poflent habere partes.
Spounpa RaTio ejusdem eft. Quiael:
1 toto & totuin in qualibct parteeft
modus {pirituall exiftendi; Ergo omnibusen-
tibus fpiritualibus conveniet. Nam fi pro de-
inatis entibus nonnifi effet; non {uppone-
retfineaddito, pro :';ajl_'itu;ﬂi exiftendi modo.
ResroNDETUR. Quod modus exiftendi
totius in toro, & totius in qz‘mlibcr patte {it de
facto non nifl {piritum, ad quod refiectens {efe
uliis communis aceipit talem modum exiften-
dipro modo exiftendi {'pi:'irlmhtcr : Sed cur
nunpcﬂut Getiinalio rerum ordine, ut fpiritus
rotus in toto, & pats in parte exifteret? Dein-
de corpus Chriftieft totum in hoftia & totum
arte., {alva ejus materialitate, cur
licace non poflet fpiri-

in c.llmlibct P
Pori,& pars

it

{e totum

ergo ctiam {alya fpiritua
tus commenf{urari poﬂibih’stuti cor
yam’ corporis?

sr11A RATIO ejusdem eft. Quiailla
fubftantia, & cflet intelle&iva & noneflets cf-
ferq iidem, tum quia omnis fubftantia fpiritua-
lis cftintelle&iva. Tum quianmnatcrialiaﬁmt
pcrfc&iijs operativa, perfedtior autem eftope-
ratiointelleualis.  Tum quia, fubftantia fpi-
ritualis deberefle vivens: Spiratio enim vitam
licat, & fi non viveret, inferior corpore el-
{er: Siautem vivit, non poiTct vivere vegeta-
Live & fenfitive, hoc enim corporu eft; Ergo
retvivere vita intellectuali.
a fubftantia intellectiva®
ntelleétione indivifibili,
{ibili, ergo perfedtiorem

ine

debe
Non effet autem ill
Yuia vel intelligeret i
vel divifibili 2 Siindivi
2&8um cliceret, & non connaturalem princi—
pio divifibili: Imligcrctﬁuc ad iilum’gﬂb plu-
ribus, h.e. pru:tihus, & non indigeret, {iquidem
afingulis rotaliter, utpote indivifibilis produ-
ceretur. Si autem intelligeret intellectione
divifibili, contra etit. Tum quia partes intel-
le@ionum nullas agnofeit meliot Philofophia.
Tum quia, omne inzelle@ivum deber attinge-
re objectum indivifibile, alias non differret 2
{enfitivo; Objecdtum autem indivifibile, con-
ftat , non pnﬂ‘c attingi cognitione divg’hbnf.
Tum quia, {i dabilis eft intelledtio divifibilis,
poflet una {ui parte affirmare, alia negare, &
confequens i ellectionem volitio, poflet una
{uiparte amare, alrerd edifle;, &c. _
REsPONDETUR huic Rationi variis

modis.

Tractatus: L

Primus Moopus eft. Tt iova d
5 1 B ivd Gl
monftratione, quud non poflit dari fubftan:

f'pirimalis, non tamen intellec
quod pre illa excelleret cc

ratione {piritualitatis, in alio genere exce

tur Corpus s ad eum modum, quo charat
eft 1‘g1m‘.3i1icr fubftantia, & tamen illam, ordi-
ne fuperat: Pofletqueilla fubftantia habereg
perationesnot fpiricuales intellebivas, fed fi.

rituales cmanativas pa flionum , reducti
priftinum {fatum , fi forre aliquz con
quamvis fi‘.irém_ﬂcs difpofitiones illi induce
rentur.

Sy cunpus Mobus. Demonftrari adhue
deberet, quod non po.f":‘tt concedi illam
ﬁ;mtiagn elicituram aliquas divifibiles, aliquas
indivifibiles incelle@iones, ficut anima aliqu
operationes elicit dependenter  Phantafmati
bus materialibus; alias non, {altem in fkatufe.
parationis: Pofletque dici quod terminos com-
plexos operatione divifibili, incomplexos indi
vifibili attingeret. Cafuaurem quo intellige-
retindivifibiliadtione, non{equetur a@umfin-
pliciter fore petfedtiorem principio, {ed fecun-
ditm quid; ad cummodum quoipfaratioadus
exgencrc actus, eft perfettior potentid, & u-

Rurfus, Quid fi illae par.
& nonnifiin {tatufeparati.
rcere? Erfiou

men clicitur abilla.
tes feparari poflent
nisindivifibiles op:mtioncs ex
quando anima agit aliquid extra corpus inde-
pendenter abillo, non {equitut quodagat fupra
modum fiium exiftendi, fic nec ageret illa fub-
{tantia in ftatu {cp.u'ntimns , faltem, indivifibi-
lem intellectionem eliciendo.  Sed in fraw
conjunctionis indigebitné utrdque parte: D
quod non indigebit, {icut & inno-

Dicere potes, qudd
1 intelleéionerh indt
ilem nihil vetatd
re totalicer pro-
jantafmate fpik

cere potes,
bis fola anima intelligit.
indigeat utraque parte ac
vifibilem ; quiarem indivifib
ducbus prinr_‘.ipiis in fuo gene
duci, ut pmdummr actus a pl
tuali & ab anima.

TerTius MoDus cft. Quod {cil. illafub-
(rantia elicerer intelledtionem divifibilem
Qua enim inhocimplicantia? Pracipucfiver
{erur notitiacirca divifibilia. IntclleChivamnc:
go, quod debeat attingere objectum indivil-
bile : Quam multa enim divifibilia intelligi-
mus? Velad maximum verumidde imc_[ligca:-
tibus qua {untde facto. Adhuc t-.mc_fcn"iiJ
diftinguetur ab intelle&ione, ipfa inprimts et-
ticate ; rurfus objecto : Sequens autem Vol
tio intelleétionem {ecundum rationem bont l{
na parte amarct, {ecundum rationcm mali; 51r
tcrapartc,odiﬂ'ct. Sicut&inteilc&usp{umﬂ
veram afficmaret , Ppartcm £lfam negack
Ex his

CoNCLUDES.
demonftrari; nontamen debe

eutral PHI‘[CH‘I poim'{:

¢ dici rem fpit
T

-

1

Jyentk
fisnt
celaria
feat
[itACe
fono
dioyel
i E

5018 4t
lis pex
JuES

Jutaen

Expe
fabere
adan
He it
wyadt
elioh
tilpi
| fidnon

il

Ly

EXH

liqu
tiitas,
{inRing

il




et polle conftare pnrtihus_. Ram;‘, quia E_
.j‘mm cit fundnmcnfz.:tlu., & in oppohtlun_“. eit
| doritas: T\':cin;ict:'anlpqtc& quod defacto
::a!’u::uudli;za;onﬁcnrplambus: quia ‘nu.h‘u:n
€ il;\\usiun-.hmcu:l1}11 s & %lcutnou.muAlr.xpl)ltign-
o J'ﬂmaﬁﬂc1}cccﬁ_1:arc, f1 i:_nccp;u tes; ineflen-
li fiautem Ferum fpccft;1_1ua;qu:§ non funt ne-
m}‘mmlplicant; eflentiz enim rerulm 1}111[
ot numeti; St autem NUMErys non l‘llldlglct
wiate, hoe ipfo illi impoflibilis eft : _51 enim
Jpnonindigerunitate CCITia, Lerna unicas, :}h
e md}gmpoﬂihliis:_ HOC 1pif) enim non FHCE
b Exgo ipiricuali {ubftantiz non nccciiang%
e | pugimplicabuntin cadm‘n. ; Tora autem 4
. | isadmillaincer gradus fpiricualis u]thhe:
ws | giper hoc non funt parres ; quia manifefte
HiEs CoImpArancur Ut actus & potentia, vel ut
aremaqu poflunt efle i.d em,quod in prafen-
- | gmnelt; quomodo enimea quz partes non
- L;'.fnt,poﬂlmt habere extremum idem 2

d- ‘ Exp;di[ms cffet dicere unionem {piritualem
| Kherepartes; quiahoc elt neceflarinm ;mlf_lzl—
™| hmunitatem & invariationem compofiti.

01 feitem ncceflarias parres in augmento gra-
W gadfalvandamintentionem.  Quorum con-

“ | iofirmat quidem hanc Univerfalem, quod
4| ghittaliucficnon repugnet habere partes,
- Gwonfrmarquod ctiam fubftantia fpiritualis
W wfirjllas habere : Nam nulla illarum eft in
e-

onantiaipiricualincccﬂims, ()\qu autem af-
gt fic rei {pizituali non competere par-
ererucfi fupra allatis. — His pofitis

Nox Satisracrt explicatioallata. Tum
{&, non implicar contradictionem punétum
untidle,adeoque carens partibus, ergo dera-
Ene definitiva, Spiritus non eft carentia
ivm.  Tum quia, nec Arift. nec quisquam
unegavit Zenoni poffibiliratem pun&orum
crialium, imé hucuf quein{ententia Arifto-
. admittuntur punéta continuativa velrer-
mitva, . Tum quia, Entis pofitivi, qualecft
| s, definicivus conceptus fi poffit fieti, non
m: | Sdainegativus : Negatio €rgo partium,

| Kitconvenire ommni{ piritui, fed nonfoli.

ki

Continmwatur B xplicatio incor-
poreitasis.

XpLICAT 2. Arriaga cum Oviedo, cum a-
liquibus limitationibus, quod feil. {piritus fic
ftias, e in frarw, qui illi poteft naturaliter
figere, non repugnet formaliter ratione
‘eclpenetratio cum alia ejusdem fpeciei
ning e divifd,  Hec explicatio
NowSamseacit, Tum quia cum Arift.
onimis) quod punéta fi ex illis componere-
ge | 140G, pencerarent fefe; & tamen fup-
i+ | £ {‘\TleOttlcs cum Zenone illa punéta fore
; ’ “ilia; Ergonon eft de ratione materia-

»

Difputatio I 15

lisucfic, oppofitique fpiricui, effe impenetra-
bile. Tum quia non implicat contradiGio-
nem ut detur qualitas macerialis, qua fit do-
num p;]}ctl‘zltiu;!is, nec oftenderur 1'111pfi;_‘:.;..
tia, nifi per petitionem principii.  Tum quia
l_ux, qualitares materiales, ipecies materiales
{_unt quid materiale, & ramen fefe penetrant ut
l%IPpOl‘lO‘; pl’()[‘>athu.- argum. quo oftenditur
fingulas qualitates, non habere proprias quan-
titates, fibi identificatas,

ResronpET Oviedo. Quod fpecies ob-
jectorum recepr in cadem parte, vere nenfint
omnino 4 {edivifz, {i autem fint in diverfa par-
te, penctrarinon pofie.

ContrA eff. Quid fibi vulc ly {pecies in
eadem parte fubjedt non funt a fe divifz; S
enim hoc iiguiﬁcatpcnctratﬁonem, habeturin-
tentum argumenti, quod {cil. poffit eflc aliquid
materiale, & tamen connaruraliter penctrabi-
le; fiautemly afenondivifx, nonfignificat pe-
netrationem , quomodo recipiuncurin eadem
parte {ubjetiz Quid Item importat penctra-
tio, quod non importet negatio divifionis {pe-
cierumineadem paree ?

RESPONDET 2. Arriaga, quéd hicdefinia-
tur corpus non corporeum , alids disjunétive
poile formaridefinitionem, nempe quod fit id,
quod per {e eft impenetrabile, vel quod com-
menfuratur cum impenetrabili,

Contraeft. Tum quia,qujdimp]icatrcm
fpiritualem habentem partes, ut voluic Arris.
ga, commenfurari cum re impenetrabili, h. e,
corpore ? Ergo malé definitur res materialig
per diftum commenfurari,  Tum quia, cor.
pus & corporeuim, debentconvenire in ratione
corporeitatis, de hac quaro, quid imporcet?

ExpricanT 3. alii, quod corpusfir quanti«
tas, aut habens quantitatem, aut dcpcndcus
ab habente ; € contra inrjtus. Hazc expli-
catio

Now Satisracir. Tumquia, omnibusil-
lisdeber aflignari ratio communis; quaro quae
illaz Tum quia, exco potius Angelus non ex-
igit qudhritatem; quia eft {piritus, non verd
ideo eft {piritus; quia nonexigit quantitatem,
Tumquia. Rario corporis, eft quid effentiale
corpori fubltantiali, ergo per exigentiam ali-
cujus accidentalis, explicarinon debet: FEx-
igentia enimalicujus accidentalis, eft pofterior
conceptufubftantiz; neevidetur pofle exrra-
here rem ad gradum {ubftantiz ; quarereque
reftabit, per quidipfa quantitas differar are {pi-
rituali?

ExpLICAT 4. Pontius. Rationem fpiritus,
per locabilitatem totius ir} toto, & torius in
qualibet parte.  Hac Explicatio

Now saTisFacit. Tumquialocabiliras
eft ex alio praedicamento, ex alio, ratio corpo-
b2 ris.




16 Tra&atus L

tiss .Tum quia non ided videtur Angelus efle
[pizitus, quia exigit talem locabilitatem , fed
potius ided exigit ralem locabilitatem, quiaefk
{piritus. :fum quia impoflibili omni locoel=
ict_un_pnfhbills locabilitas, & tamen poflibilis
cilerfpiritus, ergo ratio {piritus, per dictam lo-
cabilitatem, rion bené explicatur.

Ut verum fatear, nulla debita definitio oc-
currit, qua explicet adaquaté rationem {piri-
tus & cc)rp(':ris.

Expricar1tamenficpoflet, quod RaTIo
(,:.O RPORIS ftet in ipfa entitate prout elt ta:
dix molis. Quo etiam tetmino utitur Suar.
cum limitationibus. D.36. Metaph. S. .. 1.
Quod fi queeras quid hit efle radicem molis 2
Hoc per notiora ita explicari poflet, ut radix
molis in manifeftc corporibus illud fir;ad quod
{equitur exigentia partium entitativarum & illa
mediante exigentia extreiratis in ordine ad fe,
& hacipfa medianteexigentia extreitatis in or-
dine adlocum. Adecum modum quo radixra-
tionalitatis exigit formalem rationalitatem, ra-
rionalitas admirativitacem, &¢. Rurfusmoles
radicaliter iniftis quz nonfunt manifefté cor-
pora, eft principiumut aliquid ordinetur ad id,
quod habet partes, vel terminando illud, vel
continuando} &c. Vel non habendo jus exi-
ftendi extraillud quod haber partes. Denique
moles radicaliter eft id quod.tibi cogitante re-
{pondet,dum exuna parte Angelum cogitas,cx
alia aliquod pun&um marteriale.

EcontraR ATio SPIRITUS erit radicalisexi-
gentia maxima {ubtilitatis, ad quam confequi-
tur negatio molis. Sequiturinquams Quiares
pofitivanon primc‘) importat negariones. Di-
cit autem {piritus exigentiam maxima {ubtili-
tatis: Quia materialis fubtilitas non eft maxi-
ma. Quezipfla maxima {ubrilitas pro hoc loco
afi explicarinon Potcﬂ quam nega-
Adfcribo hic verba Martinonis
us {'piritualc pmprié di-
egationem illius craflz
a corporea, ita ut
{ubtiliof? & te-
alis creata, vel

clarioriphr
tione molis.
1).;6.i111.P. n.1o. meli
&um definiretur pern
entitatis, quam habent omni
entitas {piritualis fic purior ,
nuior, quim quacungue mALeri

creabilis.

DIEEICULTAS IIL

An incorporeitas inferat intellestivitatem
Angc!amm?

Ntulic eam S. Thomas, &poﬂ: eum non pau-
]ci Thomiftz, fed negavit Grabriel; Occam,
Arriaga. Hutt. in manufcript. In hoc verticur
qua:ﬂio; An 1mphcc_t contradictionem ut ali-

qmﬁrmbﬂ;antm {pjritualis, nof tamen
intelleétiva.

Punétum Difficulta
t1s 1.

Examinantur Impl:mrztm.

Me LICANTIA eft , qua uritur recentior

Sur:{r.m‘{uaMct. tr. 1.0 533, Quia talis fub
ftantia effer cognolcitiva cognitione f'piritml_
ergo i:)th}ctTix:;1. Ant. prob. quia in fiio cﬂ‘“
foret perfedtior qualibet fubftanti cor mrcg’
abftraheret enim plus 4 materia. Atqui}ali .
mb_ﬂrmtia corporcaclt cognofcitiva, cego es? ?11
la {piricualis foret cognofcitiva; nam nuhilior;
naturx, competic modus operandi nobilior,

RLSP-O}‘\"D ETUR. Ncgaudo Ant. Qﬂ‘mfw‘s
autem 1!1‘1 fubftantia forer quoad gradum fpii.
rualitatis perfectior pra Corporco, non tamen
fox"ctpg-_fc.&io‘r quoad fingula; pofferque non
r:ﬂc;nolgmv:{J fed peroperationem fpiritualem,
emanativa qualitatum aliquarum fpiricuarem,
Quando autem gddua‘it ex Dionyfio, qui An-
gelorum intelleftivitatem probat per eorun.
d:‘m {p;rimnhmtcm, id non convincit, quiz
hicnon ﬂleritur an&oriras, fed demonthratio,
vel certé verum id eft de fpiritualitace qualem
habent Angeli, non atitem de [biritualitate ut
fic s ad cum modum, quo cognofcitivum h-
manum fundat incelleétivitatem, non autem
cognof'citivum,utﬁc.,

5. IMpLicANTIA cft;quam adfert Oviedo
ex Ruiz, quiaﬁ;ll. immaterialitas proptig confi-
ftitin potentia recipiendifpecics uriliter refpe-
&u fubjecti: h.e.ut illis poﬂit uti; Ergo im-
poflibilis eft potentia immaterialis, non intel-
lectiva.

REsPONDETUR. Negando immateriali-
tatem flareindifta receptione: Juianon in-
plicat contradiétionem efle aliquam fubftan-
tiam immaterialem , nom tamen receptivan
»{pecierum utiliter. Deinde immaterialicas in

Deo datur, & tamennon eftinillo, illa neilisres

ceptio fpecierum. Angelus comparatut ad
{fui notitiam ut quidjmmatr:rialc, & tamen e
non nofcit per fpcics. Rurius fi poffibilis el
fer {ubftantia non indigens {peciebus , nun-
quidné jam hoc ipfo perlocum intrinfeenm fc-
queretur, illam non effe immaterialem ? Ip2
intelleétio eft formaliffime imtnaterialis nun-
q.luidniz recipit {pecics utiliter? Imd ipfum re-
cipere, fupponitjam {ubjcétum, rogo per quid-
nam confticutum? Cum nonnifi pro poftetio-
ri, recipiat {pecies. 2

Neque valet dicas, capacitatem recipic
di fpecies utiliter fundare intellectivitatems
nonnifiin his, qu® {unt capacia {pecierum, non
inquam valer: Quia jam non das univerf.alti:ﬂ
rationem fundativam intelle@ivitatis. Dent:

gue pctiturhic principium . Quaro quareim=
mare-

et

moad
firum,

EIeC

i A '
et fon

Lques
s, &
A
ol
e, &
TEg s




il fundetrationem intellectiviz R
i - quia nportat pmcntizmu recipien-
¢s: Quro, quare importet ca-

y neilicer rccipicndi fpecies: Refpon-
apotelt }ﬁ:’i‘il!asintclli-i;‘rrc,uagﬁ a pri-
poad nliimum immacerialitas fundat intelle-
di rn,quiapowlf ineelligere.
Tuerzcantia cft ex Herize. Immate-
ibfkantiz illz {unt & magis eapaces co-
cendi, qu minns 1‘111%1’:,;@1: difpofitionibus
chnorg:lllfC]S,l]].]glﬁ, orgamlas. ; ‘
ResroypETuR. Non implicat contradi-
#enem nullo modo indigere di{poiiriombu_s
nicis, velnon o1'g:ﬂiicis ; &rtamennonelle
selectivum: Charadter nullis difpoficionibus
o, & tamennon eft intellectivas. Denig;

iicdeberer affignari radix intellectivi, ex
aedebice inferatur , Deum efle incelligens
whdifimum; jam autem {i ab ifta exigentia
on exigentia organorum, ratiointellechivi
tehmeterur, non poﬂétinfcrri maxima Deiin-
tlbdtivitas: Quia ex una parte Deus 8 Ange-
teiehabent quoad nonindigere difpofitio-
y&ztamen Deus, perfectius eft intelligens,
| peangelis: Ex alia parre, ur addic Oviedo,
| mpremorganizationem requirit pl.mta quam
&equus quam planta; cur ergo organi-
mgjorequifundarinillo rationem cogno-
&non fundatin plantaz Et ut dicit Ar.
IP.D.16.S.1. 2qualis eft materialitas cce-
tormicx, & tamen formica eft nolcitiva,
| lum; Ergo ranta vel tanta materialiras
| :'-:tﬁ;\.rincipimn nofcendi.
| 4lurircancia eft, fubflantia quo im-
serialior feu fpiricualior eft, perfedtius incel-
govirtus intelleétiva ortcurex pradica-
iritualitatis,
KeseonnzTur,quod cum ralide fadto im-
lirate, idquein fubftantiis conj ungatur
vincelledtivi, fed non cum immarerialicate
il cim de falto eriam accidentia {piritualia
i isnullo modo cognofcitiva.
| Jtar aliquisapud Oviedo. Nulla pot-
tiiaratio aflignari {pirirualitatis nifi imma-

ILas,

RESI‘{)NDETuR. Hoc nihil demonftrat :
polledici; feio quod immarerialitas ut
nlh.wuqicr mcellectivitatem,, licet nefciam
lhlam.‘undcr; ficut poflumus {cire, & hoc
U non demonftrar quadraturam circuli,

UMnonpafis 1 \
nonpoffim illam demonftrare, Vel quod

“ﬂl_‘-'!‘mrem tunderralis in {pecie immarte-
as ‘l.u'(-t nullo Proprio nomine appelletur;
S "ctm" homo, & daretur animal,
ﬂ”u“;tlltlg.r:mocm:lmd[nnn comu-{;ia cum
e m;:‘nr-;[ca@ talianimali; quod tamen
“CIEt proprium nomen.

“oen El:m aligqua pra oc u_liS. Inpri-
plicet contradi@tionem dari

Ttem p e \ 5
0 0o limiraram 3 maceria, nontamen

n {3
VR hic{

D%fpufati o L o

-

v
cognolcitivam. Deinde ctim dentur de facto
jjm’imalu, quz non involvunt rationem intel-
leivi, hec ipfo habetur fundamentum afle-
rcn:ii1 quod conceptus ut fic immaterialitatis,
non funder intelle@ivitatein, cum tamen lite
agatur de fundamenro univerfali intelleftivira-
tis. Denique quandoaliquafeparara non funt
etiam inadequare,alicujus formalitatis princi-
pativa, nec C;Witjllll;lel » illam principiatre pof:
funt; & quia'ratio fubitantiz, de fe, nec inad-
:rg}r.mré principiatintelle&ivum, nec iten ratio
{piritualitatis, ut patet in charatere, fit ur illa,
etiam conjuncta, non principient ut fic incelle-
ctivitatem.

. ImpricANTIA eft, qud utitur Rainai-
dus, Difp. 2.n. 63. infua Theol. naturali n. 6.
Resaliqua dicitur dupliciter perfedta, Primé
{fecundum pc‘.:‘ﬂ'é'ti(_lncm {ui efle, in propriafpe-
cie: Quodefle, quiadiftinguiturab effe {pecifi-
co aliarum rerum , tantundem imperfectionis
imPormr rei; quantum perf Gionis reperitur in"
aliis rebus.  Huic impmfm.‘lom ut occurrerer
auctornatura, providit fecundam perfe&ionis
modum, quo pcr.ﬁ ¢tHo unius rei, transeat in a-
liam rem, quod fic per cognitionem; per hoe
enim cognofcens differt 4 non cognofcente,
quoipfum objeftum cognitum,eft aliquoinodo
apud cognofcentem, utdicitur 12. Metaph.t.1g,
& cognofcendo omniaanima, ficomnia, ex ter-
tio de Anima tex. 5. & aliis; non poteft autem
perfeétio unius rei, effe in altera, fecundim il-
Jud determinatum efle, quod habetinreilla, &
ideo ut transeatin aliam rem, deber confidera-
ri absqsillis, qua apea funt illam determinare.
@\u_j:lvcrd forma 8 perfectiones rerum detes~
minantur per materiam,unde eft, quod fecun-
dum hoc res fit cognofcibilis, fecundim quod
a materia {fcpatatur: Ideo oportet qued illud
in quo talis rei perfectio fufcipicur ficimmare-
riale: Nam fiefler maceriale perfectio recepra
eflet in co, fecundiim aliquod efle deteimina -
tum, & itanon eflet in co fecundum quod eft
cogtmf"cibilis {eu I'IIEEI]EIEC!'IIJ]IECI‘, proinﬂffq; nomn
cogholweretir: I'vi.ulifcfhlma:tgccii\luu Lim-
materialitas alicujus rei, fit ratio, quod lit co-
gnofcitva; & fecundum modum immaceriali-
tatis, eft modus cognirtionis.

Hic totus difcur{us {ic in formam tedigitur,
Quidquid prater id quod eft, poteft fieri alia o=
mnia, eft intelle&tuale s Sed res immaterialis
pracerid quod eft; poteft fieri aliaomnia.  Br-
goresimmatcrialiseft intellectualis, Maj.prob.
Quia per hoe diftinguitur inrelle&tuale a non
intellectuali. Min. prob. Quia cim immate-
riale non coarctetur per materiam, facilé pot-
eft cranfireinalia omnia, & Llpmtcﬂ' cognofcere
unum immateriale, poterit cugnoitcrc & alia
immaterialia, fierique ipla, multoque magis ex
tertio de An. t. 7. poterit feri alia inferiora s
nofcendo {cil. materialias

5=3

REspon-




18
; ResronpeTur, Qued attinet ad difcur-
fum, ille probat quod intellectivum debeatefle
u_nnm\.tc:‘l_llc,it'l non probat converfam,omne
fcilicet immateriale effe intelleétivum : Tota
enimvis mediitermini eftinhoc: Quod opor-
teatillud, in quotalis notitia 1i1!(ipit':1_1‘ efle im=
materiale, fed non probatut hoc ipfo, quia im=
matetialeeft, jam debere cfie tale, in quo aliay
{ecundum fuas perfectiones fufcipiantur.  De-
inde concedatur providifle Deum alterum
hunc pe ionis modum; fed nego tllumcon-
neétieflentialiter cum immateriali.  Quod at-
tinet ad formam {i minor fic univerfalis, falfa
eft: Siautem fitin Darii veracrit, {ed non con:
cludetintentums namdebetinferreomnema-
terialeincelle&ivum. Hl;tpmpuii:io quodnon
coarftatut per matreriam facile poteft tranfire
in alia omnia, fi ly facile poreft, fupponit pro
non impeditur verd eft Pmpoﬁtio: Quia nihil
titulo pr:l:cz!b immatetialitatis, ab intelligen-
o impctiimr, {icucnec ttulo pr.u‘i{b animalis:
Siautem ly facile poteft, fupponit pro exigit,
effentialicer » falfa eft propolitio nec ulterius
probatur. Addo,de fadto quidem ea, que re-
cedunt 2 materia, funtque {ubftantia, intelli=
gunt: Sed quaritur: An hoc fequatur eflen=
tialiter; fummaque nobilitas fubftantiz imma=
terialis ; exiget nobiliflimam, h. e. immateria-
lemn actionem, fed ncgnmr,quud exigat intel-

Gl

le&tionem:

Punétum Difficulta-
tis 2.
Continpatir ider examens
Erez.difp.3. de fcientia Dei propofiiit ctiar
A alias Implicantias.

PriMA IMPLICANTIA eft defumpta ex
Non datut de fa&o talis {ubftantias
ibilis: Neque enim eft ratio,
cur de faro non effer datushic gradus. Prob,
Conf: Quia animaerationalis deberet tali fub=
ftantid efle melior ; jam aurcm auckor natura;
mneipiens a nihilo ita res oJ.xiin:u:‘3 ut ah infima
ad {upremam procedac continue im.c interru-
ptione eminentia; & fubeminentiz; ita ue nul=
lus graduum {ocus fit vacuus. Er ficut inter
eorpora cceleftia, non dagut vacuum {ed con=
tighatios alias ceelis fruftea dcdiﬂpt Deus vir-
turemaoperativam uniformiter difformitet's ita
ctiam gradus entiim fibftantialium , debent
non effeinterruptis alioguii Deus fruftra dedif-
fer fingulisnaturis efnincntialem vitcurem, ma-
nifeftandifuam cmincuriam,pomilI'c-tquc alias

cfeinfimam naturdm, q'.md eft ab-
1 pufltlai-—

Suatez.
roonoti eft pofl
ergonot et pot

nunprmiuc (
furdum: Quia patura proxima infim
li,adcoque nifieatior, f1 h{ghcrgr intcllcd'um?
Joleret de eo quod faca ficinfima , & quali
cauda mundi; ctim pnﬂ'ctlm[u‘rclocum hono-
ratiorem. Eadem autem ratio eft,cur non fit

Traétatus 1.

L]

omifla aliqua natura intermedia proxima infi.
ma: Dolerer u.]im quod fadta fic proxima in-
fima, neque poflet oftendere fiios gradus en.
nentiz.

Vis dicte Confeq. ad hoc revocatur; i na-
tur:ull.}cﬂct poflibilis & non eft factum mir.
cul Limrunpc\iic-ns_c'|us exiltentiamsde faloexi.
ftit; fed noneftfadtum; quia non probatur f-
&uim ¢ Miraculum antem quod noh probaur
debernegari, .'ili‘is poflemus dicere,aquam con.
natutalicer pofle calefacete; fed efle inipe.
diram.

Addit ulterius rarioneims cur hon detur il
prema creaturad ql.lallwis detur infima : Q];’g_
non elt malum Angelo fupremo, quod defatto
lit fupremus: Homo autem non potuit hat:
raliter fieri {uprema creatura : Juid caxterd
{ublunaris, ceeleftiindigent motu: Homoaw
temnon poteft movere coelum.

Responpetur. Negando Confi Ratis
¢ur non detur de faéto ereatura immatesiali
non intelle@iva eft, placitum Creatotis, ficut
& in infinitis aliis creaturaruin fpeciebus

Juod artitierad Profopopeciam inductam, de-
buiflet vi illius criam perfectiflimam producere
creaturam: Quia po:mifcr proxima fuptemd
quz nuic eft dicere, hae quaante me cft do-
tninatur mihis & illi milluss 1llaque defe dicit
fum maxima, & tamen potefk illa inferior elle,
habeteque fefuperiorem. Durumautemetf
pracellant parum nobiliotes; & ipfi non pra-
cedantur, fintq; inter c&cos, monoculus Rex

Quod{idicas imulticudinem dominantiumells
quid malum, tufic infima creatura pereretne
tam multz ¢reentut, malumgue illi effet tora-
liis {ubdi. Deindefidaturde facto infimacres-
tura, ergonon dacur minus DczPal‘ticipa[m:nlﬁ
Jamaurem ficut eft Deus chaos quoddam per-
fedrionis, ita creatura eft chaos defectibiliraus
crgd putci‘r minus & minus deficerea Deo: i[ﬂ'ﬁ
; icabit datt

ex quacunge demonftratione; impl

creaturain pcrf’cdiilim‘-mn , ex eadein ferme
proportionalitet inferetur, implicare ifnperte:
&iflimam, & {icut per ncgantees r'nhnimnnn’
plicatlinea finita ab una paree, & eX Il]i.ll parte
infinica, fic etiatm implicabit finitudo i 1mper-
fectione pnrticipum.ii Deitatem impcri?cnuéf
cum infinicadine; partjciimndi ¢ain pcrfcchlls-
Infuper J[liid etiaim hoin detnonftraturs qued
homo non fitynec pofet efle fliptemus: @1\1
neqiiehoc demonftrari potc_lt,\dc tac‘ro..j.:lu 1[]tﬂF»
hgcmis, cu‘;lus mﬁovcri, & quud nonml} '.th!. .“
moveripofiint: Etlicecunaquds 1-c§fit111:1111»
feftativa itiadtu primo {ux }1cl-t(f\ftioilxs,llrt' i
nim ffatn jplil connexione prxmmmrum
fentialium, fed noneft manifeftativain ackitfe:
cundo: Quia ad hane manifeftationemseqi
funtur tk‘l‘ll{iﬂl alii, cum quiims deberet ittt
cothmenfiratio, quos omnes, 1ok elt necel

exiftere.

fi&d

u;‘]i‘l“

time
)

picell

brer
tlbeii

RtV

o
ftraid
I

:f.l'{.]

s 2



eantiaclt. Quam multis pras
i 8 R T5 e e o s g
;cidem format, 11 “‘!Er Pm_h{ulm Spi-
ledtivu rel effet informativus
{lectivus 5 V€ . >
eficr:Siprimum; exigeretura
aeaut aftuexifteret, < "n'l_‘.l-.
frultr

sponinee

, I,v(‘_[llml

1 15’(\f!1dC(i ; : :
“ rurales fue exiltenti (
petitls in materia ad illam for-

eret caufas nal

qreturap I R g
: u‘;nuiila caunfanaturalis daretur:  Jam

|l cauf dantur, taf@s Spn‘ims produ.
¢;autem noncilet informativus mate
figileSpirits ergo dl:i’car?_t 111;'1;51‘» ab 11;1“11[:
e .E(u;‘lm;u]ll,]];ll.‘illllon‘l 15,82 homo Len _L
s ]'rusa}~!7c1'.1dfta 4 materia, vix Cumcers
m‘;c.n:h{bcrc videntutfimilitudinem , ergo
! ;Séﬂéquu.j.lis nlpurtl’ﬁ‘tirme Cu.m,“_H,L
m-:Llh['ubi}anri%1};1\'11:1.1411-5: Lrg\o \rci 1:)‘(.[ :\i
Lumvel perdefectum elient inEquales: it
filhantia 1114 liﬂrlill;lll.&., noi effet ‘umqtiuj,n‘,
c ot et defectiim 5 infimum enim corpus
amduplo excediturab homine quiaz
\1110,11r.';ﬁ Plus‘mltrct, qQuam Lerra ;. Ergo
scedat homiem illa {ubftantia {pi itua-
homo excedat corpus; non poterit illud
aeelhyumhominis efle inferius corpore. Siat-
i illa fubftantia {pirigualis eft 1[1;1‘911.1113 cor
.ura}.erf,\'cnlum,‘ efgo a.‘m'pua (-'Lb_lll:,l_f?}-l.}-tliu
m:-intcllcfhvuplusc_xccultur, qlam excedas
wibhomitie intellectivo: neque enim dantuf
desdillimiles,@quiales in p\crfc-;h:mc L me-
i e1go etitillafub{tanta quam hom.n i quod
detidencerabfurdum, nainfubftantiale incel-
mé-;vum evidenter eft melius fubftantali non

nafm;CH)
et

ellectivo: e Gy .

ReseonnER1 poteft. [lum Sp1r1_mm to-
giformativam materie , Don tamen {fequicur
willumdari de facto, vel caufasillius{fecundas:
m[mim,qubd])cus tanquam AL}&DL’H:HLL—
ffitilluim produccrc,utpmd Ll%‘.l_LALI‘-iIn.'l ,
lemipfefolus: poflerdici,g L_lDLfVl“CSPH'I---
wifitinformativas materiz alius fpeciei.

ReSPONDERT etiam PO"‘C(’,IHLU.H S‘_pirimm‘
fore informaciviimmateriz , {ed forefub-
mfpiritualemsnon intellechivam,poflect-
e,quod diftaret magis a corpore pra no-
;petnegationemordinationis .1(17 ma
nquamdicicnoftraanima, fed non difta-

per melufionei majoris i omnibus
ptettionis:

Immexitd etiam {uppenit quod hon pnﬂ%n[’
uidizfpecieswquales 3 de quo etiam infra.
idefiinter diffimilia {pecichon potelt evi-
et pro fempe cullig jim‘qualit:ls {ubftan-
beis, necetiam xqualitas, ergononcitmajor
0clirpotits 2 qialitas quam inaqualitas ad-
inidebeds § fice & non appatetin bilancein:
Hauaieas, tion atguimus inequalitatéin. Quod
tdicitided non advertiinequalitatetn in-
Peciesieappateat evidenter impollibiligas
Ll Trinitatis,in qiiadiftinékafpecie patet-
Wsatilatione, habet tamen equalitatem. Id

Di(putario L

arbitrariumeft.” Unde enim feitui'de hac in=
tentione Dei? Rurfusne apparerctimpollibili

tasmyfterni Trinicatis, noluit Deus eliucere in
ignum diftinctionis vireaalis intrinfe-

{s)

nequecratnecefleoccultariillam ins
.'J;‘(lLIZl]l[..l...‘J,!‘.L"J]U]\"

C.tC'«‘i({c!]tcfilﬂp;)f?i:’?i—
licas myfterii.  Addo non implicat Contradi-
chionem ex ra

fintaqualia,alias hdeneein Divinis alvari pof=

fet: necidimplicat exratione creaturie; ¢
nonimplicatur unum excedar aliud in uno

hert , &inalioexcedacut ficque fe fihic&l::x-
quent,& ficut eflec mera atio dicere quod
color ceeruleushon fit xq: perfedtus ac viridis:
ita divinande dicitur, diftinét sfpecics fubftan-
rj;aln:s,nml poﬂi‘. efles quales : & quamvis @ quas
litas fit unitas in tanea qiiantitate perfectionis,
hactamen unitas,non debet efle per continien=
tiam idenhtitacis, {ed fufficicut ficper continer-
tiam Zquivalenuz.  Quands autem quaric:
qua fitratioscur ea ml'pcc:icﬁn[‘:tqu.:}i.i,ﬁlci
I¢ eft tefpondere quia idem femper eft fibi -
quale,non poflumus autem dicere quod diftin -
Etafpecié int xqualia: quifaconditionem prae-=
dicatorim non atringimus. Et ficut fi fupra
eandem bafin ducantur triangili polfiint efle
in mtmncangulomm #quales , non intationg

materiali,caft quolinez tunius {int auram , aling
plumbtm,ericque ibi in@qualitas ciim 2 quali-
tate; ita poffer efle in fubftantis, 3

~ Eundem Meédium Términum fic proponit
Efparza Q. 1r. art. 1. & fuppohit inptimis quod
eaquafiintinvicem dufimilia; fint invicém in-
@qualia. Suppcmirruri'ua,qm}-_iﬁi.lbib‘-,nn.u‘pi,.
titualis fit magis diffimilis omni fubltantiz ma-
tetiali, quaim fubftantia macerialis; alicii mate-
riali, & {ubftantiaintelleétualis elbmagis diffi-
milis cuilibet fubftantiz non incellectuali,
quam fic diffinilis fubftdntia nonintelle&alis,
fubftantiz nonintellectuali.  Hispoficisfi¢ ar-
guics Sipofiibilis eflet {ubfantia ex ana patte
immarterialis 5 ex ala paree nonmtelleGualis
poflibile effec ; ur eadem fubltantida diftarer
magis , fimulque diftaret mintis, ab tno co-
demqee termino ¢ qua enim eflet immateria-
lis, diftaret magis 4 briitis quam briita inter fe ;
qua Veronoit eli'crn_ztd]-:n; ualis; diftaret mi.
hus ab iisdem rebus non fenfitivis quaim
brutamtetfe, nam bruca effentnoléitiva, ills
fubftantia noii eflet nofcitiva , titpore ion in-

tellectiva.  Ecalias fupponitur quod non pof-
fetilia {ubftantia titpote{piritualis Eifitive no-
fcere:Sed impoflibile eft undm cafid emaque{ub-
fkantiammagis & minus diftare ab eodeim ter-
mino. EBrgo: <

RESPONDETUR: Non implicire Contii-
diétionein, unl

1 eandemgqtie fubftantiam, md-
gis & minus ditterre;ratione diverfortim praedi-
carorum.  Quod ipfum pmhtwri::}::'in:j.s Ini
ductionein aliis entibusinam v.g. fi compareriit
B 4 intel




20

intelleétio fpiritualis & brutumad Deum, ma-
gisacceditad Deam bratum,quod eft fubftan-
tiaquam intcllettio quxcﬂ' accidens, & nihilo-
minusintellectio fpiritualis,fub formalirate fpi-
ritualis,& fub formalitate actus, magisacce it
ad Deum. Rurfus {i comparenturinter {e vifio
mu]uris,{‘\:miio"pintu:tl!s,inr:ninuc<,:

dreiio-

nis ejusdemob) , agiginter {e convenient,
quamintelledtio v. g.nigri,comparara ad intel-
le&ionem albi, & nihileminusille duz intelle-
tionesin ratione {piritualitatis, & inrationein-
tellectionis,magis inter fe convenient. In Mo-
ralibusidem evenit: nam argentum xftimabili-
tare magis accedit ad adrum , & nihilominus
meliores funt plures {olidi xrei accedentes ad
unumagreum pretio , quam gmﬂhs aliquisar-
genteus. Hocipfum ulterius inhoeprincipio
fundarur : Quia ne unum diftet magis minus-
ve, debetid efle, ne fequatur contradictio , qua
nonpoteft fequi, nifi ratione ejusdemde co-
dem.fiautem ficacceflus & receflus ratione di-
verforum predicatorum, nonerit contraditio
de codem, ratione ejusdem. Et hoc etiam
modo folvidebent ea,quz adducit art. 2.

3. ImpricanTIA cjusdem Efparza cft.
Quazcunque funt & efle poffuntinuniverfo, in-
vicem fibi devinéta funt, per mutuas utilitates:
hocipfo enim redundaret, & perperam exifte-
ret, efletquemittendum foras, ntinfatuatum
{al. Subftantia autem fpiritualis, quenon foret
intellectualis , foret pror{us inutilis univer{o:
utpote nula vicali aut cranfeuntiaétione prazdi-
ta:non praditaquidem vitali: quiafeclufa{piri-
tualiintelleétione,non habet quod agat, utpote
nec {enfitiva, nec vegetativa. Tranfeuntes e-
tiam actiones nonhaberer: Nam nec aliud fibi
ﬁ;nilc,poﬁ‘ct educere,nec generare,nec produ.-
cerealiquid materiale:quia materialianon con-
rinentur efficienter in fpiritualibus.

REesponpETuR. Lapisnullam habetactio-
nem vitalem,nec etiam tranfeuntem: Nec enim
untis generatalium: quod fi fufficiat emanare
lapidem ex fe fuaspafliones, idem dici poterit
de illa fubftantia immateriali.  Pofleng etiam
tribuiilli fubftantiz actiones tranfeuntes, pro-
ductiogue corum materialium, quz pu!‘luinrc
Poﬂ'unr exapplicatione gé‘tworum ;n‘i pafliva.

Quid {1 aliquis ita difcurrerer , dicererque,
qudd illafubftantia, haberetnotitias immate-
tiales non tamenintellectiones , ficque id illu-
ftraret s Utleil. coincidant eperatio {piritualis
cumimmateriali: nullum enim fundamentum
clt hazc duo .’L‘pumnah, cum nullibi reperiatur
immateriale ‘1bsquc{'piritunh, ita tamen ug il-
lud immateriale diftinguatur ab 111thIL‘LTch:>:
quiade faltoreperiturin accnicml{)m{1111}11;@,
rialicasfine incelledivo , itautillanotitialicqui-
dem immaterialis , non tamen intellectio: qLE
duo diftingui inprimis X €0 colligitur 5 Pml_c

10n¢s, quE habeant partes & dicantexi-

{enfat

Tractatus 1

-

bedygldir

:__;{'l‘,.li.lln molis: 1‘.unqtfidnc i concipereturilly
1(:|1!;1510,{.3cu1a1'isque villo fine ullamole, debe.
ret jam nlatclﬁligi per locum intrinfecum,quod
illa notitia fit jam intellectio? Apparet ergo
hac diftingui ,. quz duo non apparet,cur pro
ftatu nonnifi confiderationis diftingui poflin
& non pro ftatu reali.  Rurfus probatur or.
dinari¢ ex hoc immaterialitas & intelledivi.
tas anima , quia attingit {emota cateroqui
lcnfd‘;ns. Ppnc ergo illam fubftantiam niki)
cognituram femotum cxteroquialenfibus; §
tenet fundamentum allatum, {equitur, quad
illafubitantia, quz non nofceret, alia, quam
careroquifenfibusfubjecta,non fic futuraintel-
lectiva. Sed cur mjilpcr non poterit nofee-
reilla nonnifi objc‘.étn,cugnitionc tamenimma-
teriali?

Ex his apparer,quod cum difficultate pofit.
valmplicantia fubftantiz {pirirualis non intcl.
leétiva adferatur,abfolute tamen.

DriceNpuM ERIT ; lmplicare talem fubffn-
tiam [ed per locum probationisnegarivim,

R arro. Tumquia,exuna parte communis
{(‘ntcn[in oppofitumdocet, exalia partepoller
fic rejici onus oftendendz implicantiz. Non
implicat contradictionem, ut [it effentialiscon-
nexio {ubftantiz immaterialis cum intelledi-
vo,pofleflioque ftat pro communi fententia: §i
autem eft effentialis dicta connexio, implicabit
o}:}mtitum_ Tum,quianifi ponacur hxcregy-
la, utde poilibilibus difcurramus conformitet
ad ea,qua videmus & fcimus , dabitur anfainfi-
nitarum fi¢tionum,diceturque poflibile efleru-
gibjlcI'Pintun!c-,Lliftin&um aprafenti, &care-
rafimilia. Quia vero pr;tf%:mcsfirblhmj.vir‘-—
materiales{funcintelleétiva , etiam de poflibili-
h’usidcm erit dicendum.

i

QV ASTIO IIL

De lucorruptibilicate dngelo-
run. i

RAMITTO 1. None[fé inhoc difficultater,
utrim _Angeli de fatto fint incorrupribilesh.t
won annibilands , nec defizwri s hoc enimeftex
Secript. Dicuntur enim peen® damonum fore
xrerne & Beatitudo de Angelis. Ep. Judzv.6.
Matth. 18. v.10. Luc, 20.V.36.

Suar.& Arriaga colliguntid exco quiainLa-
teran. d cﬁnitLu':aniuum efle immortalem,ad
quiod defervit cp. Sophroniireeitatainé. Syno-
do & approbata A&, 13. ubidicitur; ._Sichu:h!j
numanima permanent incorrupt fic Angeli
immottales perfeverant. Idemdocuit Dyon.
deDiv.Nom.c 4.Athan.L.de Com.Effen.Div.
Bafil. in princ. Pf.44.8 Aug.Lira.de Civit, Dei
C. I5, Aﬁgc‘h:‘: vom:crcarurasimmormlfs.

PrEMITTO 2. Nonefein hoc d;{ﬁzu,&afrﬂh‘_:
An Angeli fint incorruptibiles,prout iBCorInprE i«

le opponitur corrupeibili, [Hmpta pro compofiti ¢k
pidrerid

s

fnlel

poreit

i TOk

il pi’l‘

fecund
| Pa.
ind:

A
ihied
Jultdile
natig

Timor




7
a

b firma guodfir deftruibile: Inhocenim
omag

i . % 840 A e

e v careancunione deftruibili, non funt

(e[ CLITY Lt L s 3 sl 3T
ibiles.  Sedin hocelt difficultas : An

uptibiles;h. e, Anfcil. Angelus fictas
'»‘ e ureidefitio & deftructio, competere
b ‘““lr . Hocipfumautem ex Martinon du-
]w"‘}‘uf--li'[mc gccipipﬁmﬂ 3 Inprimisabloluce:

._‘;;macmsﬁcfalis;utmu‘m, utpernullam

A”{';_;m]dc{}mipoﬂin Deinde: An deftrui
L L T A - s C
%@Jﬁrdt potentid ordinaria 2 Quodipfum fub-

4ilicizabeodem, primo quia ut ille loqunLil",
:‘ wioordine caufarum \n:nurahmn nulla f;lF
pispet quam deftrui ppﬂ:t t adcoq}lc nulla ¢
aifsnataralibus exigit ut res 11]:1 dci_"tl'uatur,
qureDeusagendo fecundum exigentiam cau-
gumnaturalivm ; non poteftillam dc!}rucrg.
Sando quia res illa naturaliter & intrinfece,
aitnunquam deficere. =
DREMITTO 3. Nou effe tantam di/{‘.ﬂci:fmtrm
indlrendognod il it agens ﬁc;ttf/a’mm, grm{-.’
it Angelum deftrui.  Ratio, quiahzeccanfa

welerdiftin@a ab ipfomer Angelo, velipfe-
gerAngelus? Non primum s quia nulla creatu-
5 .ozcﬁanmlnlnre,&:r;lmcuAugclus nen pof-

hdelinete nifi perannihilationem: Nonetiam
Landim,propret eandem caufam.

MEMITTO 4. Noneffeinhoc difficultatem:
Vidiposentia abfolnrapolfr annthilari Angelys:
drmatut enim communiter: Quiavel eftim-

sadihili

isper multos creatura inannihilabilis,de

=

| ;mmt}ﬁ,vcliic& poflibilis, nullum eft funda-

smumeribuendiid Angelo.

PREMITTO 5. Amdeposentinordinariian-
hliripaffi Angelus, quernnt Cduclores , & ordi-
wreaccernupt - cum quibis
Dicexvus efts dngelos non effe annibilabi-

| bpesptentiam or dinariam.

Ronar1 potefk 1. Conclufio. Si Angeli
fere de poténtia ordinaria annthilabiles | id
ellet, quiafcil. haberentintrinfecam exi- :
mnonnifi cerree & determinara d uratio-
® fedexund parte hujusdeterminatze dura-
tisnullom eft fundamentum politivum; ex
diparee confenfus DD, ftar proincorruptione
ttindem ; E.appatet illos effe incorruptibi-
Hednon {ine incorruptibiles perordineinad
Mentiamabfolutam, Ergoperordinemad ot

[

| arigm,

,Pm?‘“ TUR 2. Quia fi eflent de potentii
iarid deftruibiles &dicerentur ablolute
hotales,& non dicerenrur s dicerentur qui-
f""“l“ﬂillosit.lappcllaul: PP. non dicerentur
5 quinquod velab uno agenteinferie a-
& Mmnaturaliym poteft corrumpt, non po-
3 l‘A‘glolut&.immortalc & incorruptibile,
fd,nonnifi 4 peccato corrum pitur,nec
o 1c1fur;nn.mrmljs &incorruptibiliS,
e lhn\r:;f:: llf‘L.leras ad Deum fecundiim
B ariam operantem : Nam hoc
C“Ll«l'-d‘lelutcu.nn-mrralc-ts. Necob.

bt
tagy
i

Diﬁmmtio L 2

frer,quod Deus fic agens altioris ordinis: Quia
excoquod D. Deus de ordinarii potentid pol-
fitanimam rationalem & Angelum producere,
non poteft uterque dici abfoluce improducibi-
lis,quamvis Deusfitagens altioris ordinis. Fo.
goetiam 1 D. Deus poteft de ordinaria poten-
tiaannihilare Angelum,non poterit dici Ange-
lusinanaihilabilis,quamyis Deus annihilans, ef-
fetintraordinemnaturealtioris ordinis.
ProsaTur 3. Anima rationalis non cltde
potentid ordinarii deftruibilis : Nam Latera.
nenfe definivitanima rationalem effe invmorea.-
lem,adeoqueinannihilabilem,fed non definivit
efleinannihilabilem 4 fecundis agentibus: Nam
hocdefinierar ipfe Chriftus claré Marth.18, Fr-
godefinivic efle indefFruibilem i Deo, per po-
tentiam ordinariam.  E. etiam proprer parita-
tem, Angeluseritinderuibilis vi potentiz or-
dinariz: Nam quod convenit imperfediori,in
eadem ferie perfectionis,deber convenire & fu-
perioriintraeundem ordinem: undefi conve-
nithominidifcutrere,conveniet & Angelo.
ConrirMaTur hoetotum. Si Angelusef.

fet annihilabilis per potentiam ordinariam vel
ided cfi'ct;qui;lImbcrcrc:rpus & {piricum unita
unione diflolubili; & hoc non,quia Angelinon
funt compofiti modo pradito s velideo eflee
annihilabilis per potentiam ordinariam, quia
conftaret materia & forma fpirituali, & hoc
non,quiamatetia fpiricualis vel eft impoflibilis,
vel nullum eft fundamentum illivs ponendain
Angelis.  Nec petitur illoriim annihilabilicas
ex induftione contrariarum difpefitionum
quiaillarum nullum fundamentum. Noh etiam
ideo funt annihilabiles per potentiam ordina-
riam,quia determinatam exigunt durationem
hzcenim etiamjpié,ar!mmriC ponitur,

Quia vero ordinarié foler inftitui Fxamen
rationum , q‘.m‘.pmbam,r\ngcios efleinannihi-
labiles per potentiam ordinariam, faciendum
idemeritnobis.

. Rariodefumirar exS. DoGorehic g.50.
art. 5. & proponitur fic; - Quod convenit alicui
fecundgymfe,nunquam ab co feparatipoteftsab
€0 auten: cuiconvenit per aliud,feparari poteft,
feparato cofecandum qued eiconveniehat: rox
tunditas enima circulofepatati non poteft;
convenitei fecundam feipfium; fed eneus cir.
culus, poteftamittere roctnditaten %
quod circularis figura feparetur ab xre ; atqui
Angelo {ecundiim ipfius efle convenir effein.
cm'.ruptib;!cm1&:cumh}m {lam naturs, E, Min.
prob. Quia Angelus eft forma quzdam fecun-
dumfe{ubfiftensh. e. independensin éflea ma-
teria, Eadem Min. fua turex operatione An-
geli,qua eft incorruptibilis ; quia objedtum il-
linsoperationis, a quoaccipitfpeciem &opera-
tionem hoc citincelligibile, eft mncorruptibile,
utpoteneceflarium & xternum, ficut fane obje-
Chafeientiarum; operatioautem rei,indicat mo-

perhoe

dum,




22

dum effendiipfius operantis, cum unumquod-
queope retur.fecundum quowf a&uelt.

ResroxpeTur. NegandoMin Negan-
do item illud folum eflc incorruptibile , quod
non eft cnn'spoﬁtum ex materia.  Certe enim
ipfzmetoperationcs {pirituales , non funt com-
polite ex marteria, dc facto tamen definunt.

uod autem dicitur operationem indicare mo-
dum effendi,in hocfenfu eft verum , quodicil.
non poflit effe abfoluce dignior, quam ipfum {u-
um principium,f}:d non eftnecefle,, urfequatur
conditionem objeétiattadti,utquefitimmorta-
lis, fi objectum fitimmortale: alids deberet clle
afe,cimnofcat ensafe. Imo ex di&o princi-
pio fequitur Angelos defectibilesefle ,cumipla
illorum operatio deficiat.

Advertit etiam Arriaga hoc Argumentum
multum pmbarc 5 8C oppoiltum: multum qui-
dem,quia fi incorruptibilitas Angelorum com-
paretur cum rotunditatein circuloficut necdi-
vinitus rorunditas poteft fepararid circulo; ita
nec diviniris annihilari Angelus. Quod au-
tem oppofitum probetdicta ratio inde deduci-
wur.  Quiaquamyis rotunditas nonpoflicfepa-
raria circulo , tamen cum fua rotunditate de-
fruipoteft,ergo idemde Angelis dicendum.

2. Rat1io cxeodemS. Thomaficproponi-
turab Arriagahicn, 26. R es qua caret contra~
rio, & habet eaufas,femper eodem modo appli-
catas, & potentes {e confervare,femper necefla-
1id confervabitur: Idem ¢nim manensidé,fem-
per aprum cft facereidem. Sed Angelusnon
haber contrarium,& Deum a quo producitur,
{emper habet ®que applicatum ad confervan-
dum;Ergo zqualiter {emper confervabitur,

REspoNDERI poteftr. Negando univer-
falicer Majorem, Quia inprimis dantur qualita-
< materiales, non habentes contrarium, &
quzaDeo {olo confervantur , & tamen defi-
nunt,mlcsfLmtfpccicsaudlbﬂcs,ﬁmus,&:c. In
{piritmlibus eriam negant aliqui fpecies {piri-
tuales femper retineri. Hec Refponfio

Now Sarrsyacit. Nam quamvis fonus
per oppofitionem diverfz formz que fit non
{onus,nonhabeat contrarium ; tamen propeer
bonum univerfi depofcit interire : Sienim o-
mnes {oni confervarentur, officerent diftincté
auditivz : habet ctiamfonus oppelitionem cum
{Pccicimra idemgenus,nempe cum fono mino-
(onus enim major itafuperat minorem, ut
non poflic audiri , & vicillim poteft {‘i}pcrmu a
majori adhuc & majoris nihil autem fimile po-
reft dicide Angelis. Iraquealiter

RrspoNDETUR 2. Majorem {cil. efle ve-
ram,f1ip{um objedtum confervandum du:fn: in-
trinfecam exigentiamad confervari 3 &itavi-
vensconfervatur proptet exigentes id dif'puh-
1lis autem deficientibus , non conferva-
ucem eft : An Angeli dicant
{ervariz Quod autem

ic

ris

tiones,i
cur: Difficultasa
exigentiam ad {femper con

Tracatus L

id dicant per noftras rationes commodiis fiy.
detur. Quod autem adferrur,fpirituales {');.
cies depofcere nonnifi determinatam dur-.uliu.
nem,id 5‘ncliorPhilnibphianegat,
~3-Rarro. Suarii eft hic 1.1. €.9. n.7. Efl;
fcil. conforme inclinationi naturali Angeli,
fitperpecuo. R
ResponNDETUR. Siloquamur deappetig
clicito,hic_nonPmbatinanmln’la'hjlitatem: uia
etiam homines habent appetitum clicituzﬁ ne
11}(11'i;1:1t1|r , nec tamen{equitur de potentidor.
dinaria, efle indeftruibilem hominem. Img
ciim Angeli fint rectiflimi in fuis appetenjs
nofcendo f{e non pofle ex intrinfecis priucip‘j;
durare femper,nunquam id appeterent appeti.
tu elicitoabfoluto.  Siautemdicatur huncap.
peticum efleinnatum, probandum priﬁsfnr}:t
non dicere Angelosintrinfecam determinatio.
nem durationis. Unde canfa naturalisillorun
confervationemimpediens, efler, determinate
durationis exigentia.
Ethac circaexamen Rationum.

DIFFICULTAS L

An Angelus fi inanmbilabilis ex gratia pey
potentiam ordinariam?
Idimus Angelos non efle per potentim
ordinariam annihilabiles,reftat difcucere,
hacinannihilabilitas,eftnéillis per naturamde:
bita,an vero ex gratia 2 Poteft in prafen efle
quzitio dere,& devoce. Dereerit,fiquisdict
non effein Angclis cxigcntiam,nc unquAm Cof-
rumpantun;fed habereid mero favore; Devocs
eritquaftio,f1 dicas in Angelis non reperiripr:
dicatum obnoxium corruptioni: quiatamen de
abfoluta porentid poflunt annihilari , debetne
diciinannihilabiles per gratiam?
Drcenpum elt; dugelos per naturameffein-
corruptibiles,drnonper gratiam, Eft contra Valg,

Sit

* J.122.c.2. Martinond.36.5.6. PronoftraCon-

clufione eft citatus Suarcz. Arriaga dendit
Joan.aS. Thom. d. 20.art. 4. & alii.

Pro Conclufione refticuentur nonnifi com-
munes rationes.

Propari folet . Auctoritate Lateranen-
Gis fub Leone X.Sefl.8. ubi definitur. Animam
rationalem non [oliim weré per [¢ & effentialiier bu-
maani corporis formam exiffere, veriom ¢ immoré:
lem effe. Lyautemper feds effentialiter indubié
fignificat,naturale hoc efle Animz: quiscnit
diceret,quod per gratiam hoc habeat animd,

¢ ivacorportis? lyautem v

quod {itinformati
& connedtitillud perfe ¢ effentializerctiam cum

Hinc formatur Enthymema; Animi

anima.

: 8
ex Conc. Lateran. pernaturam eft immortails.
Ergomulco magis Angeli. !

Concil.

REsponDET Martinon cit. 0. 52,
Animamefleperfe & effentiali-
& ad caufas fecuns

dasi

tancum definit;
teriminortalem,comparatiy

£0
el
TU4E a
bocen
et
Lnell
i (a]et

duliT




| ;:l-iopf-‘i‘ﬁ“m‘-

P :_;; \[1:1)\

fec

v olligere ex duobus,inptimis
1 Congil. uCELE Auct

ite Evang. illud
icara‘icaufisi‘canhf}s, non po
Deinde quia Concil
firuntm ex pn'rnici(;fis e
s, non eft autem '[H.:'l‘n:‘(:]:'{)fhll%‘_C-I:L'(H_“f.‘;lCL“f’Ca
gdperfeverent continuo _35‘1‘11;1'&,1(_7!:1 N{]- i
‘CoxtrA clt. (,om‘ccﬁv uri ‘(_-.w!iml. £
juteEvang. fed nego quo dcx illoloco ;
(i anim per naruram efle !1}?{)1‘1’&1})[Jlm-_:_“n5
cenimfignificantilli termini, per fe & of fen~
;;ali:cr, ECﬁCt)l'lCJ].\JLlXjf}‘Cr,Ai!il‘ll'&lﬂ rationa«
mellepernaturamnon folum !\Ll!’l]l‘;il‘.lqkjlﬁi'l.‘» 0-
,-icfmmam,l"cdctiam1:1111101'r::lr.m,u11' &é con-
[!;-l[;{fe[pcrnatumn'l competere 1[1_1 IMIMOTL:
n: Erzoetiam cum dicact petfe 8 ellen
;L::canve[airr: illiimmortalitatem, concl ¢
i.f:m:qulal}'cﬂcptiaiitcr,_cf‘c1d em,acpereflen-
i, &lyper eflentiam, idem, acly pernatu-
m, Tumsquialy effentialiter plusadhucio-
. quémﬁ poﬁmmfuiﬂbt ly naturaliter: g
qundo aliquid dicitur naturalicer non polle
fiadhue recurfus eft ad fupernaturalem a-
emfed fi dicacur effentiale id effe, nonda
revadendi locus.  Tumquia , negar
iAngelus non exigat inmrruptioné yvide-
twconceavenite huic, ex grariaeft illi incorru-
& ramen prius illud,concedunt oppofiti.
Prosart folet fecundé,  Non implicat
CntradiGtionem res, quz exigat naturaliter
}Jfrpcm{) > itauttriplex {it rerum varietas,
nedam qua naruraliter exiftunt fed non per-
maenter, aliapermancnter fed defectibiliter,
dapermanenter fed indefeétibiliter: talesau-
Angelos effe fuadet locutio Lateran. idem
NS animeE,
Reseonper. Martinon, quod fidarerur
licreaturadeberet effe aliquaalianon Ange-
lidsbereenim efle excellencer pcrﬁ:&a iexeo
ncolligicur naturam Divinam & ejus perfo=
eselleperfetifiimas, quia exiftunt abfo-
neceflitate, poftillam verd nequit eminer-
trconcipicreata neceflitas exiftendi quamin
mutaliterincorruptibili.  Porro Angeli
imfunctance perfectionis: dicitur enim Pi. 8.
U quod illis paulo non nifi mints minorati
ithomines,
Conrra eft. Tum,quianeceflitas exiften-
oiain Deo,ided arguit fummam perfectio-
‘ 1:Lﬂlm€ﬁﬁmdaminaibimtc,quam quianon
_. q_‘“tﬂfii_mra, fitutnon deberet effeperfe-
hlrl\li:lim ’I\L:T.’ i‘ltl!i% poﬂ'cF illi creatura tri b v
& t‘ru‘nljn}‘[%L FL Lﬂ_lma:\ in 1-11‘1(2:1 dgranoms,
txll»&ionnmm,c‘l.ﬂ folute entis. Hn{c mlcm
: )ct'T :tmmFcorp(mbus & ipfis I{:mhs
.\lrn!-;j” imus.. Tum quia,quamyis dican-
5:tl, nonnili paulo fuperiores homini-
. ‘?:::_ﬂ‘j"‘"ﬂﬁf f}ifﬁd natura licer fint ;11111113}
“mhmmir:;\;n.nm.pum: etiam non annihi-
ata, quianon CXIZIL perpetu-

miant T

Difputatio I.

23

umexercitiumejusadtus , ad quem ordinatut,
quieltinformare corpus , vebetiam inhocmis
norata,quia dicitordincmad corpus.  Quan-
quam forrailis hac minoratio ftar in reftrictio-
neintelligendi: paucioraenim Angelis intelli-
gimus.

Prosarifolets. exSuar. Igniconnatura-
le eft calefacere paitum,quamvis indigeat influ-
xu Dei,quilibere exercetur: Ergo etiamnatu-
raleerit Angelofemperexiftere, licet indigeat
concurfit Dei quilibere exercetur: fufficit enim
uttobiquequodille concurfis, fit connaturali=
ter debirus.

ResronpET Valg. Di ﬂ:arimtcm elle, quia
igui.\h:‘;hccwm & potentiam producendi calo-
rem,ferturquequaliimpetu ad talem effectum,
itautfieinegaretur concurfus, violentumid illi
efles;at natura fpiricualis, ita exiftit Deo produ-
cente, & confervante, utipfanonhabeatvim
ullam, quicumDeiconcuriu feipfam confer-
ver, nec habet inclinationem naturalem, per
modum potentiz,ad exiftendum, cim ipfanon
diftinguacur 4 fua exiftenta. Ex eo verd
quod nondiftinguatur in Angelis eifleab effen-
[LI,]‘!()Hful!ll[lll‘i”(’ll‘llm incorruptibilitas: quia
corruptibilitas tota ftac in hoc, quod hzc ef-
fentia qua aliquando exiftit, nutu Dei confet«
vetur.

Contra eft. Tum, quia concedo Ange-
lum non habere vim quafi effeftivam confer-
vandifeipfum, habertamen praedicara exigitiva
non annihilari,cur ergo hazcnon fundabuntha-
turalem incorruptibilivatem in Angelis? ficut
praedicata exigentia inigne, utponatur abillo
calefactio,fundancutillificnacurale calefacere.
Tum,quia vel habet Angelus praedicata que
magis exigant confervari quam fonus, fpecics
audibiles,&zc. vel nonhaber: Sinonhabet,ergo
confervariillius,ita eftilli fupernaturale, ficut
fono fi{ervaretur femper:Siautem habet Ange-
lus talia praedicara. Ergo naturaleillieft confer-
vati: quiafecundimillius prazdicata exigiriva
hzc enim idem funt. Tum,quianego exeo
nos allumere naturd fud Angelos efic incor-
ruptibiles, quiaexiftentiaillorum identificatut
eflentiz eorundem. Nego item corruptibi-
litatem Angelorum ftare in hoc quod exiften-
tiaillorumnutu Deifervertr: hocenim fervari
nutu Dei dividiturin membra, h.e. fervarife=
cundtim exigentiam pr;cdicatoruin 5 &in fer-
varicontra exigentiam pr:cdic:ztomm: primum
illud debetur Angelis,& arguit naturalem con-
{ervationein.

Accipithancpatitatem pnﬁtaminm'gumcu-
to Cyurillus 1.8 dthelcc. 4.

ProsaRT folet 4. quo etiam Argumento
uritur Atriaga Difp. 2. S. 4. fi effecnaturale cor-
rumpi Angelo,ided eflet: quia habetnaruralem
nonreptgnantiam, & capacitatem paflivam ad
corrumpt.  Sed haec Rario non convincitsalias
exea




24 TraGatus L

ex L‘mqui% Lulns habet naturalem capacitatem
-ndummotum {urfum,motusille eric illi
alis.

Prosartur 5. Vel habet Angelus predi-
‘ataintrinfeca, qua pofcunta Deoutilluman-
nihiler,velnon haber.  Si habet,quanam funt
illaz &fiillahabet,quieft diftin&us,ab iis,quae
cum confervantur immediaté a Deo, nihilomi-
nusdelege ordinaria corrumpuntur. Siautem
non habettaliaprazdicata, quepofcant 3 Deo
ut illum a; ilet: Ergo habet predicata,qua
Rol'cuntm. annihiletur :namillud,non pofeunt,
tundaturin aliquo pofitivo : ad eum modum;
quianon pui}_‘ﬁ homo,utfit, Leo, poicit, nefic
Leo.  Quod fi pofeit Angelus ne annihiletur,
naturale eritillinonannihilari: hecenimidem
funt. Nequehoc eric argumentarid fenfune-
gativoadinfinitatem; fed oftendere pofitivum
pradicatum,inquo negatioilla fundetur, quod
poﬁtivum pra:dicatmu, intelligitur, per illud
pofcere non annihilari.

IpeEmM NTENTUM aliter probat Efparza q.
s.art.2. Quiafeil. Angelusexnatura reihabet
poteftatem pccc:mdi lethaliter, peecato autem
Tethali ternitas peenarum debetur.  Sed hac
vatio

Nox CoNVINCIT, quiaexnaturarei An-
gclo nondebentur vires {upernaturales grariz,
fine quibus {1 pcccctur,ad maximumunon com-
mittetur peccatum mortale cui debetur zterni-
tas pwnarum,hnﬁ nefcimus demonftrationem,
quod {ebeatur criammortali. Quandoautem
dicit,quod ad puram torturam haberet Ange-
lus appetitum ad {ui confervationem: id non
convincit, quianon elt torturanofcere{ibiali-
quidnon dandum,quod fibi nullo modo debe-
tur,& ad quod nullum ordinem dicit: ficutnon
eft torrura homini, quodnon fitlucidusuefol.
Hincnon cffettortura Angelofinon effetdura-
turus , {inonprobas aliunde id illum exigere,
imo negabitur habere illum appetitum ad per-
petuam durationem.

OsjicIT 1. Valg. ab Aucteritate Bonav. &
Richardi.

Sed illioppofitum fentiunt: Nam agmofcunt
immutabilitatem,quam vocant incorruptibili-
tatem, & hanc dicunt efle in aliquibus rebus

ernaturam,utin Angclis.

Adducit eriam Aucoritatem Juftini L. qq.

.13.8 Damafc. L. 2.de Fidec:3. Iﬁmarmﬁ:in-
quited Angelus non naturd,fed gratia.

RespronpeTur. Negare PP.immortali-
tatem Angelis,ut fignificent de abfoluta poten-
tidillos annihilari puﬁ'c : fed nonintelliguntno-
collationem alicujus non exigiti
ab Angelis, quo etiam modo explicari debet
Auétoritas Epiftola Sophronii.

Iwst AT 1. Martinoni. §o. Creatioexfen-
{u Pacrum vocatur gratia, quia nullis ex parte
~{Yra meritis pr.zccdcutifms, falum eft, ut

1
adapati
i

natur

mine E_Ll‘ﬂti:!:,

crearemut: Ergo & Angelis immorzalitas eri;
exgratia:quiacx gratuita Deibonitate,

REsroNDETUR. Inyrimis concedend
intervenireillic graruitam bonitatem hoc fep.
{u: quia oppofitum poflet fieri.  Sed nonh
{enfu,quafi hocnon fic exigitum abiisdem, De-
inde multi falvant rationem gratuiti per hog,
quia produétioillorum fuirgratuiea; conferva.
tio autem eft idem cum productione. Deni.
que Difparitasadferri potletsquia ut crearentue
nulla fuitiniis exigentia, qua datur utconfer-
Ventur.

InsTaT 2. Idem impugnando fecundam
rcfp:::nﬁoncmimmcdiuré allatam; Nemodicit
ignem calefacere pergratiam, licn‘:tprimn illius
produétio fuerit ex gratia.  Ergo nec confer-
vatio A1_1gc1i erit ex gratia,cx co,quia illiuspro-
ductio,fuirex gratia.

ResronpeTuRr. In aliquibus qua fippo-
nuntnonnifi proprimo {uo fieri gratiam,nihilo-
minus etiam contintatio ad gratiam reducitur,
Erita dignitas {fenatoria ad vitalicia, ecftgrada
Regis, qlmmws de ordinaria lege, teneatr
Princeps fervare Senatorem,in illagratia. Tn-
terdum eriam gratia prim(n faéta,non transfun-
ditdenominationem gratix in confervationem
cjusdem efe : Sic v. g. fi aliquis Epifcopus cx
gratia extra tempora aliquem initiet,faciill
gratiam, nequetamen confervatio ftacusillics
ihcri,vocaturPol‘tezlgratiaEpii‘coph Quando
autem confervatio debeat appellarigratia,pen-
detexufu & ufurpatione humané , quznonac-
ceflitad dicendum ex gratia efle Dei, quodi-
ghis calefaciat 5 licét ad gratiam reyocetll
quédi"ol oriatur fuper bonos &malos,quietiam
ufus acceflit,ut dicatur confervatioAngelorun
in {fenfu cxpiicata,cﬁb ex gratia. .

Osjrcrt 2. Valq. Resomnes poffibilesus-
ptenaturd funt objedta Divine onmipotcm;.t,
nonex co, quodfint pofﬁbilcs ﬁcrlab_ omnipo-

etentia , fedided poflunt ficriab omnipotenti,
quialhntpoﬁihilcs. Ergoccialm_cpdcmmmn
philofophandum it de corruptibilitate,nempe
qUAMCUNGUE Fem,tx feipfa,fecundum rem;po:
tentiam habere urnonfit. o

ResponpETurR. Eodemmodo philolo-
phandumefle de corruptibilitate per m’(hnmin‘
ad potentiamabfolutam, acphilomlahamur de
poflibilitate, {cil. dicendo nonideo de potcn“tl(’:
abfoluti pofleannihilari Angelum, qua D “:
habetpotentiam ; {ed habere por_c.nrum,c"iul-‘-
p:‘)tcff annihilari. De COi‘rllljfil‘Illfiltc ‘“?‘?‘:.1
perordinem ad potentiam ordinaria ahm-m{--
currendum: quianeccrearur: dicunt h‘unt,{}.‘
dinemad fuiannihilationem, nee pOfCIHRD”"

naordinaria,dicicordinem :nlannihi‘larﬂ-

Quodautem additin decurfuValg. @ﬂf“'

visdicantnon r:pugnantiam poihblh:_t ut pl‘:
duc-.mmr,mhilominusiIl:snonproduc;,nom

. 5 g m &
violentum; hinc fimiliternon c:ru:v1ol€1’,ﬂ:1 mL'
E innati-

| ipnatt
sl
fim €
permil
wling
fiad
,
fines
e
fiolen
gentia
fn
Jicatu
03
alig
it
ot
i £
i
:;splbs
s

Re:

e

T
Tines
feir
fintig

e,




lnl

LS

wle, corrumpiAngelis. 1d cri;umll.ou
e ’)41‘1 oilibilia non ll.lbanpl‘&!t{ ica-
i Lﬁr;mi;it;r pmdu&ionis s led nonnifi
iy, ucica dicam 5 exigune RLIL'CI’II’A Ans
. -nnup:mrur,& i concedatur exigen-
%C:gtliucipuﬁihilibus,i@ erithonnifi per ras
e Jde illa exigentia antecedenter ad
o 11:11 non erit I'nﬁn:u atuali,cum tamen
wtﬁ;ﬁ, ﬁtjcxiﬁcnruun : écomi(-a ;.ul[tc:n :L‘&l;
s.:lwcia&ngchueannilulctur,cﬁ ac‘tu.l\ 5 5 e
f}mmexilfcntim‘dcduch » adeoque capax,ut
l;-«zuri]linon efle hocnaturale. g
Llhén'rcw.\' 1 3 Aliquiapud Martinonn. 4%
umliqlmd naturafuai mmo L'FJ.[C dllczlt'ur ,1 l‘(iq}u;_
r_mr}nonmodéurp@]ct, fed ctiam ut« c:cl.}?
gori ¢ Tale debitum non c!{i; in P:nso: )15,
4 tale debitum elt vis quadam ad ztu.u}—
g&!ﬂi]ldl’ttm‘, hanenon l-ldl.l\:_‘l?r.-‘juﬂ.gc]i: qf.rl_:t
salosnonconfervane 5 {edafoloDeo confer-

um exigitive

mE{:!PONDETI.IK. Vimi[lal‘nfci‘vnlﬁf » ot
bihere quidem Angc‘lm > qua Lu: cuc@c‘mrv.z
etvarionis : ficut enim non efficiunt{ui pro-
ionemsitaneciul confervationem: habent
unenvim i e c-)-:jgt-:nri.lm pl‘:t-_{l't’fl[(.)l'Li[l‘t.

IxstAsis. Nondatur exigentiain creatu-
ndlrationis Eterna parteante, Ergoneca
egoft. b i =

ResronprTuR. Quinon teneret pnlf.h.lnf
lnemcrearurze ab 2terno permanentis,difpa-
mtemfacile adferrer.  Deindeeft Argumen-
mafacilioriad ditficilius, difficilius autem eft
drare etiatm a parcednte.

Addonon oftendi,
flodnam fic predicatum exigitivum duratio-
(.:iatcmxﬁparcc ante; pntcﬂ a ]tCLilt.‘llClpi'I—
datim oftendi ad durationem & zernam a par-
wpoltper rationes fupra pro Conclufionc alla«
H Scdquidﬁ aliquis dubitaret de A})tc\cc—
inequeenitadhucilla crearura eflet 4 {e,
ueinferret necellicatem fiiz pofitionis a Deo
lem 4 cui pet abfoluram potentiimrefiltere
Detgrion poflit; & quod de fadoillirefticeric,
Yecinde fequerctur factam violentiam alicui
e famviolentia ut fupra diximus,non
liexiftenti, Inclinar Mattinon ad potlibili-
iemtaliscrearure; quodautemne gatio cred-
[lus nonficviolenta, fic explicar; quem-
imodum Deyg alia qua:r!ampruptcr finesbo-
“ion conftituir in (Fatu naturali s {ed contrd
Um exigentiam , ctijusmodi eft quod o=
Inestette partes extima, nonzque diftant 4
H0: ficetiam potuit Deus nom obfequi exi-
(108 fines ne ponereturilla creds

g:utia:pl-opmn
Hra,
Exigentigjlia ad confervari, ftans cum ipfa
“liconfervatiope, impottat adtum primum
L omiervart, nopy quidem diftinctum realiter,
1 r.ﬁmln Wamen ratione s quia in illoinftanti
‘“r‘:lms’ poffumus adhye partiriduoinftan-
monhderabiljmtis, I primoexigiab eflentia

Difputatio L

-

2§
Angeliut confervetur, infecunds refpondere
illiexigentiz Deum. Etlicérin codem inftap-
tinon poflicaliquid habere aétum primuni dj-
ftinctum realicer 4 dur;ltionc,quia alidsidem {a-
iplo effer prius 8 polterius , prius ratione adhys
primi, polterius ratione ipfiusmet diir
feuactusfecundiphyficis
eodem inftanti

ationis,
poreft rame aliquidin
s efleprius durationcpcr confi-
derabilitarem:® adeum modum quoin Divinje
exigit filius, ut perfiftatur in €jus generatione,
qua exigentia,fimul eft, cum illjns expletione.

DIFFICULTAS iI

Poffibilisné Angelus oflentialiver inannihi-

: labelss?
Offibilem éffe creaturam C[fcntz'alitcriuan,.
nihilabilem docuit Arr.D-.rg. Met.S. 2.0
64.8chic Dia.n. 6, eandem retractat.  Faver
Mart. D. gl de Deo n.34. Negat Suar. hicL. 1.

€.9.0.5. Vafq.hfc Lp.dii82.c.2.10.8,

Dicendum eft. Implicare  Angelum 1my
gitamcunque creaturam effentializer inannibilabi-
lem, fen guam Dews ne de abfolurs giidem potentid
annibilare poffes.
Prosatur 1. Talis Cfeatura & conletva-
fetur & non confervarerura Deo: hoc implicat
contradictionem: Ergo. Quod talis creatura
{it confervanda a Dm_,proban’unc non mndiget s
nam hoc coricedunt Oppofiti cum Arnéga.
Depofeit ettani hoc Au@oritas Aug. L. 4.de
Genadlit.c.t2.& Lis.c.0. Nazianz. orat.2.de
Theol. q:36. Anfel, Motologii c.13. quiitalos
quitars  Sicus nihil faidum eit nifi per creatricems
prefinten effentiam #anthil Vigear, niff per ejus
Jervatricem potentiam.  Unde feur implicat in
alio rerumotditie eflealiquid, quodiion fit De-
us, 8 tamen ton effe ereatum, iea i vis Au&ori-
tatls fpectetur implicabit etiam iny alip rerum
ordine;non confervari aJiqtlid iDeo. G regor.
i6. Moral.c.18. Cunéta inquit; quippe ex nipilo
facta funt,eoru mique effentia rhrfus ad #ihilum ten-
deret,nifieam Anélor ORI Fegiminis many te-
neret, ErlmcIpﬂrm,ulccriﬁs fic probat Ratio,
%m a aliqua creatura non confervaretur A
Deoingenere dirationis & confery
efletindepenidens & 4 fe.ficit ipfemet Deus ; in
nulla autem formalitite eft fimpliciter inde-
pendens,& a fe,creatura, Quod autem non fit
confetvandaa Deoilla creatura, ficprobatiir;
Confetvatio qua eft cflentialiter fruftra non
datuir;ut fupra etiam probatum eftin fimili, fed
confervatio creaturz ihannihilabilis , effecel
fentialicer fruftra; quod probatur, fi
fe eflernecelatiumin exiftendo, & ponendo f&
excranihilum, illmsprmi uctio ab alio eflet ez
fentialiter fruftra &inimaginabilis, Hinc Deusg
quiacitensneceflariimin exiftendo; nonindi-
get ab alio & non poteft produici: Ergo eriam
quod eftneceflarium in permanendo ; & eflen-
[#2

ationis,;tq;

aliquid de

tialicer




26

tialiter inannihilabileillius confervatio eflfec ef=
{entialiter fruftra. Pone enimv.g, Deumnon
confervare illam creaturam vel annihilabicur
illacreatura, velnon: Siannihilabitar; Ergo
non eft effentialiver inannihilabilis: Sinonan-
nihilabitur, Ergofiveillam confervet,fivenon
confervet Deus , ad nihilum conducie,  Illu-
frrarihocpoteft Sic. Finge Deum nolle utPe-
trus fit Animal rationale , adhuc Petrus eritho-
mo: quiahoc eftdeintrinfeca ratione Petri: Er-
go ctiam {1 inannihilabilitas eft de intrinfecara-
tioneillius creatur® , fiveillam velic five nolit
confervare Deus,durabit femper.

Qutod autem adducit Arriaga Patrem ter-
num & pmduccrc Filinm, & manere in ¢jus
proxiué‘ciunc,ncc pofle ceflare libere, etiamde
potentia abfoluta, ab e4 continuata prmi uckio-
ne,fed confervatione; in prafenti nonconvin-
cit: quiainprimis exconon eft eflentialiter fru-
ftraillagenctatio, quiafi pr:rimpoﬁi-bl]c cefla-
tetabillaPacer,defineretefle Filius; fimile au-
tem in prafenti non dicetur.  Idque ulcerits
exeoiquia cumilla Generatio dicar quid intrin-
{ecum Deo,fi ceflaretr, hocipfo Deus mutare-
tut & céflaret: quo ergotitulo Deus eftimmu-
tabilis , cedem titulo {femper filium generat;
nonmurtarcturautem finon confervaret, cum
probari non poffit (imo oppofitum evincitur)
qudd aliquandoconferv un‘n',illn creatura. Rut-
fus ctum illa generatio perficiatur diftione,qua
dittio eftrealiter ip[hinrcllc&io commuiis, ad-
eoquienatura Divina, {icutergonatura Divina
definere non poteft; itanec potelt defineredi-
&Ho: tale aurem,nullum oftendeturabfurdum,
pofito quodilla creatura {it eflentialiter inanni-
hilabilis, quantumyis dicaturilla non conferva-
tiaDeo. Quodipfum fic ulrerius illuftracur,
quia etiam illa confervario , eflec cflcutjn_lltcr
fruftra,finon effetintrinfeca & immanens Deos
& hoc excufat,curnon ficfruftra;,quia immané-

tia Deo,miitari nofi pnl’lhnr: Quia aurem illa »

confervatio non efler immanens Deco, & exal-
terapatte eft de fe inannihilabilis illa creatura,
hincnon habet titulum, ratione cujusillacon-
{ervatio, non eflet effentialiter fruftrag Nec
abfurdum eft, imo conforme rationi, Deoin-
trinfeca & immanentia, o elle L]cpcm]cr:tla,
aDeco, neclubdi dominioillius, ab{urdum au-
tem elt dicercaliquam creatfiram, inaliquara-
tione,efleindependentem aDecos i T
Prosarur 2. lllacreatura cum fua inan-
fihilabilitate effentiali, & non lederet domini-
um Dei, & lederett nonlzderet quidem ,‘quia
fulla creaturaeft poflibilis , quz ficoppofitade
evactans pcri‘c&im vem Divinams l:zdf eret au-
tem utprr_d),icur g quiaﬁ 1}6)11 l_a:dcrc‘r,ruicn non
lederer,; quia {cil. nonnift ex mp_pef:tmp_c con-
ﬁ'qtlcntin._l id teneretut , ‘quqd il];m_l videlicer
Deusvelletproducere, fciens detaliejus pra-
dicato: fedfalfumelt illam creaturam nonnii

- i LR

Tractatus 1.

ex fuppofitione confequenti effe inannihilh;

lc:m: q und ipfum probatur s Quando Deus M\r,-.-
e dccc:nnt ut gx1i}at Pettus;non ex fuppofitia.
ne Conf«;qucml s ligarur urille fic Animal ratig.
nale:quia fcil. id depofcit ex intrinfecis fus prin.
cipiis ; Ergoetiam quando Deus liberg decernie
ut exiftat inannihilabilis effentialiter creatyr
non cx:ii:ppuii[imnc confequenti ligabitur Dc:
us,utfic inannihilabilis efentialiter; licéterpy
illic !’i: ng;‘ctir_) Divina nonnifi ex fiuppufinoﬁe;
confequentid u‘:'pili prima cxif’mitifa,qum pote-
rat Deus non facere decretum de hac exifben.
tia; fed non poteft nonfaceredecrerum, nefie
annihilabilis effentialicer, :ulcoqm:uoncxﬂlp.
pofiticne confequenti eft inannikilabilis,

Prozatur 3. Etiam Auctoritate S. Script,
nam S.lp. 11. dicitur, k_{g_m‘mmfv anrem pr;jﬁ:;fg.
quidpermanere,nifi th voluifés,ant gaod i tevovai
Aon effer,confervaretur. Ex quoloco ficarguitu,
Illacrearturavel ideo confervaretur, quiaDeus
illamvellet confervari, velnon ideo cl:onl'm-u-
retur; Sinon iLIL‘(),cr':_J'G contradicis Scripture:
Siided,ergolibere confervatur: Ly cnimyolo
in Script. fupponicprolibere. Silibere confer
vatur,ergo potcﬂnon confervaris; Es'go & annis
hilari, ergonecefteflentialiver inannihilabilis
Quod{ihunclocum interpreteris de folispra-
{entis ordinis creaturis,aut alio modo, arbitis
rie,nonaccipies Seript. at fonat.

OsjiciTur 1. Ex Arriaga hic D.a.n4
Non implicatduratio quee fe extendatad tems
pusindivifibile, velad aliquor dies,velinarer-
num, de cujuseffentiafic cordicbus, velzer
num durare.

RESPoNDETUR. Hoc Argumcntmnlhp-
ponere, quod duratiofit, quid diftinttumate
dutante,quod falfumeft.  Sed quiﬁqt-llt‘llif\’ic
hoe, Negandumelt A neecedens propeetall

letamen eltutexliberoDe-

tas l';tti'unts;po{i
creto Dei, nonligativoabfoluce illius potentiz
pofit efle tanta vel ranta duratio.  Calu au
tem quoad fignificandun, & cmnplcndun\_iq-
um decrerum,quo vult Deus nunguam anhihi-
lare Angclus 5 produccrct q'_lill!‘rh[ﬂﬂfﬂ“qli;ﬂm;
illa nénnifi ex fuppofitione eflet jn;mmhi_iablhs;
quia effet conformis & propoitionata Ipi_li_l}cf
dccrcm,quc.i ipfum ex iiappoht@onc nm?mh in-
annihilabilitatem inferr. Et ficut exfuppoit
tione quod Deus velit efle amicus creaturdy
quoadusque ipfa non peceet, dat quahmfcm
gratiz, quae inamiflibilitarem dicit , quoadus:
que creaturanon peceer, idg}uc co titullo , quid
complementiim debet efle pmport:gnamm
ipfiactui, ita & illa qualitas, ut propo}ﬁohe{ﬂ:
decretos debeteflenonnift cx{itppoﬁnunm'
annihilabilis. %
OsjrcrTur 2. Non el contra domipium
Dei,licet neceflicerur,ut Petrusfichonni Ani-

malrationale ; Ergoctiamnon erit contraco:
T miitwm

- ‘d.‘.l}

I\'S]
meft
fiod
liggre;
W o
Dengh
ol
R
thee




| gquoitafe

um Ded creatura seffentialiter inannihila-
.:L"‘I onpeTur. Negando Conf qt_l.ia
“ESpDnuSpl'(}dHXi[pctl'u.ln yhabetillumita
L‘f'ﬁ‘.,lltpofﬁtiﬂul'll in t;l[:'!htu poncre,
habeatin ratione phyfica,acfinullo
‘gcrrrcﬂ'c animal rationale: Nam dum

_']2[1\{(.1
;"‘; ;ubdl{

"Ju;;:-ﬁis’ habet{e,ac i non effecanimal ratio-
o Ex quoulterius l]ﬂi‘CfP‘ClIS u d;_cn.mr
;'_|(|11}:J1Pc:rus A p:;ndcrc d dominio {Hrus.
Ood quia Tion poﬂctl)cu;hu.:qrc {c!pc&u
._:m;;éC}Tcnria]ircriuamnhﬂahlhs Lt ut }]]a
pdiaturfubdi Deo.  Deinde exigentia illa
too fatumecaphyhico &inrenzi‘onah 5 Circa
.‘.“m minus Deus poteft: nam pofl umus pone-
e fatu 11:ctaph_\,-'ﬁco rationale {1}1(; r\mb]hs
aaquod minf;sDcuspoqtcﬁ:imm illud 4 parte
::-ipuncrcnunpotcﬁ. Lt'cam_mnurcm«;I];n-
uier inannihilabilis ;. non effer jam profolo
umififfanmetaphyfico , {fed etiam pro ftaru
;tf'Co,qmﬂb{hluté Dcofubdi pm‘:cﬁ. ;
']Jmiquccxigcnrmjlh Petri,utfic ;ullll]l‘.llrl‘flz-
maale i :pc&c[ur indcpcm{cmcr a noftris
qﬁ;gpsihus,fulldaturinipfil'cxiﬁcnrin P extra
aftentiam , non eftilla exigentianifi in-
onalis. Quodfiillaexigentiafundara eft
acultentia, ficutipfaexiltenta, eft Deo
witacx confequenti,etiam fundata inilla
anturfubdi, fequique, tanquam accefloria,
unditionem principalis.  Quia ycr() nihil fi-
lkaltendi poflet in creatura effentialiter in-
alabili, fir, utilladebeat dici fimpliciter
unfubdica Deo.

a1 1. Qui dicit unum actum intelle-
! utvoluntatis pofle videre auramare plura
objecta: Iremunam fpeciem Angelicam,
pereprafentare multa objecta;&c. non mi-

wrdominium Dei, etiamfi inde {equaturnon
Denmfacere, utillacadem cognitio,ca-
lpecies, fitnonnifi unius objedi : Ergoe-
| uniemannihilabilicasillius creaturz,non eric
| e dominium Dei,

| \stonpETUR, Negando Confeq. pro-
| Qipnrimtcmallamm:quinl'cil. porteft Deus
\ tnfpeciem, illam cognitionem, &c. ponere

woftaty, mnquoitafe habeat, acfiillamexi-
ftamnonhaberet; non poflet aurem Deus
tete cum creatura eflentialiter inannihi.
}Jill-lDfinde quiaillanotitia & fpeciesin con-
fAlpenderentd Deo, fecusilla creatura,
WSTABLS 2. Dominigm Dei in creaturas,
{ﬂ;&!t&abﬁ:_lumm > utnihil fit imaginabile,
inf:ililﬂ};t;ﬂat Deus circa qua.mlibcr ex illis
i alc ELE:lr.c1Ptls£c1}1pcrgj.x;gre,qu:ecu\n-
}i?IShomjng erine ei‘}c-poih.k.ulm, &crqruoci
mpoflit facere lapidem: quiaeft
mﬂthllSDOl‘.\il‘lUS.
o E‘;‘;i:“hboxrufz_{.l %@mvis Deus non poi?
g o a}‘)\ls,fa]vablr‘l.-ir ¢jus domi-
prop “ditafipra,  Etlicernon debea.

Difputatio L 27

musimaginari dominium Deitale, ur nihil fic
quod non poflit facere , debemus tamen imagi-
naritale, utetiam{ccundim illud quod Deus
non poteftin creaturis facere, fecundim inqua
illud , fit fubditcum , rarione ipfius exiftentiz,
quam {ubditionem non haberetcreatura, eflen..
tialiter inannihilabilis, Sicfi R exaliquis Prin-
cipem non poflit punire,nifi ablati dignirate,id
non derogat dummiuchiS ; led fi punirenon
poﬂir,ncc;mfyrrc dignitatem, in quaimpunibi-
litas exercitafundabatur, minuetur dominium
Regis. Siceriam,quiailla impotentia ne ho-
mo flata Deo lapis, fundatur prout eft adtu
exercita in ipfo exiftere; cumillud exifterefic
Deofubditum , bene falvabitur adhuc domi-
niumPei.  Quia autem exiltentia creaturz ef-
fentialiterinannihilabilis Deo non effer fubdi-
ta,ficurnonfalver dominium Dei.

Osjrcrtur 3. ExMartin.d.6.n.34. Poruic
Deus cum humanoc intelledu produccre aétum
fupernaturalem, aflerentem de {eipfo quod fir
totizternitati coéxftirurus adzquare, illi repu-
gnabit falficasab intrinfeco, alias concurrerer
Deus fpecialiter ad actum fupernaturale m,qui
falfus effer;falfi autem Deusnon poteft efle {pe-
cialisauétor,

REesronpeTur. Concedit quidem Ovie-
do Controv.1 j‘uan'na,‘fic.zp.!. Pofle dariactum
fupernatoralem falfum, de quoalias. Cete-
rom Argumentium non convincit: Ratio,quia
illeactus diceret{e perpetud duraturum,invol-
vendo tacitam conditionem : Si {cil. oppofitum
Deus non voluerit. De quo ctam diftumin
materiade Vifione.

QUAESTIO IV.
D¢ Pradicatis diflinGivis Angelorum
inter fe.

Er Scripturam conftar Angelorum multi-
tudinem maximam efle : quia exprimitur
pernumerum,diftinété a nobisnon conceptibi-
lem; Uccum dicitur; <agdramillinm rntitfby am
bant , ¢ decies millies centena millia affiffchant e,
Undeallqui, intuleruntplures efle Angeloso-
mnibus arenis’, fohis}gu:c:s,&;"c.fcdimmuritc‘j.
Quia hujus talisadamuflim faciendz compara-
tionisnullum in patribus fundamentum :~ Sed
idhabetfundamentum , efleillos plures homi-
nibus & {peci ebus marerialium: Ratio,quia do-
cent PP. nonnifi ex infimo ordine infima Hie-
rarchiz, Angelosnoftrx cuftodia depurari;&
fingulis {peciebusfingulos. Stdhocipihmad—
huc dicit effe ebfcurum Valg. D.180.c.3. ad-
ditqueinfine,;unde conftare nobis poflet, eun-
dem Angelum, in cuftodiammultorum homi-
num,iterum atqueiterum non dclcgari ? Dari
Angelos fingulis hominibus fingulos docent
Origines, Bafil. Niff. Theod. Hieron. dubitat
ramen Magilterin 2. dift. 2. Omnes apud Valg;
G d. 245,




28

d.245. Sed nonnifi poft nativitatem hanc de-
putationem fierivoluit Hiefon. Nam ante nati-
vitatemeft veluti pars mazris, ac proimic fub e-
jusdem Angelicuram caditex §.Th.q.6 4.a:4.
Singulis individuis {pecierum dari fingulos
Angelos docuit Aug. 1. 83 quait. q. 74. fed dari
nmmiﬁﬁngu!isI}:ecicbus,pl:n‘cstcncnt. Imo
aliquividentur fignificarefeprem fpiritibus an-
te Deum ftantibus omnium fpecierim gubet-
niamdeberi. Quiavero vocatur Angelus Pe-
tri At 12, & 18. Martth. loquens Seriprura de
pluribus }:Lu'vuhs fimul loquitur de pluribus
Angelis.  Angeli inquit eornim vident faciewn
patris.  Unde-concluditur,fingalos Angelos
{ingulishominibus dari. Dariillosctiam Gen-
tilibus fuadent locutiones PP. qui dicuntillos
darifingulis hominibus, nonvero fingulis tan-
tum Chriftianis.  Sed dubiim eft; Anctiam
denturfingulis hominibus finguli d2moncs, ut
tentent. Dari dociit Orig. & Niflenus apud
cit. Valq: :
Circahanc multitudinemAngelorum unum
opponitut. Homines eleéti debent occupa-
re fedes Angelorum malorum ut docer Aug.
Beda,Anfel. apud Vafq. d.180. Rurfus, electi
funt pauciores reprobis s ergo jam folieledtipa-
res erunt numero reprobis Angelis: Rurfus;
magis excedunt electos reprobi qudm tertid
partes Ergo,fi electitertiam partem exzquant
Angclorum, tota multicudo hominum longé
magis excedet. ADC probatur ex Apoc. 12:
Ulbi Draco detraxit {ud cauda tertiam partem
{tellarum: :
REspoNDETUR. Siad figuras veniacut
Homo iigniﬁcarur oveperdita una 5 Angelifi-
gnjﬁcanturpt:r'numcrum 99 mulltd cigo erunt
plures hominibus. Draconon fignificar deci-
piens Angelos fed doctos deceptosd dzmone;
ut voluit Lyraius, Richatdus;Beda. Deinde
sion conftat quod unts homo plurinm Angelo-
fuum fedes non ficoccupatuius;

DIFFICULTAS L

L3
Efentialiné edngebs nonnift [pecie
diflingui;

Uod poﬂint.Angcli {olo umeto differré;

ordinari¢ docent Noftri cum Suar: hicc;
15: contta Thomiftas: Decifio hujus difficl-
catisvuledecifionem hujus propofitionis : An
{ic pofibilis creattira immultiplicabilis nume=
ro, cuifcil: effentiale fit nonhabere {ibi fimile
individuum# Inhacuniverfalitate traétathanc
quaftionem Suar: D: 5. Met: a n; 23, tenetque
negativani cum Molina , acceffit Vafq: di 1815
Vialent, T. 1. d: 4/ Qi T p:3 Etpoﬁillumpcbu—'
balisi.p.q.50.a.4:q. % Poffibilitatem ralis crea-
cura poft Thomiftas docuit Nofter Franci Lu-
gade Angelisdiz.c.3.

Tracatus 1

Pun&um Difficulta.

s 1

Proponntur Avgumenta pro Po_/ﬁbi[imre (tede
turaeffentialiter individua,

JRimum ArcumeNTuM cft Prioris Lag.
rentii Pikarski,quod procedit potiusdeAn.
! Impofiibile eft multiplicari naturam f;
iplaindividud, Angelicanaruta eft hujusmod;
1;'.1'5:0. Maj.prob. T'um quia,non aliamob ca.
famsnatura Divinacft immulriplicabilis nume.
1.}))11i11q111;u1::111{31iudividuft.cf}. Tum,qujam
dwiduari naturam feipfa idem eft, acillamp
{fiioeflenciali conccpmim‘o[vcrcimmu]tiplica.
bilitatein ; hinc fimultiplicarerar,& cﬂbtiéi-&:ﬁ
individua utfiipponitur;& noneffet, quiamul-
tiplicatetur.  Min. principalis ptob. Quiaheut
modum effendiexomnibus guicungre haturz
ereat2 non repugnant,tribuimus Angelis opric
mium’, fic& modumunitatis; optimusautem
modus individuationis, efteffefeipioindividu-
um. Quod ipfiim quoad Maj. prob. namquem-
admodumunirtas,fequiturad elle; fic & modis
unitatis,{equii debet ordiriem & modumeflen-
di:Ergo & perfe@iffimummodum effendicrea
tum,individuatio perfediflima ereata.  Quod
auté ralis modus unitatis {it optitus;prob. quiz
teperitur in Deo.  Quod autemille nonrepu-
gnet Angchs,pmb. quia abfolute nonimplicas
contradiétionem creatura feipfa individua.
Risronpetur pluribus modis huic At-
gumento: : :
Primus Mobuseft. Quia hog Atgumet-
tum non eft demonftratio: Ulcimo énim fifli
inhoe, creatura {eipfd individuanon implicat:
medius aurem rerminus non implicat ; noneft
demonftrativus.
Secunpus Mobus eft: %iavidcturhuc
- Argumcn[um probare multiitn, affimendo
huncmedium texminum; moduseffendi geiie-
ricus perfectiflimus tribuitur Angelis. Ergo&
iribuf debet individiatio perfectiffima; In-
tenturm prob. quiafCil. dcbererprobate, quod
ficut Angelistribiitur modus effendi generieus
pcrfcétiﬂimus ; ficetiam tl_’ii)ui debeat qmad
{peciern,modus effendiperfect flimus; s
tiam modus {peciei {equitut odum 1pfius ge-
neris;& taimen Angelis non cribuicur modusel-
{endifpecificus perfectiffimus,, alias ormnesdes
berent efle ejusdem fpéciei 5 adeoque mdlvl_‘
dualiter differenites, vel ad minimun zqualis
ipeciei;qtiam tamen qualitatem,non teperar
guens,  Concedoquidem non pofle dari 11‘1?:‘
ciem perfectiflimam Angeli : C?nccdo effcin
¢is inZqualitatem {pecificam , fed Al‘g}lm??’
tum probat,debére dari 1pccif:m pcl‘f}ﬁ‘:}ff
mam; quiadatur modusgenericus Fcrfc«.l I
nius,quem fequiturmodus{pecicl: Tos-

1:
oe
bL 118:




TraIls MODUS {olvr‘:mli idem A\rgu-
- et Quia intendit prolulrc quUd‘l[\l
gact lerut ratio Individuationis gencrice
4 hﬂsﬂtjma: Probatnurcmdalri[pqciﬁcépcr-
ﬂ :]E!:;mm: quodipfum probatur,quia ctiam

s 1individuatio {-."ru?{.hvi_duqt?o » Angelica
aindividuatioeft criam Uuthduupu_ s Ergo
i ;ﬂbrmt[pccic g Iﬂl{l‘till.lm membra dividentia
i duarionem Ut fic.
s ']'llljld::ri{;zcllf(iuid arguenti , fufficic dicere
c:e ‘dLAnchis quibus deberur modus cii:cm‘h
.: ; H'cugpcrfci’cif!ilnu§, etiam :fgbcatur ullrh—
£- i_'imhsunnrqspcrfct}rﬂlm_;l _p_crfcctlpopck oriun-
0o | gdordaiplo generico, {::ulmt;i[cs\:l'w{ 5 non
i | sempecfectioneoriunda,ab '-IIlL]U:iI.’!l.J.l {pgiﬁ
. | fgindividuationis tationc, ql_mn)l\'rs J“:l}f()l Lrt
A | wibilis. Sicvip Indw:nuam‘plr cm,clf}u?l,
il irindividuatione bucephalisfed PCl‘h‘Lh:)—
| '{J‘I)J‘JI,&L\J‘!\(MPC(Ici quia {cil. 1117:-4l1\|r1du.u1n
e ol hllm.mrc,rﬁ?p:.‘]‘l‘cihu\ s indivi {uo f])c-
t. | wibucephali.  Sic cti;unc&IU1cpcrtgct1ﬂn‘n‘a
| fiduatio, petibilis ex genere ;- quiaidentific
;u- rprrfrth‘fiinwAngc]im gr,‘mcri, quod}'(b
- [etivum,independenter a corpore: & fic-

s | wadfalvandam rationem perfeétioris indivis
luod eft Petrus,prae individuo quod cftBu=
\

c]l asnoneftnecefle ponerealiquam perfe-
od emindividuarionem petibilem de lineain-
uia | Widuacionis : itanecin prafenti.
i | Sedponamus effe poffibiie urdetur natura
cab
; el 5
\rs KeseoyprTuR quad non. - Tum, quia
il eft fundamencum in PP, eribuenda: ca-
. | Sodviduationis in Angelis.  Tum quia,
ftit | 5 habeant modum eflendi genericuin
at: Gillimum;non eft necefle, uchabeantin-
ot | :i(mcmpcrfcélii[hnq:n,idqueiL[cC;JL}m{z
| nberent modym effendi genericum perfe-
o¢ | M, hocipfonon effenc diftindt ab hormi-

ido ‘ Wadeoque nee Angeli; fiautemnon habe-
ie- | Hpertedtiffimam individuationem', adhne

& | freune efle diftin@i ab hominibus effeque
[n- tli. Tum,quimlré‘rum eft in Philofophia,
A ! i1 - P! " g A 5 “ .

0d rnecefe poffibilia d parte rei individua

cus | #¥rca,led mediis nonnifi Ipecicbus defcendi

ad | '«'lﬂiV}\iuationcm,& itaclim non dentur fpe-
e | “ptriectillimac in Angelis, nec debent dari
g | WUz rationes petfetiflima s non pofler
el adillag defeendi,nifi mediis perfeltiflimis
de- s+ gquiaverd modus eflendigenericus
i+ | prEexigic peraliquam antecedentiam fpe-
alis ;'l“ilﬂ_hcolmnunicari » poteritbene convetiite
at- | U8 modus effend; genericus perfedtili-
i

: >1C<‘fnmmmpctar:llisiudividuati'npu'f}:-
e | % II”“’J‘W_-BCommunicari deberet mediis fpe-
: -‘l‘l‘s.}wi'r“&‘ifiillxia. Tum,quia fi'in ratione
] ‘:EE”'EUH!E& djfcnrr;lrm' ,ut fere communis
-..a;[f; nﬁ?! 1C151rct'ut 5{1‘@{111- fola aatura Di-

¢ Clm.i]mrmdwv!ua&; telique mul-

Diﬁ:mtatio L

tiplicabiles , dabicur anfa ponendi mulriplica-
tionem hature determinatam, v. ¢.ad 1o, indi-

(=]

vidua. l".cflcutmimumltip}icarinncm Ange-
lorum refers in naturam talis individuationis,
ita & nos naturam determinacze multiplicatio-
nis,referemus;in talem naturam. Etl.icutop-
pofiti habent fundamentum ponenda naturz
eflendaliterindividua ; quia Divina natura eft
eflentialiter individua, ita & nos ponemus na-
turamdeterminate commmunicabilem, quiae-
tiam natura Divina,nonnifi determinatis perfo-
nis' Divinis communicabilis et.  Potto ctim
hzcnarura effentialiter individua, eﬂ’ctpcrf&
&iffima individuationis, etiamfi perimpofiibile
cl[Etpo.ﬂibi]]};,nnndum daretur, fed potits ali-
qua individuatio, ad pauciora determinata,
ngml'[ip!in‘nlvmlmmr, qumquamvispm'ﬁhiliu
cflecereatura perfe@iflima,non dicereturillam
in principiis illam tenentium, eandem debere
defacto dari: Ira quamvis effet poffibilis indivi-
duatioeflentialis creara ; EX eo ipj'o quia eflet
perfectiflima, nondeberetinferri; illam de fa-
&odari,fed potiusindividuationies non ita mul-
tipi:mbi]ca,utnuritipii;:;mrurhmn:uu:, utper
defe@um rantz multiplicationis, accedant ad
naturam fimpliciter individuam = Divinam,
Tumquia, Iicucufc:'pfbcomplcmcn[oumvcrﬁ.
dicimusillud penderea placito Creatoris , ita
& de individuationibus dicetur : unde ergo
conltabit illam de fadto dari , quamvis fit pof-
fibihgs -

2. ARGUMENTumM eft Thomifticum,
quidicunt individuationem fami pet ordinem
admateriam; Angelus autem eft quid imma-
reriale.

RESFONDETUR. Ncgmx{cfhoc principi-
umsquia aliqua cogitationes noftra funtnume-
rodiltiné&t =, 8 tamen fpirituales & immateria-
les. Ariftotelesfialicubifavet, explicandus,

11 aterialitas & quantitas {it principinm
.qudd mare 1s & quanti it principiun

ind1\fid|.utzonimnagrs nonnifi notiin.

INsTAT 1. Joan. 4 S, Thom. D.19.art. 3.0,
10. Philofophi lumine nacurali cognoverunt
dariunum Deum; Ergo ratio idfiadensacce-
ptanda Cit: fed rario hec,cur Deus ficunus,erat
immaterialitas, &ita Arift. 2. Met,c. 8. t: 49,
inquits Ipfum werdquid erar offé primums , non ba-
bet materiam,ciim alfus ff: s HRUMLYo0 tums Vatione
tum wumero. 5. Met t.12, Ettaminquic uumero
[funt unim, guoy um inateriatina,

RESPONDETUR. Legitima ratio,ciir Deus
ficunus,non eft ejus immaterialitas; {ed id quod
aflumfimus in prima Parte de Dei Unitace.
Prior locus Arift. nonplus vule , quimDeum
quieft unus effe immaterialem: Secundusait de
principio 11h1'ividu'.1t101]is171.1;115110&).

InstAT 2. Idem. Differentiz individiralis
ter multiplicantestaliter {e habent , quod fine
qualibet determinate 1irmpt;1 iill\fctm'f'}sccics,
& ramen ipfadivifiofubftantialiseft. EtitaPe=

€ 3 triis




30 Traatus L

Il_‘LlS&P:lLlILIS differunt tanquam dug fubftan-  duxnon minis different interfequimd

tiz realiter diftinéta,& tamen non {pecifice di-  cifice,hocipfonon indiv _11 L(-1 cq?jzn} duz fpe.
verfz. Ergooportet pro principio diltinétio-  differentiaminvehent B;ﬁ:ﬁ: it:Lo TCTMW
nisaccipere ahqmd‘, quodinfe fubftantiale aft, fedaricalesduas diﬂ"cr;:ntm indi -;m_:‘jﬂ,?{"['
& tamen ejus divifio materialiter {e habeatad nego inde fequi 'lltcrutr;‘nd bv‘u u:l-lss » led
1pccicm,hoc autem non eft alind nifi materiale  gialicer irll:iivich::n;] eapreclogis

aliquid,quo carent Angeli. Quod Argumen-
Punétum Difhiculea-

tum pluribus dilatat. ¢

R EesponDETur. Materialitas-duplex po-
teft cogitari, primomaterialicasinyolyensali- ts 2
quid corporeum,hoccarent Angeli: fednego, :
quod illius carentia, fundet negationem multi- Adﬁ“‘mm‘ alia Argumenta pro eoden

plicitatis individualis.  Secundo materialitas intento.
fumitur proco , guod non facit notabiliter u- Rimum ARcuMENTUM eft ex Mauro
numab alio differte, haec materialitas daturde 41. Logica, petitum ex Arift. 12 NEL‘I&Ph‘

fattoin Angelis; neque enim demonftrabilecft t 49. quiut probetnon daripluresmundos,ag
omnes Ang@ius)dubcrc 4 fe nonnifinotabiliter  plures ceelos folo numero diverfos, fic ﬂ[‘él}.
differre. _I:rlmnc111;1tcri;11‘ztatcm nondeftruic . mentatur, Sidarentur pluresmundiac plur.es
negatioillius prioris. ceeli folonumcrodiverfi, deberentdariplure
3. ArcumenTuM eft. Quoutitur cit.Lu- primi moteres talium caclorum folo numeio
go. Docent Logici diftinguendam efie fpeciem diverfi,fed non poflent dari:quod probat. Quz
pl‘;};dicabilcm & fubjicibilé quibusdivcrf&s de- funt numero plura, ea materiam habent, at
finitiones ad{cribunt,, fupponentes poflcunam quidditas prima, materix ¢t expers, eft enime.
rationem ab alia feparari: Jam autem fpecies ctus; Id ergo quod primum meovet,cimitin.
fubjicibilis,uno etiamindividuo eft contenta. mobile,unuin eft 8 ratione & numero, & ider-
RisponpiTur. Indebitam cffe confe- go quod {emper, continucgquemoyveturunn
quentiam abIntentionalibus &Logicisad Phy- eftfolum,unumigitur tantum ceelumeft, | Dest
fica, licet ergo {pecies fubjicibilis contentafit RzspoNpETOR. HocArgum, Ariftorels | o
uno individuo, non fequitur, quod etiam phyfi- probatmultum; &aliquid contrafidem: pro- kot
céficcontenta: immo ex hoc iploin contraar- bat contra fidem,nempe quod fint impoﬁibﬂcs qules
guitur; quia nullaeft {pecies itafubjicibilis , ut }alurcsmmudi:!mc enim intendit Arift. ergode. | jeror
non poflitefle pradicabilis, cofifequenternulla  betprincipiim cfle falfum quod affumits pofis | ¥4
itaimmulciplicata,quin poffic multiplicari.De- toque quod T rinitatis perfon numero differ-
inde poflet admitri divifio individuationis in - rent non fpecic;; probaret itidem in matcns
muitipiicabilcm&:immuItiplic;liulcm,i'cdcon. Theologica falfum. Quod auteim probetimal-
ditionata,adedque non invehens ejuspollibili- tum ratio eft; quiaprobat poile efle pluresce-
ratem; ad eammodum quo divifio quantitatis Jos: clim ceelimateriam habeant: probatitem
in finitam & infinitam , non invehit Poilibﬂim., animas humanasnondifferre folonumero,quis | B4
as efle materiales. | T

tem infiniti. :
ixsTaT 1. Delugointer munerd differen- Concedoergoing Afiffe hocpringi: | nah
r:‘:upcmﬁcacmuun elt , conltituere fpccicsu;' pium Arift. 1 I ¢ pumeroplu. | o

aliud omnino diverfum, pr-a'.c%icaridc P]m‘ibus. ra,materiamba incipium nihil
Ergo,vidcmuriiulzpuncrv: . pu!!ihilcmcﬁc[})c- prohnt, quiaind | orem. Rusfusdici
ciem {ubjicibilem ; -."ﬂi;l-’imi]:_n‘nodo ficpradi- porcf} mentem Arift. hancfuiffe , Deusexie
® ceflitate operatus eft,& ceelos ab zternos hinc

Diverfum eft officium  fidarentur roviceeli, jamnonhicfed alivsde-

materiam non habent; ve

cabilis.

RESPONDETUR. .
Animalis & diverfiim Rationalis ; nunquidne beret efle Deusillorum productivuss Deusat- | Mg
ifta duo feparariinter {e poterunt? sruniverfas  tem eftunus,quia & moror caelorumunus: { gen

i materim | &id

lier a diverfitate officiiin intentionalibus feu indenon fequitur immultiplicitasrei matet
Logicis,non eft licicum ;1rgmm:ntam,—.1d diver- nonhabentis. Denique dici poteft,quoant-
fitatem phyficam. ; mine mateniz veniatillic potcntiaht;s & c‘XFlll'
IuszAT 2 Idem. Differentiz Individue fivumactut puzi, nonautcm materia phyhes!
{unt poficiva & inezqualis perfectionis mtetfe, Quodveniat potencial_iras exiftendi ratio ¢l
illeque ad qmddimtam individui non mings quianifiica fumatur , {equerentut szfuma]al'_ﬂ
pcrti 1ent,QUAM differenuiz ip cific: Curer- pra:ta&a. Deinde quia ]mict,mm,m mateti
go no potetit Deus creare differentiam alli- (»ppom:‘Arrﬁ.ly actus;ubi nomine ;1.:h1_5110jnj?:
qmm;m{wmu amintragenus Augclrmgm > ira tclhglttorlnaun,qyx oppomitur naarcrlx_l})}uﬂl.
crieris omnibus in:‘cqu.llé,ut non minus, diffe= c¢=2: nequecnim j_)c:us‘- cft forma FL’T“.,‘[”. A‘]
rant inter fe;quam due differentiz fpecifica i intelligic aftum oppofitum potentialitat! exl-

R psponpETur. Siille differentiz indivi- ftendi. Quod finomine materie venit P”I“"'
e cialicas




<iftendi, bene arguit A:'iﬁ. quod que
i plura, h:lbca::t materiam feu po-
:[j,zﬁtaft‘.fll exiftendi, qui Deo repugnar.

" ARGUMENTUM cjusdem eft. Si plurc‘s
elidifierrent folo pumeto, velefl T
~ % esinomnibus prazaicaris I?C‘ffﬁ"bgl?cccrl-
ek mvementibus, vel ellencdiflimiles inali-
:f:?c;aicam,pcr {i:&ncccfléricfl canvcui‘cm
:i:uprjm“m dici non poteit, quia non eflent
gt ineelligibiles, ac per fc 1}0111111.11311;‘5 3
i-;".'.i'nc mentali proptio. Ealcnum:l Pm prob.
:.i;.l(!LlﬁﬁlﬂIL!!”-[‘IT';['Il'.l in aliquo prazdicaro per
‘i~‘ coiplo difterunt fpecic. : :
REsPONDE TUR, fllcrlloslhm?lrbm omui-
ks PrIdfCJTiS per fe Cn“ul'\'{'in(‘i}r[‘blls H ]\‘:_‘%tl)
gt exinde {equi, quod non e f-ln:‘_pcrtul;;i-c
:-.[:'Iligt'hﬂcs: Sicut unusquisque in 1» & 1“]".E,
uelt fpeciediftinctus, eft tamen in fes l{[‘-!,
fede incelligibilis 3 eflentgue ugunn.z!uigﬁ
jnine mentali proprio uno {pecihico , licet
fioprid quidem, {td non in\iv‘y::‘aunlif In tra-
fuctiam arguendi flillll(‘l'i-{\! f'.ipp(?!“nll',t{jVL‘I'f{--
infpiritibus non })l“l]t‘ !umj hifi inordine
ibjectum, vel quod forma: fepag {el

£amero

e
gefimul creariin creatione mundi: }\'umlui.{
wmimodo, tempore & loco alio, non poteft
Dasnovum Angelum pmdl 1core?
pAncumenTum cft.. Form® que non
fiwordinatzad Formandum ullum fubje&um,
qules fluntintelligentiae , non pofiunt difterre
prordinem ad fubjedtum’y adcoque debent
e diffimiles in rarione forma, prafeinden-
#ab ordine ¢d fubjedtum. S
lmilitudo qui formae funt diffimiles in ra-
| e formz preefcindendo ab ordine ad fub-
tim, eft fpecifica s Ergo in formis {epara-

omiunis dif-

snonpoteft dari alia diflimilicudo, guam fpe-

Min. prgh. nam diffimilitudo per quam
rzdifferunt 1n ratione figura, praefeinden-
wabordine ad !'ix-’_:jc'd'%im differunt fpecie;li-
: tunditasaurea & argentea, q tia differunts
imin ordine ad {ubjectum , differunt folo
Hinfezoq

ResponpzTun. Inprimis «concedendo
"3 neque enim Angeli funt formae: Ar
:‘!‘n'.cntumaurm 0 _‘.\SL'{,‘CC{EIE deformis. Rurfis,
umentumtnulcum probat; quia probatin-
fendenter a fubjecto feu matetia, non poile
1auos circulos, duo quadrata folo numero
indka, fi dine per ordinem ad idem numero
‘fl‘lfihlm feu materiam ; quod falfum' eft:
ade hoc etiam Argum. eftpro nobis, fic il-
H:{:r[’;:ll{dﬂ _Q\namvis quadratum & circulus
b }{31(]3;.1{‘,, hoc tamennon [)L?E?E;II‘}tU, pof-
i idcmdicc;l L:;:‘lr!.l‘]r‘-l - Liﬁ-tl.l.1d&; <
s dirc“th‘- zn‘LL_A_niihs. ‘ Ex (]El:l‘RCA
0 g ﬁ”;r::li:.piui.lll . n‘w:.‘ .(_‘)\1_1_@1 VJ‘L‘i
5=&u1gui f'pgcr : _i_ufmm, hgm;}; fic nccc.il-;.
R o Oltur ex‘co s quia {i non ef
i “&m‘l}x!}\.uc, hocipio nen effent diftin:

L 1 ALl

Dilputatio ]. 31

¢tz in ratione figura; loquimur autem deillis
tanquam de diftinétis in figura ; Species emim
figurarum, figura eft ; hinc non differre illas
{pecie, eft non differre figuuis, adeoque nec ef
fe higuras; non implicat autem ue falvetur ra-
l'iu\-‘criAngcli,ﬁncdi{huﬁioncinfpcuc; licer
non poilit diftin&io fpecificafalvari, fine {pecie
diftinéta, in ipfismet Angelis: Hocque folum
probat Paritas allaa. Negatur autem quod
implicet, aliter comparariinter fe Angelos, nifi
1ta, Ut comparatur figuraad figuram.

4. ArcumENTUM cft, - Forme intelle&i-
va non ordinate ad materiam, non poﬁimrpcr
fe differre, nifi in ratione forme intelle@iva s
{ed differentiz in ratione forme intelle&iva,
delumuntur exdiverfo modo intelligendi, ficut
differenti in ratione ngr:e, defumuntur ex
diverfo modo fisurz, Ergo intelligentia non
pollunt per fe diferre, nifi per differentias ex
diverfomodoin ratione intelligendi, fed diffe-
rentiz defumpta ex diverfis modis intelligendi
font fpecificee; ficut funt fpecificz differentiz
formarum fenficivarum dc}iampm: ex diveris
modis{entiendi.

REspoNbpETUR. Argumentum maloum
probare; quiaprobat nondati duasvifivas nu-
mero diftinéas, aut duas audicivas ; quia ha
crentiz deberent fumi ex diverfis modis
fentiendi; haeautem nonnifi {pecific, Dire-
&eé ad arfumentum, forma intelle@ivae non
ordinataz ad materiany, 'non pofluntper fedif
ferre nifi in ratione forma intellectivas ffxccic
diftinéte Nego Maj. nifi ratione formz intel-
lectivee; vel fpecievel numero diftinéta Cone.
Maj. -Modusque intelligendi poteft effe vel
{pecie, vel numero diftin&us,” ficut & modus
tentiendi. - Denique nego Angelos efle for-
masintelledtivas; ciimad nullam materiani'ors
dinentur, {ed funt fubftantiz intelle@iva.

dl

vTuM eit.  Eo ipfo quod ali-
& perintellectum fint abftraltaa ma-
teria, & abordine ad macetiam, atqgue cjus ac-
cidentibus conftituuntur unx, & per intelle-
ctumnpndivifein pluraindividua; v.g. coipfo
quod concipfam albedinem ‘abftrahendo ab
hoge; quod fit albedo lacts vel nivis, conftiruo
iHam mdivifam & unam; Ergo.eo ipfo, qudd

dentur formed paree rei fepar

abordinead materian 4 parte
indivifze in pluraindividua; fed {pecies Ange-
lorum a parterel funt feparate i materid , &
ab ordine ad materiam; "Ergo funt indivifx &
unx, necin iths datur wlla molditudo indivie
duotum.

ResroxpeTur. Inprimis ab hoe, quod
eft per intentionem, non eft lcgin’mn argumen-
tatio, ad id, quod eftd parte rei: Nam etiamly
homo abftractum per intelleGum, non inclu=
dit differentias individualess item anima hu-

Eo mana




32 Tra&atus L

mana abftra&a ab individuis animarum ; ne-
quetameninde fequitur, quéd non pofline da-
11 individui homines vel individuz anima, vel
individuz formz. Rurlis ex eodem medio
termino affumitur probatio proeadem fenten-
tia, quod fcil. deturalbedo namero diftinéta &
quidem diftinGtione non petibili 4 folis fubje-
¢is; Ergo&inprafenti idemdicendum. De-
nique quod abftracta albedo, fit nonnifi indi-
vifa & una, oritur ex eo, quia {eparantur ab illa
omnia principia individuantia , czreroquiilli
competentia,d parterei: Nihilantemeft quod
feparer afpeciebus, ne dividuentur i dividua-
ri pofunc; poflunt autem, quia illas dividuari
nonimplicat.

Hoc autem Thomifticum principium, quod
mulriplicitas individualis formarum’, habea-
tur folum per ordinens ad materiam, alibi ne-
gatuim.

Pun&um Difficul-

tats 3.

“Rationes pro impoffibilirate creatura effen-
ténlirer individue,

) Ario i Quia & eflceilla creatura feipfa
effentialiter individua, & nonefler: Effer
quidcm utt'upponitur:- non efletautem l‘lEPL'()ﬁ
batur ; quia pofitd quacungue creaturd, non
eft negandum diving omnipotentia, quéd pof-
ficillialiam fimilem creare, nifi manifefta ur-
geatimplicantias hecautemin prafentioften-
di non poteft.

Hoc IP{ilm {lcalitet proponitur Exuna par-
te videmus entia ut plurimum habere alia {ibi
{imilia in perfectione, & ea qua non habent flT
bi {imile individualiter; ut {ol; concipiuntur a
nobis tanquam potentia mulriplicari; nec eft
ratio, cur non {it mdjj"pc'll!'ab;l:’s nexus inter
pt‘xdicamm,quud eft creatura & inter 11{L1]t{-
plicari individualiter 5 Ergo non eft poffibilis
crcumra,ilnmulnplic;zhllm e _cnti.ﬂitcr.’

Hoc ARGuUMENTUM non potelt alicer
{olvi nif1 dicendo , qu{n.i Of-poﬁlll potius de-
beant oftendere implicami;tm. Sed quzrere
reltar ;. An habeatur implic;mtm , qu& oﬁcln-
datimplicare ut nldii’i}cnlhhilitct ncé_‘tg._rur in-
ter {e creatura, & multiplicatio individualis,
vel non habetur; fi habetur, oftendartur fine
difpuratione, quisnam illam Ol}Fllthl:E dcl?c;j.r-,
{inon habetur; affequitur oppolita {ententiain-
tentum. Deinde ad rcfh‘ingcmlam liberta-
tem ui'gucudi per hoc grjncip_n;m : Non im-
plicat, commoda eftvia impofitionis oftenden-
dz implicantiz inoppofitos, i1 con fra cominii=
nem fenfum Doétorum precipue proccdzlmr:
Communis autem Theologorum {enfus, fiat

pro mulri‘plicutiouc individuali : Nam quam-
vis oppoficum fentiant Thomiftz, {ed ills op.
ponunt fe reliquz Schole, probantquehoe per
principium, :.]u_od etiam oppofici relinquupe
Nu11_1pc quod immateriale multiplicari ngy
poffit.  Denique fi aliquis diceret poflibiley
S-H;: creaturam pcrfc&iﬂmnu_n, nec implicare,
bene contra 1'_llum argui Poﬂct fic, & efler illa
creatura perfeétifiima, & non efler; effer qui-
demut fupponitur; non eflet autem, quiapef,
fecfibihaberezqualem : ubionus oftendendy
i;nplifantixrf:jicimrma[imn; curi’dc:lnmlgm
{entificri non poteric?

Quia tamen hoc argumentum ftat in (oo,
Nonimplicat, fit, ut pofitive nihil evincar; &
tamenhic quaeritur argumentum pofitivum,

Ratro 2.eft. Quiafi poffet produci.
tura eflentialiter individua, puﬂl’t etiam pro-
duci talis, qua defe exigar effentialicer, ne pof-
{ic produci alia ejusdem generis.  Irem pofle
eodem jure dici, quod poflic Deus producere
lapidem, ex fua efferrtia exigentem, ne alis
poflit produci lapis ; qua omnia func abfurda
Necpoteftlegicime recurriad hoc, quod idex-
igerct eflentia pradicatorum; quiaillaiplaex
igentia , nullum habet fundamentum contra
omnipotentiam divinam, nifi merum placitum,

ResroNDETUR. Inprimis negando Con-
feq. quia impofh bilitatem unius rarionis, non
probat impoffibilitas alius rationis, & ficexir
poflibilicate Leo-cornicis male argucretur ad
impothibilitacem animalis hinnitivi; nifi com-
mune principium impoflibilicatis utrique fta-
tuatur, quod hicnonadfertur. Deinde nega-
tur Conlfeq. quia arguens habet implicantiam,
ut putat pro Antecedenti, quz non appart,
quomodo poffic applicari ad Confeguens.

Quod attinet ad objectum Anrecedentist
An fic poffibilis creatyra, cuinon poﬂit_com-
eproduci alia c]iaf;dtﬂfgtllcria, videtur effe im-
plicantia, quia faltemin genercentis, vel in ge-
nere proximiori, quod fit fubftantia, vel acci-
dens convenire cum aliis deberet; nihil enin
eft quod non fit ens, aut quod mon firaut fub-
ftantia,autaccidens. i autemagarur de ge-
nere immediatiori , illud poﬂ}:t non habere
commune, ut confequenter tencret, qul dice-
ret pofle dari creatam, effentialicer indw;duam,
differentiam.  Exigentia antem illa lapidis;ne
alius fibi comproducatur; eft fictitia.

Ratro 3 eft. Quam fibi opponit clratis
Lugo: Nullius naturz fiJCCI;hC;I crcab1[rs {mn=
gularitas, it pradicatum effentiale Ilrgﬂmlf'
Ia involvic effentialicer fingulariracem Ant.
prob. clumprscdicatum chcn:m}c vel t‘i.}: genus
vel differentia ; dicta autem fll’lgl.lléli'lmS)r:“n
eft genus, quianon eft communis l'lll_l!tl.'f fs N”
ctiam oft differentia effentialis; quia differel
tia ellentialis, debet effe de pluribus diﬁcrcaitk

*

bsnl

frere

i

it {9

o
it dn

intenl;
ikttt

Becie
dnat
jan




s
TE
-
g
0l
lim

{glimero Pr:cdicn‘bﬂis, alimiui non eflet illa
entiaalind, quam.n %un_crxca;
RgspONDETUR InNPLITIS. l\_cgando An_t!‘_
tem quod 111dl\f1du;1t?o non pollit
ubere rationemm differentia ultima : Juad
_ndicitde differentia ultima, illam debere
{Lf sedicabilem de multis , id verum eft .de
j&:mndaquxﬁtunivcyf:ulls-. Hot:euam in-
wralia P[:::Aoculis h;_l-t)(.:.tl. dc::br:.t, qgoﬂ. qlu;rmdlo
unpollibilemn cile fpeciem > unico _111(1_1\‘17
4y nonnifi contentamy accipicur fpecies non
mipecie formali, qlus.hs de !aé’co-_da.tur, {?d
Ln.gmprciczq_uwalcpg, h.e. propradicato qu_ed
ieacnon minus ditferre, quam differat ratio-
wisderugibilicas.  Unde uleerius talis in-
idalo, diverfo refpectu exic {pecies 5 quia
wubilter differe creatura eflentialicer indivi-
4 non individua effentialiter; diverfo au-
*:fpec“ruﬁtcietdjﬁ‘crrc individualiter: erit
apindividuatio; exiltetque a patte rei; tali
yraiem exiftentia 5 omnia funt individua.
u¢ tranfito Ant. diftingui poreft Conf.
aulla natura €reata involvic effenciali-
moularitatem 5 tanquam fui effentialirer
ghali formali diftin€tivam. Conc. Confeq;
Vmindividuationes cum fint de linea acci-
s Meraphylicis non faciunt effentialicer
ifeaf formali differre 5 Ergo nulla involvit
tiglicer ingularitatemn; h. e. nulla eft ralis
ellentialicer fic immultiplicabilis 5 quam -
aciac nonnifi materialiter differre. Nego
mleq:
4 Razio eft ex Suat, D, 15. Met. S.2.11. 23,
hqualibet fubftantia immateriali individua &
ki concipit mens & 1ndividutm, quatenus
acipit hane numetro encitatem; & rationem
thntalem & fpecificam ejus; quae hon inclu-
Gillentialicer hanc numero entitatem , nec
| __:E:wamrcpugnamiam-, ut communicari pof=
| Wleerd individuo.

fgndo i

ftedunt de fpeciebus talibus, qua de faéto
. Sed curimplicabit {peties, quz com-
futa & peCrara perordinem ad individuatio=
i, diat repugnantiamad plurificari? Un-
smipecie effentialiter individua , poflemus
it predicata fecundum fe, & poftea pra-
'-Cilt; per ordinem ad individuari: Prima ni-
ddicent de individuatione , dicent pofterio-
Modus etiam arguendi non convincic ;
Eﬁlﬁﬂlﬁ? c;oucjpimus mticual_c,non conci-
i riﬁlbc?l" neque tamen rationale, potet
i, dcl i; : 11(:““1"1_‘“ quand_o concipimus
ﬁllationn:m- qua hi¢; non concipimus indivi-
* ieque tamen inde {fequetur, pol=
‘r_]‘_"‘eff? h&DCipCCimnﬁnehac, fed {ub alia in-
Widuatione,
ieilﬂi:t; ‘lieeJl3Sd§:xn eft, ‘C&Q)ddjvil_)a natu-

I individua fic , Proveiiit ex eo;

: d g,
AstonpETur. Hze qua aflumit Suat

Difputatio L 33

quod infinirati ejus repugner multiplicatio ; o-
mnis aucem {ubftantia immaterialis creara, fis
nita eft.

ResronpeTur. De fato in Deo infini-
tas exigit immultiplicabilitatem ex vi nexus,
quem predicata divinad’cunt inter {e, fed non
ex ratione aliqua propria, e6 quod non impli-
cet creaturam finitam idem exigere ; ad eum
modum quo Deus ex vi fuz infinitatis eflendi,
exigit effe intellectivus, 8 ramen ctiam finica
creatura, potelt efle intellectiva.

InsT AT aliquis, omni creatur ut creatis
re connaturale eft multiplicari individuali-
rer; quia foli Deitatiuc Deitas eft, id non con-
naturale.

_ Resronperur. Hociplumprobandum
fuilfe. ;

6. Ratio'elt. Quia videtur abfurdum,
quod i Deus voluifler annihilare smnes demo-
nesin peenam peceati,qued inquarn non potuif-
fet illis fimiles, alios producere.

ResponpeTur: Non efle hoc abfurdum,
nec imp[ical‘c;iilﬂ:lci:rcquc quod Deus iterard
eosdem poflecreproducere.

7. RaTro Auctoritas S. Thomz:

Sed ille negat multiplicari poflc Angelos
multiplicatione univoca ; h. e ab individuo
ejusdem fpeciei s qualis eft multiplicatio unius
corporeiabalios fed non negat multiplicatio=
nemab 2quivoco, h.e. Deo.

Ex his inFERES helitram partem pofitiye
demonitrari : Probabilius tamen effe ; quod
impoflibilis fictalis creacura, quia ex una parté
potlibilitas illius pofitive non fuaderur; ex alia
parte fenfus clt Dottorum in Oppofirum.
Deinde i nihil impediat,debemius concedeie
Deo foli & unificur perfectillimam eflefiriam,
ita & perfectifimam individuationem : Sicue
illi etiam in genere nofcendi eribuimug aliquid
fpecialiflimum , & quod alteri communicari
tion pollit, nempe comprehenfionem fuis cur
ergo foliilli; hanc qua perfedtifimaeft, ¢flen=
tialem {cil. individuationem, non tribuemus 2

DIFFICULTAS II

Andefacio diftinguantur dngels non
‘r/.fﬂ"{."ic’f.'e?
T \[vifi funt audtores. Aliqui cenfent illos
diftingui {olo numero 5 ut Arriaga D. 4,
1. 14. aliqui nonnifi {pecié; ur Granadus cum
Thomiftis; alii partim humero, partim {pecie
ut Martinon.

Dicenvum eft 1. Dubiumeffe An Angels fint
omnes diftini?i [pecie :

PropaTur L. Quia ita docet Auguftinus
L.1. cont. Origeniftas & Enchitidii ¢. 58. Ubj
dum dixiflet;nos de nominibus Angelorum {cia
te, (ubdicy igmorari ansem 4 wobis,gualis fis perfo-
Baruin




34
narum illarum differentia, fimilia habet contra’
Prifcillianiftascap.rr. Idem fenfitBern.L.s. de
Confid.c.4.8 5. Damafc. L. 2. deFide c. 3.
ProsaTur 2. Quianullumeftfundamen-
tum tribuendz illis talis diftin&ionis : Nam
quamyis aliqui appellentur Principes, alit Vie-
tutes, poterunt ifta referti in deftinationem, &
moralicatem, qualis ftatus Reipublicz in ma-
lum hominum,p:)tcf} etiaminter demones re-
eriti.  Et ficut Angelus praefidens herbulis,
noneft diftin&tusexcoipfo 4 prafidente homi-
nibus, quia poterantillaofficia cidem conveni-
re; itanecinvehentdiftinétionem illialii ciculi,
Quamvis autem Dion. cap. 5. de Div. Nomin..
comparat illos ita inter {e, ut comparantur ho-
minesad Angelos, id non convingit: Quiahzc
diftinéio foree eftin officiis: Forré eriam pof-
fer referri illa cxcellentia in aliqua accidentia
fpiritualia majora & digniora v. g. fpecies ma-
gisuniverfales. Et ficutunushomo compara-
tur lconi, alter agno, fine ulla differentia fpeci-
fica,itaidemin prefentidicipoffet. Fort¢ eti-
am attenditur hic ad exceflum glorix, & in-
zqualitatemin gloria, qualis exceflus etiam in-
ter homines,fine ulla diftinctione fpecifica con-
tingit. Unde edam, quando Rituale meminit
Magiftri demonum , hoc magifteriom poflet
referri in dignitatem moralem, & diftinétio-
nem fine ulla inzzqualitate phyfica; & quam-
vis demoncs fateantur in energumenis fe efle
inzquales, id non quidem in aliquam meliorem
dlfpéﬁtinncm organorum, ut in heminibus, re-
ferri debet, fed in nobiliores fpecies, acciden-
tiaqttcf'pil'ltlla_lm, quorum .1_11(}113 ut primg {pe-
cics poterant liberaliter 2 Deo infundi, & ali-
qua denovo absisdem cum majori aliquorum
diligentia parari. Sicut enim Angeli, poflunt
nonefle femperinadtu adxquato fuz no!"citi*."i—
tatis, ita poflunt non efle,in au adzquato, fa-
bricandarum fpecicrum, concelli illis vi, ea-
rundem,; fabricativa.

ProsATuR 3 Quiain iftis quz pendenta
mera liberrate Dei femper eft attendendum,
qmd ferat auctoritas, quz non ftat pro {ola di-
finione fpecifica: Expreflé cnim Dan®afc.L.
de Decret. c. 1. dicit, eff¢ #nanz paturam Uﬂ)f*’/ﬁflﬂm
Angeloruzi, vt & omminm hominum. Et Bafil. L, 3
contra Eunom. agnofcit in Angelis unitatem ¢f-
fentie. Athanaf. etiam quaft. ad Anrioclmn_l
'q. 4. dicit, Dionyfium afteruifle Aﬁgflg; ordini-
bus differre, & tamen ¢ffe ejusdens [pecies, Jicut &
homines.

Osjrerrur 1. Diverficas {pecifica Angelo-
rum fpectar ad perfedtionem univerfi, & cum
crearit tot {pecies materialium, cougmc;ba: ut
crearetmultas{pecies Angclormp. :

REsroNDETUR. Vidimus {upraex pcrfc—
Gione univerfi nihil concludi contra vel pro
multitudine {pecierum. Deinde poflibilesfunt
anima rationales {pecie diftinétz & noftrate, &

Tl‘a&at_us I.

tamen negatur de fadto reperirihac diverficy;
& ficutin 1}1(; materia {ufhicit recurrere ad V-
luntatem Fj‘carorig ita&in Pra:fk:nti. Deinde
propter ufum hominuwm tam varium, erant ne.
;__"cﬁ;’.rie;' p_lm.'cs fpecies materiales; qua necef-
htqs non facit pro Angelis. Ec ficut in civitge
Principis, eft aliquod unum palatium pluribys
cametis diftinétum, ita eft una fpecies fubftan.
te {piritualis completz, {ine multitudine fpe-
cifica.

: QBjICITUR 2. Angeh’ funt in gratiis & or.
dinc inzquales, & tamen cenfetur Deus pe
DionyfiumL.6. de Cal.Hierar. Bﬂﬁl_L_ngPl_
ritw _S. C. 16. &c. in conferendis gratiis accom.
n_wd fle {efe pg‘f:;étimﬂ narurali Angelice;
Ergo apparetefleillos in natura diftinétos,

RespronpEers poteft. Aliquos PP fuiffs
in fententia c}ppo{im , alios etiam in alia, & ex
{uppofitione {ententiarum Pl‘:cdi&.i attuliffz,
Quid {1 accommodavit {efe pcrfcihoni majori
naturali, non in {ubftantialibus, fed in acclden-
talibuys 2

OsjrcrTur 3. Quanto aliquid cft magis
propinquum uni, dicens ordinem ad unum,
tanto minus eft mulriplicatum; urin numeris
apparet: Naturaangelicainteromnes naturas
creatas eft Deo perfectifimeé uni propinquior,
atque ad eundem dicit ordinem tranfcenden-
talem. Ergo.

Responperur. Quanto aliquid unin-
merice cft propinquiusdebet efle minus mult
plex, licerpotlit efle multiplex quantumvisma:
gis {it propinquum uni quoad pcrfcitioncm:
gradum, ordinem eflendi & fimilia.

DicenouM eft 2. Noa conflare quod Anzel

fint [als numere diverf.

ProvaTur. Quia quamvis Niflenus de
opificiohominis ¢. 17. dicat, illos efle unamna-
turam & multos numero , & quamvis Anfel-
gousL. 2. CurDeushomo c.26. dicat, Angelos
effe ejusdem natura,licét non fint cjusdemge-
neris ut homines, Nec enim fun?, inquit, e
Angeli de wno Angelo. Hzc tamen omnia non
convincunt, quia funt etiam Patres quiin f’lhs
agnofcunt fpecificam differentiam. Hzetiam
ipfae auétoritates explicari poffent, quod ot
ejusdem eflentiz,accipiendo cflentiam progr-
duintelle@tuali, ficut & hominesineodemeon-
yeniunt omnes : Et quod non accipiatur illic
natura ftri&eé prodifferentiafpecifica.

Ogzjrcrrur 1. Noneft poﬂil:ilisin tantafim-
plicitate, quanta eft in angelica natura, tant
multitudo{pecierum.

ResponpETur. Id nullo modo implicat®
contradictionem, fion tantdim in Angc!is,‘[fd
etiamin hominibus; &licéc n‘,ul[iphcar.io fP‘ﬂ'
cierum anima , non poflit i nobis concipl: dis
ftinguendointer fpecics & fpecies, illarumque
nobis proptietatem particulaum Froyoncndr*s

POT.::R'

20110)
0
o €C
pinic
glsia

05

1.(
Prici
ltic

Res
fmt di
e el
il



o1
Ilis
an
int

M-

llic

eftranien inobiscencipiin univer fum; quia
:'.\,.'[ linmu'mpiic.lr cohcradi¢tionem. Im-

Ger I L s e L
Laponfequitur €X €05 qm:d‘ aliquid concipere
"‘o-ﬂ-ﬁ‘.mng quilluﬁimphrm‘c: Certe enim
ppollimts, J4 %A
% ‘ﬂnc{pimu;quummlu noftra anima {it to-
g CONEIPE fernerl ]
“'lrmm & tota in qualibet parte, nihilomi-
@i 5
s defadtoefts K
k()]mcm:\*'nm 2. Congruentiz aliquz.

. CONGRUENTLA cft. Ad ornatum aulz
biscpum (pedtat, ut in omni ordine, fit aliqua
! /g - =
piitado cum &qualicate. i
ResponniTur. Etiaminaulis principum
(e dionitates fpecie morali diftinéta, major-
l nflg Jirnitas {i ad larus Regis eflent non
qle elier A1y : ; 5 ;
glitudo pedifequorum, fed aliorum & ;1119-
anofficialivm.  Er ficut in arte faft:s magis
dimamrimago, quiz aliam & aliam habet va-
satem Facierum s ficetiam i_u pru:_icx}t: magis
gimndacfler varictas{pecifica. Etficu rlgn-
adllecausuttior hortus , in quo %mlh. eflent
fifloresfolisindividuis diftinétis {ic 8¢in pra-
[t "

1 ConcrusNTIA eft. Quia {peftat ad
agorem conjunétionem, {1 fint :1]1qu1 {olo nu-
fiver(i.

wnciliabitinter nos 82 Angelos, quamvis ab

{sfmas (pecie diftinchi.

Difiﬁutatio L

Ealithtahiad

FRFFFFFF I

35

3. CONGRUENTIA. Quiaalids in damnatis
petiiflent tot{pecies Angelorum, & tamenPP;
pro tatione adferunt, cur non fic aflumpra an-
gelica naturafed humana ; quiatotanaturaho -
minum perierat, periiflet autem in demonibus
tanta multicudo Jpccicmm.

REsPoONDETUR. Quia homines non funt
plures{pecies, torum genusillorum periiflet in
Adamo, non pcrjiﬁ'ct autem totum genus an-
gelicut, quantumvis periiflent aliqua fpecies.

Osjicrtur 3. Non daguranimal rationale
volatile ut avis, natativam ut pifcis;s Ergo ne-
que debebantdari plures fpecies Angelorum.

ResronpETUR. Difparitatem efle quia
voluit Deus hominem condere ut praeeflet re-
liquis infrafe’; non pofler autem hanc prafi-
denriam habere abfolutam, fi effent aliz {pecies
animalis rationalis, Deinde dicitur commu-
niter; Si nunc homines paulo nonnifi opibus
vel ingenio valentiores, nihilominus conveni-
renon poflunt cum inferioribus, a quibus fpe-

cienon diftinguunturs quid fieret in varierare
fpecierum? Jamautem in Angelis propter im-
materialicatem & libertatem a tor indigentiis,
non erat morale periculum tot tricarum,
Dicexvoun eft 3. dngelos proprer auctoria-
tem S. Thome differre fpecie.

Doctor hicq.50. art. 4.

Quia ita docet S.

De Opcra'tionibus angelics.

':Jg

Rius agendum fuiffet de Potentits angelicis 5 de quibns quia patica
s non mfi interferenda [unt, €5 religua petenda ex Animafticss , hine
2 titwlin T vactativs non formamus de potentiss, [ed de acfionibus,

-~

S PUTATIQIL

De A&ione Angelorum , queeft

Intellectio.

Uid Intelledtus angclicué ? Quomos:

' !

Vt\o diftin@tus 4 fubftancia Angelorum 3
Kt - . : 2
PN ex Animafticis, Quia tamen fpecies

:I"Prtﬂlx habent aliquid fpecialis difficulcaris s
Hoprie h“iusloci. ity

UAEASTIO L

De /}ec%& umpreflis Angelorum, tarquam
principiis intellectionts.

Uid fint fpeeiesimprefl petdtur ex Ani=

(lmaftjcis, & ex dictis in prima parre: guf;

€e-




	Seite 5
	Quæstio I. De Existentia Angelorum.
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8

	Quæstio II. An Angeli sunt corporei?
	Seite 8
	Difficultas I.
	Seite 5 [i.e. 9]
	Punctum Difficultatis 1. Demonstreturnè intentum per Complementum universi.
	Seite 5 [i.e. 9]
	Seite 10

	Punctum Difficultatis 2. Examinatur ulterius hæc ratio, & adferuntur aliæ.
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12


	Difficultas II. Quid est incorporeitas Angelorum?
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16

	Difficultas III. An incorporeitas inferat intellectivitatem Angelorum?
	Seite 16
	Punctum Difficultatis 1. Examinantur Implicantiæ.
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18

	Punctum Difficultatis 2. Continuatur idem examen.
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20



	Quæstio III. De Incorruptibilitate Angelorum.
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Difficultas I. An Angelis sit inannihilabilis ex gratia per potentiam ordinariam?
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25

	Difficultas II. Possibilisnè Angelus essentialiter inannihilabilis?
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27


	Quæstio IV. De Prædicatis distincivis Angelorum inter se.
	Seite 27
	Seite 28
	Difficultas I. Essentialenè Angelis nonnisi specie distingui.
	Seite 28
	Punctum Difficultatis 1. Proponuntur Argumanta pro possibilitate creaturæ essentialiter individuæ.
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30

	Punctum Difficultatis 2. Adferuntur alia Argumenta pro eodem intento.
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32

	Punctum Difficultatis 3. Rationes pro impossibilitate creaturæ essentialiter individuæ.
	Seite 32
	Seite 33


	Difficultas II. An de facto distinguantur Angeli non nisi specie?
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35



