BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Punctum Difficultatis 1. Examinantur Implicantiee.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

16 Tra&atus L

tiss .Tum quia non ided videtur Angelus efle
[pizitus, quia exigit talem locabilitatem , fed
potius ided exigit ralem locabilitatem, quiaefk
{piritus. :fum quia impoflibili omni locoel=
ict_un_pnfhbills locabilitas, & tamen poflibilis
cilerfpiritus, ergo ratio {piritus, per dictam lo-
cabilitatem, rion bené explicatur.

Ut verum fatear, nulla debita definitio oc-
currit, qua explicet adaquaté rationem {piri-
tus & cc)rp(':ris.

Expricar1tamenficpoflet, quod RaTIo
(,:.O RPORIS ftet in ipfa entitate prout elt ta:
dix molis. Quo etiam tetmino utitur Suar.
cum limitationibus. D.36. Metaph. S. .. 1.
Quod fi queeras quid hit efle radicem molis 2
Hoc per notiora ita explicari poflet, ut radix
molis in manifeftc corporibus illud fir;ad quod
{equitur exigentia partium entitativarum & illa
mediante exigentia extreiratis in ordine ad fe,
& hacipfa medianteexigentia extreitatis in or-
dine adlocum. Adecum modum quo radixra-
tionalitatis exigit formalem rationalitatem, ra-
rionalitas admirativitacem, &¢. Rurfusmoles
radicaliter iniftis quz nonfunt manifefté cor-
pora, eft principiumut aliquid ordinetur ad id,
quod habet partes, vel terminando illud, vel
continuando} &c. Vel non habendo jus exi-
ftendi extraillud quod haber partes. Denique
moles radicaliter eft id quod.tibi cogitante re-
{pondet,dum exuna parte Angelum cogitas,cx
alia aliquod pun&um marteriale.

EcontraR ATio SPIRITUS erit radicalisexi-
gentia maxima {ubtilitatis, ad quam confequi-
tur negatio molis. Sequiturinquams Quiares
pofitivanon primc‘) importat negariones. Di-
cit autem {piritus exigentiam maxima {ubtili-
tatis: Quia materialis fubtilitas non eft maxi-
ma. Quezipfla maxima {ubrilitas pro hoc loco
afi explicarinon Potcﬂ quam nega-
Adfcribo hic verba Martinonis
us {'piritualc pmprié di-
egationem illius craflz
a corporea, ita ut
{ubtiliof? & te-
alis creata, vel

clarioriphr
tione molis.
1).;6.i111.P. n.1o. meli
&um definiretur pern
entitatis, quam habent omni
entitas {piritualis fic purior ,
nuior, quim quacungue mALeri

creabilis.

DIEEICULTAS IIL

An incorporeitas inferat intellestivitatem
Angc!amm?

Ntulic eam S. Thomas, &poﬂ: eum non pau-
]ci Thomiftz, fed negavit Grabriel; Occam,
Arriaga. Hutt. in manufcript. In hoc verticur
qua:ﬂio; An 1mphcc_t contradictionem ut ali-

qmﬁrmbﬂ;antm {pjritualis, nof tamen
intelleétiva.

Punétum Difficulta
t1s 1.

Examinantur Impl:mrztm.

Me LICANTIA eft , qua uritur recentior

Sur:{r.m‘{uaMct. tr. 1.0 533, Quia talis fub
ftantia effer cognolcitiva cognitione f'piritml_
ergo i:)th}ctTix:;1. Ant. prob. quia in fiio cﬂ‘“
foret perfedtior qualibet fubftanti cor mrcg’
abftraheret enim plus 4 materia. Atqui}ali .
mb_ﬂrmtia corporcaclt cognofcitiva, cego es? ?11
la {piricualis foret cognofcitiva; nam nuhilior;
naturx, competic modus operandi nobilior,

RLSP-O}‘\"D ETUR. Ncgaudo Ant. Qﬂ‘mfw‘s
autem 1!1‘1 fubftantia forer quoad gradum fpii.
rualitatis perfectior pra Corporco, non tamen
fox"ctpg-_fc.&io‘r quoad fingula; pofferque non
r:ﬂc;nolgmv:{J fed peroperationem fpiritualem,
emanativa qualitatum aliquarum fpiricuarem,
Quando autem gddua‘it ex Dionyfio, qui An-
gelorum intelleftivitatem probat per eorun.
d:‘m {p;rimnhmtcm, id non convincit, quiz
hicnon ﬂleritur an&oriras, fed demonthratio,
vel certé verum id eft de fpiritualitace qualem
habent Angeli, non atitem de [biritualitate ut
fic s ad cum modum, quo cognofcitivum h-
manum fundat incelleétivitatem, non autem
cognof'citivum,utﬁc.,

5. IMpLicANTIA cft;quam adfert Oviedo
ex Ruiz, quiaﬁ;ll. immaterialitas proptig confi-
ftitin potentia recipiendifpecics uriliter refpe-
&u fubjecti: h.e.ut illis poﬂit uti; Ergo im-
poflibilis eft potentia immaterialis, non intel-
lectiva.

REsPONDETUR. Negando immateriali-
tatem flareindifta receptione: Juianon in-
plicat contradiétionem efle aliquam fubftan-
tiam immaterialem , nom tamen receptivan
»{pecierum utiliter. Deinde immaterialicas in

Deo datur, & tamennon eftinillo, illa neilisres

ceptio fpecierum. Angelus comparatut ad
{fui notitiam ut quidjmmatr:rialc, & tamen e
non nofcit per fpcics. Rurius fi poffibilis el
fer {ubftantia non indigens {peciebus , nun-
quidné jam hoc ipfo perlocum intrinfeenm fc-
queretur, illam non effe immaterialem ? Ip2
intelleétio eft formaliffime imtnaterialis nun-
q.luidniz recipit {pecics utiliter? Imd ipfum re-
cipere, fupponitjam {ubjcétum, rogo per quid-
nam confticutum? Cum nonnifi pro poftetio-
ri, recipiat {pecies. 2

Neque valet dicas, capacitatem recipic
di fpecies utiliter fundare intellectivitatems
nonnifiin his, qu® {unt capacia {pecierum, non
inquam valer: Quia jam non das univerf.alti:ﬂ
rationem fundativam intelle@ivitatis. Dent:

gue pctiturhic principium . Quaro quareim=
mare-

et

moad
firum,

EIeC

i A '
et fon

Lques
s, &
A
ol
e, &
TEg s




il fundetrationem intellectiviz R
i - quia nportat pmcntizmu recipien-
¢s: Quro, quare importet ca-

y neilicer rccipicndi fpecies: Refpon-
apotelt }ﬁ:’i‘il!asintclli-i;‘rrc,uagﬁ a pri-
poad nliimum immacerialitas fundat intelle-
di rn,quiapowlf ineelligere.
Tuerzcantia cft ex Herize. Immate-
ibfkantiz illz {unt & magis eapaces co-
cendi, qu minns 1‘111%1’:,;@1: difpofitionibus
chnorg:lllfC]S,l]].]glﬁ, orgamlas. ; ‘
ResroypETuR. Non implicat contradi-
#enem nullo modo indigere di{poiiriombu_s
nicis, velnon o1'g:ﬂiicis ; &rtamennonelle
selectivum: Charadter nullis difpoficionibus
o, & tamennon eft intellectivas. Denig;

iicdeberer affignari radix intellectivi, ex
aedebice inferatur , Deum efle incelligens
whdifimum; jam autem {i ab ifta exigentia
on exigentia organorum, ratiointellechivi
tehmeterur, non poﬂétinfcrri maxima Deiin-
tlbdtivitas: Quia ex una parte Deus 8 Ange-
teiehabent quoad nonindigere difpofitio-
y&ztamen Deus, perfectius eft intelligens,
| peangelis: Ex alia parre, ur addic Oviedo,
| mpremorganizationem requirit pl.mta quam
&equus quam planta; cur ergo organi-
mgjorequifundarinillo rationem cogno-
&non fundatin plantaz Et ut dicit Ar.
IP.D.16.S.1. 2qualis eft materialitas cce-
tormicx, & tamen formica eft nolcitiva,
| lum; Ergo ranta vel tanta materialiras
| :'-:tﬁ;\.rincipimn nofcendi.
| 4lurircancia eft, fubflantia quo im-
serialior feu fpiricualior eft, perfedtius incel-
govirtus intelleétiva ortcurex pradica-
iritualitatis,
KeseonnzTur,quod cum ralide fadto im-
lirate, idquein fubftantiis conj ungatur
vincelledtivi, fed non cum immarerialicate
il cim de falto eriam accidentia {piritualia
i isnullo modo cognofcitiva.
| Jtar aliquisapud Oviedo. Nulla pot-
tiiaratio aflignari {pirirualitatis nifi imma-

ILas,

RESI‘{)NDETuR. Hoc nihil demonftrat :
polledici; feio quod immarerialitas ut
nlh.wuqicr mcellectivitatem,, licet nefciam
lhlam.‘undcr; ficut poflumus {cire, & hoc
U non demonftrar quadraturam circuli,

UMnonpafis 1 \
nonpoffim illam demonftrare, Vel quod

“ﬂl_‘-'!‘mrem tunderralis in {pecie immarte-
as ‘l.u'(-t nullo Proprio nomine appelletur;
S "ctm" homo, & daretur animal,
ﬂ”u“;tlltlg.r:mocm:lmd[nnn comu-{;ia cum
e m;:‘nr-;[ca@ talianimali; quod tamen
“CIEt proprium nomen.

“oen El:m aligqua pra oc u_liS. Inpri-
plicet contradi@tionem dari

Ttem p e \ 5
0 0o limiraram 3 maceria, nontamen

n {3
VR hic{

D%fpufati o L o

-

v
cognolcitivam. Deinde ctim dentur de facto
jjm’imalu, quz non involvunt rationem intel-
leivi, hec ipfo habetur fundamentum afle-
rcn:ii1 quod conceptus ut fic immaterialitatis,
non funder intelle@ivitatein, cum tamen lite
agatur de fundamenro univerfali intelleftivira-
tis. Denique quandoaliquafeparara non funt
etiam inadequare,alicujus formalitatis princi-
pativa, nec C;Witjllll;lel » illam principiatre pof:
funt; & quia'ratio fubitantiz, de fe, nec inad-
:rg}r.mré principiatintelle&ivum, nec iten ratio
{piritualitatis, ut patet in charatere, fit ur illa,
etiam conjuncta, non principient ut fic incelle-
ctivitatem.

. ImpricANTIA eft, qud utitur Rainai-
dus, Difp. 2.n. 63. infua Theol. naturali n. 6.
Resaliqua dicitur dupliciter perfedta, Primé
{fecundum pc‘.:‘ﬂ'é'ti(_lncm {ui efle, in propriafpe-
cie: Quodefle, quiadiftinguiturab effe {pecifi-
co aliarum rerum , tantundem imperfectionis
imPormr rei; quantum perf Gionis reperitur in"
aliis rebus.  Huic impmfm.‘lom ut occurrerer
auctornatura, providit fecundam perfe&ionis
modum, quo pcr.ﬁ ¢tHo unius rei, transeat in a-
liam rem, quod fic per cognitionem; per hoe
enim cognofcens differt 4 non cognofcente,
quoipfum objeftum cognitum,eft aliquoinodo
apud cognofcentem, utdicitur 12. Metaph.t.1g,
& cognofcendo omniaanima, ficomnia, ex ter-
tio de Anima tex. 5. & aliis; non poteft autem
perfeétio unius rei, effe in altera, fecundim il-
Jud determinatum efle, quod habetinreilla, &
ideo ut transeatin aliam rem, deber confidera-
ri absqsillis, qua apea funt illam determinare.
@\u_j:lvcrd forma 8 perfectiones rerum detes~
minantur per materiam,unde eft, quod fecun-
dum hoc res fit cognofcibilis, fecundim quod
a materia {fcpatatur: Ideo oportet qued illud
in quo talis rei perfectio fufcipicur ficimmare-
riale: Nam fiefler maceriale perfectio recepra
eflet in co, fecundiim aliquod efle deteimina -
tum, & itanon eflet in co fecundum quod eft
cogtmf"cibilis {eu I'IIEEI]EIEC!'IIJ]IECI‘, proinﬂffq; nomn
cogholweretir: I'vi.ulifcfhlma:tgccii\luu Lim-
materialitas alicujus rei, fit ratio, quod lit co-
gnofcitva; & fecundum modum immaceriali-
tatis, eft modus cognirtionis.

Hic totus difcur{us {ic in formam tedigitur,
Quidquid prater id quod eft, poteft fieri alia o=
mnia, eft intelle&tuale s Sed res immaterialis
pracerid quod eft; poteft fieri aliaomnia.  Br-
goresimmatcrialiseft intellectualis, Maj.prob.
Quia per hoe diftinguitur inrelle&tuale a non
intellectuali. Min. prob. Quia cim immate-
riale non coarctetur per materiam, facilé pot-
eft cranfireinalia omnia, & Llpmtcﬂ' cognofcere
unum immateriale, poterit cugnoitcrc & alia
immaterialia, fierique ipla, multoque magis ex
tertio de An. t. 7. poterit feri alia inferiora s
nofcendo {cil. materialias

5=3

REspon-




18
; ResronpeTur, Qued attinet ad difcur-
fum, ille probat quod intellectivum debeatefle
u_nnm\.tc:‘l_llc,it'l non probat converfam,omne
fcilicet immateriale effe intelleétivum : Tota
enimvis mediitermini eftinhoc: Quod opor-
teatillud, in quotalis notitia 1i1!(ipit':1_1‘ efle im=
materiale, fed non probatut hoc ipfo, quia im=
matetialeeft, jam debere cfie tale, in quo aliay
{ecundum fuas perfectiones fufcipiantur.  De-
inde concedatur providifle Deum alterum
hunc pe ionis modum; fed nego tllumcon-
neétieflentialiter cum immateriali.  Quod at-
tinet ad formam {i minor fic univerfalis, falfa
eft: Siautem fitin Darii veracrit, {ed non con:
cludetintentums namdebetinferreomnema-
terialeincelle&ivum. Hl;tpmpuii:io quodnon
coarftatut per matreriam facile poteft tranfire
in alia omnia, fi ly facile poreft, fupponit pro
non impeditur verd eft Pmpoﬁtio: Quia nihil
titulo pr:l:cz!b immatetialitatis, ab intelligen-
o impctiimr, {icucnec ttulo pr.u‘i{b animalis:
Siautem ly facile poteft, fupponit pro exigit,
effentialicer » falfa eft propolitio nec ulterius
probatur. Addo,de fadto quidem ea, que re-
cedunt 2 materia, funtque {ubftantia, intelli=
gunt: Sed quaritur: An hoc fequatur eflen=
tialiter; fummaque nobilitas fubftantiz imma=
terialis ; exiget nobiliflimam, h. e. immateria-
lemn actionem, fed ncgnmr,quud exigat intel-

Gl

le&tionem:

Punétum Difficulta-
tis 2.
Continpatir ider examens
Erez.difp.3. de fcientia Dei propofiiit ctiar
A alias Implicantias.

PriMA IMPLICANTIA eft defumpta ex
Non datut de fa&o talis {ubftantias
ibilis: Neque enim eft ratio,
cur de faro non effer datushic gradus. Prob,
Conf: Quia animaerationalis deberet tali fub=
ftantid efle melior ; jam aurcm auckor natura;
mneipiens a nihilo ita res oJ.xiin:u:‘3 ut ah infima
ad {upremam procedac continue im.c interru-
ptione eminentia; & fubeminentiz; ita ue nul=
lus graduum {ocus fit vacuus. Er ficut inter
eorpora cceleftia, non dagut vacuum {ed con=
tighatios alias ceelis fruftea dcdiﬂpt Deus vir-
turemaoperativam uniformiter difformitet's ita
ctiam gradus entiim fibftantialium , debent
non effeinterruptis alioguii Deus fruftra dedif-
fer fingulisnaturis efnincntialem vitcurem, ma-
nifeftandifuam cmincuriam,pomilI'c-tquc alias

cfeinfimam naturdm, q'.md eft ab-
1 pufltlai-—

Suatez.
roonoti eft pofl
ergonot et pot

nunprmiuc (
furdum: Quia patura proxima infim
li,adcoque nifieatior, f1 h{ghcrgr intcllcd'um?
Joleret de eo quod faca ficinfima , & quali
cauda mundi; ctim pnﬂ'ctlm[u‘rclocum hono-
ratiorem. Eadem autem ratio eft,cur non fit

Traétatus 1.

L]

omifla aliqua natura intermedia proxima infi.
ma: Dolerer u.]im quod fadta fic proxima in-
fima, neque poflet oftendere fiios gradus en.
nentiz.

Vis dicte Confeq. ad hoc revocatur; i na-
tur:ull.}cﬂct poflibilis & non eft factum mir.
cul Limrunpc\iic-ns_c'|us exiltentiamsde faloexi.
ftit; fed noneftfadtum; quia non probatur f-
&uim ¢ Miraculum antem quod noh probaur
debernegari, .'ili‘is poflemus dicere,aquam con.
natutalicer pofle calefacete; fed efle inipe.
diram.

Addit ulterius rarioneims cur hon detur il
prema creaturad ql.lallwis detur infima : Q];’g_
non elt malum Angelo fupremo, quod defatto
lit fupremus: Homo autem non potuit hat:
raliter fieri {uprema creatura : Juid caxterd
{ublunaris, ceeleftiindigent motu: Homoaw
temnon poteft movere coelum.

Responpetur. Negando Confi Ratis
¢ur non detur de faéto ereatura immatesiali
non intelle@iva eft, placitum Creatotis, ficut
& in infinitis aliis creaturaruin fpeciebus

Juod artitierad Profopopeciam inductam, de-
buiflet vi illius criam perfectiflimam producere
creaturam: Quia po:mifcr proxima fuptemd
quz nuic eft dicere, hae quaante me cft do-
tninatur mihis & illi milluss 1llaque defe dicit
fum maxima, & tamen potefk illa inferior elle,
habeteque fefuperiorem. Durumautemetf
pracellant parum nobiliotes; & ipfi non pra-
cedantur, fintq; inter c&cos, monoculus Rex

Quod{idicas imulticudinem dominantiumells
quid malum, tufic infima creatura pereretne
tam multz ¢reentut, malumgue illi effet tora-
liis {ubdi. Deindefidaturde facto infimacres-
tura, ergonon dacur minus DczPal‘ticipa[m:nlﬁ
Jamaurem ficut eft Deus chaos quoddam per-
fedrionis, ita creatura eft chaos defectibiliraus
crgd putci‘r minus & minus deficerea Deo: i[ﬂ'ﬁ
; icabit datt

ex quacunge demonftratione; impl

creaturain pcrf’cdiilim‘-mn , ex eadein ferme
proportionalitet inferetur, implicare ifnperte:
&iflimam, & {icut per ncgantees r'nhnimnnn’
plicatlinea finita ab una paree, & eX Il]i.ll parte
infinica, fic etiatm implicabit finitudo i 1mper-
fectione pnrticipum.ii Deitatem impcri?cnuéf
cum infinicadine; partjciimndi ¢ain pcrfcchlls-
Infuper J[liid etiaim hoin detnonftraturs qued
homo non fitynec pofet efle fliptemus: @1\1
neqiiehoc demonftrari potc_lt,\dc tac‘ro..j.:lu 1[]tﬂF»
hgcmis, cu‘;lus mﬁovcri, & quud nonml} '.th!. .“
moveripofiint: Etlicecunaquds 1-c§fit111:1111»
feftativa itiadtu primo {ux }1cl-t(f\ftioilxs,llrt' i
nim ffatn jplil connexione prxmmmrum
fentialium, fed noneft manifeftativain ackitfe:
cundo: Quia ad hane manifeftationemseqi
funtur tk‘l‘ll{iﬂl alii, cum quiims deberet ittt
cothmenfiratio, quos omnes, 1ok elt necel

exiftere.

fi&d

u;‘]i‘l“

time
)

picell

brer
tlbeii

RtV

o
ftraid
I

:f.l'{.]

s 2



	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18

