BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Difficultas Il. An de facto distinguantur Angeli non nisi specie?

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

s
TE
-
g
0l
lim

{glimero Pr:cdicn‘bﬂis, alimiui non eflet illa
entiaalind, quam.n %un_crxca;
RgspONDETUR InNPLITIS. l\_cgando An_t!‘_
tem quod 111dl\f1du;1t?o non pollit
ubere rationemm differentia ultima : Juad
_ndicitde differentia ultima, illam debere
{Lf sedicabilem de multis , id verum eft .de
j&:mndaquxﬁtunivcyf:ulls-. Hot:euam in-
wralia P[:::Aoculis h;_l-t)(.:.tl. dc::br:.t, qgoﬂ. qlu;rmdlo
unpollibilemn cile fpeciem > unico _111(1_1\‘17
4y nonnifi contentamy accipicur fpecies non
mipecie formali, qlus.hs de !aé’co-_da.tur, {?d
Ln.gmprciczq_uwalcpg, h.e. propradicato qu_ed
ieacnon minus ditferre, quam differat ratio-
wisderugibilicas.  Unde uleerius talis in-
idalo, diverfo refpectu exic {pecies 5 quia
wubilter differe creatura eflentialicer indivi-
4 non individua effentialiter; diverfo au-
*:fpec“ruﬁtcietdjﬁ‘crrc individualiter: erit
apindividuatio; exiltetque a patte rei; tali
yraiem exiftentia 5 omnia funt individua.
u¢ tranfito Ant. diftingui poreft Conf.
aulla natura €reata involvic effenciali-
moularitatem 5 tanquam fui effentialirer
ghali formali diftin€tivam. Conc. Confeq;
Vmindividuationes cum fint de linea acci-
s Meraphylicis non faciunt effentialicer
ifeaf formali differre 5 Ergo nulla involvit
tiglicer ingularitatemn; h. e. nulla eft ralis
ellentialicer fic immultiplicabilis 5 quam -
aciac nonnifi materialiter differre. Nego
mleq:
4 Razio eft ex Suat, D, 15. Met. S.2.11. 23,
hqualibet fubftantia immateriali individua &
ki concipit mens & 1ndividutm, quatenus
acipit hane numetro encitatem; & rationem
thntalem & fpecificam ejus; quae hon inclu-
Gillentialicer hanc numero entitatem , nec
| __:E:wamrcpugnamiam-, ut communicari pof=
| Wleerd individuo.

fgndo i

ftedunt de fpeciebus talibus, qua de faéto
. Sed curimplicabit {peties, quz com-
futa & peCrara perordinem ad individuatio=
i, diat repugnantiamad plurificari? Un-
smipecie effentialiter individua , poflemus
it predicata fecundum fe, & poftea pra-
'-Cilt; per ordinem ad individuari: Prima ni-
ddicent de individuatione , dicent pofterio-
Modus etiam arguendi non convincic ;
Eﬁlﬁﬂlﬁ? c;oucjpimus mticual_c,non conci-
i riﬁlbc?l" neque tamen rationale, potet
i, dcl i; : 11(:““1"1_‘“ quand_o concipimus
ﬁllationn:m- qua hi¢; non concipimus indivi-
* ieque tamen inde {fequetur, pol=
‘r_]‘_"‘eff? h&DCipCCimnﬁnehac, fed {ub alia in-
Widuatione,
ieilﬂi:t; ‘lieeJl3Sd§:xn eft, ‘C&Q)ddjvil_)a natu-

I individua fic , Proveiiit ex eo;

: d g,
AstonpETur. Hze qua aflumit Suat

Difputatio L 33

quod infinirati ejus repugner multiplicatio ; o-
mnis aucem {ubftantia immaterialis creara, fis
nita eft.

ResronpeTur. De fato in Deo infini-
tas exigit immultiplicabilitatem ex vi nexus,
quem predicata divinad’cunt inter {e, fed non
ex ratione aliqua propria, e6 quod non impli-
cet creaturam finitam idem exigere ; ad eum
modum quo Deus ex vi fuz infinitatis eflendi,
exigit effe intellectivus, 8 ramen ctiam finica
creatura, potelt efle intellectiva.

InsT AT aliquis, omni creatur ut creatis
re connaturale eft multiplicari individuali-
rer; quia foli Deitatiuc Deitas eft, id non con-
naturale.

_ Resronperur. Hociplumprobandum
fuilfe. ;

6. Ratio'elt. Quia videtur abfurdum,
quod i Deus voluifler annihilare smnes demo-
nesin peenam peceati,qued inquarn non potuif-
fet illis fimiles, alios producere.

ResponpeTur: Non efle hoc abfurdum,
nec imp[ical‘c;iilﬂ:lci:rcquc quod Deus iterard
eosdem poflecreproducere.

7. RaTro Auctoritas S. Thomz:

Sed ille negat multiplicari poflc Angelos
multiplicatione univoca ; h. e ab individuo
ejusdem fpeciei s qualis eft multiplicatio unius
corporeiabalios fed non negat multiplicatio=
nemab 2quivoco, h.e. Deo.

Ex his inFERES helitram partem pofitiye
demonitrari : Probabilius tamen effe ; quod
impoflibilis fictalis creacura, quia ex una parté
potlibilitas illius pofitive non fuaderur; ex alia
parte fenfus clt Dottorum in Oppofirum.
Deinde i nihil impediat,debemius concedeie
Deo foli & unificur perfectillimam eflefiriam,
ita & perfectifimam individuationem : Sicue
illi etiam in genere nofcendi eribuimug aliquid
fpecialiflimum , & quod alteri communicari
tion pollit, nempe comprehenfionem fuis cur
ergo foliilli; hanc qua perfedtifimaeft, ¢flen=
tialem {cil. individuationem, non tribuemus 2

DIFFICULTAS II

Andefacio diftinguantur dngels non
‘r/.fﬂ"{."ic’f.'e?
T \[vifi funt audtores. Aliqui cenfent illos
diftingui {olo numero 5 ut Arriaga D. 4,
1. 14. aliqui nonnifi {pecié; ur Granadus cum
Thomiftis; alii partim humero, partim {pecie
ut Martinon.

Dicenvum eft 1. Dubiumeffe An Angels fint
omnes diftini?i [pecie :

PropaTur L. Quia ita docet Auguftinus
L.1. cont. Origeniftas & Enchitidii ¢. 58. Ubj
dum dixiflet;nos de nominibus Angelorum {cia
te, (ubdicy igmorari ansem 4 wobis,gualis fis perfo-
Baruin




34
narum illarum differentia, fimilia habet contra’
Prifcillianiftascap.rr. Idem fenfitBern.L.s. de
Confid.c.4.8 5. Damafc. L. 2. deFide c. 3.
ProsaTur 2. Quianullumeftfundamen-
tum tribuendz illis talis diftin&ionis : Nam
quamyis aliqui appellentur Principes, alit Vie-
tutes, poterunt ifta referti in deftinationem, &
moralicatem, qualis ftatus Reipublicz in ma-
lum hominum,p:)tcf} etiaminter demones re-
eriti.  Et ficut Angelus praefidens herbulis,
noneft diftin&tusexcoipfo 4 prafidente homi-
nibus, quia poterantillaofficia cidem conveni-
re; itanecinvehentdiftinétionem illialii ciculi,
Quamvis autem Dion. cap. 5. de Div. Nomin..
comparat illos ita inter {e, ut comparantur ho-
minesad Angelos, id non convingit: Quiahzc
diftinéio foree eftin officiis: Forré eriam pof-
fer referri illa cxcellentia in aliqua accidentia
fpiritualia majora & digniora v. g. fpecies ma-
gisuniverfales. Et ficutunushomo compara-
tur lconi, alter agno, fine ulla differentia fpeci-
fica,itaidemin prefentidicipoffet. Fort¢ eti-
am attenditur hic ad exceflum glorix, & in-
zqualitatemin gloria, qualis exceflus etiam in-
ter homines,fine ulla diftinctione fpecifica con-
tingit. Unde edam, quando Rituale meminit
Magiftri demonum , hoc magifteriom poflet
referri in dignitatem moralem, & diftinétio-
nem fine ulla inzzqualitate phyfica; & quam-
vis demoncs fateantur in energumenis fe efle
inzquales, id non quidem in aliquam meliorem
dlfpéﬁtinncm organorum, ut in heminibus, re-
ferri debet, fed in nobiliores fpecies, acciden-
tiaqttcf'pil'ltlla_lm, quorum .1_11(}113 ut primg {pe-
cics poterant liberaliter 2 Deo infundi, & ali-
qua denovo absisdem cum majori aliquorum
diligentia parari. Sicut enim Angeli, poflunt
nonefle femperinadtu adxquato fuz no!"citi*."i—
tatis, ita poflunt non efle,in au adzquato, fa-
bricandarum fpecicrum, concelli illis vi, ea-
rundem,; fabricativa.

ProsATuR 3 Quiain iftis quz pendenta
mera liberrate Dei femper eft attendendum,
qmd ferat auctoritas, quz non ftat pro {ola di-
finione fpecifica: Expreflé cnim Dan®afc.L.
de Decret. c. 1. dicit, eff¢ #nanz paturam Uﬂ)f*’/ﬁflﬂm
Angeloruzi, vt & omminm hominum. Et Bafil. L, 3
contra Eunom. agnofcit in Angelis unitatem ¢f-
fentie. Athanaf. etiam quaft. ad Anrioclmn_l
'q. 4. dicit, Dionyfium afteruifle Aﬁgflg; ordini-
bus differre, & tamen ¢ffe ejusdens [pecies, Jicut &
homines.

Osjrerrur 1. Diverficas {pecifica Angelo-
rum fpectar ad perfedtionem univerfi, & cum
crearit tot {pecies materialium, cougmc;ba: ut
crearetmultas{pecies Angclormp. :

REsroNDETUR. Vidimus {upraex pcrfc—
Gione univerfi nihil concludi contra vel pro
multitudine {pecierum. Deinde poflibilesfunt
anima rationales {pecie diftinétz & noftrate, &

Tl‘a&at_us I.

tamen negatur de fadto reperirihac diverficy;
& ficutin 1}1(; materia {ufhicit recurrere ad V-
luntatem Fj‘carorig ita&in Pra:fk:nti. Deinde
propter ufum hominuwm tam varium, erant ne.
;__"cﬁ;’.rie;' p_lm.'cs fpecies materiales; qua necef-
htqs non facit pro Angelis. Ec ficut in civitge
Principis, eft aliquod unum palatium pluribys
cametis diftinétum, ita eft una fpecies fubftan.
te {piritualis completz, {ine multitudine fpe-
cifica.

: QBjICITUR 2. Angeh’ funt in gratiis & or.
dinc inzquales, & tamen cenfetur Deus pe
DionyfiumL.6. de Cal.Hierar. Bﬂﬁl_L_ngPl_
ritw _S. C. 16. &c. in conferendis gratiis accom.
n_wd fle {efe pg‘f:;étimﬂ narurali Angelice;
Ergo apparetefleillos in natura diftinétos,

RespronpEers poteft. Aliquos PP fuiffs
in fententia c}ppo{im , alios etiam in alia, & ex
{uppofitione {ententiarum Pl‘:cdi&.i attuliffz,
Quid {1 accommodavit {efe pcrfcihoni majori
naturali, non in {ubftantialibus, fed in acclden-
talibuys 2

OsjrcrTur 3. Quanto aliquid cft magis
propinquum uni, dicens ordinem ad unum,
tanto minus eft mulriplicatum; urin numeris
apparet: Naturaangelicainteromnes naturas
creatas eft Deo perfectifimeé uni propinquior,
atque ad eundem dicit ordinem tranfcenden-
talem. Ergo.

Responperur. Quanto aliquid unin-
merice cft propinquiusdebet efle minus mult
plex, licerpotlit efle multiplex quantumvisma:
gis {it propinquum uni quoad pcrfcitioncm:
gradum, ordinem eflendi & fimilia.

DicenouM eft 2. Noa conflare quod Anzel

fint [als numere diverf.

ProvaTur. Quia quamvis Niflenus de
opificiohominis ¢. 17. dicat, illos efle unamna-
turam & multos numero , & quamvis Anfel-
gousL. 2. CurDeushomo c.26. dicat, Angelos
effe ejusdem natura,licét non fint cjusdemge-
neris ut homines, Nec enim fun?, inquit, e
Angeli de wno Angelo. Hzc tamen omnia non
convincunt, quia funt etiam Patres quiin f’lhs
agnofcunt fpecificam differentiam. Hzetiam
ipfae auétoritates explicari poffent, quod ot
ejusdem eflentiz,accipiendo cflentiam progr-
duintelle@tuali, ficut & hominesineodemeon-
yeniunt omnes : Et quod non accipiatur illic
natura ftri&eé prodifferentiafpecifica.

Ogzjrcrrur 1. Noneft poﬂil:ilisin tantafim-
plicitate, quanta eft in angelica natura, tant
multitudo{pecierum.

ResponpETur. Id nullo modo implicat®
contradictionem, fion tantdim in Angc!is,‘[fd
etiamin hominibus; &licéc n‘,ul[iphcar.io fP‘ﬂ'
cierum anima , non poflit i nobis concipl: dis
ftinguendointer fpecics & fpecies, illarumque
nobis proptietatem particulaum Froyoncndr*s

POT.::R'

20110)
0
o €C
pinic
glsia

05

1.(
Prici
ltic

Res
fmt di
e el
il



o1
Ilis
an
int

M-

llic

eftranien inobiscencipiin univer fum; quia
:'.\,.'[ linmu'mpiic.lr cohcradi¢tionem. Im-

Ger I L s e L
Laponfequitur €X €05 qm:d‘ aliquid concipere
"‘o-ﬂ-ﬁ‘.mng quilluﬁimphrm‘c: Certe enim
ppollimts, J4 %A
% ‘ﬂnc{pimu;quummlu noftra anima {it to-
g CONEIPE fernerl ]
“'lrmm & tota in qualibet parte, nihilomi-
@i 5
s defadtoefts K
k()]mcm:\*'nm 2. Congruentiz aliquz.

. CONGRUENTLA cft. Ad ornatum aulz
biscpum (pedtat, ut in omni ordine, fit aliqua
! /g - =
piitado cum &qualicate. i
ResponniTur. Etiaminaulis principum
(e dionitates fpecie morali diftinéta, major-
l nflg Jirnitas {i ad larus Regis eflent non
qle elier A1y : ; 5 ;
glitudo pedifequorum, fed aliorum & ;1119-
anofficialivm.  Er ficut in arte faft:s magis
dimamrimago, quiz aliam & aliam habet va-
satem Facierum s ficetiam i_u pru:_icx}t: magis
gimndacfler varictas{pecifica. Etficu rlgn-
adllecausuttior hortus , in quo %mlh. eflent
fifloresfolisindividuis diftinétis {ic 8¢in pra-
[t "

1 ConcrusNTIA eft. Quia {peftat ad
agorem conjunétionem, {1 fint :1]1qu1 {olo nu-
fiver(i.

wnciliabitinter nos 82 Angelos, quamvis ab

{sfmas (pecie diftinchi.

Difiﬁutatio L

Ealithtahiad

FRFFFFFF I

35

3. CONGRUENTIA. Quiaalids in damnatis
petiiflent tot{pecies Angelorum, & tamenPP;
pro tatione adferunt, cur non fic aflumpra an-
gelica naturafed humana ; quiatotanaturaho -
minum perierat, periiflet autem in demonibus
tanta multicudo Jpccicmm.

REsPoONDETUR. Quia homines non funt
plures{pecies, torum genusillorum periiflet in
Adamo, non pcrjiﬁ'ct autem totum genus an-
gelicut, quantumvis periiflent aliqua fpecies.

Osjicrtur 3. Non daguranimal rationale
volatile ut avis, natativam ut pifcis;s Ergo ne-
que debebantdari plures fpecies Angelorum.

ResronpETUR. Difparitatem efle quia
voluit Deus hominem condere ut praeeflet re-
liquis infrafe’; non pofler autem hanc prafi-
denriam habere abfolutam, fi effent aliz {pecies
animalis rationalis, Deinde dicitur commu-
niter; Si nunc homines paulo nonnifi opibus
vel ingenio valentiores, nihilominus conveni-
renon poflunt cum inferioribus, a quibus fpe-

cienon diftinguunturs quid fieret in varierare
fpecierum? Jamautem in Angelis propter im-
materialicatem & libertatem a tor indigentiis,
non erat morale periculum tot tricarum,
Dicexvoun eft 3. dngelos proprer auctoria-
tem S. Thome differre fpecie.

Doctor hicq.50. art. 4.

Quia ita docet S.

De Opcra'tionibus angelics.

':Jg

Rius agendum fuiffet de Potentits angelicis 5 de quibns quia patica
s non mfi interferenda [unt, €5 religua petenda ex Animafticss , hine
2 titwlin T vactativs non formamus de potentiss, [ed de acfionibus,

-~

S PUTATIQIL

De A&ione Angelorum , queeft

Intellectio.

Uid Intelledtus angclicué ? Quomos:

' !

Vt\o diftin@tus 4 fubftancia Angelorum 3
Kt - . : 2
PN ex Animafticis, Quia tamen fpecies

:I"Prtﬂlx habent aliquid fpecialis difficulcaris s
Hoprie h“iusloci. ity

UAEASTIO L

De /}ec%& umpreflis Angelorum, tarquam
principiis intellectionts.

Uid fint fpeeiesimprefl petdtur ex Ani=

(lmaftjcis, & ex dictis in prima parre: guf;

€e-




	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35

