UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Deo, Angelis Et Actibus Humanis

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Difficultas Il. In quo stet objectiva Moralitas Actionum, quae de se nonnisi
bonae vel malae sunt.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82949

malicermorali. Redibit dehoc quattioinma-
teriade peccatis,hicautem 8 nunc, ne explice-
turignotum per que ignotum. Sit

B win s adabBbRB L o

In quo ffet objettrva Moralitas Attionum, que
de fe nonwift bone vel male funt.

Ortumcit efle aliquas actiones malas, quia

funt }n'ohibi‘:a: ; aliquas ideo pm?ubits_s,
quia {unt malx de his poitcrinnbus inprimis
quaretar. Pluresdehocfententias licet {uba-
liot}'tulo,vidc;1ptlzL OviedoTr.4.cont.4.pun.2.
Non eft quod moremur in impugnatione illius
fententiz, que docet hoc objectum efle ma-
lum,quia natura {ua eft malum, non eft;inquam
quod meremur: quinlic&tEnt:rdumfitlir:itum
recurreread naturamrerum, pr:ccipué quando
quzriturde effetu, quem experientiaponi {ua-
der: Namultimo effetusrejicitur in naturam
caufe. Czrerum talis L'r:fpomicrudi modus, in
aliis materiis, i1 quibus ratio vel maxima, hoc
eftexperientia,non eft, devitaridebet; quia &
pra:!'cindjcﬁium difputationum, & poreft cfle
refugium errandis ut {1 quis dicat tornicatio-
nem efle natura fui bonam, ®que ac bonum eft
snatrimonium,  Similiter procedit 8 illa {en-
tentia, qua moralitatem objeétivam explicac
per lmc,qu(’)d circaillam poflitv.g. ver {ariactus
formalitermoralis; Nam & hac {enrentianon
indiger mulea refutatione: quia idem pvrldcm
explicat. Accedendum critad aliasfententias,
hac tempeftate magis celebres,

Punéum Difficultatis 1

eAn objestiva Moralitas, ftet in volrn-
zdte Desf

Fhirmat Efparza g.20. Coinciduntilli, qui
*

in Legem divinam {ive intiinativam, five
'pr;tccpti\-'nmir! referunt. Proquain {ubftantia
{ententia, itat Molina, Valentia, Salaz. Unde
}_)crillos ratio quare v.g. Lhomicidium fit malum,
eft, quia illud Deus prohibet, - Hae [emtcntian
Explicatita Efparza. Bonitasaltus tam cit-
cafinem, quamcirca ea, quz fimrad finem; de-
pendetex bonitate finis: Finis autem ultimus
hominis , ad quem cxtera omnia referuncut
tafquath media, eft fummum bonums; Ergo
fummum bonum quatents eftultimus finis ho-
minis, eft id, 4 quo tanquam a proxima regula,
dependetboniras aétuum humanorums confe-
queriterin difceflu abilla r:cgu?;n, {tabit malitia:
et s':g'-‘--1rc&i&:f:bi;qui. Rurfus;

quiaeade

impm]iE ut actus quibus quis immediate
adhzret fummo bono, non fint boni, & fimili-

tefutnon { '.w-sh,almbus avertitur immedia-

téab eodem: Ervo quoad iftes adtus;nulla li-
&

Tra&atus 11

bera dl['poiitio c.{i\'ina: voluntatis poteftindue
re ullam variationem bonitatis aut malicjz .
_Quod attiner ad adtus, quiverfantur megy
te circa Deum, ub!crvandum eft, fieri pofle m
finis ClLl.lltC{‘lllix obtinendus ab aliquo canzlcéa.

- ¢ 1 & . g 3 “ P . .
et eonpeatnaain i oo
nate: & ita exiftens I{(‘rm’t t?l-“ Inmc?rml_
lim, pro dctcrmin:m- n 14'1”: rcr‘mr e L
quod :m‘{(‘) .vcnhr ['IC‘! ra 3'[]:[0 .‘MD'_‘: bt
i liiCi’E‘L‘Il}llLLl['Ll[ﬂ 3 In»hi:::l‘“} .fiﬁll isd

CECT I . IC ctiam modygy,
ad L"‘.:]‘]“:CC}I{']()i‘lCﬂ‘l}L]I]\\ll’lﬁ boni quod cft Di‘us:
v e e

2 e 1 {uper ompiy
noncft tamennecefle, determinate ex pagyy
p_m:ulé cjusdem finis, ut is determinaré Saers
fu‘.i'fﬁ_wf.g. colatur, fed quoad cjusmodi habet fy
indifferenter , ut aliunde proveniat deterni,
natio.

Porro omnis determinatio indifferentiz cu
jusvis, pertinet ad aliquam voluntatem, quafo-
laett clc&l\umtﬂ' plurat quod fifinepluresvo.
l;um[ai‘cyn:‘cq uales & fubordinata, determing:
tio pertinet primé & perfead primam volunt.
tem, cujus cognitio eft perfectior: primuman
tem in quovis genere eft regula carerorum
permittuntur aucem refpective fe ad ea deter-
Uﬂmr‘c, ad quorum determinationem fint ex
fe luﬁir:lcr?tcs-. Quod fi ei determinationi fit
annexus aliquis effectus, ad quemadducendum
{ola voluntas fufficiar, crit neceflaria cooper-
tio prima ac fecunda voluntatis, praciptia at:
tem voluntas Ci} divina, utpore qua dirigitut
cognitione perfe@¢ comprehenfiva rerm
omnium.

Dicenvum ety Objectivam moraitas
aon [Lave ultimos in voluntare Dei.

Prosarur . Quia caqua aflumit Elpae
wa iri o difcurfa non eéénvincunt. Concedod
bonitate finis dependere bonitatem mediorum;
non tamen ita, ut finis poflit ingulis tribuerc -
tionem medii ad fe, aliasnihil effet clleatfalicet
malum moraliter: quo pofito, reftabit quare:
te, cur v.g. fornicatiosnon fitmedium tendet-
diin finem ultitaum nacuralem mediate,fitcon:
jugium? Curitem mehdacium pro Reipubli
ca totius incolumitateprolatum, non poffitha-
bereralem rationem medii & fimilia. Ulee-
riusque reftabit quirere; quod fic fundamen-
tumindagandi, quod aliquid defe {it mediun
ad profecutionem finis ultiminaturalis? Cons
cedendo, impoflibile effe ut actus, quuibus quis
adhzeret fummo bono fine mali; fed reftat guzs
rere: Undefic nofcendum, quod aliquaatio-
nes {intquibusinharetur ultimo fini, preciple
in ordine naturali: Curque v.g: fornicatin®
non accedatutfed recedatur abultimo fine? &
curDeusad quem{pectar dei:crmjnm?md.' e
rentinm aliquorum mediotuim, tu:ccﬁ;mﬂf!‘:f
protalimedionon poflicaccipere fornicatione:

Qud

ol

Quo
:.:rumd
padpr

sdetur

grem 1
pisatio

inatior

Pro
ihee
irento,

TS 0

bipfay
Hadete
g o
Hide
1t fa

firvolu

I,
iongr
ltm, 2

il 1
lisnem 1
firfoner
ilunea
1 Dei
Itietu
twm
bereff
tirforn
tizily
e,
tim?
litior
Toneft
Deg,
tlid ¢o
Do
thechi
Tl
iy qua
oredt
rt;."nc&l
nof;
m:dtjc
[aitag

Ui ¢
g
Jeltivy
Q'c it
Aenty
tditd
ey




od etiam affuumit, volus iatum [i:bo;‘d{nw
._mmdcfc:mixmcioncm primo Mpc‘r 1(? [pcd:jt-
:;;zdpl'.'kffjpl['-ml volunmrgm, Jd_ elt divinam,id
" | eturfavere prsrdctcnm;mntg[ms. Quando
_'Jgim recurric ad hoc, quod {111q110rum deter-
aatio fufficienter ponatur a voluntate crea-
» splicandum veniret inprimis, curnon i‘n:
fiaens ad determinandum quod fornicatio
ihonzt Curitem fic fufficiensad alias deter-
rimtiones ?
‘F‘ifzinn 2. Tum quia videtue Explica-
b | iihze moralitatis objective non farisfacere
o/in his, quaznonnifi dctcmmmrd_vcllc
aelvolunras divina: Cum enim nihil fit vo-
nmnifi cogritum quarendum reftabic; qua-
flectus divinus, proponat hocnon nift de-
pninaté volendum? illudque potids egit mo-
dis objectiva. Cumque in 'if_h's quz deter-
wevulevoluntas, fatio medii non habeatur
shyoluntate, fed ipfa voluntas necellitatur
hidterminarione objedtivi, de hac QUATITAT,
ad¢ orfatar? Umvcrf-ﬁ{iitcrquc mn aliis mate-
wtidetitr, quod ea qua unice {unt neceflaria
w fane medid voluntace, fed prefupponan-
uvoluntati: atquce ira non ided eff medium
igendiad finemmotus,quiaillumvult vo-
sied antecedenter ad voluntatem, habet
dionerm medit, 1Mo determinat ipii]i?.l volun-
wem,adfuiufirpationem, Jam ergorefpedtu
i mediorum volunras Dei non habet ra-
temmoralitatis objectivee: non habetetiam
. | Menemmoralicatis objectiva in his, qua ipfa

Wantgs Dei libere determinar ¢ quia volun-
o | BDeinon eft ultimum refolurorium intetro-
peniminfticuibiium de bonitate vel malitia
» | Bt ciim tamen moralitas objectiva, de-
tarelle ralerefolurorium, Et certe queram,
i Whmicacio fir mala 2 Refpondebis tandem,
4 | Willamvoluntas divina non vult: reftat qux=
o | arilam non vult, vult autem matrime -
o | HmE Refbat item queerere, necellariont for-
o | "™Monemnonvule,anliberé ? Silibere, ergo
o | metintrinfect mala: quiaabfolute volibilis
p | %0 Sitiecelfario quarendum refta, pet
wid confk

o ituatur in ratione obje&i involibilis
I f-‘Dw‘! Et hoc erit poritis quefita moralitas
" ‘-'3}3%]‘\-'&. Tumqum,utcominunitcrarguitul‘,
¢ | 4iquaobjecta etiam refpefu Dei mala, ac
o | “%moralitgre objectiva > Non enim illa

ethaberi 3 voly
o | Uetufuz volune
it | foltosconcepy

Atate preceptivat quiaDeus
atisy non eft fubditus etiam
us: hicenim conceprus, ef-

Bdeietiviye Thiva o ;
i I“;Lu_CJclc.IxL;s Deitatis. Non etiamhaberturmo-
0+ ljl'h‘:s illa g voluntate intimativa 5 quarere
i itelbat: cur volyngas Deinon poffitDeoin-
"'mrcmfﬂ({aci

um? Tum quia,{i moralirasob-
lolunmtr. divina; EIgo quacui-
»ided folim mala {unt, quia pro-
tamen ftarys quaftionis noh pro=
% QUzided folim mala {unt,quia pro-

iedina ffap iny
$iemalg iy
eneur, &

e
Weppyy,

Difputatio V. 131

PRoBATUR 3. Rationibus quas fibi oppo-
fuic Efparza,

Rario 1 Quiade effet moralitatis objecti-
va primarcgulavoluntas divjna,urﬂxpponimr;
& noncfletprima regula, quiaf uppenerer prio=
rem fe,ipfum fcilicer ditamen {apientiz & {an-
¢titatis naturz divine, de quo ipfo diGtamine
urgeri poteft ulterius, quc‘)dpr:e{itpponat ipfam
conditionem objedi boni vel mali.

ReseonpeT Efparza. Naturam divinam
efle regulam noftra ratione priorem, regulan-
tem fapientiam divinam, fed refpeGtunoftri pri-
mam regulam elle voluncatem Dei: quiainde-
pendenter d determinatione libera divina, non
datur ulla determinatio ex parte alicujus pra-
dicatineceflarii Dei quoad plures aéus, quibus
exerceri & a quibusabftinere debeat voluntas:
quod autem cft regulacum ab alio, potelt efle
regula prima univerfalis refpedtu reliquorum.

Contra eft. Tum,quiaSeatus queftionis
inquirit de moralitate objediva,, quzcx parte
objedi fit prima, Tum, quia {i datur refpe&u
voluntatis divinz objetivamoralitas prior, cur
eadem refpectu noftri non eric prima ? Tum,
quialicetrefpetu corum, qua ideofuntmala,
quiaprohibentur,pendeatdeterminatios Deo,
non pendet tamen in objedtis, quaideo prohi-
bentur quia funtmala, & de horum moralitate
quatitur.

Rarro 2. Proformalitate moralitatis obje-
Gvee eft ultimus finis, fed quod habet rationem
ultimi finis non eft voluntas Dei, fed bonitas
Dei. Ergoilla potitls deber effe moralitas ob-
}cth'va-.

Resronben Finis tidtimus ex fuo pracifé
conceptueft prima re oula operationum noftra-
rum; quoad eacum quibudex fe precifé conne-
éitur connexione determinata, refpeGuaurem
aliorum objectorum eft libera voluntas divina,
tanquam regula.

Contraelt. Quia hac refponfio non
attenditad ffacum quaftionis: Namhic queeri-

tur de moralitate objedtiva corum; quz ided
prohibentur, quiafuntmala: fatetaraurem re-
{pectu talium voluntatem divinam nonhabere
rationem regul® prime. Recurrere etiam ad
ultimum finem non exhaurit difficultatem :
quia quarere reftar, cur ad ultimum finem na-
turalem accedi poffic matrimonio; & non fot~
nicatione ?

RaT1o4 eft. Priusquam intclligamus,
Deum aliquid velle vel nolle, ex confideration
ne creatorum, inferimus, hoc efle bonym vel
malum, volibile velnond Deo: hoe autem fitfe
ficit ad cognitionemdiltin&ivam bonia malo,
cfleque poreft fufficiens regula noftrz volun-
ratis.

Ea qua refpondet. - Non convincunt, quia
recurrit ad malitiam corum, qua ideo mala,
quia prohibita : hoc autem refutatum eft.




132 Traéatus 11

Q1omodo autem poflit fieri peccatum Theo-
logicum, infra dicetur.

R Atro 4. Ipfivolunrati divine non ali-
amob caufam conformari tenemur, quam quia
decet naturam intelle@ualem, v.g. (lic enim
commodius argumentum proponitur) fubdial-
tioripoteftati; Ergo ultima regula eritdecen-
tiavel indecentia ad naturam intelleétualem.

ResronpET Efparza. Quod illa canfalis
folim denoretprioritatem peraccidens,& quo-
ad nos in cognolcendo.

Cowtra eft. Negohancefle prioritatem
per accidens, & foliim quoad nos: & ficutpof-
{ibilicas rerum intrinfeca, non eftfola omnipo-
tentia, imo poflibilitas intrinfeca prafupponi-
turcumfundamento in re omnipotentix, ita &
dicta decentia prafupponitut voluntati divinz.

Rarro 5. QuiaimpoffibiliDeoejusquelege
& voluntate, eflentadhuchonore profequendi
parentes, & viranda occifioinnocentium. Er-
go apparer moralitatem objectivam non defu-
mia voluntate Dei,

Refpondet Efparza.  Vulgares locutiones
de Hypothefi impoflibili raro traduci uriliter
ad Scholafticasqueftiones. Cererum re ipla
{fublato Deo nullum effe difcrimen honefti ab
inhenefto, quia nullum diferimen bene difpofi-
tianon bene difpofitoad finem fuum ultimum,

Cowxrra. Tum quia, guamcunque regu-
lami oftenderic bonz argumentationis ex fup-
politione impoflibili, (per quamHure.dicit,crui
ingeniofas{cquelas, & Percz exAurcolo opero-
{¢ 1llius principia tradit) eafervacur inhac argu-
mentatione. T um quia nego {ublato Deonon
foredifcrimen inhonefti eflentialicer ab inhone-
fto eflentialiter. Quodautem dicit {ublata pol-
fibilitare itinérum & onerum nullam fore di.
ftinctionem boniequi, 4nonbono: ita {ublato
Deonon fore diftinétionem inhonefti ab inho-
nefto, id non convincit, quia etiam equi gene-
rofitas ab alio principio fumitur, ex ipfafeilicer,
connexione naturali: cur ergo & bonitasattio-
nis vel malitia;ex connexione aliqua conftituri-
vainratione honefti vel inhonefti, defumi non
potcrit H

Explicaiur eadem Sentemtia,

Andem fententiam tuctur Perez in manu-
feript. de Peccatisc. 2. Concl. 2. & ad eam
explicandam
Ponrr 1. Quodintellectus nofter pfimo o-
mnium concipiat Ensut Ens, id eft;cum abftra-
ftione ab impcrfc&jonibus abfolutuma relatio-
tie, 4 potentiaadiva, intelle&iva, volitiva.
Powir 2. Qudd fequatur confideratio En-
tisprout fa&ibilis, & in hac confideratione con-
{fonantia qu;tdam confideratur inter potentiaim
& effeGum ;. qua confonantia in duobus ftat,
infimilitudine pofitiva caufe adtiva adeequata,
cuin cffectu in gradn perfectionis; 8 praemi-

nentiz pradicabilis deutroque, Deindes
ftar, quod effeCtus habeata fua caufy :1.},\.“1 i
ginem noninterruptam, quaminceryy
ginem, vocabattalem, qualem habe;
tio folisreflexa : Hluminatio enim a f)
obliquatio d corpore opaco. ;

PoxrT 3. Quod fequarur confideratio .
rum ut relatarum ad vicam phyficam, }"E'Ou;n-
ta eft communis cr.)gm:fi'ité\';'t‘ & vepera u%.
ubi ¢ft confonantianon tanrim mru-ﬂ 4
nes vitales & principium,
jecta.

Pontr 4. Effe confiderationem requy r'
relatarum ad potentiam cognolcitiy :
continetfub fe potentiam fenfitiv

20y
Pramoy,

Humigy,
L'Cﬂ,i";-c

Pk Petat;.
€d ctam inger gf,

am, quz
i : am, cuiadg
deber confideratio relativaad potentiamany
titivam. Confonantiainhis iumcnda;x!‘cxz it
neclara & nion delufivi 4 voluprate & deled;.
tione, diflohantia VETO ab jmpcditionf;i--em.im:H
clarz , & voluptatis, & 4 delulione &
arque moleftia,

Pown 1rs. Sequi confiderationem fibling.
rem, qud res concipimus, non foliim ut hahe,
tes eflentiam & potentes produci, &e. iy
iptcilr’gilﬂ‘ilcs & veras; Videtur autem veig
!"pw-n'..ﬂjll;n:é confiftere in quadam putitate,
linceritate, inmixtione, & #bsrcg;atu:nrrm!,\
atiis, quod int CHUL‘;}W: praftac, cujus proptium
cit ung'zoftcl'C formalirer diftinftionem §
identitatcm rerum : iplaque affirmatio & ne.
gatio, habere hanc vim videcur, ut fific vers -
parctac i'f]15;1.'.1[‘,:‘.'::':‘1&{‘.--1‘::enqr,u;]g-iiusfimr.
Hinc etiam bruta non athrmant nec negant:
non enim poflunt adhzrere o nnibus 4 quibus
pendetid, quod ipis teprafentatum, aliogul
militer poffet illis reprafentari Deus,a quo -
mniapendent: hoc enim eft propric afima.
tis verum , ut fimilicer affivmare poffic omui,
cumquibus connecticur illud,

Confonantia in genere incelligibiliom -
qudwm 2 fine, fumitur d conremplatione intit-
vaveritatisfumma, vel limplium'l {umind,qua
lemhaber Deus, vel qualem poteft Angelusvel
homojuxtavires {ibi 4 Dco datas, habere; vl
qualis eft neceflatia ad depulfionem errorum.
Pulchritudinen aucem hujus fnis illud max
mé commendat, quod ciereras res tune dici-
mus bonas & pulchras, quando ifta: placent, &
quandonon poffumus habere vel amplecticon-
tratiumillarum,fine etrore feu ignorantia. Ex-
perimur aucem pmcipu;‘ moliri mum‘a.conrtl'm‘
p]:ﬂtioncm q uiddiraris rerum 8 caufa,a quani-
bentresefleens, id eft pofle exiftere: omniae:
zim dum ignoramus caufam ipforum, admira-
tionem faciune, id eft defiderium mquictum -
gnof'ccndi caufam, & prr’{mpium, unde [”. £
res facta,pofleefle. Traqs contemplatio poflio
litatis prima reruni eft finis operum natir in
genereintelligibilium, Quod aliunde ﬁFF”i
{pieaum : quia omnes noftrx 1';1txuc111.1:;t:1El;>

ed et

“:0101’;)

I am
Tolens
Ot

kel




tan-
liti-
]l[J.-
svel

vel

™
) 1-‘[.,
ificativum invaria-

Junt, ne negetur ve ! &
¢ quodlibet effe vel

yjllms principii: Ne B it .
i & hze neceflitas vel .lmpouh'l{]‘:l[“.ﬁ. cz‘
,.,]mc;mj;;&{Poﬂ!bihms rerum, i.c. ipfe Df'us.
:‘pm- {1 6. chui confiderationem omrluum
ifimam, qud entia ut bona & lll'il:l.l‘-l_[i.l, &
Lisabilia ex contemplatione veritatis intel-
; ilis confideramus gu!anans fac entes ad
wltacem: Inhaccon {iderationc eft ultimt m
e um: nam contemplatioin gcncrcmruih.-
Jumeftuleima: abfoluté tamennon eft ulti-
fedgleimum eft g.}udlmn verum, tanquam

atta probans. In hac confideratione
fonantia fumitur 2 gaudio vero,id eft proce-
¢x concemplatione veritatis petfectifli-
Inhae confideratione occurrit Deus tan-
nus, & res difponens examore 8c. Nam
unithocgenere ultimum fir gamiian_. produ-
manobis, jam contideratar efle aliqua
iquaprocedar, & emance tota perfectio
shocautem eftillam canfam, efle aman-
umeandiom & amor llnrm'l nétus manife-
[ uanflh'ar.imorcm producentem s alioqui
orefleceffeus quam caufa: melius enim
ere gaudium, & amorem, quamnonha-
bre.l gaudium fitverum.

Ponir 7. Ultimum quod ad re
contemplationem qua res in
celigibiles, Hzec confideratio nafcicurin
whis, quando primum libertatem noftram ex-
incipimus. Libertasautemnafcitut inno-

am, perceptivam gaudii veri & maximi,
d nafcitur , ex m_u‘.rcmpi.u me & amore

(meattm omn
toneinvolvicur ¢ itiomei, 8 prazordina-
! 11[01'3360_\:I'nL'f.‘Jttmuf:nhjllac;lilé.z,'.-ldln'-:;‘
Udnm finem, frarim fequitur in meinclinatio
fiedam elicita, fine ulla liberrate ad m ipfum,
amor mei , uc pracordinati ad talem finem,
wens illum executioni mandari, fubitoq; ex-
Uinme cognitione hujus me= inclinationis,
(i ipfa cognitio, tribuit caule przordinant,
o perfectionem hujus inclinationds, incipit
triticde modo exequendi finem propofi-
L Aliquanda occurrunt media, quz {tarim
tam perfetionem, & propter pulchritudi-
?ﬂnaihgnis,qui 1eri debent, arguuntdebere
‘-7“5 l" Ula fapientia, pracontinente, quidquid
‘ionispotelt oririex me. Et quia poflunt
"Iral"qu”‘-l'idﬂOppﬁ inter fe, ftatimratiore-
tbitme pofle eligere quodliberillori,
" '»t\ticjum.nfnrc bonam,
otefte rationis

ctionum, in qua con-

b

n. Sedinhocipfojudi-
pparet novaquadam petfe«
. antisipfam electioncmzap-
enimilla ear -

“ila caufa, ut conrinens totam pc:’h:—-
e illivs eleGionic, i ; e

.S cleckionis; 4. e a&tus dominii,ac
i‘wi]].l” -

i
am hic apparer 1

B ;
Saufe presrdi;

eus ut Dominus, fi-

utatio VI

i3 3
mul etiam apparet ut prafcribens media libero
arbitrio: hoc autem cft apparercutLegislato-
rem. Econtra aliquando apparet aliquid malum
iraalienum a meo finc & 4 fapientia preordinan-
te,ut ratio recta manifefté judicer, non pofleil-
lud ficriabillafapientia. Poteft etiam ratiode-
ducere ex notitia ipfius mali,non poficillud jux-
ta prferiptum hujus fapientiz, non afferre, alis
qued detrimentum manifeftum, fini propofito.
Tunc igitur ratio judicabit bonum oppofitum
efle neceflarium ad confequendam meam bea-
ricudinem.  Quod ipfum illuftrabar duobus e-
xemplis, primd {i mihioccurrat, ue poflibilis hic
& nuncproducialiqua opinio,fed improbabilis,
ftatimratio judicat, hancefle contrariam meo
fini; manifclté enim conftatamatorem opinio-
nis i'.nprnl\.;:.hilis, non efle amarorem veritais »
ficur Mcdicus prebensmedicamentum, quod
certus eft effe lethiferum non eft ansator fanica-
tis xgroti.  Secundum exemplum eft ex odio
Dei, cujus contrarictas ad finem pl‘npoiitum
manifefte pater,quomodo enim cohzrebit odi-
umDeicum verameabeatitudine. ftance in con-
templatione & gaudio de Divinitate percepto.

Erexiisdem principiis facilé deducirur dele-

monium efle
m, quia propter vehemen-
volupratis, poteft perturbare hominem, &
ere pene ininfaniam,nihil curantem de bo-
Hie Explicatio

NoNSATISFACIT. 1. Sifpedtentures, quz

incintentum. Exiis enim quae
oncernunt, {untul

¢ 11en convin t

fima tria po.
Concedo in=
1rerum proutintel-
[ etiam Deum, tan-
wétorem, fed quarere re-

anis & ultimaratio, cur non
s, nccnos intelligere yeré
1m, fornicationem, fiurtum
elle bona? cim fit bonum occidere hoftes in
bello, ux n ducere, divitem effe,

Concedo; Deumapprehendifecundum Po-
firum 6. apprehendiinguam, ut amantem; {ed
1'-:#L1tqu=t1'crc, curnon amet homicidiun ini-
mici, v.g. amethoftis? curamet copulam ma-
trimonialem, non copulam fornicariam? Con-
cedo, occurrere media ob fuam perfectionem
determinantia, fed reftarquaficregula digno-
{cendi media f{altem mediaté; conjungentia
cum fine ? Curque cumamore Dei a'onjm_xgnmr
inatrimoniui, non conjungatur tornicatio,hec
conjungipollit? Concedo,rationem manifefta-
re aliqua efle mala, & non pofle fieri 4 {apicnria
divina; fed querere reftat,qua fic regnla talia di-
gnofcendi, commuinis qu o-tas-\:m':.q;innhs, & uls
timum refolutorium malitiz. Concedo ama-
torem opinionis imp bilis; manifefte effe
nionamaterein veritatis. Sed de hociplo qua-
ro, cur fit malumnon effe, & quidem in omnie=
ventu, amatotem veritatis, Concedo, otitin
AT Dei




134

Dei efle contrarium beatitudini, fed quarere
reftar, qua ficratio malitia illius ultima, qua i-
mul{ic communis & refoluriva aliarum malitia-
rum? curque alia quz {fupponuntur mala,non

oflint habererationemmediiad finem. Con-
cedo dele@ationem vencream effe malam, fed
quarereteftar, cur {it bona inmattimonio, ma-
lain fornicatione.

Non saTisraciT 2. Ratiohe variorum
principiorum qua allumic. Inprimis in quan-
tum dicit, quodintellectus nofter primo omni-
um concipiat Ensutens, cumpotiis concipian-
tur prius particulatia, ad quz fenfus attendic,
Etfi pet priusconcipererur ens ut ens, prius ef*
fet aliquid in inteliectu, quam fuerit in {enfin
Quod fidicasnonagi hic de proceflu nofcendi,
fed de mera categoriauniverfalium,cognofcen-
dorum quoad gradum entis; id quidemverum
eft: Sedreftabit quarere, cutficurille aghofcit
rationem entis priorem ratione facibilis , cut
inquam etiam non agnofeat rationem poflibi-
lis, prioremratione ¢tibilis, feu contenti in o=
mnipotentia divina, rationem item eflentiz, il-
lud etiam,quod aflumit veritatem,ftare in puri-
tate & {egregarionerei ab aliis, fi ptocedar de
veritate formali, non convincit : quia veritas
formalis, elt conformitasad ebjeétum, Sipro-
cedat de veritate objectiva, non etiam convin-
cit+ quia diftinctioin omni Metaphyfica, clta-
liud quid, a veritate. Quod etiam deducicbru-
tanon pofle affirmarc & negare, €0 quod non
omnibus, 4 quibus pend
v{entatur, id ctiam non convin-

pofﬁnt m_'ti;
quod ipfisfeprz
cit, quia & multa de rebusaffirmamus & nega-
s, licétomnesillorum caufas, non habeamus
perfpedias peiitus. Precifio etiam et cogni
tiovera, & rtamen exvi illius nonattinguntur
ea, nec Polllmt_utm 1, 4 quibus res pendet.
Rurfus, quod affumic confonantiam intelligibi
lium fumi 4 veritatis contemplationc (iimma, id
non convincit. Sictr enim cohionantia defi1=
mitut ab ipfomet objectos cuir ctiam confonan-

tiajntclhgibﬂﬂlm,nﬁndcfla:nctnrab codemul-
timate. ltem, qubdunivcrflllitcr enuntiat ad=
tictum cogio-
ter hon proce=

mirationem efle defideriumin
{cendi caufam,id etiam univer|
dit, quia experimur etiam coghira caufa,ipfam
adliucnos caufam,miraris Negoctidm quod fi-
nisnaturz {iccontemplatio caufx formaliterac-
cepta : quia hae contemplatio ftat potifmm
Deitatefecundim {e, & nonin Deitate accepti
fecundiim potentiam fiiam cxecutivam, Illud
quod affumitufin el couremplntim}c_ atren-
di, ne negetur verificativum propofitionum,
non contentat plené i quia potiis honnegantut
rcliqm propter vcri_ﬁc;ijcivum s quam curatur,
ut non negetur verificativiim, Denigue quod
aflumic de modo nofcendi liberratem,id etiam
non convincit : Nam ponit i}crprius 1108 noﬁ'zcrc
Deum prn:ordinamcm, mcdiorumﬁ; diverfita-

Tracatus I

tem ad Iupxcﬁummquml1':1]{LimLﬂ: alids ney,
nofceretfe elle libertt, quin‘pranofceret Di‘-a;u
N OoN S ATISFACIT 3. In quantim a4 h-sz
recurrit, qgmi polnl:il_ir..ls rerum, nonaliyd f
quam mmuporcmia. Eftautem non:’nfrcpw,
huic Auctori, difcurrere de rebus, i‘mu‘fﬂ‘-;
fubfuntnoltris intenrionibus, tradtando de ,|‘;.s
nonprout {ubfunt noftris intentionibus,fed rl;_
ut funtd parterei. _Sicabxtcrnoci}pmﬁbl\im
rerum, cum tamenin renihil aliud !irabmtc:m
nifi Deus ommpotcns,1[1[\*;11‘(_1iucpoﬂ]bi]!tatcm
prout illa fubeft noftris intentionibus, cum fiy,
giﬂmmﬂo inre, per {olam omnipotehtiam, oy
folaeftdparcerei ab 2terno: ita etiam (cieny
objeGtorumeft ab &terno, objettanonfunts
xrLerno; hine verificativum ®ternum propof.
tionum de objedtis, ponit folam {cientiamDe
excludendo ipfamert objecta, qua funtcxmody
noftro concipiendi, fundato in re,verificatiyyy
notitiarum divinarum de objeétis.  Et quiden
quod attinet ad hoc verificativum notitian,
qudd fit ipfamer fcientia Dei; hoe refutat
manetin pruna Parce. Quodattinetad paffib.
litatem,hxcadferripoflunt. Con('cdopufﬁh.
litatem realetn,.actualem, illamque &terhn
competere, uthabeatur nonnifi in omnipoten-
tia, ﬁtéluu realiceripfameromuipotentia, Nego
tamen quodnon detur fundamentumin ordine
ad noftrasintentiones,quod oftendatipfisetiim
rebuss infe tis, competere poflibilitatem,
ad quam pracipuc in difcurfude poffibilicatea
tenditur. Fundamentumautem hocelt: qui
pofito, qudd co rineaturhomo innmnipm'm
tiadivina,ucia 1bus noftrarumin.
tentionum ; quarere reftabit, cur Deusnon
pofit producereliominen nifianimal rations-
le ¢ cui queeltioni non poteit jam refponderh
quianon continetut in on ipotentianifibomo
animal rariohale, Hocenim efletpetere princ-
pium: Sed re deridebet, quia exnaturait
» & fecundiim futim efle poflibile, homongnniu
animal rationaleimportar, Quz refpondiocut
nondebetadmicti ? Deinde ficut de Deoitadis
¢urrimus s uthabeat ominem plcnim-ﬁummci-
fendi, quam illam habere non itnplicat contra-
dictionem  ita & de creaturis difcurrerepofli:
mus, utfi (icaliquid nonimplicans conttadidios
nem& [peétet ad lineam pradic a:ormunct_ci‘
fariorum,hocipfo comperatilli creatut, Etih
beneatrguitur, non im plicat hominem elfe ani-
inal rationale, animalitasqs & rationalitaseltde
linea pradicatorim neceflariorum, Efgo J.m-
mihi competit efleanimal rationale. Ergoetiam
ulterius benearguemus; non ilnphcﬁ.rft‘!m""
di&tionem poflibilitas intribfeca , cftque il
de linea pradicatorum neceflatiorum: g0
competit creaturis, Rurfls, conceflt pofl-
bilitate intrinfeca creaturis ; mMAagis exalrattt
oimnipotentia divina , quia defectus Poi]’[“h.'

S : - 1o dafedibili
tatisrejicietur non in Deum, {ed in defeétib -
tate

pra_u-:;rcﬁ

g oM
1th
fun

(ame
[ano

i |




Cing
i,

LHEag
€Ity
ateh

i
Q2
entiy
htah
polj.
Dej,
nodo
Viim
e
Tl
(i
fiby.
fibis
T2m
ten-
Q?gu
(ing
tiam
tem,

abe

qui
1310
nif
o
D
detis
otho
i
{inn
il
yCut

|
5=

Difputatio V.

Deinde nonalia eft poffibilitas
quam ficpoflibilitas in tempore,

utel) gb| s&:
. crno
;;;ilrﬁfnnod,c) ef‘I‘cr.c!liq_uid poﬂi[-nlc “b .a‘:tcr'ri;o,
ndnoneft poffibile pro tempor e,& ¢ conver-
i Tamautem poffibilitas rei pro tempore eft
Cimecentitastel protempores: {1 enim efl en-
“;L-gxii‘rcnt.iz non diftinguuntur a re :%éhmh,
omodo diftinguetur ab entitate rei, a parte
ollibilitas @ parte rei? quopofiteficargui-
Poflibilitasreid parce reieftidem realiter
aenticate rei d parte rei. Omnipotentia divi-
unoncltidem realiter cum enticate reia parte
il l‘.rgoonmipotcntia1?ci, non ::_Ft idem rea-
i;[crfumpoﬂibilita[c réi d parte rei. ﬁDcmquc
woflibilicas entis rationis non efk formaliter
,omnipotentias Ergo neque poffibilitas re-
unericformaliteromnipotentia. Ant.proba-
1t Impoﬂihflitas entis rationis eft idem rea-
{ime cum ente rationis, neqs; enim per u}iqqn{
fiperadditum realiter redditurimpotlibiles fed
3:1:tpmcntin divina non eft idem realiflime
anente rationis ; Ergo impoflibilirasentisra-
non eft formaliter ipfa omniporentia.
his fufius in ]\fict;zp]] ylica, ubide Ente,in
quntum poffibile eft.

fnétum Difficultats 2.

vMoralitas objectiva fic Praponderatio ob-
Jecti aut Apritudo, wel Ingptizndo ad
finem?
P ponithancfententiam Arriaga d.o. n.xs.
tacito Auctoris nomine, fed eam Pallavici-
sd, 9. ¢. 11. 2. 2. dicitefle Card.Lug. qu fen-
tntia
Expricatur fic. Hludobje@tumeltbo-
mm,quod ita eft-bonum, ut ejus bonitas pra-
eretomni malo, quod {fecum adfert, & eft

fupottionacum dignitatinature rationalis ; il-
WtaitemobjeGum eft malum, cujus malitia

Ip
I

I"I
1t

Fe 5 . e 1L, o
jizponderatomni bono quod fecam adfert, &

ftcontra dignimrcm naturz rationalis. Sic v.g.
norsparentis eft bona & urilis filio ad haredi-
wmobtinendam, malaverdipli patei, cujus
tien bonum filius jure pietatis tenetur procu-
fung {ifilius opret mortein gwsu‘cn'n' pro-
ceeflionem ; operabitur inhoneflé &
de: quia bonum illud proprer quod opiat
Tortem patri, non :L‘qi.iiv.llct damno parentis,
i'ﬂ.d: rclulm‘mi. Quodfidefiderat mortem pa-
L-“)"\ffliﬂml‘(lui‘ttur vitama&ternam quiatimet
“‘fﬂll‘tﬂ poftea illam amitcat 5 licité optabir :
Eﬂlhllls 2rerna, pr:}:pondc:r;.tt vite temporali,
“’“mi“l'itw auté quodnam objetum prapon-

& quod non praponderet,{pectac ad lu-
auonis.  Quod fi nullibi fit prapondera-
U0, malitia s ; Debet au-

oe velbonitas 5 dubiae
e . =
[t[w ludobje@um efle proportionatum digni-
4Ny * TAtia i 1139 {1 i 1
"tUTRh‘tE[u‘IIHI[S: quiafunt aliqua, quali-
deanturplushabere de bonitate, quam de
1

135
malitias tamen ita funt levia, ut non deceane
dignitatem nature rationalis : Magnos enim
nonnifimagnadecernt. Talia {unt,captaremu-
{cas, levare feftucas.

IMrueNATUR I. exArriaga hzc explicatio,
qu aflumit terminos valde obfcuros, cim pof-
fet claros adhibere, dicendoillud objectum eft
bonum , inque plus eft debonitate quamde
malitia.

REesponNDERT poteft. Nullam effe obfcu-
ritatem.  Quid enim obfcuritatis damnabilis
habet? Dignitas hac praeponderachuic; funt
autcm I_ugnm’s Teliniii aptiores: quia often-
duntdebereaccipi comparative objedta, quod
in omni deliberatione fieri L'Er_-],w_t,clu.un compa-
rationem, non innuunt verba Arﬂng;r,

ImrucwaTuUR 2. Quia limitationes quas
facic Lugo, deftraunt principium quod limita-
tur, ut jam amplius ex illo nihil penitus poffic
inferri: nam i quaratur quare virginicas fit bo-
na, non poteft refponderi : quia cjus bonicas
pr;cpmn‘icr.’t‘rumlitir«,ci-n;lm habet: nam mali-
tia quam adfert, elt pracife, prolis five filiorum
impedimentum. Si autem hac malitia eft mi-
niis malum, quam bonum, {ic integricas carnis ;
}irgn& contra matrimenium, in q(m non cft a-
liud bonum, quam hxcgeneratio prolis, & cu-
jus damnum, eftillius integtitatisamiffio, eric
abfolute malum: quiamalitia boniratiprapon-
derat; Ergovelhxcregula de praponderatio-
ne debet ceffare, vel dicendum erit matrimo-
rium effe fimpliciter malum.

R espovnert poflet. Nomine malitie non
venireun er aliquod malum, ut ita di-
cam, pofitivum; fed fufficeremalum, utita di-
cara, negarivum, hoc eft, non xque bonum,
Unde bonumintegritatis catnis, cum ficmajus
bono prolis, quz fupponitur aliunde non defe-
&ura, fit uc virginitas pracellat matrimonio.
I contrd autem quiamatrimonium pro princi-
pali habet prolis propagationem, & quo privat
bono, eft integritas carnis, firut non ficquidem
malum matrimonium, non tamen £que bonum
atqu nginim:«,nccpcrh.mciimit.ltmnc;r'
frranurregnlaallara, fec y exigentia accom-
modarur: ficutproexigentidaliaoftenditurefs
{e diflfonantia mendaciiad naturamintelle&tua-
lem, & alia homicidii,

ImrucwaTur 3. Quiafequitur ex principiis
licicum efle inferre mortem pa i

1 i
allatis, 11
enem illum el

e

1C=

cntiy it
gratia, eumgqs
vivat, damnandum : quia illa mors

m finem, eft objectum pricponde-

habeas rev
i amplic

i*r-:\})i‘f.

rans 1w
{6 p:‘:q*om'!crﬂré
1onis: quia
a,ut eveniant bona;
conyenitqi pecca ali talis inﬁmms,qu;!::
non convenit operi bono. i etiam tecurria
turaJ.Pf::}\c‘.ndcr.u:'o;u-m ultimato, lices fup-

rmalitld occi

il 2 tluu'.'ln




136

ponar;m',prxcognitiohu]us propoﬁnoms: non
licecfaceremala uteveniant bona. Quareau-
tem liceat defiderare mortem, & non inferre,
ex codem principio de preponderatione folvi
debet, qumi‘cil. hoe quoc:{cﬂ;lnahun mortis, in
quantum habet rationem offenfz divine, pot-
eftbene mente noftra prafeindi & relinqui fo-
lum pl)yiicumm;llum mortis: quod fi compa-
retur ad bonum vite 2ternz, eft minas malum,
quam amiflio vite xtern. Cum autem ab-
firadtio méa nonimmutet phyfice rem, non ju-
ftificat aétionem homicidii, facitque ut honeflé
excrcerinonpoflic.  In qua etiam refponfione
recurretut H.Q‘hu(:‘.ld Pi"\:POIld erationein ? ql!ia
{cil. feclufomalo per rationein, cuiim non feclu-
datuf phyfice, rraharque fecum malitiam, non
praponderabitin tali circumitantia, bonum vi-
taxtetnz. :

Refuratis Rationibus communibus contra
hanc Explicationem. Nihilominus

Dickndumelt. Moralitatem objectivam non
farein explicata praponderatione.

ProsarTur 1. Quia moralitas objeltiva
debet efle prima, & qudnon detur priot ratio
malitize, vel bonitatis, ultimumqs refolutorium
eorundem: Pra:pondcratioﬂut’cm noneft talis
fatio: non enim mendacium eft malum, quia

fed ‘[\\ﬁtiflﬁiﬂ_lc() nen

non pratponderatveritati,
pra:pnmicmt, qui;';cﬁ:nmmm e fEc'utpmh?us
ex grayitate,on gravitas ex ‘;lx_m-_icrc oritur,ica
przponderatio dictaorietur ex talitate objedti.
Quaroergoante illam 1\1“:‘:})011& erationem, ii-
de defumarur ratio imali vel ratio boni objedH-
Ya? nam pl';rpumicr;ltm non ponit malitiain
{ed fupponit, quaro ergofuppofia hac malitia
inde defumarut?

Prosarur 2. Tum,quianon refponde
{tatum qumfhcméx,rctint‘miwun:urzqucp;u'tcm
{fuzx cxpiicntioms quoci 1‘i'0]}ﬁ[L‘. r. Quiali que-
mmr,qmrcf‘caxrm‘.:.tiov.g.cf!‘n‘m :Refponde-
bis, quia malitia prazponderat banirati incluf.
Siqnxr;im,unﬂ'choc colligatur? P\Cfi’(’)lkdtlﬂﬁ,
quiald difkar lumen rationis, hic autein quri-
tur ulterius: ()\gudn‘lmumu'.-'umiil:‘ushumnis
&Cqui:!cmunivc’r:‘!;lc5 Tum; quia yidetur pes
tere principiums quiaexplicat 13';:':1‘(15,it.ztc_a‘n ob-
jeivam per di¢tamen luminis rationis: hone-
Tratern auteny ipfarn luminis rationis, explicare
deberet per moralitatem objeéivam 2 1 um,
quiaifta regula non eft univerfalis: qm'.1 datur
aliquod malum; d quo prafcing ofluntomnes
rariones boni, illud adhuc etitmalum; confe=
quenter habebitmalitiam obje 1ms & not
exnon pl‘.’-z‘pm‘:dcr;;timm bohi, ctim hullum bo-
num, ut {npponicut, intentionaliter in {& pre-

tad

contingat. _

Prosatur 3 (Quiaeo iPﬁ),qu prapohde-
tet bonitas, jam-cbjectumeft homine dignurm }
ad quid ergo illa ;‘.p}:o[itiu > Aht. prub;mi'.',qttia
inftantig quas adducit Lugo,nonm;zdcnt inten-

Tradatus 11

tum :_qtmd enimdicit, Religioftim decere i1
ciat facrum, & non decere ut faciac mijut.e.
id quidemverumeft, {ed ut feryiar intcn-;: l?[n;
l"i.li[lctoﬂ::‘:ll:‘.h,qu(mlﬁ’:ccr(ﬂnilnuznprg OS.JC‘
retfacro; licetnon ficufurpandum :a-u:fznjtl
cecnatutam intelle@Gualé fi1C€1'd0ti0Ea&}.c}m ;
illud enimdedecet,addi d‘cbctmnomm; o
pondus objedto cwteroqui pl’;r;mlrlcgum
idemque eftdealiisexemplis. Quod a‘u;nn;n:“
cictt homi!wm ad grandia natum ralia n;n ;lh
cere,nob fatisexplicatur: quia cxinml)wss-[c{
utitadicamad grandiffima natus, & mmcm{-‘l’
cligiclemper, nec hzcitopti:—num : pi‘oﬁucirc‘;ﬂ-
am mufcas, & non L‘:mr{ui‘.Ar.gt‘Ios; :
Exrricar 4 Pallavicinus citacn.g, &

Poxrtt, Inprimis naturam duovoluife, .
terum ut cxnoftralibertate pendetet noﬂra:f'c.
hams?vclmiicriiipcrpcm:l,ifcnjn‘,:rmn.ut:ic-
moefletaut perfuam naturam felix, nifi Deys
necperpetuo mifet. <
: PoniT 2. Rurfuseflealiquas actiones,quizy
{uis praedicatis phyficis,habent;confetreyelad.
verfari bono ftarui l’\mpubl. humang, quea:
¢tiones iimul etiam dicunt aptitudinemm velje
P ugnantjﬂm, cum p rivata felicitate operanti
utita per idem medium & privatum & publ-
cum bonum habeatur.  Ad has aéiones; ills
fumg; finem nemoinvitatur nifi coghitoner
diante: undeutilirasvel
¢tonum, d

(3
lamnoficas illarums.
tefle talis, qua non inveniretur
inobjeéto, bifi quando cauf2 func ita difolis,

utimplicet conitradictionem, easno cognofi;
alioquinnon{ tuf
etiam illa damnc
nem, incurrererur a nobis ex fortuna, & non e
clct_%jon':_, acproindealiquis ex mera fortin:
pu!lc{ teddi i‘-crpcm(} fnifer, tontra qudin yo-
luitpnarura.

Pownrr s Qudd obj

tatur 4 regula racioni

¢hin quod reprelet:

ictante aliquid efle hos

L 3 - . .
neftum velinhoneftum, fichoe: fiego clegeto

hic & nunctale objectuim ; hze elettio teddet
me pulchrum vel non pulchram, aptam velins
eptum in ordine ad meum et

Huc Explicatio

Non SATISFACIT I QU 4 videtur confuns
dere moralitatem formalemnclufamicanadi
bus, cum moralicate objedtiva : \quia motalits
tem objedtivam explicat pet electionem red-
dentem me pulchrum vel fion pulchrum ﬁf{
meum finem. Deindenon rradit regulamunk
verfalem: namquari goteft, ipfemet finis un:
de defumat, quod fic honeftus vel inhoneft
moraliter 2 :

NoN SATISFACIT 2. Quia etiam poils
quod nonnifi in actionibus [iberis reperiatit
pulchritudo vel deformitas ; quarcre peftaty
unde firdighofeendum quod hae adtio, que
fornicatie, non faciatpulchrum, & faciat pul+

chrumaétio, qua cft conjugium? &
Nox




s illds

i)

01 CX
Tl

n Yo

(et
Eleh

ehios

ofites
rlatut
oftaty
1& Cﬁ‘
-pul-

No¥

Noy SATISEACIT 3. Quia nomii}c fil.liS,
b ‘,ﬂggzurﬁnis‘ qui eit Deus, & h ocjamim-
“C“...m{é in fecunda c;pli(':ltlonc rcfuratl'un‘.
;‘_.‘c]l-md]fgimr finis quicunque, .S.:dq hoc JPIO
et unde & ipfe finis &'_ n}cdmme fine
;ﬂtm fumat pu}chri:miincm : Ucmdf hzcex-
Jgatio nulla ratione prgb;trur‘ : (,c'mc'cdo,
ud pulchritudo & turpitudofunt pr;}:dujata,
Hiu:':u.l:n‘:nsvo]uit allicere natura: fed queritur,
.il;;;ﬁtraxatam pulch ritudinis & tL!l'plElh‘!lmS
{edtquim actionis ratione objeti? (:opcc-
',g_r-_.cpu[chi‘itudinpip non dt‘.‘b(.“l'{: efle in a-
foneexceriori vel ctfeétu Efllus, Sed cur non
puefieinobjecto? & fieft in objecto, qua
drezulaillam diguoﬁ:cndi% (’)\uod.aurcu} ‘d-l-
adamnofiratem vel ucilitatem non inveniri in
o, nifi quando funt caufz ita drfpohlrre, ur
iercontradictionem cas non cognofci, eo
lexfortuna & non ex ele&tione 1d accide-
widetiamnon convincit.  Non enim apparet
aefincralia objedta; qua implicet non cogno-
Gadqueimplicet, nos non adverrere.  Rur-
fs, curnon fufficiet injici nobis primas deillo
iedo notitias aliunde, ut injiciuntur motus
iﬂa*r.falurarcs,qui {unt in nobis line nobis :ita
qratione nonnifi ['i'qm-n';jum actuum, proce-~
dmradele@ionem. Quoditem eftita damno-
fmebjeftum, in quantim uILn'pahilc,ut impli-
wt contradictionem illius damnofitatem non

cl2

)

hn&um Difficuleatis 3.

&k Moralitas objeiti-va, fit Convententia

el D{/fa?m't’;fff’mé.‘z ad naturam in=

telleitualem?

leeNpum eft affirmarive ita cit. Arriaga

& Oviedo, judicatque hane fententiam
fbilem Pallavicinus. Ejus Explicatio pe-
imrexmateria de Peenicenitia, ubi deillius ob=
fioformali,  Sed infuper
Bxerrcatur hae fententia. Unaquzque
Hapratet effentialia fua pradicatadetermis
Félhbi bonaquazdam,cum quibus,urica dicam,
ﬂi:jc[ quandam Sympathiam , & cum quibus
bene convenit, fic v. g. aqua praetér matetis
formamaquee, dererminat fibi fuam li-
fater, qua dum in glacie caret, malé ha-
.5§1c11tnilla {pifficudine, non illiconvenir,
itquediffolvi. Determinat jtern aquafi-
Hngus, quo, calefadta c:u‘cr,ll-.ﬂw:ti]; cum ca-
ntipathiam, nititurd; calorem debellare.
| odautem dictum eft de aqua, idem dicen-
‘Umtﬁdgnarumintcllcﬁmli, quod prieter efs
lig {113 prédicata , determitiet {ibi bond
-Idalm,cum quibus benie illieft.
ﬁltti;\;iu‘;;??ltﬁ genus cl}' iw.i_norumLuri](_‘,
il ;,(Lm 1}1}32 1.1TE1F]! . .1‘1‘.-:.llu ra intell ul:‘:tuahf
i"itlfu Jmﬂunm'hf’l'iunmal pm flolm"_n LllIHC: Lll]:l

€ btilis: quia etiam in fenficivis

Difputatio V. 137

multa {unt utilia, vt pluvia fegeti : nec deter-
minat {ibi folam deleétabile {ub ratione dele-
&abilis : quiahoc etiam folis {enfirivis, comnmu..
neeft: licer enim deleGationes fine etiam ali-
quz propriz intellectualium, de genere tamen
{uo non funt ita determinatz, ut non poflint
competere, etiam {enfitiviss non quod ad 1lla
utraque bonanon poflicfe exrendere homo, fed
quodnon fintdelinea,boni,nonnifi incelleGHia-
linatura, convenientis. Solim imth eft ho-
neftum, quod de genere fuo ¢ft tale bonum. ur
nonnifi naturz intelle@uali competere poflit,
que, [olahoneftate, velinhoneftatemovetur.
Porrd cum determinet fibi nacura bonum, feu
fedecens, fubrationehonefti, velfedecentiss
hoc ipfodeberilli convenireillud bonum, con-
fonare, beneque afficere : ficut & aliz nature,
determinanc fibicerca bona,{hurq;illis,illabo-
na, confona, convenientia, & cum quibus ha-
bent ftatii quem appetunt, quove perficiuntur.

Traque moralitas objedivaftabitin ipfisobje«
&is, quz fibi determinat narura intelle@ualis,
tanquam {uia bona, fibi convenientia vel confo.
na.  Moralitas autem obje&iva mali, ¢ contra,
elt inclufain ipfis objeétis, cum quibus naturz
intellectuali, qua tali, eft malé, tanquam cum
fibi difconvenientibus, & diffonis,

Quia veré hic quaritur de tali moralitate,
qua (irregulativaipfarum etiam a@ionum Dei,
itaut oftendatur; quare aliquid etiam refpectu
Dei, fitbonunvvel malum: ided nomine nati-
rz intelleétualis, accipitur hicratio communis
ad naturam intellectualemcreatam vel incres-
tam, ericque hxcratioindefedibilis & xterna:
quiarationes communes & effentiz rerum, fune
indefe&ibiles & xternz. )

Queipfa diffonantiaad naturam intelleGua-
lem, necficquidrelativum, dcbctaccjpi radis
calicer.

~ S1autemdicatur aliquid effe diffonuim nati-
reintelleCtuali, quiaeltde fc malum, eric re~
{ponfio per definitum ; non verd peraliguid cla=
rias: nam definitiollius malitiz de (e, eft difta
diﬂbmutiu,erirqm fimilis refponfio e, ided a=
liquid eft animal ratienale, quia eft homo: Ipfa
autem confonantiaab honefto, & bono nature
intellectuali, verbis differunt : ficut turpe, in=
honeftum, malum naturee intelleétuali, 4 diflo-
no eidem, verbis diffetune.

Sed infuper eft necefle addere; quomodao
ipfumn di¢tamen rationis habeat {e in ordinead
moralitateth obje@ivam:  Qund /i

Expricartur. Inhoneftas vel honefasins
clufa in iplis obje@s ranquam difconveniens 8
dilfoha, vel tangiiam conveniens & confona
nacure intelleétuali, eft in illis omnind manima.
to & mottiio modo: necenim eftinillis; vel pet
vitamincelle@ualem;vel per Vitati mordlem: {i
ergoeft morttio iiodo inillis,non eft mo—\io,qui
fit proportionatus nature intelle@uali: (i enim

By Coliti=

Ej




=

138 Traétatus 11

eontinentiailla honeftatis vel inhoneftatis non
reprzfentetur, zquefe habebit, atque finonef-
fer. Urergo fit conveniens vel difconveniens
moralitas objeétiva, modo intellectuali, debet
effe perintentionem, hoc eft vel perintelle&io-
nemvel per volitionem, in quibus duobus, ftac
intentionalitas. Quia vero penfarenon {pettat
ad voluntatem, fed ad intellectionem? hinc ad
eam {pectabit penfatio disconvenientiz vel
convenientiz: nonquodillafaciat convenien-
tiam vel disconvenientiam ; {ed quod illam pro-
ponat, applicet, & notificet; ad eum modum,
quoin jure, Praco non format fententiam, fed
proclamat. Lexautemipfafivedivina, fivehu-
mana, habebit {e ad moralitatem objectivam,
tanquam ratio in multis immediata, quare hoc
quidem bonum vel malum fit.

Pros aTur 1. Conclufio Auétoritatibus
quasadducit Oviedo. Dyon.L.s.deDiv. No-
tmin. & ibidem cum illo S. Thomas, pro termi-
no difconvenientix peccati Angelorum, natu-
ram angelicam aflignat. Aug. L.11. de Civir.
c.17.&L.12. de Civ.c.1. in explicandamalitia
ad naturam recurrerit. Omne, inquit, vitinm
Batur e HOCEr, A Per POCCOniy A NALHY A% esi.

ProsaTur 2 Iludeftmoralitasobjecti-

va,quod eft ultimum refolutorium inhoneltatis
vel honeftatis moralis, & quod ipfumnon refol-
vyitur in prius in hoc genere: {ed ralis eft dicta
diffonantia: quod probatur, quia quzcunque
fationes parricularcs alicujus turpitudinis v. g.
teferantur, €& OMNES, ultimo refolvi poilunt,
in diGam difonantiam. Nam {i dicasfornica-
tionem efle malam, qoia cft bono prolis contra-
ria; qurere reftat, quare fugiendum fit econ-
trarium, bono ‘prolis 2 Re{'pondc'bis, quia hoc
diGatipfeintellectus; quarere reftatquod ha-
beat fundamentum intellectus dicandi hoc ef-
femalum? Refpondebis, quia objectum in fe
eft malum reftat quarere, qu poflit effe re-
gula taxandi, quod aliquod objeGum fit in e
malum2 Scmpet rcfpondebis vel per formales
vel per zquivnicntcs rerminos, quia eft turpe
quoddam, dedecens, & difconvenicns nature
intelle&uali. uod autem hac ipfadiflonan-
tia non refolvaturin prius inhoc genere Rartio
eft, quia nullum tale adferri poteft. Deinde
ficut ipfa natura intelleGtualis in ratione intel-
le&ualis, non refolvitur in aliquid prius: nam
in quod refolveretur, jamnon cffetintelleGua-
le: ita & diffonantia in gencre diffonantiz in-
telle&ualis, itemque cony enientia, nonrefolvi-
tur in prius.

Porroinhacrefolutione,itain peccato T heo-
logico proceditur. (llé;lrc v.g. idololatria eft
mala: Quia illam prohibuit Deus; En ratio-
nem immediatam aliquid Theologicum conti-
nentémnempe legem divinam. Queres,qua-
re Deuslege fua pro‘mbuit- idololatriam? Ra-

tio erit, quia diG%amen divini intelleétis propo-

* turz intelleGtualis, quatenus incellectualis, y¢

fuithocDeo tanquam malum: quarere refly
quare propofuit ditamen illud tanquam m;
lum quid, idololatriam ¢ Refpondebis u
diffonat naturz divinz intelleuali fhpcr;}iq[j ks
ﬁ;s & indebitus cultus 5 quarere adhye uhnc?
riusreftat, quare hocipfium diffonet naturz
vina intelleétuali? quia ut ficdiffonum c{}n;
turz incellectuali (qua univerfalior cft mtu?.
divina intelle€tuali) quia inquam diﬂonum:i
naturz intelleGtuali , exhibere cultum fup.
mum, infihité viliori colibili,& excellentiz o
g¢ minori. (&amvys autem ctiam pecey
Theologici uluma refolutio ad naruram ingel.
leGualem utficfir; adhuc peccatumerit Thep.
logicum, quia fpecificatio attuum ab immedp.
tis motivis habetur. Etita quamvis omniun
{cientiarum actus refolvantur in hoc principi
um, quodlibeteft velnon eft : quia tamen .
mediatamotiva funt diverfa, ficut & afusilk.
rum {cienriarum, fint diverfi.

ProBATuR 3. Quia di&a diffonantia can.
venitomni peccato, foki; femper; & eft primain
genere moralitatis: idem proportionaliter d.
cendode confonantia. Ergoapparet moralin
tem objedivam in dicto principioftare. Eecer
té heec formalitas, quaelt diflonantia ad nat.
ram intelle@ualem , cft de fe apta, ad facien.
dam actionem moraliter inhoneftai, curno
enim etiam hoc titulo poffet reddi inhonefa
Ergo importat in {¢ moralitatem aobjechivam:
nam impofiibile eft {inc objeéto moralitati,
fieriaétum moralem , quziplav.g. diffonantia
cim ad quascunquc pareiculares malitias has
beatfe per modum generis, urpote pradicabil
defpecie diftinétis v.g. malitiis, fit, ut e habeat
permodum priofis: nam univetfaliora femper
{unt priora: cumquenon habeat quidquamfi-
perius fe ut diGum , bene etit ultimumel-
lutorium.

Osjicit 1. citat, Pallavicinus nothine i

fl
intelligitur natura incellectualis, quatents dif
fert quomodocunque 1 naturis irrationalibus
vel quatenus intelligitur capax operandi hote:
{té. Primum dicinon potelt: nam ctiam op
rationes {omniantis vel ebrii, poﬂhmhabcrasﬂ*
quam cenformiratem cum natura ratio
quatenus hzc differcab irrationalibus; cumi
rationalianon poffint facere tales operationt
quales faciunt fomniantes vel ebrii,cum illz
liquz pendeant ab intelle&u : quin etiam ali-
qu operationcs anima vegetativa poffunt ¢
fefpccialiter conformes, cum natura raton
matetialiter accepta, quarcnus feil. per cast™®
ciunturillaorgana, & illifpiricus, per 4% e
pushumanum differt abaliis corporlbus,&f“‘
mcninqusmodio;—"ctationihu5>HU““ cft hone
ftas vel inhoneftas.

Sivero dicatur fecundu

tunc non vitatur circulus -

omall,

m: contraclh qud
Siquidem patus
ratio-

F

ptiol
apll
(entl
fm £
fr i
fone
R
fat!
fin
gt
Ject
ig[b 1
nem
fata
Se
bon
tltbe
il
tne
len
qugan
tione
oppO
ot
form
diter
R
Fljccf
fitio
fomi
fsh
Deh
tumf
maf
[anee
e
[z
eS¢
qual
D
mis,
fecur
fed
dete
Venie
licer
msta
Jcr,p
radic
ns,
fiien!
fon
Perit
tapl
ltdj
mog
iam
tien
bea
tis ]



200
nain
t die
litg-
{3
41
ien-
o
ellat
am:
atis,
i
i ha‘
bilis
beat
nper
nfl-
elo-

N
vl
 difs
ibos
ofie-
ope:
gailt
IM“}
fir-
nes
22
1 ali-
it ¢l
onﬂl
cff
cor-
e
one-

C:Llii
f{ie] I
atio- |

ionals prout poteft operari honefte, c;{cbct
solicari pet aftumhoneftum: _hfur omnis po-
patiaper fuum adtum, & 9mms1clauo pe{rlfu-
aterminum: Ergo ulterius l_mncf’cas explica-
;u;pcrid,quod rurfus explicarideber,peripfam
joneftatern. E s b e

ResponpET aliquis quod hic accipiarur
ymraintelleftualis, ut fic _abﬂ:rahens acreata
yincreata ; & cimoperationes quas opponit

gmentum non referantur ad naturamintel-
Ltmlemut fic,fed ad naturam humanam; ho.c
wonon erunt confonz confonanti per ordi-
s ad naturam incelleétualem , ur fic fpe-
fatam: . N

SedhzcRefponfio non eft plena:quia etiam
omum prolis ex femine dcc1fc_> pon_cudm, non
dtbonum naturae intelleftualis utfic, {fed non.
glinaturz humanz, & ramenquiain fornica-
deinpe dicur hoc bonum s dicitur fornicatio
demalamoraliter.  Quod fi dicas dicarena-
unmincelle@ualemutfie,, non effe contra ra-
fonem, difpenfandum femen; etiam dicerent
t.ypu(iti,quod mrurainrc]ie‘&ualis,mhc,di&ct
fimz ordinaczz ad compofitum intelleétuale,
bmandaclle organa, fpiritus & fimilia. Hime
e

ReszonpETur Argumento. Quod du-
pﬁtcsﬁnma:urr intcllectualis, qua talisope-
utiones, & in particulari, utaffumitarguens,
fominis: quaedam enim funt nonniiiopcmtio-
wshominis , & phyfice ab codem profeétz.
Dehisinprazfenti non cradtatur, & tamenin ea-
umferiefunt operationes fomniantis,ebrii,ani-
meformantis organa, & fimilia, Aliz autem
[toperationes humanz moraliter : quiacrgo
dézoperationes fomniantis, nonfunthuma-
temoraliter: fit, utnon poflint dici contor-
mescum naturaintelle@uali, conformitate de
quahic,

Dite@t¢ ad argumentum dici poteft, inpri-
m, quod fumatur natura intelleGualis non-
liundum quod eft capax operandi honefte,
lid quod fumatur natura intellectualis prout
etetminans ibi objeéta aliqua, tanquam con.
lmientiaingenere moris, nonrecurrendofti-
I:;crn.d altiones,fedad objecta: quaratiomo-
IFIS fanquam peraliquid v ulgatum, explicarifo-
hper laudabilicatem, vel vituperabilitatem
fdicalem,in objedtis inclufam. Quod{i que-
1, Undchacipfa convenientia vel difconve-
tientia qlecftival fumatur ¢ jamad hoc perra-
[’D‘?leapriori refponderi non poterit, utex-
E;;lﬁmOﬁmdc[’{cd refpondcbitur perfolam

ICationem terminorur indué
B e
Modo notificari debeant definiti LCII e
i \”-JC.- [:_ f_ : aenni '101155. ‘nf\ [
e, 'aN:w :{m:n argumcnn nonefle {uffi-
?Q"L'Cﬂpltionz;:t.qr FL:]lItlL_tm n}cmbrum,lllcm-
Wb L:}llllrL ectualis, ‘dctcxjmman-

Juaobjectahonefta, & aliqua inheone-

Difputatio V.

3o
fta:nectunc fequetur,quod obje&iva mptalitas
per agum formaliter moralem explicari de-
beat. Deinde quamvis operatio honefts for.
maliter debeat explicari per objetta, nop ra-
men ipfa objecta debent explicariper aiones
l}onc&as formaliter: Nam ficur aétus metaphy-
fici definiuntur per objeftum Metaphyﬁcun};;
non tamen objectum Metaphyficum definjryr
perfuosadtus; fic&in prafenti.

InsTaT Idem. A&io externa confidera-
tafecundimie , & non quatenys imperatur 4
voluntate deliberata, non haber convenicn-
tiam vel difconvenientiam ad re gulamra
quapropter fiquisin objeéto, quod fibireprz-
fentatur volendum, aut nolendum, non anim-
gdvcrtcrc;t nifi malum phyficum, utique nec
mhor_mﬂ:g neque honefté ageret.  Ergo regu-
;;1 rationis in ipfaactione externa, nullum poreft
invenire fundamentum, ratione ey jus camre-
prefentethoneftam vel inhoneftam,

RESPONDETUR, praciféinipfa altione ex-
ternd qua externd , nullaeft honeftas vel inho-
neftas moralis,nihilominus dependenter abin-
terna,invenitar fundamentum , ratione cujus
reprafentaripoflic, uc futurum honeftum vel
inhoneftum,non ftandoin afione interna Ban-
quam ultimo refolurorio honeftatis: hoc enim
eft moralitasobjeétiva cxplicata,fed inilla (Fan-
dotanguam in immediato principio deriv
honeftateminactionem exrernam,

Osjrerr 2. Mulea fune quz non funt con-
trana\turam,&: tamen funtmala : Nam morus
primo primifuntnaturales,& ramen exobjeéto
funtmali : efus carnium ferid fexed, cft juxea in-
clinationem fenfus, adeoque fecundiimnaty.
ram & tameneftmalus: appetcntiaitem oloriz
humanz, noneft contranaruram r:!rioalal-.'ru
& tamen eft mala,licét conveniens illi mu-m:f
tum furantinon eft malum, fed nonnifi injuria-
to, &ramen etiam furtum eftmalum, J.Irem
nonnifialiquafunt peccata contra naturam, ur
peccatumSodomie,& tamen mulra funt pecca.
taquznon funtdiétafcelera; Ergomalé expli-
catur peccatumut fic, per oppofitionem ad na-
turam intellectualem.

ResponpeTur. Motus primo primivo-
canturnaturales, h. e, ex derermiuan‘onc ad u-
num proficifcentes ficutnaturaeft determinara
adunum: fed nonvocantur naturalesh, e, con.
venientes & confoni natutz incellectuali con-
venientid explicara : Efus carnium non eft con.
tra naturam accepram pro appeticu f{enfitivo,
{ed eft contra naturam h. ¢. difconveniens na-
tura rationali;cuiturpe eft;non obedire prace-
ptofupcriorum, quale praceptumeft, prohibia
tio efuscarnium.  Appetitus vanz gloriz,non
eft contra naturam rationalem eo fenfi: quiia
nullaalianaturaillum principiat, fed eft contra
naturam rationalem , cui difconvenicns elt,
vanitas laudis. Furtum non eft phyfice ma-

m 4

tionis;

ante

Iy,




s

140

lum , {fed motaliter ratione difconvenientiz ad
naturam intelle€tualem, cunidiffonumeft, uti
alieno tanquam {uo. Peccatum Sodomiz eft
duplicimr conrra naturam ; Inprimis quiaim-
portat malam adminiftrationem feminis provi-
{i A natura nonnifi ad gencrationein; tale contra
naturam , nonhabetur inomnipeecaro. Se=
cundo eft contra naturam quia eft diffonum &
non convenienseidem: & eofenfitomnia pec-
cata {unt contranaturam.

OujtciTur 3. Spectato homicidio finc li-
bettateillud non magis eftinhoneftum homini,
qudm i fiat a bruto: Ergout ﬂp}‘l‘t‘]lf!:\!‘atu r
inhoneltum,debet cognofci ut amabile libere :
Ergo debet fieri reflexio {upra amorem libe-
rumilleque formalifabit ultimo malitiam.

RespenpiTur. Non cft necefle cognofer
aligued malum ut amabile libere, fed {uflicic
(ilppﬂﬁtﬁ viamandi liberé,appetere,cxteroqui
diffonum objeftumnarurz intellectuali Plu-
fibus hoc argumentum folvic Arriaga cit. d
.38,

Instasis. Regula debetefle cadem, &z ra-
fnen idem objectum refpectu unius potclt efle
bonum, rcf}vcﬂualius malum, & itajudiciob
fceleralicicum eftoccidere reum, accufarori il-
licituin.

REsponpET. Oviedo ut adtio (idem dic
deobjedto) fitmalavelbonas debet fumicum
jisdem circumftantis: Si enim non futnatut
cumniisdem;non eritidem objeétam,

DIFFICULTAS IIL

De Objeltiva Moralisase in ifiis,que
.. halayqniaprohibening.
% [{cafla objetiva Meralitate ecotum qua
Deusprecepit pro libertate ne fiant, cum
alids licite exerceri potuerin t,difcutiendumuls
teriusvenit, que fit objectiva Moralitas legis
maturalis.  Circa utrimquehabetfuasadver-
flonesPallavicinus,qu® hicexpendendz funt.
Expricat i. Moralitatem obje&ivamin
iftis,quae Deus libere prohibet, dicitque quod
objectum voluntatis,qua D:us‘vulr me obliga-
reinhocinftanti, eft, utcgoinhoc inftanti,non
poflim velle oppofitum illius object1, ad quod
dicor obligati, nifi per aliquam volitionemin-
trinfecé malam. Quod ipfum fic explanatd.
9.q.1.0.3. Deus in hoc diftere ab aliis Legisla-
toribus , quod hi non femper po‘ﬁint pb}igarc
prout defiderant ; non enim poflunt facere,uc
notitia legis pcrvcniatadomncs 5 ad quos vo-
lunt, & permaneatin memoria,&c. Detsati-
temqui pn[cﬂ loqui in corde , qmm'mcunquc
\-'Uhrc-i‘it,11-.1:1L11mmdcﬁdcratob]rgnrc, quinre
ipfaobliget: habet enim vocem , cuinulluseft
furdus. Etctm novit nliquidcﬂ'cntialitcrin-
compt_\ﬂil‘!jlc,cu.m co,qtmdﬁmu]vult, non po~
eft velle }gnurantiam obligationis Prxdi&a—:,é‘a

Tradatus 11

1§§111}1 notitiam i].]"i‘.ls' ; Hinc voluntas oblizg.
m]}lc & nunc, nihilaliud erit , quénwuiuﬁms
r&u non vulc nuht_ciarc concur{um , qumnll:
diante egonon poﬁnp Vcllcopgoﬁmm, nify
voluntatem malam,&e¢. Hee explicatio
Non SaTisra CIT L. Qu‘f aliz moralit;.
t[“i,\!r‘u)l] dclvlcnt explicari per actiones licitasve]
1[!1_u|t;15. Ergo neque prafensmoralicas,

. Non$S ATISFACIT 2. ia non tradit yl-
timum refolutorium malitizz , aionis fafte
contra p:‘ohibi_muncm > quodipfum probam,
quia i:\]vp_rimis i quzratar ex Dcog;uarc tu nm:.
:’fj"( 1thi CUl?CUL’iL__l cum quo ego licite opetabor
hic & nunc: RefpondebitDeus,quia prohibyi
hanc adtionem tuam; reftabit guarere, quare
malum it ponereactionem a te prohibiram? &
quid prohibitio malitiz attuleric? debebitqus
l)tg;nmﬁpcr aliquid aliud refpondere; &hoe
potius erit quahta motalicas , ;notivumquc,
quare nonnift talem Deus offerre poffit con-
curfumad a&ionem alias ptol";ibimm , erituld-
mum illud refolutorium. Rurfis, quands
Deus vult dare nonnif {eleGtum concurfum,
cumquoprviderinfal libiliter {ecuturamope-
rationem gratiofamsdebet privis refpicercabye-
¢tum feligibile, & formam conflituentem, in
ratione {eligibilis : Ergo etia quando Deusdi-
cit fenon daturum, nificoncurfum talem,quo
mediante egopoflimoppoficumvelle, nonnit
pervolun tem malam ; debetper priusatrendi
ad obje@um malum,& formam conttituentsm
in ratione malisde qua quarere reftat, quznam

JCT

ficillae

NonSatisracit3, Quiaaflumicalin
pringipia , qua patiuntur {uam difficultatem.
Taleillud eft,admittere voluntatem,qua Dew
ponvult mihi dare concurfum, quo mediant?
ego poﬂhn velle oppoiimm, nifi per yolunta-
tem malam: quiatalis volitio 1'3}"ug1‘.arfhn&1tan

i Dei,inferens peccaminofam ationem, ult-

1m0 referibilem in Deum , quinoluit mihialium
concurfumdare, quanicem quo hi¢ 8 nunce-
ram peccaturus : presipue cum agnofcarus
concurfus nonnili indifferentes.  Rufus cons
cedoDeum differre a Legislacoribusaliis, pro-
mulgareque legem cum vult: 1équL1;ci‘070b]C‘
dtum premulgationisin prohibitione, qui L'L"L‘-‘
¢ hic & nunc? Coneedo:
velle uthae
illudobje-
llam ,qt!t\i

dat malum object
Deumdum p:-uhii)c‘t , non pofle
actio licite exercearur ; fed que
&tum prohibitionis,agereque contral qu
reddat, ut non poflit nifiillicita adtioncfhietlt
Hine aliter

Exericarur ditta Moralitas
tingendo infinitam fuam perfedtionem, & petis
{ando vaiiasfuas excellentias, atringicetiamis
{c formalitatem Legislatoris, Principts, &‘DO'
mini: confequenter agnofcitin fevim Ob{f.‘?’a'
tj\'am,Dirr:&:\r.m'l,ch:sianw m:Quia VerohE

perfectioncs (unt connotativa; refpiciuntil
ditum




	Seite 130
	Punctum Difficultatis 1. An objectiva Moralitas, stet in voluntate Dei?
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135

	Punctum Difficultatis 2. An Moralitas objectiva sit Præponderatio objecti, aut Aptitudo, vel Ineptitudo ad finem?
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137

	Punctum Difficultatis 3. An Moralitas objectiva, sit Convenientia vel Disconvenientia ad naturam intellectualem?
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140


