UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Francisci Svarez Granatensis, E Societate lesv
Doctoris Theologi, Et In Connimbricensi Academia
Sacrarum Litterarum primarii Professoris Opvs, De Virtvte
Et Statv Religionis

Qvo Qvid Contineatvr, Index proximus indicabit

De Obligationibus Religiosorum ex Regula, Preelatione & subiectione
regulari prouenientibus, De varietate Religionum tam in genere, quam in
specie, De Religione Societatis Jesv in particulari

Suarez, Francisco

Mogvntize, 1626

Cap. I. An in religioso statu necessarius sit aliquis Praelatus iurisdictione
pollens, & vnde illiam habeat.

urn:nbn:de:hbz:466:1-93501

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93501

e

s

1

==

: ;

7o)
s
o

\

DE RELIGIOSIS OVATENVS PRAELATI SUNT,
¢ eoriem obligatiomibus , vt fic.

OST explicatameffentiam, & pr=
cipua vineula , atus religiofi , di-
cendum de czteris obligationibus,
& proprietatibus eius. Ad hoc au-
£52  tem oportet gradus perfonarum,
exquibus religiofa congregatio coaleftit diftin-
guere;& figillatim confiderare,quia pro di uerfira-
tecorum ; diuerfa eft obligatio; & in qmblufdam
eanum perfonarurm oritur,ex refpeéti ad alias. Ad
duoautem capica poffune diftz perfoiz reuocari,
Prelatos fcilicet, & fubditos. Primiimi vero occur-
ricPrelatorum cofideratio, quia & pracipui funt,
&poft dodtrinam de obedientia > &l !1ieé‘tio§§,
cpporcune cadit fermo de Prrlaus. Ignu_r deeis
dicemus; qua pertinentad ipforum creationem,
fenexiftentiam, (ve fic dicam;) deinde, qua adpo-
teflacem & obligationesiploruniyqua in tali crea-
tione fundamentum habent.

G RPN - T,

Pirian ins religiofo [fatn aliquis Pralatus requiran
1uy snrifdictionem habens, e vnde
illam babeas.

L NOu pollumis feligiofloriit obligationes , in
Difatu s quibus tradeftdis verfamur explicare quoad
et gam pattem, que Przlatos atringit , nifi de eoruim
ek eiftentia, & poteftate, inquibus rales obligatio-
;«:’: % nes fundamentun habent >dodtrinam, pernon-
mw  ulla capita pramiramus. Supponendum vero,

fermonem effe de ftacu religiofo, ve nunceftinv—
fuEeclefizy in regulari, & cominuni vita , nam, vt
fupra tattum eft, &tradatu fequenti dicemus; in-
Meniri etiam poteft verus religiofuis ftatus in foli-
o & priuato vitiendi modo, refpedtu cuinsnon
eltnecelTaria alia Pralatio , vel przcipiendi pore-
flasprater eam,quam inerinfece requirit obedié-
fiz votum, vt ex dicendis 4 fortiori conftabir - i
ideo de illo ftaru, quod ad prafeéns attinet; nihil a-
lddicere necefle eft. De alio vero ftasn commu-
itatis religiofie per fe notumvidetut inillo hecef:
Tariim effe aliguem, qui cxreris prafic, pracipue fi
ocnon reftringimus ad ynam perfonam , fed in-
dcﬁnite]oqlmmuf de vio gubernarare,fineilla v-
Baperfona fit, fiie viium confiliy m ex multis per-
onis conftans : fic eniin impofsibile et humanam
fomntunitatem fine gubernarore confiltere, Vhie-
nison eff gubernator ( dixit Spiritus Sanéus Prou.
1) Populus corruir, Quod fi de omni communitate
stverumelt , multomagis de religiofa; inqua
UMmus ordg ad perfectionis profedtum neceffa-
g e&.,fit ideoincoftary {peciali titulo & ratiohe
Meeariaeft obedientia, ve tomo przcedenti vi-
imus. Simili ergoimqdo neceflarins eft Superior,
Wobediarur: & idec omnes religionum inftitu-
:“:rffcil o¢ primum in hocgenere vivendiftatuunt,
Wep, . llC:t!Ineu In:ahql_ns Prafedtus,cui cereri per-
iy i '[f‘_ ediant, ve fatisoftenfiim eft tractando de
My, ESitare obedientiz : hac enim duo correlatiua
oy m“- Q\Ufinuls autem de abfoluta necefsitare hoc
Nieltringarurad vnam perfonam, vt dixi, ta-
¥ranc Suar.de fagy relig. Tom. T V.

men moraliter loguendo , neceffe eft vium huiug
regiminis ad fingulares perfonas reduci squiafieri
non poteft, ve fingula, quz agenda, vel pracipien-
daoccurrunc, plurium communi confilio difpo=
nantur,vel ordinentiir. Poffer autem ordinaria po-
teftas etiam immediara > Tolum effe in communi-
tate, feu confilio aliquo , licet per Vicarios proxi-
e adminiftranda effet * illud autem regimen non
effec réligioni conueniens, guiaimperfedtum eft,
& ordini religiofo minus accommodatum. Ideo-
que inomnibus religionibus monarchicuni regi-
men,{altem quoad proximam guberhationeniviii
receptumeft. ER ehim hoc regimen oninium per-
feétifsimum , tefie Ariftor.s. Ethic, cap.io. & con-
firmat D.Thom. 4. contra Gent.cap.76.1mo Chri=
ftus Dominusdocuit , dum in fua Eeclefia perfe~
&tam monarchiamefle voluit, vt in tom.de fide 0=
ftendi, imo & narura ipfa hoc perfiadere videtur,
dum vnim tantum fupremum Principem ; Deum
{cilicer, admiteit, ve notauit Cypriahus in traét.de
Idolorum vanitare. Scatus ergo religiofiis ratio=
ne fuz perfetionis monarchiam etiam maxime
poftulat. Requiritergo non folum vium guber-
natoreni , fed eciam vnum caput, qiod fingularis
perfonafit :in hoc enim differt monarchia 3 cere=
ris politijs. r e
Eft aurem ex fuperiori tomo recolendq; in Pra=
Iatis religionum duplicem poffe intelligi potefta~
tem; iurifditionis feilicet & dominij. Dicendiim
ergo fecundoeft. Inhocftatu necelfarius eft fupe-
rior; qui poteftatem dominativam habeat; iurif-
ditio vero non ita illi néceffiria et Priot pars
fufticienter eft inillo toms déclarara 5 & probata:
nam traditio, & votuin obedientiz funt de necef~
fitate flatusreligiofi : ergo & poteftas dominatiua
in Przlaco eft neceffariain hoc fiatu: nam hecduo
funt quafi correlatiua, vel tanquam caufa , & effe-
¢tus; nam ex traditione, quz fit ex parte religiofi,
fequitur dicta poteftas in religione 4 qua in fupe-
riorem transfertur. Altera item pars probatur,
quiaprazdicta poteftas fufticit adgubérnationem
&conomicam: hxcautem,fi fir accornmodara dife
ciplinz religiofz , fufficitin rigore ad religiofiim
fatum. Maior patetin feculari gubernatione do-
mus; in qua pater habet huiufimodi propertiona-
lem poteftatemin filium, virin vxorem, dominus
inferudm; & illa fufficie ad politicam guberna-
tionem. Minor autem pater, quia religiofus fatus
fufficienter faluari poreft in communitace vrius
domus , enius gubernatio & viuendi modus ad
perfectionem charizaris ordinerur : ergo in illius
fuperiore fufficit predicta poteftas ad eundem fi
nem, & vit® modum accommodata. Quind fiplu-
res domushabearinter fe moralein vnionem, qua
vnum corpus politicum efficiant, preterqui quod
id non eft fimpliciter necefarium ad fazum reli-
giofum , ettamillud poteft fufficienter Gluari cum
pradidta poteftate amplificaca s feu excentfa quoad
dominium cum fufficienti proportione;fiue id fiat
per fubordinationem obedienti® plurium con-
uentuum,feu domiciliorum ad vaum fuperius ca-
putsfiue




Il
Varis e

empla pro

afferiione

confirman-

ad.

. per confenfionéhi plurium Abbatum, feu
fuperiorum conuentualium inter {e ; gnanquam
hoc fecundum minusArmum eft; & pluribusdil-

fentionibus e 1tun.

t,'nniErn'u(mu';c:expliczm;r exempl PrINO 10—
ialiggn ; in quibusnu]h eft iurifdictio fpiricualis
juxta dodtrinamn p.Th. in 4.d.a9. & 25, communi-
ter receptaim,qliam i1 tomo decenfuris difp.z2.feét.
explicuymus; & tames in illarum conuenti-
qud cEteris prafedta, {iue Abbati(la, fiue
Vel aliter nominetur, inqua eft fufticiens
1s gubernatiua ad rchgmﬁ}m ftatum necel-
gumento c.2 de his, quahunta Prxlato,ci
his,quzibi notat Abbas, & alij, & exipfo viu {atis
conitat. Aliud exempli et de antiquis monachis;
quiregulariternon erat clerici, vt fumittir ex Dio-
nyfio c.6. de Ecclefhierarch. Hier.ep.1. ad Eliodo-
rum; 4.ad Rufticum, & lib.contra Vigilantium,&
exalijs, quz referunturi6.q.1.& infra rraétatu fe-
guenti de varietate religionum, latiusde ea re di=
cemus: & tamen intera uos monachos erant
Prxfeéti ac Superiores fufficientem habentes po-
reltatem ad religiofum ftatum gubernandum, vt
conitat de illis antiguis Patribus Antonio » Hila-
rione,& Pachomio, 1mo etiam S.Benedicto, quem
{acerdotem fuille non legimus;imo non fuilfe feri-
bit Bonau.in expofitione {uz regula, c.7.fuifl
tem vere Abbatem sidelt monachorum patrem,
& fupcriarcn‘l,fatis conftar. Eitg; optimum exem-
plum apud D.Gregli1.Dialog.c.4 de Equi
ciitm {acris ordinibusinitiatis o1 efler, Abbas, &
multorum monalfterioruni ‘ater a Gregor
pellacur. ]grmr.:d hoc munus ierifdictio Eccle
{tica necellarianon elt , fed fufiicic pmd:ém pote-
ftas: namin his viris laicis, quantumcuig; fanttis,
Ecclefiaftica iurifdictio elle non poteft.Dices;mil-
lis fuilfe poteftazem excomin unicandi, vt exregu-
1a 5.Benedicti, & ex alys colligt poreit. Refponde-
iur)ln nominege Xcominunicat R € .ILI'L'I]HUCd(iD*
nem : namilla,de qua Benedictu fuaregulalo-~
quitur, non erat cenfiira Ecclefiaftica , fed externa

uzdam feparacio i conuerfatione fracrum, velin
‘g]wro ;velinalys occu[:mwmbns , feu exercitijs,
vel in communibus colloguijs ; gu {eparatio {o-~
jumerat per ordinationem ; fet prolibinonem o-
bedientiz;vnde nequeipfum religiofum; nequea-
lias perfonaseo modo ligabatyquo nunc ligatEc-
clefiaftica cenfura.

Rurfiisvero obijeiet aliguis,nunquam polle fta~
tum religionis efle aut conferuari fine Przlatoha-
bente po:cltatcmjurmﬂc‘tiunis , nec exemplisad-
ductis oppolitum probari sHuianec moniales funt
{ine hufimodi Praiatosnec religioli vnquam fue-

runt: [\_ill.]T'l\I'l'lCPTOLTCU!E dicta excn':lsi.‘;,no:: opor-
rere Pralarum elie einfdem fexus, veleiufdem or-

Lon vero effe omnine nullum. Nammonia-

dipiss
les vel fubijciyntur religiolisviris tanquam Pre-
latis habentibus inrifdictioneman illas ; vel Epi-

[‘cmtﬂ fi exemptx non {int: & tunc Lpli';:op:s non
mans etk l‘.-t'u;wius Prazlatus earum, quam fit Pro-
vincialis,aut Prior circafibi fubiectos. Et fimiliter
olim quando monachierant mere faici, fubijcie-
bantur Epifcopo tanquam proprio przlato,ve fu-
miturex cizato loco Dionylij,é ex Hieronymos &
alijs,quos fiipra retulimus: & ideirco.quia Epifco-
pus pcrﬁiyi‘um przefle non poterat, {olebat {ub-
fituere Presbyternm aliquem,cui vices fuas com-
mitrebat, ve colligiturex Concilio Chalcedonenii
¢.5. & ex regula Auguftini s vbi dillinguit Prepofi-
tum & Preshytero , g&everique eribuit poreltatem
curripicr;dl re||gm{'05 , & vindicandi delicta : quia
forrafle in Przpofito erat tantum poteftas domi-
natiuasin Presbyteroautem eratetiam Przlatios
& iurildictio: & hoc fignificantilla verba, quaha-

Lib, 11. De Religiofis quatenus prelatifint, & eorum obligationibus, vt fic.

beneurinfine regule, Prapofita tanquant patriobidi.
o acrquar !‘:{;U)‘{ero 5 Qut omnem vq'h:im CHrzm
gerit. Vis1go cundbaiftaferuentur, o fi quid feruarum .
i fuer L, oy mg.‘;gg:z;trpmm edeurs [od ve emendandum
corrigendumque curésir, a8 Prapofisumpracpuepertiniy
i ad Preshyterimsonins efl apud vos mafor aNIj)Wlm!)r.rj
feras quod modic pel wires eius excedie. Eratergo in Prefs
byteromaior P.ULFF.E“‘ 5 qxg-?m m Prmpmim > quz
non vid etur alia fuiffe mift iurifdiftionis: ergoni-
quam hzc dgfuit in Prelatis religionum. Etratio
{iimi poteft¥x pradictis verbis Auguftintiquiahec
poteftas maraliter neceffaria eft ad perfeétam gu-
bernationem ¢ batus ; tum ratione dire®ionis
Fcn‘q‘.[x »tum etiam ad maiorem coaétionemybi
fuerit necetlaria.

Hzcargumentd t:mu_gincum planie quod'inten- ¢
dunt,folumque pofiza funtvt verum fenfumafler- .,
tionis polit® explicemus. Duobus E;1i|11|11adisin_,,r:m:,"
telligi potelt, Przlationem cum iuriﬁi'ie'kiullauﬂz,,‘.,:;:
neceffariam ad ftatum religiofum. Primovetalis & s
jurifdiétio,& Pralatio effe debeat fpecialitercom-
mifaipfi religioni , vel alicui perfonz einfdenor-
dinis, & profefsionis. Ethocmodonegamus effe
neceflariam propriam Przlationem cum potefia-
te iurifdiétionis intra ipfam religionem : & hoe
xempla adduta in numero 7. quibug
addi poteft exemplum, quod nuncetiam exzaty e
corum inftitutz ad curandos infirmes
in publicis Xenodochijs corum cura commifiis
illi enim inter fe proprios habent Prafeétos; qu
bus obediant ; illi tamenius fdi¢tionem propic
nonhabent, fed in Epifcopis refidet. Aliomodd
poteft intelligi hac iurifdictio neceffaria in ¢ll-
quo Prelato Ecclefiz , quiratione i dicipote-
it Pralatus religioforum’: & hoc modo guidens
et talem Prelationem; & iurifdictionem effe ne-
ceflariam, vr probat difcurfus numero prxccdm-
ti fadtus: & preterea,quia nonpotelt clfein Be-
efia aliquis ftarus , quin totls fubieGus fit it
&ioni Pralatorum , & Paftorum Ecclefiz)
fecundum aliquem modum velimmediate aChri-
fio , velabipfaEcclefianiticutum: quod magi
ex {equenti aflertione, ci;:ﬁp:edeclamtionc coll-
ftabit.

Dico ergo tertio. In religionibus exempris,ques |
fesnunc fere funtomunes religiones virorun, 26
celfarij funt Pralati proprie didtt habentes fpun-
tnalem,imo & Epifcopalem iuri(diGionem, Gone
dufio eft certa,& comminis Doctorum, quoshta-
tim referemus , conftatque inductione fuxea pra=
fentem Ecclefiz vium: namé& monachales Ordtf
nes, & Mendicantes (adguas reducunturali; gt
cum illis wmmuniuu'.:,\-elpamugam) habent
huiufinedi Prxpolicos cum propriapote ate; &
jurifdiétione. Ratio autem necefsitatis:ﬁf}’l’,°ﬁt?

exem :.‘i:oﬂl:;:‘ﬂ‘ efficax,quia €0 iplo, quﬂdr‘fns_‘oa
e im=

=

mrnil:c't:onclig:-i.rcs:?m‘um eximitur; mAanet L
mediate fubietta folius Pontificis jurifdreont
non poterat auten conuenienter ggb:mm i
mediate per folum Summism Pontificems aut per
Commiflarios;vel Delegatos abiplo:quia m_oiﬂﬂ_l
congregations neceffarij fint Paftores Drdm‘m‘h
aibus eiis curaex officio incumbat: ﬂ:gb;_i‘- Ly’
iufmodi Paftores proximinon fune Epifcopts 1
ceffarium eft,vt fint Prelatipro prij VIIil!fQulﬂfqn‘
religionis. Atque hine inferunt cemrpmprﬁﬂm
Gores, Prepohtuin Generalen, Prqummlcr_ﬂ:
Tocaleny,feu conuentua lem \-‘niufcmufqucrchs‘”:
1iis approbat® 4 Summd Pontifice;& txcn‘{g}tﬁ‘i
f vere ac proprie Prelatas, Vi patet ex_u"; 5
Clem.1. de Elect. verb. prelatum. vbi Cardinal ISEM:
alij, Sumitur ex Panori. in cap. i ab Eﬂ"ﬁ"riu_
de Oftic, Ordin. vbi diﬁinguirduphccmz:ﬂ?
nem huiusyocis Pralatmvnamlate)

fecundi g
ciial




Octunin
kea
Mimm
G

el S e P A

i S ol

ViL

eriam Parochus dici poteft _V’rxtl.!tgs » quatenus
fuisParochianis praelt:a liam]_.srnpn:ma, Siureve
atam,le dum quam folus iiif-‘;qlumeeuul'jﬂ
dictionemIpiritualem, & ordinariam fori conren—
tioll; Pralatus dicitur, vt fumirurex cap. 2. iunéta
glofvir.deiudicijs. Cumergo Superiores religio-
nwmiurifdiGtionem habeant {piritualem fori con-
tentiofi , eamique ordinariam 5 namexvi proprij
muneris cam habent, vnde & delegare illam pol=
func,Pralati proprie dicuntur,ve latius docent et
iam Syluelt.cc Angel.verb. Pralgtus. Ethzcde 1.p.
tituli,

Traciatur Ccnndapars tituli de origine iurifdife-
125 Prelatoyum Regularium.

Exdiétis faciledefinitur quaftio hic occu rreng,
vnde ; auc quo iure habeant hi Prafedti religio-
num vt Pralatifint,id eft, vehabeant hanc {piri-
wualemiurifdictionem. Quidam enim putantha-
bereillam iure diuino.quod grauifiimos Do&Gores
docuiffe; eos tamen non referens, dixiz Medina sy
deIndulgentijs , cap.z 4. eandem fequividetur , &
fuadere conantur Emmanuel Rodrigues to. 1. Re-
pularium quzft.q.7.arez. & Miranda in Manuali
Przlatornum tom,. quaft.pz.articulo 4.conclufio-
ne1. Argumentantur primo, quia Pralati Ecclefia
fint, qui habent urifdictionem illam; de qua di-
Gumeft Matth.15. i Esclefiam non audierit,fisih; tan-
quamerhnicns, & publicante. nam iuxra communem
interpretarionem Chryfoftomi, & aliorum,nomi-
ne Ecclefiz, Prelaciibiin telliguntur; fed Prefedti
religionum func vere Pralati: ergo habent iurifdi-
dtionem iure divino. Secunde >&midemredit,
quia Chriftus ibi, cum digit , Quacunque liganeritse,
écad omnes Praefatos Ecclefix loguuruseft: fed
interhos Pralatos fint Superioresreligionum;er-
gohabentiurifdi®tionem ex viverborum Chrifti;
aqueadeo exiure diuino.Tertio,Epifcopi habent
iunfdiétionem rure dinino » vteftmultorum fen-
tentia; fed Preelati religionum habene wrildiétio-
nem Epifcopalem, vel quah Epiftopalem, vt dici-
wrincap, Abbages, de Pri uilegijs;in 6.& nota tglof=
fain Clement. ynica 5 de rebus Ecclef non alien,
verb. Brprt. ergo perargumentum afimili etiam
llihabene iurifdictionem ex iure dinine, Quarto,
meligio inflicucg eft 3 Chrifto;fed religionon poteft
wonfiftere ine Pralacis eiufdem ordinis habengi-

usrifdictionem - ergohabent illama Chrifto.
Bim quj nftituic aliquem ftarum > finedubio dar
omnia neceflariaad illum. Maior fupponitur ex
fiapra dictis., Minor fumitur ex ratione itris fia-
fentis s v religioforim Pralatuseiufdem habi-
Hs &ireligionis fir: cuins rationem reddic Inno-
SOUSIIL, in cap. cum canfant ; de Ele&ione, Quia
feeundym legem dittinam non eft in boue aran-
A6 afinos id eft(veexpofitit Concilium Hilpa-
ElLcap.o. Cap.in nokd, 1 S.queett.7. bomines dinerfa
FP9ifiinis s officio VHOHOW fociab: mam coharere (vt ibi-
8 fubiungicur) e o stngi non poffiunt;quibus ¢ flu-
i Dore dinerfafunt. Vndein Clem.q.de Ele&. fic
SIS Cumiration Norcongrsat, vi hominesdifparis
m "’;‘? vel habissa , fimai i cifiens monafteriifocien—
";ﬂ: s, e veligiofue aliqui in Abkatem vel prale-
e CTIEK Veligionis, Vel babitus decaterocligatar. Eft
s ¢ infitutio ex ngeurs rei intrinfeca huic
Hac fﬂ_“tﬁm:ia Houa eft, & fine dubio falfy ¢ qui
defig Cipoteft,yt ficde tire divino, quodab Ec-
L femEel‘ fuitobfernacum 7 oftendimus
Waleg Pna%si- Inantiquis religionibus fuille fpiri-
Priag fpp > - L 2teCtos; aue Abbates fine pro-
- *Piritual; luriflidione.Vnde certum eftian-
s, : il;:rg:ﬂ' € initium a fummis Pon-
“eliaturelig Tom,IV.

Cap.L Aninreligiofs flasn fir acceffarises Pralatus cum aurifdictione, e,

sr

tificibus, atque adeo efle de inre humano. quod
predi¢tud auchor non negat,{ed ait , fer; pofle, ve
idem Przlatus Pluribus ticulis,& rationibus iuri=

diétion
plurest

inprafenti, fi propri
ne iurildictions.

dicitur

emhabeat. At hoc folum habetlocum, vbj
ituli noninuoluunt repugnantiam:at vero
ieacperfe loquamur de origi-
Tunc enim iurifdictio proprie
efle deinre humano > quandoabhomine

immediate confertur: & & conuerfo de ure divino

dicitur,

quzimmediate darur 4 folo Chrifto; &ita

vhustitulus iftorum alium excludic : non poteft
ergo eadem iurifdiétio veroque modo proprie a¢
perfehaberi. Dico autemper fe; guia fi vous eiculug
i1t peraccidens,non erittanta repugnantia.Ve qui
opinantur Epiftopos habere iurifdictionem dini-
nolure, negant quidem per fe habere ab homine:
tamenquianon negant ; nec negare poliunt habe-

reillam
poffunc

dependeritem Summo Pontifice , dicere
etamelle ab illo fhitem peraccidens, tan-

quamanon prohibente,fen impediente, cum pof=

fir; vel

eligentt

perfonam. Sed hacnon fune fatis v iurifds

Fanquam a4 confirmante , feu defignante

odi-

tir deture humang - ficenim etiam iurifdidtio

Pontificis pera

cidens eft ab-hominibug
Pus ipfum : nec iurifdictio Prelatorum re-

ligioniseft hoc modo ab homine, fed vt ab imnie=

diate, &

perfeconferente illam : nifi enim Sum—

mus Pontifex iflam dediffer, nullum eft dininune

1us; nullave Chrift

promifsio , exqua colligere

pofiimusipfiun immediare illam conferre: maxi-
me quod talis modus Pralazionis immediate eft
inftitutus ab Ecelefia » 6znon aChrilto Domine,
licet enim poteftasillum inftiruend: fuerit 4 Chri-
fo,monvero ipfainititutio, nullibi enim oftendi
poteft, necralisinflicurio fuir ex aliquo precepro

diuino P
rum Pog
ttioeftp

ofitiuo,fcd ex prudentiarbicrio Summe.-
tificum : - nullo ergo modo talis turifdi-
roprie de iurediuino , nifi folum remote

ingeneralibus primeipijs , & in poteftate conce-
dendiillan; quod euidentius fiet refpondendo ad

argumen

ta.

Ad primum negatur confequentia, fitenim il-

la[m VIrt|
enim f{ol
iurifdiéti

ualiter in quatuor terminis: immediace
intinfertur , Pralatum religionis habere
onemillam;ratione cuius dixir Chriltus,

SiEcclefiam non audierit, fit tibs sanguAn ethnices, ¢ pre-

blicanus.

nde autem nihil infertur, quia Chriftus

nondixit; omnes Pralaros Ecclefiz habituros di-

Gamiuri

fdictionem immediate abipfo. Vnde,f

ratioilla quidpiam valeret, probarec, omnes, qui

1n Ecclefi,

a habent poteftatem excommunicandi,

etiam Archipresbyteros, Archidiaconos > Priores,
Abbates; & fimiles inferiores dignitates;habereil-
Iamiure dimuo,quod plane fallfum eft,quiaferein
his omnibus. conftat manalile iurifdiGionem ex
priuilegijs Pontificum , & humana inflsitutione.
Eademque eltrefponlio ad fecundum: fatemur (=
nimverba illa, Ok unqueligaversiis, & folueritie, Sc.
dictzelfe proommibus Prelatis' s dicimus tamen
adimplerivelin multis,vel in oninibusinfraSum=
mum Pontihcem per iurifdictionem mediante i-
Pfo Pontifice conceffany, Vnde in his argumentis
oportet aduertere,aliud effe, Pralatum habereiu-
nifdi&ionem; alind,quod obediendum fic Pralace
iunifdidtionemhabenti. Primum non femperelft
immediatea Chrifto;necex preeepro eius: fecun-

dum aure
Matrth: 18,

m eft divinum praceprum explicatum
Si Eeclefiam non audieric. quod fuo modo

naturafeeft, ficut obedire Regibus. Similicer par-
ricipatio clauium non femper et immediare t!ﬁ
iure druino, fed perhominis coneefeionem; & ni-
hilominus,fuppofita participationeclaniumquod
habeant effe@um aperiendi, & claudendi, de jure

diminoeft

sexplicato illis verbis, Q{ﬂ#ﬂgwh‘gczg-
o2 TN,

IX.




XL

MIL

52 Lib.11, De Religiafis quazmmpv.elnfi
ritit, 8¢ hicantemanon agimus de effeétu clauinm
fito, fed deipfa clauium par-
tionem quali Epifcopal
randoar

quafi in fenfur comp
1 per 1ur
tertium primo refpondetur nieg
srobabilius enim credimus iurifdictio-
nem Epifcoporum non effede iure dinino, vtto-
0 4.8 § terriz part. diximus, Secundoverore-

I ondetur negnd_o confequentiam , tum quiaar-
gumentum 3 fimili debile eft y maximevbi tanta
erenti® pu[i:ﬁ facile « wgn:m S tumret-
iia ex illo antecedente contrarium potius
i t. Itaque, fi negemus Epifcopos ha-
ber i@&ionem inre dininosindea fortioriin-
fertur, idem dicendum efle de omnibusinferiori-
bus Przlatis;fiue fecularibus,fine religiofis: fi vero
de Epifcopis 1d admittimus ; inde etiam colligi-
rmus de inferioribus non efle admittendum; pri-
mo quidem , quia hoctanquam !}\cci.slehahe: a-
{iquam rationem n Epifcopis , quia eorum digni-
tas et de iure diuine; & quia divinum E-r.?ccp;:um
el , vt Ecclefia per Epifcopos regatur, iuxta illud
Altor. zo. Pofiit yos Sprratus (anétus Epifiopos regere -
clefiam Dit. Aliz vero inferiores dignitates; quan-~
tum fpedtatad poteftatem iuri{diétionis fori con-
centioll , neg funt ex infticucione Chrifti, nec ex
pracepto eius.

Vndeargumentor fecundo , quia quodreligio-
fifint exempti a iurifdiétione Epifcoporum , non
folum non eft de preceptodiuino , verum etiam
videtur porius guedam ¢ difpenfatio ,
mitatiainrisd .
Ergo; (‘luud It
vt licdicams h P
non polcl}drc deiure diuino.Patec c.mj"cqucnthz,
quia necefsitas talium Pralatorum fupponit di-
&tam exemptionem :namfi religiofi effent {uibieéti
E pifcopis;per €0s; eorumgue Vicarios pgﬁ‘en: 1111-
mediategubernari in his ; quzad iurifdidtionem
{pectant, relitta eis tantum domeftica adminiftra-
tione, ad quam poteftas dominatina, & votum o-
bedientix fufficie: ficut olim fieri diximus, & nune
fit cum mulcis monialibus , & cum religiofis mere
laicis! Antecedens qutem per fé notumviderur,
quiahzcexemprio fuit priuvilegium voluntarium,
qlmd proinde multo tempore conceflum non eft:
& incepiffe videtur aliqua ex parce atemporibus
Gregorij I. guimonachos Sand i Renediéti velo-
mnino, vel magnaex parte aiurifdictione Epifco-
porum exemit,; vt colligitur ex Concilio Lateran.
fub codem Gregorio I. & ex lib, 7. Epiftolarum e~
jus, epift8. &excap.1.& saf.quzlt.2. Alexander
vero [ll.poftea exemir Carthulianos; & Honorius
11L. Ordines S.Francifci, & Dominict, & deinceps
hzc exemptio amplificata eft; anteaenim=on erat
adeovniuerfalisetiam vigue ad temporalnnocen-

¢ij I11. vt conltatex Concilio Lateran, fub codem,
ean. 12,6 ex capatm dilectu de R elig.domnec ingl
ngst_ anta necefSitaspoftea fuborta 5 queex vi
iurisdiuini ; aut naturalis Pontifices obligauerit
ex precepto ad hancexemptione: faciendam.Nec
dubito, quindeabfoluta poteftare pofsic nuncil-
{am retiocare, ita vefaGum teneat, quanuisfine
inftacaufaiam id non recke fiat.
Ad quartumrefpondetur inprimis diftinguen-
do maiorem ; nam [atus religionis pracife quoad
{ubftantialia veta, efta Chrifto immediate lim}k
tutus 3 ad ilumautem veficnon finc neceffarij
Pralati,qui religiofi fint, nedum eiufdem ardinis,
& hahitus. Quod patet;quia non eit de effentia ta-
lis fratus, veficin communi vita feu congregatio-
ne,pro qua maxime pofleceffe neceflaria diéta Pre-
Iatio. Statusautemreligionis; quoad ommnes cir-
cunftantias, quasnunc haber, non eftexinftitu-
rione Chrifti immediate ; fed adiuncta Ecclefiafii-

te-

dde (e erat ind

7 o 20 frails
fiunt, e eoviim a!':e'zgammbm,'wﬁc.

ca prudentia ac difpofitione, & ideo quanuis inil

-out nunc efty effetfimpliciter
k fatam effe

ioftatu,
diftaiunifdictio, no
te 2 Chrifto;fed pertinere pote

neceffaria
immedig-

VT reliera pertiicy

ad eas circunftantias,quas Ecclefia addidit. Secun-

do dic

retiaminhoc ftaru prout nunceft invie

communi; vel fubvno Prefecto , unidictionem

ordinariam in Prefeto exiftentem nol

n effefim-

pliciter necefariam ad conferuationem talis ffa-
Tus; vt patet in monalterijs monialinm,, quzim-

mediate fubduntur Epi

pis, & inantiguismo-

nafterijs mun;uhgru111.(1E<_Jc'=rca ratio illa;quain-
ravenntur ; non fundarur in abioluta necefsitate,
fed in maiori congrujrace, & prudentioriregimi-
ne, alioqui difpofitio illorum iurinm non effet cg-

fhitutinanoul luris » {ed tantum declaratiuaung

diuinis quod cft contra illam particulam, digeters,
quzin diéta Clementina haberur. Addo praerea,
illa decrerafupponere ftati religiofium proutnung
eft ab Ecclefia nfticutum, énon frando inmero

iure dinino. Suppofite enim, quod Eccl

efia volue-

rit , vereligioll habeant proprios & immediatos
Prazlatos ordinarios,diftinttos ab Epifcopis,valde
conlentaneumragioni eft,ac fere neceffarumexi-
pfareinacura,ve fint religiofi; & eufdem ordinis,

vrpolteavi
non eft deiure divino ; quiaE viftopl
yro;;zm:l’r: arireligioforum. Vndee

€X commti

{ebimus, At vero Jd:quod fupponituty

pollentelie

Tiam nung

i fententia ; ad Ecclefiam regularem,

fi fitCathedra ,poteft eligiin Epilcopumclerius

[ecularis , iuxta cap. nulius. de Eledt, in'6

. & argun

Clementinz 1, de Eleétione , & c.quod Db fitionity

de ftatu regular. & notat Abbasin diét

. CHm (ki

Jan,de Electione, n.6. & rationiem reddis; quiake
pifcapus propter excellentiam dignicatis fue po-

teft dici religiofus, &ideo poteftrelig:

1

ofis imme

diate preefle. Ergo idem potuiffer Ecclelia infti-
tuere de quocunque conuenci religiofo , estaml

Cathedralem Ecclebamnon habeat.

Quod fi quisdicat, non poffe vnum Epifcopn -
conuenienter Lot contentus immediate gubemi-

re: dicitur inprimis; hoc elfle accidentariuntre:

tione muleitadings, non per {eratione

fratusreli-j to

giofi, quem confideramus. Deinde dicittr,pos

ruifle ingulos conuentus gubernare p

er Vicanos

{itos; quinon ordinariam , fed delegaramzantim
jurifdiétionem ab illo haberent 5 & ideo propr

Pralari non effent , 1uxea dottrinam

recepranh

{iipra noratam ex Panormitano, Angelo, Syl
firo, & alyjs. Pollent erian hi Vicarij feu delegatt
inrigore effefeculares quales videntur olim fuil-

{e Presbyterl monalteris prs:poﬁ:; ab
de quibus mentionent faciune Conl
cedon, & Auguftinusfupra citati; qua

Epilcopis;

cilinm lChal-

nuisinLer-

dum esiam fuerint ex eifdem rehigiofis: quando

enim inter monachos aliquis nuen!
dotio dignus,
tinseligebaturs quia negari non Pcu:i‘u
teris paribus
&huil.ﬁm;diTidcturi'ml !
Presbyteruin congregationis Seythiz
fimme laudat Calsianus collat.g. cap:
fuceeffor eius , dequo loguur
Huc etiam {pectat quo
2d Toannem Epifcopum H
ordinaffe Sacerdotem quen
nuentem , ¢oquo
ro careret. Sic eriam intel!
ronymus i Eplt:aphm
occirrille Paule innumera f
rum,, exquibus multos facerdotaliss
{iyblimabat gradus : erant enint;
monte ad guingue millia 1_'nnulachor
_quos plures fuiffe (acerdotio Signes:

ierofolymi

Paule , i Mont
hiles turbas morr.:lcl!@'

iebatur facer-
& ad illud munus aptusy ille po-

 quiny e=

,hic ordo melior; & cOuenientiorst
Te I’a}:hnuﬂusxlie,quem

vocdts
1. & Dank

ollar.4-capiteh
d refert Epiphanius Epilt

tanuit;

dam monachunir
d mulcicudo fracrim Predoyi®
igos quod refert Hiee

o Nitri#

& Leuitia?

vt fermun

ul 5 inst

&apiosd
Fege

il

i

uf



.
: T
] atsianf;
i
: Wiifaliem
| Hiwiam
] P f‘ﬁ‘w;‘
| L
§
1
)
: bl
i
-
3]
[
e
{]
[+
e
2
i
m
&
il
n
i
it

regendumalios;eredibjle e'l_'t.(l{.:'od autent hi Pref-
hyceriolim fuerint quiafi Vicariy, vel coadiutores
]:,';..'ﬁ:upm‘mn in hoc munere , cal:wn 8. Qoncljj;
Calcedonenfis fupracitatus, fatr‘s oftendic, vhi
Pn‘_-gi[gjuut!zr efle f_?.:b : Potcﬂ&tc L-.plf‘cr)l_u {ecun-
dum traditionem f{anétorum Patrum, .&, can. 4.
fatnit ; Monachos Pervnamquamque cinitaten,
aut regionem {ubiectos effe EPJICUP(:. 6‘. J.}IEFD col-
ligitur ex canone 1.4.5.4.& ;_G.Loncxh‘}.\uﬂfm;qtlws
refere Alphonfus Pillanus [ib. 3. czy!dem ‘Conm[r;;
&prefertim eft norandus 14,82 quss Lasous fiers mosng-
¢hns wolueri, i e licentia Epifoopi, qusallivs monafleris po-
weftatem habeis non :ﬂ ricipiedus; vbi ﬁlppo:l;tt}r,m 0~
mafteria tuncfuille fub poreftace Epilcoporti:quod
exprefiedecreurr multo poft Concilium .ﬂ.urqahn—
nenfe temporeSimachi If_;zp.t,ca.n.zl.ﬁi‘bd:t)(qxt)pra
bsilicnre religionss s Epsfibporsm poteftate confiftant.
habeturin c. abbatesiaS.quatt. 2ovbi multa alia imi-
haexvarijs Concilijsreferuntur, Ex qu;h us con-
ftat; Epifcopos fuille proprios Pr:tiacmrchgiui’%h
rum, & Abbates ant inritdictionem non habuiffe,
velcertenon mift delegatam ab Epifeopis;vel poft-
quam cesperunt ordmari:llm habere , habuifle ji-
lam dependentem ab EPi[cOPlS.,dDHCC per Pn‘uilq.-
gia exempti fuerune, Qua omnia fitne manifefta fi-
gnaiurifdidtionis per ipfosEpifcopos,vel perSum-
mum Pontiicem conceflz, ex liberali gratia, &
meliori quadam prouidentia , fuppolita varietate
iemporum ; & religionum , non exabfoluta iuris
diini necefsitdce,

Vitertus vero quari hic poteft, virum habeant
hu Prelati turifdictionem »€X communiiure ciuili,
aut canonico.Cum autem hee urifdictio {piritua~
lis i, clarum eft non poffeoriri diredte ex iure ci-
liliypolfer autem ei aceribui, vel quatenus ineo
Expl:c.-::nra[iqm ratio naturalis quz hoc poftu-
laty velquarenus in co aliquid difponirur, quod i
lure canonico acceptacur, co 1pfo quod non reijci-
turvesverbigratia, inlege vie. C.deiurifdict, om-
hium indicum; difponicur, vt qui inaliqua mili-
tidconnumerati func;hisindicibus ﬁxbtint,quicis
ntali iurif'dlftionepr:cﬁx ntynam hoe videtur po-
ftulare naturalis equitas & racio. Facitdeinde ca~
Putisan Ecelefirum, dL:nriic.ordm.quatcllllsﬁgmﬁl
“hvinmguemque Pralatum habere jurifdictio-
nemit fuam plebem feu congregationem fibi {ub-
lefram,

Dicotamen iuri{diGionent hane > quoad reli-
slones omnes non poffe fatis fundariin jure com-
mint,quia nullum datur,quo vniuerfim flatutum
fit,ve religio quatenustalis eft , confler Pralacis
habentibus Propriam & intrinfecam iurifdictio-
nem. Nam,ve fiipra aum.z probaui; nonell dein-
tinfeca ra:ioneﬂatusrciigmii, veconftet proprijs

ezlatis, wrifdictionem Ecclefiafticam habernti-

isyimonon femper illam habuerunt ; nec modo

4bent omnes, praferrim moniales, & fi qua funt
teligiones pure laicorum, igitur ex hoc precife,
fuod religio infiiruiyr > Vel etiam approbatur,
Tion requiturhahcreiurifdi&i:mcm, nifi ciinfuper
fonferaenr; nullum aurem eft commune 1Uis cano-
“eim,quod hoc fatuars vt vi illius ftatim cenfea-
HWrconferri. Nop ergo datur, ex viiuris commu-
M8 Nec dicta jura quidquam probat: namverum-
e ftpponit iudicem , au; Pralatum habentem
’"Plrdiﬁilcnem‘, ceafuppofita, faruunt, vt eipa-

; _Amvero legem aduertenda el vul-
E?;S:E‘]?mm a inter igll"xfdié'tioqem ciu_llemifc
Habicce h-’-m : quod ciuilis proueniat ab ipfacé-

ominum: fpiritualis 4 Chrifto i Pa-

mﬁi’ﬁi;};urcin alios. Illaergo lexloquiturde

erre e ﬁfo‘“'l ,fquamcommpr:u_:as aliquaco-

immcdia I_pl‘ave‘eﬂo, Quem hi?x ll'llllldll'.‘_ﬁln; &

¥ UM fip#riorem eligic, fiue id faciat ad-
Tanc Suar de faturelig. Tom.1 V.

Cap. 1. CAninreligiofs fatn fie #eceffarins Pralatis cum turifdictione, cre.

$3
miniculo ipfins iuris ciuilis, five illo tantum nen
contradicente. Hocautem non poteft in exemplix
adduci ad religiofos, de quibus agimus , quia eq-
rum mrifdidtio debet effe fpiritualis , & i capite
manare. Circa alium vero textum canonicum eft
obferuandum in eo fermonem effe de proprijs Ec-
cleflarum Pralatis,quiinrifdi¢tionem habent fori
contentiofiy nam hocefler ratione Pralat; inrigo-
refampti,ve {upra cum communi docuimus.Sier-
go fipponatur religio habere Prelatum inhac §-
ghificatione , clarum eft eum habere jurifdi&io-
nem,& hoc{olum probaturexilio teXtu: artamen
hocipfum eft,quod quErimus,; an vi delicet Prafe-
¢ti; feu Re&tores religionum, vel quocumque alio
VOcentur nomine , €Xviiiris communis habeant,
quod fint veri Prafaci in difto fenfn , & hoc necex
illo textu, nec exalio probari poteft.

Sed quaritandem poteft,quandoinceperintre.  XVI. :
ligiofihabere Ecclefiafticam wrifdictionem. Re- Quande ca-
fpondetur de hoc initio non fatis conftare, neque ":’"m‘ff"
idem pro omnibuys poffeafsignari: namcumnon 'E:,::}d: e
fit fundatum in fure comm uni; deber ad fpeciales Biorem P""
concelsiones renocari:qiig concelfsiones fadtz funt [reralia

aliquibus religionibus ffarim a principio earum: inra,
aliquando vero longapoft tempora, quz incerta
funt ; &ideo propriafingularum religionum in-
dulta,vel hiftoriz, & antiquz confuretudines, fune
confulenda. Viderur autem hac iurifdictio in reli-
gioneS. Benedi&imodo aliquo incepiffe 3 tempo-
re Diui Gregorij,vt fignificaturine. quain fit neceffx—
rism, 18.queett.2. quanuis neque ibi expreffe jurif.
diftio eis concedatur, fed alique €xemptiones, vel
immunitates , quas Epifcopi violare non pofsint.,
Quandiu ergoreligiofi fuerunt (biedti Epiﬁ:opis,
non videatur habuifle Propriam iurifdi®ionem
faltem ab Apoftolica Sede, fed quam Epifcopi de-
legare volebant ; vinde runc Proprie videtur hac
urifdiétio incepiffe cumprimim exemptio reli-
gioforuma iuri[‘di&ioneﬁpif‘coporum incepit.Ex-
€mptio autem quoad integras religiones initinm
videturhabuiffe 2 temporibus Alexandr III. In- PetreuSutop
noceneij II1 & Honorij III. Nam Carthufienfem 6. 2.devita
ordinem Alexander IIL. eXemir -,Jnuccenziusvero Carthufic-
& Honorius; mendicantes ordines, & demceps Borh dradd,
Romani Pontifices fimilia Prinilegia alijs religio- el
nibus concefferunt. Ante hzc vero tempora vi-
dentur fuiffe aliquamonafteria €xempra, licer g-
lia cinfdem ordinis fithie&a effent Epiltopo dice-
cefis, v colligitur ex capicecsin diletus | de religiof,
domib. & ex capite iuﬁngnlh,&cap.vhimo,de ftatu
monach.Etitain diverfis monafterijs eiufdem or.
dinis fieri tun¢ poterar, vt vous Prelatus jurifdi-
Ctionem haberet, & non alius, ficut hodie funr gre
iam monafteria monialium > quz cum {ub eadem
regula,verbi gratia, San&; Benedicianut Erancifci
viuant;alia tamen Pralatim habent ordinarium,
aliaregularem. lam vero hoc non eft in vii, fed in
omnibus religionibus tam clericorum,quam mo.-.
nachorum fuperiores propriam iurifdiftionem
habent: hine fiqui fimne fiibdiri Ordinarijs, non vi-
dentur carere omnino wrifdi&ione falrem immeg-
diata,& quoad primam inftantiam: dequo tamen
confuerudo, & indulra A oftolica feruanda funy,
quiayve dixi, inde manar reciurifdictio.

CHRERN T

Quotuples fir religionis Pralste, e quemin-
aer (¢ ordinem feryens,
1,

NOn inguirimus diuverfitatem Pralatorum in Triplex ge-

diverfis religionibus, fed in eadem ‘namprior 7 Praate.
dinerfiras magis folet effe de nomine , quam de re; ™ in$us-
indiuerfis enim religionibus idem eff Proportio- J#uers-

E

3 naljg “5ne




	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53

