BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Disputatio I. De Vitio & Peccato ut sic.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

6 Tra&atus L

eftramenapraadaliquam notificationem. Sed
nomine concupitinonveniet objeGum,fedipfe
aftus concupifcentiz. Sub pal't;cula autem ly
contralegem, iigniﬁcarur quod debeat efle actio
libera. Qui admitteret omiflionem liberam,
cum illa, neque fit dictum, neque fadtum,neq;
concupicum, diceret non convenire dci'criptio—
nem diftam omni peccato; fed non nifi com-
miflionis peccatis.

A 114 definitio eft tradita ab eodem Aug.
lib. 2. de Confenf. Evang.cap. 4. Peccatums it Le-
gis transgreffio , & lib. de duab. Anim. contra
Max.c.11. Peccatum, Inquit, e voluntas retintn-
divel confequendi quod juffitia wesat , unde libe-
rum it abflinere. Ubictiam nomine juftitiz le-
gemintelligit. Hzc etiam definitio non eft ex-
acta : {upponit cnim aliquid controvetfum:
quafi independenter ab omni lege non poflic
efle peccatum. Deindenonoftendit ultimam
rationem peccatiquia quErere reftatcur trans-

LODS e 082 60 Y Fes T

o peRE b
guft. lib. 1. ad Simplic. q.2. Peccatum fic ef
nit, Pec;:rmm eit lmardmﬁtm > AEQUE perverfiny
’T’“ “_f’ "P"’fﬂ“‘mm"‘mdf””’ 4""“‘”@,44’;05«‘;{;
inferioraconverfio, quod iterato docet Au.
de libero Arbit. c.16. Unde fa&avulg;u'%;lil“‘t'
definitio peccati, quod fit voluntaria waf;a
Creatores & converfio ad cveatnram. Hacony :
defcriptio non {atisfacit: quianon COIWCHI'.(?
mnipeceato: Certe enim etiam vcnialcc{}u;g
modo peccatum , & non eft averfio 4 Deg
Commodius itaque peccatum {'ecundumuki.‘
main fuam moralitatem objeétivam definiery
perhoc, quod fit diffonantia moralis ad nay.
ram intelle@ualem, quz definitio, & in mae.
ria de Peenitentiz objeéto, & in materiade mp.
ralitate obje&iva aGuum humanorum eft de.
fenfa. Sedreftardifcurrere quid fit peccatun
fecundim formalitatem {uam proximam, &
immediatam, quod utfiat.  Sit, ;

0 80 o5 2835 03 ~$ERTeh I3t b

DISPUTATIOS

De Vito & Peccato ut fic.

E;;ﬁf Rationes univerfaliffimas peccat!
£ {concipere poffumus. I. Rationem pec-
B804 ati ur fic communem ad peccatum
Theologicum & Philofophicum. 11. Ratio-
nem univerfalem pcccatiThcologiCi. III.Ra-
tionem univerfalem peccati Philo{bphici, qua
licetamplior fit pr peccato Theologico, prio-
rem tamen locum dabit Theologico, utpote
magis proprio huicloco.

QUASTIO I

Buomodo [it explicandum Peccatum
2 wt fic?

EXP LrcAt 1. Antonius Perez in fuis M. S

cap.1. Quodpeccatum attuale fitactus li-
ber malus. uod de ratione peccatifitliber-
tas, rationem dat, quia actus peccati imputa-
tur pcccanti,‘ztanquam a&u hic &nunc deben-
tinon peccare, dumfuadetilliratio reéta oppo-
fitum, tanquam melitis & debitum fieri; non
eft autem recta ratio qua disfuadet id, quéd
nullo modo vitare poflumus: & fic reéta ratio,
inquitille, vetulz nonfuaderjuventutem. Ex
quo colligit Aug. lib.de Gratia, & lib. Arbitr.
dari in nobis liberum arbitrium : quia pecca-
tum nobis disfuadet & prohibet Sctiptura.
Quod autem de ratione peccati fit efle aétum,
five fit poflibilis pura omiffio, five non, inde
probat, quia atus defe&ivus & perfectivus,
conveniunt in genere attus, non quidem pro-
pter entitativam unitatem utriusqueactus, fed
propter unitatem ejusdem fubjg&i, & princi-
pii liberi : hzc enim unitas fuflicic, uc poflint

confundiin eadem cognitione, & conftituers
genus, non quidem univocum fed analogum,
Analogia habitudinis adunum. Quodauren
de ratione peccatifit, utficmalum, rationem
dat, quianominie mali venit formalitas odio die
gna, & potensadferre dolotrem, jam aue -
mne peceatuim, eft objectum peenitendi. Hae
explicatio.

Non sarisEAcTT 1. In quantum dict,
etiam pofito quod poffibilis ficpura omiffio I
bera, peccatumut fic, poffe definiti quod fitz-
&tismalus. Ratio, quiade quoverificaturhg-
gatio actus de illo non poteit verificari eflca-

e&us : efle enit & non eflc contradiéotia fuac:
de omiflione autem verificatut negatio acis:
hocenim definitivé eft omillio. Concedoqu-
dem actum defeéivum, qualis eft peccamino-
{z omillionis, & actum virtutis perfectivun
convehire in eodem getere actus. Sednego
quod omiffiofitactus defectivus: eftenimfim.
pliciter non actus. Quod autem dicituthabe-
re omiflionem unitatem fubjecti & prifcipl
cum aétu,id bené concedimus; confequienter
dicimus, quod fubjeftum & principinm‘poﬂlt
defcriptionem communcm commiflioni & o-
miflioniintrare : Sed nego, quod cum comint
nis non {itutrigsratioactds, poffic nibilomin’s
intrare definitionem communem utrique. Slf
v.g. in definitione tenebrarum & lucis, potelt

intrare tanquam fubjectumacr; vel tanquanm

principium, fol; cum iftis tamen ommibus te-
ire in rationt

nebrz & lux,nonpoﬂ'unr convenit .

qualicatis, ita & in prafenti commiflio & omi-

fio, non convenient in ratione actus. @ ;
110

e
ton
G
fei
i
o
Lo

o
il
¥en
i 4
il
pec
e
Cat;
o
cor

ity

D.;s
i
fig:
nj

1
Fo




e

(8

' Diﬁ)umtiu [

yuod fi dicas pofle adtum latits fumi,utfic
Jcofuneetiamnon entibus ficutfumitur &
mEns. Contraerit,quianonretinebis jam
onlionem, qua recurtic ad unitatem fubje-
Deinde? quiain dgﬁpicionilu_us ponendum
genus proximum {1 fieri poflic, & non ita

qui
ol
ielp
(118
ek
arumn :

Now sAaTIsFAcIT 2, Quiaimmeritd ex-
licat malum , ranquam per pr‘imum conce-
Pmm,quod firdignum odio, climdetur prior
fmalitas, querereque refter, quarehoc firdi-
pumodio?

Now SatisFacrT 3. Quia potefl aliquis
sdtos ellcliber 8 malus, & non efle peccatum
wlcientiofim,de quohic,8zita fidicennon a-
wschordisfi confuleo ludat, facit aétum ma-
limlibere, non tamen peccat confcientiofe.

ExpLIcATUR 2. COMMUNITER. Quod
yiium morale confiftat proximé in hoe, quod
frcommiflioautomiflio libera ereatura ratio-
wlis difconyeniens confecientiz teét practice
wetantl. - Haee etiam Explicatio.

NoN SATISFACIT TuM Qura. Quantum
fenpoteft conceptus non fint tradendi per di-
tonem, & fic malé quis definiret animal quod
fdquod cft brutum vel homo: quamvis e-
nmintenonteperiatur ratio animalis in aliquo
doprater hominem & brutum; quia tamen
bicnon quaetitur de fpecicbus hujus generis,
bdde definitione, non recté illam tradet dicta
mmetatio. Tum quia. Aliud eftperomnes de-
iire,aliud dividere, quz duo confundit pra-
dhexplicatio. Nam definitionem ponit pet
ql_\'limncm. Tum quia, fi quis agat cum con-
dentia erronea non depofita, hon agetcum
wilientiareGa & tamen peccabit, Ergo pec-
aeon recte definicur per ageré contra con-
sentiamrectam. Neque valet, fi dicasper ac-
:}dmsidcvcnirc: Nam hoc quidem per acci-
Wisevenit, ut confeientia erroneadiétet s non
um ad illam fpetar didtare , fed fuppofito
Juoddictet, & non obediaturilli, commitcecur
lonperaccidens, fed pet {e; peccatum;ad cum
mdum quo pet accidens eft, quod peccatum
Yuale transeat in mortale; Nihilominus: Si
Wiccidat, non per accidens habetur peccatum
Mortale; definitioque mortalis etiam ad ralia
Mafeextendere debet.  Ergd & definitio
#ecat nefic debet per fe extendi etiam ad pec-
“bquefunt ex erronea Confeientia hon de-
Eo'lllf% cimtamen erronea Confcientia,non it
- adibiarecka, & fi recurras ad explicandum

1 Jam tuam debebis corrigere defi-

flectum

ESP LICATU R
Defectuy Fatigue
mpict,
5

3. Quod peccatum utfic fit,
dilfonantie ad confiientis practi-
Ponitur Ly defectusloco gene-
aGum Commiffionis, quam o-
peccaminofe extendi poreft.
Y diffanms,quam ly, Commiflus,

e,

o Qui tam ad
ifflonjg purze
ORUE potiyys)

7

neomiflio pura i ficpoflibilis,etiam vivocis ex-
trudaturd definitione peccati.  Deber autem
efle defectus contra Conféientie dictamen, quia
hi‘-:qu;mmus de mealitie proxima ratione, qua
non habetur aliundenifi ab oppofitione contra
Conicientiam. Deber autem hoc dictamen
elle praéicum : Nam licetnomen ipfum Con-
{cientiz protit condiftinguitur fynderefi, pra-
EHcum quid notet, quiatamen non paucifen-
tiune, {peculationem & praxitn non {i?mpcr
concordare, & aliqua fpeculative efle bona,
mala praétice 5 ideo additum eft, quod pecca-
tum debeatefle contra Conlcientiz pradticum
diftamen, licet fine hocaddito, pollit defendi
pradicta definitio, ;

Prosarur Bonitas Explicationis, Quia
convenitomii, foli, &cfemper, peccato, proce-
ditque per prima in hoc genere.  Sed hzc o-
mnia’ cft necefle aliquo_ difcurfu illuftrare.
Quod ut fiat,

PrEMITTO 1. Inter méthodosres explicandy
ef? 2radeve illornm notitiam per prajactam oppofiti
declarationem; & itatenebras pcrluccm, mor-
bum per fanitatemexplicamus.  Cujus etiam
Ratio eft, glia Contrarioruum, Ut inquiunt, ea-
demeftratio.  Et quiaexplicatio non tantim
ponitquidficres, fed& quid nonfir, hinc fia
conttarioincipiat rei explicatio, innotefeet jam
quidnon{i, pofteaque procedetur ad id, quod
eft. Porro oppoﬁtum peccato virtus cft, qua
ipfavirtustria habetper S. Thomam hic Q75
art.1.in Corpom. Primtim quodimportct dis=
pofitionem quandam alicujus convenienter fe
habentis fecundum modum fug natura, & ita
equos virtuofos appellamus, quibus nihil deeft
ut obeant officium {uz nacurz ad ulus huma-
nos otdinatum. Econtea vitiofas appellamus
arbores, catiofas, non difpofitasad fructum fe-
rendum, vel ferendum convenicntem. Hoc

.verd ipfum quod eft convenienter aliquid fe ha-

bete fecundum modum fise natuis, dupliciter
adhuc accipi poteft; vel enim nomine naturze
venit, ipfametilla virous, qua etiam habet fuam
naturam; & fecundum hoe depofcit conjun-~
Gionem pradicatorum conformiter ad objeéti
exigentiam intf:r {e connexorum, & itafipona-
turactus & difterentia illius propenfio & obje-
€tum bonum, erit actus vircuofus: quiaconves
nienter e habens fecundum modum natura a.-
motisquidebetur nonnifi bono, - Rurfus no-
minenatur venire poteft nonipfamer illa vir-
tus, fed fubje&um . cujus illa eft virtus, & ira
fecunditasinarbore eft virtus, qua convenit
natura arboris, & itaetiam illa operatiovel ha-
bitus, etit virtiss, qua conlvenit natura rationa-
li; ponens in illa difpofitionem, per quam con-
venienter {e habeat natura intellectualis fe-
cundim modum fuz hatarz.
2, In omnivittute repericiit ratio boni,qux
formalitas pofterior eft. Nam ex convenien
(A= tia




L
tia habendi fefecundim modum {iie natura,
bounitatis , ficut ex ente pul-

refuleat formalit
lulatactributum bonitatis.

in virruce pro habituaccepta,
us ordinari 8 debirti,
1c cft bonitate,eo
icarum abfo-

ras in

3. Formal

eft , quod fic principium

iterior

qua formalite
: videatur effe pre

quod bonit

l"-rnm:r-.u;uy:‘nxmiz‘-ir,1‘cl:zri‘.-'n ; relativa aurem
P {t {unt abfolutis. Virtus autem pro
actu non efl jam principiumadius ot-

emetadtus ordinatus.

dina
prafens {icapplicantur, Prie

Hzcomni:
mz formalitati vircutis quae eft habere {e con-
venienter,opponitvitiim dete@um habendi {e
onvenienter; Unde etiam docet Aug. lib. 3. de
Lib. Arbit. . 14. @uod perfectiont,inquit, nats-
ceris,voca vitium. Ubivitium de-
finicper decfle, vel per defectum perfectionis.
Secundz formalitati virtutis hoc eft bonitati
opponit vitium malitiam. Tertiz autem op-
ponit qued fit principiom a&us inordinati,vel
quod {ir atus inordinatus.

PRAMITTO 2. Quidfit witium haberedefe-
Fume {feunon efle di[‘po'litum, {ecundim quod
convenitnaturz.  Sicutprimé eflentialis con-
ceptus pernosut diGumeftint. P. deprimo ef-
{entiali conceptuDeinon ftatin foladifferentia
completé,ita per omnes Philofophos neque na-
cura reiftatin {ola forma,licet forma habeatra-
riom-mpotiﬁimi. Undeetiam appellatur an-
tonomafticé,quidditas rei:Cujus rationemafli-
gnat S. Thom. hica. 2.in corpore,guia formaest

_/}rm-za'f;m quas res [peciem [ertitur: Homo auten

[pergit S. Th.] in fpecte conflitnitur per animanm
rationalern , ¢ideoidguod eftcontra ordinem -
2iongs ‘prafnrié _ effcontra naturam heminis inguan-
sum homo eit: Unde virtus humana [ concluditi-
dem ] gue bﬁrm;zrmﬁrcifﬁ.amtm, 5 apss zp{iltfba-
s vedslit.in tantums eit [ecundim naruyam homi-
cantim conenitrationis  Vitinm autem in
tamtum ¢t cofiralnatiram hominis 5 15 guantum
eit conitraordinem rationis.

PRAMITTO 3. Quis fit iffe Ordo yarionis?
Ordorationis duplex cogitari poreft. Primus
Ordo objectivus & ultimus, ftans in confonan-
tia, vel diffonantiaad naturam intelleétualem.
Alius Ordo eft a&ualis, ftansin intimarione
confonantiz vel diffonantiz: & fic omne pec-
catum eft contra ordinationem aétualem ipfi-
usinet rationis,qua ipfa intimatio eft formalifi-
m¢ Confcientia, quam Orig. apud S. Thom.
vocat: Spiritums corveclorem Paaagogum anime [o-
cratnm e, his preemiflis.

ForRMATUR jain L )i feut fus,explicando. Quod
¢ peccatnm (it defeitus importans difjonan-
jenticpratlicum dictamen. Pecca-
tum {ea Vicium pro aétu aceeprumdicit oppo-
{irionem ad virtutem, & quidem ad primam
t'-:,rm:\,!imtcm1“:’115,quxcﬁ, quédﬁrdil’poﬁrio
alicujus convenienter fe habentis {fecundum

a

Q Traatus L

modumnatura rationalis-, confequenter e,
catum, etitcontra hu.nc modum convenienge
{e h%'EJCnL{I naturz rationalis; ut diGtumeft pre
miffo. 1. Inhocque ftabicillins dcif&ihjh{.,’;
Porronatura rationalis, ftatprimo fbrmrtln;;
rationalis 3 hincagere contranaturam 1:mcm:
lem, ifl'ittl‘n_'i'!Ci.'L'C ;1_!3(;{\_11‘:1(' ejusdemuc didhy
Qf}pr;t:mii.lo. 2. Ql_li.’l\’f.‘,l'l‘>lllci}l'dtlp()t.‘ﬂﬁ:
it_: & (.)'Lj_y:'c'}_wLlﬂ?n]_iimum,é-_' pl'o‘b.in*.us,qniﬁtpcr
Confcientiam diltantem, peccatum & vitiyy
urrumque hochabebit, confequenter eritcop.
tra (:(m{cir'nn;‘: m. Hoc ipfiem aliter proponityy,
(_,f.!ll-tl“.‘u-r.ll'lll\l cadem elt ratio; & quiayir.
tus & vitium contrariafunt,eodem modo {ehs.
bebunt.  Jam-antem virtus habet & formali.
tatem convenicnter (e habentis fecundummp.
dum‘ {uzx nature;habet formalitatem bong by
betformalitatem principii ordinatiad atusbo.
nos.  Sic & vitium habebit formalitatemat.
um malorum feuinordinatorum, vel formaliwer
eritactusinordinatasutdixi premif 1. Tug
autem aliquid habet rationem deficientis in
ordine convenienter (e habendi, quandoch
contranaturam , qu& eft in homine rationzlis
utdiGtump remif. 2. Quia vero ipfeordona.
r rationalis fumi poteft , & proipfanatur,k
prodictamine illius ut dictum pramil. 3. peca-
tum erit defectus ;. & contra naturam rations-
lem,de quoalibidictum , 8 contraditameni-
lius practicums de quo hic & nuncagiru.
Dices 1. Non poni in definitione pecali
ucfic,quod ficliberum, & tamenequiricurhos
ad peccatum;8c quamyis poncrcmr,nonpcil}r
{alvari , quomodo peccarum originale ficvete
peccatum,cumnon fit nobis liberum.
REspoNDETUR, Liberum implicite poni
& revocabiliterin pradicta definitione, none:
nim efler defeétus contra dictamen 8. finon
cifer liber , revocaturetgo libertasad defetus
contradiGtamen; ficut rifibile revocaturadis-
tionale. ~ Originale autem eft quidetn nobs
{ed non in nobis; fed incapite liberum. De
quo alias: .
Dices 2. Peccatum omnedebet efle ina-
lum,quomodo autem eft malum;, {i fincmble
qua volupratem adferunt immo peccato p
teft conjungi in fufio gl’.zrm:i;mdu’:ciszfs1‘ ucls
minifter illicite ;. valide tamen conferatSacti
mentum.  Deinde (ut etiam jmaginatit P
rez) accidere poffe videtur, urficuti D"’_Usmﬁi‘
tuit Sacramentum collativum gratia, irainft-
tueret collativum unionis hypoftaric®: quoc
fiupluslueti forerin adminiftratione ‘!11 Sam;
mentiillicita, quam damniin ad_1mmrr‘i"-‘.fiﬁm-
peccaminofa ; alioqui merita Chrifti scaigh*®
non prazponderarent peccato : qui erg0 1
peccatum effet malum.
RisponpETur. Nullam voluptate® lm‘
& nunc confonam nature intellectualirepett
ina€lione peccaminofa,quE {ufficienterit

P

[

el

lete

s
Eth
Pt
o
tob
il
i
g




I)iﬁ)utatha I

Lo Yirvel mll v 1inrfmpe
”;’[:_‘.TTJFPCC:‘LU' DC}}I;ECQiii!\]C:lq;.ll (‘3.«111
s P(li!]fpi-(](‘ch'\"rc DO-

exliy ;mﬂnnl1cpct“-jt:‘ e el
qumfuperans excefill malitiam peccatipl :c[_i]}?-
ol &alind eft quarere an peccatumin I_c irlt
mlum&id:?.nmiﬁc;ui\-‘tnn.‘ _Pl‘llﬂ‘.' }’{'CPU“UO
;EIWNJ pefteriorantem falfa. I‘:l_ um enim
o, peccatumin {e fpectatum non effc damnifi-
qivum. el

Dices 3. Daturconicientia crrans,qua po-
ctexobjecto bonum reprafentare inmalum,
q;]cumca&io1‘-ccr;_‘munr‘).{a_. Ergopecca-
maon eftmalum,nifiex nprmon_c.

Rese. Veram CHL-h.‘.ncpropontiamcm,pco
aumnon efle malum, nifi prout reprafenta-
wrfub ratione mali.  Ratio, quia cum pecca-
unficaGus voluntatis , talicer fertur in obje-
fum, qual:tcr illi rcpra&['cnt:tm.r. Hincfire-
wafentatur bonum cateroqui fub rationema-
jimmalumferetur : inde tamen non f‘cquirul‘
pefle peccatum nifi ex opinione malum: nam
modnonfitlicitum velle bonum, {1 reprafen-
wtfubratione mali, non eft opiniofed veri-
uw, Talisenim convincitur efie affe&us ma-
hedeogue peccans : immo c.\':il(?c deducitur,
qud peccatum it contra conlcientiam, quia
whitur ad rationem mali aétus verfans circa
bonum, fidiGtamen oppofitum intimer.

QUASTIO IL

De peceato Tf;eologz’m wt fic,

it

Efinitivé peccatum Thcnlogicum eftde-
£tus ratione difconvenientiz ad con-
licntize prafticum dictamen Deum refpiciens.
fbhoctitulo de peceato Th cologico,maximé
diendetur ad {fpeciem ejus precipuam,nempe
mettale, dequoipfo in prafenti difputabimus,

alicinfinicum ﬁmphcitrr in ratione offen{z,

nsque tractatio erit, minor argumentiin
mtetiade Incarnatione tractabilis, nempé hu-
i5: Prooffen(a infinita non potett fatisfacere
kifaciens finitus.  Erhacmajor fpectatdzad
Bhicam, & 2d Materiam de Incarna tione. Sed
pecatummortale eft infinita offenfa; hec mi-
uripectatad praefentemannum. Quod etiam
moiicum facit Oviedo trat. 4. de bonitate &
taaattunm contra 4. pun. fateturque Aria-
?1iy§€ra1ic idad maceriam de peccatis.  Vide
“demdifpu. 3, de Incarnat. in Prologo. fit.

WEEICULTAS L

dunpeccatum Th eologicum invationeof.
fenfe fit infinitum fimpliciter ?

i

P “amm in ratione offenfZ fimpliciter infi-
e et =

: im tenene, Hure, difp. ro. parag.35.Ko-
0. deSacramentis dif; ~Z. DUM. 21

T ~difp. 10.
cliusde pertectionibus Divinis lib. ro.

cap. 26. & 27. Rozmer pag. 622. favent &
Efle autem non nifi fecundum quid i1
docet Suarcz. Lugodifp. 5.!de Incar. Affer
Amicus Tomo3. difp. 23. fe&. 4. Etdelnc
dilp.5.fec. 1. Aldrere de Incarn. difp. 4. fec. 2.
Ovied. cit. Ariagadifp. 3. deIncarn. Marrinus
Perez deIncarnatione difp. 5. fec. 3.

Dicexpum cft 1. Simomineinfiniti fimplici-
reyaccipiasid, quod quoad omnia gus i fno conce-
prw tncludit ¢t infinsinm 5 iniflo (enfu peccatum
mortale in vatione offenfe non et infinitum fim-
Plicizer.

PropaTur 1. Quia peccatum importat ¢
tiam entitatem actus f{altem in Commiflionis
peccato, hacipfaentitasnon eft infinita lim}w]i-
citer.  Ergo peccatum non {ecundim omnia
quz dicit in fuo conceptu eft i!}ﬁ;;immﬁmpli..
citer. Minoerprobatur, A potentia finitanon
poteft producieffedtus, inentitateinfinitus,
fi entitas adtus boni eft finita, non apparet quo-
made entitasactus mali debeat infinicari.

ProsaTur 2. Quia peccatum fecundim
omniaqua dicit , importat eriam advertentiam
&voluntarium,fed hzcomniafunt finita; quod
probatur, quia experimur excellentiz Divinas
noshaberevaldelimitatam cognitionem: can-
dem excellentiam magis apprehendunt doc
qudm rudes, & inter doftos unus magis praa-
lio. Deindeillaadvertentia, & efletinfinira,
ut{upponitur,& non efler,quia pofletinillama-
gis,& magis procedi.  Quod ipfum probatur,
quoticscunque intelligibiliras objecti fuperat
intelletivitatem potentiz cujuslibet creara,
toties indntelligibilicate illius objecti , poreft
magis & magisprocedid potentia creata, non-
dum enim terminos intelligibilitatis artingic:
{ed intelligibilitas excellentiz Divine {uperat
intelletivitatem potentiz creatz, efle enim in-
telligibile,{equirur ipfum modum eflendi, icut
& verumobjeétivam. Cum ergo modus Di-
vinus effendi fuperet modum efiendi crearum,
criam intelligibiliras Divina fuperabit modum
intelleétivitatis creat®, adcoquenunquam in-
telleétivitas creataponet adtuminfinitum, feu
aqualem intelligibilicati Divinze , nififoreé fic
vel comprehenfiva,quz creaturzimplicat, vel
aqualis jlli quam haberet creatura , fiomnia
poflibilia Divinitus attingeret, {ed cum talino-
titia non poflet peccare, ficat nec cum notitia,
qué eft VifioBeata,non enim minus perfeGum,
&z amabilem prafentat Vifio Deum, quam pra-

fentarer infinita illius notitia.  Siergo Vifio
non poteft effeantecedens peccatum, nee cum
illa peccariporeft,nec etiam peccari pofietcum
advertentiainfinita.

ProsaTur 3. Audloritate S. Thomz, qui
3.Parte Q. 1. a.2. ad 2. dicic: Peccatum contra
Deum commilfiim quandam infinitatem babere ex
infinitate. Divipa Majeflaris.  Ubi ly quan-
dam explicarinon poteft , nifi dicacurnoq fe-

cunduiim




10

cundiim omnia,qua dicit peecat
infinicum,

DicEnbpuM 2. Sf'prri;fﬁziff.fmﬁ;;;pligitfr,m-
relligatur infinitum fecunaum rasioncm ams pri-
mariam formalem & diftinitivam [ist, inifto [enfi
peceatum wiortale in rarione offenfa effe infinitum
ﬁmp!fcffrf:f.

um, effeillud

PropaTur 1. Offenfa crefcit fecundim
dignitatem perfon. Sed non crefcit fecun-
dum pm?cn'tioncm gcnmcrricam : .F_L'g() chLUL
“portionem atithmeticam: Ergo {1 of-

dum prof
fenfus fic infinitus iimphatcr , etiam oftenfa erit
infinita fimpliciter: hocipfoenim non efletof-

,nec fecundum pro-
, neceflet fecundum

fenfa crefcens arithmetice
PO'L'EiOHCﬂl ul‘iiLlS ﬁd unum
xzqualitatem , omnem inzqualitatem cxclu-
dentem.

Major prob. Tumquia. Eft principium
in 1nor;ﬂilms,mi_euqucmoralitcr per {cnotum ;
hincnon imligctniﬁ fola :1ppr(‘hC)1 {fione termi-
norum,& induétione,quz ftatpro Majori: gra-
vior enim eft offenfa impingere colaphum Re-
gi,quam plebcjo. Tum quia. Quod femel
ot fundativum majoritatis offenfz , {emperil-
lam fundat: quiancceffatia caufa alicujuscfte-
&us femper illum caufac , & formafemper, eft
forma formati. Sedexcellentia aliquando fun-
datmajoritatem oftenfz,uc vulgdfeitur: Ergo
fundabit femper. Et Gicut caufa hec formalis,

uz clt albedo femper canfatalbum ; ita 8 ex-
cellentiafemper {uo modo caufabit, hoceftat-
rtollet gravitatem offenfz. Tumquia. Eaquz
habent incrementum debent incrementi fui
habere caufam & medium: {ed offenfz habent
incrementum; cujus incrementinon potefto-
ftendi alia legitima radix nifi perfona offenta.
Tumquia, omnis defe@us menfuratur per eX-
ceflum: nonenimper defe@um :defeétus enim
oftendit exceflum: non etiam defeétus menfu-
ratur per zouale: 2 zquale enimnon oftendit de-
feftum , {fed xqualitatem. Ergo«icfcch]m {o-
1us exceflus menfurat. Et cum omnis offenfa
fic defetus contra excellentiam perfonz, hunc
certé defeum debet menfurare excellentia
P erfonz, Tumgquia, Formalia S. Th.funtlo-
cocitato. Tamte,inquit enim, gffenfa estgravior,
granto major e illein guem delinguitur , & ATi ft.
5. Eth.c.5. docet,medium juftitiznon eflefem-
per repaflionem: am [hinquit, qué Magyfiratim
gerit alinm percum,izm eit rcpcrmzjmdﬂ_r; ALfi
guis CMagiffratum percu[férit, non folim repercu-
tiendus et versim etiam [upplicis afficiendus.
Minor prineipalis Argumenti probatur.
Nempe quod offenfa non crefcat {ecundim
P roportioncm gcometricam. Tum quia,non
c{t ratio cur non magis 8¢ magis crefcatoffenfa.
Itauttantitas gr;wimtis commenfuretur tanti-
tntipcrilm;r: Sienimnon habetfuidetermina-
tivam , & procedet ulterius & non procedet,
non pmccrictut [ilpponimr: procedet autems
quia non haber undedetermincrur: hinc & ¢t

Ti‘&&atlls 1

i_nﬁnims IJ;us infua petfectione; quianonl,
bet dc_tcnnmatwum {fuiin perfc&ic:nc. 1J
quin,{mﬁ‘ct aliquod determinativum , ne :“
crefcar Arichmeticé offenfa effet a)dvc;t;
tia, 8 vohmmrimn finitum.  Sed hoc 1
eft LiCZCI‘l'ﬂ.lllth.i\f'Liﬂ . Quod ipfum psc‘h.:,
tur. Pofitd in Humanitate Chrifti adue.
rentii , & voluncario finito, non detetming.
tur per hoc adtio Chrifti ne excrefes
ad infinitatem fimpliciter in ratione digng,
adcn_qug ne exe (cat alv_u'nmcm.c iIl\iigL;the
ad d{gmmt?m {upy perantis, Ergg e,
quc.hmt_.l advertentia & voluntarium determi:
nabitoffenfam ne cxcrelcat arichmetice addi.
gnitatem perfona offenfz.  Concedo perlp.
nam dignificare inl[rini'cc(.- a@iones, cum offen.
{z,nonnifi extrinfecé aggraventur ; f{ed quare.
te reftat cur uthabeatur intrinfeca dignitssin
:n.&iolj.ihus Chrifti Theandricis defumaturqs
abinfinita digpimtcPcr[bnxnpcmnm, curin.
quam non officiat advertentia & voluntatim
finitum,officiat autem quominus in peceatm
derivetur gravitas extrinfece infinitans offen.
fam. Pracipuc cum plura deberentrequitad
infinitatem intrinfecam , qudm extrinfecan,
Tum quia,, queEcunque ratio oftendi potet
quod {ealiquid habeat, non nifi per modumap-
plicantis, & prarequifiti, idem probabit etan
cognitionem in prafenti habere {e nonnifips
modum prx\'Cquiiiti , adeoque non formants
tantitatem offenfz. Tumquia,Sicogniﬁo’nz-
bet fe per modum formantis offenfam, ubicu:
que effet xqualis advertentia, effct :u:qu:lilsof—
fenfa quod falfam eft2 Quodfidicas, &exd-
gnitione & ex perfona coalefcere ditam men-
{uram, reftat cxplicaudum cur in ilio codlio
non fufficiat advertentiam habere {e pex mo-
dum conditionis. Tumguia. Nunquamjm
taxa rantitatis offen{z datur cognitio. Tum
quia. VifioipfaBeata non cft beatitudo noft
objedtiva,{ed fummum bonum, Vilioquefe ha-
bet non nifi per modum :1}:plic;m:jsbnnumlli-
creatum,quod folum beat: Ergodinpraiat
cognitio habebit {e non nifi per modumappk
cantis ; taxaautem gr-.lvimtis ericiplemero 1l
{usinfinice dignus. Er certe crefceremyo
tatem offenfz {ecundum excellentiam 0t
nihilaliud eft quam poni offenfam & fimulefe
perfonam,fic velita excellentem.  Com &g
hic p(m;u'm‘pcrlbr.a infinice excellens; &
offenfa eritinfinita fimplicitet.
ProsaTur 2. Peccatumpet
infinicum fecundum quid : Ergo
finitum fimpliciter. Tum quid.
cundim quid conveniens peceata cl :
qualisnon competit vifioni \’i{‘lcl‘ltlDCllmll
nitum , amori amanti Deum infinitum A
enim hac dicuntur infinita fecun
fe,fed nonnifi objedtum quod atringtiotte
tum : ]:im a.utc:‘nquamcunque PC(.:C?I(”.[J\
leminfinitatem aflignaveris, hoc iplo ¢t

Q PPOH[DS &
eriam elt
[nfinicas &

&

i
Jié
i
i
il

fip
L*




am,
teft
1.
jam
e
f

s
e

Ui

Dl

[ent

Di!‘rputatio I

Jfimpliciters & fi r¥13n1 non allignaveris non
i afinicum fecundum quid, quod (:‘ﬂ contra
ncipia. Tum q_:n‘::adI}cc UEV('flC;{ruI' ;311-
quidinfinicurn, Ltti;:ﬁfcc115d11q1 qumf,ngn fuf-
feitfu frarcinﬁmtamfcric\)l’a,fcd{t‘mul impor-
i E:i&‘dﬁCﬂf“m’ q'ué(.i qud t;lc ra lElU!l ¢imper-
fdionis vel purfc@mms dicat infinitatem ;
dedut fi per impollibile non cﬁcnt.mtcll'lom,

fperare deberet, adhuc effer infinitum,
Euﬁ;ﬂ’cheus infinitus fimpliciter,quantum-
jsnon effent creatur® qua fuperari deberent.
omovero non eft infinitus in eflentia {_ecun-
,{jmqmd,chct infinitas me_crfc&mrcs fpecies
fiperet. E. etiamad hoc ut dicatur mortale efle
ot fecundim quid, non fuffi cietut fuperet
qucungsinfiniras creaturarti oftenfas; fed de-
whabere aliquid infua entitate, quod fundet
fminfinitatem;; hocipfum autem arguet in-
feem fimpliciter. Tumquia. Veniale fu-
yratinfinitas offenfas creaturarum, actus fu-
wmaturalis omnes naturales, homo infinitas
autnas fe viliores, & tamen ifta exeo pracife
icuntur infinita fecundam quid. Ergo
mortale ex co erit infinitum fecundum
qid: quia fuperat omnes veniales offenfas.
(wdeanque autem dederis aliud fundamen-
uminhnitatis {ecundim quidillud adftructin-
miacem fimpliciter.

Neguie ex eo argueturinfinicudo fecundiim
qudinmortali, quia fuperatnon folim offenfas
urarum,fed etiam offenfas veniales omnes,
quia. Cur in genere venialis non fundatur
twdo fecundiz quid quamvis fiiperet crea-
tarm offenfas, fundabitur autem infinicudo
:;u:lrlﬁmquid in morrali, quia {uperatvenia-
i Etficurveniale ex conon poteft dici infi-
imm fecundiim quid, quia {uperat omnes of-
mliscreaturarum, itaneq; poteft dicimortale
kmndim quid infinicum, quia fuperat omnes
ttalas veniales: Ergo aliud infinitatis fecun-
Cﬂmquid,dcbcsaﬂ]gmrc fundamentum: hoc
ttmadftruetinfinitatem fimpliciter.

J . 5 wis =
Nequeex eo falvabitur in mortaliinfinitudo

| “ndit quid, quia entitate finita continet

fititem aliarum offenfarum. Ratio, quia
e homo dicitur infinitus fecundim quid,
dumvisfinica entitate 2quivaleat infinitis fub-
tisimperfedioribus, Neque ex co poteft
“apeccatum fecundiim quid infinicam: quia
Jcontinet unum gravitatem offenfarum a-
;lﬁ:lt'ta Sienim per impoffi bi!c da?rgtu:iiil]p\a
& nénﬂfm qbcﬂ'crle;us_1115115§L1d1n11prxc1[?,
i oacontineretinfinitam dimenfionem in
‘LE?T;“CZCI :ﬂfi'nito hominum tricubita_lium of.
i ¢ntia hommum d;c\cmcublrahum:
‘l‘ml‘mﬁ‘f‘CO d‘lcetm: praecifé peccatum efle
bl ;E‘}f‘ff{_um quid, quianon continet in
B in !Lil as. _An autem mc-rt_a!cmmm
o rdebeat dici continere gravitatem of-
imaliarym divinarum, quia unum in ra-

11

tione offenfe eft zquali pluribus, de hoc in-
fri.

ProsaTur 3. Per principia negativa.
Quiafi nihil obeft difta PP. utibuanraccnpidc-
bent, fepé autem PP. appellant peccatum infi-
nitum {ine addito. UrAnfelm.L.4. Cur Deus
homo, cap.21. Bonav. in3. dift. zo0. q.3.in 2. ra-
rione.Richar.deS.Vi&.1.deIncarn. Verbi cap,
8.& S.Th. quilicetin fenfir primz conclufionis
tribuat peccatonon nifi infinitatem fecundim
quid, tamen hic1. 2. q. 87. ar. 4.incorporefine
dimiruence parricula fic habet.  Peccatum in
guantum eit averfio ab incommutabili bono infinits,
eft infinitum. Similiahabetin 4.d.15.q.1.arr.c.2.
Immeritoque S. Th. requiiifTet fatisfacientem
infinitcum fimplicicer , {i ipfum peccatum non
effet infinitum fimplicicer.  Rurfus i ponatur
peccatum infinitum ﬁmplicjter in ratione of-
fenfz attolletur dignitas Dei; quia attollerur
jusadnonoftendi, quod eft bonum & perfe-
Ctionaturz rationalis ; adeog; tribuendum Deo
itaperte nonimplicet.

Quod aurem ad denominationem infiniti
fimpliciter fufficiathabere infinitudinerm in ra-
tioné forma]iprimaria. Ratioeft: quiad prin-
cipaliori fit denominatio, & opera Chrifti di-
cuntur efle fimpliciter infinita: quia in ratione
{ua principali & fpecificativafontinfinitas ho-
moquedicitur rationalis, quamvis corpus ¢jus
nonficrationale.

DIFFICULTASIL

Solutio Objeitionum,

PLurcs reperiuntur Objediones , revocabi
mus eas, quz difficiliores funt ad certas claf-

{es.
Difficultatis 1.

Pun&um

Argumentum petitum ex [atssfactione
Chrifts,

BjrcrT 1. Lugo. Peccatanonfolum funt
Oin:cqua]ia in malitia morali, fed etiam in
ratione offenfz. Quod intinzqualia in ratio-
nedemeriti,& offen( probat : quia fihaberenc
peccata vim demerendi ﬁmph’citer infinitam,
non effe vis major in operibus Chrifti ad me-
rendum, quam in peccatis ad demerendum,
Non etiam habent 2qualitatem in ratione of-
fenfz : quia plus Deus offenditur odio fui,quam
furro: & in moralizftimatione, plus zftimatur
una offenfaprzalia. Hicidem mediustermi-
nus ficaliter proponitur. Sipeccatum mortale
in ratione offenfz eflet infinitum {implicitcr,
tunc peceatum eflet equale meriris & fatisfa-
&ioni Chrifti,quod efler contra PP. & Scriptu-~
ram qug appellat redemptionem noftram co-
Pioihm. Sequcla probatur. Unum infinicum
neneft majusalrero,fed peccatum eft infinitum

ﬁl‘l’l.—




12
fimpliciter, & (atisfadtio eft etiaminfinita fim-
}-.h;::cr,frgo utramque eritzquale.
REsponprrur. Meré ad medinmtermi-
num de fansfadtione Chritti. Namdenonin-
clufione in unomortali aliarum of enfarum in-
uetur itaque inprimis Ar-

R.cror

fraagetur. i
gUIMENTL 5 quod multum probat,quia probat
actiones Chrifti non efle infinitas fimpliciter,
qales a&tionibus immanenti-
v¢ infinitis fimpliciteractio-

o poteft dasi majus:de fide autemefta-
&Giones Lt dricas Chrifti non efle Deum,&
defidecltadtionesin anentes Dei efleDenm;
& tamenid quod on eft Deus, &id quod cft
Deus, non poteft eflezquale. Deindereror-
quetur A !‘gzkil'nexltLt m quo;f p:ch.ll: contra prin«
ruentis,peccatumnon ¢lle infinitum e-
{tim quid:quia infinitum fimpliciter
undum quid non eft majus inratione
tora differentiacftin ratione actualis

quia non {unt 4
bus Divinis.

nibusuon

cipiaa

infiniti,{ed
velnon adtualis. Direéte autemad Argumen-

tum dici poteft -(le peccatum xqualc meritis
Chrifti, hocfenfuquodnon major fit dignitas
in pcr{'una Cerminante, quim in pcr!bna aggra-
vante pcccurﬁ ; fed nonefle ®quale quoad mo-
dum pm‘mcipan-&xmﬁnitatcm. Undeunum in-
fnitum eritmajus altero , nonin forma infini-
tante,necin rationeinfiniti, fed inmodo parti-
ClPil cam i [cm.

EXPLICATUR. DISTINCTIO. UUna ea-
demque infinitudo fiutrobique reperiaturnon
] lere magisunum infinirum, &alind

Jicum {ecundiim formaminfinicandi:
im eadem Formainfinicandi, utcfup-
ponitur & non eflet,quianon qualem infinitu-
dinein adferrer. Carerumin modo participan-
di eandem infinitudinem poreft eflc diverlitas.
Etita quia aftiones Divin® immancntes patti-
CiE.\mtitlﬁilit-‘.l-]lni:mpul‘i.icntirdté, qui pcrt"cm
dus eft:cum tamen actiones Theandri-
c *r:arcicii:;ncu-.iinimdmcm, ncm']_ili perunio®
nem intrinfecam , ;_n‘iuc.ipii djgnéh:nrivi cum
principio clicitivofic ut ratione modi polﬁtcﬂc
diveriitas, Porropeccatum & fatisfactio Chri-
fti, cim abeodem principio dignitare nempe
Divinainfinitentut,inratione principii illius z-
qualzt:.tc:nha'omr, fed quia {atisfactio Chrifti
parnci;‘-n:js'dls:itar:—m pcrfc&wn modo, nempe
perunionem intrinfecam fubftantialem, anne-
&entem 1'1.111{1;111&111{ci'ip{hmmcr Deum usque
ad communicationcm idiomatum. ]nm autem
petfona infinita nedtitur cum peccaro mottali
nonniiipcrmodf:mc&:trml‘cci : Scpermodum
menfurz admenfurabile, qui modus impcrfo
Gioreft : fir, ucquamvis (atisfactio Chrifti&
peccatum dicant zqualitatem m ratione prin-
cipiiinﬁnimntis, dicant nihilomints inzquali-
ratem ratione modi participandiinfinitudinem.

Sed quid affert diverfitas illa modi particis

£} 2 A 1o 5
cliorm

Tra&atus L

]3:11‘.1'5‘.cm_dcn‘lgn_ﬁm'tatctn? Adfertex didisiy,
com '1c1,1a.1r._m11;[;:m: unde etiama&iones Chej.
{ti T! .”.-.;7{11'1&1: » hotl commen{urantur adtigy.
bus quz Deus fu.nt 1111}11:111:?11LLbus,idque obdi.
\!L':'nt.ttﬁnﬂ}(g!x participandi eandeminfinin.
tem. Al brccm‘ucm c]omp:u:ata ad parictcm\tg,
“H,?“,m’L‘f"'f*ho‘ 1.11]01; o participat difgregativuy
vius l]ll.'ﬂapd PL‘l lLJ-ClitItfltCln » CUm Pal'ftsﬁiui
}Imrtmpct non n;i} p:rmh:n'eu[ianl, ideofunt
incommenfurabilia. Quorum omnium ule.
rior ratio cft, quiacum omniaifta defumany
pcrordmczr_a ad tormam , & unionem adillym,
Si modi iph participandi formam incommen.
furabiles{unt, adferent etiam incommenfur.
I.Wllir:]r‘{‘n} illis, quorum modifunt, Cumergu
diverfomodo participet Verbum eandem inf.
nitudinem, & diverfo modopeccatum, adhu
incommcpﬂnrnbilit\atcm habebunt,ed quodin.
commenfurablis fit modus participandipeu.
nionem fubftantialem d modo participand
nonnifl per extrinfecum.

Quod fi queras quarc unum infinitum noa
poflicefle majusaltero infinito, poflit tamé et
inzqualitas inmodo participandi candé infink
rudinem.  Adidrecurri poterit. Inprimisqus
axiomanihil dicitde @qualitatein njodo pari
cipandiinﬁnimdincm,quod non pofficeflent.
jor. Rurfusquiahocipfout didtum fupranon
eflet eademinfinitudo, fi hoc quidé faceretin:
jus qu-.mtﬁn‘x de {e infinitum, & illud facetey
quancum defe,minus; q uod abfurdinon{equ:
cur, fi ficalictas orta exalio & alio modo pari
pandi candeminfinitatem. Deniquecummne:
ci1|si_1:1rti‘:ipam-:!a non ficunus , idque cjusden
infinitatis,cum Cjucmodus pdrticip:ndihicpci
firefle finitus , poterit admittere majus & i
nus,{ecusinfinicum,

InsTAT 1. Lugo. Ex hoc ip{binfcrripeccl-
tum non habere infinitatemsalioquificutoptt
Chrifti,quiahabent infinitum valorem pollul
condigné mererl quodlibet pramium excopk
tabile,adeoque etiam remiffionemoffeaf inﬁ-
nitz. Ita 8 peccatum deberermereri quam
bet peenam etiaminfinitam, adeoque ¢ hato
ut nulla pro illa fatisfactio acceprertt n¢ gl
demipfius Chrifti. -

REesroNDETUR. Anpeceatum ﬁFf”Emj
tum in ratione demeriti ptl’n?s,dc hoc a‘has.Ob
fenfacnim pcr(c non tam peenams q!lﬂ_m':om'l
penfabilitatem vel incompenlabilitate trala:f.
pm:m:zutcmmﬂ]itjzsdcbctur. Ut autem s
excludacur fatisfactio Chrifti fuffici dlcf;'
quod infinitudo peccati, excludar quam'c‘l:g
quefatisfactionem,quam poilibile eftuccict
dac; qua{cilicet fit inferior: non Potfm:‘llﬂ:{

excludere fatisfactionem, quam impo_m,hﬂﬁt_':
utexcludat,nempe altioré, qualis Ci.t‘f'.IEISEIJL""'i
Chrifti,quiahoc iplo ponderofiof effercupi’

oL ol i : . [} hl::l‘
ipfa; fiquidem infinitudo cu]}?x}”x‘)m 4

i




r.\r;ni'];‘(im'il'ﬂi“-c'&&i”nis; & Ulmcn ?“El'iﬁ"("llic
;I;-:J!? infinitudo. quia autem impofiibile cit,
.:V.'m::: culpafic p()rk(i-".’lil‘l‘“i-l‘ leipsa, itaimpofli-
Vet excludat fatisfactionem Chrifti,

o hi\;—, it 2. Idem. Offenfa infinita inratio-
[1 ﬂ;‘o.,*}'cmixjdcbcr habere vim cnnjcry:uuh indi-
Lm ionem, politd quaiib.‘:_t fatisfattione, quodl
ud | menhabermot m!t:'i non c-m__n?_ﬁui'cfchn:}{jur*.uu;
mt | pdignatio Dei poficd Lat‘ishl_utr.yu: Chrifti.

te. REsPONDETUR. Ofrcufn}n mhmt;l.m]mhc-
tur nconfervandi irlulagx_m:noncn\qt]‘acur:qtlc
I ft'i]f‘lli'ifilllLll,ll_‘()ilt‘d: SL"CT.I‘S hlpunat'ur
- sfattioaltorisordinis. ficv.g. Sz:thql_m de-
o alicui E'I'lﬁﬂ_imll‘: ;’:lnpcrl‘aln\11n, pofito n‘w_h:u—
m | wefium, nonfatistacicr; fecus }J.Uflii_! infinito
pE ricotum, quod altioris inhmtu;hu_is eft in
i ione morali. Sic quamvis ;'_ﬂhnimuo
in. tifubnervetinfinicudinem {atisfaG&ionum
To- ndarum, €. g. a creatura finita, cxcrdc‘tur
ndi ihilominus a fatisfa&tione alcim‘:,quq eltipfius-

et De.

non IvstAT 3. P.Albertus Leronski, viracris &
efls ;;:::ungcmf. Hzcrefponfio fupponit falfum.

- | Ofenfa fiquidem & infinitudo ¢jus, hon tam
quia u'mumiturnbfpfb Deo offenfo, quam a perfona
i | ofendente infinité vili, comparata cum ipfo
m- | Dwoffenfo. Quodipfum probarur. Siperim-
nor | gofibile effet alcer Deus, & offenderet fibi fi-
: n&czqualem Deum,illa offenfa inrarione
; finfznon effec infinita. Ulteriusque urget.
qi- | Nmagisinerinfece perfona infinice vilis con-
tie | amtadinfinitandam Dei infinicé digni often-

ma- uain perfona infinice digna in Chrifto ad
dem tandam {atisfactionem. Ergo non magis

{

pbk | it offenfa in ratione offenfi infinita 5 quam
i | hisfatio Chrifti pro offenfa,
sPONDETUR. Pluribusviis. Si quis vel-
ltdocere ut docet arguens, quod perfona hu-
comparata ad Deum non fitinfinirévilis,
tectpeccatum non efle 2qué adhucinfinicum
watones Chrifti ; quia non proficifcitur 4
lona infinite vili, cim aciones Chrifti pro-
tifeantur & perfona infinité digna: cum hoc
nenftat,quod fit peccatuminfinitum fimpli-
terintatione offentze, quia ficurnon officica-
enibus Theandricis Chrifti, quod profici-
e anatara humana Ch riftifinita,eo quod
principalis dignificativa, quz eft perfona
hrm\i'mitu- itaguamvis offenfa non pro-
ltura perfona infinicé vili, fufficit quod in
i—{iﬁllc puncipali offenfz , qua defumitur ab
o Deinde

ffenfo infinito, dicat infinicudinem.
: _poii:o,qm&dpcrt&nmlEthinit(‘:vilismco
-i!m quiturexcludendam fatisfa&ioné Chri-
% Quiainfinica illa viliras erit adhuc inferioris

‘2 infinitate divina: ficut infinitado
retur, quia eft infinitudo creara,
r“nitm{o xqmn.hinf‘inimu‘_‘ini fatisfa-
A 1.\ 7:_‘““_}1' Dcmayrc, nego offenfam po-

“elumi, 1dque ucfuppono, ultimaré 4 per-

Diﬁmratio I 13

i
{fona vili, fed defumitur ultimate 4 perfona of-
fenfa.

-
e 2 7 A :
re,id nondebet menfurari incodem gencre, &
2 o =
ficuln

Rario. Quod eft menfura inaliquo gene

aobje@ivanon men

ur ulnd. Hine

fi perlonavilis in genere effenf eflet menfura
often{, nondcbererin hoc genere menfurari,
defalto autem menfuratur: quia {umitur non
ﬂl:rmui:’ipcr comparationcm ad perfonam re-
fpe@ucujus eftvilis. Et ¢ I
tio I'L‘f]W C

12‘:'\.\\-1'11'5({['1';1—-
i ctu I, vilis cft,
ilxcut &11{}1\0 ﬁm’p:m_'r; in rationibus autem re-
{pectivis formalitas & principale penes termi-
num fpectantur. Den

tiva, nemo enimrefp
i

adid prxcipuc ateen -

diturinoffc nfa,quod eft ultimum refoluco; fum

it
taxandi offenfam ;s hoc autem ¢ft b

fenfa. fiaurem quxram,quanta cft haco

, debis prohacparte, quam vilis
endens: reftac Lila,a.'r:rc,(Ir::im_\'i‘}{a perfona
offendens? &hic refpondere debebis, peér di-

gnitatem offenfi 3 Certé enim hemo vilicare
offendentis menfurac dignitatém offeni, qualr
a priori. DcmdcIignumc."’c;.ur.iuz'dh.lhm-gmd
tionem prioris, {i {fe habeat per modum caule,
utinductio oftendit: Vilitas autem non poteft
caufare dignitatem, fed potits dighitas vilita
tc:m,vclC‘Ail‘mpril.lL‘.ipio,L}m.LL‘m!;{finn\ulft f10-
bilior, faleemdeber, efle &qualis cum effectu.
Quod adfertur dealteroDeo, vel Rege,al-
terum Deum, vel Regem offenderite, non con -
vincit. Quia cumunus Deusreffedtialius Dei,
non {e habeatut Deus; neq; Dei darur Peus, &
cum nomine Dei veniat Ens' abfelutum non
{ubjeétum,fubjiciensiibi reliquas com {ibi non
{ubjiciat illum alcerum Deum, nec refpedtuils
lius erit Deus ; confequenter hon aggravabic
illam offenfam perfona Deitatis, aggravatura

cxteroqui, i1 comparatione ad illum Deum efs

fetilli Deus: hinc refpediu illius non habetra-

tionem excellentioris : jam autem taxa tunc

poniturin perfona,quando refpeétuillius habec
fe per modum excellentioris.

Undein peccatodiftinguenda eft formaliras
actionis, & hac defumitur 4 {fuppofito: Adtio-
nes enim funt fuppofitorum. hinc concedipots
eit peccatum illud in ratione a&ionis non efla
infimeum fimpliciter. Etalia eft formalitas of.
fenfz ;s quacrefcitex excellentiaoffeni. Cons
cedoquidem ctiam 4 perfonaoffendente defiz.
miillamma msfed nen ultima,refolys
atem offenfi,

¢, Eedemmodo,murtatione pofitd non

in ipfa malitia. 1
|‘ T

codem modo agg i: Nam ex una parce,

cum perfonacrearta {ic finita, potelt admittere

Bt s ;
Poller nihilomintis d

majus & minus, l.'.}:a‘::c-r.:pm'rin,cftm dignitas
illa fit moralis fran

sin ipfa imputatione huma-

(B)

na,pot-




)
-

na, potelt cadem jnqvutntin 'L"mtirigm{il.ﬁ ag-

it

An }w:_i’i':nnﬁtuh
i

11timo quarere.

rvi is ? Ratio dubitandi.

m}:iit_u_l' dignitatis,
eti -reatura eflet poflibilis finitx di-
gnitatis, cumqua Decus compararetur, E con-
tra. Illud non eft abfoluce & fimpliciter rale,

quod tantim per comparatic 1 ad aliud, eft

tale. Adde, negationes perfectionis, dignita-
tis, intenfionis infinitz &c. nondenominant in

eo genere fubjectuminfinitum abfoluce & fim-
pliciter, {ed fecundum quid, urPetrus infinicd
carens gratianon debet diciinfinite nongratus,
& lineacarens lo dine infinita, non dicitur
tevit

e oEL e
sonpofletdari ill

infinit2
revior. Sic & homo nen
cft abfoluté & fimpliciterinfinita imperfetio-
nis: q aliasnulla creatura poflet efle homi-
neimperfectior. Hincnon erit perfona pecca-
toris niftinfinita fecundum quid vilitatis, hoc
elt, quod dignitas peccatoris infinities {upere-
tur a dignitate Dei, Cxterum pcrfc&iuizu’iub
tafacicabiolure & fimpliciter inﬁnitum,pcrfc-
&um ; ficut longitudo infinita pofitiva, faceret
infinicum longum.

Circa hanc quaftionem porcfl efle queedtio
dere,& quzltio de voce. Attendendo ad quz-
ftionem de re. Dici poteft. Queod creatura fic
infinité vilis fimpliciter.

Rario. Tumquia. (@id' eft vilitas infini-
taz Eftid, qued exceditur nfinities ab aliquo
digno, neque enim 1'ﬁ:fpcﬂiv;1 illius vilitas aliter
fubimaginationem cadere potelt: Indubié au-
teminfinities A Deo exceditur creatura. Tum
quia. Vel cxccuﬁitmngisDr:ushmninmn,qtlzim

mufcam, vel non excedicmagis? Sinon exce-,

ditmagis. Argo mufca & homo zquantur in
})cx'fcaf{ ione: nameidem menfurd menfuratur
perfeltio utriusque : {i autem magis excedit
quUETO, AN ULLUNIC; Deus excedarinfinmities {in-
pliciter, velnon? Sinonexcedit uttumg; infi-
nite fimpliciter ; Ergo compnmtiv& ad aliquid
creatum noneft Deus infinicé dignus fimplici-
ter: autem utrumgs excedit infinite fimpli-
citer: Ergo dzunaquags ereatura poterit effe
infinice vilis; quamvisunafie viliotyaltera, fiin-
ter fc comparentut. Tum quia. efle infinicum
i!lpcrﬁ:&ionc eft carere terminis pcrfc&muis.
Ergoinfinite efle vile, eftnon dicereillamca-
rentiam terminorum pcrfr.-&iouis . Contrario-
rum enimeft eademratio: indubicautem crea-
tura non dicit catentiam terminorum pu‘i'\b
Geionis.  Addo,fi ex confenfu arguentis, crea-
tura elt infinicé vilior Deo : Ergo ctiam bene
dicipoteft, quod {it infinit¢ vilis refpeétuDei:

Nam omune comparativim prxihpgﬁnit poﬁti--

Tracatus L

vum,nec potelt dicicalidior fornax, quim my.
nus, {i non etk calida, prae manu,

R:Ltmgm in c?ppo[itn‘m non convincuy,
Nam inptinus. ‘l\t ego quod abfolute & finead.
ditonon pf:i‘.ntuici tale,quod 1".(~1m:'{ipcrrg
u‘[‘nmuﬂ_—r.r!f;. Nam femiulna eft fine addito,
abfolute, hoceft fine diminuente tm'i:xinn,e"c_
1‘;Juuu:1‘, (I'LLI.'i; Vis non {]111 cc'nn;ta-.li‘aravc ad e
nam, fit i_gl-n?}uli:n: abfolute aliquis dicitur f-
]i‘._u, licet {it filius nonnifi i‘ciﬂpcaj\ré ad Patrem,
Nego ctiam quod non pofiitdariinfinicudore.
f‘pcuiiv.&,. Q_l_f_E.JL'L;ltL'nutndilluc’.,Dcunmcmm
fore infinite dignum, quamvisnullaforet cres.
tura,id veriim _C“" quia ly dignum non eftin
pradicatum refpectivuim, fed non foret infinitg
excedens, quia non haberet quid excederer:
ly autem excedens eft pradicatum ficurly
vile,refpe@ivum. Deinde fine ullaetiamcon.
paratione eflet crearura infinicé vilis nevatiye,
Denique quia non ideo aliquid eft exce 1,
quiailludeftvile; fedided eftaliquidvile,qui
illud excellens, fit, ut pollit adhuc totadignit
falvarifinerefpectu ad creatutas; clim tanie
vilitas non nifi per c‘cmlpm‘nti(‘.mm ity
Quod attinetadillam proj fitionem dehomi.
ne carente infinitd gratia; an debeat dic
nit(_}‘non gratus? dicoillam duplicitet formsi
pofle. Inprimisin {fenfu }mii:i\-’u, & ficfalfa el
quiadeberethomo continere omnes gradusii-
grati: {1 enimveluno careret, non poflct deil
lo Poﬁtiv{' affirmari: Nam affirmatio cltbo-
num quoddam, quod deberefle exintegtacil-
fa: fiautem fumartur negative, vera eft prope-
fitios quia impottat negationcm infinicudins
gratiz, qux negatio verificatur, ctiamfiall
quem gradum graciz habear. Unde &lincact-
bitalis non eft infinite brevis pofiri\'é,ﬁ:d infini-
té brevisnegarive , hoceftdicens negationei
infinitudinis lineaz. Et cum ifta infinitudols
negativa, non debet efle per continehtiam ali
cujus,fed nonnifi per negationem alicujus.Re-
fectendoque ad materiam de Connotatis, it
elt infinite vilis creatura {tcmu{mﬁid:li“U“:'“"i‘
citin reéto, vilior enim eft mufca ;iud_tﬂinhiu—
té vilis, fecundimid, qu od Jn:!tpl'ﬂlfom‘"{’{&
inobliquo; quiadicitcarent :_crmllwrumilzla
finitudinis, negationem, vel breviter, negit™

i Deinde ctim in rationegt
Tirdari adhuc minoriasmajeh
inca infinice brevis, vel homo
Am autem in rationecd

nem infinit

tiz,vellinez |
nondebet dic
infinit¢ nongratus: |
rentiz infinicudinis divin®
procedis ideo pUtL‘l'itﬂLHmCf:‘“'if e
nite vilis. Addo ly creaturainfinite yilis lmw‘\:
de Liomine, vel poteft compar.;ri\nd Dcunf,'-:i
poteft comparari ad mufcam? Si compar I
ad Deum, eft infinite vilis 5 &1 compareturd®
mulcam, nonelt nfinite vilis. s
hoc fundatur; quia eflevilem cft pradied
refpedtivum, & ad aliud , &:ra\:;oncﬂ{

Qgind iplm

£




i
tas
¥}

£l
el

Eum

Difputatio L

ribiles & ficut ]infza excefliva eft pracdi-
i 1ad alinds poteftque rcfpcﬂu unius efle
f-“-TIIra pon refpedta alius; itaidem dicen-
i 1finitate vilitatis. S i
Yyod attinerad vocem. Uﬂts. o[:r_mmr di-
e hominemefie infinic vilitatis : licet ratio
- dubitatione adlara, depoicat, orta nonnii
1ugfh\-wnc,[u‘(:Scmmc explicationemvocis.

hacq Gy _
nnétum  Difficulcatis 2.

Dropomuntur alia fundamenta Oppo-
4 firorum.

dmdeit

isApitum in ratione mali eft iftud , quo
mnpotelt excogiari ahudmlaj‘us malum: con-
diet cnim in fe omnem malitiam excogitabi-
bm Sicuz bonum ﬁmplicmcrinﬁmtum in ra-
wneboni, eft, quod centinerin{e omnem per-
nem excogitab]lenL Quod muldis illu-
b Sed peccatum non efttale malum: nul-
imenim eft peccatum, quod in {e contincat
plitiam, & gravitatem omninm peccatorum,
{iquonon poffit aliud majus malum .‘S(,fgrzn‘qus
ticogitatis Ergonullum, habermalitiam fim-
sliciterinfinitam,
Resronp erur. Nullumeflepeccatum
woinratione malitize, qua malitia eft, non pol-
fidari aliud majus & gravius; nullum ramen
picktdarimajus, in ratione offenfee; qualifcil,
inita dignitas magis aggravet unum pecea-
umyquam aliud, vel plura. Etizcutpium me-
i Chrifti fancnonnifi extenfive majora pra
wo; ftaidem in pracfenti dicendurm,
Exericatur Diffinétio. Fieripotelt, uta-
ligwa in una formalirate {int xqualia: in alia
5:rmalttatciimpliciter inzqualia. Illuftratur
tocnftantiis ex primaParte: quiacreatiomu-
& creatio Angeli, fi fpe&entur in emnipo-
g, equalitarem habene,fi fpectentur in ter-
miais, dicunt eorum inequalitatem. Ex Pri-
mSecunde.  Si quis dederit ex intenfione
tharitatis ut 7. {feyphum aqua, alius vitam, in
L‘?ionc meriti & digni, quoad libertatem pri-
mivam, zqualitacem habebunt; & tamen
EGJC&‘T illorum aGuum erunt inequalia. Ex
ittia parce.  Aétiones Chrifti in rationedi=
mificatarumn 4 perfona Verbi zqualicatemn ha-
bt, & tamen in rationibus materialibus fum-
miminzqualitatem. Hincetiamadtioncsna-
th.ﬂcls Chrifti zqualem habent dignitatem
Amfupernacuralibus ; & tamen habent inz-
‘]“jlnfatcm tatione Ordinis. Quod fi poflunt
‘.ﬂf_aﬁquainr‘cqualia inuna formalitare, xqua-
lainalia, potetitetiam mortale unum efle 2-
U}“‘*!C_ﬁlrcrt nratione offenfz, & non inratione
Mz, Porro nomine malitix venitoppofi-
E'“;Y h-unum, fluo]d eft graria, major diffonan-
r:m‘pzcli:]mx_l? Jl.u_cdlcd'mlcm, ‘&r lcg_c m gravio-
lach taminterminantem: in quibusforma-
4bus, quia peccatum finitumcft, potciteflc

OBJ 1c1T 2. deLugo. Malum fimpliciter

L

unum majus altero, quia verd in ratione offen-
{zinfimitum cft, ut fupra probatum, it ut cum
unum infinitum non poflit effe majus alteroin
ratione infiniti, utetiam illz offen{z in ratione
offenfz fint xqué infinitz.

InsTaB1s. Hanc fententiam efle Stoico-
rum, qui omnia peccata dicebant efle zqualia.

ResronpiTur. Stoicos nunquam curafle
formalitatem offeniz divinz, Undenecdeilla
difcurrebant, fed folum atrendebant ad mali-
tiam peccati, & ad dillonantiam ad naturamin-
tellectualem, & in hoc poncbant zqualitatem.
Paretq; ex argumento quoid probabant. Quia
diccbant, Omnes aftus 2que funt veri, & o-
mnes actus 2qué funt [alf, cum veriras ficattin-
gentia objecti, & ﬁ{]i’itas nonattingentia; inu-
troqueautem non datur minds & majus. ficine
quicbant vitium non admittic majus & minus,
quia confiftit in non attingentia obje&ti fecun-
dum rationem.

Appo. Siperoppofitos Zqué unun pecea-
tum atg; plura collit gratiam, cur non offcnifa in
ratione oftenfe aque {chabebicunaac plures 2
Contftans enim menfuraoffenize cft, eadem di-
gnitasdivina. Attendendoad has duasforma-
litates in peccato malitiz & offenfz, dico. Si
perimpoflibileDeus offenderet creaturam pec-
catomortali, peccatumillius inratione malitiz
eflecmajus, magis enimdiflonat deficerc natu-
ramdivinam quam creatam ; eflet tamen minus
in ratione offenfw : quia perfonam minus di-
gnam offenderet. quia autem eadem Perfona
divinafingula peccatainratione offenfz aggra-
vat,hincfingulainratione offenfz funt xqualia,

Osjrcrrur 3. A&usamoris terminatus ad
objeétuminfinicum quod eft Deus, non eftinfi-
nitus fimpliciter: ergo neq; offenfa terminara
adperfonam infinitam, eritinfinita.

ResroxpeTur. Imprimis retorquendo
argumentum; curper opyu{ims non crefcacil-

~leamor ad aliquam {nfinitudinem, cim tamen

crefcatoffena, {altem ad infinitucnem fecun-
dumquid: & quam illi rationem pro feattule-
rint eandemnos dabimus. Rurfus nullum eft
Axioma quod dicat fecundiim digniratém ob-
jeiefledignitatemaétus: eftautem Axioma,
quod fecundim dignitatem perfon® crefeat
gravitasoffenf, Difparitatem ergofacit Axio-
ma pto confequentiferviens. Denigs quia cft
manifeftum abfurdum, i ex dignitate objedi
taxetur dignitasadtis: quiaaliascrror de Deo
vel opinio, quam haberet Angelus effer digni-
or, pre demonftratione, quam haberet homo
dequadrataracirculi: hoctamen conftar,quod
quo objectum eft dignius, ¢6 etiam potentia
verfans per actum circa objeGtum debeat effe
pcrﬁ:ﬂior; altusauten ple 111{‘upcrpcrfc€ti04-

nem ex modo verfandihabét,
InstAs1s. Sipeccatutm eflet infinicuin i
ratione offenfw fequeretitr non pofle efle pe rfe-
(B) a Ciain




16

&am contritionem ex motivo charitatis  quiafi
fiat deteftatio peccati ex alio motivo, utquia
peccatum eftoffenfa Deiinfinice digni,haze de-
teftatioeffet major , quia deteftari peccatum
;zpprctiatfvcmﬁnitéjt-.u:mmpin!s non fitdete-
ftabile, eft perfectins illud dereftari, qua
pretiative fi
Ei\;lll‘i(ll.ll'l‘:[n
tionem form
finitz in obje&
tiative infir
teftor pe
contra dig

1n ."lé‘-

Juod ii‘iill11]?1L‘L";'H_H"\ quia

lis, deteftatur appre-
Gtus deteftationis quo de-
1dum rationem offen{a,
tam, fecundum
mmotivam dete
ftabilitatis infinicze in peccato reperibilis, a&tus
vero quo deteftor peccatum fecundum quod
eft malnm, feu divina Bonitati repughans, feu
fecundtim rationem malitiz, atcingit rationem
formalem dereftabilitatis finite in peccato te-
peribilis.

ResronNpETUR. Tantaeft infinitasBoni-
tatis divinz, quanta infinitas dignicatis divina :
quod fiutrobiquefitzqualisinfinicas,fiveactus
accendat huic formalitat, iveilli, procedirt ex
motivoinfinitudinem involente. Deinde non
eft menfura dignitatis aétis, objettum, unde
quamvis menfuretur dignirate offenfi offenfa,
nihilfimile dicitur de dignitate actlis defumibili
exobjefto: Supponitur etiam aliquid folven-
dumipfiobjicienti; nam & ipfe non defuimit in-
finitatem {ecundum quid peccati ab oppofitio-
ne bonitati, fed 4 vilitate peccatoris.  Ergo ut
aliquis perfedtits doleat, deberctaflumerenon
motivum, quod cftBonitatis divinw; fed quiail-
leviliselt, quioffendit. Supponititemaliquid,
quodosnon dicimus, non dicimus enimmali-
tiam peccati defumiaboppofitione, ad fumum
boniim, fed 2 fuamajori vel minori diffonancid
:1,pr;cccgto,;jrnwim'ivcl}C\-‘iori,oblfgaticnc &c,
Quod fi quaras, quare tamen non dolemus ob
digniratem ¢ ed propter Bonitatem di-
vinam; quiafcilicerilla ipfa offenfd, eft facta a-
verfio 4 {fummo bono , hinc ad tollendam of-
fenfam, maximé congtuithoc, quod opponitfe
illiaverfioni. - Rurfus fi homo non poteft {atis-
facerc, faltem f_;u,i‘itqu;mmm ]w.,[ci},uonf;scc-
rétautem quantum poteit,fi non amaret faltem
virtualiter,quia folus amor eft maxime conjun-

Erivus.

Difcurri infuper ex hacoccafione poflet. An
quia offenditur fummum bonum, hoc ipfo red-
datlu‘inﬁl’:itmnpcrnospccc:mlm. Ecaffirma-
tivé dicendum. Quiainfinita Dei dignitas;non
exalio eft, nifi exinfinitudine Boniraris, & per-
fectionis nec fine his ticulis habetur illa digni-
tas, eilet enim mere ticulatis,

OsjiciTur 4. Peccatum veniale non eft
infinitum fimpliciter: Ergonequemortale.

ResronpeTur. Quamcunquerationem
arpuleris, quod veniale nonficinfinitum fecun-

Tra&atus L

chln.ﬂ.}laéd, eandemnos adferemus, quidigy
{it infinitum fimpliciter. " Rurfus Pagre

S 1pitj
tuales & cur f

n cis Lancicius tomo 2, Opule. e
:ap. 3. totum concedit. S, Tho.
C peccato venialirationem (’fF(‘Hfb:, &
n peccatifimpliciter, vide cunden 11
i Ercerte hoceltoffey
Jaod 'H‘Eum, {i veniale non auferc op,
tiam, non ericofle 1a. _1_3L:n:'quuDj!pa:'it;;-shtit

1in moralibus offen{a leves non menfyrsy,

nitate perfonz,fecusgraves; proquiby
Axioma: quiaautemveniale, et offe,
vis, mottale gravis, promortali milicabizz.
xioma. Ertcerte efferabfirdum, fi offenfe]e
ves menfurarentur dignitate perfona, & effoy
enimleves, utfupponitur, & noneflent, qu
mulrum agpravarentur: nullumautem eltib.
{urdum fi mortale multum aggravetur, adeog,
ut crefeat in gravitare ad dignicatem offen,
quodgs ita crefcere debeat probant argumen.
ta allarca.

OBsjrciTur §. exOviedo. Gravitas offenfz
nonfoliim crefcicex perfectione objedi, fedar
jam ex pc:r&&onc cognitionis : quia petfons
offenfa cantiim media cognitione influitinz.
&Gum voluntatis, Ergo cum cognitio perlos
offenix nonfirinfinita, non refundet infiniy:
temin offenfam.

Resvonperur. Influicquidemmedidco-
gnitionc perfbnainfinita in ot_%_h'll!.lm. Sedne
ranquam ratione taxante oftenfam , fed tan-
quam con( litioncapplicante.  Jamautem pot:
citeffe conditioapplicans inferiorisordinisp
€O, qucrd .'u‘\plicAt[Lir , &ita A}.‘p]i(:ﬂtin elt acci-
dens,medid tamenapplicationie porefteffefub-
ftantialisinfluxus. Unio Hypoftaticaeftqud
creatum, & tamen applicat terminum mere-
tum. ‘Cognitio propoiiens ubjcf‘tnmmfz_:r;m:i
Chrifti,erat finita,& tamet infiniré digniicats

InsTaBps 1. Poteftefle atio aliquaitale
vis, idq; beneficio advertentiz dicks thllqch'-
fe leve, uc hon excrefcat ad rationem offenf
oravis, Ergopoteritetiam cfleattio :zliqtmgrﬂ-
vis quidem, ot tamen crefcensad zqualita-
tem offenfz,cumaliaaétione gravi,idque bene:
ficioadvertentiz,diftantis, hocnuflcﬂ:f grave,

ResronpETur. Difparitatemefle. Qua
in caftt Antecedentis atioilla poterit cHslcn};
qua dictatur leviss in cajuaumucora{? UEAs
non poteritadtio effe gravis, quia nott d.r&nn!:'
gravis, & fidiGatur gravis, tum primumaot
eftin poteftateadvertentisfiftere termifum, e
uleerits & uleerits zag:;;mvcrpcr[bmg.‘"rcn.’;ml,i
fedhoc totum fpeGabit ad iplam perlondil f'f;
fenfam, que pro fua parte non magis aggrant
unam quim aliam offenfam. Ue probatut®
Supponic autem Refponfio, quod proximit
induivum, quare hoc, fic levis oftenfa s M-
bearura diGamine; hincfi ﬁrdi&amé‘!ddm
offenfa, cri¢ hon nifi levis offenfa ; confeque

[




Diﬁmmtio L

1..mmLu,ﬂ'.1&'10“L1:’_1,non crit

hn“l!l’ LLW
¢ Contraventione enim dictami-

in (_111,hlil' calpa.
Exiftis, qua O}WPOW
Sj l')c,.\

1ic

. P;-U\h
J SIAAHR 1.
& Ainn“lth.!f n. 47.

0o on eflet infinitus, homo tamen pec
Lr,‘r.aru vincibiliter illum infinitum’;
e peccaret, atqs nunc: Ergo ‘rpk..._ui L
e [uc.m non menfuretur dignitate of-
1, fed cognitione dignitatis. Antccede \"
srobacur. Si quis invincibiliter putaret, cfle
{iem jejunils r:mﬂh non eflet, comederceque
QACCATness M|L|( peccarct,arque ficflec dies
piireverd : Ergo & quu puts aret Deum efle
initam, rmmn[lnoni;t,crquu)'w:ntmL.
ResponnETur. Cafliquocommitteretut
peccatum, & Deus reipfa m;n eHet mf"ﬂirm,
) erLwcnmﬁ(.1rf1x,pcc<.(1rm“" udinra-
.vuiu?.l‘: 'I*‘.:(m“,l.m‘;

.-]L"‘ n. 1,-‘

qQuodad

“nc malitiz puh et efle
catis qu& dum committuntut, {citur i ‘)‘_a}m
cmhmu dighum;; non taimen cwt in ratio-
-;arhn{ir.}:qua]c, quiaratio offenfa verzr
ifit raxativum verum ; tantam vel tantame
nmmen\pc: {onz. Paritatiallate negatur con-
()uaa in cafu antecedentis falvatur
urm.ﬁmmq itas peccatis etiam mali-
n.'.m.uncvnlmltalm‘ Lransg {lionis 1 egis re
prafeitate falvatur etiam ratio offen(z, quia
mc!st\‘.‘.tsmm illiusidem eft; nempe dign
woffenfi, In cafuautem coniequentis, manet
q.n\!m.c.nhm malitia defumibilisa voluntario
fipracogt nitione, non tamenmanct eademof-
fenfa, detinente (¢ il. aggravativ ooftent: .1‘,11_m—
pepetfond. Hluftrac hoc Lugo. SiPerrusv
msvulnerare Regem, \nhu_mrct {ervum b
, non pofliet rationabiliter hic fervus zquc
lut[pﬂllllﬂlft11'1(11g11.1r!RL‘{I}11L fi
‘EPCLCLIHL]%. Ergoidemin prafent dicen-
m: titalus enim 11:10111[\1 is ad offenfam vi-
deeefie perfonaliss datusque perfonxadre
wndendam infolentiam A dverfariorum.
(ontia.
InsTaT %

il

1~

¢ L>1|e‘1tl.l.
iy 1\ Arur

MALL

Ariaga. Infolentia Adverfario-
hiecin minimo minuiturex €o, quod Rex
¢ loco ful alium pofuerit, qui fit percuflus:
enim inhoc cafu imminuitur occifionis in-
olentia, qtmm {1 JmPIa non fuiffer faétailla mu-
o, Ergo fundamentum odit yerfionis
1ali ’Tlmé inuno, acaltero cafueft idem.
ResronpEeTur. Effe quidemin Rege
idem fundamen tum averfionis : quia five ali-
q"\“lfft\\,ti\iLLl egem, cafueccidendoa-
dl‘wf ccidat &w.m,nn.nuc;v
JEJS ; {ed non eft idem func
percuflo, cum de

& an

lem perfo-
ymentum

D 1o

Hic mtt;‘i“nl'tltl,w«}"(‘-

vel qu non habente tan

vus habet Rega

aratione dignitatis of-
C g

tia actiorus, tanquam in

am

‘U.ul_ averfio ill
lundatur in ma

Sed”

prafuppofit
mali taxa
Hincpece

guomodo

umnon

i.“lli'.w‘ f}\ Ckarum, ft(! pt
gravationem {ui _1 perfona.
INSTAT 4. tdem. Sui:uxmam‘lm eoccide
re filium veri R egis, occidaralium cafin 11\1um :

ftitutum, cenfetar uu{"n.[,::']m.:-rn 15, & ean
demRegiinjuriam inculiffe.  Er

rout aicic

ret Deus, qui non eventus phyficos; 'fed ani-
mum operantis H’rpur.

ResronpeTur. Rex quidem poterit pers
Horem xque punire,

cuii

atque {i revera filium
iflec: quiatreverahabet infe regali-
tatem caxativamillias aGtionis; {ed{ervus
fus non habet fundamentum tammagna aver
fiuni\u.L[ Rex; defadto enifm regalit: Item non

{uumm ocei

'CCla

Fala

pnuvum m[u 'nopn!r-munh bere-

Utum, nec uc*

et moff‘cm:u;' initd. Qﬂ ddiciturde A-
ctiontbus internis carertibus executione ex

locum eciam non habet:” quia non pofici

a "iom’ c\tc'ri'lii lh"sl‘nc:'.ir Jah’mc agoravativum

Unde & ""prm.)
i cﬂl;'-' lantaria, ho¢
eft,e rolun -
taria, qum v (:lmn'.mu ipmm 111.‘zgnim.‘|m-_-;;-1
offenf raxante,

InstAT 5. Mem.  Quod non offenda-
tm' nmc famulus loco Repis oceifus , id in-
lc eft, quia occifor non offendit runc famu-
]um i quia illum ignorabar effe fui*'rltm ¢
qlmri fic meritus x ccifionis
Regis apud Judice
norem Deumnonmer
dium,arque fireveri efferin
menille runc effec caput Rei
odio illud habere, quanto
alter Deusaltior,

RESPONDET
{or, occifi
minem; negq il-ﬂchr![ homot
1 ita 11‘,1(&11..1 ficut R ex caput
fferq; #lum ponire Rex, atque
emoccidiffet, quiaut
taxativumillius occi 1
noneflet autem jam
offenfz. Etficutfi
ulloRege 1
luntatem oc

quct nonileo ma

ualem peenam

!:“
gl
5 |
1
m

s ita licet aj

| I.yui ¢ tanto

l‘-‘\'[ﬂ.[

quem voluireipia of

(_23;11'.1&%5 non

})l'ﬂi; g
]

[IACTrC,.

LIR. L‘u occi-

en effe ho.

Cl1ac

113

(;“ 1tiz wrecaturzin De

finitas fcd nes

rationcoiient:
1cedo minorem
x

1t iwn’-rnudu e Cos
a advertentia

ji01ae

cil; rendentiam Anitan

RO
ma

35

{344 ~ { i {
ghitio L.)\rt_mi, f{ i
accedat, fecus fiacce
infoper




8 Tra&atus L

IwsTAT 6. Martinus Pere3. Ipfainjuria &
offenfa cft peccati malitia prout Deum extrin-
fece denominat offenfum: Nam ex eo {olum
quod c:)m;;piamrl.)cusprmcif!&utf’ubjc&um &
peccatum ut forma extrinfeca, dicitur Deus
ful 'cCi'ivép.’atiinhumﬁ'.u:ioncm. Ergo talis of-
fenfa non eft fimplicicer infinita.. Probatur
Confequentia. Quia talis offenfa nequit efle
infinita ratione forma feu malitiz; hac enim
ficut & ipfa entitas finitacft; nequeratione fub-
je(ti quod denominat, quod ipfum probatur.
Tuniquia. Aétus bonusquo Deus dicitur ho-
norarifubjeivé tametfi habeat fubjectum in-
finitum , non eft tamen {impliciter infinitus.
Tum quia,nonaliter denominare poteftDeum,
nifi proutillaactio elicitaeft ab homine, & illi
impuratutad culpam; hocautem pacto hon eft
infinita fimpliciter; clum {it entitas peccati fini-
to modo ab homine eliciti. Tum quia. Non
aflignatut ratio, cur quod attingit P'ny[icé ob-
jeéuminfinitum, non {itinfinitum, & qu&»d at-
tingit extrinfece ficinfinitum.

REspoNDETUR. NegandoConfeqn. Honor
enim non eftin honorato,{ed in honorante s ne-
que taxa honotis, qud magnus fit, eft dignitas
honorati, fed ipfa conditio actus, unde etiam
honorpc:tc&ﬁlpcr::'.rchcnomrum. Jamaurtem
taxaoffeniz cft perfona offenfi,necufquam of-
fenfa {uperat dignitatem offenfi. Denominat
autem offenfa Deum, prout eft elicitaab homi-
ne, non quomodocungue, {¢d prout taxata di-
gnitate divini: fic autem nego, quod non ha-
beatinfinitatem. Denique cutn menfura digni-
tatis aus non fit objefum, ut fupra ditum,
noneft mirum quc‘)claé‘ms non crefcat ad di-
gnitatem objedti; taxa autem offenfx, eft di-
gnitas offenfi. Non placet etiam imaginatio
quod peceatum fit tanquam forma, & Deus
tanquam {ubjeftum: quomodo enim pecca-

tum {ubje@atura Deo? Sed potits debet poni-

tanquam mnii urabile & taxabile; dignitasau-
tem Dei erit tanquam taxa.

InsTAT 7. Idem. Offenfa non involvit in-
trinfecé Deum , ergo nequit efle infinita fim-
bliciter.

RespoNpETur. Noneofenfu diciturpec-
catum infinitum fimpliciter, quafi intra {uam
entitatem imbibataliquam infinitatem: fedeo
{enfu, quia in entitate finita, taxam inratione
offenfz habet infinitam.

Pun&um Difficultaus 3.

Sol-vuntur Inflantie Recentiores.
OB]U: 17 1. guidam. Ut aliquid fit impli-

citer infinitum, necefle eft ut includat in-
trinfecé faltem partialiter aliquid infinicum
fimpliciter. Si cnim omnia confbitutiva intrin-
{eca alicujus totius , crunt fimpliciter finita,

quomodo totum ipfum etit ﬁmplicirer g
tum, cum finitum addicum finito, non !'-dCi"‘I;l.
finitum. Atgui oftenfa Deiin rationgoﬁr{,n‘l]-
petfonalisne quidem partialiterincludic ,‘n;,- 4
fecé aliquid infiniti fimpliciter. Ergo nou‘lﬂi
fimpliciter infinita. I’I‘ﬂrfi.-h":{}’ﬂfinﬂr.?@?iﬂc{
infinitum fimpliciter inclufiim 1‘11tr1nfcc[‘:jm:ltt
fcl}{h Dei perfonali, non effet alind, !‘-fﬁDcp‘-
offenfus. At Deus offenfus ad communicu:
dan1 gravitatem offenfi, non concurritﬁ:rr‘mi
lirer 8 immedia ratione {ui, (ficut coneye
ritomne intrinfecum confticutivum torfus
concurrit tantum mediante cognitione fi:
concurritenim ut objeGumoffeniz, de mrfnn;
autemeft objeclivoluntatis, ut concurra par
cognitionem {ni. Concurrit ergo Deusadof.
fenfam, nonnifi extrinfece; ac proinde ot
conftitutivaintrinfeca oftenf{z Perfonalis div.
nz, qui ralis, funt fimpliciter finita.

ResroNDETUR 1. huic argumento,quid
videatur procedere cx pati cularibusarguents
Principiis, quod fic probarur. Offenta eft i
quid relativum, nemo enim {eipfum offendit, §
eft relativam, eft, vel fecundum efle, velfecun.
dum dici; & quiaiftaoffenfa cft realis, nonpot.
éft efle nifi Relativa fecundum efle.  Siauten
offenfa eft R elarivafecundumefle, eft Relatin
vel relatione tranfcendencali vel pra:dimmcr..
tali. Sieftoffenfarelativarclatione Tranfeen
dentali ad offenfum, cim nulla relatio Tr
fcendentalis componatur {uo termino , tin-
quam parte; hinc tale confurget argumentus,
Poteft falvari ratio R elationis ad offenfam fine
hoc; quod compon aturilla offenfa, offenfotan.
quam parte; Ergo & potetit {alvariraciocffen:
{z infinitz, quz etiam eft relativa, finehot
quod componatur perfona offenfd infinitd tan:
quamparte: ficutrenim pradicatum hocoffen:
{z relative defumirur ab offenfo, quem tamea
noncft necefle effe partem offente;ita cumi:
finitudo defumatur ab ipfaperfona oftenfa
nita, non erit necefle efl perfonam infinitam
partem offenfz infinite. Sicut enim f¢ habct
fimpliciter ad fimplicitet, ita talc ad tale. S
autem offenfa refertur ad oftenfum relatone
pr:cdjcamcntali, manebit in noftris Principis
non probatum oppofitum, quiafi Relationzn
pr:r:dicamcntalcm, utfit Rcl;;riopracdica:ncn-
talisnon eft necefle componi termino tangut
parte, ctiam offenfam ir:finitam nof eritnectt
{e componi perfona infrnita tanquam parte

InsTAT Idem. Evidens eft, Relationc?
creaturz ad Deumnon effe infinitam, quant
componitur tanquam parte Deo, idem dicd
Amore. Confequenter cummnonl componii
offenx infinita; Deo tanquam parce, 0oné
offenfa illainfinita, :

Responperur, Concedo qund Relato

creaturz ad Deum, non componatur tanqt
!;.m..




i e

iem

cilé
ALl
erit

atio
1am

1t

e, Deo, nec eI Amor ejusdemaut Vifio:
‘,nc\coiﬂ’lln.l atio creaturg non eftinfini
gianon Componmu Deotanqua parte, {fed
coRelatio eft majot, quo 1 erminus
nec principium atmll\,mu Re-
,.Wm eft dignitas Termini. Hinc dicit ex-

1,9
giid non
selt majots

m'CDCO, Rcl ationem T ranfcendentalemn ad
Deum, & demonftratio de exiftentia A 11ch[,
o Tetmino Angelum, qui eftquidigno-
, & tamen,non Lﬁ mgmm error de Deo
.cmonﬂmnunc quzhabetur deexiftentia
oli; ‘Quia autem offenf attolluntur di-
mmfcuom Hmcq\.nmummiih pe uu
V01 npuwf‘cnla. cum ipfa 8catto sllat o
m, & fit impliciter infinita, poteritean-
fmited duc{unphucumhu.mm mmmumua
gmnnncomponcn.]n Blw[rurcwlq lifpari-
..»[t,qumnunuﬁ pumlpmm quod
puesatrollidignitate T ermini pracif
»mpm,m pium, quod dicit aggravari offenfas
dguitate offenfi, & cur non crithzc ageravi-
inufquead {infinitudinem, quantumvis off Fen-
foon wn.Pm,atm tanquam parte, offenfo.
RespoNDETUR 2. Examinando Majorem.
yzetbealiss Quod eft infinicum fimplicicer,
e habere faltem aliquam fui partem con-
fuivaminfinitam.  Qua: Major videtur ha-
bm, pro {eindu@ionem, nam m{; fint numcu
noneritinfinitum mulcicudinis; {i non
sfinitum in extenfione; non erit infinitum
itudinis.  Sedn oppoﬁcumctiam citin-
itio. EnUnio hypoftatica peromnem Theo-
bgiam eftinfinitze dignitatis, neq; tamen coms
ponict Pcr[ona. dwma tahquam patte. Non
fomeritum, e controverfa materia cum at-
finteetingatur, fed actiones Chrifti Thean-
tielecundim rationem Theandricarum{pe-
fiez funt infinite cilgmmms 3 & tamen non
toponuntur Perfoni divina tanquam parte:
tllusenim effe@us, five ut Quo,five utQuod,
emporitur fuo principio tanquam parte. Ex
héa ergoharum Indu&tionum contradictoria-
i, danda cft Major, nempeinfinitum fificin-
firum mﬁmrudmc abfolutd, exigere aliquam
||dT1PZlI.[CIT] fui conftitutivaminfinitam. Si
atem fit infinitum infinitudine relativa, non
fittiecefle componi illam infinitudinem rela-
tiamfaltem aliqua partcinfinitd. Etquiaof-
et infinica infinitudine relativa, nonerit
tecelley illam offenfam compotiialiquo infini-
| unquam parte,
J. I\s.m LmmUmoh\}m&Jtn,.” non eft
finita, fimy npliciter,
ONDETUR. Siper Infinicum fimpli-
mtelligatur Infinitum in ratione Entis, if-
lC‘llmpr 1 Unio E Iypoftatica, noneftin-
~W\hc1tu. Sed fifumarurinratione di-
bpretiabilis, 2 ftimandze, pcummcwluu
N “\Hﬂmt.g dignitatis. Pro sportionateque
iendo, offeinfa in ratione Entis non ul,ni.n

|Lpr

Di,f}imtatio 1

9
nita i'mplmm eft camen {ub ratione aggravas
tz dignirate infinitd l2fa,

Rise ONDETUR 3. Examinando Minoreitt
allati Argumen Concedo, impoffibili re
dito I)-.J, polle effe cognitionem offenti Dei.
Concedo pe e & volitionem offc nﬁ.m i
Nego, fore offenfam, quiadefideratur tertium,
nc“’i‘ﬁ ighitas infinita offendenda. Ec ficue
t etiam pc1 fuppofitionem non
m occif io Petrifi nonficPetrus,
1oDeo, ummml»mLf}umm
fi.lD} om.u , nifi fi fuppofitione tollente feipfam,
offendi Deum ; feu efle offenfam Dei, & cfic
= impoffibilem Deum qui offendatur. Er ficug,
fi non effet Ly aliud, impoflibile effer, eriam

unmpcl fine fuppolitione tollente 1c1pl am
dari, LJt\]Ul\}M alind; lt.uml)n! ibile erit lulj
p(mc LLIiu»r[ul..lm Du, hiuppmmmr mnpm .
{ibilis Deus. omnia in hoc PU\;LJIIILHJ
refol tvuntur, £queipl fiusad Aliud definitionem
ingredituripfum ad aliud, quam pars torum, li-

cet utrumque hon codem modo ingrediarur,
Ergo f!Cllful}Pu libile eft conci iperctotum fine
parte, nifiper fuppofs t.onunimpn fibilemn tol-
lcnumm' am, ira erit impoflibile conci
offenfam Deiin npofli

limanente Deo, nifi i
fuppoftmizc..\Impu- ibilem tollenren 11-1p‘
cum definitionem offenfz Dei i rediatur
Deus, & univerfaliter offenfus, defir }rﬁr_:ncm
ffenfe. Ecfidicis. Impoflibili manente Deo,
{i maneret volitio off muchdz Dei, manfuram
adhucoffenfam Dei, dicam etiam; fi impollibi-
lisforer Filius, pofleadhuc pet imnol!tbl level
poflibile manete paternitatem.
Appo. Videtur cnervari ne a5 Incat-
ionis ad fatisfaciendum pro oftenfa morta-
1i, fiilla offenfa non l:lush:‘.i\cc gravitatis, quam
haberet, quantumvis Deus ciler imy poflibilis,
necillo pecea ito offenderetur aétu. Ql_u,u[ at-

-tem tecurritur ad cognitionein finitam, & vo-

luntatium finitum, wl..pm{ nos nontenet: quia
fi eflecfimpliciter & inratione E ntis peceatum
]J‘]']ll’Lth] Tum Pf.lll‘l.aln 1CqUIIL1LtLﬂ \.U‘r ]ILIU
& voluntarium,infinita

InsTtaT., Sicutfi imp voflibilis e¢ffet Deus,
non effet pofhibile corpus & anima tatiofialis
creata, hoctamen non eflet nifi arguicive.

ResvownneruRr, Transear, quod id cJ*‘
nifi ﬂl‘;__{ulrivﬁ, qih di npolumh Deo non pe
eflchomo: fed curidem non dicis,qttod i ‘“l’
{ibili Deo, fit etiam img >offibilis : 13
{thJ‘J,

UI«}[CIT 2. Conftat Induione, nullam
effe in morali altimatione offenfam petlona-
lem hpctimmu!lum RO Co
fam per cognitionem fui. 1
feente rllicu;miu:mu vel decrefcente, crefce-
decrefcere moraliteroffenfam in ratione
zperfonalis; Ergo etiam exiftente limi-
tata cognitione Dei, qui offenditur, necelle eft

(B) 4 Lini.

itive of-

currat ad offen~

Yat item, cres




20

limitari offenfam Dei, in ratione offenf® perfo-
nalis. Ergo cum nulla creatura fit capaxillimi-
tat& cognitionis de Deo, neccfle eft omnem
Deioffenfam effe limitatam in ratione offenfz
pcrfnnnhs.

Resronprrur. Conftat quidem Indu-
&ione, nondarioffenfam p-:-r!'nnulc;j_], {1 non
concurrat cognitio offendendi: fed nego quad
illa cognitio concurrat tanquam taxativamof-
fenfz, hocenim taxare, {peétat adipfammet
perfonam, qua cum in preefentifit divina, caq;
infinita, cumque {ctotd taxer, reddet illam of-
fenfam infinitam fimpliciter. Nego item con-
ftare, quod crefcente cognitione crefcacmora-
liter offenfa,in ratione offenf perfonalis. Nam
ut dl‘&um{‘upr:‘i,omuia peccata mortalia inra-
tione offenfz petfonalis funt zqualia: neque
chim unum infinitum cft majus altero 5 licee
contingatoffenfamin ratione malitiz crefeere,
crefcente advertentid & voluntario : confe-
quenterne 0, exiftente limitaca cognitionc li-
mitarioffenfam, inratione offen{z, licéclimite-
turin ratione malitiz, in ratione Entis &c.

OsjrciTs Ad produccnalam creaturam
quamvis concurrat Creator infinitus , tamen
creatura , non eft fimpliciter infinita, quia ad
eam Creator concurrit mediante creatione fi-
nit, & nonnifi extrinfece. Ergo idem dicen-
dum de offenfa Deiperfonali, ad quam Deus
offenfus concurrit per cognitionem {ui Limi-
taram.

Rario apriorieft. Quia illafolafunt con-
Qitutiva intrinfeca alicujustotius, quibus folis
pofitis, pracife, necefle cft ponitotum, quam-
vis careraomnia, quE non {unt cenftitutiva in-
trm{:cnpc‘;paﬂilnlc vel impoﬂiinfc,dcﬁc.‘innt:
necenim 11itcrponipotc& totum, nifi pofitis o-
mnibus fuis intrinfecis, 4 quibus {fimul fumptis
son diftingnitur, At pofito ad&tuliberocreatu-
ra contra legem Dei, & poficd cognitione talis,
legs, coiplo necelle eft poni offenfam Dei per-
{onalem, etiamfi deficralis lex Dei, imo criam-
fi pcrimpcﬂibilc deficiat Deus ( ficut Poiic‘i re
creata, & creatione ; Nec efle cft poni creatu-
ram, etiamii pet impoflibile defit Deus) quan-
doqujdcm coipfoponetur formaliter contem-
ptus divinz voluntatis. Ergo nonnifi a&us
liber malus, & cognitio Dei,conftituunt intrin-
fece Dei offenfam perfonalem, Deus autem
concustit extrinfcce.

R esponpETur. Negandopatitatem. Dis-
paritas eft, quia ctim non fit Axioma, quod quo
efficienseft dignius , eo productum illius non
univocum-effe dignius : hinc fit, ut quamvis
creator ficinfinitus, non fit necefle Prnduéhml
illius non univocum, quod eft creatura, efle in-
finité dignum, eft autem axioma, ¢ major eft
crﬁ.‘-.:ni.a;qll-:}\ rnior offen{us.

Rurfus argumentum multum probat, nem-
pepeccaronc r-iuu}c;n infinicudinem fecundum

Tractatus [

quid convenire, quia creaturaex €0, quod pg:
ducatura Creatore infinito non diciturinfiyi;
eriam (ecundim q_m‘d. Nego ctr.llnic--gum;m]
effe hanc caufalem. Ideo creaturanon ef inf.
nitafimpliciter, quia ad eamy Creator concys.
rit mediante creatione finitd. - Pone enim per
poflibile, vel impofhibile, poni mfinitum atto.
ne finitd entitativeé, terminative infintd, ver
eritadhucillud infinicum fimplietter, . Tlade.
finitio qua adfertur partis, examinataeft alibj
Sed illa etiam fuppolits Negoex allarisadar.
gumentum primum, fi per impoflibile defice-
ret Deus,ponendum adhuc formalem contem.
prum divinz voluntatis ;- '8¢ ficut nemoPelo.
norum contemnitiegem C hinaram Inperate-
ris, latam Polonis, 2 abroganda liberacledio.
ne, quia ille non cltlegislator, itanec conte-
mnitur voluntas Dei, {1 fit 1mpoliiluhs Deus.

Instat. Conflitutivam intrinfecum hoe
differt 4 connotato extrinfeco, quod illud con-
currat, adfuum effectum {cipfa , exhibendo
{yam Entitatem & dando in partem effedtui;
Connotatum Vero extrinfecum non fic con-
currat, {ed mediante vel fuo effeu, veladiio-
ne;vel pﬁﬂi one &c. Cumergo Deus median-
te cognitione {ui concurrat ad offenfam D
pcribualrm,ncn autem feipfo muncdiat&s‘i:c-
quitur, quod {itrantiim connotatum cxtrinfes
cumoffen{z, aliundeautem conftat a conne-
rato extrinfece non defumi infinitatem, ahis,
omnes creatura eflent infinitz, quia comd-
rant Creatorem infinitum,

REspoNDETuR. Nego pet hoc differse
conflitutivum intrinfecum 2 Connotaro ¢
erinfeco, quod illud concurrat ad {unm cite
Gum{eiplo, non autem concurrat connotatim
extrinfccum. Cerréenim Unic}nisl-{j.-'puﬂ:;tl‘
ca & cujuscungue ius unionis, non ¢ftconfti-

ecum perfona vel natura, & t:

tutivam incrinfe :
men feipfo, & {ud Entitate, terminat illam unic-
nem s {'Ci}gi'o item c:bj;ttmntcrmimtcogn;upa
nem&c. & ramen ¢lt connotatun exerinie:
cercum fit, qLidd conlti
et {fe n par:ci‘n}nnln ale
Nego item
rat il

cum cognitionis,ljc:r
tutivum intrinfecum d
tem conpotatum extriniccyn.
quod Dc'.lsi._i't'.!;;umncJLufs non concut 1‘-
generc raxativi ad oftenfam P.Crfgilultllhw'-;‘
mediat cognitio tanquail appllcm‘;u-m m.\hrt-
vi. C:mcixioouinim:n.'thc_mmiconnot}tﬂ'\'z}-‘
trinfeco defumaturinfinitas, fed nego, anm,c
cmm(:m:nc,\trn‘l}bcm‘?c[unﬂ. Ii1ﬂm_t‘i;ldﬂﬂ"'
aturis, pl‘(lbﬁt univctldlcm hagc_cllic Lm J
Ab omni connotato extrinfeco infinitd ij 24
poteft infinitas; {ed non probat dl’g‘_”}“'ﬂ:‘d'
pofle abaliquo. Fadem inftantia, 1€ .n,lr.l 4
tiim probat, quia probut_o&cn[;m PC_}“']:‘ o
divinam, ne quidcm efle inﬁ}n.::m_[ccqnm
Quid ciim nec creatura ficinfinitd hop= 1,
ex co, quia connorat Creatorem infinitat

{oll

yi




oim Teeminusillios eftinfinitus.  Videinfu-
ol ke . i g R
rimmediate anteallatam difparicatem.

Continnatuy Solutio,
Decurto hic ;:J:Lg:;:‘.‘l argumenta qua fornja--
'r‘P-"Cj{]liLIS Hamolduslib.4.a num.13. Hine
yitipeciatitl : s
Opjicrr 1. Nonomniapeccata aqualiter
R s e i

werrunta Deo. Ergo non omnia habent qua
e in Ratione offenf{a, quam tamendebe-
L o R
pnchaberes fi fixs itain genete ")"}"n“t,',
RESPONDET Omnia peccata ®quali-
gravertant, quo ad taxam quamaccipiun
denitateinfinita adeoque omnia funt &qu
@ nonzqualiter avertunt, fec
smyvel dificiliorem ad l?cum L:g
k& infideli difficilior eft regreflu
i Chriftiano.

i H g | 1
“IystaT cum Palavicino. Quod exduobus
;xquxﬁtﬁf‘ljhi]u!}1}13‘.[(‘;“ peccantibus, ille qui
lis peccat, voluntaric incurrit graviorem
spationem et -]u:m;mautcm111:1ht:;}p«:ﬁ:--
wiPhilofophica eft in uno gravior, tunca Deo
prohibetur, & Deus propter illud magis

reffum, un-
s ad Deum

RESPONDET
secatum Philofo
avior indig
plemexigentiam.
dpotelt, quo i

1 Ll
icapeccatieft g

is principiis per
S, onincurri-
umradi-
ichoc di-
ria Philofo

non macic
nomn |1mbl.‘x

x plus vel

Osjrcrr 2. I

rlonz offen{z non
. 1
HRE s S

et 'DEQ’\ 1tarcm

dum ipfam fub-
1LiS }:;';cci{:&f‘c‘dx’.u:’m]!jtqt:;l:
msexiftit intentionaliter in mente iphius of-
fetdentis; / tquihzc cognitio a:ft\-=.?1;!cmw‘u:l'
3, tepraefentansque bonum infinicum per
lum finici. Ergo illa dignitas non auget
nalitiam peccati uthatinfinita iimi‘-lic:r«:r.
RisronpeTur, Concedendo totum fe-
r.uﬂJﬁnlquou’ tetminifonant,cum per nos pec-
iminratione maliciz non {icinfnitum. Sinu
doautem vim medii termini,ad hocjameclt
ra refponfum, diGur ‘.Elzqumi ipfa cognitio,
balittaxativum, f{ed applicatio taxativi con-
Suencer fi caxacivum fic infinicum, reddecur
tieafainfinita, & {icur cognitio Chrifti, elicica
& gushurgana natura, eft ﬁnim,l:cquc tamen
mitudo ejus obftat quominus fit infinits di-
fltatis, itanec in preefentiobftabic.,
E&%“jﬁ_c{fg. Ex 'I’J,__ll.u-'. Nullum malum pot-
tele infinitym, F rgo nec peccatum Ante-
"'-‘iFHSpl‘obat; L, quiaillud malumvelefferne -
larinm tigononnilum, quiaomne necefla-
Mmefbonnm,  Non contit 2115, quia Deus
: t,adeoqueli beré abftineretab

cnla lecu

P‘C

Wneficaciter oderirac repudiet malum infini-

“--dit)ﬂm)j;_-
sled impoflibile eft ur voluntas

Dif}}tit&tiu &

2]

tumcognitam ut tale, ficut impoflibile eftur
non amer & velir Bonum infinicum cognitum
&tale. Ergomalum infinitum contingenscft,
jmpuﬂil\i[(‘.

ResronpETUR. An converrantur fecum
neceflarium & bonum difpurabileeffer, cerre
enim Chymeara eltneceflario mala neq; tameny
Chymeraeft bona,fed hoc manumiflo. Dici
poteft; peccatum effe malum contingens,{ed
de fe quidem eflencialicer malum, contingen-
ter ramen exiftens : infinitudo autem malicize
illius, hocfoluminfert, quodnon poflitnon de-
teftariillud Deus, & non poflic quantum eft ex
illovelleillud, licet ad fervandam indemnem
libertatemillud permitctar.  Inftantia de Bono
infinito hoc folum evincir quod ficutnon poteft
nonamari Bonum infinicum ita non poflit odio
non haberiillaoffenfa, licet carentia amoris 1.
lius Boniinfiniti non poflichaberieo quod illud
Bonum fit ipfe Deus, qui ne feamet Rariones
non potelt habere cum poflic habere Rationes
utpeccatum permittat.  Quod autemadfere a
peccatoprivarinosbono aliquo finito hoc jam
citfupra folutum, & tantum probar peccarum
in genere malitix, non efle infinicam,

‘Appo. In peccato funt duo illius Entitas,
Malitia &c. 8ctales formalitates funtin pecca-
to finitze jm;wcrl'ﬁc&i(mis, necimpeditiva quo-
minusa Deo permittantur, autne ad jlla Deus
cumcreaturaconcurrat. Hocautem quod fa-
cit infinitndinem; eft ipfa excellentia Dej ap-
gravans, nec contraillamprocedit argumen-
wm fadum, cum importet Excellentiam divi-
nam.  Sed pf}iiro_ quod ipfa malitia pec-
cati & Entitas e¢flerinfinita , quia tamen efler
infinita infinitudine extrinfeca, ex alia parte fi
Deus non }mﬂ'ct petmittere peccatum, quia
{poliaretur Deus On_mi—un1curﬁv1r.1rc,qtm: eft
reducibilisad Dmnipotentiam, & eft quidinfi-
“nitum intrinfece; ideoadhuc dc'bctDcuspcsi}'c
permittere illan infinitudinem chcati Deus,
qu cft infinituago extrinfeca.

! lan ! ¥ u
QUAESTIO III
De Pecearo Philof. ophicout fic,

Ractaturinterts aparte hoc Argumentum, Pec-
catuwm s guod ¢t rationem offenfe ; i
nita,potestcom creattirammelevatam ; fed
peccatiin facl

aripe
[ine advertentia ad Deuns, non
habet rationem offenfe infinita.
Jrevi poterita ura elevata,
zertiam parten. Minorbicdileutietur, auodut fat,
Pr #MiTTO 1. Duid fit peccatum | tlofophi-
et 2 Peccatum Pln[a:ii\phiunn circum{eri-
bendo conformiterad dicta {uprd; eritdefeitus
ratione diffonantie ad practicum Confiicntie dicta-
men, refbicientis precife ordinem Nature. Non u-
torhoctermino, quod peccatum Philofophi-
cum refpiciat aliquid Noz creatum.

SRR
Juia {1 quis
PCC-




=
1

vertens feamiflurum gratiam Dei,
onon FCCC.‘.]I.U_} motivum Crecatuin,

ne contraillud, & tamen peccaret

I Nonufurpo terminum
- . 1 L
quoa peccatum PE‘.!'L:‘ﬂUphLJ':LH u‘[;m, moti-
wum maturale:  quia i quis pecearet habendo
i L

:lem de bonitate divi-

notivaim I‘.“L!’ll’.’ﬂ.lC,rf\’_' nil

t peccatum T heologicum
C

ominus commit
5 1

ymmoditls ergo pone-
t ordinem nature,
itur Deo.

Ingua fi
;

nonj
111 Cerminus, q

ilofophicum,

1 ~ ]
pmutul.u.o;‘um 1
PRAMITTO 2.

f

pfitione poffit com-
ima eft, q‘.::m«_{u

mmitsipeccatum f:.‘i’
aliquis putaret invinci siliter, hic & nunc non
efle Deum. 2da. ('\:J'm-.l()t ofcens efle Deum,
putaret illum hic & nuncnon offendi.
PRAMITTO 3. I duplici [enfis maxime agi-
tari prafintem Qusffionem. Inprimis: An pofliz
committipeceatum finewlla adversentia ad Denm ¢
Secundo : Pofico guidfiat tale peccatum, eritné ad-
hucillnd offenfa divina? ut hoc decidatur. Sit

DIFFICULTAS L

Poteftné committi aligua altio gracviter mala,
[inenlls Dei memoria ¢
Icenpuwm Pofe. Eft conclufio contra
Antonium Perez.

ProsATuR 1. Quiaidnon imPEicnt Con-
tradiétionem.

Prozatur 2. Poflibile eft dari verum A~
theum: quz enimin hoc implicantia? cim de-
facto illius memineritScriprura: Dixit zmpius
incorde fuo, non est Dews? Evcerte poteftira efle
aliquis difpoficus, ut nunquam {efubdat inftin~
¢tuiad inquirendum, an fit Deus? evenireque
cafus poteft, utdifferatiple Deus ex altis confi-
Liis fuis in aliud tempus, immiflionem cogita-
tionis defe. ()\L?Dpr}lito,ﬁc arguitur. Atheus
manensAtheus,vel poteft committere aliquam
rem grm-iﬁc‘r_dfﬂima.n naturz intelleGuali, v_cl
non puch't? Sinon iw.\rc{’r s cur non? pra:cfpu?:
cum Atheus {upponatur efle liber, fupponatur
magis tenrarus, fuj }wmtm‘milu'm habens de
auxiliis eficacibus, i autem potelt committere
aliquam rem gravitet diflonam naturae intelle-
Suali- velrelucebitillitunc Deus, vel non re-
lucebir: Sirelucebir, ergo non {upponitut efle
Actheus contra quim {upponatur. Sinon relu-
cebit; ergo committer malitiam gravein fine
advertentia ad Deum. Et ficut quando nos
Chriftizni, ciim confufa 4d Deum advertentia
peccamus, non dicimur per hoc peceare tan-
quam Athei; itaceli haberet ille Acheusfaltcem
confufam advertentiam ad offenfam Dei, veré
non effct Athets.

ResronDET Perez. (&od Acheiftz ne-
gent Deum, quatenus hoc nomen fignificat ex-
_prcﬂ}‘: Gubernatorem mundi; fed non negare
Deumin ratione finis,

22CH S

2 Traéatus L

(—‘ i 1 i3 1 # er

~ Cowrtra. Quia non repugnat etjam i
hac formalitate n 1 Deum, valehitg; argu
mentum in tali fuppofitione; imo fortal

lisnon efierja

m Atheus, {ed etrans circuDljilt::
‘f[_ﬂ, ‘L‘:m“-_l trle(‘t d?hmfi\:é negare
cicarem, feu effe Dei; quod jam in fappofi.
tione Perez nonheret,
ROBATUR 3. Tum quia poteft bengingl.
uiu‘?n.lll[:;l ad naturam intelle&ualempoy
ligendo Deitatem : ea enim {ola poftu.
g1 & commemorari, qu fe b,
: fed gravis diflonantia ad nam.
et Jclm non et relativaad Deum;
ropotelt mtelligi ine advertentia ad Deup,
oc probatar Indu&tione. Poteft enimintel.
ligi unum, quin intelligantur duo 5 & tamen
non porelt intelligi par, quinintelligantut dup,
parenim omne, elt relative adalind, Porefin.
telligi Petrus quinintelligacur Paulus,&tamen
non poteft intclligi Petrus pater, fine filio Pay.
lov.g. quia hxcfuntrelativa,  Quod ipfumin
hocfundatur: quia petensfimul cointelligi;
effet abfolutum, ur fupponitur; & nonéfley
quia notitiaillius germana accommodansg;
conditioni objeéi, hon ftaret infe, fed adalind
fehaberet: ergo & ipfum objectum effertak
utpore cui fe accommodat notitia.

M 1n o R principalis probatur, Quia ot
poteft oftendi inquo fic iftarelatio, fiprack
fumatur diffonantia ad naturam incellectus.
lem: & quacung; ratio oftendet, qudd notiti
hominis fit notitia abfoluti: eadem oftendetng
titiam natura intelle&ualis, efle abfolutam. E
certe noneft major connexio animaliscum
tionali, & tamen poteft attendi ad animaliea
tem,ne confufe quidem atrendendo ad rationt-
litatem. Ergoidemin prafenti dicendum.

‘Tum quia. Si non poflet committi aliqua
adtio graviter mala fine ulla Dei memotit, vél
adhuc daretur ratie communis nature intelle:

* &ualis, quafirgenus ad naturam intellectua:
lem creatam, & ad divinam, vel nof daretur?
{i noh daretur,not1 pofice dici de Deo& crer

tura; quiavelfupponeret pro fola creatura,¥
fic non poffet dici de Deo; vel fupponerca
profoloDeo, & ficnon poflee dici de creatu

Siautem datur rationatur® intellectualiscom:

munis Deo & creatura; quaro,vel habetb
na commuhia acriq; illanatura, vel nion habet!

Sinon habet, quomo-_{o eft Ens, cﬁ}ﬁ omAeen

depofcat fibi bonitatem, Quod h’lil; patunt
determinatfibibona. quzro,illis bonis opp*
ni & privari; vel eft bonum, vel malum? Sibo-

num. verificabuntur duo Centradictoria: 4

bonum, efle bonum, non eft bonun ¢ L‘b“:’

num: fiquidem etiam privatio illius boﬂhb‘)“z
tatem habet. Si autem opponi illis bonis €
malum; qu#ro,an illisbonis opp?llcf_‘do Iee0
ipfofe quisopponit bonp Dei,qud fi]éi{'rg:i:
opponit: {i non opponits Ergopo i

bent relativ
(g}
ram intellecht

¢
L
b
i




cere
um

.1"&“}‘(‘ frione ad Deum.  Siopp
i, J’"\"‘l‘\)ﬂll”'\hu{l”1‘“1_
. bonum Dei, qt
1 conveniens Creatura : fi

um Dei qua tale, noh convenit crea-

I

feitas quia

s

wpnrd* comimitti I_W.‘
nanti¢ ad naturasn invel 1k
Dei,velill:

rial u],r
um,\]iLﬂwuh\_ :*11' 2 hi )\{4. in

(m Cot sfufa meme

T‘Jw priorimo

pee-
¢ Deo, con-
quiat

q: nihil enim tuncreluceret @
quexquivaleretincognitio
ge nullam fut fpeciem expred
eLs. O\uo.?ii«.f‘t nfufa men
jmodo. contraerit, quia cxj

Deifecuns
imur nofcen-

aturam intellectualem s

wllo modo nos

zlentate fh:-iim‘.mctDcmn_
quir. Pollumus
utisinfinitz,nullo modo
orecreaturz. Ergo potetim
ponere motivum
o de Deo.

Dsitcit 1. Perez & fupponit duo princi- |
u Primum. Malum duplicitéraccipi. Imo,

difconveniens fubjetto,

moveri ad amotem
$TUNCmMoven-
s etiamno-
tum nihil

1

llq‘md

ut cxcitas
-onvenicn-
ns,ut oculus czcus: Neutrum au-
um concipia nobis nifi relative ad {i
finem. * Sic nomine )guh 111;111 n-tm,

Tanquam fubjectum dis

ccundum sz }: m. Pu 11
\.U:‘umtmun, a reliquis mali
nditia moralis reddat hominem nmlmn v vel
e nunu.\lmmam,qu“u‘m‘lt‘-n‘:zt efle: c: "Lcl.l
demmala non reddunt hominem,malum !
ninem,fed malum fecundim quid, v.g. malum
U I’i]‘; Pl‘llt[ﬁ fUl]ﬂ«!t I\lgll!“chtl[lﬂ.
[Ltt‘ﬁf, yl.n‘u.u janr anteéquam peccct
pecatum habere maliviam moralem, spet quam
I Cu;incpruc vel minisaptus ad finem ho-
t: Etgo antequam peccet homo praco-
lumumciu, at folus Deuseft hic finis:

quod

10~

I’\“

RzspoxprTur. Negandoqudd in ommi
ato preevideatur in malitia ineptitudo ad
o heologicum hominisi fed 3_’?01’&['{' prae-
o ]nq’?‘[fihio ad finem 'i!flﬂufi‘.izzlf-;,\
* qut eft, confonas natarx intelletuali
'=‘\c1‘atim.\s_

Lcin fe,ex OlJlf..,‘co&pr‘{ {tatureali imsno-

m ho-

)ulufmntmtnt\m teprafentationis
Ale alium finem , uc de Epicureis
; nts quod pro fine pofucrint dele-
tiones fenfiiales,

ISSTAT sl

Qui peceat, cognofeit pec

Di;fputatio L 23

< fiss e
Dei offent

5
wcum effe diffonum fini maximo, & pracferetis
athic Aniselt D

ISuUM

doczteris:
REsp
tum cfle

CL1S.

diffor

nuin

i'l'\ [.l"‘\l]'l"‘ \‘I em

autem noenc
Osjrcrt

E SPONDE

m‘o fuffi

malitia eft ca,
c\’ ‘; racipua
Haveolun-
fa Dei.

uanm malitiam

P
{tarein

U'n.ic 1

2 Dei,fednon
itur in omnt
1F s L‘l'l.‘.jlt n

l'Lj‘{)iH.‘ul'u
In
‘Ll it Po
fenfss 1t<1=p;;‘.:.'.u remonere pofle & incut
timolem, 4t non L‘Ui c: {1 atu non immitteret
timorem illum; ante qu.lm;zrv-i‘n fenfam.
RESPONDETUR. ando Minorens.
Quiaproc ionem puunm anega=
r;ow--a\‘;m; -dimus autem, pofle Deum
nitio=

Cre

T
) “_-,

unitcere.

ttus amor Detim-
: quia eft
juod non fieret, fi quando

pc lit {|u-n-|rmL ;mu._lum actuales
Deroffenfivuam ;
“amus non .ni'\;L‘i't;i_cH]UQ y peccatum eile
am.

I WDETUR. Petfe&um T amotem,
{1 detur, impedire peccarum atuale ;
1n Atheoc tali, dariamotemn [ei. Ve
perfectusamor Deiimpeditpe
011 }!lln‘.,‘[x P hicum.

pec

fL;'L]:F.\ Q

5;1\ u,,l‘l\gt,u 1
(}Lj:ul 3. & fupponir. Duy
> i 1, cum adtu:

chitla &

omnia¢




nquando concipimus effeGtusacci-
res elle a fuis caufis, neceflario concipitur
3 u.\.:qnm:unci1Ccif:,'l}1rj€>cnncj-tntm'c:mf_uu‘lu
zquata; & tamen caufa adequata effe@tiisfal-
tem in confufo, involvitDeum.  Idem etiam
dum cft, de modo concipiendipropofi-
es wLernx veriratis : nam qui format has
propofitiones, neceflarié concipit aliquid effe
verificativam propolitionis xternum, quod fo-
lus Deuscft. Quo pofito. Sicarguit. Peccator
cognoftit bonum efle amandum , & malom
fugiendum: l‘_.rgncognoihitLiil:bl];ll}:i.111)m.ali
abono:Ergo cognofcitinter omnia bona eriam
Deum. Ergo ulterius cum diétz propofitiones
fint @rerna veritatis, agnofcicverificativum il-

larum aternum, hoc elt, Deum.

ResponpETuRr. Quod peccator co-
gnofcat diftinGionem mali ab omni bono, for-
mando conceprum communem boni, in quo
tamen nullomodo refplendeant bona particu-
lariafingula, {ed habentfe reliqua plane ac in-
cogmtu,lmhct(lue illainterdum nefcens prota-
libus, quaz poteft hic & nunc negare eflc bona;
fed non format conceptum communem boni,
itautfingulabona habeantur pro cognitis: hinc
poccﬂapprchcndi peccatum efle malum bono
naturz intelleGualis, quam patticipet Petrus,
Paulus &c. nihil cogiram!o de Deo, imo cum
expedito animo negandi, quod hoc opponatur
Deos idquequod vel implicetDeus; vel quia
putatur hac a&ione non offen Verificati-
vum propofitionum 2tern veritatis, eft Deus:
hoc fenfu, quiaipfcfolus fiio modo format ab
aterno {lias propofitiones , {ed verificativum
objectum eft ipfa conrnexio terminorum , ad
quam folam attendendo poteft aliquis velle
malum {ub ratione boni.

Appo. Poflerhiccogitari duplex notitia
confufa. Prima, Vicujus attingatur objectum
infeipfo particularitet, licet non claré, ita ut
non {it expeditus animus ad negandum obje-*
fum vi pl‘;fh:lhit:mmtitix,ﬁdcillo objedtoin-
Terrogetur: talemque notitiain confufam Dei
nego inomni peccaro rcperjri; cum Atheus vi
notiria, quam format de naturaintelleGualific
expeditus adnegandumadhuc Deum.  Secuas-
do. (lugimripurcﬁrlotitiaCollﬂl!h,qua‘l‘t‘pr-t—
{fentat rationem communeni, qux inre qmdcm
eft aliquid p.utjcu]arc,fbd nullo modo reprze-
fentatum; & ficin re eft Deus natura intelle-
Gualis, fcd Atheo nullo modo reprafentatus.
Hzcralisnotitia confufa reperiturin omni pec-
cato,{ed non porteft tribuere rationem oftenfz
voluntariz , ctim talis confufio ftet cim ipfo
Nonnofcere.

Idem medius terminus fic proponitur. Quan-
do ego concipio effe@um aliquem individuum
concipio illunt ur emanantem a fua caufa, at
hzccaufa foluseft Deus.

RESPONDETUR. Q;g_am{o concipie effe-

L

Tralatus L

¢tumnon femper concipio utemanantey ;
caufa vera &, reali, qualis eft Deus, fod ing
dum concipio ut emananteim a caufa rep
tata, poteit autem non prafentari Deyg,

L\'.s‘ rAT idem I. PnHynshbcrmccomq-,r.,
oppolita l',u.n;. ut oppofita, dc\.g_l_n't_g_]m “~|I‘
qua praeminentia bona: hocautem bonyg
Deus. %

. ResroNDETUR. Fieriinterdum compar;.
tionem non bonorum, quainrefunt, fpd borg,
rum rc].\_rg[cnmrorum,}mtcﬂ aucemnon epry,
{entari Deus.

InsTtaT 2. Eledtio eft formaliffime prals
tio, pz;,ltlatm pluris tacit lwgmim preelatam p
repudiato: Ergo quod eligitur femper cfty,
X1muim (.‘Jlg‘!.-:l'l'fl 3 heriautem r.unpntcﬂ utali,
quis digathbi maximumnifi ratio prEmanes
bonum ita eligendum, debere effe m:aximum“
ctim autem certiflimum fic displicentiam, gy
tim-ﬂpl:zccntiam divinam comitari unum oppo.
fitorum (:ligcndm*mn 5 urrumgs cningéph_
cercnon Potcli; ; non potericini Ho;udicmm.
monente, bonum maximum effe cligendu,
non ficri mentio divinz c;ornplaccmi&

ResronNDETuR. Exobjedorealiel,
quundu veriflimum eft, quod difplicentay]
complacentia divina comitetut unum oppal
torum eligendorum; poteft tamenin objcdy
prout reprafentato Scratione {ubjetinon el
cere complacentia vel difplicentia divina: i
enim quo putetur impc)ﬂihi!isDcus, cogitat
impoflibilis eriam ejus complacéntiaveldifl
centia,aucnihil deilla cogitatut,

InsTAT 3. Eligere, eft voluntari¢ fumeres
nam partem ut oppuﬁmm, & eflenrialiterm.
compoffibilem cum alrera, ac preinde ut
potentid conjungibilem, at qui dicit nullipe
tentid conjungibilem, dicitnegs i Porcmmdiu'
na conjungibilem, adeoque tuncrelucetDets

REsronNsum. Tuncinvolviinobeh
Deum realiter fpeétato, lednon involvi Deun
in objeéto prout reprafentato. ;

Osjicit 4.idem. O mnipcccnmicﬂprrl:
notum, malitiam peccati efle fimpliciter o
lam,id eft,ab omni naturarationaliodibilem¥
a nulla natura rationaliamabilem, nififor !
ignorantiam, autimpudentiam. At fubonn
& nullanatura rationaliDeus includiturauee
cluditur.  Ergo '

Rsponprrur. Deum fubomni&mlk
natura racionaliincludi, vel excludirealieet
quendo ; fed non in rationc objecti prout &
prfentati. Deindenotum eft peccanti;pec
tum ab omni natura rationali poflibili efle ock
bile 5 fed non 4 natura czteroqul impoflibi
Poteft autem Atheus impofiibilem judicet
Dewm, Etnorumeft peccanti malitiama0®
mni natura rationali licet {ibi incognita0®t®
lem, fednon ab omni tanquamfibic

= -1 s : At {10y
relucente: (i aurem fibinon relucetullo Mot
ol

lug
Lo,

rzfep.

anil &
ngm[l‘u

iy




iy

diceeur aliqu
pantamvisnon reluce

onis

cqui,
1

QsjiCITUR - T}s vi L_v ncl

fiquic
1

‘-u’vbm.moz.m‘
: ]\IE51VQ}JU£11I Ry L) lo Atheus mone-
Conlcientia, ut difquirat, An fit D cus,
111(:1& facere, tunccommittit offenfam
Theologicum ob illam

n, & peccatum 1 I
Lclurtraml)u Caterum non habiti ta-
zmonitione committeret nonnifl pecca-
philofbphimm.

P FICULTAS ]

o peccatum fabtum fine ad-vertentia ad
offenfam Dei, fit offinfa Det,

Egat Lugo, T.mnrn's & alii.

[ vui’tSll{L&alu.x(_)V]P
¥e u.mm {it Track

‘D‘“ rimat
112,
o, dividenda difficulcas

ocoentr.

Pun&um Difficultans 1.

cﬁ“ uid tenendum @
IC ENDU M. 7 aclionem non fore for-

iterialiver ub='t
ut dic }um f\ !. & d
1;;11 ;mpnrt.,L malitiam aétionis, ad-
nad malum , diffonantiam ad natu-

DRURTUr in

elleftnalem,qua omnia |

ificari non p(\t'cﬂ:] fcil.
. 1

Jums & Lian a7 cognitam, g 1Lm¢
11prom1tw quia fi illa actio effer formali=
Dei,v erific tillius contradiéto-
A rmll .11&, ~(]u‘m ¢t volitum non cogni-
i offen{a Dei, quo-

1 '1Jc1f§1lcl)(‘L‘

UPPONIEUE inCy
ifenfa Dei, quiatll
i Det, quaz non poteft

{let f‘c_n’mahccror_
{ine volitione.

P’wh ATUR 2. Pone pert ﬂpoﬂu)m, nul-
! ;[u:l)wm,M:Jums;ml x non eflent offen-
Rillins 5 quomodo enim effer offenfa Dei fi
N mdul)uls llhk.mm,ufnu.moPumlum
wnoneft Pecrus, Fr rt‘dnmm.ftfu,quomm
przfentatur Deus, nulla erit formalis offena
Dei; {3 ficut enim funt)(\iJUL) illa auferr Deum,
u.[qu« ne illa a&tio re ipla fit offenfa Deis ira
WdeteGus nori itix Dey, facicr, neilla adio fit

\A.'\'lC'
er m} 1 llj)q quiain ordine ad agen-

c hls; unde x-
wancelile 4]1(1‘1:111\1’;1 O ‘linc .ld

2§

do rariones quas
viedo, illasque fol-

Reftauran
fibi oppoluit ex Lug,i..uc O
vere conacus cft.

1. RAT10. Peccatum lztale tunc d: atur,
qu 1ando creatura amatur 'U].l

|5 T AT
IROBATUR 3.

Deum; ad hoc
autem non fu Al (_T[ 5 (]U(‘ hpl-ll(.l amert ‘Lll'l\i
quod de fa&o Leo difpliceat, fed requiritur,
quod {ciat obje&tum amatum Deo dif 111u_‘rv.,
non enim fubditus plus amart eflum carnium ,
quam Ecclefiam ; quando ignarus
Ecclefiz, comedit.

REesronpeT Oviedo. Per peccatum lz-
tale po fpom Deum creaturz non expreflé;
quia hanc comparationem non hmr, edvirtua-
liter, quia in adu exerciro amat Ju, qtu:dDw
difplicer, & quoa Deoavertitur; & . quia con-
temnit legem zrernam De 1 contentam in ra-
ne: ignarus autem prazcepti hu-
mani, non violat illad in alio contencum,

CoNTrA eft. ..oé ]\upt‘n-
{io non p lus pi‘ bat , quam qudd illa adio fic
marterialiteroffenfa Dei, Tum quia. etiam vire
tualiter eft in npe flibile practerre 1 Jeum creatu-

r2; {1 nulla fit notitia Dei: mi Ll]iﬂ}]c.ﬂ(.l'il()'
dum, quo nondicitur virtualiter facere adulte-
rium, virtuofitate fufficiente ad malitiam adul-
terii, finullo modo noviralienam; non fa@urus

l_,l lLLPEI

1

tionis dictami

,\:m:ﬂ hacRa

h)itc finoflcr; ficur Atheusnon peccaret for-
té,fi noflet Deum. T um quia. Negoilla
necreacuram 4 Deéo averti

Fio=
: Nam hic receflus

deberet ellc per Vohli?t.-‘ttun, & tamen einon

pralucernotitia de Deo:

~ legem Dei 2ternam

rationis dictamine ;

neri formalice

Concedimus autem
marterialiter contineri in
camus iltam conti-
i{d notitid de Deo.

3. Ratio. SIPLCLJFLUBl]()}‘lLIILItCOf’I 1itio=
nem offenfx Dei, & L.umhunu]\uoiunhm.
fequitur i.um hominem {imnul d liligere Deum
4’-1;n1 omnia, & lzr ille enim
gquicognofcit dilonantiam homicidii ad naty-
ramintelleGtnalem, & exalio ca apie non co-
gnofceret hocDeo (rlfl licere, pnilu: homici-
dium commiteere,inquo letali iterpeccaret, &
Deumdiligere t{uper omnia, quamvis coamo-
rencn rerraheretur ab homicid io, utpote quod
Deo difplicereignoraret.

ResroNDETUR Oviedo.
Deum fuper omnia ¢
oppolita, que Deo difplicent; fiipra quz iJeum
d}lrg:r. l‘;k‘gu cognolcit ea, qua hatura ratio=
nalt opponitar, oppnui Deo.

iliter pcecare :

Qui diligic

ofcit effe aliqua Deo

Conrra clt. Tutt quiz. Solemus ros a-
mare amicum pra [d;qt. s ..uﬂm tamiliaribus,
nectamen feimus quidilli dif pliceat, curidem
i pz';xibnti non poteritdici, éx E" tluafionev. g

1 nondifpliceat
1 Ai_;!fcun‘D(’n,mi{i

fum qun Quam-

rak fe ad intunan-
dam

quod hoc malum quidem fic
Deo, utt fiputetaliquis ni

pet{onam ejus conce
visamor Deiradicalit




26

non tamen

€0 5

antequam in-

non F &)

manifeftata,

non attingendo {an&icatem illins

)
deteftativam pecc

Ratio. fic proponi poteft. Pec-

Jicuitur formaliter formalit
vel non confticuiturs  Si
ade mortalitate obje-
infe Oviedo. Siau-

1-

&iva,in quibus co
tem non conftiruitur; e

tum fine fo

CcCca-
ving, quizomne
{ira conftitutiva.

ens pm‘cﬂ cfl
ia,qu ;wccc;umnﬁtd:‘!l
quod fit oftenfa

Rurfus quam? q
{onum natui rellectuali, &
Dei, fint notiti® interdum identificate reali-
ter, nihilominus {funt etiam irlura'mlcs s adeum
modum, quo in definitione hominis, utpote
{implici qualitare, identificatut notitia anima-
lis & rationalis; feparantut tamen, {i animal in
Majoriponatur, & rationalein Minori. Ergo
Scappetentiz illas notitias {equentes erunt fe-
Par;lbllcs, adeoque poteric effe peccatum U'.i_ﬁ'oﬁ
num & non 2‘.5‘}?c[iiulll cum formalitate offen-
{x divinz.

RuspronpET Oviedo Malitiam formalem
conftitui per oppofitionem ad naturam ratio-
n.‘!L'11|,}':u:'};1u.u.‘.\'c_‘r{,v jam eit confliturum id,
elt Actus divi-

cum q'.u_nll‘,lncdi.s.ri’ opponitut,
a&iva confiftic

nz difplicentia; i LlLlU,(lUﬂii
offenfio.

ContR Al
adveniat ratiooffen
curadyvenire femper
venit formalitas off

Tumquia. Licét otdinaric
2 Dei, honelt tamen ratio
beat: Tumquia. Siad-
‘0o totum conftitu-

tivam pe m offenfz haberi,

poterit,
noritiamillac
‘t‘rot:m:u pro
}?C[CHIHIU.

rain difl

ntionali fecundum

fepa nt, ‘.;Pz:r;’.ri etiam
{taru intentionali fecundum ap-
Tum quia potelt efle difplicentia
ntia objeéti, & non fundata
rnitatem divinam offenfam,
Te cunc haberiaGum difplicentia di-
(s prazcifc, {ed quzritur quo
illud Deus tanquam oppofi-

{i tunc non putatur oftendi

ko of
vinxinmaliuaa
jure deteftabitur

tum fuz dignirati,

illius dignitas.

OBjrciTuk rexhac {ententia fequitur,
plurima homicidia, & alia mortalia efle venia-
lia,quia fiunt cumignorantia,aut {altem inad-
vertentizattualiad Deum, & cjuslegem: Se-
qued ratio offentz formalis & in-
non f{int circumftantiz
tranfcendentales in omni peccaro mortali ;
ciim in multis non reperirentut, Irem debere
+1in Confellione, & debere interroga ri

quiturten ;
obedientiz divin® ,

explicar

Trattatus .

an advertit ad offenfam divipag
2 omniom fidelium p:‘.’axun.. )
ResponpeTur. Peccatum illad non fore
. ,.11—‘1:-,{{\Piw}'c11inj {i fiatcum ;1&\:5'1',:-"\:-1L

: et nature illt\’:!:lt&llah.l:i

ale philofophicum, hoceft geaye fi
non mortale Theologicum, h.e. aute cos ‘l
iz. Nequeimagin

1 . -
odcitCol

: andum eftfrequen.
tem ‘_‘fZ'\* calum,ut 21[3(11115 .,,hl i} | ;

& fimul non:
eftnacu

ad malitiam pe

mnis, cogitationum fuy

cxperientid docemur cc
¢ imul.

Ca

o 1 rentelen retur liri 7n | 3
{imo fi repraien aretur malitia peccati, & non

narié movere

) aretut a ‘:l\' errentid ad actum humg-
nmnjuthc:cntl,nﬁ;uf;z Dei, non contralieretr
i-urrm}xmsmnliriuffh ogic® propreruiive,
{ale principium, quia defeltus advertentizde
fruit mortalitatem peccati; Ergo & duftus
l.nmt;l'ut_;ucm Theologicam. Unde ultei
ratio offenfi & ratio inobedientiz, funt rati.
nes tranfcendentales non quidem peccatin
fic,fed peccatiTheologici. Nequeeritncel:
vel interrogare, vel confiteri formalitaremek
fenfz; quia propter connexioncir f}:ecitram
illa femper relucet : & quamvis interdum 2
&tum retl nis fundare non poffit, tameme
alio k;r:m_iyio ; nempe €X connexione frpecic.

rum: cenferidebeatad fuille.
OrjrciTur 2. Deus poteft rationempet-
rede malis i:{':-i‘LL'_:xc)}.\ct.t.w'.s_; & deobjedtis,qu
sent; quia hac ipfe p:'ohi‘auir,cﬂqu:
JIMINns , cljus eft rationem Pcrer:i
pue, cum Deus fandtas cogitte
llL’Sll‘C._ll,I-\‘.H[Eiiln!(; minittat,
RESPONDETUR. Concedo, quodDets
poflic rat m petete etiam de taliBugp:cce~
tis: fed tanquam de Philofophicis, non fieo-
logicis, & quamvis illa prohibuerit ex abjedo
quoad rem; {itamen peccans non habeat
objedtum illud 1‘(’[,-:‘:21';:1*.:Larnan, I'Qrpolzdc1't po-
terit evacuativum illad jufte offen®s felco
Er licet t'rcqucmcrinnnil-

fervo, pra

quiod prohibuetis.
tat {fan@as cogirationes, Conclulio PFOCELI”F"
fuppolirione negate hujus Lugimrim;js; quod
hoc diflont natur® intelleCuali, fitoffenlaDe
Sed dicendusne erit talis amirtere gratm
Dei: Cilimamittere gratiam Dei, fit nonniit!
offenfa Dei, fub hac formalitate non amictert
gratiam Dei, ficut nec .-nmrtiturpcrp:ﬁcatuﬂ
ex objeftomortale, ex fubjectoveniale. ol
ferique poteft nataram pra:f'cr.u‘sgl'F-Flfsfi"‘!E"
dumquod nobisex doérinaPasrum innoteldh
compati fecum mortale },hifofophmum-
Non videtur tamen implicare grana CJUS..CO,Q.
ditionis & natur®,qu® etia pecc_nus?hﬂaioy:l:
cis cxpellatur, non quidem {ub tormaht&}tf’?-’

y L a7 o e fpmy
tiz; quiahzcnon amitticur,nil apudo €




mal fine ratio
alitia

cali

gone
o .‘ e pul Ichritudinis & ornamenti, quod {fecum h.::._"
i, al pum,.ni"ﬂ”' avem ”f””’OHJIJ ALl REsroNDETUR :’11)”1\'1! SO
J\;T“rs Cum Deus {it auttor nac

in illo cafi1 effec vindex culparum il
mulcttml shomo proillis fatisfacere : ubi
1 clt fatistaciendi ol)la;é)rmu 3 et perfona

ldentiicantui re

f;ll\ligl'eLiulu

:ecnon hocipfi
attio mala, pc '

E Ru,PONDL tur:  Effer cunc Deus vindex
‘ Jlarum €u 1mrum , fed nonnifi diffonantium tiagray
ez incelleétuali; {ed non ranquam fuarum REsPoNDETUR,
Ml,dln.mu tenfarum. - Satisfaétio autemillic quod non poflet exiftere fin
um non foret i.mai tio ratione hono-  peceati philofophici vel Theol

nalicate vel
gici, ficur ani-

debita
ssle, fed fub formalicate alia, hoc eft, actio- maliseft duplex differentia rationale & irratio-
d,r}omj fit ut non fit fll};]‘Oﬂf.llu4]3‘_1!0111 nale. Directe ad argumentum dicitur, gu.n.{

atcendat ad identitaten rea-
1ia mnn‘ll elt idem realicer, vel

In humanis etiam Judices vindicant exiftentia phy
wlera; megue tamen omnia {celera {funt of- lem; hinc qu
fcelerds ] 1

o | fofillorum. cum rationali, vel cum ircationali, non poreft
5 _ exiftere phyfice ineutroque.  Quiaaucem fta-

l]ungtul—n leHCU]tElUS 5, Tus mt-:mmu.um. qn} (_]1\1.!1mr in intentiona-
lem perrationem, & inintentionalem per voli-
tionem, non atrendit ad identitatem realern,
bene poteric haberi exiftentia intention: al];pu
BjICILlNTuR 3- Paritaies 4.’1‘7:;&5 IIIH‘ILJ'UW m.. intellicendo fcilicet efle hoc
O 1. ParrTas eft. Sig]ma Conuﬂiﬂ;cyL& diffonum natura intelleckualis & nen incelli-
uralienznon putans alienam, formaliter illi -gendo {’f:i}: hoceontradignitatem Dei, fitut ha-
}L,|;crd.([oﬂxn(;15 maritus. Erfrc)& in l“&lul‘ beri l)ofllt criam [bqii ns exifltentia intentiona-
idem dicendunt. lis per voluntatem, que fcilicet veli aliquid
Rzsronp e Tur., Cum non proportio- diflonum naturg intelle@uali, non volends
wntut offenfz creatz dictaminibus confcien- -derogaredignitati divine,
tilibus, poteft aliquis alteri offendi ratione (o- Tk Pariras. Ut quis incurrat péenam in=
ins matcrialis delicti. Divin autem offenfz fernis non eft necefleadvertere,quodiicoffen-
proporti umumr nonnifi di€&aminibus confci- {2 Dei
e | enalibu rofeque debererdici ille marieus RespoNpETur: Difparitaten efle, quin
plicens fibiin illaa&tione, non au- ~ad meritum peenxnon cft necelle, peenam cfle
liter affenfiis: quia ifte dicitur for- qlltl lvolitum; jam autem offenfa debetefle, i
niliteroffendi, contra quem non datur gxce- fitformalis, quid volicum.

G| ptioyquazelt, Nelcivi. OBgjrciTur 4 Homo quia rationalis eft 4
= v PariTas. Urattus bonusfirmeritorius  debet non operari contra dictamen rationis s
ligno vite wternz, nonrequiritur ex= Ergo co ipfo quod operertr contra illud; pec-

latioin Deum, fed fufficic virrualis,in-  €ats

Solyuntur religue Oz’ljefi’n.-m.r,

il

e ;
P | duaintendentia ad obje@um honeftum: Er- ResronbEitir: Peccarephilofophice,
'“ attusmalus ficoffenfivus, non requircruf {fednon 7T ‘hcolubicdiﬂds oque fing m:-}'s:,'.!-t Dei.
t‘l’“'mlotltz. Deiv.g. offenfi. Unde ctiam confequenter diciturscriar

RESpoNDETUR, l\uganuo Cnnhquen le venialitate Theologici debet eile LrLI refpe-
tam. Quianul lumcﬁpmdmatum meriti for:  étumad Deums
trquod exigat relationemad Deum; me- OsjreiTur 5. Exviharum tefpanfioniim;
wumcnnn 1():]111_11[c1 eft aftio Iupcrnatm alis icqt ::~n,m1w11‘trrum & aliavitiaex (uo proj
”Opm.crk habens, ur aliivolunt; pactum objeétonon efle l2talia; {ed tantim rac -
il nullum autem horum plxd:mtomm cumitantiz adjunéte, videlicer quia Deo dis= »
tigit relationem ad Deum. . Offenfa avtem plicent; .u,:al:c,u}tm autem Del,non pertinet
malitet habert predicarum exigens oppofi=  ac juftiiam factam,v.g. b 3
m lflw'mmtxm Dei, cum non formalife= ]
catum {ol4 malitid actionist hancenim 1zt
! peceatum }iuin.ophlunn Sed intellectu
itactio jufte aggravata a dignitate €a; L‘{Liﬂ.'
{a; non poteftaurem jufké rariy  additim
I"‘dtwupu itu,\.uuatumeﬂm‘a,,x\a civi.- aDeoir
b PARITAS eft. Non poteft exiftere ani= honoren

ning

Dari peceata ex objeits

“—il\EE‘Ll""ti(\-w-u
idit taxabilita e p
sgnitione lafum.
“") 2 INS T =

fics




28

InsTABIS 1. Adulterium v.g. anteceden-
ter ad prohibitionem divinam jam eft malum;
ided enim prohiberurs quia eft malum. Ergo
ante 1!"o]wii7icicncm difplicet Deo: Ergo illud
committens difplicet Deo.

ResponDETUR. Committenstale adul-
terium fine advertentiaad offenfam Deidifpli-
cet Deo difplicentia taxabili turpitudine obje-
¢, quamvisnon di[pliccntiﬁ taxabili dignimtu
offenti. Ql;‘&Lluoiimrdjf‘rm&a;mmltrvo dis-
plicet facies Heri maculata, ciilpl‘!c‘.clntq; mul-
to magis,ﬁ {ervo pramonente nolit illamlava-
res neque tamen perhoc offenditur {ervus; of-
fendetur autem Rex, {1 Regem premonentem,
ut Faciem lavet aulicus, nollet audire.

InstAaBIs 2. Ergo fialiquis commirttat
mendacium jocofum;, advertens illad prohibi-
tum 4 Deo, magis peccaret, qudm committens
homicidiuni fine advertentia ad offenfam Dei.

Resronpirt foler 1. Concedendo To-
tum. HazcRefponfio

Nown saT1sFacrr. Quiaexunaparte il=
lud veniale in ratione malitiz,;minus eftpraho-
micidio: importat enim Minorem diffonanti-
am; exalterapartenon labet rationerii offen-
fx vera & propriz, confequenter Hon habet
quo fuperermalitiam homicidii. Quodautem
{it offenfa improprié , id quidem fundat fupe-
rioritatem aliquamin ration¢ordinis, importat
enim oppofitionem ad divina, quam oppofitio-
nem, & ordinem;non dicichomicidium pradi-
&um ;s ramenhic ordo pracifc non fundat ab-
{olutam & fimpliciter majoritatem ; quiave-
niale ex objecto, nunguam eftaptum, utfit of-
fenfagravis, quam aptinuiincm dicit homici=
dium. Hinc taxando gravitatem ¢x linea &
pradicamento offenfe; ipfa ;1pt1'[udo hoimici=
dii, ut fir offenfa Dei, attollit gravitatem ejus-
dem.
accidente, gtmnwis accidens {upcm;mlralc {u~
peretratione ordinis fubftantiam ; ita & in pra-
{entiidem proportmnat& dicendum. Hinc

ResponbdeTur 2 Efeillam culpam
majorem quoad aliquid,{ed non majorem fim-
pliciter. majorem quidem quianon committi-
tur fine refpedtu ad Deum, Minorem autem,
quia rm'Piuu"lincm & malitiam tanctamin{e non
habet, minor enim eft malitia ob jocum, diffor-
miter menti loqui, quﬁm ex malitia eripere
yitams

Ozsj1ciT Aldrete 6. Ponamus in aliquo
conditionatam volitionem graviter malam, li-
cct elicitam fine advertentia ad offenfam Dei,
hane v. o, Vellem annihilare Angelum, illud
peccatum cllet offenta Dei & diflolutivum a-
micitiz divinz. Quod iplum probatur. quia
illud peceatum merererur anmhilationem; {0
enim homicidiummeretur poenam mortis, eti-
am voluntasannihilandimerebitur annihilatio-
nem, {i merebitur annihilationem meretnr dif-

Er ficur abfoluté fubftantia eft dignior |

.t R

Tractatus L

folutionem amiciti® diving : fi enitm moge e
non merens annihilationem; eft diffolyy :
;.1‘mn_‘1t1¢‘ di\";llia.‘_, nmlto -mu_gi§ peccatum m;!::
tivum annihilationis erit diffolutivum iy,
micitix.

RESPONDETUR L. Etiani mortale merey
:uu‘uhilatl_cncm, alids 1 Angelus offerret fe 5
annihilationem pro abalendo origingli us-,iu;
infantis, ;umih1];a.rc[uré}uc, pofletproilloghy;,
de iatislaclcl:c; fiquidem illlat annihilatioeft g,
jor prz originali. hec Refponfio.

Non saTisFactT. Quid quidquid fird;
hocs anmortaleannihilationem mereatur, s
quumquc[ur, ubide paena peccati.  Ratip ts.
men adlata non convincit, nam 2qualitas f.
fac-ionisnon eft penfanda ex hoc, an poflili
quis peenam pro offenfa debitam diluere,fedsn
poflit offenfamdiluere; honorem ablatumof.
fenfo reflituendo, cmnmr‘.‘nlilrandoil-,digmrz-
tem perfona influentis inoperaoblacadigni.
tioftenfi; qua duofunt diftinta,appellatiqu
hoc fecundum foler, compenfabilitas offene,

REespoNDETUR 2. Imaginabilem effec
Iiu‘n, quo voluntas annihilationis Angeli, nan
cilerdigna annihilatione,cafu{cilicer, qudefi
ita pra’l}ans volensannihilare,ut refpectuilis
annihilationis, Angelus haberet fe,arg; formi.
cav.g.refpectunoftri; videtur autem,quodf
aliquis exodio forinicae,{ine advertentia adof.
fenfam Dei vellet illam annihilare, videtutin-
quam, quod non eflet dignus annihilatione:
majus enim effet damnum 8¢ major peena,a-
nihilatio excellentioris. Cafutamen quodat:
tur voluntas annihilationis paris vel majors
creatur® pra ed, qua vellet annihilare, Squi
dem fincadverténtiaad offenfams; illayolido
non effet diffolutiva amieitiz diving, licezcon
cedatur quod mereretur annihilationem. Pi
ritas allata; quidquid fit de Antecedente; non
tenet : quia peena annihilationis fequi pom%
diffonantiamad naturam incelleétualem: Jan
autem diflolutio amicitiz{equitur rationemot
fenfz; qua non poteft effcnifi volita, adeoque
cum pracognitione.

Appo. Si comp-.n'cntmintcril: annihilatio
& gratiz abolitio, priot iila minor eric ped
quiaminotis boniex ordine{uo privativa: Ul
derationabilicer dicimus, vellem pozi'jsam::-
hilari, quam perdere gratiam divinam, que¢
rationabilicer dicere non poffemus;ft ‘rmlllhi%i“
tio effet majus malum pra amiflione grite
Unde amiffio gratiz fieret runc ex accident
feil. quia deeflet fubjectum illius; utpote
hilatum,qualis ablatio gl‘Mlef'fﬁllicr"[”r?["‘m'
fi Deus in recognitionem {ui dominii aligue®
annihilarer.  Quando vero objicitur 55}-!}JTE!‘
ra, quéd non m;miuf:rit hujus :ndvcrtem‘ll'» '
ciporeft, quéd meminerit impllcité} ficur&
advertentizquaeft di Jonantizad naturami
telleGualem, implicite meéminifs

anl

DIFE:




i

~ ~ "
}‘HCLaLl AS 1L
,[]:L:/rffu ppofitio, 1 qua absque ad-

- irtentii ad Deioffcufam commi (furm pecga-

tum ,f’! mortale?
o | ays B
Ffirmant 1‘mlm Recentiore . Pr :
qutem Difficultas, de mottalitate T heo-
lozica. dif (oluriva amicitiz divinz. Formatut
Supponamus quuda iquis fit perfua-
e .rvmnmmcm.:Lﬂx prohibitur a Deo,
{non adulterii, fed quod hoc fecundum, neq;s
l.ncsa\.nu H})iiu.ltl_)(‘o,lltttfiln.()lllj__'tl‘.-
rarionem : firidem perfuafus, quod ficz-

lis malitie » peccare contra pm ribitionem

ycedit

qua
D, & peccare contra retam rationem

mgr,nciue:umltcmun, intalicafu eritadulce-
qum fine advertentia ad offenfam divinam
ammillum, & tamen crit mortale.

Dicexpum cft. In tali cafie peccarnm illud
wn faremortale mortalitate Ifwu/dg:m

Dix1. Mortalitate Theologica, qunh'ﬂn 5
it mortalicatem pluloio'i:hxmm , {tantem in
tte diffonantiz ad naturam incellectua-
im,& ftantem in {fufficientia ad expellendam
;iarimqmlhmlcm,ﬁ qué ordinis naturalis da-
FEIr,

Prosarur 1. Conclufio. Supponog; eti-
zmpcroppn[i tos,rationem malitia & rationem
ofenfzefle formalitates condiftinétas; Nam &
aueeptibus diftinguuntur,& non raré re. Hoc
plito; ficarguicur. Ira conftitutus, vel putar
ilidaduleerium in ratione malitiz nonnifi efle
zquale illi malitiee inclufz in ravione offen{e,
wletiam efle zquale 1n ratione offenfz. Non
prmum, quia pracifd malitid peccati, non eft
fuficiens ad rationem mortalis, alids nhi(unq;
gericerur, illic jam eflet mortale. Non etiam
dbdicifecundums quia & fieret illud pec-
nfineadvertentiaad offenfam Dei, ut {'upa
puitut, & non fierer fine advertentia ; quia
vellehoc facere quod eft szqualc & commen-
‘"uumnﬁmk divina,eft velle facere cum ad-
vertentiaad offenfam divinam : quomodo enim
peccans adillam non advertit, fi comparatio-
nmadillam facit fuz aétionis, & qnomodn il
Lon vule (altem interpretative, & indire-

I pofitd advertentii ad ®qualitatem illius
In; 1E|1r1‘t, cumoffenfa,adhucillam malitiam vule.

Prosarur 2. Tum quia. Nulluseft th

ilis cafius fecundum commmunia PUHL]PI 3,10
fitvoluntarium fine advertentia: fed G da-

Tetr cafs pradiftus , eflet voluntarium fine
avertentia - quodipi'um probatur; efletenim

mortalis feu offenl fine advertentia ad
m,ut LOI‘LLCdJl‘L}l‘ Tumquia. peccatum
i¢ advertentia pra.vidahﬂum vel erit

ale hoc fenfu nonnifi , quia auferet gra-
s Ve 1.11)c.{uﬂl17 quiaeritadhucoffenfa Dei,
iquoaliofenfu. Non pumo fenfu; quia
“Penaminon poreft auferri gratia,nifi proprer

Difputatio [

offenfam ; fm pe ynitut autem illud pecca
n ’h\ (JF} o 31 rram fLL“i‘\_‘l\{ B
fi illad peccatum effet {

:non

ne aaverte

fenfam Dei, & wnnlni.“ oum"a

doétrina, ac

&um voluntarium: ex que fic arguitur, com-
mittens tale J"n"'?l'f'.lL » & illud faceret finead-
vertentia: 1d offenfam divinam, ut fiy ppouitur
& non faceret , quia qui acced fic J\L alienam
quamvis non {ub formalitace alienz, committit
adulterium, modo noverit illam effc alienam,
fufficitque ad hoc indireétum, & "pretati-
Vi ]"11'\'()][11]'[‘[11[]"]‘1, Lal r’f] qu]‘”“ }“ x "lr’. ]'I‘PC.
ritur ver¢ adhue erir advertentia ad offenfam.
Erhclllc,qmpu -atum ver vale committit pu-
tans illud effe zquale mortali, committit mor-
tale,idque cum {ufficicnti advertentia; ita pu-
tans hoc phl ofophicum peccatum zquale of-
fenfz divinz, commitcet illud cum {ufficienti
advertentia ad offenfam divinam.

Prosarur 3. Quinondifcernit;anhoc fic
mortale, anveniale; habet tamenvolunratem
faciendi, quamvis effer mortale , committit
mortale cum {ufficientiadvertentia ad morca-
litatem. “rc‘o&:qui non dl{tcrmr quod pec-
catum plu fophicum fit offenfi Det, adverrit
tamen fﬂcaqlmlc offenfz divinz, haber fuffi-
cientem advertentiam ad offenfamy'divinam.

Osjrcitur 1. Peccatum comifluth zqua-
le pecearo alicui mortali, non pote {t efle nifi
mortale, ut etiam nos 1flumphmus fed adulce-
rium indicto cafii effer zquale peccato homi-
cidii: Ergoeffet morrale

REesroNpETUR ex dictis interceflurum il-
lic nwhz'f‘&um & interpretativum voluntarium
offenfz dwnm,adwulu., fote cum pralucentia
advertentiz, quod tamen negatarguens; pto-
bant autem argumenta noftra. Rurfus, quia

, argumentuim l[ppomtpofubliunL mmplzr di-

Ctum,m'tc:u]m'n tplum'u(rmmutus\n formerur,
neganda eft poflibilitas cafiis pradicti propter
ntiasallatas.
rcitur 2. Non implicat efle volitio-
nem fine cognitione : Ergo & mortale illud
poteric efle fine advertentia,
RespoNpETUR. Saltem implicat, ut fic
quid volitum peccaminofa volitione, & t me
itum: eusenim l-i} p len
riE co A_a\mrroms adpec

non }ﬂ.l C
Crum necceil
ipflr:ﬂctc

:.‘,IE\_“-C
Addo,
itur nllio(ipi)ﬁittﬂf volitio fihe co-

]lJnﬂ &

Ll:‘ilt.,lLOL, ita defendicur; quia fcilicet de-
term ninat Deus, ada&umvolit
non elt antem imaginabile, quod Deus deter-

-‘-71‘:\1, one .,Allll‘.l_,

minet ad habendu m altum adulrerii & [m =

lenteminratione neccato I i
vel i fe creatura determinet ad adétum
rit, ut determinet Deus ad .*'n'li\?.“cr‘
fenlx. cum illenon advertat '14 oftent:

;o

Ll




30
OsjrciTur 3. Qui vule fummam argenti
zquivalentemauro, non hoc ipfo vult aurum s
Ergo & quivult aétum gquivalentem offenf,
non hocipfo vultoffenfam.
RresponpETur. Inauroduo reperiri. In-
primis valorem, & it roenti

iivult fummam arg
xrquivalentem valoriauri, hociplo vule valo-
rem auri: Deinde in auro reperitur talis con-
ditio meralli, & tunc qui vultvalorem nonnifi
auri,non ho vultrale metallum : non enim
illius tio ultimo terminatur ad rationem
metalli.  Jam autem malitia illius peccati in-
dif ‘i'cus,u:putcmr,vclnonputcturcl!‘c::3ql1:1-~
lis offenfz divinz, ultimd terminat intentio-
nem, faltem per imcrprct:nriv um \folgmr;lrium,
terminatinquam, intentionem ad offenfam di-
vinam, cui vult ponere mqu.ﬂc pcccamm,{i ter-
minatintentionem ad offenfam divinam, quo-
modo non habet adyertentiam ad offenfam

Dei.

QUASTIO 1V.

De Peccato ut fic in quantum eft contra
Legem.

Upponimus omnes, quod aliqua indepen-

denterab o, quod prohibeantur {int mala,
prehibentur tamen, quale cft homicidium; &
alia funt quz de {enon {funt mala, prohibentur
tamen, & evaduntmala. [z pmﬂmz’ b tantivon
difficultas examinabitur, AnLex [eu prohibitio fa-
ciat, i i OBty AVenIatny ipfi, peccetny contra Vvir-
urens, quam intendit Lex, velimperans. V.g. pro-
hibet Lex comederecatnes feriaquarta: idque
intentione pietatis in patriam bellis afli¢tam,
eritné violatio illius Legis peccatum contra
pietatem. Affirmatid,vel porius {upponit com-
munior {ententia, NegarArriaga d. 411135, Ex-
P E.'ndcndn {unt Argumenta utriisgs partis.

=

,Argumenm Jirgatt"pa.

1. ArcumeNTuM Arriagaeft. Malitia quz
reperitur in hauftu vini ebrietatem caufantis
non rcpcrirurin haufturemperato : negqs cnim
ille ut cbrictas privat ufu rationis. Hinc qui
contramandatum fuperioris ter nperate biberet
hon committeretebrietatem; Ei‘go nonecitea-
dem malitiain utroque cafu.

REspoNDETUR, Vittutem abftinentiz
continere in fe plures adus ; continet impli-
cemnonufim v.g. vini,moderatum &c. Indu-
bi¢ enim virtus unaqueque Puteﬁ {pecie ctiam
:!x,‘-;in&us;u?l'uscliccrc. Cafuergoquo lexim-
peret, ne it ufus etiam temperatus vini, non
ideo prohiber quafi in ufu temperato eluceat
tia cbrietatis, fed quiapoteft disponerc ad
cbrietatem, vel quiaabftinere ab omnivino,di-
cit honeftatem referibilem ad eandem tempe-
rantiam, aflequiturds tunc lex intentionem de
Pro[rqucnd:{llu:ilcilatc, qu eft inclufa in co,

Trattatus L

quod eft f‘LE_{FC]":t“J‘pOii[i(_}llCS etiam ad ebriey,
tem, habetque tunclex {uum intentum. 4
2 ARGUMENTUM ejusdem. Ex oppolic
fententia iu\qm‘]‘(]ml‘)d comedere carnesdie V.
neris, non ficactus intemperantia fed irreligip, | m
nis: apna“u‘.tcutu‘;‘f.cdr:hx fuit, colere hogje, | i
junio PdmcnumLEH}E!U. i ]

: Rese ONDETUR. Actam illum comeftip, | &
nis ‘:ﬂ:‘: actum intemperantiz ; habuit ayey | ¥
Ecclefia pro motivo colere paffionem Chyl; au
non uccunque fed per cultum, qui fit etiam N_; 4
abftinentiam; hincpeccabitut tunc contragh. | 0
{tinentiam. 0

InsTat r. Communis doéttinanonatend; | i
ad hzcmotivafed ad adtum.

ResronNDpETUR. Immediate quidemngy
attendere, ultimo ramen refoluterié artend,
confiderando, cujusnam virtutis actu colivel
v.g. Paflionem Chrifti.

InstaT 2. Pone prohibcrc Ecclcﬁampg.
tum vini, ne quisfe incbriet,fiquisfeinebrime, | |
fine ulla prohibitione longé aliter peceare, | ¢
quamquicumeea prohibitione faceret hauftun
calicis falubrem : Ergolex etiam {iatcendiad
honeftatemYirtutis, non tamen conftituit rem ]
praecpram in ea virtute.

REesronpeTur. Concedoquod fiquike
inebriaret, fineulla ;._:L‘uhihitionc Ecclefiz, mi
nils peccaret quam {e incbrians poft prohibi
tionem Ecclefiz, quia ipfa prehibitioEcciciﬁz
adfert n’mlumobiigntivum;ncinebricris.Cmp
cedoquod mints peccaret, qui contraprohi- | 1
birionem faceret hauftum falubrem, quiaexis.
tentione Legis minis prohibetur hauftus fal-
bris, quam ebrietas, tamen etiam ita bibens e
cundum diéta , peccarct contra {obrietatem:
Nego itaque Confequentiam.

InsTAT 3 idem. SiLexaliqua prohibete
{ubmorraliinreligiofa domos afpectum perfe-
neltras ex motivo caltitatis, &¢ pr()fpic].ztaiiA
quis, {ciens fe neminemvifurumper feneftram,
Nunguidn ¢ peccabit contra virtuté cafticads!

RespoNDETUR, DireCtum pracepun
fuperioris de non afpiciendo per feneftram,at-
tenditad circumitantiam periculiotiundi ext
{peétu variorum,non autem ad prohibitioned
fimpliciter afpettus ex feneftra ctam Jiifhht?ﬁ-
bilem aliqua tationabilicaufd. Hinc jamap:
ciens in circumftantia,n qua novit cerro Vi
per revelationem, non cfleillic (111(:1](111.1[!111‘.05]
facit contraillud preeceptum, adeoq; fon pec- | b
cat contra caftitatem : non enim pracep b
ad eam fervandamvoluitprohibercetiamicct: 4 :
rumafpeGum, Si autem fupportatut eflep-
hibitus afpectus ex quacung; etiam rationabll
caufa ,. tunc prazecptum illud vel non tent-
bit, utpote irratiol vhiliter datum “’,1 ot
té cum non intendat honeftatem _C"Lﬁ”
SicEre 1moh

it

{ed quamcunque honeftatem , alf
1 |

erit contra caftitatem , {ed contra virt
|

e




0:
.

It

1on

jrem

Difputato 1. 31

Qui “tamen veller tueri,

o A o i
13

peccaretur contra £

Loprificapioniss
A4 eriam tunc con
")H.”l“‘““”“l't‘vlam,tjkm;iwrtm

1
fa

I : poapradaes - 5 Fapiip:
s petfeltd intendat tecedere quam fecuti
S vericulo afpedtis quod periculum incur-
gaperes BT

qrexhabitualpiciendi. : =
ISTAT 40 O Pontifex pofler mihiimpera-
Jsincernos,&¢ex motivo honeftatis, qu
'jmm,-inaﬂnfidm,innn-J:lJ't'Imi!u , ut hic&
ftf = 9 & 1 i 1 b
JC eXerceam a&umfidei fupernaturalis ; o-
il L K o

g nj][mn,quia'vU]udm'm]rc,noncﬂcmtm
;w;l('a';i%tf]u[ﬁ\ Hzreticus:Er go I X ] mbcns pro
~arvo honeftatem L‘CI)Ci'lblICln n ahqua Vit-
dum Pr;tc_ipjr:111quam materiamnovain,

[r:[r:;unic eamiIileavirtute. : o :
pesponpETuR. Duplicesefleactus fidei,
giosdam pu[iti\-’os:utim dicam , hoceft, cre-
;L,nhusnugntivos,lmc elt,non d].’ccmc_mu :
§ cg.ui\-‘ist:umr;weni:zmrJ amittetur ﬁH.:_:s,
non iis priotibus. Porro intentum chis—-
woris el frequentatio ackuum not qu.}h:‘;cun_
fiefed quando nulla rationabilis caufa ltil“x‘ﬁ,
aponantar s & quiafubeft tuncrationabilis
nullomodo tunc frangetur preceprum.

I ArcumenTum eft..  Inhoneftas qua

fepeticuE eX patuta reiinactibus vitiofis, ‘nul]o
umio:cpmtumlnﬂionilms > qu libere pro-
bentirab hominibus: extrinfeca enim prohi-
ononpotelt dare contrarictatem cum qua-
Qe VICCU e,

ResponpeTur. Verum efleid demarte-
msnullo modo revocabilibus.

dccedamus ad Argumenta Partis
appofita. 4

Rarro r.inoppoficum eft. Omnis Lexfeu
piEceptum pnﬁmum idem facit in {na mate-
Jod facit preceprumnaturale, fed natura-
Somtmateriamin ea vireute ,quam intendie:
Enoetiamillam ponet, praceprum poiitivam,

Resrowperur, Eriam praceptum natu-
i, non ponit illam materiam in ed virtute
fumintendic fed fupponits quafuppofitio non
it, fiquisde novo velit aétum extrahere
dlignam fpeciemvirtutis. ‘Deindequianon
I ](‘f}[ﬂllS!‘}!CCi('i objectum,quia prohiberur,
ledintali fpecie prohibetur, quiaeftintali

i hincfitur concordent inter {e {emper
ad .’pcmcm VIPCILIS mecrium & mareria
tepta,  Jam autem cumnon fit hujus ra-
preceptum de quo hie, potericbene dis-
Ie, quoad fpeciem virtuus tale praece-
jum & materia,

==

1)

L Ratio eft, Peccatadebent effein fpe.
Lll‘.\lll\hnl'.l, []HZ{ contra td]C PfZECC‘Pt[Hn
Simittuneur s fed non erunt inobedicntia fpe.
¢ quia hac ratio eft communis omnibus

5. Ergoerunt concra vittutem aliguam
L Am,on poterit autem cile alia,quamintenta
tgislatore,

Resronpprur, Quod tale peccatum fic

infpeci¢inobedientiz, dependenter tamen ab
objetis maretialibus conferentibus ad diver{i-
tatem ¢ ad eammodum quo fubgenere Luxu
riz,fornicatio, fodomia &c. habent diverfica-
tem, & tamen nonlicetinferre,ca peccatanon
efleintrafpecialem luxuriam, Confequentet
non (ufficeret dicerein Confeflione , ful inobe-
diens,fed etiam effet necefle dicere in quama-
teriasficuc nonfufficit dicete, fui luxutiofus, fed
eft necefle addere in qua materia.

3. RAaTI0.
piam mater ad eam vi tutem, quam intendie
Legislator, {ed habebit folim {pecificationem
petibilem ab inebedienria Ergo quodliber
peccatum contra Legem natura,duplicem ha-
bc[‘.ltnmhti:nﬂ,&?il}ul‘-Lwéiti‘.tim,.&;p‘.'o}):-imn_

ResronDETUR. Si Legislator habeatin-
tentionem magis o aindi,duplex ericinalitia,
{fed {1 folum habear intentionem declarand=
obligationis naturalis ; qualiter cenfendus eft
Deus {e habuifle circa Dm.zl-ﬁ:‘;um , non erig
tunc duplexpeceatum, Hispro utraque par-
te penfatis,

Adfuntur Afferenda.

ASSERO . Ouories chngue Lex rationabilis
e ackum certun dit pontre in aligui fpecie
wirtutes,tories illum ponit inilla fpecie ;ufco(]uc
mandatillumfieri, tanquam pertinentem{uo
modo adillam{peciem.

Affertum fupponit aliquas effe a&tiones ne-
ceflario annexas objeéto vireutis; ita ur {i non
penantur,fed oppoficeillisponantur, hocip!b
violeturillavirtus independencerab aliquaLe-
ge. Etitaacceptioalieni notabili indepen-
denterdlege eft contra juftitiam;; & aliz actio-
fies (peftantquidem pertevocationemad illam
virtutem, poflunt tamenalids exercerifine vio-
latione virtutis + & fic minimi anui'pi-.lm acce-
ptio eft ponibilis fine violatione juftitiz , cft e~

Sinon extrahitur Lege qua-

. menrevocabilis ad eandem ¢ quia parva acci-
Juia cci

piens , & nullomodo confiderabika , qlioquo
modo {e difponitad accipiendum etiam notabi.
led Deniquealiqua funt actiones, quz nullo
modo revocari poﬂiulr i [ li:afpc-rc caput,non
pertinetad juftitiam , necpraceptum de feal-
Pcndmcapitcad_]=.|ihr_i:.:1::‘cmc;]r.‘p.'stcfh Ue
ergolexfitrationabilis,deber mandare non nig
duas illas ptiores actiones. Hoc fuppefito.
RaTion Afertieft, Quia fi Iex rationa-
biiit:‘rl‘in[zndcmizl:l]iquu adtu cerram fpeciem
virmris,nuuponcrcri}hunincmicnnj}gua-, vel
potitis non mandaret illum fieri tanquam perti.
{illam {peciem; tunc & in-
erill

nentem {lio modoac
tenderetrationabil am {peciem ut {uppo-
nicar,8 nonintendetret: quiiinif!oaé’tu gll:l(,i)n
nmdoconr:iiicmrJ'pcci\'s1'%Mt::,\"irl:urfa

Rario 2.aPari.  Siquis tationabiliter, &
exobjectiexigentia,dicat hoceffc aurum , eric
Lex rationabiliter
lem vicrutis, vere
actus

N




%2
afrushabebitillam {peciem: hoc ipfo enim non
eflet rationabilisillaintentio.

RaTro 3.eft. Intenti rionabilisillius {pe-
cicivirtutis cftadtusillius {pec vireutis: {1
\circa bona ut fic dantur varii atus , intet
C primarius eft intentio, qu® (pecificatar a
bonasita & intentio hujus virrutis erit actushu-
jusviccatis,ab rll;u}uclpuci{icatnttw,ﬁcut_f']'u:ciA
ficantur &aliiaétus. Ergo etiam & executio
illius intentionis faltaexLege , erit altus ejus-
demvirtutis: abeadem enim bonitate intentio
& exccutio ipcmﬁcarldclucnr.

ASSERO 2. St Lex irvativnabiliter intendar
inalignoacty certam [pecicm VirEulis , OB ponet 1l-
lum in eadem [pecie.

Ratro. Quiahoc ipfo irrationabiliter hoc
non faceret: potentiaque ponendi inillafpecie
1ftum oltenderet rationabiliterintentt fuifle.

AssEro 3. Nen antim major [uperior ratio-
nabiliter intemdens ponereactumin aligua [pecie,po-
it eundem; [edetiam minor.

Ratro. Quianon eft major ratio de uno,
quamde altero Superiore. Neque valet f1di-
cas. odaltior Superiot virtutes omnes ha-
beat fub fuapoteftate. Noninquamvaier:quia
altior habet omnes in fua poteftate, quia omnes
poteftimperare; Frgo & inferior habetillasin
poteftate, quas pctcitimpcrare. EcficutLe-
gem non tantiim Supremus Legislator formar,
quieft Deus,fed formant Leges etiam homines,
cur ergo pra:tchuprcmum Supetiorem non -
rit poteftas {tatuendilegem? Velfi praceptum
dlege condiftinguis, curetiam praceprumra-
tionabiliter poﬁtum non ponetactum in ea {pe-
cie,quam rationabilirerintendit: & fivis obli-
gandi cum jurisdiétione Legislativa ponit a-
dtumin fpecie intentd, cur id non habebit vis
minoris{uperioris preceptiva; imo & vis voti 3
modo votum fir rationabilicer procedens, ut
dixi.

QUAESTIO V.

De Malitiis in Pecc ato inclufis.
"‘) Uszritur in prafenti, quenam malitizin

‘chacamincludaumr. Non proceditau-
temtitulus, Aninomnipeccato malitiainobe-
dientiz commitgatur, non faciendo{fecundim
Legem, quz unumguodque peccatum prohi-
betindubié enim continetur hac malitia: con-
tinetur itemmalitia mgracatudims ,cimfictma-
lum extrinfecum Dei benefadtoris: continerur
violatio amicitiz; Deus enim eft nofter amicus;
contineturirreligio; quiaiicucco}i[urDcus bo-
NO Opere, {ic, utitadicam , difcolitur peccato.
Continetur malitiafuperbiz; magna enim eft
prafumptio adoriri offenfi talem Majeftatem,
{uncque ha cir cumftantiz imbibitz, tangquam
circum{tantiz tranfcendenrales, ut videreelt
apud Suarez. Dificulras tantumin hoe eit, Cur

Trafkatus L

non contyabantnr [peciales malitia praditainy,
i S : : o
cunque peccaro. Communis Ratio haze foleg g,
ri; hifque terminis concipi.  Ideo noncnm—:
huntur pradidtz {peciales malitiz in omn;lh;:

cato: quiavirtutes,quibus hzcv

itia opponug,

gurinteritis confummantar.  Laborant Aygg
. 150, = 3 i e (g ERHE O
resin explicando robore hujus rationis,

Exrericar 1. Vafquezl 2de. Difp.rogy

17. Dicitque quod ficut in aliqui

bus virtutibyg

neceflaria eft voluntas exprefla circama[cr:al:ﬂ

:tpprchcni':zm {ub talimodo, ita
g, obedientiz, necefleeft nonta

& invirtugey,
ntum vellefs.

cere quod pracipitur proptet honeftatem, qu
eftinobjeto praceptos {ed etam velle Eagct'c
obje@um, quia pracipitur: ita etiamin Vit
huic virtuti oppolito, aliisque fimilibusnonfs.
liim necefle eft velle abjeéum fecundimf;

{ed velle objeétum fic modificar

um ; lrautad

inobedientiam non folam requiratur velle.

mitteteobjeftum preceprum, fed velleom.

tere quia prceptum eft.  Hee Explicatio
Non Sarisracrt. Quianon dicicqud:

quam ad intentum. Tranfeat

quod ad ratio-

nem formalem honeftatis requiraturintender
illam fub expreffaillius ratione formali: Trans
eat efle neceflariumin aliquibus virtutibusye.
luntarium cxpreﬂilm ad talem etiam modum:
quid ex iftis omnibus fequitar ad decidendin

quod fint vircutes , qu interid

s confumman

tur : quiditem hoc interits confummaiz Cir
aliqua virtutes quz non attendunt nifiprzok
ad objeétum , non dicentur interids confim:

mari?
FxPLICAT 2. Suarez Tomo

4.in3.Paren

Difp.15.n.16. Ubidocerex Cajetanoaliquac:
{epeccataquz confummantur in corde, uthz:
refes,& aliquas virtutes  qua ctiam confim-
manturin corde,ut charicas,alias item Virtutes

qu pe. & ordinantur ad adtum

externum, U

» juftitia,requiruntque mediumin attionibus.Il-
lzautem, quanon per (e primo ordinanturad

adtiones externas, tale medium

non requirunt.

Quapropter etiamii hoc medium non ferve

tur,non €x o PL‘.—.‘CCHZ’ fit })CCC&IUH] COI’!IFJNlﬁ

adtiones,fed quando datur expr

efTum volunté

rium, & tales funt obcdu:ntia,gracitudo, miferk
cordia,humilitas,8cc. Hee explicatio }

Nox SatiseaciT 1. Concedoaliqust
{evireutes , adeoque vitia oppofira que perl

primo funtad aliquid externum,

fedindequd-

modo {equitur, quodmalitia raliom contrab

tur etiamfi indirecé rancim firvol
NoNSATISFACIT 2. Qnanonail

fignumuniverfale , undenamd

quod aligua virtus interids cor
quanon? pracipué cum omie
finta&tionesmorales,
res,{i primitivam habeant honef

NonSaTrsracit 3. Quia
do. Cur obedientia dicitur it

untana.

ignofci de
{nmmetur &
s aftus vt

liberz, adeogqueinten®

}acem.

ucurget i

erinis conlut
matt:

i

al
0

lig




Diﬁ) utatio I

s Namfiimperat actus externos, e erius
ymantursf imperat internos, adhucilli
untexrerni; & quocun-
doobedien explices; videbisquod
recaltusaliarum vircutum,
interitis confummarizfed pone etiamil-
iu.m.uls(:OE‘-MHTH}MI‘J’, curnon L-"-i_:t.l.fl 111%111
ervoluntarium indireékum peccari poterit:
qiaetiam contrafidem, qua confum matur in-
teids, porcft peccari indireétovoluntariov. .
ictendo Prafufl]uum: externam.
vicAT 3. Oviedo. Nonomniapecca-
nt rationem malitiz v. g. inobedientiz,
mateti® preceptorum injunétz, non funt
dzintnituobedientiz; nec omniahabent
q.rmxmhtjmningmtitudinis:qu:'.l gratitu-
doobligat fub pracepro ad non habendam vi-
Jmzftimationem beneficiorum, & gratamil-
lrimacceptionem; quod prazceptum hon vio-
lmzquocungue peceate, poteltque peccator
monthabere beneficia Dei, 8¢ tatiien peccare :
fih ofnne etiam peccatum elt ‘contra amigi-
tmDei; quia prezceptum amicitia clt denon
ficndo Deo,non omni autem peccaro odimiis
pecialiter Deum © nec omne peccatum eft fi-
petbia, quia fuperbiacft appetitus inordinacug
popriz excellentiz , nonomneaticem pecca-
tinhochabet. Subditqueex hisrede expli-
anguomodo obedientia, gratitudo, charitas
trDeuminterius confummentar , quodin-
tligendum eft quoad obligationem: quiaob-
oque cx illis per fe nafeicur, tanttim cft ad
ahisinternos.  Hec explicatio
Quams-

gimpérantiu
i L

Curergo

o

Nox Satisfacir. Tum qia
tioftendat cur non contrahatur 2 quocunque
Jrecaromalitia fpecialis dickoruin peccatorum
lintercedat direétum voluntariam ; non ex-
Picattamen, curnihilominds in aliis maceriis
ettum eviam voluntarium conftituae pec-
tuminillafpecie, & iraadulter eft, quinovit
tiealienam, & uriturillasnolensillam effe alie-
mam, Tum quiz,quarere adhuereftaccur con-
Uavirtures, quz quoad attus principalesinte-
i Dfifumm;mmi',pccmri non poﬂir, nifi vio-
lentur mtuitl} pr:t:c:.-ptz',quo;'mpommm r,viola-
atem pofl untaliz,quainterius confimran-
W Tum quia,non eradic regulamuniverfalem
@& txet quandonam ad contrahendam fpe-
em malitiam (uffi ciac eciam indireétum vo-
(Mariim, & quando non fufficiat, inquota-
Uehveraeur cardo difficaltatis, 27 hoeexpls-

Wiy,

Dy

AMITTO 1. Effé aliguas malitias,queetiam
¢clp :«af:ﬁfa’.ﬁiﬁﬁaﬂ?o guoad fas (peciales mali-
\rabuntur , & ita five intuitu injuriandi
4 "{1‘-'?!}Ge“:;accipias alienum, vere furtum
fili_. Siautem violes preceptum intuitu
vilis,& non qua praceptum,indireStum
'lllunmrium Circa preecepti violationem,
acletmalitiam {pecialem inobedientit.

tont

L

LSS

dam fupeccatis giornmm
luntario direito,
bectalis contrabitur etiam
effariv fupponitur praco-
Eritafi nonnofcis effe alienum , non
cominittis peccatum furti, 84 nefcias prohibi=
Fir
mantur hzc inillo principio. N zhilwolitumnifi

!‘u“ff!ff‘!ﬂh"}.

Pramritro 2
I

I
CCIALIS L0

volnntario iy

(Ji:.’.’f.c-.
S

tum aliquid, non peccabis inobedienria.

PraMITTO 3. Duplicia effe witia , confe-
quenter 8 duplices vircutes, quedam quidem
vitia talia;qua five fub formali, five b mareria-
li;utita dicam,ratione, & attingentia ponantur,
idc:mf%;qucmr, qucuﬁiptimr 10 intendit vetare
lex. = Etaliafuint vitia,qua nifi fub formalira=
tione hac fiane,non poneturhoc, qtiod prima-
ri{)intrmijr\-cr;m:lcx, &ir:\.v.g.ﬁvciz‘.tc:ndas
exratione fm‘m;ﬂli,quia eftalienum;five non in=
tendas ex formali hacratione,fed illam nonnif
materialiter dttingas, alliciarifque rei pulchri-
tudine;vel delectabilitate;limodo nofcas illam
remalienam c!’]lf,f'cqmturia'mn inalum,; nempe
diminutiobonorum proximi irrationabilis, aut
tfus bonoriim alterius inviro alio, vel aleem
invitd communitate vel navurd: - E contra au-
tem 1 advereas eflc preceptamut jejunés, tu
auremnon ex piacifd formals Aationesquia pra-
ceptumeft, violesjejunitim, nonfequetnrid
tnalum,quod veratlex: nempe contemprus po-
teftatis & Turisditionis, quod malum lequere-
tuf,i1 violaretur praceprum ex pracifd formali
tationenonfubdendi fefé poteftarialtiori; nec
hoc malum fequiturinobedichtiz exindireto
voluntario;

PramiTroq, Etiominifi
maliriacomplealiabeiny [iir
lagperetny g
cademex di

o voluntario il-
5t dicere, z;am:tﬁ
s habebitur imagis
wt itd dicam, 1l-
Namindubié, fi quisaccipereta-
lienumexeo precifeyquiaalienum &, haberet
exprefliorem: 8z formalidrem rationem inju-
riandi, quamvisadhocnonattendaturin pra-
fenti,fed atcenditur ad malum, quod lex vetare
vuleinilla actione prohibita, nempe malum mi-
notationis in bonis alius,idque malitiofg, quod
malum fequitur utdixiyfive id facias exdire o,
fiveindireto voluntaric, modo tamen volun-
tarie.

s '*;:,f,fzd'/;:?c e
o Tolunt ario fia
exlprf_,jﬂ.é ratio, ¢ m’:gg,’; for
lins malitie,

"

mari , hocelt, ratione pracif¢ intentionis, qua

talis, feutendentix interioris inobjectum qua

talejintentio enim, & tendentiainternau

requifita poteft
! =

tio 3 Alizautem v

appellari interius confumma
tes non interius confiim-

mantui;noncofen{i,quod interiusnon el

tursfed quiaad rationem illarum formale




34
bendam;non eftnecelleobjeftum formaleilla-
rum \-_:;'zurumqunrmsmi!'iml;upl':i' oculisinger-
1._;5\..i‘=1r1'=thuula:li\crL l'lis’ul':l'l'zslﬁis
Rarro eft. Curillorum vitiorum{peciales
malitiz non m‘st‘ltr:xhn:':tti1‘ in omni pcccnrn;
quia illa non reprafentatut. Nullam autem
formalitatem poreftappetere vel !’ugcre volun=
i ab intelledtu Pl'o}u}iitnm , urdixi Pre-
(_151__‘_‘51\10 autem illz maliviz reprafen-
peccatorum malitia volun-

tas;ni
miiflo 2.
tancut,corum tunc
tario etiam indirefo contrahitur, quando ma-
idem confequitur

lumquod intenditvetare lex
fiveprecedat dire@um five indiredtum volun-

arium;utdictum Premiffos. Ecquianonidem
malumv. g, fequitur, quando contemmnitur po-
teftas quatalis, ut fitin formaliinobedientia, ac
quando facio contra pmlnbirioncm ;attendens
pra:cifév. g ad néulc&nb;luﬁt utinomnipecea-

to,non firneceflecontrahi malitiam v.g. inobe-

ahcm'ix,qu:ml:umvisin modo tendendi directe
velindire&é s conf‘cqucnti‘quc illam volunta-

rio,fitaliqua diverfitassut dixi Premifl. 4. Vo-

cantur tamen hx cranfcendentales malitiz, €0

quod materialiter ioqucndu femper in omni
peccato reperiantur ; quocl enimpeecearum eft
quod non {it contra Divinam prghibinoncm?
Hiﬁlucmkibus vitiis quorum malitia non con-
crahirur nifi ex formali tendentia opponuntur
virtutes , qu-.xintcrlds. confummantur rarione
{cilicet i ntcrioris intentionis {‘pccialitcr requi-
fieaes ut dixi Premifl. 5. Qua autem diéafunt
deinobedientia, applica aliis malitiis cranfcen-
dentalibus flipra enumeratis.

InrERES inde. In omni peccato contrahi
malitiam contra virtutem tuendi & augendi
bona fpu‘itualia, fiveilla virtusfic Amor {ui, five
alia. Quia quamvis non ponas afumintentio-
nis; quo velisex hacintentione, qu eft dimi-
nuere fein bonisfpirimallbus , illamadtionem,
fequiturramen malum diminutionis. Deinde’
{i eft contr’ fui chariratem, velle auferre fibi vi-

tam,cur non erit malumauferre fibi vitam gra-

o RS (o) ) ¥ ek
Tradatas L

tiz# Quod cnimdicitV
dominium bonorum {piritualium, & nopy :
eriamfi verum eflet, non haberer im.\"
quia haberur in homite,dom

catum.

’ . = iy e il =
InrERES etiam. Sufhicere ad cand

Jalog

indireétum voluntarium, quiafive diredé, iy
: Jive

irolka T ' 214 ) o S}
th.hl ectéidv LusJicg}{mc_Lu malum, quod may,
me \ L:}[Le.; ,\; ulm.:c JI._UTMS z &;ﬂlmlmlhriunrm
tenet Suar. alent. Lugo &alii, Co'ltl'ﬁ‘f’mq.
Sanch. Becanum.

Dices . Exhac Doctrina fequiturqus
qui confulit homicidium peccet grlvifls,gfu'in‘
qtllOCQu:llL‘: I\nlm QILIICEIJiI]Ell]iE,& peccat maling
{pecialif ._n}hlz,é; mnllt_l:{ injuftitiz, cumocg.
densnonnili prios malitia peccet,

s =5 rigic 2

REesro NDET Qx-:..: 0. Concedendo &

quelam.  Seddicipoflet, quod malitiacony.

lentis extenfive fitmajor propeer plures fpeci.

les malitiasin fuo peccato reperibiles, fedin
i_utchhvé major. Nam ut plurimim exeg
occifio majorem malitiam eccidentis, quiy
confulentisindicats poteft enim audere conf.
lere, &z nonaudere occidere exipfo horroreh,
&i. Cazrerum & ipfa externa occifio extin
lo,derivatz in fe malitiz abinternoadtu, ex-
gcrat pcccsltum, (_ll.l::l malitia Pm)\imé gafé;
confulens.

InsTABIS Qui exemplo fuo movetaim
ad opus virtutis, non exercet aftum corr
nisfraternz. Ergo & qui movetad peccatun
exemplo,non peccatpeccato fcandali.

ResroxpETur. Negari pofle Antece
dens , cafuquofolum exemplum ficfoficien;
Difparicasetiam eft,quia poreltactio bonagpotl
ine correctione, utfi ponatur ante melioen
ipfoagente ; non ergo erit ipihm opus yirtuts
corre&tio fraterna: non poteft autem pon:’,cu]-
pabilis anfa ruinz alterits fine {candaloaliv

hinc movens ad peccatum exemplo, pec-

cabic pcccamitandah.

TRACTH




	Seite 6
	Quæst. I. Quomodo explicandum peccatum ut sic.
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9

	Quæstio II. De Peccato Theologico ut sic.
	Seite 9
	Difficultas I. An peccatum Theologicum in ratione offensæ sit infinitum simpliciter.
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11

	Difficultas II. Solutio Objectionum.
	Seite 11
	Punctum Difficultatis 1. Argumentum petitum ex satisfactione Christi.
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15

	Punctum Difficultatis 2. Proponuntur alia fundamenta oppositorum.
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18

	Punct. Diff. 3. Solvuntur instantiæ recentiores.
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21



	Quæstio III. De Peccato Philosphico ut sic.
	Seite 21
	Seite 22
	Difficultas I. Potestné committi aliqua actio graviter mala sine ulla Dei memoria?
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25

	Difficultas II. An peccatum factum sine advertentia ad offensam Dei sit offensa Dei.
	Seite 25
	Punct. Diff. 1. Quid tenendum?
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27

	Punct. Diff. 2. Solvuntur reliquæ objectiones.
	Seite 27
	Seite 28


	Diff. III. An sit possibilis suppositio, in qua absque advertentia ad Dei offensam commissum peccatum, sit mortale?
	Seite 29
	Seite 30


	Quæstio IV. De Peccato ut sic, in quantum est contra legem.
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32

	Quæstio V. De malitiis in peccato inclusis.
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34


