BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Quaest. I. Quomodo explicandum peccatum ut sic.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

6 Tra&atus L

eftramenapraadaliquam notificationem. Sed
nomine concupitinonveniet objeGum,fedipfe
aftus concupifcentiz. Sub pal't;cula autem ly
contralegem, iigniﬁcarur quod debeat efle actio
libera. Qui admitteret omiflionem liberam,
cum illa, neque fit dictum, neque fadtum,neq;
concupicum, diceret non convenire dci'criptio—
nem diftam omni peccato; fed non nifi com-
miflionis peccatis.

A 114 definitio eft tradita ab eodem Aug.
lib. 2. de Confenf. Evang.cap. 4. Peccatums it Le-
gis transgreffio , & lib. de duab. Anim. contra
Max.c.11. Peccatum, Inquit, e voluntas retintn-
divel confequendi quod juffitia wesat , unde libe-
rum it abflinere. Ubictiam nomine juftitiz le-
gemintelligit. Hzc etiam definitio non eft ex-
acta : {upponit cnim aliquid controvetfum:
quafi independenter ab omni lege non poflic
efle peccatum. Deindenonoftendit ultimam
rationem peccatiquia quErere reftatcur trans-

LODS e 082 60 Y Fes T

o peRE b
guft. lib. 1. ad Simplic. q.2. Peccatum fic ef
nit, Pec;:rmm eit lmardmﬁtm > AEQUE perverfiny
’T’“ “_f’ "P"’fﬂ“‘mm"‘mdf””’ 4""“‘”@,44’;05«‘;{;
inferioraconverfio, quod iterato docet Au.
de libero Arbit. c.16. Unde fa&avulg;u'%;lil“‘t'
definitio peccati, quod fit voluntaria waf;a
Creatores & converfio ad cveatnram. Hacony :
defcriptio non {atisfacit: quianon COIWCHI'.(?
mnipeceato: Certe enim etiam vcnialcc{}u;g
modo peccatum , & non eft averfio 4 Deg
Commodius itaque peccatum {'ecundumuki.‘
main fuam moralitatem objeétivam definiery
perhoc, quod fit diffonantia moralis ad nay.
ram intelle@ualem, quz definitio, & in mae.
ria de Peenitentiz objeéto, & in materiade mp.
ralitate obje&iva aGuum humanorum eft de.
fenfa. Sedreftardifcurrere quid fit peccatun
fecundim formalitatem {uam proximam, &
immediatam, quod utfiat.  Sit, ;

0 80 o5 2835 03 ~$ERTeh I3t b

DISPUTATIOS

De Vito & Peccato ut fic.

E;;ﬁf Rationes univerfaliffimas peccat!
£ {concipere poffumus. I. Rationem pec-
B804 ati ur fic communem ad peccatum
Theologicum & Philofophicum. 11. Ratio-
nem univerfalem pcccatiThcologiCi. III.Ra-
tionem univerfalem peccati Philo{bphici, qua
licetamplior fit pr peccato Theologico, prio-
rem tamen locum dabit Theologico, utpote
magis proprio huicloco.

QUASTIO I

Buomodo [it explicandum Peccatum
2 wt fic?

EXP LrcAt 1. Antonius Perez in fuis M. S

cap.1. Quodpeccatum attuale fitactus li-
ber malus. uod de ratione peccatifitliber-
tas, rationem dat, quia actus peccati imputa-
tur pcccanti,‘ztanquam a&u hic &nunc deben-
tinon peccare, dumfuadetilliratio reéta oppo-
fitum, tanquam melitis & debitum fieri; non
eft autem recta ratio qua disfuadet id, quéd
nullo modo vitare poflumus: & fic reéta ratio,
inquitille, vetulz nonfuaderjuventutem. Ex
quo colligit Aug. lib.de Gratia, & lib. Arbitr.
dari in nobis liberum arbitrium : quia pecca-
tum nobis disfuadet & prohibet Sctiptura.
Quod autem de ratione peccati fit efle aétum,
five fit poflibilis pura omiffio, five non, inde
probat, quia atus defe&ivus & perfectivus,
conveniunt in genere attus, non quidem pro-
pter entitativam unitatem utriusqueactus, fed
propter unitatem ejusdem fubjg&i, & princi-
pii liberi : hzc enim unitas fuflicic, uc poflint

confundiin eadem cognitione, & conftituers
genus, non quidem univocum fed analogum,
Analogia habitudinis adunum. Quodauren
de ratione peccatifit, utficmalum, rationem
dat, quianominie mali venit formalitas odio die
gna, & potensadferre dolotrem, jam aue -
mne peceatuim, eft objectum peenitendi. Hae
explicatio.

Non sarisEAcTT 1. In quantum dict,
etiam pofito quod poffibilis ficpura omiffio I
bera, peccatumut fic, poffe definiti quod fitz-
&tismalus. Ratio, quiade quoverificaturhg-
gatio actus de illo non poteit verificari eflca-

e&us : efle enit & non eflc contradiéotia fuac:
de omiflione autem verificatut negatio acis:
hocenim definitivé eft omillio. Concedoqu-
dem actum defeéivum, qualis eft peccamino-
{z omillionis, & actum virtutis perfectivun
convehire in eodem getere actus. Sednego
quod omiffiofitactus defectivus: eftenimfim.
pliciter non actus. Quod autem dicituthabe-
re omiflionem unitatem fubjecti & prifcipl
cum aétu,id bené concedimus; confequienter
dicimus, quod fubjeftum & principinm‘poﬂlt
defcriptionem communcm commiflioni & o-
miflioniintrare : Sed nego, quod cum comint
nis non {itutrigsratioactds, poffic nibilomin’s
intrare definitionem communem utrique. Slf
v.g. in definitione tenebrarum & lucis, potelt

intrare tanquam fubjectumacr; vel tanquanm

principium, fol; cum iftis tamen ommibus te-
ire in rationt

nebrz & lux,nonpoﬂ'unr convenit .

qualicatis, ita & in prafenti commiflio & omi-

fio, non convenient in ratione actus. @ ;
110

e
ton
G
fei
i
o
Lo

o
il
¥en
i 4
il
pec
e
Cat;
o
cor

ity

D.;s
i
fig:
nj

1
Fo




e

(8

' Diﬁ)umtiu [

yuod fi dicas pofle adtum latits fumi,utfic
Jcofuneetiamnon entibus ficutfumitur &
mEns. Contraerit,quianonretinebis jam
onlionem, qua recurtic ad unitatem fubje-
Deinde? quiain dgﬁpicionilu_us ponendum
genus proximum {1 fieri poflic, & non ita

qui
ol
ielp
(118
ek
arumn :

Now sAaTIsFAcIT 2, Quiaimmeritd ex-
licat malum , ranquam per pr‘imum conce-
Pmm,quod firdignum odio, climdetur prior
fmalitas, querereque refter, quarehoc firdi-
pumodio?

Now SatisFacrT 3. Quia potefl aliquis
sdtos ellcliber 8 malus, & non efle peccatum
wlcientiofim,de quohic,8zita fidicennon a-
wschordisfi confuleo ludat, facit aétum ma-
limlibere, non tamen peccat confcientiofe.

ExpLIcATUR 2. COMMUNITER. Quod
yiium morale confiftat proximé in hoe, quod
frcommiflioautomiflio libera ereatura ratio-
wlis difconyeniens confecientiz teét practice
wetantl. - Haee etiam Explicatio.

NoN SATISFACIT TuM Qura. Quantum
fenpoteft conceptus non fint tradendi per di-
tonem, & fic malé quis definiret animal quod
fdquod cft brutum vel homo: quamvis e-
nmintenonteperiatur ratio animalis in aliquo
doprater hominem & brutum; quia tamen
bicnon quaetitur de fpecicbus hujus generis,
bdde definitione, non recté illam tradet dicta
mmetatio. Tum quia. Aliud eftperomnes de-
iire,aliud dividere, quz duo confundit pra-
dhexplicatio. Nam definitionem ponit pet
ql_\'limncm. Tum quia, fi quis agat cum con-
dentia erronea non depofita, hon agetcum
wilientiareGa & tamen peccabit, Ergo pec-
aeon recte definicur per ageré contra con-
sentiamrectam. Neque valet, fi dicasper ac-
:}dmsidcvcnirc: Nam hoc quidem per acci-
Wisevenit, ut confeientia erroneadiétet s non
um ad illam fpetar didtare , fed fuppofito
Juoddictet, & non obediaturilli, commitcecur
lonperaccidens, fed pet {e; peccatum;ad cum
mdum quo pet accidens eft, quod peccatum
Yuale transeat in mortale; Nihilominus: Si
Wiccidat, non per accidens habetur peccatum
Mortale; definitioque mortalis etiam ad ralia
Mafeextendere debet.  Ergd & definitio
#ecat nefic debet per fe extendi etiam ad pec-
“bquefunt ex erronea Confeientia hon de-
Eo'lllf% cimtamen erronea Confcientia,non it
- adibiarecka, & fi recurras ad explicandum

1 Jam tuam debebis corrigere defi-

flectum

ESP LICATU R
Defectuy Fatigue
mpict,
5

3. Quod peccatum utfic fit,
dilfonantie ad confiientis practi-
Ponitur Ly defectusloco gene-
aGum Commiffionis, quam o-
peccaminofe extendi poreft.
Y diffanms,quam ly, Commiflus,

e,

o Qui tam ad
ifflonjg purze
ORUE potiyys)

7

neomiflio pura i ficpoflibilis,etiam vivocis ex-
trudaturd definitione peccati.  Deber autem
efle defectus contra Conféientie dictamen, quia
hi‘-:qu;mmus de mealitie proxima ratione, qua
non habetur aliundenifi ab oppofitione contra
Conicientiam. Deber autem hoc dictamen
elle praéicum : Nam licetnomen ipfum Con-
{cientiz protit condiftinguitur fynderefi, pra-
EHcum quid notet, quiatamen non paucifen-
tiune, {peculationem & praxitn non {i?mpcr
concordare, & aliqua fpeculative efle bona,
mala praétice 5 ideo additum eft, quod pecca-
tum debeatefle contra Conlcientiz pradticum
diftamen, licet fine hocaddito, pollit defendi
pradicta definitio, ;

Prosarur Bonitas Explicationis, Quia
convenitomii, foli, &cfemper, peccato, proce-
ditque per prima in hoc genere.  Sed hzc o-
mnia’ cft necefle aliquo_ difcurfu illuftrare.
Quod ut fiat,

PrEMITTO 1. Inter méthodosres explicandy
ef? 2radeve illornm notitiam per prajactam oppofiti
declarationem; & itatenebras pcrluccm, mor-
bum per fanitatemexplicamus.  Cujus etiam
Ratio eft, glia Contrarioruum, Ut inquiunt, ea-
demeftratio.  Et quiaexplicatio non tantim
ponitquidficres, fed& quid nonfir, hinc fia
conttarioincipiat rei explicatio, innotefeet jam
quidnon{i, pofteaque procedetur ad id, quod
eft. Porro oppoﬁtum peccato virtus cft, qua
ipfavirtustria habetper S. Thomam hic Q75
art.1.in Corpom. Primtim quodimportct dis=
pofitionem quandam alicujus convenienter fe
habentis fecundum modum fug natura, & ita
equos virtuofos appellamus, quibus nihil deeft
ut obeant officium {uz nacurz ad ulus huma-
nos otdinatum. Econtea vitiofas appellamus
arbores, catiofas, non difpofitasad fructum fe-
rendum, vel ferendum convenicntem. Hoc

.verd ipfum quod eft convenienter aliquid fe ha-

bete fecundum modum fise natuis, dupliciter
adhuc accipi poteft; vel enim nomine naturze
venit, ipfametilla virous, qua etiam habet fuam
naturam; & fecundum hoe depofcit conjun-~
Gionem pradicatorum conformiter ad objeéti
exigentiam intf:r {e connexorum, & itafipona-
turactus & difterentia illius propenfio & obje-
€tum bonum, erit actus vircuofus: quiaconves
nienter e habens fecundum modum natura a.-
motisquidebetur nonnifi bono, - Rurfus no-
minenatur venire poteft nonipfamer illa vir-
tus, fed fubje&um . cujus illa eft virtus, & ira
fecunditasinarbore eft virtus, qua convenit
natura arboris, & itaetiam illa operatiovel ha-
bitus, etit virtiss, qua conlvenit natura rationa-
li; ponens in illa difpofitionem, per quam con-
venienter {e habeat natura intellectualis fe-
cundim modum fuz hatarz.
2, In omnivittute repericiit ratio boni,qux
formalitas pofterior eft. Nam ex convenien
(A= tia




L
tia habendi fefecundim modum {iie natura,
bounitatis , ficut ex ente pul-

refuleat formalit
lulatactributum bonitatis.

in virruce pro habituaccepta,
us ordinari 8 debirti,
1c cft bonitate,eo
icarum abfo-

ras in

3. Formal

eft , quod fic principium

iterior

qua formalite
: videatur effe pre

quod bonit

l"-rnm:r-.u;uy:‘nxmiz‘-ir,1‘cl:zri‘.-'n ; relativa aurem
P {t {unt abfolutis. Virtus autem pro
actu non efl jam principiumadius ot-

emetadtus ordinatus.

dina
prafens {icapplicantur, Prie

Hzcomni:
mz formalitati vircutis quae eft habere {e con-
venienter,opponitvitiim dete@um habendi {e
onvenienter; Unde etiam docet Aug. lib. 3. de
Lib. Arbit. . 14. @uod perfectiont,inquit, nats-
ceris,voca vitium. Ubivitium de-
finicper decfle, vel per defectum perfectionis.
Secundz formalitati virtutis hoc eft bonitati
opponit vitium malitiam. Tertiz autem op-
ponit qued fit principiom a&us inordinati,vel
quod {ir atus inordinatus.

PRAMITTO 2. Quidfit witium haberedefe-
Fume {feunon efle di[‘po'litum, {ecundim quod
convenitnaturz.  Sicutprimé eflentialis con-
ceptus pernosut diGumeftint. P. deprimo ef-
{entiali conceptuDeinon ftatin foladifferentia
completé,ita per omnes Philofophos neque na-
cura reiftatin {ola forma,licet forma habeatra-
riom-mpotiﬁimi. Undeetiam appellatur an-
tonomafticé,quidditas rei:Cujus rationemafli-
gnat S. Thom. hica. 2.in corpore,guia formaest

_/}rm-za'f;m quas res [peciem [ertitur: Homo auten

[pergit S. Th.] in fpecte conflitnitur per animanm
rationalern , ¢ideoidguod eftcontra ordinem -
2iongs ‘prafnrié _ effcontra naturam heminis inguan-
sum homo eit: Unde virtus humana [ concluditi-
dem ] gue bﬁrm;zrmﬁrcifﬁ.amtm, 5 apss zp{iltfba-
s vedslit.in tantums eit [ecundim naruyam homi-
cantim conenitrationis  Vitinm autem in
tamtum ¢t cofiralnatiram hominis 5 15 guantum
eit conitraordinem rationis.

PRAMITTO 3. Quis fit iffe Ordo yarionis?
Ordorationis duplex cogitari poreft. Primus
Ordo objectivus & ultimus, ftans in confonan-
tia, vel diffonantiaad naturam intelleétualem.
Alius Ordo eft a&ualis, ftansin intimarione
confonantiz vel diffonantiz: & fic omne pec-
catum eft contra ordinationem aétualem ipfi-
usinet rationis,qua ipfa intimatio eft formalifi-
m¢ Confcientia, quam Orig. apud S. Thom.
vocat: Spiritums corveclorem Paaagogum anime [o-
cratnm e, his preemiflis.

ForRMATUR jain L )i feut fus,explicando. Quod
¢ peccatnm (it defeitus importans difjonan-
jenticpratlicum dictamen. Pecca-
tum {ea Vicium pro aétu aceeprumdicit oppo-
{irionem ad virtutem, & quidem ad primam
t'-:,rm:\,!imtcm1“:’115,quxcﬁ, quédﬁrdil’poﬁrio
alicujus convenienter fe habentis {fecundum

a

Q Traatus L

modumnatura rationalis-, confequenter e,
catum, etitcontra hu.nc modum convenienge
{e h%'EJCnL{I naturz rationalis; ut diGtumeft pre
miffo. 1. Inhocque ftabicillins dcif&ihjh{.,’;
Porronatura rationalis, ftatprimo fbrmrtln;;
rationalis 3 hincagere contranaturam 1:mcm:
lem, ifl'ittl‘n_'i'!Ci.'L'C ;1_!3(;{\_11‘:1(' ejusdemuc didhy
Qf}pr;t:mii.lo. 2. Ql_li.’l\’f.‘,l'l‘>lllci}l'dtlp()t.‘ﬂﬁ:
it_: & (.)'Lj_y:'c'}_wLlﬂ?n]_iimum,é-_' pl'o‘b.in*.us,qniﬁtpcr
Confcientiam diltantem, peccatum & vitiyy
urrumque hochabebit, confequenter eritcop.
tra (:(m{cir'nn;‘: m. Hoc ipfiem aliter proponityy,
(_,f.!ll-tl“.‘u-r.ll'lll\l cadem elt ratio; & quiayir.
tus & vitium contrariafunt,eodem modo {ehs.
bebunt.  Jam-antem virtus habet & formali.
tatem convenicnter (e habentis fecundummp.
dum‘ {uzx nature;habet formalitatem bong by
betformalitatem principii ordinatiad atusbo.
nos.  Sic & vitium habebit formalitatemat.
um malorum feuinordinatorum, vel formaliwer
eritactusinordinatasutdixi premif 1. Tug
autem aliquid habet rationem deficientis in
ordine convenienter (e habendi, quandoch
contranaturam , qu& eft in homine rationzlis
utdiGtump remif. 2. Quia vero ipfeordona.
r rationalis fumi poteft , & proipfanatur,k
prodictamine illius ut dictum pramil. 3. peca-
tum erit defectus ;. & contra naturam rations-
lem,de quoalibidictum , 8 contraditameni-
lius practicums de quo hic & nuncagiru.
Dices 1. Non poni in definitione pecali
ucfic,quod ficliberum, & tamenequiricurhos
ad peccatum;8c quamyis poncrcmr,nonpcil}r
{alvari , quomodo peccarum originale ficvete
peccatum,cumnon fit nobis liberum.
REspoNDETUR, Liberum implicite poni
& revocabiliterin pradicta definitione, none:
nim efler defeétus contra dictamen 8. finon
cifer liber , revocaturetgo libertasad defetus
contradiGtamen; ficut rifibile revocaturadis-
tionale. ~ Originale autem eft quidetn nobs
{ed non in nobis; fed incapite liberum. De
quo alias: .
Dices 2. Peccatum omnedebet efle ina-
lum,quomodo autem eft malum;, {i fincmble
qua volupratem adferunt immo peccato p
teft conjungi in fufio gl’.zrm:i;mdu’:ciszfs1‘ ucls
minifter illicite ;. valide tamen conferatSacti
mentum.  Deinde (ut etiam jmaginatit P
rez) accidere poffe videtur, urficuti D"’_Usmﬁi‘
tuit Sacramentum collativum gratia, irainft-
tueret collativum unionis hypoftaric®: quoc
fiupluslueti forerin adminiftratione ‘!11 Sam;
mentiillicita, quam damniin ad_1mmrr‘i"-‘.fiﬁm-
peccaminofa ; alioqui merita Chrifti scaigh*®
non prazponderarent peccato : qui erg0 1
peccatum effet malum.
RisponpETur. Nullam voluptate® lm‘
& nunc confonam nature intellectualirepett
ina€lione peccaminofa,quE {ufficienterit

P

[

el

lete

s
Eth
Pt
o
tob
il
i
g




I)iﬁ)utatha I

Lo Yirvel mll v 1inrfmpe
”;’[:_‘.TTJFPCC:‘LU' DC}}I;ECQiii!\]C:lq;.ll (‘3.«111
s P(li!]fpi-(](‘ch'\"rc DO-

exliy ;mﬂnnl1cpct“-jt:‘ e el
qumfuperans excefill malitiam peccatipl :c[_i]}?-
ol &alind eft quarere an peccatumin I_c irlt
mlum&id:?.nmiﬁc;ui\-‘tnn.‘ _Pl‘llﬂ‘.' }’{'CPU“UO
;EIWNJ pefteriorantem falfa. I‘:l_ um enim
o, peccatumin {e fpectatum non effc damnifi-
qivum. el

Dices 3. Daturconicientia crrans,qua po-
ctexobjecto bonum reprafentare inmalum,
q;]cumca&io1‘-ccr;_‘munr‘).{a_. Ergopecca-
maon eftmalum,nifiex nprmon_c.

Rese. Veram CHL-h.‘.ncpropontiamcm,pco
aumnon efle malum, nifi prout reprafenta-
wrfub ratione mali.  Ratio, quia cum pecca-
unficaGus voluntatis , talicer fertur in obje-
fum, qual:tcr illi rcpra&['cnt:tm.r. Hincfire-
wafentatur bonum cateroqui fub rationema-
jimmalumferetur : inde tamen non f‘cquirul‘
pefle peccatum nifi ex opinione malum: nam
modnonfitlicitum velle bonum, {1 reprafen-
wtfubratione mali, non eft opiniofed veri-
uw, Talisenim convincitur efie affe&us ma-
hedeogue peccans : immo c.\':il(?c deducitur,
qud peccatum it contra conlcientiam, quia
whitur ad rationem mali aétus verfans circa
bonum, fidiGtamen oppofitum intimer.

QUASTIO IL

De peceato Tf;eologz’m wt fic,

it

Efinitivé peccatum Thcnlogicum eftde-
£tus ratione difconvenientiz ad con-
licntize prafticum dictamen Deum refpiciens.
fbhoctitulo de peceato Th cologico,maximé
diendetur ad {fpeciem ejus precipuam,nempe
mettale, dequoipfo in prafenti difputabimus,

alicinfinicum ﬁmphcitrr in ratione offen{z,

nsque tractatio erit, minor argumentiin
mtetiade Incarnatione tractabilis, nempé hu-
i5: Prooffen(a infinita non potett fatisfacere
kifaciens finitus.  Erhacmajor fpectatdzad
Bhicam, & 2d Materiam de Incarna tione. Sed
pecatummortale eft infinita offenfa; hec mi-
uripectatad praefentemannum. Quod etiam
moiicum facit Oviedo trat. 4. de bonitate &
taaattunm contra 4. pun. fateturque Aria-
?1iy§€ra1ic idad maceriam de peccatis.  Vide
“demdifpu. 3, de Incarnat. in Prologo. fit.

WEEICULTAS L

dunpeccatum Th eologicum invationeof.
fenfe fit infinitum fimpliciter ?

i

P “amm in ratione offenfZ fimpliciter infi-
e et =

: im tenene, Hure, difp. ro. parag.35.Ko-
0. deSacramentis dif; ~Z. DUM. 21

T ~difp. 10.
cliusde pertectionibus Divinis lib. ro.

cap. 26. & 27. Rozmer pag. 622. favent &
Efle autem non nifi fecundum quid i1
docet Suarcz. Lugodifp. 5.!de Incar. Affer
Amicus Tomo3. difp. 23. fe&. 4. Etdelnc
dilp.5.fec. 1. Aldrere de Incarn. difp. 4. fec. 2.
Ovied. cit. Ariagadifp. 3. deIncarn. Marrinus
Perez deIncarnatione difp. 5. fec. 3.

Dicexpum cft 1. Simomineinfiniti fimplici-
reyaccipiasid, quod quoad omnia gus i fno conce-
prw tncludit ¢t infinsinm 5 iniflo (enfu peccatum
mortale in vatione offenfe non et infinitum fim-
Plicizer.

PropaTur 1. Quia peccatum importat ¢
tiam entitatem actus f{altem in Commiflionis
peccato, hacipfaentitasnon eft infinita lim}w]i-
citer.  Ergo peccatum non {ecundim omnia
quz dicit in fuo conceptu eft i!}ﬁ;;immﬁmpli..
citer. Minoerprobatur, A potentia finitanon
poteft producieffedtus, inentitateinfinitus,
fi entitas adtus boni eft finita, non apparet quo-
made entitasactus mali debeat infinicari.

ProsaTur 2. Quia peccatum fecundim
omniaqua dicit , importat eriam advertentiam
&voluntarium,fed hzcomniafunt finita; quod
probatur, quia experimur excellentiz Divinas
noshaberevaldelimitatam cognitionem: can-
dem excellentiam magis apprehendunt doc
qudm rudes, & inter doftos unus magis praa-
lio. Deindeillaadvertentia, & efletinfinira,
ut{upponitur,& non efler,quia pofletinillama-
gis,& magis procedi.  Quod ipfum probatur,
quoticscunque intelligibiliras objecti fuperat
intelletivitatem potentiz cujuslibet creara,
toties indntelligibilicate illius objecti , poreft
magis & magisprocedid potentia creata, non-
dum enim terminos intelligibilitatis artingic:
{ed intelligibilitas excellentiz Divine {uperat
intelletivitatem potentiz creatz, efle enim in-
telligibile,{equirur ipfum modum eflendi, icut
& verumobjeétivam. Cum ergo modus Di-
vinus effendi fuperet modum efiendi crearum,
criam intelligibiliras Divina fuperabit modum
intelleétivitatis creat®, adcoquenunquam in-
telleétivitas creataponet adtuminfinitum, feu
aqualem intelligibilicati Divinze , nififoreé fic
vel comprehenfiva,quz creaturzimplicat, vel
aqualis jlli quam haberet creatura , fiomnia
poflibilia Divinitus attingeret, {ed cum talino-
titia non poflet peccare, ficat nec cum notitia,
qué eft VifioBeata,non enim minus perfeGum,
&z amabilem prafentat Vifio Deum, quam pra-

fentarer infinita illius notitia.  Siergo Vifio
non poteft effeantecedens peccatum, nee cum
illa peccariporeft,nec etiam peccari pofietcum
advertentiainfinita.

ProsaTur 3. Audloritate S. Thomz, qui
3.Parte Q. 1. a.2. ad 2. dicic: Peccatum contra
Deum commilfiim quandam infinitatem babere ex
infinitate. Divipa Majeflaris.  Ubi ly quan-
dam explicarinon poteft , nifi dicacurnoq fe-

cunduiim




	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9

