BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Queaestio Il. De Peccato Theologico ut sic.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

I)iﬁ)utatha I

Lo Yirvel mll v 1inrfmpe
”;’[:_‘.TTJFPCC:‘LU' DC}}I;ECQiii!\]C:lq;.ll (‘3.«111
s P(li!]fpi-(](‘ch'\"rc DO-

exliy ;mﬂnnl1cpct“-jt:‘ e el
qumfuperans excefill malitiam peccatipl :c[_i]}?-
ol &alind eft quarere an peccatumin I_c irlt
mlum&id:?.nmiﬁc;ui\-‘tnn.‘ _Pl‘llﬂ‘.' }’{'CPU“UO
;EIWNJ pefteriorantem falfa. I‘:l_ um enim
o, peccatumin {e fpectatum non effc damnifi-
qivum. el

Dices 3. Daturconicientia crrans,qua po-
ctexobjecto bonum reprafentare inmalum,
q;]cumca&io1‘-ccr;_‘munr‘).{a_. Ergopecca-
maon eftmalum,nifiex nprmon_c.

Rese. Veram CHL-h.‘.ncpropontiamcm,pco
aumnon efle malum, nifi prout reprafenta-
wrfub ratione mali.  Ratio, quia cum pecca-
unficaGus voluntatis , talicer fertur in obje-
fum, qual:tcr illi rcpra&['cnt:tm.r. Hincfire-
wafentatur bonum cateroqui fub rationema-
jimmalumferetur : inde tamen non f‘cquirul‘
pefle peccatum nifi ex opinione malum: nam
modnonfitlicitum velle bonum, {1 reprafen-
wtfubratione mali, non eft opiniofed veri-
uw, Talisenim convincitur efie affe&us ma-
hedeogue peccans : immo c.\':il(?c deducitur,
qud peccatum it contra conlcientiam, quia
whitur ad rationem mali aétus verfans circa
bonum, fidiGtamen oppofitum intimer.

QUASTIO IL

De peceato Tf;eologz’m wt fic,

it

Efinitivé peccatum Thcnlogicum eftde-
£tus ratione difconvenientiz ad con-
licntize prafticum dictamen Deum refpiciens.
fbhoctitulo de peceato Th cologico,maximé
diendetur ad {fpeciem ejus precipuam,nempe
mettale, dequoipfo in prafenti difputabimus,

alicinfinicum ﬁmphcitrr in ratione offen{z,

nsque tractatio erit, minor argumentiin
mtetiade Incarnatione tractabilis, nempé hu-
i5: Prooffen(a infinita non potett fatisfacere
kifaciens finitus.  Erhacmajor fpectatdzad
Bhicam, & 2d Materiam de Incarna tione. Sed
pecatummortale eft infinita offenfa; hec mi-
uripectatad praefentemannum. Quod etiam
moiicum facit Oviedo trat. 4. de bonitate &
taaattunm contra 4. pun. fateturque Aria-
?1iy§€ra1ic idad maceriam de peccatis.  Vide
“demdifpu. 3, de Incarnat. in Prologo. fit.

WEEICULTAS L

dunpeccatum Th eologicum invationeof.
fenfe fit infinitum fimpliciter ?

i

P “amm in ratione offenfZ fimpliciter infi-
e et =

: im tenene, Hure, difp. ro. parag.35.Ko-
0. deSacramentis dif; ~Z. DUM. 21

T ~difp. 10.
cliusde pertectionibus Divinis lib. ro.

cap. 26. & 27. Rozmer pag. 622. favent &
Efle autem non nifi fecundum quid i1
docet Suarcz. Lugodifp. 5.!de Incar. Affer
Amicus Tomo3. difp. 23. fe&. 4. Etdelnc
dilp.5.fec. 1. Aldrere de Incarn. difp. 4. fec. 2.
Ovied. cit. Ariagadifp. 3. deIncarn. Marrinus
Perez deIncarnatione difp. 5. fec. 3.

Dicexpum cft 1. Simomineinfiniti fimplici-
reyaccipiasid, quod quoad omnia gus i fno conce-
prw tncludit ¢t infinsinm 5 iniflo (enfu peccatum
mortale in vatione offenfe non et infinitum fim-
Plicizer.

PropaTur 1. Quia peccatum importat ¢
tiam entitatem actus f{altem in Commiflionis
peccato, hacipfaentitasnon eft infinita lim}w]i-
citer.  Ergo peccatum non {ecundim omnia
quz dicit in fuo conceptu eft i!}ﬁ;;immﬁmpli..
citer. Minoerprobatur, A potentia finitanon
poteft producieffedtus, inentitateinfinitus,
fi entitas adtus boni eft finita, non apparet quo-
made entitasactus mali debeat infinicari.

ProsaTur 2. Quia peccatum fecundim
omniaqua dicit , importat eriam advertentiam
&voluntarium,fed hzcomniafunt finita; quod
probatur, quia experimur excellentiz Divinas
noshaberevaldelimitatam cognitionem: can-
dem excellentiam magis apprehendunt doc
qudm rudes, & inter doftos unus magis praa-
lio. Deindeillaadvertentia, & efletinfinira,
ut{upponitur,& non efler,quia pofletinillama-
gis,& magis procedi.  Quod ipfum probatur,
quoticscunque intelligibiliras objecti fuperat
intelletivitatem potentiz cujuslibet creara,
toties indntelligibilicate illius objecti , poreft
magis & magisprocedid potentia creata, non-
dum enim terminos intelligibilitatis artingic:
{ed intelligibilitas excellentiz Divine {uperat
intelletivitatem potentiz creatz, efle enim in-
telligibile,{equirur ipfum modum eflendi, icut
& verumobjeétivam. Cum ergo modus Di-
vinus effendi fuperet modum efiendi crearum,
criam intelligibiliras Divina fuperabit modum
intelleétivitatis creat®, adcoquenunquam in-
telleétivitas creataponet adtuminfinitum, feu
aqualem intelligibilicati Divinze , nififoreé fic
vel comprehenfiva,quz creaturzimplicat, vel
aqualis jlli quam haberet creatura , fiomnia
poflibilia Divinitus attingeret, {ed cum talino-
titia non poflet peccare, ficat nec cum notitia,
qué eft VifioBeata,non enim minus perfeGum,
&z amabilem prafentat Vifio Deum, quam pra-

fentarer infinita illius notitia.  Siergo Vifio
non poteft effeantecedens peccatum, nee cum
illa peccariporeft,nec etiam peccari pofietcum
advertentiainfinita.

ProsaTur 3. Audloritate S. Thomz, qui
3.Parte Q. 1. a.2. ad 2. dicic: Peccatum contra
Deum commilfiim quandam infinitatem babere ex
infinitate. Divipa Majeflaris.  Ubi ly quan-
dam explicarinon poteft , nifi dicacurnoq fe-

cunduiim




10

cundiim omnia,qua dicit peecat
infinicum,

DicEnbpuM 2. Sf'prri;fﬁziff.fmﬁ;;;pligitfr,m-
relligatur infinitum fecunaum rasioncm ams pri-
mariam formalem & diftinitivam [ist, inifto [enfi
peceatum wiortale in rarione offenfa effe infinitum
ﬁmp!fcffrf:f.

um, effeillud

PropaTur 1. Offenfa crefcit fecundim
dignitatem perfon. Sed non crefcit fecun-
dum pm?cn'tioncm gcnmcrricam : .F_L'g() chLUL
“portionem atithmeticam: Ergo {1 of-

dum prof
fenfus fic infinitus iimphatcr , etiam oftenfa erit
infinita fimpliciter: hocipfoenim non efletof-

,nec fecundum pro-
, neceflet fecundum

fenfa crefcens arithmetice
PO'L'EiOHCﬂl ul‘iiLlS ﬁd unum
xzqualitatem , omnem inzqualitatem cxclu-
dentem.

Major prob. Tumquia. Eft principium
in 1nor;ﬂilms,mi_euqucmoralitcr per {cnotum ;
hincnon imligctniﬁ fola :1ppr(‘hC)1 {fione termi-
norum,& induétione,quz ftatpro Majori: gra-
vior enim eft offenfa impingere colaphum Re-
gi,quam plebcjo. Tum quia. Quod femel
ot fundativum majoritatis offenfz , {emperil-
lam fundat: quiancceffatia caufa alicujuscfte-
&us femper illum caufac , & formafemper, eft
forma formati. Sedexcellentia aliquando fun-
datmajoritatem oftenfz,uc vulgdfeitur: Ergo
fundabit femper. Et Gicut caufa hec formalis,

uz clt albedo femper canfatalbum ; ita 8 ex-
cellentiafemper {uo modo caufabit, hoceftat-
rtollet gravitatem offenfz. Tumquia. Eaquz
habent incrementum debent incrementi fui
habere caufam & medium: {ed offenfz habent
incrementum; cujus incrementinon potefto-
ftendi alia legitima radix nifi perfona offenta.
Tumquia, omnis defe@us menfuratur per eX-
ceflum: nonenimper defe@um :defeétus enim
oftendit exceflum: non etiam defeétus menfu-
ratur per zouale: 2 zquale enimnon oftendit de-
feftum , {fed xqualitatem. Ergo«icfcch]m {o-
1us exceflus menfurat. Et cum omnis offenfa
fic defetus contra excellentiam perfonz, hunc
certé defeum debet menfurare excellentia
P erfonz, Tumgquia, Formalia S. Th.funtlo-
cocitato. Tamte,inquit enim, gffenfa estgravior,
granto major e illein guem delinguitur , & ATi ft.
5. Eth.c.5. docet,medium juftitiznon eflefem-
per repaflionem: am [hinquit, qué Magyfiratim
gerit alinm percum,izm eit rcpcrmzjmdﬂ_r; ALfi
guis CMagiffratum percu[férit, non folim repercu-
tiendus et versim etiam [upplicis afficiendus.
Minor prineipalis Argumenti probatur.
Nempe quod offenfa non crefcat {ecundim
P roportioncm gcometricam. Tum quia,non
c{t ratio cur non magis 8¢ magis crefcatoffenfa.
Itauttantitas gr;wimtis commenfuretur tanti-
tntipcrilm;r: Sienimnon habetfuidetermina-
tivam , & procedet ulterius & non procedet,
non pmccrictut [ilpponimr: procedet autems
quia non haber undedetermincrur: hinc & ¢t

Ti‘&&atlls 1

i_nﬁnims IJ;us infua petfectione; quianonl,
bet dc_tcnnmatwum {fuiin perfc&ic:nc. 1J
quin,{mﬁ‘ct aliquod determinativum , ne :“
crefcar Arichmeticé offenfa effet a)dvc;t;
tia, 8 vohmmrimn finitum.  Sed hoc 1
eft LiCZCI‘l'ﬂ.lllth.i\f'Liﬂ . Quod ipfum psc‘h.:,
tur. Pofitd in Humanitate Chrifti adue.
rentii , & voluncario finito, non detetming.
tur per hoc adtio Chrifti ne excrefes
ad infinitatem fimpliciter in ratione digng,
adcn_qug ne exe (cat alv_u'nmcm.c iIl\iigL;the
ad d{gmmt?m {upy perantis, Ergg e,
quc.hmt_.l advertentia & voluntarium determi:
nabitoffenfam ne cxcrelcat arichmetice addi.
gnitatem perfona offenfz.  Concedo perlp.
nam dignificare inl[rini'cc(.- a@iones, cum offen.
{z,nonnifi extrinfecé aggraventur ; f{ed quare.
te reftat cur uthabeatur intrinfeca dignitssin
:n.&iolj.ihus Chrifti Theandricis defumaturqs
abinfinita digpimtcPcr[bnxnpcmnm, curin.
quam non officiat advertentia & voluntatim
finitum,officiat autem quominus in peceatm
derivetur gravitas extrinfece infinitans offen.
fam. Pracipuc cum plura deberentrequitad
infinitatem intrinfecam , qudm extrinfecan,
Tum quia,, queEcunque ratio oftendi potet
quod {ealiquid habeat, non nifi per modumap-
plicantis, & prarequifiti, idem probabit etan
cognitionem in prafenti habere {e nonnifips
modum prx\'Cquiiiti , adeoque non formants
tantitatem offenfz. Tumquia,Sicogniﬁo’nz-
bet fe per modum formantis offenfam, ubicu:
que effet xqualis advertentia, effct :u:qu:lilsof—
fenfa quod falfam eft2 Quodfidicas, &exd-
gnitione & ex perfona coalefcere ditam men-
{uram, reftat cxplicaudum cur in ilio codlio
non fufficiat advertentiam habere {e pex mo-
dum conditionis. Tumguia. Nunquamjm
taxa rantitatis offen{z datur cognitio. Tum
quia. VifioipfaBeata non cft beatitudo noft
objedtiva,{ed fummum bonum, Vilioquefe ha-
bet non nifi per modum :1}:plic;m:jsbnnumlli-
creatum,quod folum beat: Ergodinpraiat
cognitio habebit {e non nifi per modumappk
cantis ; taxaautem gr-.lvimtis ericiplemero 1l
{usinfinice dignus. Er certe crefceremyo
tatem offenfz {ecundum excellentiam 0t
nihilaliud eft quam poni offenfam & fimulefe
perfonam,fic velita excellentem.  Com &g
hic p(m;u'm‘pcrlbr.a infinice excellens; &
offenfa eritinfinita fimplicitet.
ProsaTur 2. Peccatumpet
infinicum fecundum quid : Ergo
finitum fimpliciter. Tum quid.
cundim quid conveniens peceata cl :
qualisnon competit vifioni \’i{‘lcl‘ltlDCllmll
nitum , amori amanti Deum infinitum A
enim hac dicuntur infinita fecun
fe,fed nonnifi objedtum quod atringtiotte
tum : ]:im a.utc:‘nquamcunque PC(.:C?I(”.[J\
leminfinitatem aflignaveris, hoc iplo ¢t

Q PPOH[DS &
eriam elt
[nfinicas &

&

i
Jié
i
i
il

fip
L*




am,
teft
1.
jam
e
f

s
e

Ui

Dl

[ent

Di!‘rputatio I

Jfimpliciters & fi r¥13n1 non allignaveris non
i afinicum fecundum quid, quod (:‘ﬂ contra
ncipia. Tum q_:n‘::adI}cc UEV('flC;{ruI' ;311-
quidinfinicurn, Ltti;:ﬁfcc115d11q1 qumf,ngn fuf-
feitfu frarcinﬁmtamfcric\)l’a,fcd{t‘mul impor-
i E:i&‘dﬁCﬂf“m’ q'ué(.i qud t;lc ra lElU!l ¢imper-
fdionis vel purfc@mms dicat infinitatem ;
dedut fi per impollibile non cﬁcnt.mtcll'lom,

fperare deberet, adhuc effer infinitum,
Euﬁ;ﬂ’cheus infinitus fimpliciter,quantum-
jsnon effent creatur® qua fuperari deberent.
omovero non eft infinitus in eflentia {_ecun-
,{jmqmd,chct infinitas me_crfc&mrcs fpecies
fiperet. E. etiamad hoc ut dicatur mortale efle
ot fecundim quid, non fuffi cietut fuperet
qucungsinfiniras creaturarti oftenfas; fed de-
whabere aliquid infua entitate, quod fundet
fminfinitatem;; hocipfum autem arguet in-
feem fimpliciter. Tumquia. Veniale fu-
yratinfinitas offenfas creaturarum, actus fu-
wmaturalis omnes naturales, homo infinitas
autnas fe viliores, & tamen ifta exeo pracife
icuntur infinita fecundam quid. Ergo
mortale ex co erit infinitum fecundum
qid: quia fuperat omnes veniales offenfas.
(wdeanque autem dederis aliud fundamen-
uminhnitatis {ecundim quidillud adftructin-
miacem fimpliciter.

Neguie ex eo argueturinfinicudo fecundiim
qudinmortali, quia fuperatnon folim offenfas
urarum,fed etiam offenfas veniales omnes,
quia. Cur in genere venialis non fundatur
twdo fecundiz quid quamvis fiiperet crea-
tarm offenfas, fundabitur autem infinicudo
:;u:lrlﬁmquid in morrali, quia {uperatvenia-
i Etficurveniale ex conon poteft dici infi-
imm fecundiim quid, quia {uperat omnes of-
mliscreaturarum, itaneq; poteft dicimortale
kmndim quid infinicum, quia fuperat omnes
ttalas veniales: Ergo aliud infinitatis fecun-
Cﬂmquid,dcbcsaﬂ]gmrc fundamentum: hoc
ttmadftruetinfinitatem fimpliciter.

J . 5 wis =
Nequeex eo falvabitur in mortaliinfinitudo

| “ndit quid, quia entitate finita continet

fititem aliarum offenfarum. Ratio, quia
e homo dicitur infinitus fecundim quid,
dumvisfinica entitate 2quivaleat infinitis fub-
tisimperfedioribus, Neque ex co poteft
“apeccatum fecundiim quid infinicam: quia
Jcontinet unum gravitatem offenfarum a-
;lﬁ:lt'ta Sienim per impoffi bi!c da?rgtu:iiil]p\a
& nénﬂfm qbcﬂ'crle;us_1115115§L1d1n11prxc1[?,
i oacontineretinfinitam dimenfionem in
‘LE?T;“CZCI :ﬂfi'nito hominum tricubita_lium of.
i ¢ntia hommum d;c\cmcublrahum:
‘l‘ml‘mﬁ‘f‘CO d‘lcetm: praecifé peccatum efle
bl ;E‘}f‘ff{_um quid, quianon continet in
B in !Lil as. _An autem mc-rt_a!cmmm
o rdebeat dici continere gravitatem of-
imaliarym divinarum, quia unum in ra-

11

tione offenfe eft zquali pluribus, de hoc in-
fri.

ProsaTur 3. Per principia negativa.
Quiafi nihil obeft difta PP. utibuanraccnpidc-
bent, fepé autem PP. appellant peccatum infi-
nitum {ine addito. UrAnfelm.L.4. Cur Deus
homo, cap.21. Bonav. in3. dift. zo0. q.3.in 2. ra-
rione.Richar.deS.Vi&.1.deIncarn. Verbi cap,
8.& S.Th. quilicetin fenfir primz conclufionis
tribuat peccatonon nifi infinitatem fecundim
quid, tamen hic1. 2. q. 87. ar. 4.incorporefine
dimiruence parricula fic habet.  Peccatum in
guantum eit averfio ab incommutabili bono infinits,
eft infinitum. Similiahabetin 4.d.15.q.1.arr.c.2.
Immeritoque S. Th. requiiifTet fatisfacientem
infinitcum fimplicicer , {i ipfum peccatum non
effet infinitum fimplicicer.  Rurfus i ponatur
peccatum infinitum ﬁmplicjter in ratione of-
fenfz attolletur dignitas Dei; quia attollerur
jusadnonoftendi, quod eft bonum & perfe-
Ctionaturz rationalis ; adeog; tribuendum Deo
itaperte nonimplicet.

Quod aurem ad denominationem infiniti
fimpliciter fufficiathabere infinitudinerm in ra-
tioné forma]iprimaria. Ratioeft: quiad prin-
cipaliori fit denominatio, & opera Chrifti di-
cuntur efle fimpliciter infinita: quia in ratione
{ua principali & fpecificativafontinfinitas ho-
moquedicitur rationalis, quamvis corpus ¢jus
nonficrationale.

DIFFICULTASIL

Solutio Objeitionum,

PLurcs reperiuntur Objediones , revocabi
mus eas, quz difficiliores funt ad certas claf-

{es.
Difficultatis 1.

Pun&um

Argumentum petitum ex [atssfactione
Chrifts,

BjrcrT 1. Lugo. Peccatanonfolum funt
Oin:cqua]ia in malitia morali, fed etiam in
ratione offenfz. Quod intinzqualia in ratio-
nedemeriti,& offen( probat : quia fihaberenc
peccata vim demerendi ﬁmph’citer infinitam,
non effe vis major in operibus Chrifti ad me-
rendum, quam in peccatis ad demerendum,
Non etiam habent 2qualitatem in ratione of-
fenfz : quia plus Deus offenditur odio fui,quam
furro: & in moralizftimatione, plus zftimatur
una offenfaprzalia. Hicidem mediustermi-
nus ficaliter proponitur. Sipeccatum mortale
in ratione offenfz eflet infinitum {implicitcr,
tunc peceatum eflet equale meriris & fatisfa-
&ioni Chrifti,quod efler contra PP. & Scriptu-~
ram qug appellat redemptionem noftram co-
Pioihm. Sequcla probatur. Unum infinicum
neneft majusalrero,fed peccatum eft infinitum

ﬁl‘l’l.—




12
fimpliciter, & (atisfadtio eft etiaminfinita fim-
}-.h;::cr,frgo utramque eritzquale.
REsponprrur. Meré ad medinmtermi-
num de fansfadtione Chritti. Namdenonin-
clufione in unomortali aliarum of enfarum in-
uetur itaque inprimis Ar-

R.cror

fraagetur. i
gUIMENTL 5 quod multum probat,quia probat
actiones Chrifti non efle infinitas fimpliciter,
qales a&tionibus immanenti-
v¢ infinitis fimpliciteractio-

o poteft dasi majus:de fide autemefta-
&Giones Lt dricas Chrifti non efle Deum,&
defidecltadtionesin anentes Dei efleDenm;
& tamenid quod on eft Deus, &id quod cft
Deus, non poteft eflezquale. Deindereror-
quetur A !‘gzkil'nexltLt m quo;f p:ch.ll: contra prin«
ruentis,peccatumnon ¢lle infinitum e-
{tim quid:quia infinitum fimpliciter
undum quid non eft majus inratione
tora differentiacftin ratione actualis

quia non {unt 4
bus Divinis.

nibusuon

cipiaa

infiniti,{ed
velnon adtualis. Direéte autemad Argumen-

tum dici poteft -(le peccatum xqualc meritis
Chrifti, hocfenfuquodnon major fit dignitas
in pcr{'una Cerminante, quim in pcr!bna aggra-
vante pcccurﬁ ; fed nonefle ®quale quoad mo-
dum pm‘mcipan-&xmﬁnitatcm. Undeunum in-
fnitum eritmajus altero , nonin forma infini-
tante,necin rationeinfiniti, fed inmodo parti-
ClPil cam i [cm.

EXPLICATUR. DISTINCTIO. UUna ea-
demque infinitudo fiutrobique reperiaturnon
] lere magisunum infinirum, &alind

Jicum {ecundiim formaminfinicandi:
im eadem Formainfinicandi, utcfup-
ponitur & non eflet,quianon qualem infinitu-
dinein adferrer. Carerumin modo participan-
di eandem infinitudinem poreft eflc diverlitas.
Etita quia aftiones Divin® immancntes patti-
CiE.\mtitlﬁilit-‘.l-]lni:mpul‘i.icntirdté, qui pcrt"cm
dus eft:cum tamen actiones Theandri-
c *r:arcicii:;ncu-.iinimdmcm, ncm']_ili perunio®
nem intrinfecam , ;_n‘iuc.ipii djgnéh:nrivi cum
principio clicitivofic ut ratione modi polﬁtcﬂc
diveriitas, Porropeccatum & fatisfactio Chri-
fti, cim abeodem principio dignitare nempe
Divinainfinitentut,inratione principii illius z-
qualzt:.tc:nha'omr, fed quia {atisfactio Chrifti
parnci;‘-n:js'dls:itar:—m pcrfc&wn modo, nempe
perunionem intrinfecam fubftantialem, anne-
&entem 1'1.111{1;111&111{ci'ip{hmmcr Deum usque
ad communicationcm idiomatum. ]nm autem
petfona infinita nedtitur cum peccaro mottali
nonniiipcrmodf:mc&:trml‘cci : Scpermodum
menfurz admenfurabile, qui modus impcrfo
Gioreft : fir, ucquamvis (atisfactio Chrifti&
peccatum dicant zqualitatem m ratione prin-
cipiiinﬁnimntis, dicant nihilomints inzquali-
ratem ratione modi participandiinfinitudinem.

Sed quid affert diverfitas illa modi particis

£} 2 A 1o 5
cliorm

Tra&atus L

]3:11‘.1'5‘.cm_dcn‘lgn_ﬁm'tatctn? Adfertex didisiy,
com '1c1,1a.1r._m11;[;:m: unde etiama&iones Chej.
{ti T! .”.-.;7{11'1&1: » hotl commen{urantur adtigy.
bus quz Deus fu.nt 1111}11:111:?11LLbus,idque obdi.
\!L':'nt.ttﬁnﬂ}(g!x participandi eandeminfinin.
tem. Al brccm‘ucm c]omp:u:ata ad parictcm\tg,
“H,?“,m’L‘f"'f*ho‘ 1.11]01; o participat difgregativuy
vius l]ll.'ﬂapd PL‘l lLJ-ClitItfltCln » CUm Pal'ftsﬁiui
}Imrtmpct non n;i} p:rmh:n'eu[ianl, ideofunt
incommenfurabilia. Quorum omnium ule.
rior ratio cft, quiacum omniaifta defumany
pcrordmczr_a ad tormam , & unionem adillym,
Si modi iph participandi formam incommen.
furabiles{unt, adferent etiam incommenfur.
I.Wllir:]r‘{‘n} illis, quorum modifunt, Cumergu
diverfomodo participet Verbum eandem inf.
nitudinem, & diverfo modopeccatum, adhu
incommcpﬂnrnbilit\atcm habebunt,ed quodin.
commenfurablis fit modus participandipeu.
nionem fubftantialem d modo participand
nonnifl per extrinfecum.

Quod fi queras quarc unum infinitum noa
poflicefle majusaltero infinito, poflit tamé et
inzqualitas inmodo participandi candé infink
rudinem.  Adidrecurri poterit. Inprimisqus
axiomanihil dicitde @qualitatein njodo pari
cipandiinﬁnimdincm,quod non pofficeflent.
jor. Rurfusquiahocipfout didtum fupranon
eflet eademinfinitudo, fi hoc quidé faceretin:
jus qu-.mtﬁn‘x de {e infinitum, & illud facetey
quancum defe,minus; q uod abfurdinon{equ:
cur, fi ficalictas orta exalio & alio modo pari
pandi candeminfinitatem. Deniquecummne:
ci1|si_1:1rti‘:ipam-:!a non ficunus , idque cjusden
infinitatis,cum Cjucmodus pdrticip:ndihicpci
firefle finitus , poterit admittere majus & i
nus,{ecusinfinicum,

InsTAT 1. Lugo. Ex hoc ip{binfcrripeccl-
tum non habere infinitatemsalioquificutoptt
Chrifti,quiahabent infinitum valorem pollul
condigné mererl quodlibet pramium excopk
tabile,adeoque etiam remiffionemoffeaf inﬁ-
nitz. Ita 8 peccatum deberermereri quam
bet peenam etiaminfinitam, adeoque ¢ hato
ut nulla pro illa fatisfactio acceprertt n¢ gl
demipfius Chrifti. -

REesroNDETUR. Anpeceatum ﬁFf”Emj
tum in ratione demeriti ptl’n?s,dc hoc a‘has.Ob
fenfacnim pcr(c non tam peenams q!lﬂ_m':om'l
penfabilitatem vel incompenlabilitate trala:f.
pm:m:zutcmmﬂ]itjzsdcbctur. Ut autem s
excludacur fatisfactio Chrifti fuffici dlcf;'
quod infinitudo peccati, excludar quam'c‘l:g
quefatisfactionem,quam poilibile eftuccict
dac; qua{cilicet fit inferior: non Potfm:‘llﬂ:{

excludere fatisfactionem, quam impo_m,hﬂﬁt_':
utexcludat,nempe altioré, qualis Ci.t‘f'.IEISEIJL""'i
Chrifti,quiahoc iplo ponderofiof effercupi’

oL ol i : . [} hl::l‘
ipfa; fiquidem infinitudo cu]}?x}”x‘)m 4

i




r.\r;ni'];‘(im'il'ﬂi“-c'&&i”nis; & Ulmcn ?“El'iﬁ"("llic
;I;-:J!? infinitudo. quia autem impofiibile cit,
.:V.'m::: culpafic p()rk(i-".’lil‘l‘“i-l‘ leipsa, itaimpofli-
Vet excludat fatisfactionem Chrifti,

o hi\;—, it 2. Idem. Offenfa infinita inratio-
[1 ﬂ;‘o.,*}'cmixjdcbcr habere vim cnnjcry:uuh indi-
Lm ionem, politd quaiib.‘:_t fatisfattione, quodl
ud | menhabermot m!t:'i non c-m__n?_ﬁui'cfchn:}{jur*.uu;
mt | pdignatio Dei poficd Lat‘ishl_utr.yu: Chrifti.

te. REsPONDETUR. Ofrcufn}n mhmt;l.m]mhc-
tur nconfervandi irlulagx_m:noncn\qt]‘acur:qtlc
I ft'i]f‘lli'ifilllLll,ll_‘()ilt‘d: SL"CT.I‘S hlpunat'ur
- sfattioaltorisordinis. ficv.g. Sz:thql_m de-
o alicui E'I'lﬁﬂ_imll‘: ;’:lnpcrl‘aln\11n, pofito n‘w_h:u—
m | wefium, nonfatistacicr; fecus }J.Uflii_! infinito
pE ricotum, quod altioris inhmtu;hu_is eft in
i ione morali. Sic quamvis ;'_ﬂhnimuo
in. tifubnervetinfinicudinem {atisfaG&ionum
To- ndarum, €. g. a creatura finita, cxcrdc‘tur
ndi ihilominus a fatisfa&tione alcim‘:,quq eltipfius-

et De.

non IvstAT 3. P.Albertus Leronski, viracris &
efls ;;:::ungcmf. Hzcrefponfio fupponit falfum.

- | Ofenfa fiquidem & infinitudo ¢jus, hon tam
quia u'mumiturnbfpfb Deo offenfo, quam a perfona
i | ofendente infinité vili, comparata cum ipfo
m- | Dwoffenfo. Quodipfum probarur. Siperim-
nor | gofibile effet alcer Deus, & offenderet fibi fi-
: n&czqualem Deum,illa offenfa inrarione
; finfznon effec infinita. Ulteriusque urget.
qi- | Nmagisinerinfece perfona infinice vilis con-
tie | amtadinfinitandam Dei infinicé digni often-

ma- uain perfona infinice digna in Chrifto ad
dem tandam {atisfactionem. Ergo non magis

{

pbk | it offenfa in ratione offenfi infinita 5 quam
i | hisfatio Chrifti pro offenfa,
sPONDETUR. Pluribusviis. Si quis vel-
ltdocere ut docet arguens, quod perfona hu-
comparata ad Deum non fitinfinirévilis,
tectpeccatum non efle 2qué adhucinfinicum
watones Chrifti ; quia non proficifcitur 4
lona infinite vili, cim aciones Chrifti pro-
tifeantur & perfona infinité digna: cum hoc
nenftat,quod fit peccatuminfinitum fimpli-
terintatione offentze, quia ficurnon officica-
enibus Theandricis Chrifti, quod profici-
e anatara humana Ch riftifinita,eo quod
principalis dignificativa, quz eft perfona
hrm\i'mitu- itaguamvis offenfa non pro-
ltura perfona infinicé vili, fufficit quod in
i—{iﬁllc puncipali offenfz , qua defumitur ab
o Deinde

ffenfo infinito, dicat infinicudinem.
: _poii:o,qm&dpcrt&nmlEthinit(‘:vilismco
-i!m quiturexcludendam fatisfa&ioné Chri-
% Quiainfinica illa viliras erit adhuc inferioris

‘2 infinitate divina: ficut infinitado
retur, quia eft infinitudo creara,
r“nitm{o xqmn.hinf‘inimu‘_‘ini fatisfa-
A 1.\ 7:_‘““_}1' Dcmayrc, nego offenfam po-

“elumi, 1dque ucfuppono, ultimaré 4 per-

Diﬁmratio I 13

i
{fona vili, fed defumitur ultimate 4 perfona of-
fenfa.

-
e 2 7 A :
re,id nondebet menfurari incodem gencre, &
2 o =
ficuln

Rario. Quod eft menfura inaliquo gene

aobje@ivanon men

ur ulnd. Hine

fi perlonavilis in genere effenf eflet menfura
often{, nondcbererin hoc genere menfurari,
defalto autem menfuratur: quia {umitur non
ﬂl:rmui:’ipcr comparationcm ad perfonam re-
fpe@ucujus eftvilis. Et ¢ I
tio I'L‘f]W C

12‘:'\.\\-1'11'5({['1';1—-
i ctu I, vilis cft,
ilxcut &11{}1\0 ﬁm’p:m_'r; in rationibus autem re-
{pectivis formalitas & principale penes termi-
num fpectantur. Den

tiva, nemo enimrefp
i

adid prxcipuc ateen -

diturinoffc nfa,quod eft ultimum refoluco; fum

it
taxandi offenfam ;s hoc autem ¢ft b

fenfa. fiaurem quxram,quanta cft haco

, debis prohacparte, quam vilis
endens: reftac Lila,a.'r:rc,(Ir::im_\'i‘}{a perfona
offendens? &hic refpondere debebis, peér di-

gnitatem offenfi 3 Certé enim hemo vilicare
offendentis menfurac dignitatém offeni, qualr
a priori. DcmdcIignumc."’c;.ur.iuz'dh.lhm-gmd
tionem prioris, {i {fe habeat per modum caule,
utinductio oftendit: Vilitas autem non poteft
caufare dignitatem, fed potits dighitas vilita
tc:m,vclC‘Ail‘mpril.lL‘.ipio,L}m.LL‘m!;{finn\ulft f10-
bilior, faleemdeber, efle &qualis cum effectu.
Quod adfertur dealteroDeo, vel Rege,al-
terum Deum, vel Regem offenderite, non con -
vincit. Quia cumunus Deusreffedtialius Dei,
non {e habeatut Deus; neq; Dei darur Peus, &
cum nomine Dei veniat Ens' abfelutum non
{ubjeétum,fubjiciensiibi reliquas com {ibi non
{ubjiciat illum alcerum Deum, nec refpedtuils
lius erit Deus ; confequenter hon aggravabic
illam offenfam perfona Deitatis, aggravatura

cxteroqui, i1 comparatione ad illum Deum efs

fetilli Deus: hinc refpediu illius non habetra-

tionem excellentioris : jam autem taxa tunc

poniturin perfona,quando refpeétuillius habec
fe per modum excellentioris.

Undein peccatodiftinguenda eft formaliras
actionis, & hac defumitur 4 {fuppofito: Adtio-
nes enim funt fuppofitorum. hinc concedipots
eit peccatum illud in ratione a&ionis non efla
infimeum fimpliciter. Etalia eft formalitas of.
fenfz ;s quacrefcitex excellentiaoffeni. Cons
cedoquidem ctiam 4 perfonaoffendente defiz.
miillamma msfed nen ultima,refolys
atem offenfi,

¢, Eedemmodo,murtatione pofitd non

in ipfa malitia. 1
|‘ T

codem modo agg i: Nam ex una parce,

cum perfonacrearta {ic finita, potelt admittere

Bt s ;
Poller nihilomintis d

majus & minus, l.'.}:a‘::c-r.:pm'rin,cftm dignitas
illa fit moralis fran

sin ipfa imputatione huma-

(B)

na,pot-




)
-

na, potelt cadem jnqvutntin 'L"mtirigm{il.ﬁ ag-

it

An }w:_i’i':nnﬁtuh
i

11timo quarere.

rvi is ? Ratio dubitandi.

m}:iit_u_l' dignitatis,
eti -reatura eflet poflibilis finitx di-
gnitatis, cumqua Decus compararetur, E con-
tra. Illud non eft abfoluce & fimpliciter rale,

quod tantim per comparatic 1 ad aliud, eft

tale. Adde, negationes perfectionis, dignita-
tis, intenfionis infinitz &c. nondenominant in

eo genere fubjectuminfinitum abfoluce & fim-
pliciter, {ed fecundum quid, urPetrus infinicd
carens gratianon debet diciinfinite nongratus,
& lineacarens lo dine infinita, non dicitur
tevit

e oEL e
sonpofletdari ill

infinit2
revior. Sic & homo nen
cft abfoluté & fimpliciterinfinita imperfetio-
nis: q aliasnulla creatura poflet efle homi-
neimperfectior. Hincnon erit perfona pecca-
toris niftinfinita fecundum quid vilitatis, hoc
elt, quod dignitas peccatoris infinities {upere-
tur a dignitate Dei, Cxterum pcrfc&iuizu’iub
tafacicabiolure & fimpliciter inﬁnitum,pcrfc-
&um ; ficut longitudo infinita pofitiva, faceret
infinicum longum.

Circa hanc quaftionem porcfl efle queedtio
dere,& quzltio de voce. Attendendo ad quz-
ftionem de re. Dici poteft. Queod creatura fic
infinité vilis fimpliciter.

Rario. Tumquia. (@id' eft vilitas infini-
taz Eftid, qued exceditur nfinities ab aliquo
digno, neque enim 1'ﬁ:fpcﬂiv;1 illius vilitas aliter
fubimaginationem cadere potelt: Indubié au-
teminfinities A Deo exceditur creatura. Tum
quia. Vel cxccuﬁitmngisDr:ushmninmn,qtlzim

mufcam, vel non excedicmagis? Sinon exce-,

ditmagis. Argo mufca & homo zquantur in
})cx'fcaf{ ione: nameidem menfurd menfuratur
perfeltio utriusque : {i autem magis excedit
quUETO, AN ULLUNIC; Deus excedarinfinmities {in-
pliciter, velnon? Sinonexcedit uttumg; infi-
nite fimpliciter ; Ergo compnmtiv& ad aliquid
creatum noneft Deus infinicé dignus fimplici-
ter: autem utrumgs excedit infinite fimpli-
citer: Ergo dzunaquags ereatura poterit effe
infinice vilis; quamvisunafie viliotyaltera, fiin-
ter fc comparentut. Tum quia. efle infinicum
i!lpcrﬁ:&ionc eft carere terminis pcrfc&muis.
Ergoinfinite efle vile, eftnon dicereillamca-
rentiam terminorum pcrfr.-&iouis . Contrario-
rum enimeft eademratio: indubicautem crea-
tura non dicit catentiam terminorum pu‘i'\b
Geionis.  Addo,fi ex confenfu arguentis, crea-
tura elt infinicé vilior Deo : Ergo ctiam bene
dicipoteft, quod {it infinit¢ vilis refpeétuDei:

Nam omune comparativim prxihpgﬁnit poﬁti--

Tracatus L

vum,nec potelt dicicalidior fornax, quim my.
nus, {i non etk calida, prae manu,

R:Ltmgm in c?ppo[itn‘m non convincuy,
Nam inptinus. ‘l\t ego quod abfolute & finead.
ditonon pf:i‘.ntuici tale,quod 1".(~1m:'{ipcrrg
u‘[‘nmuﬂ_—r.r!f;. Nam femiulna eft fine addito,
abfolute, hoceft fine diminuente tm'i:xinn,e"c_
1‘;Juuu:1‘, (I'LLI.'i; Vis non {]111 cc'nn;ta-.li‘aravc ad e
nam, fit i_gl-n?}uli:n: abfolute aliquis dicitur f-
]i‘._u, licet {it filius nonnifi i‘ciﬂpcaj\ré ad Patrem,
Nego ctiam quod non pofiitdariinfinicudore.
f‘pcuiiv.&,. Q_l_f_E.JL'L;ltL'nutndilluc’.,Dcunmcmm
fore infinite dignum, quamvisnullaforet cres.
tura,id veriim _C“" quia ly dignum non eftin
pradicatum refpectivuim, fed non foret infinitg
excedens, quia non haberet quid excederer:
ly autem excedens eft pradicatum ficurly
vile,refpe@ivum. Deinde fine ullaetiamcon.
paratione eflet crearura infinicé vilis nevatiye,
Denique quia non ideo aliquid eft exce 1,
quiailludeftvile; fedided eftaliquidvile,qui
illud excellens, fit, ut pollit adhuc totadignit
falvarifinerefpectu ad creatutas; clim tanie
vilitas non nifi per c‘cmlpm‘nti(‘.mm ity
Quod attinetadillam proj fitionem dehomi.
ne carente infinitd gratia; an debeat dic
nit(_}‘non gratus? dicoillam duplicitet formsi
pofle. Inprimisin {fenfu }mii:i\-’u, & ficfalfa el
quiadeberethomo continere omnes gradusii-
grati: {1 enimveluno careret, non poflct deil
lo Poﬁtiv{' affirmari: Nam affirmatio cltbo-
num quoddam, quod deberefle exintegtacil-
fa: fiautem fumartur negative, vera eft prope-
fitios quia impottat negationcm infinicudins
gratiz, qux negatio verificatur, ctiamfiall
quem gradum graciz habear. Unde &lincact-
bitalis non eft infinite brevis pofiri\'é,ﬁ:d infini-
té brevisnegarive , hoceftdicens negationei
infinitudinis lineaz. Et cum ifta infinitudols
negativa, non debet efle per continehtiam ali
cujus,fed nonnifi per negationem alicujus.Re-
fectendoque ad materiam de Connotatis, it
elt infinite vilis creatura {tcmu{mﬁid:li“U“:'“"i‘
citin reéto, vilior enim eft mufca ;iud_tﬂinhiu—
té vilis, fecundimid, qu od Jn:!tpl'ﬂlfom‘"{’{&
inobliquo; quiadicitcarent :_crmllwrumilzla
finitudinis, negationem, vel breviter, negit™

i Deinde ctim in rationegt
Tirdari adhuc minoriasmajeh
inca infinice brevis, vel homo
Am autem in rationecd

nem infinit

tiz,vellinez |
nondebet dic
infinit¢ nongratus: |
rentiz infinicudinis divin®
procedis ideo pUtL‘l'itﬂLHmCf:‘“'if e
nite vilis. Addo ly creaturainfinite yilis lmw‘\:
de Liomine, vel poteft compar.;ri\nd Dcunf,'-:i
poteft comparari ad mufcam? Si compar I
ad Deum, eft infinite vilis 5 &1 compareturd®
mulcam, nonelt nfinite vilis. s
hoc fundatur; quia eflevilem cft pradied
refpedtivum, & ad aliud , &:ra\:;oncﬂ{

Qgind iplm

£




i
tas
¥}

£l
el

Eum

Difputatio L

ribiles & ficut ]infza excefliva eft pracdi-
i 1ad alinds poteftque rcfpcﬂu unius efle
f-“-TIIra pon refpedta alius; itaidem dicen-
i 1finitate vilitatis. S i
Yyod attinerad vocem. Uﬂts. o[:r_mmr di-
e hominemefie infinic vilitatis : licet ratio
- dubitatione adlara, depoicat, orta nonnii
1ugfh\-wnc,[u‘(:Scmmc explicationemvocis.

hacq Gy _
nnétum  Difficulcatis 2.

Dropomuntur alia fundamenta Oppo-
4 firorum.

dmdeit

isApitum in ratione mali eft iftud , quo
mnpotelt excogiari ahudmlaj‘us malum: con-
diet cnim in fe omnem malitiam excogitabi-
bm Sicuz bonum ﬁmplicmcrinﬁmtum in ra-
wneboni, eft, quod centinerin{e omnem per-
nem excogitab]lenL Quod muldis illu-
b Sed peccatum non efttale malum: nul-
imenim eft peccatum, quod in {e contincat
plitiam, & gravitatem omninm peccatorum,
{iquonon poffit aliud majus malum .‘S(,fgrzn‘qus
ticogitatis Ergonullum, habermalitiam fim-
sliciterinfinitam,
Resronp erur. Nullumeflepeccatum
woinratione malitize, qua malitia eft, non pol-
fidari aliud majus & gravius; nullum ramen
picktdarimajus, in ratione offenfee; qualifcil,
inita dignitas magis aggravet unum pecea-
umyquam aliud, vel plura. Etizcutpium me-
i Chrifti fancnonnifi extenfive majora pra
wo; ftaidem in pracfenti dicendurm,
Exericatur Diffinétio. Fieripotelt, uta-
ligwa in una formalirate {int xqualia: in alia
5:rmalttatciimpliciter inzqualia. Illuftratur
tocnftantiis ex primaParte: quiacreatiomu-
& creatio Angeli, fi fpe&entur in emnipo-
g, equalitarem habene,fi fpectentur in ter-
miais, dicunt eorum inequalitatem. Ex Pri-
mSecunde.  Si quis dederit ex intenfione
tharitatis ut 7. {feyphum aqua, alius vitam, in
L‘?ionc meriti & digni, quoad libertatem pri-
mivam, zqualitacem habebunt; & tamen
EGJC&‘T illorum aGuum erunt inequalia. Ex
ittia parce.  Aétiones Chrifti in rationedi=
mificatarumn 4 perfona Verbi zqualicatemn ha-
bt, & tamen in rationibus materialibus fum-
miminzqualitatem. Hincetiamadtioncsna-
th.ﬂcls Chrifti zqualem habent dignitatem
Amfupernacuralibus ; & tamen habent inz-
‘]“jlnfatcm tatione Ordinis. Quod fi poflunt
‘.ﬂf_aﬁquainr‘cqualia inuna formalitare, xqua-
lainalia, potetitetiam mortale unum efle 2-
U}“‘*!C_ﬁlrcrt nratione offenfz, & non inratione
Mz, Porro nomine malitix venitoppofi-
E'“;Y h-unum, fluo]d eft graria, major diffonan-
r:m‘pzcli:]mx_l? Jl.u_cdlcd'mlcm, ‘&r lcg_c m gravio-
lach taminterminantem: in quibusforma-
4bus, quia peccatum finitumcft, potciteflc

OBJ 1c1T 2. deLugo. Malum fimpliciter

L

unum majus altero, quia verd in ratione offen-
{zinfimitum cft, ut fupra probatum, it ut cum
unum infinitum non poflit effe majus alteroin
ratione infiniti, utetiam illz offen{z in ratione
offenfz fint xqué infinitz.

InsTaB1s. Hanc fententiam efle Stoico-
rum, qui omnia peccata dicebant efle zqualia.

ResronpiTur. Stoicos nunquam curafle
formalitatem offeniz divinz, Undenecdeilla
difcurrebant, fed folum atrendebant ad mali-
tiam peccati, & ad dillonantiam ad naturamin-
tellectualem, & in hoc poncbant zqualitatem.
Paretq; ex argumento quoid probabant. Quia
diccbant, Omnes aftus 2que funt veri, & o-
mnes actus 2qué funt [alf, cum veriras ficattin-
gentia objecti, & ﬁ{]i’itas nonattingentia; inu-
troqueautem non datur minds & majus. ficine
quicbant vitium non admittic majus & minus,
quia confiftit in non attingentia obje&ti fecun-
dum rationem.

Appo. Siperoppofitos Zqué unun pecea-
tum atg; plura collit gratiam, cur non offcnifa in
ratione oftenfe aque {chabebicunaac plures 2
Contftans enim menfuraoffenize cft, eadem di-
gnitasdivina. Attendendoad has duasforma-
litates in peccato malitiz & offenfz, dico. Si
perimpoflibileDeus offenderet creaturam pec-
catomortali, peccatumillius inratione malitiz
eflecmajus, magis enimdiflonat deficerc natu-
ramdivinam quam creatam ; eflet tamen minus
in ratione offenfw : quia perfonam minus di-
gnam offenderet. quia autem eadem Perfona
divinafingula peccatainratione offenfz aggra-
vat,hincfingulainratione offenfz funt xqualia,

Osjrcrrur 3. A&usamoris terminatus ad
objeétuminfinicum quod eft Deus, non eftinfi-
nitus fimpliciter: ergo neq; offenfa terminara
adperfonam infinitam, eritinfinita.

ResroxpeTur. Imprimis retorquendo
argumentum; curper opyu{ims non crefcacil-

~leamor ad aliquam {nfinitudinem, cim tamen

crefcatoffena, {altem ad infinitucnem fecun-
dumquid: & quam illi rationem pro feattule-
rint eandemnos dabimus. Rurfus nullum eft
Axioma quod dicat fecundiim digniratém ob-
jeiefledignitatemaétus: eftautem Axioma,
quod fecundim dignitatem perfon® crefeat
gravitasoffenf, Difparitatem ergofacit Axio-
ma pto confequentiferviens. Denigs quia cft
manifeftum abfurdum, i ex dignitate objedi
taxetur dignitasadtis: quiaaliascrror de Deo
vel opinio, quam haberet Angelus effer digni-
or, pre demonftratione, quam haberet homo
dequadrataracirculi: hoctamen conftar,quod
quo objectum eft dignius, ¢6 etiam potentia
verfans per actum circa objeGtum debeat effe
pcrﬁ:ﬂior; altusauten ple 111{‘upcrpcrfc€ti04-

nem ex modo verfandihabét,
InstAs1s. Sipeccatutm eflet infinicuin i
ratione offenfw fequeretitr non pofle efle pe rfe-
(B) a Ciain




16

&am contritionem ex motivo charitatis  quiafi
fiat deteftatio peccati ex alio motivo, utquia
peccatum eftoffenfa Deiinfinice digni,haze de-
teftatioeffet major , quia deteftari peccatum
;zpprctiatfvcmﬁnitéjt-.u:mmpin!s non fitdete-
ftabile, eft perfectins illud dereftari, qua
pretiative fi
Ei\;lll‘i(ll.ll'l‘:[n
tionem form
finitz in obje&
tiative infir
teftor pe
contra dig

1n ."lé‘-

Juod ii‘iill11]?1L‘L";'H_H"\ quia

lis, deteftatur appre-
Gtus deteftationis quo de-
1dum rationem offen{a,
tam, fecundum
mmotivam dete
ftabilitatis infinicze in peccato reperibilis, a&tus
vero quo deteftor peccatum fecundum quod
eft malnm, feu divina Bonitati repughans, feu
fecundtim rationem malitiz, atcingit rationem
formalem dereftabilitatis finite in peccato te-
peribilis.

ResronNpETUR. Tantaeft infinitasBoni-
tatis divinz, quanta infinitas dignicatis divina :
quod fiutrobiquefitzqualisinfinicas,fiveactus
accendat huic formalitat, iveilli, procedirt ex
motivoinfinitudinem involente. Deinde non
eft menfura dignitatis aétis, objettum, unde
quamvis menfuretur dignirate offenfi offenfa,
nihilfimile dicitur de dignitate actlis defumibili
exobjefto: Supponitur etiam aliquid folven-
dumipfiobjicienti; nam & ipfe non defuimit in-
finitatem {ecundum quid peccati ab oppofitio-
ne bonitati, fed 4 vilitate peccatoris.  Ergo ut
aliquis perfedtits doleat, deberctaflumerenon
motivum, quod cftBonitatis divinw; fed quiail-
leviliselt, quioffendit. Supponititemaliquid,
quodosnon dicimus, non dicimus enimmali-
tiam peccati defumiaboppofitione, ad fumum
boniim, fed 2 fuamajori vel minori diffonancid
:1,pr;cccgto,;jrnwim'ivcl}C\-‘iori,oblfgaticnc &c,
Quod fi quaras, quare tamen non dolemus ob
digniratem ¢ ed propter Bonitatem di-
vinam; quiafcilicerilla ipfa offenfd, eft facta a-
verfio 4 {fummo bono , hinc ad tollendam of-
fenfam, maximé congtuithoc, quod opponitfe
illiaverfioni. - Rurfus fi homo non poteft {atis-
facerc, faltem f_;u,i‘itqu;mmm ]w.,[ci},uonf;scc-
rétautem quantum poteit,fi non amaret faltem
virtualiter,quia folus amor eft maxime conjun-

Erivus.

Difcurri infuper ex hacoccafione poflet. An
quia offenditur fummum bonum, hoc ipfo red-
datlu‘inﬁl’:itmnpcrnospccc:mlm. Ecaffirma-
tivé dicendum. Quiainfinita Dei dignitas;non
exalio eft, nifi exinfinitudine Boniraris, & per-
fectionis nec fine his ticulis habetur illa digni-
tas, eilet enim mere ticulatis,

OsjiciTur 4. Peccatum veniale non eft
infinitum fimpliciter: Ergonequemortale.

ResronpeTur. Quamcunquerationem
arpuleris, quod veniale nonficinfinitum fecun-

Tra&atus L

chln.ﬂ.}laéd, eandemnos adferemus, quidigy
{it infinitum fimpliciter. " Rurfus Pagre

S 1pitj
tuales & cur f

n cis Lancicius tomo 2, Opule. e
:ap. 3. totum concedit. S, Tho.
C peccato venialirationem (’fF(‘Hfb:, &
n peccatifimpliciter, vide cunden 11
i Ercerte hoceltoffey
Jaod 'H‘Eum, {i veniale non auferc op,
tiam, non ericofle 1a. _1_3L:n:'quuDj!pa:'it;;-shtit

1in moralibus offen{a leves non menfyrsy,

nitate perfonz,fecusgraves; proquiby
Axioma: quiaautemveniale, et offe,
vis, mottale gravis, promortali milicabizz.
xioma. Ertcerte efferabfirdum, fi offenfe]e
ves menfurarentur dignitate perfona, & effoy
enimleves, utfupponitur, & noneflent, qu
mulrum agpravarentur: nullumautem eltib.
{urdum fi mortale multum aggravetur, adeog,
ut crefeat in gravitare ad dignicatem offen,
quodgs ita crefcere debeat probant argumen.
ta allarca.

OBsjrciTur §. exOviedo. Gravitas offenfz
nonfoliim crefcicex perfectione objedi, fedar
jam ex pc:r&&onc cognitionis : quia petfons
offenfa cantiim media cognitione influitinz.
&Gum voluntatis, Ergo cum cognitio perlos
offenix nonfirinfinita, non refundet infiniy:
temin offenfam.

Resvonperur. Influicquidemmedidco-
gnitionc perfbnainfinita in ot_%_h'll!.lm. Sedne
ranquam ratione taxante oftenfam , fed tan-
quam con( litioncapplicante.  Jamautem pot:
citeffe conditioapplicans inferiorisordinisp
€O, qucrd .'u‘\plicAt[Lir , &ita A}.‘p]i(:ﬂtin elt acci-
dens,medid tamenapplicationie porefteffefub-
ftantialisinfluxus. Unio Hypoftaticaeftqud
creatum, & tamen applicat terminum mere-
tum. ‘Cognitio propoiiens ubjcf‘tnmmfz_:r;m:i
Chrifti,erat finita,& tamet infiniré digniicats

InsTaBps 1. Poteftefle atio aliquaitale
vis, idq; beneficio advertentiz dicks thllqch'-
fe leve, uc hon excrefcat ad rationem offenf
oravis, Ergopoteritetiam cfleattio :zliqtmgrﬂ-
vis quidem, ot tamen crefcensad zqualita-
tem offenfz,cumaliaaétione gravi,idque bene:
ficioadvertentiz,diftantis, hocnuflcﬂ:f grave,

ResronpETur. Difparitatemefle. Qua
in caftt Antecedentis atioilla poterit cHslcn};
qua dictatur leviss in cajuaumucora{? UEAs
non poteritadtio effe gravis, quia nott d.r&nn!:'
gravis, & fidiGatur gravis, tum primumaot
eftin poteftateadvertentisfiftere termifum, e
uleerits & uleerits zag:;;mvcrpcr[bmg.‘"rcn.’;ml,i
fedhoc totum fpeGabit ad iplam perlondil f'f;
fenfam, que pro fua parte non magis aggrant
unam quim aliam offenfam. Ue probatut®
Supponic autem Refponfio, quod proximit
induivum, quare hoc, fic levis oftenfa s M-
bearura diGamine; hincfi ﬁrdi&amé‘!ddm
offenfa, cri¢ hon nifi levis offenfa ; confeque

[




Diﬁmmtio L

1..mmLu,ﬂ'.1&'10“L1:’_1,non crit

hn“l!l’ LLW
¢ Contraventione enim dictami-

in (_111,hlil' calpa.
Exiftis, qua O}WPOW
Sj l')c,.\

1ic

. P;-U\h
J SIAAHR 1.
& Ainn“lth.!f n. 47.

0o on eflet infinitus, homo tamen pec
Lr,‘r.aru vincibiliter illum infinitum’;
e peccaret, atqs nunc: Ergo ‘rpk..._ui L
e [uc.m non menfuretur dignitate of-
1, fed cognitione dignitatis. Antccede \"
srobacur. Si quis invincibiliter putaret, cfle
{iem jejunils r:mﬂh non eflet, comederceque
QACCATness M|L|( peccarct,arque ficflec dies
piireverd : Ergo & quu puts aret Deum efle
initam, rmmn[lnoni;t,crquu)'w:ntmL.
ResponnETur. Cafliquocommitteretut
peccatum, & Deus reipfa m;n eHet mf"ﬂirm,
) erLwcnmﬁ(.1rf1x,pcc<.(1rm“" udinra-
.vuiu?.l‘: 'I*‘.:(m“,l.m‘;

.-]L"‘ n. 1,-‘

qQuodad

“nc malitiz puh et efle
catis qu& dum committuntut, {citur i ‘)‘_a}m
cmhmu dighum;; non taimen cwt in ratio-
-;arhn{ir.}:qua]c, quiaratio offenfa verzr
ifit raxativum verum ; tantam vel tantame
nmmen\pc: {onz. Paritatiallate negatur con-
()uaa in cafu antecedentis falvatur
urm.ﬁmmq itas peccatis etiam mali-
n.'.m.uncvnlmltalm‘ Lransg {lionis 1 egis re
prafeitate falvatur etiam ratio offen(z, quia
mc!st\‘.‘.tsmm illiusidem eft; nempe dign
woffenfi, In cafuautem coniequentis, manet
q.n\!m.c.nhm malitia defumibilisa voluntario
fipracogt nitione, non tamenmanct eademof-
fenfa, detinente (¢ il. aggravativ ooftent: .1‘,11_m—
pepetfond. Hluftrac hoc Lugo. SiPerrusv
msvulnerare Regem, \nhu_mrct {ervum b
, non pofliet rationabiliter hic fervus zquc
lut[pﬂllllﬂlft11'1(11g11.1r!RL‘{I}11L fi
‘EPCLCLIHL]%. Ergoidemin prafent dicen-
m: titalus enim 11:10111[\1 is ad offenfam vi-
deeefie perfonaliss datusque perfonxadre
wndendam infolentiam A dverfariorum.
(ontia.
InsTaT %

il

1~

¢ L>1|e‘1tl.l.
iy 1\ Arur

MALL

Ariaga. Infolentia Adverfario-
hiecin minimo minuiturex €o, quod Rex
¢ loco ful alium pofuerit, qui fit percuflus:
enim inhoc cafu imminuitur occifionis in-
olentia, qtmm {1 JmPIa non fuiffer faétailla mu-
o, Ergo fundamentum odit yerfionis
1ali ’Tlmé inuno, acaltero cafueft idem.
ResronpEeTur. Effe quidemin Rege
idem fundamen tum averfionis : quia five ali-
q"\“lfft\\,ti\iLLl egem, cafueccidendoa-
dl‘wf ccidat &w.m,nn.nuc;v
JEJS ; {ed non eft idem func
percuflo, cum de

& an

lem perfo-
ymentum

D 1o

Hic mtt;‘i“nl'tltl,w«}"(‘-

vel qu non habente tan

vus habet Rega

aratione dignitatis of-
C g

tia actiorus, tanquam in

am

‘U.ul_ averfio ill
lundatur in ma

Sed”

prafuppofit
mali taxa
Hincpece

guomodo

umnon

i.“lli'.w‘ f}\ Ckarum, ft(! pt
gravationem {ui _1 perfona.
INSTAT 4. tdem. Sui:uxmam‘lm eoccide
re filium veri R egis, occidaralium cafin 11\1um :

ftitutum, cenfetar uu{"n.[,::']m.:-rn 15, & ean
demRegiinjuriam inculiffe.  Er

rout aicic

ret Deus, qui non eventus phyficos; 'fed ani-
mum operantis H’rpur.

ResronpeTur. Rex quidem poterit pers
Horem xque punire,

cuii

atque {i revera filium
iflec: quiatreverahabet infe regali-
tatem caxativamillias aGtionis; {ed{ervus
fus non habet fundamentum tammagna aver
fiuni\u.L[ Rex; defadto enifm regalit: Item non

{uumm ocei

'CCla

Fala

pnuvum m[u 'nopn!r-munh bere-

Utum, nec uc*

et moff‘cm:u;' initd. Qﬂ ddiciturde A-
ctiontbus internis carertibus executione ex

locum eciam non habet:” quia non pofici

a "iom’ c\tc'ri'lii lh"sl‘nc:'.ir Jah’mc agoravativum

Unde & ""prm.)
i cﬂl;'-' lantaria, ho¢
eft,e rolun -
taria, qum v (:lmn'.mu ipmm 111.‘zgnim.‘|m-_-;;-1
offenf raxante,

InstAT 5. Mem.  Quod non offenda-
tm' nmc famulus loco Repis oceifus , id in-
lc eft, quia occifor non offendit runc famu-
]um i quia illum ignorabar effe fui*'rltm ¢
qlmri fic meritus x ccifionis
Regis apud Judice
norem Deumnonmer
dium,arque fireveri efferin
menille runc effec caput Rei
odio illud habere, quanto
alter Deusaltior,

RESPONDET
{or, occifi
minem; negq il-ﬂchr![ homot
1 ita 11‘,1(&11..1 ficut R ex caput
fferq; #lum ponire Rex, atque
emoccidiffet, quiaut
taxativumillius occi 1
noneflet autem jam
offenfz. Etficutfi
ulloRege 1
luntatem oc

quct nonileo ma

ualem peenam

!:“
gl
5 |
1
m

s ita licet aj

| I.yui ¢ tanto

l‘-‘\'[ﬂ.[

quem voluireipia of

(_23;11'.1&%5 non

})l'ﬂi; g
]

[IACTrC,.

LIR. L‘u occi-

en effe ho.

Cl1ac

113

(;“ 1tiz wrecaturzin De

finitas fcd nes

rationcoiient:
1cedo minorem
x

1t iwn’-rnudu e Cos
a advertentia

ji01ae

cil; rendentiam Anitan

RO
ma

35

{344 ~ { i {
ghitio L.)\rt_mi, f{ i
accedat, fecus fiacce
infoper




8 Tra&atus L

IwsTAT 6. Martinus Pere3. Ipfainjuria &
offenfa cft peccati malitia prout Deum extrin-
fece denominat offenfum: Nam ex eo {olum
quod c:)m;;piamrl.)cusprmcif!&utf’ubjc&um &
peccatum ut forma extrinfeca, dicitur Deus
ful 'cCi'ivép.’atiinhumﬁ'.u:ioncm. Ergo talis of-
fenfa non eft fimplicicer infinita.. Probatur
Confequentia. Quia talis offenfa nequit efle
infinita ratione forma feu malitiz; hac enim
ficut & ipfa entitas finitacft; nequeratione fub-
je(ti quod denominat, quod ipfum probatur.
Tuniquia. Aétus bonusquo Deus dicitur ho-
norarifubjeivé tametfi habeat fubjectum in-
finitum , non eft tamen {impliciter infinitus.
Tum quia,nonaliter denominare poteftDeum,
nifi proutillaactio elicitaeft ab homine, & illi
impuratutad culpam; hocautem pacto hon eft
infinita fimpliciter; clum {it entitas peccati fini-
to modo ab homine eliciti. Tum quia. Non
aflignatut ratio, cur quod attingit P'ny[icé ob-
jeéuminfinitum, non {itinfinitum, & qu&»d at-
tingit extrinfece ficinfinitum.

REspoNDETUR. NegandoConfeqn. Honor
enim non eftin honorato,{ed in honorante s ne-
que taxa honotis, qud magnus fit, eft dignitas
honorati, fed ipfa conditio actus, unde etiam
honorpc:tc&ﬁlpcr::'.rchcnomrum. Jamaurtem
taxaoffeniz cft perfona offenfi,necufquam of-
fenfa {uperat dignitatem offenfi. Denominat
autem offenfa Deum, prout eft elicitaab homi-
ne, non quomodocungue, {¢d prout taxata di-
gnitate divini: fic autem nego, quod non ha-
beatinfinitatem. Denique cutn menfura digni-
tatis aus non fit objefum, ut fupra ditum,
noneft mirum quc‘)claé‘ms non crefcat ad di-
gnitatem objedti; taxa autem offenfx, eft di-
gnitas offenfi. Non placet etiam imaginatio
quod peceatum fit tanquam forma, & Deus
tanquam {ubjeftum: quomodo enim pecca-

tum {ubje@atura Deo? Sed potits debet poni-

tanquam mnii urabile & taxabile; dignitasau-
tem Dei erit tanquam taxa.

InsTAT 7. Idem. Offenfa non involvit in-
trinfecé Deum , ergo nequit efle infinita fim-
bliciter.

RespoNpETur. Noneofenfu diciturpec-
catum infinitum fimpliciter, quafi intra {uam
entitatem imbibataliquam infinitatem: fedeo
{enfu, quia in entitate finita, taxam inratione
offenfz habet infinitam.

Pun&um Difficultaus 3.

Sol-vuntur Inflantie Recentiores.
OB]U: 17 1. guidam. Ut aliquid fit impli-

citer infinitum, necefle eft ut includat in-
trinfecé faltem partialiter aliquid infinicum
fimpliciter. Si cnim omnia confbitutiva intrin-
{eca alicujus totius , crunt fimpliciter finita,

quomodo totum ipfum etit ﬁmplicirer g
tum, cum finitum addicum finito, non !'-dCi"‘I;l.
finitum. Atgui oftenfa Deiin rationgoﬁr{,n‘l]-
petfonalisne quidem partialiterincludic ,‘n;,- 4
fecé aliquid infiniti fimpliciter. Ergo nou‘lﬂi
fimpliciter infinita. I’I‘ﬂrfi.-h":{}’ﬂfinﬂr.?@?iﬂc{
infinitum fimpliciter inclufiim 1‘11tr1nfcc[‘:jm:ltt
fcl}{h Dei perfonali, non effet alind, !‘-fﬁDcp‘-
offenfus. At Deus offenfus ad communicu:
dan1 gravitatem offenfi, non concurritﬁ:rr‘mi
lirer 8 immedia ratione {ui, (ficut coneye
ritomne intrinfecum confticutivum torfus
concurrit tantum mediante cognitione fi:
concurritenim ut objeGumoffeniz, de mrfnn;
autemeft objeclivoluntatis, ut concurra par
cognitionem {ni. Concurrit ergo Deusadof.
fenfam, nonnifi extrinfece; ac proinde ot
conftitutivaintrinfeca oftenf{z Perfonalis div.
nz, qui ralis, funt fimpliciter finita.

ResroNDETUR 1. huic argumento,quid
videatur procedere cx pati cularibusarguents
Principiis, quod fic probarur. Offenta eft i
quid relativum, nemo enim {eipfum offendit, §
eft relativam, eft, vel fecundum efle, velfecun.
dum dici; & quiaiftaoffenfa cft realis, nonpot.
éft efle nifi Relativa fecundum efle.  Siauten
offenfa eft R elarivafecundumefle, eft Relatin
vel relatione tranfcendencali vel pra:dimmcr..
tali. Sieftoffenfarelativarclatione Tranfeen
dentali ad offenfum, cim nulla relatio Tr
fcendentalis componatur {uo termino , tin-
quam parte; hinc tale confurget argumentus,
Poteft falvari ratio R elationis ad offenfam fine
hoc; quod compon aturilla offenfa, offenfotan.
quam parte; Ergo & potetit {alvariraciocffen:
{z infinitz, quz etiam eft relativa, finehot
quod componatur perfona offenfd infinitd tan:
quamparte: ficutrenim pradicatum hocoffen:
{z relative defumirur ab offenfo, quem tamea
noncft necefle effe partem offente;ita cumi:
finitudo defumatur ab ipfaperfona oftenfa
nita, non erit necefle efl perfonam infinitam
partem offenfz infinite. Sicut enim f¢ habct
fimpliciter ad fimplicitet, ita talc ad tale. S
autem offenfa refertur ad oftenfum relatone
pr:cdjcamcntali, manebit in noftris Principis
non probatum oppofitum, quiafi Relationzn
pr:r:dicamcntalcm, utfit Rcl;;riopracdica:ncn-
talisnon eft necefle componi termino tangut
parte, ctiam offenfam ir:finitam nof eritnectt
{e componi perfona infrnita tanquam parte

InsTAT Idem. Evidens eft, Relationc?
creaturz ad Deumnon effe infinitam, quant
componitur tanquam parte Deo, idem dicd
Amore. Confequenter cummnonl componii
offenx infinita; Deo tanquam parce, 0oné
offenfa illainfinita, :

Responperur, Concedo qund Relato

creaturz ad Deum, non componatur tanqt
!;.m..




i e

iem

cilé
ALl
erit

atio
1am

1t

e, Deo, nec eI Amor ejusdemaut Vifio:
‘,nc\coiﬂ’lln.l atio creaturg non eftinfini
gianon Componmu Deotanqua parte, {fed
coRelatio eft majot, quo 1 erminus
nec principium atmll\,mu Re-
,.Wm eft dignitas Termini. Hinc dicit ex-

1,9
giid non
selt majots

m'CDCO, Rcl ationem T ranfcendentalemn ad
Deum, & demonftratio de exiftentia A 11ch[,
o Tetmino Angelum, qui eftquidigno-
, & tamen,non Lﬁ mgmm error de Deo
.cmonﬂmnunc quzhabetur deexiftentia
oli; ‘Quia autem offenf attolluntur di-
mmfcuom Hmcq\.nmummiih pe uu
V01 npuwf‘cnla. cum ipfa 8catto sllat o
m, & fit impliciter infinita, poteritean-
fmited duc{unphucumhu.mm mmmumua
gmnnncomponcn.]n Blw[rurcwlq lifpari-
..»[t,qumnunuﬁ pumlpmm quod
puesatrollidignitate T ermini pracif
»mpm,m pium, quod dicit aggravari offenfas
dguitate offenfi, & cur non crithzc ageravi-
inufquead {infinitudinem, quantumvis off Fen-
foon wn.Pm,atm tanquam parte, offenfo.
RespoNDETUR 2. Examinando Majorem.
yzetbealiss Quod eft infinicum fimplicicer,
e habere faltem aliquam fui partem con-
fuivaminfinitam.  Qua: Major videtur ha-
bm, pro {eindu@ionem, nam m{; fint numcu
noneritinfinitum mulcicudinis; {i non
sfinitum in extenfione; non erit infinitum
itudinis.  Sedn oppoﬁcumctiam citin-
itio. EnUnio hypoftatica peromnem Theo-
bgiam eftinfinitze dignitatis, neq; tamen coms
ponict Pcr[ona. dwma tahquam patte. Non
fomeritum, e controverfa materia cum at-
finteetingatur, fed actiones Chrifti Thean-
tielecundim rationem Theandricarum{pe-
fiez funt infinite cilgmmms 3 & tamen non
toponuntur Perfoni divina tanquam parte:
tllusenim effe@us, five ut Quo,five utQuod,
emporitur fuo principio tanquam parte. Ex
héa ergoharum Indu&tionum contradictoria-
i, danda cft Major, nempeinfinitum fificin-
firum mﬁmrudmc abfolutd, exigere aliquam
||dT1PZlI.[CIT] fui conftitutivaminfinitam. Si
atem fit infinitum infinitudine relativa, non
fittiecefle componi illam infinitudinem rela-
tiamfaltem aliqua partcinfinitd. Etquiaof-
et infinica infinitudine relativa, nonerit
tecelley illam offenfam compotiialiquo infini-
| unquam parte,
J. I\s.m LmmUmoh\}m&Jtn,.” non eft
finita, fimy npliciter,
ONDETUR. Siper Infinicum fimpli-
mtelligatur Infinitum in ratione Entis, if-
lC‘llmpr 1 Unio E Iypoftatica, noneftin-
~W\hc1tu. Sed fifumarurinratione di-
bpretiabilis, 2 ftimandze, pcummcwluu
N “\Hﬂmt.g dignitatis. Pro sportionateque
iendo, offeinfa in ratione Entis non ul,ni.n

|Lpr

Di,f}imtatio 1

9
nita i'mplmm eft camen {ub ratione aggravas
tz dignirate infinitd l2fa,

Rise ONDETUR 3. Examinando Minoreitt
allati Argumen Concedo, impoffibili re
dito I)-.J, polle effe cognitionem offenti Dei.
Concedo pe e & volitionem offc nﬁ.m i
Nego, fore offenfam, quiadefideratur tertium,
nc“’i‘ﬁ ighitas infinita offendenda. Ec ficue
t etiam pc1 fuppofitionem non
m occif io Petrifi nonficPetrus,
1oDeo, ummml»mLf}umm
fi.lD} om.u , nifi fi fuppofitione tollente feipfam,
offendi Deum ; feu efle offenfam Dei, & cfic
= impoffibilem Deum qui offendatur. Er ficug,
fi non effet Ly aliud, impoflibile effer, eriam

unmpcl fine fuppolitione tollente 1c1pl am
dari, LJt\]Ul\}M alind; lt.uml)n! ibile erit lulj
p(mc LLIiu»r[ul..lm Du, hiuppmmmr mnpm .
{ibilis Deus. omnia in hoc PU\;LJIIILHJ
refol tvuntur, £queipl fiusad Aliud definitionem
ingredituripfum ad aliud, quam pars torum, li-

cet utrumque hon codem modo ingrediarur,
Ergo f!Cllful}Pu libile eft conci iperctotum fine
parte, nifiper fuppofs t.onunimpn fibilemn tol-
lcnumm' am, ira erit impoflibile conci
offenfam Deiin npofli

limanente Deo, nifi i
fuppoftmizc..\Impu- ibilem tollenren 11-1p‘
cum definitionem offenfz Dei i rediatur
Deus, & univerfaliter offenfus, defir }rﬁr_:ncm
ffenfe. Ecfidicis. Impoflibili manente Deo,
{i maneret volitio off muchdz Dei, manfuram
adhucoffenfam Dei, dicam etiam; fi impollibi-
lisforer Filius, pofleadhuc pet imnol!tbl level
poflibile manete paternitatem.
Appo. Videtur cnervari ne a5 Incat-
ionis ad fatisfaciendum pro oftenfa morta-
1i, fiilla offenfa non l:lush:‘.i\cc gravitatis, quam
haberet, quantumvis Deus ciler imy poflibilis,
necillo pecea ito offenderetur aétu. Ql_u,u[ at-

-tem tecurritur ad cognitionein finitam, & vo-

luntatium finitum, wl..pm{ nos nontenet: quia
fi eflecfimpliciter & inratione E ntis peceatum
]J‘]']ll’Lth] Tum Pf.lll‘l.aln 1CqUIIL1LtLﬂ \.U‘r ]ILIU
& voluntarium,infinita

InsTtaT., Sicutfi imp voflibilis e¢ffet Deus,
non effet pofhibile corpus & anima tatiofialis
creata, hoctamen non eflet nifi arguicive.

ResvownneruRr, Transear, quod id cJ*‘
nifi ﬂl‘;__{ulrivﬁ, qih di npolumh Deo non pe
eflchomo: fed curidem non dicis,qttod i ‘“l’
{ibili Deo, fit etiam img >offibilis : 13
{thJ‘J,

UI«}[CIT 2. Conftat Induione, nullam
effe in morali altimatione offenfam petlona-
lem hpctimmu!lum RO Co
fam per cognitionem fui. 1
feente rllicu;miu:mu vel decrefcente, crefce-
decrefcere moraliteroffenfam in ratione
zperfonalis; Ergo etiam exiftente limi-
tata cognitione Dei, qui offenditur, necelle eft

(B) 4 Lini.

itive of-

currat ad offen~

Yat item, cres




20

limitari offenfam Dei, in ratione offenf® perfo-
nalis. Ergo cum nulla creatura fit capaxillimi-
tat& cognitionis de Deo, neccfle eft omnem
Deioffenfam effe limitatam in ratione offenfz
pcrfnnnhs.

Resronprrur. Conftat quidem Indu-
&ione, nondarioffenfam p-:-r!'nnulc;j_], {1 non
concurrat cognitio offendendi: fed nego quad
illa cognitio concurrat tanquam taxativamof-
fenfz, hocenim taxare, {peétat adipfammet
perfonam, qua cum in preefentifit divina, caq;
infinita, cumque {ctotd taxer, reddet illam of-
fenfam infinitam fimpliciter. Nego item con-
ftare, quod crefcente cognitione crefcacmora-
liter offenfa,in ratione offenf perfonalis. Nam
ut dl‘&um{‘upr:‘i,omuia peccata mortalia inra-
tione offenfz petfonalis funt zqualia: neque
chim unum infinitum cft majus altero 5 licee
contingatoffenfamin ratione malitiz crefeere,
crefcente advertentid & voluntario : confe-
quenterne 0, exiftente limitaca cognitionc li-
mitarioffenfam, inratione offen{z, licéclimite-
turin ratione malitiz, in ratione Entis &c.

OsjrciTs Ad produccnalam creaturam
quamvis concurrat Creator infinitus , tamen
creatura , non eft fimpliciter infinita, quia ad
eam Creator concurrit mediante creatione fi-
nit, & nonnifi extrinfece. Ergo idem dicen-
dum de offenfa Deiperfonali, ad quam Deus
offenfus concurrit per cognitionem {ui Limi-
taram.

Rario apriorieft. Quia illafolafunt con-
Qitutiva intrinfeca alicujustotius, quibus folis
pofitis, pracife, necefle cft ponitotum, quam-
vis careraomnia, quE non {unt cenftitutiva in-
trm{:cnpc‘;paﬂilnlc vel impoﬂiinfc,dcﬁc.‘innt:
necenim 11itcrponipotc& totum, nifi pofitis o-
mnibus fuis intrinfecis, 4 quibus {fimul fumptis
son diftingnitur, At pofito ad&tuliberocreatu-
ra contra legem Dei, & poficd cognitione talis,
legs, coiplo necelle eft poni offenfam Dei per-
{onalem, etiamfi deficralis lex Dei, imo criam-
fi pcrimpcﬂibilc deficiat Deus ( ficut Poiic‘i re
creata, & creatione ; Nec efle cft poni creatu-
ram, etiamii pet impoflibile defit Deus) quan-
doqujdcm coipfoponetur formaliter contem-
ptus divinz voluntatis. Ergo nonnifi a&us
liber malus, & cognitio Dei,conftituunt intrin-
fece Dei offenfam perfonalem, Deus autem
concustit extrinfcce.

R esponpETur. Negandopatitatem. Dis-
paritas eft, quia ctim non fit Axioma, quod quo
efficienseft dignius , eo productum illius non
univocum-effe dignius : hinc fit, ut quamvis
creator ficinfinitus, non fit necefle Prnduéhml
illius non univocum, quod eft creatura, efle in-
finité dignum, eft autem axioma, ¢ major eft
crﬁ.‘-.:ni.a;qll-:}\ rnior offen{us.

Rurfus argumentum multum probat, nem-
pepeccaronc r-iuu}c;n infinicudinem fecundum

Tractatus [

quid convenire, quia creaturaex €0, quod pg:
ducatura Creatore infinito non diciturinfiyi;
eriam (ecundim q_m‘d. Nego ctr.llnic--gum;m]
effe hanc caufalem. Ideo creaturanon ef inf.
nitafimpliciter, quia ad eamy Creator concys.
rit mediante creatione finitd. - Pone enim per
poflibile, vel impofhibile, poni mfinitum atto.
ne finitd entitativeé, terminative infintd, ver
eritadhucillud infinicum fimplietter, . Tlade.
finitio qua adfertur partis, examinataeft alibj
Sed illa etiam fuppolits Negoex allarisadar.
gumentum primum, fi per impoflibile defice-
ret Deus,ponendum adhuc formalem contem.
prum divinz voluntatis ;- '8¢ ficut nemoPelo.
norum contemnitiegem C hinaram Inperate-
ris, latam Polonis, 2 abroganda liberacledio.
ne, quia ille non cltlegislator, itanec conte-
mnitur voluntas Dei, {1 fit 1mpoliiluhs Deus.

Instat. Conflitutivam intrinfecum hoe
differt 4 connotato extrinfeco, quod illud con-
currat, adfuum effectum {cipfa , exhibendo
{yam Entitatem & dando in partem effedtui;
Connotatum Vero extrinfecum non fic con-
currat, {ed mediante vel fuo effeu, veladiio-
ne;vel pﬁﬂi one &c. Cumergo Deus median-
te cognitione {ui concurrat ad offenfam D
pcribualrm,ncn autem feipfo muncdiat&s‘i:c-
quitur, quod {itrantiim connotatum cxtrinfes
cumoffen{z, aliundeautem conftat a conne-
rato extrinfece non defumi infinitatem, ahis,
omnes creatura eflent infinitz, quia comd-
rant Creatorem infinitum,

REspoNDETuR. Nego pet hoc differse
conflitutivum intrinfecum 2 Connotaro ¢
erinfeco, quod illud concurrat ad {unm cite
Gum{eiplo, non autem concurrat connotatim
extrinfccum. Cerréenim Unic}nisl-{j.-'puﬂ:;tl‘
ca & cujuscungue ius unionis, non ¢ftconfti-

ecum perfona vel natura, & t:

tutivam incrinfe :
men feipfo, & {ud Entitate, terminat illam unic-
nem s {'Ci}gi'o item c:bj;ttmntcrmimtcogn;upa
nem&c. & ramen ¢lt connotatun exerinie:
cercum fit, qLidd conlti
et {fe n par:ci‘n}nnln ale
Nego item
rat il

cum cognitionis,ljc:r
tutivum intrinfecum d
tem conpotatum extriniccyn.
quod Dc'.lsi._i't'.!;;umncJLufs non concut 1‘-
generc raxativi ad oftenfam P.Crfgilultllhw'-;‘
mediat cognitio tanquail appllcm‘;u-m m.\hrt-
vi. C:mcixioouinim:n.'thc_mmiconnot}tﬂ'\'z}-‘
trinfeco defumaturinfinitas, fed nego, anm,c
cmm(:m:nc,\trn‘l}bcm‘?c[unﬂ. Ii1ﬂm_t‘i;ldﬂﬂ"'
aturis, pl‘(lbﬁt univctldlcm hagc_cllic Lm J
Ab omni connotato extrinfeco infinitd ij 24
poteft infinitas; {ed non probat dl’g‘_”}“'ﬂ:‘d'
pofle abaliquo. Fadem inftantia, 1€ .n,lr.l 4
tiim probat, quia probut_o&cn[;m PC_}“']:‘ o
divinam, ne quidcm efle inﬁ}n.::m_[ccqnm
Quid ciim nec creatura ficinfinitd hop= 1,
ex co, quia connorat Creatorem infinitat

{oll

yi




oim Teeminusillios eftinfinitus.  Videinfu-
ol ke . i g R
rimmediate anteallatam difparicatem.

Continnatuy Solutio,
Decurto hic ;:J:Lg:;:‘.‘l argumenta qua fornja--
'r‘P-"Cj{]liLIS Hamolduslib.4.a num.13. Hine
yitipeciatitl : s
Opjicrr 1. Nonomniapeccata aqualiter
R s e i

werrunta Deo. Ergo non omnia habent qua
e in Ratione offenf{a, quam tamendebe-
L o R
pnchaberes fi fixs itain genete ")"}"n“t,',
RESPONDET Omnia peccata ®quali-
gravertant, quo ad taxam quamaccipiun
denitateinfinita adeoque omnia funt &qu
@ nonzqualiter avertunt, fec
smyvel dificiliorem ad l?cum L:g
k& infideli difficilior eft regreflu
i Chriftiano.

i H g | 1
“IystaT cum Palavicino. Quod exduobus
;xquxﬁtﬁf‘ljhi]u!}1}13‘.[(‘;“ peccantibus, ille qui
lis peccat, voluntaric incurrit graviorem
spationem et -]u:m;mautcm111:1ht:;}p«:ﬁ:--
wiPhilofophica eft in uno gravior, tunca Deo
prohibetur, & Deus propter illud magis

reffum, un-
s ad Deum

RESPONDET
secatum Philofo
avior indig
plemexigentiam.
dpotelt, quo i

1 Ll
icapeccatieft g

is principiis per
S, onincurri-
umradi-
ichoc di-
ria Philofo

non macic
nomn |1mbl.‘x

x plus vel

Osjrcrr 2. I

rlonz offen{z non
. 1
HRE s S

et 'DEQ’\ 1tarcm

dum ipfam fub-
1LiS }:;';cci{:&f‘c‘dx’.u:’m]!jtqt:;l:
msexiftit intentionaliter in mente iphius of-
fetdentis; / tquihzc cognitio a:ft\-=.?1;!cmw‘u:l'
3, tepraefentansque bonum infinicum per
lum finici. Ergo illa dignitas non auget
nalitiam peccati uthatinfinita iimi‘-lic:r«:r.
RisronpeTur, Concedendo totum fe-
r.uﬂJﬁnlquou’ tetminifonant,cum per nos pec-
iminratione maliciz non {icinfnitum. Sinu
doautem vim medii termini,ad hocjameclt
ra refponfum, diGur ‘.Elzqumi ipfa cognitio,
balittaxativum, f{ed applicatio taxativi con-
Suencer fi caxacivum fic infinicum, reddecur
tieafainfinita, & {icur cognitio Chrifti, elicica
& gushurgana natura, eft ﬁnim,l:cquc tamen
mitudo ejus obftat quominus fit infinits di-
fltatis, itanec in preefentiobftabic.,
E&%“jﬁ_c{fg. Ex 'I’J,__ll.u-'. Nullum malum pot-
tele infinitym, F rgo nec peccatum Ante-
"'-‘iFHSpl‘obat; L, quiaillud malumvelefferne -
larinm tigononnilum, quiaomne necefla-
Mmefbonnm,  Non contit 2115, quia Deus
: t,adeoqueli beré abftineretab

cnla lecu

P‘C

Wneficaciter oderirac repudiet malum infini-

“--dit)ﬂm)j;_-
sled impoflibile eft ur voluntas

Dif}}tit&tiu &

2]

tumcognitam ut tale, ficut impoflibile eftur
non amer & velir Bonum infinicum cognitum
&tale. Ergomalum infinitum contingenscft,
jmpuﬂil\i[(‘.

ResronpETUR. An converrantur fecum
neceflarium & bonum difpurabileeffer, cerre
enim Chymeara eltneceflario mala neq; tameny
Chymeraeft bona,fed hoc manumiflo. Dici
poteft; peccatum effe malum contingens,{ed
de fe quidem eflencialicer malum, contingen-
ter ramen exiftens : infinitudo autem malicize
illius, hocfoluminfert, quodnon poflitnon de-
teftariillud Deus, & non poflic quantum eft ex
illovelleillud, licet ad fervandam indemnem
libertatemillud permitctar.  Inftantia de Bono
infinito hoc folum evincir quod ficutnon poteft
nonamari Bonum infinicum ita non poflit odio
non haberiillaoffenfa, licet carentia amoris 1.
lius Boniinfiniti non poflichaberieo quod illud
Bonum fit ipfe Deus, qui ne feamet Rariones
non potelt habere cum poflic habere Rationes
utpeccatum permittat.  Quod autemadfere a
peccatoprivarinosbono aliquo finito hoc jam
citfupra folutum, & tantum probar peccarum
in genere malitix, non efle infinicam,

‘Appo. In peccato funt duo illius Entitas,
Malitia &c. 8ctales formalitates funtin pecca-
to finitze jm;wcrl'ﬁc&i(mis, necimpeditiva quo-
minusa Deo permittantur, autne ad jlla Deus
cumcreaturaconcurrat. Hocautem quod fa-
cit infinitndinem; eft ipfa excellentia Dej ap-
gravans, nec contraillamprocedit argumen-
wm fadum, cum importet Excellentiam divi-
nam.  Sed pf}iiro_ quod ipfa malitia pec-
cati & Entitas e¢flerinfinita , quia tamen efler
infinita infinitudine extrinfeca, ex alia parte fi
Deus non }mﬂ'ct petmittere peccatum, quia
{poliaretur Deus On_mi—un1curﬁv1r.1rc,qtm: eft
reducibilisad Dmnipotentiam, & eft quidinfi-
“nitum intrinfece; ideoadhuc dc'bctDcuspcsi}'c
permittere illan infinitudinem chcati Deus,
qu cft infinituago extrinfeca.

! lan ! ¥ u
QUAESTIO III
De Pecearo Philof. ophicout fic,

Ractaturinterts aparte hoc Argumentum, Pec-
catuwm s guod ¢t rationem offenfe ; i
nita,potestcom creattirammelevatam ; fed
peccatiin facl

aripe
[ine advertentia ad Deuns, non
habet rationem offenfe infinita.
Jrevi poterita ura elevata,
zertiam parten. Minorbicdileutietur, auodut fat,
Pr #MiTTO 1. Duid fit peccatum | tlofophi-
et 2 Peccatum Pln[a:ii\phiunn circum{eri-
bendo conformiterad dicta {uprd; eritdefeitus
ratione diffonantie ad practicum Confiicntie dicta-
men, refbicientis precife ordinem Nature. Non u-
torhoctermino, quod peccatum Philofophi-
cum refpiciat aliquid Noz creatum.

SRR
Juia {1 quis
PCC-




	Seite 9
	Difficultas I. An peccatum Theologicum in ratione offensæ sit infinitum simpliciter.
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11

	Difficultas II. Solutio Objectionum.
	Seite 11
	Punctum Difficultatis 1. Argumentum petitum ex satisfactione Christi.
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15

	Punctum Difficultatis 2. Proponuntur alia fundamenta oppositorum.
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18

	Punct. Diff. 3. Solvuntur instantiæ recentiores.
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21



