BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Punctum Difficultatis 1. Argumentum petitum ex satisfactione Christi.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

am,
teft
1.
jam
e
f

s
e

Ui

Dl

[ent

Di!‘rputatio I

Jfimpliciters & fi r¥13n1 non allignaveris non
i afinicum fecundum quid, quod (:‘ﬂ contra
ncipia. Tum q_:n‘::adI}cc UEV('flC;{ruI' ;311-
quidinfinicurn, Ltti;:ﬁfcc115d11q1 qumf,ngn fuf-
feitfu frarcinﬁmtamfcric\)l’a,fcd{t‘mul impor-
i E:i&‘dﬁCﬂf“m’ q'ué(.i qud t;lc ra lElU!l ¢imper-
fdionis vel purfc@mms dicat infinitatem ;
dedut fi per impollibile non cﬁcnt.mtcll'lom,

fperare deberet, adhuc effer infinitum,
Euﬁ;ﬂ’cheus infinitus fimpliciter,quantum-
jsnon effent creatur® qua fuperari deberent.
omovero non eft infinitus in eflentia {_ecun-
,{jmqmd,chct infinitas me_crfc&mrcs fpecies
fiperet. E. etiamad hoc ut dicatur mortale efle
ot fecundim quid, non fuffi cietut fuperet
qucungsinfiniras creaturarti oftenfas; fed de-
whabere aliquid infua entitate, quod fundet
fminfinitatem;; hocipfum autem arguet in-
feem fimpliciter. Tumquia. Veniale fu-
yratinfinitas offenfas creaturarum, actus fu-
wmaturalis omnes naturales, homo infinitas
autnas fe viliores, & tamen ifta exeo pracife
icuntur infinita fecundam quid. Ergo
mortale ex co erit infinitum fecundum
qid: quia fuperat omnes veniales offenfas.
(wdeanque autem dederis aliud fundamen-
uminhnitatis {ecundim quidillud adftructin-
miacem fimpliciter.

Neguie ex eo argueturinfinicudo fecundiim
qudinmortali, quia fuperatnon folim offenfas
urarum,fed etiam offenfas veniales omnes,
quia. Cur in genere venialis non fundatur
twdo fecundiz quid quamvis fiiperet crea-
tarm offenfas, fundabitur autem infinicudo
:;u:lrlﬁmquid in morrali, quia {uperatvenia-
i Etficurveniale ex conon poteft dici infi-
imm fecundiim quid, quia {uperat omnes of-
mliscreaturarum, itaneq; poteft dicimortale
kmndim quid infinicum, quia fuperat omnes
ttalas veniales: Ergo aliud infinitatis fecun-
Cﬂmquid,dcbcsaﬂ]gmrc fundamentum: hoc
ttmadftruetinfinitatem fimpliciter.

J . 5 wis =
Nequeex eo falvabitur in mortaliinfinitudo

| “ndit quid, quia entitate finita continet

fititem aliarum offenfarum. Ratio, quia
e homo dicitur infinitus fecundim quid,
dumvisfinica entitate 2quivaleat infinitis fub-
tisimperfedioribus, Neque ex co poteft
“apeccatum fecundiim quid infinicam: quia
Jcontinet unum gravitatem offenfarum a-
;lﬁ:lt'ta Sienim per impoffi bi!c da?rgtu:iiil]p\a
& nénﬂfm qbcﬂ'crle;us_1115115§L1d1n11prxc1[?,
i oacontineretinfinitam dimenfionem in
‘LE?T;“CZCI :ﬂfi'nito hominum tricubita_lium of.
i ¢ntia hommum d;c\cmcublrahum:
‘l‘ml‘mﬁ‘f‘CO d‘lcetm: praecifé peccatum efle
bl ;E‘}f‘ff{_um quid, quianon continet in
B in !Lil as. _An autem mc-rt_a!cmmm
o rdebeat dici continere gravitatem of-
imaliarym divinarum, quia unum in ra-

11

tione offenfe eft zquali pluribus, de hoc in-
fri.

ProsaTur 3. Per principia negativa.
Quiafi nihil obeft difta PP. utibuanraccnpidc-
bent, fepé autem PP. appellant peccatum infi-
nitum {ine addito. UrAnfelm.L.4. Cur Deus
homo, cap.21. Bonav. in3. dift. zo0. q.3.in 2. ra-
rione.Richar.deS.Vi&.1.deIncarn. Verbi cap,
8.& S.Th. quilicetin fenfir primz conclufionis
tribuat peccatonon nifi infinitatem fecundim
quid, tamen hic1. 2. q. 87. ar. 4.incorporefine
dimiruence parricula fic habet.  Peccatum in
guantum eit averfio ab incommutabili bono infinits,
eft infinitum. Similiahabetin 4.d.15.q.1.arr.c.2.
Immeritoque S. Th. requiiifTet fatisfacientem
infinitcum fimplicicer , {i ipfum peccatum non
effet infinitum fimplicicer.  Rurfus i ponatur
peccatum infinitum ﬁmplicjter in ratione of-
fenfz attolletur dignitas Dei; quia attollerur
jusadnonoftendi, quod eft bonum & perfe-
Ctionaturz rationalis ; adeog; tribuendum Deo
itaperte nonimplicet.

Quod aurem ad denominationem infiniti
fimpliciter fufficiathabere infinitudinerm in ra-
tioné forma]iprimaria. Ratioeft: quiad prin-
cipaliori fit denominatio, & opera Chrifti di-
cuntur efle fimpliciter infinita: quia in ratione
{ua principali & fpecificativafontinfinitas ho-
moquedicitur rationalis, quamvis corpus ¢jus
nonficrationale.

DIFFICULTASIL

Solutio Objeitionum,

PLurcs reperiuntur Objediones , revocabi
mus eas, quz difficiliores funt ad certas claf-

{es.
Difficultatis 1.

Pun&um

Argumentum petitum ex [atssfactione
Chrifts,

BjrcrT 1. Lugo. Peccatanonfolum funt
Oin:cqua]ia in malitia morali, fed etiam in
ratione offenfz. Quod intinzqualia in ratio-
nedemeriti,& offen( probat : quia fihaberenc
peccata vim demerendi ﬁmph’citer infinitam,
non effe vis major in operibus Chrifti ad me-
rendum, quam in peccatis ad demerendum,
Non etiam habent 2qualitatem in ratione of-
fenfz : quia plus Deus offenditur odio fui,quam
furro: & in moralizftimatione, plus zftimatur
una offenfaprzalia. Hicidem mediustermi-
nus ficaliter proponitur. Sipeccatum mortale
in ratione offenfz eflet infinitum {implicitcr,
tunc peceatum eflet equale meriris & fatisfa-
&ioni Chrifti,quod efler contra PP. & Scriptu-~
ram qug appellat redemptionem noftram co-
Pioihm. Sequcla probatur. Unum infinicum
neneft majusalrero,fed peccatum eft infinitum

ﬁl‘l’l.—




12
fimpliciter, & (atisfadtio eft etiaminfinita fim-
}-.h;::cr,frgo utramque eritzquale.
REsponprrur. Meré ad medinmtermi-
num de fansfadtione Chritti. Namdenonin-
clufione in unomortali aliarum of enfarum in-
uetur itaque inprimis Ar-

R.cror

fraagetur. i
gUIMENTL 5 quod multum probat,quia probat
actiones Chrifti non efle infinitas fimpliciter,
qales a&tionibus immanenti-
v¢ infinitis fimpliciteractio-

o poteft dasi majus:de fide autemefta-
&Giones Lt dricas Chrifti non efle Deum,&
defidecltadtionesin anentes Dei efleDenm;
& tamenid quod on eft Deus, &id quod cft
Deus, non poteft eflezquale. Deindereror-
quetur A !‘gzkil'nexltLt m quo;f p:ch.ll: contra prin«
ruentis,peccatumnon ¢lle infinitum e-
{tim quid:quia infinitum fimpliciter
undum quid non eft majus inratione
tora differentiacftin ratione actualis

quia non {unt 4
bus Divinis.

nibusuon

cipiaa

infiniti,{ed
velnon adtualis. Direéte autemad Argumen-

tum dici poteft -(le peccatum xqualc meritis
Chrifti, hocfenfuquodnon major fit dignitas
in pcr{'una Cerminante, quim in pcr!bna aggra-
vante pcccurﬁ ; fed nonefle ®quale quoad mo-
dum pm‘mcipan-&xmﬁnitatcm. Undeunum in-
fnitum eritmajus altero , nonin forma infini-
tante,necin rationeinfiniti, fed inmodo parti-
ClPil cam i [cm.

EXPLICATUR. DISTINCTIO. UUna ea-
demque infinitudo fiutrobique reperiaturnon
] lere magisunum infinirum, &alind

Jicum {ecundiim formaminfinicandi:
im eadem Formainfinicandi, utcfup-
ponitur & non eflet,quianon qualem infinitu-
dinein adferrer. Carerumin modo participan-
di eandem infinitudinem poreft eflc diverlitas.
Etita quia aftiones Divin® immancntes patti-
CiE.\mtitlﬁilit-‘.l-]lni:mpul‘i.icntirdté, qui pcrt"cm
dus eft:cum tamen actiones Theandri-
c *r:arcicii:;ncu-.iinimdmcm, ncm']_ili perunio®
nem intrinfecam , ;_n‘iuc.ipii djgnéh:nrivi cum
principio clicitivofic ut ratione modi polﬁtcﬂc
diveriitas, Porropeccatum & fatisfactio Chri-
fti, cim abeodem principio dignitare nempe
Divinainfinitentut,inratione principii illius z-
qualzt:.tc:nha'omr, fed quia {atisfactio Chrifti
parnci;‘-n:js'dls:itar:—m pcrfc&wn modo, nempe
perunionem intrinfecam fubftantialem, anne-
&entem 1'1.111{1;111&111{ci'ip{hmmcr Deum usque
ad communicationcm idiomatum. ]nm autem
petfona infinita nedtitur cum peccaro mottali
nonniiipcrmodf:mc&:trml‘cci : Scpermodum
menfurz admenfurabile, qui modus impcrfo
Gioreft : fir, ucquamvis (atisfactio Chrifti&
peccatum dicant zqualitatem m ratione prin-
cipiiinﬁnimntis, dicant nihilomints inzquali-
ratem ratione modi participandiinfinitudinem.

Sed quid affert diverfitas illa modi particis

£} 2 A 1o 5
cliorm

Tra&atus L

]3:11‘.1'5‘.cm_dcn‘lgn_ﬁm'tatctn? Adfertex didisiy,
com '1c1,1a.1r._m11;[;:m: unde etiama&iones Chej.
{ti T! .”.-.;7{11'1&1: » hotl commen{urantur adtigy.
bus quz Deus fu.nt 1111}11:111:?11LLbus,idque obdi.
\!L':'nt.ttﬁnﬂ}(g!x participandi eandeminfinin.
tem. Al brccm‘ucm c]omp:u:ata ad parictcm\tg,
“H,?“,m’L‘f"'f*ho‘ 1.11]01; o participat difgregativuy
vius l]ll.'ﬂapd PL‘l lLJ-ClitItfltCln » CUm Pal'ftsﬁiui
}Imrtmpct non n;i} p:rmh:n'eu[ianl, ideofunt
incommenfurabilia. Quorum omnium ule.
rior ratio cft, quiacum omniaifta defumany
pcrordmczr_a ad tormam , & unionem adillym,
Si modi iph participandi formam incommen.
furabiles{unt, adferent etiam incommenfur.
I.Wllir:]r‘{‘n} illis, quorum modifunt, Cumergu
diverfomodo participet Verbum eandem inf.
nitudinem, & diverfo modopeccatum, adhu
incommcpﬂnrnbilit\atcm habebunt,ed quodin.
commenfurablis fit modus participandipeu.
nionem fubftantialem d modo participand
nonnifl per extrinfecum.

Quod fi queras quarc unum infinitum noa
poflicefle majusaltero infinito, poflit tamé et
inzqualitas inmodo participandi candé infink
rudinem.  Adidrecurri poterit. Inprimisqus
axiomanihil dicitde @qualitatein njodo pari
cipandiinﬁnimdincm,quod non pofficeflent.
jor. Rurfusquiahocipfout didtum fupranon
eflet eademinfinitudo, fi hoc quidé faceretin:
jus qu-.mtﬁn‘x de {e infinitum, & illud facetey
quancum defe,minus; q uod abfurdinon{equ:
cur, fi ficalictas orta exalio & alio modo pari
pandi candeminfinitatem. Deniquecummne:
ci1|si_1:1rti‘:ipam-:!a non ficunus , idque cjusden
infinitatis,cum Cjucmodus pdrticip:ndihicpci
firefle finitus , poterit admittere majus & i
nus,{ecusinfinicum,

InsTAT 1. Lugo. Ex hoc ip{binfcrripeccl-
tum non habere infinitatemsalioquificutoptt
Chrifti,quiahabent infinitum valorem pollul
condigné mererl quodlibet pramium excopk
tabile,adeoque etiam remiffionemoffeaf inﬁ-
nitz. Ita 8 peccatum deberermereri quam
bet peenam etiaminfinitam, adeoque ¢ hato
ut nulla pro illa fatisfactio acceprertt n¢ gl
demipfius Chrifti. -

REesroNDETUR. Anpeceatum ﬁFf”Emj
tum in ratione demeriti ptl’n?s,dc hoc a‘has.Ob
fenfacnim pcr(c non tam peenams q!lﬂ_m':om'l
penfabilitatem vel incompenlabilitate trala:f.
pm:m:zutcmmﬂ]itjzsdcbctur. Ut autem s
excludacur fatisfactio Chrifti fuffici dlcf;'
quod infinitudo peccati, excludar quam'c‘l:g
quefatisfactionem,quam poilibile eftuccict
dac; qua{cilicet fit inferior: non Potfm:‘llﬂ:{

excludere fatisfactionem, quam impo_m,hﬂﬁt_':
utexcludat,nempe altioré, qualis Ci.t‘f'.IEISEIJL""'i
Chrifti,quiahoc iplo ponderofiof effercupi’

oL ol i : . [} hl::l‘
ipfa; fiquidem infinitudo cu]}?x}”x‘)m 4

i




r.\r;ni'];‘(im'il'ﬂi“-c'&&i”nis; & Ulmcn ?“El'iﬁ"("llic
;I;-:J!? infinitudo. quia autem impofiibile cit,
.:V.'m::: culpafic p()rk(i-".’lil‘l‘“i-l‘ leipsa, itaimpofli-
Vet excludat fatisfactionem Chrifti,

o hi\;—, it 2. Idem. Offenfa infinita inratio-
[1 ﬂ;‘o.,*}'cmixjdcbcr habere vim cnnjcry:uuh indi-
Lm ionem, politd quaiib.‘:_t fatisfattione, quodl
ud | menhabermot m!t:'i non c-m__n?_ﬁui'cfchn:}{jur*.uu;
mt | pdignatio Dei poficd Lat‘ishl_utr.yu: Chrifti.

te. REsPONDETUR. Ofrcufn}n mhmt;l.m]mhc-
tur nconfervandi irlulagx_m:noncn\qt]‘acur:qtlc
I ft'i]f‘lli'ifilllLll,ll_‘()ilt‘d: SL"CT.I‘S hlpunat'ur
- sfattioaltorisordinis. ficv.g. Sz:thql_m de-
o alicui E'I'lﬁﬂ_imll‘: ;’:lnpcrl‘aln\11n, pofito n‘w_h:u—
m | wefium, nonfatistacicr; fecus }J.Uflii_! infinito
pE ricotum, quod altioris inhmtu;hu_is eft in
i ione morali. Sic quamvis ;'_ﬂhnimuo
in. tifubnervetinfinicudinem {atisfaG&ionum
To- ndarum, €. g. a creatura finita, cxcrdc‘tur
ndi ihilominus a fatisfa&tione alcim‘:,quq eltipfius-

et De.

non IvstAT 3. P.Albertus Leronski, viracris &
efls ;;:::ungcmf. Hzcrefponfio fupponit falfum.

- | Ofenfa fiquidem & infinitudo ¢jus, hon tam
quia u'mumiturnbfpfb Deo offenfo, quam a perfona
i | ofendente infinité vili, comparata cum ipfo
m- | Dwoffenfo. Quodipfum probarur. Siperim-
nor | gofibile effet alcer Deus, & offenderet fibi fi-
: n&czqualem Deum,illa offenfa inrarione
; finfznon effec infinita. Ulteriusque urget.
qi- | Nmagisinerinfece perfona infinice vilis con-
tie | amtadinfinitandam Dei infinicé digni often-

ma- uain perfona infinice digna in Chrifto ad
dem tandam {atisfactionem. Ergo non magis

{

pbk | it offenfa in ratione offenfi infinita 5 quam
i | hisfatio Chrifti pro offenfa,
sPONDETUR. Pluribusviis. Si quis vel-
ltdocere ut docet arguens, quod perfona hu-
comparata ad Deum non fitinfinirévilis,
tectpeccatum non efle 2qué adhucinfinicum
watones Chrifti ; quia non proficifcitur 4
lona infinite vili, cim aciones Chrifti pro-
tifeantur & perfona infinité digna: cum hoc
nenftat,quod fit peccatuminfinitum fimpli-
terintatione offentze, quia ficurnon officica-
enibus Theandricis Chrifti, quod profici-
e anatara humana Ch riftifinita,eo quod
principalis dignificativa, quz eft perfona
hrm\i'mitu- itaguamvis offenfa non pro-
ltura perfona infinicé vili, fufficit quod in
i—{iﬁllc puncipali offenfz , qua defumitur ab
o Deinde

ffenfo infinito, dicat infinicudinem.
: _poii:o,qm&dpcrt&nmlEthinit(‘:vilismco
-i!m quiturexcludendam fatisfa&ioné Chri-
% Quiainfinica illa viliras erit adhuc inferioris

‘2 infinitate divina: ficut infinitado
retur, quia eft infinitudo creara,
r“nitm{o xqmn.hinf‘inimu‘_‘ini fatisfa-
A 1.\ 7:_‘““_}1' Dcmayrc, nego offenfam po-

“elumi, 1dque ucfuppono, ultimaré 4 per-

Diﬁmratio I 13

i
{fona vili, fed defumitur ultimate 4 perfona of-
fenfa.

-
e 2 7 A :
re,id nondebet menfurari incodem gencre, &
2 o =
ficuln

Rario. Quod eft menfura inaliquo gene

aobje@ivanon men

ur ulnd. Hine

fi perlonavilis in genere effenf eflet menfura
often{, nondcbererin hoc genere menfurari,
defalto autem menfuratur: quia {umitur non
ﬂl:rmui:’ipcr comparationcm ad perfonam re-
fpe@ucujus eftvilis. Et ¢ I
tio I'L‘f]W C

12‘:'\.\\-1'11'5({['1';1—-
i ctu I, vilis cft,
ilxcut &11{}1\0 ﬁm’p:m_'r; in rationibus autem re-
{pectivis formalitas & principale penes termi-
num fpectantur. Den

tiva, nemo enimrefp
i

adid prxcipuc ateen -

diturinoffc nfa,quod eft ultimum refoluco; fum

it
taxandi offenfam ;s hoc autem ¢ft b

fenfa. fiaurem quxram,quanta cft haco

, debis prohacparte, quam vilis
endens: reftac Lila,a.'r:rc,(Ir::im_\'i‘}{a perfona
offendens? &hic refpondere debebis, peér di-

gnitatem offenfi 3 Certé enim hemo vilicare
offendentis menfurac dignitatém offeni, qualr
a priori. DcmdcIignumc."’c;.ur.iuz'dh.lhm-gmd
tionem prioris, {i {fe habeat per modum caule,
utinductio oftendit: Vilitas autem non poteft
caufare dignitatem, fed potits dighitas vilita
tc:m,vclC‘Ail‘mpril.lL‘.ipio,L}m.LL‘m!;{finn\ulft f10-
bilior, faleemdeber, efle &qualis cum effectu.
Quod adfertur dealteroDeo, vel Rege,al-
terum Deum, vel Regem offenderite, non con -
vincit. Quia cumunus Deusreffedtialius Dei,
non {e habeatut Deus; neq; Dei darur Peus, &
cum nomine Dei veniat Ens' abfelutum non
{ubjeétum,fubjiciensiibi reliquas com {ibi non
{ubjiciat illum alcerum Deum, nec refpedtuils
lius erit Deus ; confequenter hon aggravabic
illam offenfam perfona Deitatis, aggravatura

cxteroqui, i1 comparatione ad illum Deum efs

fetilli Deus: hinc refpediu illius non habetra-

tionem excellentioris : jam autem taxa tunc

poniturin perfona,quando refpeétuillius habec
fe per modum excellentioris.

Undein peccatodiftinguenda eft formaliras
actionis, & hac defumitur 4 {fuppofito: Adtio-
nes enim funt fuppofitorum. hinc concedipots
eit peccatum illud in ratione a&ionis non efla
infimeum fimpliciter. Etalia eft formalitas of.
fenfz ;s quacrefcitex excellentiaoffeni. Cons
cedoquidem ctiam 4 perfonaoffendente defiz.
miillamma msfed nen ultima,refolys
atem offenfi,

¢, Eedemmodo,murtatione pofitd non

in ipfa malitia. 1
|‘ T

codem modo agg i: Nam ex una parce,

cum perfonacrearta {ic finita, potelt admittere

Bt s ;
Poller nihilomintis d

majus & minus, l.'.}:a‘::c-r.:pm'rin,cftm dignitas
illa fit moralis fran

sin ipfa imputatione huma-

(B)

na,pot-




)
-

na, potelt cadem jnqvutntin 'L"mtirigm{il.ﬁ ag-

it

An }w:_i’i':nnﬁtuh
i

11timo quarere.

rvi is ? Ratio dubitandi.

m}:iit_u_l' dignitatis,
eti -reatura eflet poflibilis finitx di-
gnitatis, cumqua Decus compararetur, E con-
tra. Illud non eft abfoluce & fimpliciter rale,

quod tantim per comparatic 1 ad aliud, eft

tale. Adde, negationes perfectionis, dignita-
tis, intenfionis infinitz &c. nondenominant in

eo genere fubjectuminfinitum abfoluce & fim-
pliciter, {ed fecundum quid, urPetrus infinicd
carens gratianon debet diciinfinite nongratus,
& lineacarens lo dine infinita, non dicitur
tevit

e oEL e
sonpofletdari ill

infinit2
revior. Sic & homo nen
cft abfoluté & fimpliciterinfinita imperfetio-
nis: q aliasnulla creatura poflet efle homi-
neimperfectior. Hincnon erit perfona pecca-
toris niftinfinita fecundum quid vilitatis, hoc
elt, quod dignitas peccatoris infinities {upere-
tur a dignitate Dei, Cxterum pcrfc&iuizu’iub
tafacicabiolure & fimpliciter inﬁnitum,pcrfc-
&um ; ficut longitudo infinita pofitiva, faceret
infinicum longum.

Circa hanc quaftionem porcfl efle queedtio
dere,& quzltio de voce. Attendendo ad quz-
ftionem de re. Dici poteft. Queod creatura fic
infinité vilis fimpliciter.

Rario. Tumquia. (@id' eft vilitas infini-
taz Eftid, qued exceditur nfinities ab aliquo
digno, neque enim 1'ﬁ:fpcﬂiv;1 illius vilitas aliter
fubimaginationem cadere potelt: Indubié au-
teminfinities A Deo exceditur creatura. Tum
quia. Vel cxccuﬁitmngisDr:ushmninmn,qtlzim

mufcam, vel non excedicmagis? Sinon exce-,

ditmagis. Argo mufca & homo zquantur in
})cx'fcaf{ ione: nameidem menfurd menfuratur
perfeltio utriusque : {i autem magis excedit
quUETO, AN ULLUNIC; Deus excedarinfinmities {in-
pliciter, velnon? Sinonexcedit uttumg; infi-
nite fimpliciter ; Ergo compnmtiv& ad aliquid
creatum noneft Deus infinicé dignus fimplici-
ter: autem utrumgs excedit infinite fimpli-
citer: Ergo dzunaquags ereatura poterit effe
infinice vilis; quamvisunafie viliotyaltera, fiin-
ter fc comparentut. Tum quia. efle infinicum
i!lpcrﬁ:&ionc eft carere terminis pcrfc&muis.
Ergoinfinite efle vile, eftnon dicereillamca-
rentiam terminorum pcrfr.-&iouis . Contrario-
rum enimeft eademratio: indubicautem crea-
tura non dicit catentiam terminorum pu‘i'\b
Geionis.  Addo,fi ex confenfu arguentis, crea-
tura elt infinicé vilior Deo : Ergo ctiam bene
dicipoteft, quod {it infinit¢ vilis refpeétuDei:

Nam omune comparativim prxihpgﬁnit poﬁti--

Tracatus L

vum,nec potelt dicicalidior fornax, quim my.
nus, {i non etk calida, prae manu,

R:Ltmgm in c?ppo[itn‘m non convincuy,
Nam inptinus. ‘l\t ego quod abfolute & finead.
ditonon pf:i‘.ntuici tale,quod 1".(~1m:'{ipcrrg
u‘[‘nmuﬂ_—r.r!f;. Nam femiulna eft fine addito,
abfolute, hoceft fine diminuente tm'i:xinn,e"c_
1‘;Juuu:1‘, (I'LLI.'i; Vis non {]111 cc'nn;ta-.li‘aravc ad e
nam, fit i_gl-n?}uli:n: abfolute aliquis dicitur f-
]i‘._u, licet {it filius nonnifi i‘ciﬂpcaj\ré ad Patrem,
Nego ctiam quod non pofiitdariinfinicudore.
f‘pcuiiv.&,. Q_l_f_E.JL'L;ltL'nutndilluc’.,Dcunmcmm
fore infinite dignum, quamvisnullaforet cres.
tura,id veriim _C“" quia ly dignum non eftin
pradicatum refpectivuim, fed non foret infinitg
excedens, quia non haberet quid excederer:
ly autem excedens eft pradicatum ficurly
vile,refpe@ivum. Deinde fine ullaetiamcon.
paratione eflet crearura infinicé vilis nevatiye,
Denique quia non ideo aliquid eft exce 1,
quiailludeftvile; fedided eftaliquidvile,qui
illud excellens, fit, ut pollit adhuc totadignit
falvarifinerefpectu ad creatutas; clim tanie
vilitas non nifi per c‘cmlpm‘nti(‘.mm ity
Quod attinetadillam proj fitionem dehomi.
ne carente infinitd gratia; an debeat dic
nit(_}‘non gratus? dicoillam duplicitet formsi
pofle. Inprimisin {fenfu }mii:i\-’u, & ficfalfa el
quiadeberethomo continere omnes gradusii-
grati: {1 enimveluno careret, non poflct deil
lo Poﬁtiv{' affirmari: Nam affirmatio cltbo-
num quoddam, quod deberefle exintegtacil-
fa: fiautem fumartur negative, vera eft prope-
fitios quia impottat negationcm infinicudins
gratiz, qux negatio verificatur, ctiamfiall
quem gradum graciz habear. Unde &lincact-
bitalis non eft infinite brevis pofiri\'é,ﬁ:d infini-
té brevisnegarive , hoceftdicens negationei
infinitudinis lineaz. Et cum ifta infinitudols
negativa, non debet efle per continehtiam ali
cujus,fed nonnifi per negationem alicujus.Re-
fectendoque ad materiam de Connotatis, it
elt infinite vilis creatura {tcmu{mﬁid:li“U“:'“"i‘
citin reéto, vilior enim eft mufca ;iud_tﬂinhiu—
té vilis, fecundimid, qu od Jn:!tpl'ﬂlfom‘"{’{&
inobliquo; quiadicitcarent :_crmllwrumilzla
finitudinis, negationem, vel breviter, negit™

i Deinde ctim in rationegt
Tirdari adhuc minoriasmajeh
inca infinice brevis, vel homo
Am autem in rationecd

nem infinit

tiz,vellinez |
nondebet dic
infinit¢ nongratus: |
rentiz infinicudinis divin®
procedis ideo pUtL‘l'itﬂLHmCf:‘“'if e
nite vilis. Addo ly creaturainfinite yilis lmw‘\:
de Liomine, vel poteft compar.;ri\nd Dcunf,'-:i
poteft comparari ad mufcam? Si compar I
ad Deum, eft infinite vilis 5 &1 compareturd®
mulcam, nonelt nfinite vilis. s
hoc fundatur; quia eflevilem cft pradied
refpedtivum, & ad aliud , &:ra\:;oncﬂ{

Qgind iplm

£




i
tas
¥}

£l
el

Eum

Difputatio L

ribiles & ficut ]infza excefliva eft pracdi-
i 1ad alinds poteftque rcfpcﬂu unius efle
f-“-TIIra pon refpedta alius; itaidem dicen-
i 1finitate vilitatis. S i
Yyod attinerad vocem. Uﬂts. o[:r_mmr di-
e hominemefie infinic vilitatis : licet ratio
- dubitatione adlara, depoicat, orta nonnii
1ugfh\-wnc,[u‘(:Scmmc explicationemvocis.

hacq Gy _
nnétum  Difficulcatis 2.

Dropomuntur alia fundamenta Oppo-
4 firorum.

dmdeit

isApitum in ratione mali eft iftud , quo
mnpotelt excogiari ahudmlaj‘us malum: con-
diet cnim in fe omnem malitiam excogitabi-
bm Sicuz bonum ﬁmplicmcrinﬁmtum in ra-
wneboni, eft, quod centinerin{e omnem per-
nem excogitab]lenL Quod muldis illu-
b Sed peccatum non efttale malum: nul-
imenim eft peccatum, quod in {e contincat
plitiam, & gravitatem omninm peccatorum,
{iquonon poffit aliud majus malum .‘S(,fgrzn‘qus
ticogitatis Ergonullum, habermalitiam fim-
sliciterinfinitam,
Resronp erur. Nullumeflepeccatum
woinratione malitize, qua malitia eft, non pol-
fidari aliud majus & gravius; nullum ramen
picktdarimajus, in ratione offenfee; qualifcil,
inita dignitas magis aggravet unum pecea-
umyquam aliud, vel plura. Etizcutpium me-
i Chrifti fancnonnifi extenfive majora pra
wo; ftaidem in pracfenti dicendurm,
Exericatur Diffinétio. Fieripotelt, uta-
ligwa in una formalirate {int xqualia: in alia
5:rmalttatciimpliciter inzqualia. Illuftratur
tocnftantiis ex primaParte: quiacreatiomu-
& creatio Angeli, fi fpe&entur in emnipo-
g, equalitarem habene,fi fpectentur in ter-
miais, dicunt eorum inequalitatem. Ex Pri-
mSecunde.  Si quis dederit ex intenfione
tharitatis ut 7. {feyphum aqua, alius vitam, in
L‘?ionc meriti & digni, quoad libertatem pri-
mivam, zqualitacem habebunt; & tamen
EGJC&‘T illorum aGuum erunt inequalia. Ex
ittia parce.  Aétiones Chrifti in rationedi=
mificatarumn 4 perfona Verbi zqualicatemn ha-
bt, & tamen in rationibus materialibus fum-
miminzqualitatem. Hincetiamadtioncsna-
th.ﬂcls Chrifti zqualem habent dignitatem
Amfupernacuralibus ; & tamen habent inz-
‘]“jlnfatcm tatione Ordinis. Quod fi poflunt
‘.ﬂf_aﬁquainr‘cqualia inuna formalitare, xqua-
lainalia, potetitetiam mortale unum efle 2-
U}“‘*!C_ﬁlrcrt nratione offenfz, & non inratione
Mz, Porro nomine malitix venitoppofi-
E'“;Y h-unum, fluo]d eft graria, major diffonan-
r:m‘pzcli:]mx_l? Jl.u_cdlcd'mlcm, ‘&r lcg_c m gravio-
lach taminterminantem: in quibusforma-
4bus, quia peccatum finitumcft, potciteflc

OBJ 1c1T 2. deLugo. Malum fimpliciter

L

unum majus altero, quia verd in ratione offen-
{zinfimitum cft, ut fupra probatum, it ut cum
unum infinitum non poflit effe majus alteroin
ratione infiniti, utetiam illz offen{z in ratione
offenfz fint xqué infinitz.

InsTaB1s. Hanc fententiam efle Stoico-
rum, qui omnia peccata dicebant efle zqualia.

ResronpiTur. Stoicos nunquam curafle
formalitatem offeniz divinz, Undenecdeilla
difcurrebant, fed folum atrendebant ad mali-
tiam peccati, & ad dillonantiam ad naturamin-
tellectualem, & in hoc poncbant zqualitatem.
Paretq; ex argumento quoid probabant. Quia
diccbant, Omnes aftus 2que funt veri, & o-
mnes actus 2qué funt [alf, cum veriras ficattin-
gentia objecti, & ﬁ{]i’itas nonattingentia; inu-
troqueautem non datur minds & majus. ficine
quicbant vitium non admittic majus & minus,
quia confiftit in non attingentia obje&ti fecun-
dum rationem.

Appo. Siperoppofitos Zqué unun pecea-
tum atg; plura collit gratiam, cur non offcnifa in
ratione oftenfe aque {chabebicunaac plures 2
Contftans enim menfuraoffenize cft, eadem di-
gnitasdivina. Attendendoad has duasforma-
litates in peccato malitiz & offenfz, dico. Si
perimpoflibileDeus offenderet creaturam pec-
catomortali, peccatumillius inratione malitiz
eflecmajus, magis enimdiflonat deficerc natu-
ramdivinam quam creatam ; eflet tamen minus
in ratione offenfw : quia perfonam minus di-
gnam offenderet. quia autem eadem Perfona
divinafingula peccatainratione offenfz aggra-
vat,hincfingulainratione offenfz funt xqualia,

Osjrcrrur 3. A&usamoris terminatus ad
objeétuminfinicum quod eft Deus, non eftinfi-
nitus fimpliciter: ergo neq; offenfa terminara
adperfonam infinitam, eritinfinita.

ResroxpeTur. Imprimis retorquendo
argumentum; curper opyu{ims non crefcacil-

~leamor ad aliquam {nfinitudinem, cim tamen

crefcatoffena, {altem ad infinitucnem fecun-
dumquid: & quam illi rationem pro feattule-
rint eandemnos dabimus. Rurfus nullum eft
Axioma quod dicat fecundiim digniratém ob-
jeiefledignitatemaétus: eftautem Axioma,
quod fecundim dignitatem perfon® crefeat
gravitasoffenf, Difparitatem ergofacit Axio-
ma pto confequentiferviens. Denigs quia cft
manifeftum abfurdum, i ex dignitate objedi
taxetur dignitasadtis: quiaaliascrror de Deo
vel opinio, quam haberet Angelus effer digni-
or, pre demonftratione, quam haberet homo
dequadrataracirculi: hoctamen conftar,quod
quo objectum eft dignius, ¢6 etiam potentia
verfans per actum circa objeGtum debeat effe
pcrﬁ:ﬂior; altusauten ple 111{‘upcrpcrfc€ti04-

nem ex modo verfandihabét,
InstAs1s. Sipeccatutm eflet infinicuin i
ratione offenfw fequeretitr non pofle efle pe rfe-
(B) a Ciain




	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15

