UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorum ac disputationum,in tertiam partem divi
Thomae tomi quinque

Priorum vigintisex Quaestionum eius Partis expositionem complectens

Suarez, Francisco

[Koln], 1617

Qvaestio Ill. De modo vnionis ex parte persona assumentis, in octo
articulos diuisa.

urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

"fﬁw

pbr,

oy |

o

) theral I
malg |

%

fl

47

ronps

ehitdie,

Them.

Ripunfio.

olifia,

Refonfe

Difput. e

quoChriftus natus eft ex Virgine,l6ge fueritdigni- A

or,quam madus;qito iiq:bc:ftiiEcxf\hrah.\m_,ramcrl
eriam difpoficio Virginis fuit loge excellentior, qua
difpolitio Abrahe, & ita {eruataproportioneeadem
fere ratio eft aut fortalic maior.Denic rationes,qui
bus fiipra probsuimusantiquos Patres n‘lcruifrc de
congruoincarnationem,&aliquasciuscircumftan-
tias,hancveritarem fatis confirmant. ‘
Sedobiici poteft, quia ante omnia merita Virgi-
nisnon folum exiftentia,fed eciam pranifa, fuerunt
merita Chrifti prfentia Deoinzternitate,ergo, &
ipfe Chriltus fuit prius prauifus, vt exiftens , atque
adeo: vt conceptus, feu veconcipiendusex Virgine,
quam fuerint przordinata merita Virginis, ergo
nullo modo potuit Beata Virgomereri,ve Chriftus
exea nafceretur. Dicuntquidam,ante merita Vir-
ginis fuiffe prauifiim Deum Hominem v fic, non
vero,vthunchominem.Sed fallum hoceft, qu'a (vt
reftedixic D.Tho.infra quaft.4.art. 4.) meritanon
funtinhumanitateincomniuni,fed in hae, velilla
humanitate,alias Beata Virgonon fuiffet fanétifica-
ta ex meritis Chrifti przuifis,fed ex meritis hominis
in communi.Alij dicunt fuiffe Chriftum praeuifum,
yteft hichomoin hac humanitare fubfiftens,no ta-
men,vtnalciturns ex Beara Maria,quia hocquid po
Rerius eft, quia hic homo non pendet effencialicer
exhacmatre. : :

Sed meliusdicitut :illo argumento ad fummum
probari, Virginem non fuiffe clectam,ytefler mater
De¢i praprer fuamerita prauifainon tamen probari,
in executione n6 poruiffe mereri illam dignitatem,
quiainre prius habuit gratiam,&bona opera quam
ex ¢a Deus incarnationem,quaniuis illammet gra
tiam,&bona opera habuerit exmeritis einfdem filij
{ui przuifis in diuina pradednitione.

Sed vrgebis, quia fi anteomnia merita Virginis
praordinauir Dzusincarnationemin hac hamani-
tate, ergo in corpare ex hacindinidud mareria for-
maza:fed non meruic Virgo habereillamindiuidua«
am materiam itafibi coninn&am,ve neczflariume-
rat ad filij conceptionem ,quiahoc potiuspertine-
batad ordinem naturalinm effeGuum,& caufazum
quamad rationem meriti.Refponder primum, dici
poffenon fuidle necefarium hoc mereri, {ed porius
prefupponi ad meritum , ficut natura fupponitur

, gratiz.lcaque omnes canfa naturalesita fuerunc di-
fpofitz,vt candem ferer,quod illapars materia el ny [4c0 aliena cenfendanonelt

fecfub forma purifsimifaoguinis,quo fuppofitaip
fapromeruit, vt ex fuis puriimis fanguinibnsDeus
carnemaflumeret. Deindedici poteft,ficut tempo-
ralia poflunccadere fub meritum in ordine ad fpiri-
tualia.ira Virginem potuill* mereriyvt illamet ma-
teria, ex qua Chriftus erar formandus, priuseflet
maccrm:xs};ars fui corporis feufanguinis,

QVAESTIO 1L

De modo vnionis ex parte petfon aflu-
mentis , in o&to articulos diuifa,
o} EINDE gonfiderandum eff de vnione ex
parte peyfone affumentss.
Et circa hoc querusisur aéfo.
) S Primo:virum affumereconseniat perfona di-
S ) i ) pef
wine,
Szmmfo,vr_mm conteniatnaturs dining,
Terito, virunnarsia pofiit affumere abffraita perfonalisa-
te.
Quarto,virum yna per(onapofiis affumere fine alia.
Quinto,virum quelibet perfon. pofsit affimere.
Sexto, virum pluzes pevfonapofsint affumere ynam numero
natdram

Septime, virum vns perfonapofiit afumere duai numero
Naluras,

Fr.Suarez, Tom.1,

E

S -
Sectiol 69
eétiol. 269
Qs , virum magis fuerit coneniens deperfona Filij Dek;
qtiod affumpferit humanam naturam,quan de aliaperfo-

na diina.

XPLICAT Aeffentiahuius vnionis fenincar=
Enationis,incipiz D.Tho.deextremis agere, qUE
ad han¢ mirabilem coniun&ionem conuenerunts
&inhacquaeltionetrattatde perfona affumente; in
fequenti vere denaturaaffampta, Et quamuis pre-
cipue intendar explicare myferium,prout factum
eft,ve perfecting rtamen,& exadtiugratio eiusintelli-
gattir,alios modosinquirit quibus de potentia ab-
folura fieri poffet; & heclunt duo pracipuacapita;

. dequibusin hac quellione difputandumeft. Quo-

niam vero totius materiz huiusintelligentia pédec
excognitione fubfitétiz,velexiftentiz divina, qug
formaliter eft terminus huius vnionis,ideo ojcrz
pretium duco ante expeficionem literx D. T}
difpntationem premistere,in qua quid verag harg
fit;breunitertradamus.

DI1SPVTATIO XL
Inquinque Sectiones diftributa.

De disina exiftentia, ¢ [ubfiflentia.

¥ VP PONIMVSin primisexiis,quain
difputationibus Metaphyficis, de exi-
itentia, &fubfitentia creaturarum di -
cuntur,communem rationeni, feu fi-

: & goificationem hotrumnominnm,quia
liceca.alogicede Deo & créaturisdicantur, tamen
ratio nominum cademefl. ltaque nomineexiften-
tiz intelligimus illudeft ; quod reshabet, ve fic ali-
quid in aftu, fen adtualis entitas diftinétaabente,
quod tancum eftin porentia obieftina,aétu verond
eft,feunihileft, nomine vero fubfifentiz incelligi-
mus modum per feexiftendi. Supponimus de
id quod noftrz fidei fundamentum eft,in Deo qui-
dem tres perfonas,vna vero naturam,feu effentiam
iri, ynde indifputationem cadit pertireat ne
1tia, &flubfiftentiain Deoad vnionem effen..
tiz:ancontraad Trinitatem perfonarum,vel demi
ad veruinque. Que difputatio quamuis reuerama=~
teriz de Trinitate fit propria;quia tamé myferium;
de quo agimus, fineillaintelliginon poteft.sb hoe
seum prefertimaTheo-
logis magnaex parte hocloco difcutiatur,

de,

SECTIO 1

Virum fit in Deo vnumefieexiflentie abfe lutum, ¢
¢fientiales

}{ A TTO dubitandi fit;quia in natura fubfantiali
Aridem eft formaliter etiam, & fecundumrations,
exiftentia,& fubfiftentia,quiade intrinfeco conce
ptucxifientig fubftacialiselt, v ficipfum effe per fz,
quod eft efle fubfftentiam,fed non eftin Deo vnum
elle fubfiftentiz abfolatnm, vt infra tra&abitur er-
g._:._

Propter hane rationem noui quidam Theologi
de re ifta ceepernnt dubitare;non quidem quodef-
fentiadivinainre diftinguarura fio exiftencia fal-
tem realiter, eft enim de fidecertumapud Catho-
licos, & inter Philofophos enidensin Deonon effe
compofitionem ex effe, & effentia,atqueadeoinre
effentiam Dei effc fyum efle, vein 1.partativs ra-
€tatur:fed quia cum hac Rmplicitate, feuidentitate
ftarin Deo voum effe abfolutum , & alterum e fpe-
&iun,vrpatet deeflentia, & perfona,ideoifti Theo-
logi auli funt dubitare,anita (e habeant diuinaef-
fentia & exiftentia,imo quidam eorum aufi funt
ita fentire,& dacere,& confequenter negarein Deo

Z 3 abfolu-




Quaft. T11.
ftentiz, & folum ponere tresexi- 4
ftentiasrelatiuas, ita vt ficut aliqguorun opmione
humanitasin fto non habet propriam exiiten-
tiam creatam, fed formaliter exiftere dicitur per
exittentiam Verbidiuini,ita dinina natura fecun.
dumrationem pracif@, & abfiraéta a relationibus
nonintelligator habere exiftentiam increatam, fed
invhaquaque perfona exiftere per propriam illius
relationem. Quz quidem fententia non minus eft
falfa,quam noua,
Dico igitur; in Deo effe vnum effe exiftentiz ab-
folutum, & effentiale eommune tribus perfonis,
Quaz veritastain certa mihi videtur, vt {ine temeri
tate,& Fortafle eciam fine errore negari nou pofsit,
InDeowng DRM primum in ea conueniunt omnes Theologis
exiffentia m fedtio, 3.& 4.citandi, & prazfertim D. Thom.
abjolura & inedeftfrequentifsimus,nihilenim frequentius do g
efjentiales, cet,quamipfum efle, feuexittere, effeiptam effentia
D.Thom.  Deiyk loquiturnonidentice, fed formalifsime , vt
idem fitdicereelle eilfentiam fenelle deeflentia, fen
elle pradicatum elientiale Dei,quod egregie probat
1.part.quail. 3.artic. 4. & exhac perfettione colligic
fere alias diuinas perfectiones, vt viderc eft eadem
1.part.qualt. 4.articulo 2.quzltione . articuloy. q.
~articuloj. & aliis ﬁqucntlhlls, & in quzftio.iz.
artic.i.hincprobatnomen,Quieff,elfle maxime pro-
priti Dei,quia formaliter figruncatiplum cﬂ'e,quod
cftiplaeflentiaDei, & alia plura teflimoniain fequé-
tibus feétionmibus citabo fimul cum aliis:Schelalti-
cis. Nunc fufficienter probatur hzc veritas ex hoe
codemnoming, Quiest, feu, Ego fum, QUi (m, quod
. Deusfibi impofuit Exodi 3. adinnélis dictis, & ex-

2,0

abfoluram effe exi

Brod.3.

rtiunt

eftnomé eflentiale fignificans tres perfonas,
vnus Deus, vereéte docet Diony i

nominibus, dic Mlnd
Deitate diftum

a 11 1
» hieues

b.3.contra Maximi,

Epifcop. Arianoram.cap.26. &inopulculo circaga
verba,Ego fum, Qui fum,rom.6.in fine, & lib.2.de mo-
ribus Manich.cap..quibuglocisaichoc effenomen
smmutabilitatis, quia omnia qua mutantur, aliquo
modo definune efle, & arerniratis, quiaillud ¢ff, &

gnificari naturam dininam in fein-
tér manentem, elt ergonomen ellen-
niéns perfonis ratione vnius eflentiz,

Hloverbo
cominutabi
tiale cor

Reipert;

enomen,al

illo loco Exod. 3. duplextibiimpofin
teram naturz,fcilice, Quigff,alterum dignationisy
& gratiz,feilicer, Dens Abrabam, ¢ Dews Iauc,&c.E

quo licer colligere argumentum ab hocpofteriori
nomine ad illud prius: nam ficutfecundonomine
fignificata eft tota Trinitas perordinem ad effe¢
feu gratiam abilla manancem, vtell vous Deus.lta
per primum nomen {ignificataelt per naturalem &
eflentialem proprietatem conuenientemifli;ratio-
ne vniosnaturz, teflentiz: fedilludnomen, Qui
¢ff;perindefignificare, ac, qui exiftic,feuexiftens, tu
ex viipfins vocis conftar, nam biolute diftum,
feu fecundum adiacens (ve Dialedticidieunt ) idem
figniheat, qum‘i exiftit : tum ex omnibuscitatispa-

Iy

efla

Articl.

fe;vndelib.devera religio.cap. 4 9« Acternitas,inquic;
aeft,q f¢fola digere posuir , ego fum, qui
fum;idem rece ib, de ide, & fymbolo.cap. 4.ficei=
1am Gi eg.?{-.. i8,Maral.c.33.50/ ssinquic, veracereff,
it futns imeonsimtabili ejty & Bern. 5. de confide.
rat.paruim polt prancipium Nl comperentins aternitis
Ique Denseft s guam bocnomen. Quaeft fi bonusm fins-
Snwins vel quidquid tale de eo dixerissin hos verbo nffanra-
st Quodofi , e infra, Per boc quodammodo [olus off tpfes
Gurjunni tpfinseit & omnim effe. Ambr.etiam cpitt.s3.
idem nomen expligans ;inquit s Hoc eff verum nomen
Dei,effe fempersid el exiftere,& ChryGhom.14.in o, Soh
inquatsHo peroum, Q ui eflyfempiternum , ¢ fineprin-
Pios & vere,acproprieffe fignificar. Ex eodem modoin-
terprecatur Euleb.li11.de preparat.ca. 6. & 7.id eft, E4#
quinecellario, aceodem modo femper exitit, vhi
etiam refert fentenvam Pychagorz,& Platonis;qui
hocnomine Deum appeliandum docunerunt: & ex
Plutarchorefertica explieatle verbi Grgcum, quod
intemploDelphico erat feriptum,ve quiillucingre-
derentur,eo verbo veluri falutarent,(eu conficeren-
rur Deum,dicentes, s

Exhisergo fic concludituratgumentum , nomé,

Janiilii

Berngrd

‘m.&nj’,

L=l
Qui eff, elt elientiale, ergo fignincar proprieratem

abfoluram communem tribus perfonis , Bgnikicat
autemexiltere, fenexiftentiam, ergo exiltentia cft
proprietasablolnra,& maximeeflenrialis. Hangra-
tiofnem fcf.lI:VJ.)-'l']1uni,qllx.&.-’.‘dt potent.arc. 1. dif. D. Tho
fergntiam coftituensincer naturam creatam, & di-
uinam, quod natura creata nonelt fuumefie: fedi-
plumefic Deiefteiusnatura, & quidditas, & inde
elt; quod proprium nomen eiuseit ; Quieft, quialkic

Deus off,qui - : S : - : §
o5 g pofitionibus fan&orum namillud nomen, Qui e, ¢ denominatur, qualia propria fuaforma. Vnde Ba-
: r

Diony.

fil.apud Lippomanum in catena fiiper Exodum ca- Bafil
pite 3.exponersiiud nomen , Ego(um. Qusfum yre- M
¢te duxit. Lffud , Qutfum , vaam eandemque s accommui
nenzefientiam fightfiiat s & Nazian.otat. 36.quz eft fe-
cundade Filio, & 4.de Theologia,dicir,inter omnia
nomina Dei,Ens & Dewsielle maxime propria, & In-

ter hzcduo propriusefle nomen Enuis, Quianos,in-
quitynaturam eiufmodi exquirimus, qua spjun. «ff per f¢
babet,échoe fignificariliud nomen effsten, Quieft, éc

idem doguit Damafcen Liba.defide,cap.z. & Atha- Dimsfe
nalepiftolaad Orthodoxes de Synodis, Arimim & Arbaiaf,
Seleuciz congregatis,verfus inem.feu fol. 8.4
Cum audis, Egaﬁmz, Qi fumy non alsud g
plam fimplicemn, & beazan: 5 & mcomprehen/ibilems eins,
quieft.effentiam inrell Etoratiencin hog diftumy
inquitExDeg, Deds eft Verbil,inquic, Quemadmodii vas

Vnderette Rupere. libinin Exod,capaq.dicitDeum D prindipium, & vaus Deusyita plane vna eft iffentiayquadi-

cir:Egofum, Quifum. Ercodem fere modo Gregot. Grg Nift
Nyflen.orat.deinfantibus,qui premature arripiun :
tur,nullam remaic prater Deum yex fefe habersefa
fentiam,fed vnamelle Dei aturam, caihocpropri.
umeft,nomineaurem eflentizintelligic hacuri exi-
ftentem, vt aperte conitat excontextu, ficenim Au-
guft.s.de Trinitate cap.z.dicit effenciam De: di&tum
efie, Al effe, & fumiteffe proexiftere, vt elare conftae
exlitera, & eodem modoiz.deCiu.c.3, dicit Deum
effe,Summam effensiam,quia Summe eff; & Ambr. lib. Aming
de fide;contra Arianes,cap. 4.hincetiam concludic, =
Hoc ipfum;quod eft effe fubfiantiam Dei, & Hilar.1. de i

Trinit. cicea princip. tractans iliud. Egofum qus fum,

Aignfl,

E inquic.Adumiratss fum planesam abjolutam de Deo figni~

tribus, qui dicuntillo noming iiguiﬁcateim effe Dei ftmriwmn 3 qUE natyie rc'f:.'.'mim,an."m [ {Jf;}ﬁéu‘gm ,‘ggm.

zternitatem,quz femper eodem modo exiftit,gter-
nitasenim fine exiftentia nec mente congipi,auc fin-
gipoteft.Dicunt etiam illo nomine fignificatam efle
differentiam inter Denm, & creatnras,namiftz ne-
quedefe;nec femper;acnecelario habentelfe , negp
inillo funtimmutabiles,ficut Deus; qua differentia
noneft, nifiin efle exiftentiz, Vade Auguft.ex hoe
nomine colligit fzpe, ipfum effe, ellc quodammodo
Deo proprium,nihilque intimius illi conuenire; ni-
hil deniqueillieffe contrarium magis quam non ef-

Anpufi

sioneniisapsifimo ad inielligentiam humanam fermone lo-
queresu§, non enim alizd proprinm magu Deo, quan ef-
[eimtellipitar, Denique Hierou. to. 2.6pift.37.ad Da-
mafum, Vreinquirseft Den & folenaturasqna vere eff,
& propeerea fubdicinferius , Selum Dewn :jﬁ*,gm gf~
[entienorien vevetenet.

Videbor fortafle plura fané&torum teftitnonia
congerere,quammateria i\oﬁulabat, CPOIrtuit fa-
men initiis obftare,&pullulantem errorem prorjus
obruere, illamip non fine fufficienti fundamento,

temes

Hisri

D

i

B




it

b,

ik

boi

B Tk

Din

g,

Ry

Difput. XI.

Se&iolI. i

temeritatis 5 & erroris damnatam ofténdére, Re- Anicaéur.olginto declarari hocpotelt, quia creatur=

liquum vero eft vt etiam ratione,fententiam pofic
demonftremus. Prima (iimipoteft ex ommbus alle-
garis teftimontiis, quiain Deo vnaeft tre_rnit;:s aba
foluras & effencialisyiuxrailind Athanafiin fymbo-
lo, Nomiresarernisjed vnus fernus ; ergo fimiliceref
vaaexiftentiaabfoluta, & effentialis: patetconfe-
quentia, quia, vt ex .par.conitat: zrernitas eft ipla
duratio Dei neceffaria ; & omnino eodem modo
(cmperpermal'leﬂs,durariﬂ autem,velidem omuni-
no eftcum ipfa esiftentia . nonfolumre , fed etiam
ratione : vel certeintrinfece fupponit illam, & eft
tanquam propriecas dlius. Secunda ratio huic imi-
lis{umitur ex attributo immutabilitatis, eft enim
hocartribucum eflentiale conueniens Do ratione
fuenaturzinfinitz, (ed efle immurtabilemincludit
eifentialiter efle, feu exiftere: nam ecundumratio-
nem necelfario exiftere, fapponit exiftere, immu-
tabilitasautem interilladicit negefSitatem exifien
di, quianecelfaria permanentiain effe y¢ft primum;
ac przcipuuminimmutabilicate , fiergo hacnecefl-
fitas exiftendi formalirer eft ex abfoluca,&eflentia-
liperfeftione Dei,multo magisipfum exiftere. Ter-
tio,quia efle, fen exiftere eft perfedio impliciter, ve
videtur per fe notum , quia fine dubio inqualiber
reeftmeliusipfum;quamnonipfum,fed omnis per
fedtio impliciterin Deo eft abfoluta, & eflenrialis
(vrexu part.conftat ) cum quia neceffario effe debet
communisomnibus perfonis: tumetiam , quiade
ratione entis fumme perfeéti eft, veincludac forma-
literomnem huinfmodiperfectionent. Deus autem
elzntialicereftens umme perfectum, ergoeile,,feu
exiftereeft abfoluta; & effentialisperfectio Dei. Et
confirmatur, nam D, Thom. vbique docer ipfum
eflenon folfi efle perfectioné Gmpliciter: fed etiam
efleomnium perfedtitsimum , quiaelt omninma-
&us, vepatee tupare. quaft. 4.are.r.ad 3.&are.zad 3¢
vbiex Dionylicap. 5. de dininnomi.aitipfum effe;
efle perfedtius,quim vitam,vel fapientiam, fi confi-
derentur; prout rationediftinguuncur , quodidem
repetit. 1. 2. qualt, 2. are. 3. ad 2. quibus locis etiam
aiyipfum efie Dei in {ua perfectione includere per-
fetionemvitz, fapientiz, &c. Eftergofinedubis
hzcperfeétio maximeabfoluta, &eflential

\I[_‘!('_
to poteft hocitaexplicari,quiaimpofsibile eft,cami
perintelleftum nofitum prafeindereclentiam Dei

abexiftétia adtuali, ergo talisexiftentia et deeflen- D

tiaipiusDei. Antecedens eft tanqui primcipifi per fe
notiiapud Philsfophos, & Theologos, quiah=zceft
primadifferentia, quanosapprehendimusinteref-
lentiam Dei, & creature,quod hee, quianoneflien-
tialiter, ac neceflario exiftit, poteftintelligi, abfira-
hendo ab actualiexiftentia per modum entispotens
tialis, fenin potentiaobiedtiua: effentia veroD E [ |
non poteft hocnodo concipi ; alias non eft effentia
Dei, quiamon concipitur, vt purus aéus, & quia,
quod concipitur, vt ensin potentia ; coneipitur vt
recipienseffeabalio,quodrepognat Deo.

Dicettir foreafle hinc tantum probariefle Deiin
renon diftinguiab effentia cius, quod verum erit;
etuam fiexiftentia fit tantum relatiua, Sed hoctal-
fum eft,qnia mens noftra concipir efientiam Dei,et
iam przcifis relationibus : non poreft autem illam
concipere exiftentia pracifa : quod aperté pater,
quizquando nos concipimus diuinicatem pracifis
relationibus, non eoncipimusillam tanquam enciz
tatem potentialem:fed tariquam atnale,& purifsi-
mum ensex f¢ exiftens, qui conceptus non ef fal-
fus;fed verifsimus, & fimiliter quando concipimus;
quid pater communicet per generationem Filio,
vere intelligimis illi communicare eandem rem
fingularém, & indiniduam,quam in e habet,in qua
necefleeft ineludi candem individuamexiftentiam
quia illa res, feu natura, quz communicatur, fe-
sundumadtualem entitatem ; cum habet ; commu-

manant a Deo,prout vrius eft,vnde proprie partici«
pant effe diminum, prout effentiale eft , & abfolu-
tnm,accommune tribus Perfonis,l’cd quod ereatu-
rz primo,& perfeparticipancex Deoscitipfum effe

“exiftentiz, adquod creatio terminatiir; propter Dionyf;

quod dixit Dionyl cap. 1. dedivi. nomi.verlusing,
Deut ipfoeffe frioseffc omminm fubfiffentiam caufam 5 & Greg.
Greg. loeo fupracitato. Viergo, inquit ; in participa-
tioneilitus eflentic aliquid fimus , cognofcanius , nofmes ip-
fos, quia propre mihil fimus , illud érgo elle dininum,
quod creaturz per fe primo participant, eft eflc ab-
folutum,& eflentiale, Vitimo, quiain naruris crea=
tis verius eft, etiam fiexiftentia non dicarur effenti=
alis creaturis, ficut Deo, nihilominns effe de intrin-
feco conceptuellentiz,veelt aftualisentitas,& ideo
ia honanicate Chriftiimpofsibile eft , quinhabeat
aliquam exiftentiam diftin&ta 4 perfonalitate Verbi,
quiacltipfaactualis entitasdiftinéta d Verbo, ergo
multo magisin Deoipfa naturadiuina,ficut elt yng
attualisentitas abfoluta communis tribusrelatio-
nibng; itaeft vna exiftentia abfoluta. Quinimo et-
iaminopinione eorum,quiin creaturis diftinguiie
realiter exiftentiam ab entitare effentiz; non habet
lgcum alia fententia ;quiasquiica fentiantde crea~
turis;id faciunt, veilias diftinguane ab efientia Deis,
quam vere dicusit per fe ipfam effentialiter habere
illam rationem encitaris actualis quam effentia cre-
aturz incelligitur habere per adtum exiftendi : in

; nnllaergo probabili fententia habet verifimilitndi

nemille opinandimodus,

Adrationemetgo dubitandirefpondetur , dug
principia [alfaafflumere,alterum eft,exifiériam fub-
ftantialem, & fubfiftentiam effcidem fecundum ra-
tionem formalem,feu coceptum: in greaturisenim
hz¢exnaturareidiftinguuntur(ve fepe ditum eft)
& in Deo poffunt ratione diftingui: aberum eft,in
Deonon effealiquod fubfiftereeflentiale, & abfolu-
tum dequoinferius difpurandum eft.

SECTIO IIL

Virnan in Deo fit triplex effé exiffentia selatinms,
Sewanfint hesexifientia relatine.

H Anc quaftionem non inuenio. ek profeflo feu
Ainterminisdifputatamab antiquisTheologis;
quamuis obiter videantur eam indicafft Scotusin
prima diftinétione 11, quzfion. 1, 4d 1. & Caieta- Cijit
nus 1. part, quzRion. vigefima o&ana, articul. 2, :
vbi ante nonnullos annos , dnm illam materiam
tra&arem,fuleillam difputaui & partemaffirman-
tem doeui; quim alij poftea fecuti funt : alij vero
contrariam,

Primaigiturfententia effe poteft in Deo nullum
dari effe exiftentiz relativum: fed tantum illud v-
nicumabfolutum, de quo haftenus egimus, Quz#
videtur effe fententia D. The. in muleis locis , infra
quaflion. 7. articul. 2.ad3 exprefle dicit, In perfonié
disting non effe alintl effe-perfona prater effe nature , &
ideo sresperfonas non habere mifi vnums offe 5 & 1. part.
quaftion. 6. are. 4. ad 2. dicit. Perfonas digiins non di-
Singuiine(les inquo fubfiffuns. exprefsins qualtion, 2
de potenc.art:nin corpore, inquit, Quiaeffentiadini-
naeft fuum effe;non accepiseffe per (uppofiva, & articul. 5
fupponens, effe exiftentizin Deo tantum efle abfo -
luram dicic. Now eff concedendam quiod aliquid abfolu-
sum in dininis multiplicersiv s [icut quidam dicunt “quod
indininis eff duple effe , effentiale, ¢ perfonales omne ¢~
wim effein diunis effenttaleeft 5 nec perfona nifiper effe
effentie, & quaftion.o.de poten. art. 3. ad 9. ait. Nyl-
lo modo concedendum effe 5 quod in diwinis fie nifi vaum
effescumeffe femper ad effentiz persineat,cuins off: eft fuaef-
Jenviasrelationes verond addere aliquod effe, quia alias illud

Z 4 : efies

D.Thordy




Canat.

Gaprecl,

A Wfil_'/ie

Hicron

Quaft.ITL

272

?f[ut accidentale, & faceret compofitionem ;idem exprel- 4 cunqus enticatis,

ad13;

feinqu. S.art. zad & quattideveric
; endere Ca-

& hanc fententiam videtur vbique de
preolin 3.dift :.q‘vniu;tr:.g,ml s.contrafecundam
con¢lu, & indieatad argum. Durand.conira.4.con
clu, & dift. 5. quait. 2 articul. 3. infine folutionis,ad
2. & in folut. ad quintum principaleindicatetiam
Caictan. . part.quaft.28.art.2.vbi differentiam co-
Ricuitintet relationem, &ellentiam dininam & exis
ftentiam effentiz, &relationis , nam hancdicito-
munino effe candemre;é&rariont quamuisillgratio-
one diftinguantur, vnde concludit ynam efife exi-
ftentiam omnium reldtionum , quamnisipfzinter
firealicerdiftinétz fint, Citanturetiam Darand, &
alii, qui ponunatin Deo fubhiftentiamablolutam, &
negant relativas: (ed non efteadémratio deexifté-
tia, & fubfiftentia ; veexfupra diétis [Umi porch, &
ex dicendis amplins conflabit. Videtur huic fen-
tentiz, fatiere Augult 5.de Trinita.cap..&1e.& lib.
6.cap.10. vbi omnia pradicata, quaad fedicuntur;
negarmultiplica Deo,veate atem,bonita-
tem; omnipotentiam, magnitudinem ; i

fi

L - .
autem videtur numerare iplam ells Dei, quodait
left maxime abio

efleipfum intelligeré, que
idem atitem eft effe; quode

Trinita.capi. 4.in fing;effe, & fubfillere,indicarnon
pofie efferelaciua, vndeficinquit: Aliideff Deosefle;
aliud Patremieffe s guod enim eff o fe diciur, Pater anrem
ad Filingi 5 & ibidem ait, quod ficut non dicuntur
tres effentiz Dei: itanec tria et icucnes diguncur
tres (apientiz; Qutavrim eff [xp: Deo, quiafeilicet
tnipfohaccft (o5 quodfapere. Hieronym. ctiamnon-
hihil fuit in illa epiftola ad Damal
inquitenim , Quifquis. tri efft, tre: o
nakilys conatuy afferere. Rationes, qua pro
tentia afferri poflunt , commodi fe
nentir,

Sexunda fententia affirmat effe in Deo tria effe
exiftentiz relarina. Hancfecuti funt moderni com-
mentatores D, Thom=ztamin hac, qnamin 1,part;
Sed(vtquemadmodum fentioloquar)iplinon con-
fequenter loquuntur ; magifque conflanter proce-
dunt Capreol. Caietan, &ahi Thomiftz;iphienim
fentiting 1n vnaquaque re fubftantiali exiftentiamt
effe ynicum fimplicem a&um totius fuppofii, &
naturz: quamdicuncin creaturis eflcentitatem di-
flinam abeffentia;cuinsefadtus.Etitain vio fup-
polito,tantum poni i effe,per quod tam fup-
politum, qua
diuina afcend
Acreato, q

uis efle divinum differas
e naturaDei; tamen
inratiot (vtitadicam)in perfedtionea&tusde-
betexcéllentiori modo habere, quidquid habereffe

ut vaicum effz fimplex eft fifh-

creatura: ergo fi
ciens adtus perquemexiltitperfonacreata, & eius,
vicum effe abfolu-

na acperfonalitasitailind v
tum, yei  eritfufficiens rario exiftendi,
tam i e divinz , quam omnibus perfonis, De-
indé,in ¢crea ,qiiamuis quod quid eft relationis
fit refpeétinum , tamen iuxta horum opinionem,
quidiftingnunt exiftentiam realicerab effntia,exi-
ftentid relationis non eftrefpe&iua,fed eft velexi-
ftentia iplius fundamenti,vel et quidamaétus,feu
terminus effénciz, quam relpicie, & non terminum,
adquem ipfarefertur, ficergomulto magisintelli-
gipofletin diuinis relationibus,quamuis diftingui.
tur quall in ratione formalirelpicienditerminum,
nihilominus poffe vaica exiftentiaexiftere. Denigy
pofito illo fundamento de ditinétioneeflenti= , &
exiftentie,non potelt ex diflin&ione entitatum eol-
ligidiftin&tio exiftentiarum, vt conftat, quia etiam
in creaturis animad corpusdiftinguunturrealiter,
& tamen dictiturhahere eandem indinifibilem exi-
ftentiam. Cuiusrs ¢l ;quiaiuxtaillam fententi-
am exifientianoneft deintrinfeco conceptu cuinf-

tit: vide éxcreaturisad

B

E

U

Artic I

velmodiautrationisrealis aftua-
x diftin&ione fubfiftentiarum re-
nétio exiftentiari colligi, quia,
utin ftentia, & fubfiftentiaex natura
rei u:[?mg}n‘.-mur, 1ta in diuinis poffuntratione di-
fling cxn.:.u:i:rL’:'c.a':urisjic:tﬁibﬁﬂcnriaﬁ:quid
1 anatura; nihilominus exiftentia nature
_ei! exiltentia iplius fubliftentiz, & & contrario, it
in (i:lxx:z]; intelligendum cffcrpropnrtiuuah.rfr, vE
d:ctnl:.ﬂ‘mt. Quia hog potius pertinétad perfeétio-
nem ij fitts effe.Quocirca, i verum efferillud princi-
pium.feui n:m‘ius.};nrccndidecxiﬂeﬂ:ia,aumra-
ria fent tia mihi probabilior videretur, quiata.
men cxiltimo, exillentiam in omni retam diuina,
quain sreatanihilalindeffe, quam thihuinfq;rei
actu deo huicfententizadhzreo,
ficut fem peradn: Sed Oportetcam conuenienter
explicare. Aduertendum cft enim dupliciter poffe
in Deoponiexiftentiam rela m, vhomodo, vt
natura diuina noftro modo intelligendi periliam
exiftar; alio modo, vti pfarelatio, fen perfona dini-
na,fecundumid quod eftilli proprium;intelligatur
perillamexiftere.

Dico er

lis, vade nequ
lativara porefl
ficut in ¢reat

eiitis

per fuum effe ablolutum, neque potefl vilomodo exffitpn
vere dici, exiftere perexiftentiam relativam, vode /o ofe
ad hac non effetnecefarinm ponere exiftentiag re. Abelm

latinas in Deo. Hac conclufie videtur mihi certa;
&ean no potifsimum inténdere Diun. Thom:
in mulrisex citacis locis, quam prafertim explicuic
inillaqueflion. z.de potentia; arcic. primo dicens.
Quida pfa effentia eft fuum e[l ; now avipis offe per fuppo-

i cftvnde per viim & idesn [Je.eft in comm -
fineo, cuicommunicatur, & fic manet eadem (6=

damento prim um; quid
relatienibusfeipla, fen,
Lidem eft;fua exifientia abfolnta perfeétifsime.
& elfentialiter ekiftic, vndead exiffendum nonins
diger alidexiftentia,etiam ratione diftin@a. Deinde,
quia exiftere per exiltentiam nihil alivd eft, quam
eficaétualem entitatem,fed nullaencitas prafertim
fimplicifsima conftitnituretiam fecundum rations
in effe entitatis actualis nifi feipfa, ergo multo mi-
nusaiunitas. : 1
Dico fecundo. Vnaqoaquerelitio diuina , vt ficy
exiftit propriaexiftentiarelatinarationetanturm di-
ftinéta ab exiftentia abfoluta; vnde fit, vtin tribus
perfonisfint tresexiftentiz relativz realiterinter fe
diftinttz. Hanc conclufionem neceitio afferere
debentomnes, quifentiune exifientiam yniufeuind

O Thom,

InDuni
exifientiate
Imeia e
fiter potin iy

rattone s

gxifientia
abfoluta d

que rei nihil alind effe, quam adtum enuraziuﬂ;fcuﬁ‘.m;:,_

aftealen entitatem eius, & itaillam indicauit.Scot;
in i dift.i1. quaelt, 2. ad primum argumencum. 2.0.
piniones, ex antiquis véro autoribus, eaminnenio
exprefle in Ricard. de fanéto Vi&. lib, 4. de Trinits
tap. 16, vbidiftinguitin divinanatura exiftentiam,
quz eft pluribus commiunigs& exiftentiam omnino
incommunicabilem, & illam dicit effe vnicam, &
propriam diu hatura; in cap. vero 17. oftendit
exiftentias incommunicabiles multiplicari iukta
numeram perfonarum, quod fequentibus capiti-
bus late profequitur.Ratio veroeft, quia ¥naquz-
que relatio intelligitur habere propriam a&ualem
éntitatem relativam ratione diin&amellentia, &
realiterdrelatione oppolita, fed in coneeptu vaiuf-
cuinfqueencitacis adtualisincluditur exift&tia ,imo
inrefuntomninoidem, quamuis noftro modo cé-
cipiendi exiftentiafit formale conflizatinum adtua-
lis entit UQJergn_ncfcﬂ';:itacfzﬁingui,vcfmlu‘tipli-
cariexiftentias, ficurdiftinguuntur, vel multipli-
canturentitates, quiaimpofiibile effaliquid multi-
plicari , fen diftingui fecundum aliquam ratio-
nem, & non multiplicari , & proportionaliter di-
fingui in proprio conftitutiuo illius rationis,ideo

enim

Stotws
Ricard.
Vide:

£0 primo. Diuing naturatintom exiftit Deus ot |




o tmd |

it pov
m 4ffe
L
[hom;

Die bt
e b
i 1k

antfiy |

ot &b
i

e de |

e
HS.
rd.

h

i

o T e

Difput. XI..

gnim ttes perfonz divinz nonmulriplicantur shee y
dii‘:inglm:tturin effe Dei,quiaformale confticunua
Dei, quodeft Deitas, in €15 non multiplicatut,nce
diftingniiur.Sicut ergo cllentia,& relatioinre funt
vnaenticas,itainre voicaexiftentia exiltunt,tamen
ficut intelligimus relationem diftingui ratione ab
effentia,&aliquid entitatisinciudere,quod effentia
nondicit,fciheer rezlem refpectum, quiinrefuam
afualitatem, & realitatem habet,ita neceffario in-
telligendum eft exiltentiam relationis codem pro-
portionalimodo diftingui ab exiftentia elffentiz. Et
parimodo,ficuctresperfonz funt cres res relatiuze,
habéresritaresadiualesrelatinas realiver diflinétas
itaneceleeft habere exiltentias difiin&as relatiuag,
quz nihilaliud func,quamipfemet entitates.Con: p
firma:ur,& explicaror hoc ex creaturis,namin per-
fona creata,in qua natura,& lubliftentiainre diltin
guuncar,neceflario intelligimus aliam effe exiftéria
nature& aliam {ubhfiEriz & ﬁcmpe-;ibnﬂ compo-
niturex fubfiftentia, & naturasitacompletumeile
perfonz canflari exiplocfle, feu exiftentia naturz,
& fubfiftentiz, ynde in humanitate Chrifti, ficue
decit fubfiftentiacreara 5 itadesftcomplecum cile,
feucxiftere perfona creatzsquiadeeftiliudefle, feu
illaentitas,autillerealis modus, quem fublifientia
creataimporeat,Sicergoin perfonadiuina, quaim-
uis natura,&perfonalitas tantuni ratione diftingua
tur, tamen eodemn modo intelligend lunt habere
exillentiam ratione diftin&am,quiaetiam ibi per-
fonalicas falten feciidum rationem incelligicur ad
derealiquid reale actuaic, quodeft formale confhi- C
tutivum perfonz. Secundo idem confirmatur;
quiarelatio realisin creaturis comodo,quo eft re-
alealiquid afta ponensaliquidin fabieéte; in quo
el itanecefleelt,ve includar exiftentiam actnalem
comododiftindtamabexiftentia fibiedi, fen fun-
’ dam:nti;que ipfarelatioabeisdiftinguitur,cum e-
piakris o e T RS . ol
Syl nimrelatio r_uahs per dxz.ll,dl{qxl:f_i realeadualetol-
i dfin- tUE a fubiedto, ergo aliquid exiitentiz : quia hae
i ab e QU0 vE(2pedidum eftin Et fimili-
iatia fut- t€F, cum relari 1 ) mdamento,
datilli aliquod effe, quiaeR inillonouaformarea-
lis, & iflud cffeelt exiftentiz, quiaeft attnale,&non
eft tancum effe effentiz, prontincell tureffein po.
pentia obiedtina, & idem argumer poreftappli-
cariad diuina,quia paternitas dat efle Patris; quod
non dateflentiz, velic, & illud efieeft exiftétiz, quia
elt aftnale, & extranihil : ergoin Patreeftefleexi- D
fienciz ratione difiinétum ab illo effe,quod datefl-
fentia vt fic. Eteodern argumento poteft concludi
eflelinPatrealiquod effe exiftentia relatiuum realis
terdiftinétum ab oppofitoefie relagivo,quod eft in
Filio. »
Dicotertio,Nihilominugabfolute, & fimplicicer
 n: dicendum eft,tres diuinas perfonas exiftere codem
s difiy ta effe, & folum cum addiro di cnd:'mteﬂ, relatiue
afs s tiu exiftere per diftinéta effe relariva, & fimili modo
fimpliciter dicendum eft, effein Deo vnum effe,eri-
plex autem efie non eft nifi cum addito eoncetien-
dum, feilicet relatiue. Hze conclufio licer magis
explicet modum loquendi, quam rem nouam,ai
hilominusin hac materia eft magni mementi, quia
inilla facileeftexinordinatislocutionibusin erro -
rem;velcertein erroris [ufpisionemincidere.  Ad
confirmandum autem huncloquédi medum mul E
tum valet autoritasD. Thom.locis [upraciratis, qug
in Auguft. & Hieronym. fundata elt, quiamodus
loquendiin vnaquaque materia ex fermaone fapié-
tumfumenduseft, Viverorationeexplicetur, ad-
uertendum eft,dininis perfonis,feurelationibus tri
busmodis polle aliquid conuenire. Primo przcifc
rationeeflentiz, vtefle Deum , elleintelleGualem;
" elleincomprehenfibilem,efleinereatum (qua funt
exempla Gregor. Nyfen. libr.dedifferentia effen-
$1z;& hypofaiecos)e hxc non multiplicantur pro-

Relaorn

Pafimede
g relati-

Gy Ny

ficuma

celrioll. 253

prie, & fubantive loguendo. quiaforma, Aqua Dininic rel
hzcpredicara fumontur,ef omninoecadem in di- fanenibus,
uinis perfonis. Aliacorueniunt [erad nitsprasi.
tione relationis, vt eflc incommunicabilem , effe 42 7
perionam,effealiud. &hre quamuisfecundum fpe- :;",';,,’!',"m,g
ci_nca_s rationes relativas non multiplicentur, quia L;;;f:muﬁ;r'{
non funt plures paternitares, nec plures patres; & ce
tamen (ub rationibuscon wnibas, in quibus fe-
cundumrari snem conueniuntymultiplicantur pro
prie, & fubitantiue, quiain remultiplicantur for-
maz, [en r e;fcrm.’ll’cs_ﬁquﬂ\us tﬁ!ia}n':tmcata
fumuntur, & hoc modo funt tres perfonz incom=
municabifes,tresrelationes,&e  Aliadgnique ab=
{slute quidem ; & fimpliciter conueniunt perfonis
ratione ¢flentiz , tamen fecundum determinatum
modum conueniuntrationerelationnm quod pre-
fertim co neingie in pradicatis aliquomodo tranf-
cendentalibus,& hutufmodi e e e, fev habere en-
titatem , aut realitatem, nam vnicuique perfon
divinz fimplicicer,& ablblute conuenitefle ratione
effentiz,ratione autem relationss tantum connenis
effetalimodo feiircec refpiciendo terminud , quin
potius,etiam fi de relationediuinag in abfiradto lo-
quamur, non habet efe fimpliciter nifi ab effentiay
quiaentitas relationis intimve, & eflentialiteringdu-
dit entitatem eflentiz, ita vt ab illaprafcindinon
pefsit; nec omnino car ftingui, vt benenotauit 3
Henr, quodlib.taca.& in materia de Trinic.a Jan? Hovre
dixi,quiaipfun efle eflentiale et de intrinfeco con-
ceptu ingularum relationum diuinarum , alias ne-
ceflariofiercr,effentiam, & relationem divinam for-
maliter, & effentialiterd Pradicatacrgos
que funt huius ertij siimpligiter, &ablolure
non muliplicansursfed tantum fub pominibus im-
portantibusrelationem,quiaforma,i qua fumitur
el vnain omnibus perfonis, & folum mulsiplica-
tur quoad determinatum modum ipcommunica-
bilen,feu relativum. Quiaigicur(ve dium eftJelle,
fevexifterceft przdicatum huius tertlj generis,ideo
fimpliciter dum efl vaum;triplex veronon,ni

lito relativi.
Exhacconciufione, & rationeeius, &explicara
manent tefiimonia pro fententia priori addu&a, B
quatenus gontra fecundam cenclufionem facere EObibe,
poffunt, & expediuntur fasile diffcuirates nonnnl-
Iz, quaex JI]a;tmnﬁ:rgun:. Primacft, quia f'cqui-
tur in Deo efle tres eflentias , quia exiftentia (iuxta
noftram fenrententiam) nihil alind eft,quamipfacl
fentia rei, ve incelligicur habere eptitatem aftua-
lem;feu poting eltid,quo conftiruiturin eflc entita-
tis actualis,(iergo fune tres sxiftentiz, erunt etiam
tres effentiz, Er confirmatur,nam exiftereeft pre-
dicatum t[?e.nt:a]c DEI (ve offenfum eft fe@tione
pracedenti) ergonullo modo mulciplicarur , aliag
carenturfapientiz, vel omni-
ltem cumillo addico refarini, Refpon-
wimeatum primum aliquibus vifum efle

¢ rilludadmic-
teretres elientias,quia effentia,(cu quidditas etiam
eft predicaum tranfiendens sbitrahensab effentia
abfoluta,&relativa habet n.xelatio, vi relatiofam
efer tiam,feilicer;effead,fed relatiopes dininzin hae
eflentiarelationis diffingunntor, quiavefig habene
rationes formales, & qu casdiltin®tas,ergo
eft in Deo diltinéti myarqueades mulei-
tudo,vndeD. Tho.in r.dil},.,-;c“:.sg.qx'rxﬁ. vnicaarti« D-Thon)
cu.primoad ninquit,quod.  Quatenus «[f: fignificas :
qu.‘dﬂmrem,quamexpl‘zmrfeﬁ o0.fic efentiandy relario
non Vi1 ineffe, vode fic, ve in h"‘ceﬂ'eper!'onz,
diftinguitur,atqpddeoin aliqua quidditate, &eflen- Cairam
tiaCal.ctiam 1.part.q.28 ar. 2.diftinguir inter quod S:os
guid eft relationis & quod quid ef haturae dininz,
&idéa f::'}l"ti.i'!‘i docet Scj_vr.!‘gpra,halmt ergorelatio
fuam qumdwat_cm,& effentiam; & hoemodo erung
multzcllentizinDeo utmultz exifiériz, Sed hie

mos=

atio

gl

Pﬂt:‘ﬂ




274  QuxftlIL

In Deo nen modus loquendiabfolute : & fimplisiter eft vitan:

Tunttres

Jelfentia,

Bafilins,

Refponfic.

Cbiedlio,

D, Thom,

Chielin

dus,vtomnino falfus,& erronens:primaenim con=

fefsiofideieft,in Deotantum efle vnam eflentiam,

& tres perfonas vnius naturz , & éflentiz. Etratio

¢ft,quiaeflentiarei i{mpi‘.icitcr dicitur l.lfa yquares

conftituitur in {uo efle fimpliciter , & polteriori
potefta nobis explicari per hoc,quod cft principit
omn umoperationum,vnicaelt autem nacura;qua
diuinz perfonz habent fuum efle impliciter; & qug
ineis eft principium amnium operationtim, vode

Bafil, epifto. 8. Operationis fimilitudo in Parre; & Fi-

lio ; & Spirisss fancto 5 eandemin illiseffe naruvam mani-
- fefle deglarar : dicitnr etiamzflentia illa, in qua fap-

pofitaalicuius naturz conueniunt,vt Gi ¢gor. Nyl

{en.fupranotanit,inde concludens hane :H_c vaam

in tribus perfonis, modusautem ;;1(‘6[1111111015_111.

terfubtiftendi,quan werfusfic,formaliter
non pertinctad rat indinidui fubftan-
tialis,vein hom 1alicascreatadi-
ftinguatura natura hum a racione formali,

&quali efentiali;pihilominuscfentiahominis voa

eft, impliciter tota eli potitai Anacura , proprer
juod Chriftushomo, &aliushome purus funtin-

idua ciufdem fpecificz ellenriz
t litates habeant Sic
» SIIULLO mMAZIs tres ?;L‘i:;mx i'irn't}hc:f;:r funt v-
nius naturx, & effentiz, imo ¢tiamrelationes ipe
fimpliciterdicend= fint vniusef ,quia {vtdi=
Gumeft) inommbus efie uditur, &ab
ilia magishabent efie Aimpliciter ; quamex proprijs
conceptibus: cum addito aitem , & fecundum quid
pofluntdicidiftinguiin formali;éequidditatinara-
tionerelationis,

Adargumentum ergo fimpliciter negatur feque-
Ia,tum quiaiamdi¢tumeft ;etiam exiftentias tim-
pliciter,& {ine addito,non efle dice as plures:tum
€tiam quia exiftentia generatim loquendo nonre:
fpicictantum prop

1adicer

m Eattiram, & ellentiam reis
fed quameuniy entitatem & quemcunig modom
reiitavetot lint modi exiftentiz, quotiuntniodi
entitatis aftualis.

Sed vrgebisinterrogando san faltem cum addito

fintcon¢edendzinDeo tres effentiz relating, ficur
tresexiflentigfRefpondeo;licet it qughtio denomi-
ne:naminter Catholicosiam resconftar, mihi ta-
men nonvideturillalocutio viurpanda,quiaefien-
tiaidemeft, quod natura, vnde ficut non dicuntur
proprictres naturz relatinzinDeo:itanectres ef-
fentiz, fignificat enim effentia, vel nacura Dei,id,
quo formaliter conit urinelle Deisé& hocnullo
modonegs relaciué eciam multiplicatur, poterune
ergo dicitres rationes reales relatiuz, nontamen
proprietreseflenciz, Neque eflidemde exiltentia,
quiaexifientiavelm refpicit fippolitum, quam
folam naturam , vel certe indifferenter fignificat
qiic:'ﬂf{iﬁt“ﬁﬂ(‘.w.!)!‘-f:E'l'.'!!'ilElllle-

Ad confirmatio refpondetur ex doétrina D.
Tho..p.qu 39 art.3. ad 3.nominatranfcendentalia
polle de Deo dici efientialiter, & perfonaliter;fen
ablolute,& relative; huinfmodiautem eltefle 5 &
ideo noneft eadem ratio deillo, é&dealijsaciribu-
tiseflzentialibls,

Sed hinc oritur fecunda difficultas, quia f2ltem
fequitur ez admictendas in Deo cres durationes
realiterdiftinétas, ficutadmitencur tresexiftentie,
patet l’l—,quela, quiaduratio veleftidem forma Lm_:r,
& fecundumrationem,quodexifientia,vel certele-
quiturexilla, ergonecellceft multiplicari duratio-
nes,ficurmuleiplicantur exiftentiz, Quod c6firma-
tur primo, quiadaratio nihilalind eft, quamper-
manentiaipfius efle,feu ipfius entitatis in efle,fed i
cut voaquaque res per fuam entitatem imirinfece
exiliic,ica per eandemintrinfece, & formaliter;du-
rat, ergo.  Conhrmarur fecundo ex relationibus
sr¢atss, qualine dubio habent durationem exna-

Articl.

A turareidiRin&ama fio fundamento, interdume-
nim finjtur duratio relationis » & non fundamenti,
ergoin Deo duratio relationis diftinguetur faltem
ratione 2durationeabfoluta, ergo & ipfe duratio-
nes relatinz diftinguenturinter ferealiver ,

Videtur fancitaefe con!‘equcm:rchedendum, Refpen]:
quia hoc pradicatum yidetur quoad hocefle eiuf: 2 Dwirt

demrationis cum tranfcendentalibus , ne‘q;iuudd

Wrariony;

i . T s = 2 . las
confequens videtur aliquid abfirrdi, vel incommo. "0*#:

dipolficferre. Sed oporteridem ohferuare in dura-
tionibus, quodin exiftentijs, vt hon fimpliciter, fed
cum addito,&explicationzres durationes relating
dicantur,

Sedadhucoportet difficnltatem vigere, fequi. Oviedid

turenim hinc efleadmictendas in Deo tres zterni-
B tates;quod eft contra Athanafdicentemin fymbo-
lo: Non rres arerni; fed vnus a::cm;;;,quod [ubjtansine
intelligendum e}, ve D.Thom. fiupra dixie: f
eflfenccres zceinitaces setiam fubitantine efent tres
aternbficut funt tres perfone, proprertres perfona-
licates, fequela paterquiaillas tresdurationes opor-
tecelie( veiradicam )in aliqua fpecie durdtionis, &
non nifi in rationé zternitatis, quia nulla illarum
eftinftans, autzuum,aut tempus,vnagquzque ergo
eltzternitas;ficucergo lunceres durationes,icatres
xzternitates.
Dici poteft primo totum efle verim, logiendo
cumillo addito fulicer, relarive, Athanafium vero
locutum fudle fimplicicer de zternitate, qua ablo.

Ju
quia

lured:étalignificar aceributum effentiale. Sd
inhscmareria oportetcanrifsime loqui, mihima-
gis placernegare hiefécundifequelam, quidrario
C durationis abltratior eft, quaﬁ} ratio ®ternit
vndeexvi
ongsm

ntam dicic zternitas, & ideo intelligipo.
: E inrationérelati ._:duratéonia;quia
vthie conuenic relationiex vi proprijconceptus, &
proprizexilicnti relatiuz : at vero xrernitasdicit
perfectifsimam rationem durationis; quam nulla
relatio habet,exeo quodrelatio eft : fed ratione di-
uinitatis, quameffentialiter includit, &ideo aullo
modo recipitillam determinationum,filicet 2rer-
nitatisrelaciuz, nec(ub ilamultiplicarur, propter
hanoc enim caufam non funt tresfapientiz refatiuz,
&c. Quod aperte videtur probari exattributo ims.
mutabliratis,quod eternitasintimein claudit, &
tamendicinon poffunteffe in Deo tresimmutabie
litaresrelatine, quiatotaratio immutabilitatis fim
D pmirc;l't_eitc_licr_.r:_a. Quocirca; licet omnis dura-
tiorelationis diuine, veiie, fit gterna effentialiterac-
queadeo zrernitas, quiaeft duratioincreara, &ab
intrinfeconeceffaria, & immutabilis,tamen hzcran
tio zternitaus conuenitilli,in quantum intime, &
fecundum proprium etiam conceptum includit i-
plum effe pereffentiam abfolutum , & effentialed
quo habet nfinitatem fimpliciter, immutabilita~
tem; & aternitatem.

Etiuxtahancdoétrinam foluendo funt alia imi-
liaargumenta, quz hicfieri poffunt, ve quodfequa=
turelicin Deotresa&tus puros,quaexiftencia vt fic
exproprio conceptu dicitvitimumatum, &exeo
quodinDeo fit,non pntcﬂhabcz'cadmiﬁamPetcu-

teft mutla

E mam:fiergofuntin Deo tresexiftentiz, funt etiam

tresactus puri. Item pari ratione concedendzele
fenceres infinitates , & fimilia. Huinfmodi vero
argumentandiratio eft reverafallax, & inefficaxin
hocmylterio, Similia enim arguméra fieri polfunt,
viprobetur, noneflein D¢o tresres, tresen titates,
tresrationes forma[circafusguiu etiamhzcinDeo

Athan:

Refponf

n Des nff

: it LSS font trusee
ureonecptus noa dicit tantam perfeéti- termitatey

funtpurusaétus &infinicus.  Notetor ergogene- Aligunt -
ralisregula, quando nomen aliquod quippiam fi- fondetir
gnihcarfubra cinnqaliqua,quz requiricaue 1mpor- skitdit,

tat infinitatem fimpliciter in genere entis, taleno-
men, feu talis ratio per illud fignificata, non po-
telbmuliiplicari in Deo, quia vnitas fimplicicer ab

vna




onft
Yea ey
tiameg
10k,

edtlol

.

Yoo nef
S TH

ikt

Pt

§ Ot

izﬂ'uirgru.

4 Obiedi,

e

Difput.X1.

Se&ioIII. 273

Vnaeflentia prouenit: huinfinodi eft nomen a&us A reiatiﬂnis,quoddicit ordinem ad fubie&um, & non

puri,& fimilia:& ideo negand= fimplicicer funtAillz
fequele. Quando autem nomen non dicit exfeinfi-
mitarem fimpliciter in genereentis s & alioqui eft
tranfcendens , vel haber vim tranfeendentis;tunc
multiplicari poteft rarione crium relationum: hu-
infimodi autem eft nomen exiftentiz , & fimilia;
quamuis etiam in his,quia poteft efle ambiguitas, o-
ptimum fitdiftinguere,vel cam determinationelo-
quivtdidtum eft. ;

Tertiadifficultas fit; quia exiftentia abfoluraeft

fimpliciterinfinita, & perfeéifsima, ergo perillam
quzlibet perfona, & quidquidin perfonis eft, fuffi-
cientifsimeexiftit, ficut,fiin Deo tantumeffer vna
perfonaabfoluta,rantumintelligeretur habere vni
eflc fimplicifsimum fecundum rationem perquod
tamnatura, quam perfonalicas eius exifterer; ergo
etiamnuncnonoporte: diffinguere etiamratione,
effenaturz divinz ab effe relationis, qua eft perfo-
nalitaseius, Et confirmatur primo;quiaeffc abfolu-
tumintime & effentialicer includicur inrelarione;
verelatio eft:ergo perillud fufficienter exiftit,etiam
quatenusrelatio eft:ergo non eft neceffaria alia exi-
ftentiaratione diftinéta:imo nec videtur incelligi-
bilis,quia, ve rescxiftar,fatiseft vica exiftentia,qug
rem totam quafi penetrer &a&uet, Secundo confir -
matur, namiflud effe abfolutum eft completum, &
fubftantiale , ergo fi aliquodeffe incelligitur illi ad-
di,etiam fecundum rationem, adderetur ageiden-
taliter.

R e[pondetur breuiter , eandem rationem; vt fz-
pediétumett, effedeexiltentia, qua de entitated-
étuali, ficut ergodininitas vt przcli‘lé relationibus,
eil res infinica [impliciter, &nihilominus fecundum
hunepracifitm congeptum noneft formaliter rela-
tiua,nequeeffentialiter, fed tantum abfloluca, quia
ielariua perfedtio formaliter non pertinetadinhni-
tatem eiug fimpliciter,quamuis in ¢2 eminenter co-
tineatur, itaiplum effe effentiale eft quidem infini-
tum,fed v fic ’itumfurmalitet‘abfalutum,&id:o_,
quamuis perillud, vt fic perfe@ifsime exiftarnatura
ibfoluta,non tamenrelatio,verelatioelt, &ideoo-
poreet, v relatio fecundum rationem addat ali-
quodefle, quo formaliter in cff entitatis adtualis
relatinz confltituarur.Quapropter ud eft fimile quo-
ad hoc,fi in Deo tantum effee vna perfona, quia illa
eflerabloluta, & ideo tota entitas cius, &totumefie
tius,effent abloluta,

. Ad primam ¢onfirmationem refpondetur, exi- D

ftentiamncn effe adtum aliquem quafi aéuantem
rem,& diftinétum abipla,prafertimin Deosfed efle
iplammzt entitatem vainfeninfque rei, &eideoexi-
ftentiam abfolutam Dei;licerincludaturin relatio-
ne, formaliter, & fecundum precifionem rationis
nonaétuarereflationem in effe relationis}ita enim
inillaincluditur , verelatio aliquid addere intelli-
gatur,quod propriam habeat aualitatem , & fecn-
dum eam, propriam etiam exiftentidm.

Adfecundam confirmationem refpondetur pri.
mum,elle efentiale effe completum, & perféétum,
quantum effe pcue& effealicuius naturaz, non vero
perfeipfum pracife famptum vlcimo terminatum
adeffeperfonz, &ideo effereldtionisnonaduenire
accidentaliter, fed perfonaliter, ad conﬂltpcndam
failicet perfonam. Deinde quanquamintelligerstur
perfonaiam completa, tamen guiainre cftomnino
1dem efferelationis cum éffe abfolito, hoc fatiselt,
vtnon fiefle accidentale,fcurvidereeftinfpiratio-
neadtina, quae intelligitur aduenire Patri_, & Filio
iam perfonaliter eonflitutis,& non eft accidens pro
pierfimplieitatem, & indiftinétionem,

Vitima difficulcas; fumi poreft ex relationibus
sreatis, inquibus exiftentia reiationispon \nfi:tut
efle refpediva, fed abfoluta, quis cft ipfura ineffe

B

ad terminum, relatio ancem ve réfacio refpicit ters
minum,&non fubieGtum,quia non poteft bisrefer-
rifeu duo imul refpicere.fcilicer fundamentum, &
terminum,ve Caiet.loco fupracitato ex prima par-
te contra Scotum obiicit, Vel potelt aliter explicari,
quiarelatio fecundum fnam naturam refpicit ter-
minum, ergonon fecundum exiftentiam , alias bis
refpicerer,

Sed hze difficultas folum procedit in fententia
diftinguente realiter effentiam creatamabexiften-
tia,noftra verofententia facile ex diétis cxpé;‘irur,
nam exiftentia relationis nihilalindeft, quamipfa
attualisentitasrelationis, vode tamrelpediuactt,
quam ipfarelatio,qua fecundum fe totam,& prout
relatio eft,relpicit fubieétnm,quod fuo modoinfor-
mat , & terminiim, ad quem viimaré cendic.feu ad
quem refert ipfum fubieftum;in quo eft;& hocmo-
dononéeftinconueniens, vt refpiciat duo fubordi-
nate, ficut habitusrefpicit potentiam, quam infor-
mat,& obicftum,adquod illaminclinat. Neque hie
refpectuseft diftinétns in effentia, & exiftentiarela-
tionis, quiaipfa clentia, & exiftentianon funtnifi
vna entitasactualis. :

Sed inftabir aliquis, quia inhzrentiahuius rela
tioniscreatzin {uo ubiefto,vel fundamento tanti
eft quidam modus vnionis , quinon videcur refpe-
&iuus,fed abfolutus,vtelt inhzrentia eninfcunque
Aceidentis. ;

Refpondetut, ipfam relationem nonineffes, vel
vhirifubieéto,fen fundamento tanquam entitatem
diftin@tam, fed tanquam modum,& ideoinillond
diftingui modum vnionisab entitate,vel exiftentia
eius,quz,fi exiflit,necefe eft, vt attualiter inexifta,
&wvniatur fuo fundamenico,aut fibiefto.Etideo to-
tailla voio, féu inexiftentia relatiua eft, ficut ipfa
forma,

SECTIO IIL
Frrum in Deo it aligna ﬁf:ﬁfimrm abfluta, & o-

[eniialis.

P\Atio dabitandi effe poteft; quia fubfitentiaelt
"\yltimus terminus nature; conflitutiuus perfo-
nz, fedin Deo non eft vna perfona abfoluta, ergo
neque vna fubfiftentia. Maior confiat ex ipfo viu;
& fignificarioneipfius nominis fubfiffentiz;vnde a-
pud Grzcos idem fignificatur nomine hypoftabs;
quodapud nosnomine fubfiftentie. Etin Conciliis
ha voces, Subfiffentia, hypoflafis, fuppofisum & perfonas
pro eodem fumuntur loquendoin dinina natura,
Ad quod alludens D, Thomasinfra in hae quzft, 3.
artigulo 3.ad primum ait. Quod eff (ubfiffens in dinina
narurasconfiquenseffe , vi fit perfona, éci. parte quzftio.
2g.artic. 2. dicit fubfiftentiam, & fuppofitum idem
fignificare,& quaft.s de poterit.artic.3. & s.dikit, éx
hoc.quodaliquid eft fubfiftens habere , ve non pof-
fit de pluribus pradicari. Ec ratione probari poreft
ex differentia inter exiftentiam , & fubfiftentiam,
quz nullaalia effe poteft,nifi quod exifientia praeci-

E fedicitatualitatem eflendi, fubfiftentia vero dicie

vitimum terminum exiftentiz , quo res fit omni-
no incommunicabilis. Denique , fi daretur hzc
fubfiftentia abfoluta : ergo pracifis per intelle-
&um relationibos  intelligeretur manere deitas
tanqnum {ubftantia indinidua ; & fingularis ha-
bens intelle&ualem naturam, feu in illa fubfi-
ftens, eflet ergo perfona,quiahec eft perfonz defi-
nitio.

Inhacre;prima fententia negat eflein Deo fubfi-
flentiam eflentialem,feu abfolutam, Hanctener A-
Iexand. Alenfiz.par.quaft.z.memb.3. & q.7.membr.
p.articulo 3. & 1dem licet obfeure doget in 1. pare,

quzft,

Rufponfis;

itk

Refbonfit;

B, Thm

Alenf.'
Bonauen)
Marfil.
Henrita




256

Quaft 11T,

Bonnuens. quaft
Mafil dift.j.ar uxft.z. & dift.g art.a.queft. 4. & Marli,
Hemie.  insqu ic.g.dub.g.ad Ainem, Henri, quodli=
Rioard, =~ p4 ioneoctana,ad finem,licet non
antiz , fed fub nomine fuppofiti
i;%& communistribus perfonis quaftionem
tetidem in i.part.fimmalarti.56. quaft.
é.Ricard.etiam ing.diftin&tioné s.artica.quaitioné
z.eandem fententiam fupponere viderur , quam et~
iamindicatini.d.27. artic.i.qu.r.ad fecendum,Huig
opinioni videtur multum favére modus loquendi
V1Syned. Conciliorum,vbigue enim negant,trés perfonasefe

fevnam fubfiftentiam,yndein VI.Synod.aét.1i. Sa-
belliana prauitns dicituy 1ves perfonas in viiam colligerey
el confandere fubfiffentiam, & idem Tumi poteft ex V,
Synod. collat, 5.can.1, & exaliis, quasinfracitabi.
mns,quzv‘biqueSciiniuutin!‘) tres fubfiftentias;
& confequenter negant vnam Fundamentalisau-
tem ratio ‘huius fencenti¢ in principio tatta eft,
nferius, &in fcﬂmne[‘cqucmi magis vrgebi-
licando eiuz difficultatem ; qua finedubio

entiaeft communisaliorum The-
ntiunt dininam naturam, fcut el
i{uz perfectionis abfolute exiftir,ira
re;neque emendieare  veita dicam)

gtiam fubf

ot
i::r:m; {ublifientiam 4 perfomis. Itatener expreffe Scot,in
Rumd.  3.da.quelt 2§ adg ionem igitur,& d.5.q.i.&in
Gubriel.  1ud.7.q.vnicain principio,&infiné, & dift.26.ad 4
Abpain,  gertizyie.Eandemtenct Durand.in 3 diftinétione 1.
Okt & Ricard artic,t.quaft.z, ady, iundta qua.

qugfti.areic.s.dub. 4. Almain.q.are 3. dub.
in 3.quaft.i.Ineadem fententia conne-
ult . Thom.cum Capreol.in 3. dift. 1.
rgum. contra 4.conclul. & Paludan.ibi,
| Caietan, fupra quzft, 2.arg.
& q. 26, artic,
inlacis, praci.

D, Them.

2 &inhac.q.g

: 3 af i-g [+4
4.Quiprofe

va

1
citant D.Thom.

puifunt, quos citauileftione pracedenti in princie
pio,quibus addipotelt,in omnribuslacis,vbiait De-
umeffeipfumefle p:rr.ﬁ'cut'zam, codem modo dice-
re, effeipfum effe fubfiftens, vt videreeftinlocis ci-

feftione 1.fentit ergo virumque effe abfolui(s

i, cap.

ale, & 1. contra Ger

re.q.gp.artic. 4.dicit; hocnomen Deus,fup-
ro effentia,nifi ex adiunfto determinecus
properfonasdinhoc ponit differentiam

38.4:.6‘; 43. -

tem 1.pa
ponetrep
fuppone

10S TErmMI

nosDews ¢r bomo s nulla antem eflee,
T effec,fubliftens, etizm vt abl:
rft. 8. depotent.articiz.ad fe-
ﬁ”.\d'.ni]mshahcr;,q:uod fub-
& ¢ontrario, quod cuiden-
Jsad ig.elteriam expreifius
0, vbidicit;naturam
rem efle fubfifterrs, etiam

r

.

I am & tribus perfonis, atigadeo
Deum, v e tribus perfonis, effe quid
fubfifiens,communeillis Idemdocetin 3.d.6.queft.
2.art,2.ad 2 1 pro hacfencentia Auguft.
.deTri

ad fefubfiftere, i

Sfantta

ter Deum; fubfiftentia abfolura
tergo Auguft. eodem modo fubfiftere
. Denique huicfententiz videtur
‘sg4.r,f,lpap|!:lltcrt Agatho Papain cp:I‘:.(*Iccf'st:zli_,qu: _ha_bc—tnr
m\«'f.S}'nads'cE.Jr. &incipit. Piilsimis dominis, ybi
non longe a principio fis inquit: Canfiremur Deusn
Patrem, Dewm Filisom, Dewn Spivituin Sanibum nontres
Deos,fedvn eusiyman avinm nomimum (ubfiffentiam,

naturamdiu

D

fedevium fubfiftensiam, [en perfonarum(vralialitera ha-
. bet)vham fubfiffentian,qua verba quamuisnon coti

tingant fidei definitionem, tamen, cum & Pontifi-
eccum toto Concilio feriptafint, magni ponderis
effe videntur prefertim, quia cum & Latinis fint

"7mem1:r.t,& 3.Bonauent, idem fertit.in . A feripta, videntur in proprietate fermonis Y2+

Artic],

am proprie, &hontan

feripliffe,2: quefubhif
tum pro cifent ¥ le. Verum eft tamen in
uaedit:one Congiliorum fa&a 4 Surio n on leg
nam fubfiftentiam, fed vnam fubftant ¢
c‘f_‘ti{:i:n probatinon poteft, & videcur certe mag:
fitata : quamiis antiquiora Coneilia priosi modo
habeant.
Rarioneprobatur hxe fententiad Caiera
tres perfonz fung ynus Deus,ergo hic Dy g
turhig Deuscommunis tribusperfonis, fed hic
vsdicit hancdeitatem fubfilentem ergodaiuri:
iam ihi:ﬁ&i:miﬂcomn:un:sri‘ibuq;;rﬁ:r s Ft con
B ﬁrnmtiu‘prlﬁm » quia hae Deitaseft quid abfoli
commune tribug pgrionisergo & hic Deu
Deoproprer fummam Ilinpﬁc;ratal'ﬂxdg_n}sii,(] 0
eft, & quodelt, Confirmatur fecundo,quiain Dea
abfolura funt priora relafiuis,vi fepe D. Tho.docer,
praferumiipart.q.33.4. 3.ad 1.fed hic Deuseit quid
abfolutun sergo et priusrelationibus ; atquéades
perfe fubfiftit , & nontantum formaliter perfolas
relationes.Sed hz rationesnon funt efficaces,ve pa=
tebitexdicendisin fine dubij. :

5.8

sham

Veergoexplicemus yeritatem ; & dpériamas, if
qup pofsitefe diffenfioin re,fippanamus,quidno-
mine (ubfiltentiz ﬁg';;ﬁ{etur » poteftenim hocno-
menfumi vel ve concrecum,vel veabltraGum, pri-
orimodo fignificarid , quod per fe exiftit, pollerior
vero modo fignificarillum formalé moduinia q

C res habec, ve perfefubfiftat,qui poteft dici ratio per
fe exiltesndi. Rorfus fubfiftencia priorimodo

carepoteft vel impliciter,& ablpluteid.quoc

fubfiftic,yel fpecialiceri , quod incommunicab
quaft virimate bliftir,inqua vitimaignifi=

Gm fumiturinConciliis & fignifi-
catar noming bypoflafis,quae et quafi fundamenturm;
quod fubeft ipfi nacurz; & omnibus communibug
pradicatis, vt conftat ex fupra notatis.qu. 2. artic.s,

& ex Bafilio epiff.43.& Greg, NyMorat, de differen;
effentiz, & hypoftafeos.Ecfic ¢tiam proportionali= Hafl
terdiftinguipoteft fubGftentia fiimprain abftracto; Grg i
porteft enim hignificare rationem per (e effend: fim-
pliciter , velrationem ingomimunigabilicer fubfi-
ftendi,

Rurfus, quoniam fuppofitum includit hag tria, Quague
primo,exiftere,elt enim aliquod ens adku , & in recq i

D naturaexiftens: fecundo, pe iftere.elt enimid pofiun
quodeftjtertio,incommunicabilitgr exiftere perfe,
namin hoccompleturratip fuppofiti,feuperfonafi
ficin naturg intplleftuali.Increatnris , ve Mpradi-
fput.8.fe&. jiretigic;magna eft opinionum varietas
in explicando,quomiodo hzctriatam nter (e;quam
in ordine ad naturam & fuppolitum comparentur,
de quibus hicagerenon pollumus, quia ad Meta-
phyticum infticutum fpectant. Nunc ergo fuppony
primo;naturam, etiam in; ehys creatis, non haberé Bhima it
fuum proprium exiftere & {ubfiftentia, neiy forma- fition
liter, vt C.‘zprt.‘)l.u‘\‘: aliy volur ey 3}?[illldlli;i|ii\ir,

i & alij, fed perfuam propriam entita-
temactualemhabere ipfum exiftere naturz,vtna-
turaeft.quodin prediétadifput.8.ef tadtym, & in-
fra.qu.izJatius traftabitur difpucando de gxiften-

E tia humanitatis Chr cdenigue, quidgiiid it de
creaturis,;quod ad pra in diuing naturg
hocmihielt cersifsimum veex fedtione prima con-
ftac.

Deindé premitto,il tommunicabilitarem, T,
quam fuppofituminclodic,neqn Deo, nequein
creaturis prouenire formaliterabipfanatura aurab
exifientia eiug , nequeelle lolum negationem, fed
prouenire formaliter ab aligua ratione pofitiua,que
vel fecundym rem, vel fecundum modum noflsum
concipiendiincelligicuraddinature, vt nacuraelt,
etiam adtu gxiftens. Quod,liget in rebus crea-

tig




L gﬂi‘.‘l
s i

o o

|

Mulriplex
[OmImHBLEA
pianiean b=

- Difput. XL.

¢is fir tantum probabi 1
reifsimum: quia diuina natura, ve przmﬁa.f.
nis,licet eentialiter fitexiflens, no tamen eit

efle
erl

incommunicabili

ofiti necefarit

pecionz ellentv

aum fuppofirum

omnino,proutad rationem fup-
n eft, vt conftat ex fide,aliastres
:imo praterillud

Deoefl

plurafuppofita

fuppolicum, non p offer
qu-.'u:'.s llud commun . a }'jf": elt contra
f[l?fu)iit; meominu ﬂlC&.L— tﬁ'EC:'ﬂ.?;f iiilllﬂde ftlaﬂl
¢ft certum , proprias rationes, quas h:.bc_n:mnmz
nz, in l]‘.l:ﬁ).‘.!,“".mcl'h:i:o!'l con—.mumcagt ,fed
sguuntur, pofitiuasefle & reales; aliasno cllent

it

inDeo trig poli
tra fidem. Imo
incommunicabi

arealiter diftinéta; quudcﬂ; gon-
telligi non potiezin quo effgrilla
ras: finonelferinaliquare politi-

ua,quzincommunicabilis denomingrur,&fit.

Sed ad incelli

_cabilicarem obferuandum eft mul

sendum meliug hancincommuni-
plicemeflceo-

municationem,cui potelt incommuuicabilitas op-

Quzdamelt communicatio fperiorisadin-

dw ppo- POILs

ﬁumr.‘m
mmab
Wik

cundum abftradtion

poter

municaridicitiur s nonefkvereis

¢&a ex narura rei abinfeiori
nicabilitas, quahilic commu
non refert ad propofitum, B
fuppolito quamna

em rationis,qaz dici

cnmmumcniurauonis,qu_ia:::s, qua icco-

re vna,nec diftin-
s: vndeincommu-
171¢A10N1 OPPOINILLE,
am gzneralis eft tam

rurginfingular,&in indiuiduo,

prout nunclogquimur.

Aliaelt ergo gommunicatio

Sngulariscommun

icatr feipfam

realis, qua yna res
:limi,velaliqmbus.H;::cautel
plexintelligi potefs;ynaperid

& quafi inrimam inclufionem (vt

m communicatio du-
entitatem perfectam,
{ic dicam)ciusrel

quz communicatur;in

iMa cui cominnunigasur. Alia

debetr media ali-

finzidentitate , guz nzeeflario efle redia ali
qua reali vnione. Prior modus communicationis
reperitur in foladininanatura, attributiseius; &
fpirat iua:nonautéin
a vt perlona
& I

us aca & 118

eft, vedefecona

[e necelfari
&u rerum diftinétarum,id

et vr non pofsit hocmo

domultis sémunicari per

identicarem : imo fihochabeac

lioqui ficres

tens, integra & cotnplesa, er t_ilCth?ﬂi‘i.a_ fizp-
pofitum , quamuis abfolute {l;ainzml‘.unmflb}]mas
nonfuffciar,nam quglibetenticas creataillihabes,
vt in fecundo membro dicebam.’ Quodetiameft
cetrilsimii , & ratio cius eft limitatio entitatis finita
& creata’, que non porelt vna vercac realirer exi-
frens cum muleis cealiter diftin&is , Sceum fingulis
realiteridentificariabfqus vila diftinétione géh._lal‘n_,
quaiinre ipfa sumillis habeat: hautem vii el ta-
tum hocmodo identificarecur;illano effet propria
communicatio;fed adzquataidentitas.

Pofterior autem communicacionis modus,cun:;
fit per vnionem realé yniusreiadaliam velad mo-
dum exnaturareiditinétum, at:ribui_po:cﬁrcbus
ompibus,quz cumalijs vnirl poffitnt: ficenim ma-
teria dicitur communicari forma , & formamate-
riz, &viraque compofito,&in \fniueri_'um parsdi-
ci poteft communicari comparti & toti, Sumendo
aurem communicabilitatemn , vt excludic commu-
nicationem in tota hacamplitudine,noneftdera-
tione fuppoliti Gureifubfiftentis ve fic:namres fub-
filtens communigari poreftalceri, vt formamate-
riz,retento {uo fubfiftendi modo, fiitainformet vt
noninhzreat , necin fuoeffe pendeat Afubie@o,vr
de anima rationali pbabiliuseft; & fimilicer poteft
res fubfiftens communicari alteri ve fubiefum fors
Fr. Suarez. Tom.l.

B

I

Se& 111 277

ilius, in dininistamenvidetur A mz vtelt etiam probabilius de materia prima; idé-

que fuo modo in partibus fubftantialibus integran-
ubustotumviderelicer. Deniquehocmodo; ficut

natura communicatur perfonz , ita perfona poteft
communicarinature, vein myfterio incarnationis Adpa/on
perfona Verbi comunicata eft humanitati, & perfo- fivead fup-
nalitas creata fefe communicat, & iuxta probabi- polirums come
Iem opinionem poffet etiam comunicari pluribus fuendsm
de potentia abfoluta. Igitur incommunicabilitas f’:"‘?::;:;ﬁi
perfonz prazter negationem communicacionis per m:'nmﬂ?l-
identitatem refpe&tu rerum diftinétarii, folumex- .

cludit communicationemad alterum,ve ad vieimi
terminum exiftentiz, qui terminusin rebus creatis

cenferur neceflariusad complementum exiftentiz,
propter quod ineisdici folet hecincommunicabi-
litaseffead alcerum vead fuftentitem, quia hic ter-
minus complere foletid quod proprie ac per feexi-
ftir, tanquamid quod fimpliciter effe & operari di-
citur® & hoc eft qued per talem terminumreddi-

tur incomunicabile pradifto modo, fcilicer ipfum
fuppofitum quod in rebus creatis eft compoficum
exnatura,& modoillo feu termino exiftentiz, &in
Deo proportionali modo fecundum conflitutiond
fimplicem fen rationis fine compofitione. Natura
autem,quz eftin fuppofito nonficipfaincommuni-
cabilis per talem modum feu terminum exiftentiz;
vel faltem hocnoneft deratione [uppofitalitatisvt
fic: an vero id conueniat fuppofitalitati creatzex
limitatione fua, infratra&abicur,Echzcnuncluffi -
giant de incommuniszbilitate ad rationem perfong
velfuppofiti neceffaria, quzadintelligendaomnia
quzdicemus.diligenterannotanda fiint.

Tertio fuppono, in rebus creatis per feexiftere,

Tortin fiupd

vel ( veelariusid exprimam ) perfeitatem exiftendi P9
non conuenire naturz formaliter perfeipfam, fep
per exifientiam {vam, fed peraliqguidreale, &inre
ipfaabilla & abeiusexiftentia diftinétum, fiueillnd
fit entitas omnino realiter diftinéta i nacura, &ab
exiftentiaeius, fine tantum ic modus ex naturarei
diftinétus. Ethocfatis nobis manifeftanit myfterin
incarnationis,inquo reperitur humanitasio rerum
naturaabfque propria perfeitate exiftendi,quamex
fe habeat, {ed folam eft in Verbo 3 quo fuftentatur,
& guafi fubftatificatur. Hincenimrecte golligimus,
in propria hypoftafi ereata, id quod eft ratio per fe
eflendi,effealiudab entitate aftualiipfins nature, &
per id non proprie naturamipfam fen humanicacé
per {e effc, {zd compofitum exilla & ratione per f¢
effendi,quz eft perfonalitas feu luppoficalitas,ve fta
timi dicam. Neverointerminiambiguitatedecipi-
amur ; oportetaduertereillud per fe, feu perfeicatd
effendi, hie non fumi vt dilkinguitur contraeflein
alio, vtin fubicfto (uftentante. hacenim fignitica-
tione effe perfe omninarura fubflantiali prafertim
completz.eflentialiter conuenit, & figniticat potiug
aptitudinem fubfiftendi, quam adtualem modum
perfe effendi, qualem declaranimus, quo modo et~
iamhumanitas Chrifti,prius mtura,quam:ﬂ'um;-
tur & Verbo confiderata,poteft dici per f exiftens,
quiz hoc perfenihiladdit fupra exiftentiam (ubftd-
tialem, fed eft quafi d fferentia ; fumitur ergo hie
per fe,vedicitcomplementum quoddamexiftentiz
{ubftantialis, feu modum exiftendi; quo confticui-
tur id quod propriceitin fefincadhztione adalind
vtadfultentans, & terminansexiftentiam nature,
quodre&einobisexplicatur pernegationem vnio-
nis in hypoRafi feu ad hypofafim : per han¢ enim
pericitatem redditur nacuraincapaxtalis voionis,
quatenus ficterminataeft;ad hoc veiplemet termi-
nus vicerius terminetur,feualeeri cermino vniatur:
hoe enim direfte repugnat rationicermini, & huie
perfeicati effendi. Hanc ergo perftitatem dicimus
conuenire fubftantijs creatis non per feipfas, nec
per [as exiffentias feu actuales entitates, fed per

A modum




2-8 Quaft. 11T,

madum pofitiuum effendi ex natura rei ab eisdi-

ftinduna,

rro fuppono,in rebuscreatis per eundem a-

i ) feu modum pofitivum fubftane
1 em perft exiftentem , & o-

bilem ; & conf

n. [taquei a

iliter exiitendi,
1odo fen termi-
ratione i nobis prefsindatur. Ratio ane
tem eft,quiaillererminis, veeft ¢ tio per fe effendi,
confertincommunicabilitarem ad alterum vehy-
alim; feu cerminum hy poftatice, vnionis, &
oniamalidscerm lISI“t;LI'U?stHSCﬂ‘cﬁlpp()nltll[‘
initussefteris infece ifcomnmiunicabilis -
tibus per identitaiem cum illis, &ita habet o-
1commniinic litatem , quz ad rationem
aelt, &ideoinrebus creatjs ille-
quiconftituit rem fubfiften-
m, confticniteriam fuppofi-
seftquefubfittentia & luppolira-
as.

tem,
tum ve
litas fenperfo

Ex

LP&Erio

sclare & fine vocum gquiuo-
»yinquo fir punétus prafentis
Namvinprimis conflar ex didtis fe .
fam & eflentialemel.
1erecoeipitur, er-
wisomnesrelationes,
s relationes aduenire
m eaaliquid virumn conftitne-
quoddam ;"c*at!uum‘,nﬁqu;m‘a
dumeft illam relationem
u‘-‘l, feu tan

€ationep

abibiurazmtglwm ea
ab eamente |
1t v, licer

Jolum

Kion-
fonz mning
I Jnali formeg
10n dari i:a]-.lrul‘a,f’:u
ali aliguam rationem pofi-
itizlem, quz reddacillam
fem , quia nihil eftin Deo
ued per [ummam identi-
abile tribus perfonis, Et
icah-i:m,qma natura
8 perfection 8, elt quidem
utinéiz, peraliquamv.
1, qua ipla venarura voiatur
2 exiltenpie,id enim pla-
e effentialicalis natur ¢
ataraex vifuz exiltentiz,vel a-
iti incommpnicabilis peri-
inter fe diftinéis, namin
fiftic. Qocirca, fi per
telligamu fonem per
icabilicer, certifsimiy
im (ubfiftenriam,
1in Deo voam fubfi-
icatin concretoid,
ftit, & hocprobant
ia tresperfo.
poticum, &

£C v s &
utum eft incommupnica-

A pfa,&perfiam rationem abfolutam,.E¢ ¢

Artic, 1

onfequen.
:x;!'fcus, {ed er.
abilis my]is
sod coneipitur ve perfeexifte
elleidquod elt,incelligacur erigm
lis, & perfona,

Dico primo exiftentia diuina abflurs & effen-
tialis.ex vi fiz 2 bfolure perfedtionis przcifs fim,
pta, et non tanrum ratio exiftendi, fed etiam exi.
ftendiinfe, & per feitave din ritas, ve perillam exi-
ftitmodo ,:'.‘:&o,imelifgemrper feexiltere, & ug
ind-gcrcahqlm fuftentante, neque aliquo alio myg -

dn,rcaurrarinmd:!’ciné‘m, vtinfe,ac perfeexifiar,
Deniqueinhog fznfi; ipfum effe dininun; nabfplutn
&eflentiale ex vy fuz pracile perfes abfo
eftefle perie, & eflentialirer fubfiftens,& non {
¢lt,quua[rquid exiftit, etiam quod exiftir. In fen.
g Iuhuius ¢onclufionis exiftimo fecundam fenren.
tiamomnine veram, quam primum ita declaro. In
humanitate Chrigti (1uxza probabilem fententiam)
fuitexiftentig creata, imperfecta tamen, & feparata
Aproprio modo perfeexiftzndi, quia exifte
turz erearz non includic modumillum i

terandivinanatiira non folum vt

iam veperfeexiftens fic communic
verohoc ipfoq

an

mcommunigs}

bi-

perfedta, & quafiin porentia,ye Permodum potins
cxiﬂenriz,ql:amper feexiltentiz afficiatur, feireer-
mine:ur,quamuis ergo exiftentiaabfoluta diuini.
tatis,non pofsic reipfa feparari i firis perfonalitaci-
l‘ms,quia exnaturareinon eft abiilis d tinéta, ficue
exiftentia nature cresrz diftinguitur i fiza periona.
litate: tamen eriam quatennos ratione porelt pre-
feindi & fuis perfonalitatibus, non cltconcipienda
c\-n‘m:n'oim;*cffﬁ@ra,qim congipiturexiflenciana-
turecreate, vefic
gnare inf
eflentig

hoe enim vi

eree i'f'r‘u-
plins e per
: hoc effe deber fundamencum huing
ulionis. Quod breniter ita concluditur; illud
efle veficconce, tum,eft fimpliciger, & in genereen-
tis infinice perfectum ergo includicin firo formae«
hi;& :T?En:ia!i coliceptu non folum exiftere, fed et
iammodum in Ic, & per fe exiftendi. Antecedeng
probatur,quiz exviillius effe haber tota
& qualibet perfonailliyg > Ve fitens fin
infinite perfedum in tota fatituding
relationes, vt

1t perfedioni i nplic
E

§, nam
e non addunt perfe@ionem, quz
formal r::‘};-crrincaradi:mn:’mtem1[n1p!ici::r.'\a’n-
deniliil valeer divinum fig
gor 1 fnituminrarione cuinfdam ng.
tura inninite, nen tamen fimpliciter in ratione
fubftancie, vel entis ce pleti; quia vel illainfini~
tasinrationenaturz eft infiniras {impliciterintas
ta latitudine, & pertectione entis, vel vantim fe-
cundum quid. Hoe lecundum eft contra infinitas
tem Dei : nam ex illo infiniro fecondum quid, &
relatione non fierer infinitum fimpliciter , quig
relatic vel non addit perfedtionem (vt aliquivo-
lunt) vel non perfe&ionem fim pliciter, neque ex
Proprio conceptu infinicam, nifiin genererelatios
1§, & tta nvlly perfona effer fimpliciter infi tay
vel illa infinitas eft infinita fimpliciter in tora la-
titudine, & perfedione entis. & ira mon folumeft
infinitas fiary
<entis v

turz,vefic; fed etiam fubftantiz, vtfic,
¢ & omnig.alteriug pradicati fimilis,

it.qua fupra Henri.citato g quodex vi i1 coneeptus dicat perfedtionem fm-
quz fug > g A b i I
qt n1.d.26.q., pliciter.
- 1 ¥ } - - . ¥ .
: upereft derequiden, Probatur vero primaconfe uentia, Primo, quiz
upel erequident, robat ] q
an [it in Deo ful folucainalio fenfu, fiue enshimplicicerinfinit

in concreto,fit yiumatur,ideft; an it ae
i Iuta,quaconftichitur a=
tnon incommu
m [oquendieric q;m:ﬁlu,ii
iy anfitilla dicenda fubfia
ie proprius quzltionis {enw
2 NAtUre Fuhtup:::*&!:a:cn1
ibus relationis; vel ex feia

im non potelt congipi, veel-
f'm'ri'la!':cr:\;u:din-;:m* bm, & tanquam,quoali-
quide®t, & non tangquam, quod eft, & ides i

fubftancia infinice perfedta in ratione ful(ls
vnde Concilia, qua definiunt tres perfonascfle v
namperfeétam, & infiniram fubftantiam, viden-
turmihi, docere fufficienter hanc Veritaiem, quo-
modo enim erit fubftantia fiy pliciter infinica in
genere fubflantiz, fi non eft con pleta fubfantia?

ilg

10 COn- hal
eeptufannali,d;cllcm:’ai:,&i![nahlgmsa;anc:e:n fie

4 iyl

K




L]

by |

fiitig

W
9",“‘!1&1
i

e e

s '
Difput XL
ifla afitem vna fubftantia,quz funt Pater,&Filins& A
Spiritus fanétus , omuino abfoluraeft. Secundo,
gquiafiillud elle per effentiamex fecftinfinitumens
fimphciter,ergo eft Deus,& nontancim :?mr::s‘, et~
goeltinfe & per {e exiftens,denaruraenimabftra-
&a,nifi intelligatur per [ exiftens; non poteft con-
crecuin prgdicari:haccmm ratione humanitasnon
gt homo. Tertio, quia non videtur pofle negaris
guin ille modus in fe , & per fe exiftenti fit perfe -
&io Ampliciter implex, & confequéterdebere fot -
maliter includiin cGcéptu effentialientis fimplicia
terinfiniti, quid formaliter pertinerad compleme-
it tum entis, & fubftantiz, nam fineillo noninrelligi=
fisifints i effe fubfantiacompletd ; necquod éft; fed tan- o
i i% 3 quo aliquid eft, ve patet in Chriftihumanitate.
?!,"".”]f;”" Er confirtatur , quia perfefio fimpliciter dici-
kit quz in quolibet ente , vt fic melior eft ipfa;
quamqualibet illiincompofsibilis; huiufmodiau-
tem eft hic modus; feu potius (veitadicam ) Hoc
complementum ipfius elle, fciligec in fe, agperfe
effe: 3 3
i Dicipoteft, haric perfe@tioneni répugnare cuiri
giiite  aiia maiori perfectione diuinz natur, quaeftelle
¢omunicabilem tribus perfonis: Sed hzceuafio ta-
git fundamentum contrariz fericentiz , quodirifra
foluemus oftendendo hac duo non fibi repngnare.
Vnderetorqueturargumeéntum ; namexdiétis fal-
tem conuincimus, i perfedtus hic modus perfeef-
fendi effentialicer non repugnat cum communica-
bilitate divinz nature; non efle illinegandum,o-
fendemuis autem hze dua nonreptignareinter fe;
ergo.Quin patius addo, fi formaliter acpracifeco-
cipianturhzcduo, per feefle tanquam ipfum efle
per efféntiam infinite perfeétum, & completuin, &
eife communicabilemtribus, magisillud pertinere
adinfinitatem fimplicirer; quam hocfecnndum. Et
illud effe veluti Guiddam prius, hoc veto effe veltiti
¢confequens infinitatem fimpliciter ; non eft ergo
Yerifimilehizcduointerfepugnare:
_ Disuntaliqui;non pertineréad perfectionem, &
infinitatem fimpliciter; vtinformali, &eflentiali
conceptuipfius eficincludarurhicmodus, fed fatis
efle; veiplumefle fitram pcrfc&um,vtfecum affe-
fat perfonalitates,quz inreabipfonondiftinguan-
tur,per quas formaliter liabeat hunemodum per{e
eflendi Hoc vero non fatisfacic, quia perfeétio fim «
pliciter n6 tantum identicé ; fed omnino effentiali-
terelt derationeentis infinité implicitér, venune
ex.p.fuppono ; & ex diftis patere poteft 5 & itaex-
plicaturin propofia , quia fidivinitas cum fuo effe
per effentiam exviillias fion intelligitar {ufficiens
ad exiftendumin (¢ & per fe,ergo nonintelligicur
vraftusomning pcrf:&u’s‘!"cdquaﬁ inpotentia, &
indigens ad fuum complementum vleeriori a&tu;
quomodoergo; vt fic concipipoteft tanquam infi-
nite perfecta  pertinet ergo ad perfedtionem ipfius
effepereffentiam ; veperfe, & ex Vifua perfeétifsi-
mo mode fit, quia eft abfira&ilsimum & purifgi- |
mum , abftraliens ab omnipotentialitate . Quod E
confirmaturfecundo,quiah intelligeremiisin Deo
vnam tantum perfonam abfolutam;intelligeremus
ipfiim effe per effentiam cum tota hacactualitate;
fednuncnon debet cocipiminns perfedtum effen-
tialicer.

Aliter ¥itari poflet vis hirumrationtim,conce<
dendo, huncmodum perfecendi effe deefientiali
concepru Dei, nihilominus ramen non conuenire
illinifi per relationes, gnatenus contieniuntin rati-
one communi fubftantiz, vel quatenuseadem per- .
feftio,quz in Patreeft paternitas, in Filio et filia-
tio. Sedlioc ftare non poreft, quia(ve fippono ex1.
P Jlicetrelationes nondiftinguantur ab effentia, nd
tamenfiincde effentiali conceptueitis : przcifis ex-
gorelationibus,&quidquid per easintelligicur for-
maliter conferri,intelligituf manere tota perfeétio

Fr.SuarczTom.J.

Rijpems

Ol

Refpon,

Okietis,

Refoom,

Se&tioIIL 279

effentialisDei, ergofiinilla perfectioneincluditu
hic modus ; non cofertur formaliter perrelationess
Deindequiaquidquideft effentiale in Deo,eftident
ntimero in omnibus perfonis,alias non effet tota ef=
fentia Deieadem numero in omnibus perfonis, id
autem,quod confertur formaliter perrelationeiry
non elt idem numero formaliter in omhibus per-
Tonis;ficut nely iplarelatio, vode ficutratio perfG=
né, vtfic; nonelt eadem numeto in omnibus pef=
fonis:{ed cantum per rationem communem noRrg
modo cancipienduita ille modus perieeffendi; fi
tantum per relationesipfas formaliter conferrétuty,
non efferidem numeroin omnibus perfonis ; atque
itanon effereffentialis, ) =

; Quod vero quidam diftingaunt inter fubfifteri-
tiam, & perfedionem fubfiftentiz, vt dicant , fatis
?ﬁ"e‘ perfectionem fubfiftentiz effic candem numero
inomnibus psrfonis, licet non fiteademnumero
fubfifténtia : hoe (inquam ) intelligi non poreftin
perfedtionibus fimplicicer, qua formaliterefle des
bentezdem numeroin omnibus perfoiiis, ficiit €=
nimnon eftaliud perfectio fapi¢ntiz, quamipfa f3-
pientia formalis, &idet deiufticia, & limilibus,itg
non eft alitid perfedtio fubfiftentiz; feu per feexi-
ftentiz(de hacenini nuncloquimiir)quam ipfe for-
malis modus per [eexiftendi : tum pretcied, quig
perfectios quam formalicer confertrelatio, vt fie,n@
cft eddem numero formaliterin omnibns perfonis;
quiaeft perfelftiofelatiug, vt ex 1. patt.conftat ; ne-
celleeftergo, fi perfeétio hecélsétialis per fe elfendi
eft eadem niimero communistribus perfonis;vt fig
abfolutd, &confequefiter, viconiienidtDeo ex vi
effentialis conceptus ipfiuselle per eentiam: ;

Seddicet tandemaliquis, hi§ratinnibuspr0i:é- Obisdtje!
recur,fieffent cfficaces ; diuinitatem ve fic; debere Diminitnd
efle & conftitti perfonam ex vi fui effe abfoluti & 74mod? 4
effentialis,proportionaliter enim poffunitapplicari ¥ /*4 #5/°1
omniadifta. Refpondetur tamen negando fcque—m“{"&ﬁ'
lam , quiaperfona dicit modum per fe effendi, &ﬁenzmnm
quioad hoe pertinetad complemértum entis, & ﬁ|h-.ﬁlp”ﬁm'!
ftantiz &ad perfeftionem fimpliciter , quiaeflein
fe & per fe,eft quafiefle indepéndens omnino,& fi-
bifufficiensadexiftendum, & ficprocedunt omnig
ditta.$ed dicit viterius perfona,veille modusines -
municabilis fit,& hocnec pertinetad perfedionem
Gmplic_i:ér,nccadcompiemé:um fubitantiz, fedin
perfonis creatishoc protiénit ex limitatione, in di-
uinis vero ex oppolitione relatiug, &id:oquoaci
hoecnon proceduiitrationes fadtz,

Dico feciindo.Exiftentia abloliira, & eflentialis; Exifmein
quatenuseft ratio per & exiftendi, poteft canuenié-’df"“}“"‘"
terdicifubfiftentia; & Deitgs; vt fic per feexiftens, D204 v
poteft dici (ubfiftens; Hz¢conclufio,cim folii pcr,—ﬁ‘éﬁﬂmm'
tingatad modumloquendi; inde fufficien ter pro=
ba;ur,q'.;od omnes Theologifere italoguuritur, &
quiadmittuntremipfam, non aliis vocibusiliany
explicit, &ex viipfius vocisdeclaratut, vtenim D,

Thom. dixit. 1. p. uaft. ig.att. 4. Resdicitur fubfifle-
reex eo quod pet feexiffis, Exgo exvi huius impofitia -
his incommiinicabilitas omnimoda noreft derg-
tione (ubfiftentig,poteft ergo hosnomeri tribui ex-
ifténtiz per fe; etiam fi communicabilis fit. Ethog
fenfitdixitD. Thom.quaft.s.de potent.artie.s.ad 13
Diginameffentiam efie jecundum fe fubfiftétem ; quimo-
dus logquédietiam apu&antiquos patiesreperitus;
Hilar.cnim 2.de Trinita. fere in vltimis verbis,de g;lart
Patre, & Filioloquens, inquit, Naturs virtute vierque g
in feeft; @ neuser finealteroefty&infra, Noneft corpora-
Littm naturatn iftd condirio ; vt infint fibi inuicem , ¢
[ubfiffeniia nituva habeans perfeitam vnitatem, &,in.
frasuuelle ausem tio alisidin alio 5 9 corpuisin corpore s fed
itaeffes acfubfifteré; vein fubfiftente infir, itavers ineffey
vf ¢ ipfe fubfifisr. Hieronym difta épiftol. 5. ad Hieronga
Dar_naf‘um,vnae[l Deisinquits & foldnatura; quavere ;
eftyidenim,quoi [ubfistit s non liabet dliunde.jed fuum éff,

A3 a7 vhi




ti duo fint, fcilicet, efle fubfiftens, & incommunica-
bile;primum dicunt conuenire rarionceflenriz, fe-
eundumrationerslationis ; ita vt, licetipfa relatio

eronymus etiam( fi tamen eius eftepiftola ) intoa
mo 9. epift. 17. quzcontinet explanationem Sym-
boliad Damafum, dicit, Tres perfonds, & .f}_;r‘po]f.t.‘!::)

idelty

L]
280 Quzft. ITL Artic. L.
vbi quod prius dixcra_t,_vm effe;poftea vocat fubfiflere A dinina fubftantialis, & fubfiftens, tamen hociplum
& inde poiteacacluditin folum Deum effentiz no- habcuxel’femiaquaminsludz:,:xfe verofolumre- I #
I men veére conuenire, aperte ergo fentit effentiam  ferri.Hanc fencentiz ficexplicatd tenetDuraniin 1.d, Durny, | 7
| illam,ficuceMencialiter eft, ita effentialicer fubfifte- 13.q9. 3. d.23.q.0.& in 3.d.1.q.2.Marfi.in 1.q.29:ar.1.d, Capas, I
i re. Vndeinfra (ubdit, quizilla (ola narara eftperfectas  1.q. jo-ar.4.Ferr,4.cont.gent.c.26.Capr.& Palu.fin. Palsd,
i & i tribus perjonis Deitas vaafubfiffit s que vereefl,¢pc.  pracitat, & Capre.in 1.dift.26,q.1.ar8.1 .conclufig.& Scot, |
i Augud.  Auguftini verba fatis fune exprefla citato loco de  arrg.defendendo candem conclufionem, & indigay ik
Trinit. duminquit,Haceff Deo effe,quod fubfiffere,ficus  Scot. citaris locis, prafertimin 3. dift. 5. quz.2,dum ity
Dionyf.  hoceft Deoeffe; quod fapere. Fauet etiam Dionylc.1.de  negat, effentiam habere aliquod effed perfonis, ac |
diu.nomin.verfus finem, dum ait. Bonstatis (ubfiffen-  ferealij autores citari dubio pracedenti pro feciida | T
tiamnyip(oeffe fiuose[e omminm [ubfi ntium canfam, & in- fentcn:m,pauciscxccptis:lmc idem fentiunt. Et fa- i !
fr ificatdivinam bonitatemhocipfo quodet,  umermultum D. Thom in aliquibuslocis fupra cita- ¢
Greg Nyjfe. [ubfiftere. Et Greg.Nyf inenarratione vitz Moyfis tis,prafertim quaeft.s.de potent. ar.1. vbidicic effen- | i’
fol.6. cirgafing, vbi prius inquic,Deum offe>quod vere o, tiam diutnam non accipere effe per fuppofita, & quait.g, ¥
eft, & quod naturafuacff; & infrahoc declaransinguit arn3.&7.vbidiftinguitilla duo,quz func deratione
Praser [upremam effentians , nibil ver fubfiftere;quiaper  hypoftafis, fcilicet fubfiftere , & efle incAmunicabi- ;
{2, & per navuram fwam bl alind fubfifss, Nequealiz  lem, & fubdit, quod relariones; in quantum, relatiotes, ]
locutiones adduft= interreferendamprimamfen-  yon habent ; quod fubfiffere facians. Quodrepetitin qlis
tentiam , {unthuic conclufioni contrariz,quianon  g.art.5.ad. 13.8 j.p_q:u:rﬂ',49. art.z.ad 2. negat perfo=
loquuntorde [ubfiftentia,prout nosloquimur, fed  nas diftinguiinefle,in quo fubfiftunt. & idem fiimi
loquuntur de hypoftafi, que vox vtexprefliedocer  poteft ex 1. P. quaft. 28.ar. 2. & qualt. 29, art, 4. & )
EBajil. B.a_!‘ﬂ.cpiﬁ..;;.qu.tcii'cadcm cumoratione Gregor.  ex aliis locisfupracitaris. Fundarietiam folethze :
Grep. Nyl Nyl dedifferentiacffentizde hypoftafos,&Damal,  fencentiain loco fepe citatoex Aug. 7.de Trinit, ca. 4, |
Damaf. 11 3.defideic, gimpofitaeftad fignificandam per- 4. & 5. vbi reuera non videtur agnofcere aliquid 1
fonam,proutcontticutam per proprietatem,quaab poffe fubfiftere,nifi perabfolutam , vt fic & ideoair,
aliadifcernitur, & hocmodaincluditin fuo conce- Quidquid fubfiffir, ad e fubfifit, & ideo 5.de Trin.c. 8,
pruincommunicabilitatem, Vnde quando Larinus ficait, ludpracipue teneamus,quidquid ad fe dicitur,pre-
incerpres prohypoftafi vertic fubfiftentiam fumpfie  fanifimaills, ¢ disiina fublinitas, fubflantialiterdic,
vocem in hac eadem fignificatione, loco cuiusin- quod autent ad aliquid, non ubflantialirer, fedvelatige, &
terdum ponit vosem perfonzinicrdum veroreti- ¢ infra, quidquid aé fe dicitur; non pluraliter, (ed finguls-
ncenomen hypoftafis, ve videreeftin citatolocoex  rirerdici. Rariones vero pro hac fententia pofiune
6.5ynod.act.1.&in omnibusfimilibus. plures fumi ex fupra ditis, quas infra atcinge-
Ad rationem vero dubirandi in principio pofi-  mus.
tam faciliseft folutio ex di&is; primo enim negatur, Contrariam fententiam tenét neceflario omnes, & Stamiid
incommunicabilitarem effe de intrinfzca ratione qui neg iftentiam,ve Alex. Bonau. &¢.Exhis
fubfiftentiz, aureffe veluti efe@Gum formalemeius  vero » qui ponunt fubfiffentiamablolutam , tenet
proprium, fed folum efle rationem per effendi,&  hoc Caiet.locis fir pracitatis, & eam defendiic com. Cainl
complere fubftantiam in {uo exiftendi modo: Et  municer recentiores Thomiftz & iuxtacamioqui-
quamuis in creaturisexhocmodoexiftendifequa-  turetiam Scot.quodlib.4.art.2.quodl.z.art, 5. vide-
tur omnimoda incommunicabilitas oblimitatio-  turemnino vera. Su vpofitaergo varia hignificatio-
nem carum ; non cft necefle, eam fequiexratione  nenominisfubhiftentize fupra pofita.
fubfiftendi vt fic,fed ex rali modo & ratione fubfi. Jico primo. In Do effe cresfubfiftentiasrealiter Tramda
flendi. Addofecundo, vthoecmagisexplicetur,ad  inter f& diftin@as, vt fubfifrentiafignificat per mo- filfifimia
omnem perfeitatem effendi fequi aliquamincom-  dum concreti, 1d quod fubfftit. Hzcconclufiocft
municabilitatem , fed non femiper eandem auc o- py defide quoad rem iplam, quianihilalivd eft, quam
mnimodam. Diuina enim natura exfuomodoefs  dicercinDeo eflerres perfonas, quoad modnm au.
fendi perfe, quem {ubfiftentiam abloluram appel-  tem loquendi re stur {zpein antiquis congiliis,
lamus , habet vt nulli alteri perfonz i fediftind = Ephefina,can.4.&1 ftola Patrum concilij Con. Con Ith)
realiter feu actualiter in reipfa pofsir communi- ftantinopolitani , ad Damafum cum songilio Ro-
cari per modum compofitionis, aut h poftaticez  mano, quainprimo tom. concil.refertur ante con-
vnionis,&ita poteft implicicerdiciincommunica-  cil. Conftant.1.ex The dor.lib.5.hift.c.9.& Nicephs
bilisalteri ; & in hog conuenit gum qualibet per=-  Iibr,12.¢. 16, vbi exp digirur,In rribus fubfiffentiis,
fona, tamen non haber ¢x vi illius modi quod fie J’E!fe.iurrzé:a;u»r;.,.- #. item ex concilio Calced.ad. 16, L
incommunicabilis per identiratem; quod noneft & Con ftantinopol.V.confultat.8.can.1.Conitanti- c‘”‘"’_c"; b
propriecommunicari alteri, ed multiscum quibus  nopolir. 6. a&. 11. & inaliis patribus, temen (vtiam ﬁ‘m"’"‘?" f
cltidem, &kinhoedifferta perfona vt fic,nee ralis  admon 11 ) in his locis, femper Grzce habeturno Eame-lnf#i
communicatio neceffario excluditur per fubftan-  men, yTisacss & Latinus interpresinterdumreti-
tiam vtlic, quod fectionibus fequentibuslatius di- et illam vocé, interdum vero veiturnomine fub-
clarabitur, fiftentiz,vel perfo: vttiufque.Ex Latinis vero !
E Concilijs vium eft illa locutione Concil. Lareran, i
SECTIO IIIL fub.Mart. 1. confultat, 4.¢an. 1.quantis eam etiam f
referat ex quinta Synodo. Infra vero confiilt, 5.in
Anfintin Deo tresfibfiflentic relatine. tione fidei., can. 5. eandem logutio=
nemimitatur,Concil.gtiam Vyvormacien.c.s.ln i7i=
Oc¢ dubium maxime pertinetadexplicandum  bus (wbjiffentiss dicit vnzafsﬁfizﬁznrhm.j ¢ffe, quodrefere I
I—Ilncarnatioms myflterium, &propeerilludfere  €x Grego.lib.s. regiftri.epift. 43.vbitamen haberur,
cxtera tractata (unt. Multi ergo ex Theologisnegit  In #ribus perfonis , viraig verolefio notaturde con- ;
eflein Deo fubfiftentias relatiuas,fed viamtantum  fecrat. diftin, 4, ¢. De trina.indecreto Gregoriano. Pomith
abfolutam: quamuis enim fateantur tves perfonas, Sicetiam accipi potelt,quodin cone Floren.in lice- G
actriafuppofita,perrelationes conflituta, & diftin-  ris vnionis dicitur, Filium effe principium fubg.-
¢ta,negant tamen habere,quod {ubfiftant,drelatio-  ftentiz ISpm:us fanéti. Nam Fqnc:lmm propter
z.8ententia nibus,fed abeffentia.Cum enim de ratione fuppofi-  Grazcositalequitur, & Grece dieitur feriprum. Hi-




Urang,
b,
ild,
ok,
arfily

FTaz,

nteie,

ity

¢ 1 Do
fintit

Ity

patls

Hurer
]i{ﬁn‘l’di

s 18

yarionds f“

e

Difput. XI.

g P s R —

Se&.I11. 281

ideft; fubfiftentias, confitemur, Et Richard.defanét: A gimus conftitui id, quod dicitur habere naturam

Vi& lib.i.de Trinirac. ¢. 1. & lib. 4.¢.16.17.& fequé-
tibus.Ratione nonoportet vti,quoniam fuppofito
Trinitatis myfterio nominum fignificatio ex viit
petendaelt. 5 :
Dico fecundo. In Déo f{unt tres fubfiftentiz ré-
latiuz,ea voce in abfiraéto veendo,id et tres ratios
nesfubfiftendi. Heclequiturex pr:s:c:d:nti 1 & po-

pes teftaliguo modo fumiex VI Syn.aé. 11.vbidicicur
4 quod Sanchfiima Trinitas ¢ff numerabilis perfonalibus

ffmdirela- fubfifleniis;videtar enim fubftantia fumiproipfare-

ik

latione,quadiftinguantur perfonz:imilicer in VII.

¥i.5ped. Synod.act.g.in Epilt.Synodali TheodoriPatriarchg
prLSme Jerofolimitani,quam probat Synodus,dicicnr, Tri-

Edidum
]uﬂ;ﬂ'l.

DThim,

nitatein diuifam effe namerariis fubfifientiis, & perjonali-
bus alteritatibus numeratam, fubflantzvero ; & narute
identitate vhitam , & imilislocutio reperiecurinedi-
&o Inftiniani Imperatoris de fidei confelsionead
Toannem Papam fecundum. Vbi Trinitatemdicic
diftingui proprietatibus, feufubliftentiis. Pount
quidem hzc juxta precedentem cohclufionemex-
ponisécideo tantum pra [ ferunc quandam proba-
bilitatem,ex forina,& modo locutionum. Praterea
quandocunque concilia tam Grzca, quam Latina
dicunt Incarnationem fa&am elfe Secundum fubfi-
[lentiam propriam Verbiy videnturhdcvoce in hac fi-
guificatione vii, & Concilium Florentinum inDe-
cret.Bugen.§ 2.diftincte dixit , Nonelle{ublatam
differentiam nacuraram, propter vnitionem in vna
perfonam ,atquefubfiftentiam coricurrentem. Alia
citauimus filpradifputat, 5. & plura dehoc dicemus
difputat. fequent. Ratione vero arguitur ex przce-
denticonglufione, Primo,qma tresdivinz perfonze
funttresfubfiftentes, nontantum adieétive,fed et-
iam [ubRantive, & adhocdenotandum di&z lunt
tres {ubfiftentix , ergo habent tres fubfitentias di-
ftinctas, nam per fubfiftencias c6Rituuncur forma-
liter in efle fubfiftentium , non multiplicantur an-
temin Trinitate concrata, fen conftiruta fubftan-
tine fampra nifi mulciplicatis formis, quibus con-
flituuntur, & :deonon funenili vius Deus, quiaelt
vratantumDeitas funt vero tres perfong,quia func
tres perfonalitates, vt ait D, Thom.1. part. quatt. 39,

B

& ideo in Chrifto eft vhicum habens divinam, &
humanam naturam, quia eft voa fubfiftétia verinf=

que natura, fed hoe repugnac diftinétioni perfona=
rum,nam quod funt perfonz ; tot funt habentes ne-
toram,cam adiedtive,qua fubfancive. Quarto,per-
fonalicas nihil aliud eit, quam fubfiftentia incom-
municabilis. fed funcin Deo tres perfonalitates
realiter diftinétz ergo & tres fubfiftentiz. g

Dicetur fortaflz { & hzcelt enafiogeneralisad - Obidin

mines rationes factas)relationes quidem effc fubfi-
ftentiasincommunicabiles,tamen quidquid cft fub
filtentiz,habere a fubfiftentia communi,ex propriis

vero folum incomunicabilitatem, & quia perfona-

litas formaliter dicit hoc vitimum,ideo proprie di-

citres perfonalitates ;& eodem fenfu pofle dicicres
fubfiftentias, tamen {i pracife loquamur de fubfi-
flentia,ve dicit rationeém perfe exiltentiz, iuxca tra-
&atafectione precedér, ve fic totam rationem fub-
fiftendi effe ab cfientia, & hoc modo non pofle dici

tres fubfifientias, fed vham, iukta principia pofita

in fe&io.fecunda. Etpropterhancenafionemnon gefpon;
¢t hzc conclufio de fide. Mihi tamen nullomodo
fatisfacit , quia non fatisconcipio ; quidfitvelin

quo itilla incommunicabili:as,quod pertineatad
rationent, & conftitutionem fuppofin, {inon firali-

qua fubfiftentia politina perfonalis;& propria:quia

nihil aliud eft vnam perfonam effe incommuhica-

C hilem alteri, nifi habere fubfiflentiam abillo diftin-

ctam. Quod ita eriam explicatur,ngmincommuni-
cabilitas non eft mera negatio , aut priuatio , fed eft

aliquid polititum ex proprio conceptu diftin&um

abalijs; terminans natnram, &itacumilla confti-

tuens perfonam; hac autem eft propria ratio fub-
filtentiz incommunicabilis, Quod tandem aliter [Péommal
confirmatur & explicatur; quia diGtum eft fupra, #ieabilitke
relationem addere proprium efl¢ relativam , quod qhiels.
licetinfe includatefle abfolutum, tamenillyd qua-
fimodificat, & terminat,hacautem effe relatiuurm,

non intelligicur quafi adueniens alteri: fed quafiin

fe manere, & per fe Rare, quaminis fimulex fehabe-

ar, vndeabalio diftinguatur,ergo et eleex proprio
conceptu {ubfifténs, feu quod eft catio fubfiftendi,

art.3.& 4 Secundo,quiarelatio dinina,qua eft pro- D Quocirca, quamuis effentia fic veluti radiktotiug

prietas perfonalis , velquatenus conftituit perfona,
conftituir ubfiftens,vel fupponic fubfiftens, & qua

fiadiacet fubfiftenti ad eum modum, quo fpiratio
atting intelligicnr fe habere ad Patrem & Filium:
hocpo&eriusdini tion poteft, aliasnon poffet incel-
ligi,quomodo tresrelationes confticuerée tria fup-
pofita diftinéta; quia folum fe haberent, vt forma
quafi adiacentes eidem fubfiltentt, deberergo dici
ptimum ; &ideodixit Greg. Nazianz.orat.12.quz
eft printa de pace circa finem. Necrriatunquan vnum
accipientes: nec enim eit(wodi funt hecnomina, viperfe
oy ﬁ:-',ﬁi'f it s aur devnd tanium perfona predicentur.
Namretiera, i paterniras, filidtio , &c.pecfenonaf.
ferrent fuum fubfiftere, non poffentintelligi,nifve
eidem perfonzaducnientes. ExproptersaetiamD,
Thom. 1. parr. quaft.40.ad 3.dixic.Proprietates perfo-
nales non ineelligi aduenire hypofiafibus disinis tanquam
formasfibicito,fed ferve foum fuppofita.ead fecundum
ait.Paternitarenon (olum Patersfed evsam off, quis, fine hy-
poftafis Erdeporent.qualt gart 4. dicit, perfonam di-
umzmﬁgn'ﬁ:uwd Tinctam [ubfiflens innaturadining, &
1 p.quagirta.dicie, pesforan indininis fignificarevelie-
tonem,vivem (il ffentesnin natara diing, ¢r ideoeffein
Do sresaes (ubfiftentessficss funt tres perjones non poteft
autem ineelhigi relazionem ve relationemn coniti-
tuere fubfiftens diftin@umab alio fubfiftente, nifi
ipfacflec fubfiftentia diftinctaab alia. Tertio(& fere
in idem redin} quia fiin Deo effer tantum vna fubfi-
ftentia, & non triplex , effet vium tantum hiabens,
Deitatem , & non triplex quia per fubliltentiam
bature vnitam, feuterminantemnaturamincelli-

E

{fubfifténtiz relatiuz, non tamen eft ipfa formalis
ratio tocits (ubf(iftériz perfonalis,quaeft in diuinig
pecfonis. Er iuxeapriorem fenfum poffent foreafle
cxponi verbaAuguitini fiipra citata & aliquzlocu.
tiones D. Thom.quamuis (vt exiltimo)Anguftinug
illislocis non loquitur de ratione fubfiftendi,fed de
fubltantiaabfolute, & efentialiter: ficenimrelatio
etiam dinina pracife & ex propriis;non tameft fib-
ftantia,quam modus wbftantiz: quod autem ipfa-
met relatio ficinreipfa perfe&ifiima, &incegrafub-
ftantia,hocnonhabernifiabipla cffentia, quamin-
cludit.

Sed obijcitur primo. Quia in ditinis perfedtio- 1 Obind,
nes limpliciter non multiplicariturin perfonis , vt
pater defapientia, iuftitia, &e. Didtumeltautem
{ubfiitentiam dicere perfeftionem fimpliciter. Di-
ces [imileargumentum folutum eft fuprade exifté-
tia. Sed¢ontraquianon videcur eademrario, quia
exiftentia eft predicatum tranfcendens; non ficau-
tem fubfiftentia,debetergo fequi conditionem pét=
feftionum non tranfcendentinm, quz non multi-
plicantur.Confixmatur,quia videturrepugnare re-
lationi, veficeflerationem fubfiftend, quiatotara-
tiorelationiseftad aliud, ratio vero fubfiffenciz et
ad fe &infe. Confirmaturfecundo , quiaaliaser-
iam fpiratio aétiva, quia intelligituraddere fuum
proprium efle relatioum, effet fubfiftens; feu fubf-
ftentia,

Refpondetur rationem fubfiftendi dicere perfe- Reffenfs
&ionem fimpliciter; rationemvero fubfiftendiin.
communicabiliter non dicere perfeionem fima

Aa 3 plicia




G Frdan e e T b B T e .
e s
, . |
282 QuaftIIL Articl _
plicirer; ficutratio fubfantie dicit perfetionéfim- A  Adfecundam confirmationem refpondetur, pri- 1
pliciter jno veroratio fubftantix creatx:&ideora- mum etiam fi id concedatur de fpiratione a&ina, |
tiones fubfiftendi incdmunicabiliter pofluntinDeo  afferre feilicer fecum fiam fubfiftentiam commy- !
muleiplicari,licer fubfiltentia comunisvnafit,ficut  nicabilem ,non effe magnum incenueniens. Meliug F
dicti eft deex:ftentia, Necrefert, quod ratioexiflé-  tamen negatur fequela, non enim eft par ratio,rela- I
tiz videacur eflz magis cranfcendentalis ,quamra-  tiones enim perfonales afferunt fecum fuafuppofi- |
tio fubfiftériz.quia refpe&u perfonalicatisratiofub ta, qua conflituunt: fpiratio antem actina fupponit ?
fifientiz eft quafi tranfcendenralis, & omninoin-  perfonam conftitutam, & aduenir illi permodum |
trin{eca,omnisenim perfonalitasnontancum fecti- adiacentis, & folum fubftantialis eﬂ,c;uiair_lr:nun |
dum rationem communem, fed eria fecundn pro-  diftinguitur i perfonis ,non quiaex proprio conce- |
priam;includicin fuo conceprurationemfubfiften- ptufit fubfiftens de quo plura.i.parte q.g6. l
tig & »;quiainDeo (unt cres perfonalitates,funt Secundo & difficilius obijcitur,quia non videtur Obiefi, |
etiam tresfubliftentizincommunicabiles: at vero  pofle intelligi , quomodointer fe cohmreantrelari- Quomade ¢
nihilominus ¢ft vna fubiRentia communis , quia vafubhftentia,&abloluta,falua in vtroque verara Pt fukfifig 4
hzcratio (ubfiltériz abfira&a abincommunicabili- B tione {ubfiftentiz. Et ratiodificulratiseft, quiade abjolyg
tate includitur non tantum in conceptu perfonz, ratione fubfiftentizeft, veipfafic terminus namrag,”lb'”,""‘
m in coneceptu fubltantiz perfedtz, & quae  venaturaeft, & quafi fuftentetillam ; feu faciat per it
(2 habeteflz, Cauendusefttamenloquentium  feeffe;& confequenter,vripfa non rermineturaba. |
us , qui hunc vocant quartam fubfitentiam, lio ifto modo, quiarepugnatid, quod perfeeft, vt
ac figresrelative, &vnaablolutaeflent quatuorfub. . fic, fiex propriaratione tale fit, peraliquid aliud ac-
fifientiz , quod elt omnino falfum: quiacii abfoluta  cipere, vt perfe fit, propter quodinfradicemusre- |
nondiftinguanturin rearelatiuis, nd6augetnume-  pugnare fuppofitum vt fuppofitum affumi, fed re-
ruim,ficue,licereffentia icresabfolutanonefttamé  pugnat fubliftentiamabfolutam, & relatiuam con. !
quarra resd perfonis, funtergo tria,que vniifunt,  iungi in eadem perfona, quin faltem fecundumra.
nontamen quatuor. tionem vnaintelligatur tanquam terminusalteri-
Et hing obiterintelligiturratiodemodoloqué.  us, ergo hocrepugnacrationi fubfiftencie, quiailla
di, cur magisabfolute, & fimpliciter concedamus  quaterminatur, nonerit fubfiftentia, quandoqui-
tres [ubfiftentias;quam triaclle, ratiocnimeft,quia  demnonperfe; fed peraliudintelligitur haberera-
fubfiltentia formaliter magis fignificat modum i~  tionem perfeeflendi: hocenimeft terminare, nam
pliuselle; & iuxta frequétiorem vium fignificatra- _ hoc addic fubGftentia fupra exiftentiam, vt fupra
tionem incommunicabilem, & quiarelationes di- & diftum eft,vel & gontrario,illa,qua terminat,none.
uinzex proprijshabentefleincomunicabiles,&ceffe  rit fubfiftentia, quia nonterminat naturam vt na-
veluti quolda modos terminantesnaturam divind,  turam,, fed quid per feexiftens, vndenon eftratio
ideo fimplicit bliftentiz: atvero  perfeeflendi,nely fe habet ad modan fuftentatis,quz
exiffentia abio] attotumelleipfius  omniafuntcontrarationem fubfiftentiz.
S reiq :‘udin Deo princiy abeflentia. Et hec [_w‘ffﬁculrasvidcn}roﬂ:cndereiil:l dl_!ot::
g Sed vrgebis, quia faltem fequitur tresfubfiften-  pugnare , feilicet fubfiftentiam efle communicabi-
tias efle tres pecfectiones d:il[nétus,quiarazio fubG- lem mulcis fubfiftentijs , ﬁclltrcpngnat efleinfe, &
ftentiz , prout invnaquagquereperient, perfedtioné  effe in alio vt in fuppofito. Ercontirmatur,feuex~
dicit. Nequeobftar quodnon dicancrationem fub-  plicaturaliterdifficultas,quia velrelationes diuinz
fitentigablolure, fed quali concratam, feumodifi-  intelligunturaduenireeflentiz, vt fubfiftenti,&ita
catam adrationem fubfiftentiz incommunicabilis, non-adueniunt tanqui {ubfiftentiz, fed ranquamn
Caittan.  vrvifuseftrefpondereCaier.1.p.q. 29. art. 3. quiafi  affeftiones rei fubfiftentis;nec divinicas incelligitur
fubfiftentia, vt fic disic perfeftionem,impofsibile  illis communicari, vtforma , & natura ,fed potius
elt,quinomnisfubfiftentia, quomodocuuqueinfe  per modum fubiei, quodinfeexiftic, & mfeillas
contrahat,&modificet illam rationemnondicaca- _ recipit, vel intelliguncur illz relationes terminare
liquam perfeftionem , efto illa non fir fimpliciter © nataram przcile vt exiftentem, & quafi per illam
Refponf. i plex,veliccontradta, vel modificata, Concedo  conftituere, & fiitacft;iaminillanaturanon datur
ergo illas cres fubfifentias diceretres perfectiones  fubfiftentia abfolura,quia relatio divina intelligitur
relativas diftinétasarque adeo poffealiquam perfe-  terminare totumid, quedeft abfolutum in Deo, &
€tionem relatiuam effe aliquo modo invnaperfo- & contrario quidquid eftabfolutum.intelligiturin-
na,quanoneftinalia,guanguamabfolurenihilper  cludiinipfarelatione,vtibiterminatur. -
feétionis {it in vna perfona, quodnon fitin omni- Et confirmatur, quia vel fubfiftentiaabfolutain-
cluditur effentialiter in relatinis,vel né:hoc pofteri-

bus, quod iam pertinetad aliam quaftioné deper-

us dici 2 nobis non potefl: exiffimamus enim toram

feftione, quam dicicrelatio dinina, quzin materia .

de Trinitare difputatur. diuinam effentiam includi effentialirer in relatio- r‘:
Ad primam confirmationem refpondetur, ficur  nibus, quantumuis pracife & abftraéte concipian-

relationes accidentaleshabentinefle,etiam fecun-  tur. Siautem dicatur prius, fequiturnon pofle :ﬂ_’c

dumeffi 24, quailludeffein, el velutitranfcendens,  tres fubfifR€cias, quiatotaratio fubfiftendiinomni-

intimeinclufum in omni modo accidentis(vt fupra  busillis relationibus eriteffentia in eis intime & ef- :

etiam fe&ione fecundaindicatumefl) itarelatio di-

fentialiterinclufa.Nec poreft incelligi quo mado ra-

ning, etiam fecundum off ad, eft fubfités, quiaquod E tio fubfiftentiz ,fieft vnain omnibus relacionibus,

in ercatiseft, inelle, inillis et fubfiftere;vndeficut
ineffeaceidentis non eft omnino abfolutum,fed ab-
firahens ab abfoluto, & refpetino : ita ratio fubii-
ftendieodé modo abftradtaeft, redte. n.inzelligitur
poflferem aliquam omnino effein fe , & per fe, & ni-
hilominus refpigerealium,vt termind, nonvtiub-
ieétum,velfuppofitum , quod {uum effe fuftenter.
Alij fortaffe refpenderent diftingugdo de relarione
concepta, velveexercita ,fen derelatione vereferr s
autconflituit perfonam. Sed ego explicui réipfam,
nam reliqua omnia , folum exilimo pertinere ad
conceptus noftros, & folii explicare eandé ré confu-
e, vel diftinfi¢concepram ;de quo latius 1.p. g. 49,

& decllentia earum , nihilominusmultipliceturin
fingulis, Nam effentia ipfa eft formalicer fubfiften-
tia: ergo facit fbfiftere omneid in quo formalicer
includitur : fed includitur in relationibus intime
viquead vitimas rationes earum: ergonon eftineis
alia ratio fibfiftendi, quia non folum fuperfluum,
fed etiam impofibile videtur, ad cL:ndc_m qh‘aﬁ ef-
feGtum formalem duplicem rationem incademre
intime reperiti.

Hxe difficultas non procedit in eorum fenten-
tiaqui in dinina effentia ponuntexifientiam abfo-
lutam & eflentialem , non tamen (ubfiftenciam ab-
folutam , & & conugr{o negant exiftcntiasrelatinas,

| 6 po-

L




i
mids
fikjifin |
abolug |
oim |
i,

Difput. XL

Sectio.V. 283

&ponunt fubfiftentias: illienim confequenterdi A lutaineoinclufa. Sihocpofteriusdicatur;incidicnr

cunt,de ratione fubfiftentiz non effeve dec exiftere;
fed lolum v det per [eexiftere;non quoad totum in
hog predicato inclufum,fed quoad perfeitatem ex-
iftédi.Atqueitaferi pofle; vt divinaeffentiadet re-
lationi veexiftar, relatio autem det effentiz ve per
ft exiltat, Etitatresrelationes erunctres fubfiften-
tizg;quia funt tres rationes per fe effendiipfe divinz
eflentiz, (cacres perfeitates exiftériz ablolutz, licee
ipl non conferant nouum exiftere, imo nequein
exiftentiaipfainter fe diftinguantur, “Hactamen
fundamenta d nobis reieéta (Une,

Suppofitisego qua diximus de fubfiftentia, & ex-
iftentiactlentiali divinz narure, refponderi poteft
primo;, nonrepugnare illi naturx infinite pluribus
{ubfiftentijs;vel re,vel ratione ditt néis,immediate
fubliftere ac fuo modo terminari:ficurenimnatura

ﬂ;'nmna'.w
ppanfs.

illapropterinfinitam capacitacem fuam, poreltfi- B

mul terminari tribus fubfiftentijs realiter inter fe
diftin&is, licet non abipfanatura ; ita poteft fimul
terminarifibfiltentiaabloluta, & relatina, ratione
tanum diftinéis : eerminari (inquam)quantum ad
modum per fzeflendiac fubfiftendiJicet non qua.
tumad omnimodam incommunicabilitatem peri=
dentitatem ; quod prouenit ex diuerfitate quzin
Deoeftinterabfoluta,&relativa,quodilla commu-
nicabilia funt propteridentitatem , & quia non ha-
bentoppofitionem: hze vero funt incommunica-
bilia propter oppofitionem.Hzc verorefponfio, li-
cet probabilisfit;non mihifatisfacit,quia procedit,
fupponédoperfonalirates relatiuas aduenire effen-

Refutatar,

tiz dininz vt natura cft pracife & nonveeftfubfi- o

ftens ; & confequenter quod dinina natura per rela-
tiones perfonales per fe exiftic,licec non per illas fo-
las,fed eridex fe & per fubfiftéciam abfolutam.Hoe
autem mihinon probatur,tii quia exiflimo dinina
effenciamira effe per fe & effentialiter fubfiftentem,
{eu per fzitacefle,veillirepugnetaccipere perfeitacé
effendi per aliquid additum ratione diftinérum ab
illa, & extraefizntialem rationem illins, vt funt re-
Iationes omnes perfohales. Tum etiam, quiand po-
teft natura dining terminarireiztionibus,nifi ve ex-
iftenseft: ipfaergoexiftentiaclentialiseli quz for-
malifsime videtur perfonalicate terminari:ergo ne-
cefle eft vt illaexiltentia terminetur proucin (e eft,
&fecundum vitimam rationem fuam effenrialem,
fecundum quam , vroftendimus,eft per fe exiften-
tia; ergo necefle eft vt fic terminari, & quali coniun-
girelationi perfonali:imonon poreftintelligi aliter
fieri, cum hzc coniunéio non fitnifi per fommami-
dentitatem , & intimam inclufionem totius dinini
effeelentialisinrelatione perfonali , quodeftperfe
effe & fubfiftens cx vi fuz rationis eflentialis; &pro-
pterhanceandem rationem illirepugnat,vt per ali-
quid quod eft extraracionend fuam effentialem ha-
Ay fo- beat per feefle,fen perfeitatem cﬂ'cnd:.‘ - f
I, Propter hanc ergo canfam dicunt aliqui,relatio-
nem dininam terminare fubfiftentiam eflentialem
proxime ac formalitersnon tamen dando illiperfe
efle , fed folum dando illi incommunicabilitatem
i, quandam:hocenim el id quod eft virimumincon-
ftitutione perfonz Sed,licet hoc ex parte verum fie
tamen yalineidicin priorem featentiam refucatam
vel non fufficienter rem deelarat, nec foluicdiffi-
cultatem taftam. Quia relatio, vefipra dicebam,
non dat incommunicabilitatem tantum per mo-
dum alicuius privationis , fed dando aliquod effe
pofitinnm;incommunicabile: interrogoergo anil-
ladefle it fubfiftens,necne.Dici quidem non poteft
nonefle [ub:Gens: alioquind eritratio ﬁsbh[tsndi,
quia in Deo idem ¢ft quo et & quod : quod finon
eftratio [ubfitendi,non ecuntin Deotres fubfilten-
tiz perfonales modo dnobisdeclarato. Siantemeft
fubliftens,rurfusinterrogo,an ex proprio conceptn
& per fehos habeat,vel folum exfubfiftentia abfo-

in priorem fententiam , & manifefte fequiturnon
eflein omnibastribus perfonisnifi vnam rationem
fubfiftendi omninoabfolutam,dqua habent omnes
relationes ve fubfiftant, Si aurem dicarur prius;ne=
ceflario fequitursillud efferelatinum, & incommu-
nigabile,five vocerur effe exiltentiz, five effe perfo~
nale, fiue efle entirativum quafi effentiale aut for-
male;illud (inquam) efle non quomodocunqueelle
ingommunicabile, fed vt per fc exiftens inpropria
ratione velperfedtione : quiaaliasillud eriplexefle
relatiuum, incelligeretur tanquam adueniéseidem
reifubfiftenti,& iranequeintelligi poffet quomoda
fit triplex ratio fubfiffendi, aut gnomodo tres pers
fonasconftituat: nequein prefentimyiterio intel.
ligi poffet,quomodoiilud effe fit proximaratio ter-
minandi humanitatem,quia terminus humanicatis
effcdeber propriaratio perfc sffendi.Ergo tres fub-
fiftentiz relatinz itadantingommunicabilicatemn,
vt denit eriam per feeffe feu perfeitatem effendi.Co~
firmaturac declaratur amplius,;nam,quando hare-
lationesdicuntur dare incommunicabilitatem, cut
quzlo dantillam ? an efientiz vt eflentia eft ,quate-
nusterminatillam,vel conftituto per talem relatio-
nem? Nonquidemeffentiz vt effentiaeft:nam, licet
diuina effentiaintelligaturin Patre quali terminata
paternitate, adhue ipfa manet eommunsicabilis Fi-
lio, &ficdealiis perfonis.Igitur ineommunicabili-
tasillaelt refpectu conflituti: illud enim, quatenus
tale eft, eft incommunicabile peridentitatem fec-
dum id,quod fibi proprinm eft:ideo énim funt tres
fubfiftentes;vtoftendimus : ergo perfonalitates di-
uinz fecundum illud effe in quo conferuntincom-
municabilitatem,conferunceriam per feefle, &,cui
voum prefant,cribuunt eciam alind.

Dicendum eft ergo, fubfiftentiam Deirelatinam Vera reffons
dare quidem effe incommunicabile & per fe;n0 ta- fie.
menjiplinaturg diuinz, nechuicDeo vefic,fed con-
ftituto periplam,feilicet diving perfong:& hoemo-
dodicuntur terminare diuinamexiftentiam effen-
tialem non quidera dandoilli vt per {e fithogenim
ex fehabet, fed determinandoillamad hane velil-
laperfonam,quafiadiungendoilliquoddameffe et~
iam per ¢ & fubfiftens,quo talis perfona formaliter
cofticuicnr;ita ve perfona ipfa,fecundumtotum ef~
fe quod includit,intelligitur per fe exiftensac fubfi-
ftens tam (ecundum effe ablolutumbDei,quam fecii=
dumeefle relatiuii Patris,aut Filij,aut Spirit® San&iz
D & hoc eft maxime confentanei divine perfetioni

& nullam difficultatem aut repugnitiam innoluit.

Ad difficultatem enim propofitam dicendum
eft;eam proponiac procedere,acfi conftitntio per- Tisutionem
fonz dininz , & terminatio nature per relationem, dinine perfos
elfe: eadem modo, quo in ereaturisfit huinfmodi Bl fuppofis
conftitutio,cli tamen fit magna difterentia, exqua ritreass,
difieultatis folutio petenda eft;natnra enim creara

fua perfonalitateitaterminatur,vtintimeinillano

includatur ,fed perfonalitasintelligatur velutiathi-

xa ipfi naturz, & ita exvtraquerefultare fuppofia

tii, vnde fic, vt talisnatura ex vi propriz exiftentiz,

quam habet vtnatura eft,non habeatper fe effe, fed

vtconiunéta , & terminata (ua perfonalicate : cuius

fignum eft, quia pracifailla perfonalicate { vt po~

teft non folum mente,fed etiamreipfa prafcindi )

naturaipfa manet veluti indifferens, & eapax vnio-

nisad fuppofitum diftinétum. Az vero dinina natu-

raitaterminaturfia perfonalitate, veinilla intime

includatur , quantumuis pracife & abftrade ipfa
perfonalitas conﬁdcrerur,-ﬁcidca perfonalitas hae

non debet intelligi quafi affixa naturz, fed quafiin.

time habens effe peripfam naturam,vt reéte Diuus D Thom,

Thom..p.q.28.artic.s.& fzpealias it propter hang

caufam facileintelligi poteft,eriam fi naturg dinina

ex vi (ui effe abfoluti in f¢, & per fefufficienter ef-

fe pofsit;nihilominus poffe terminari tribusrelatio-

s An 4 nibus

Gluid inters
[itinter con=




Vltime con-
firmationi
jwiv ﬁt.

284 QueftIIL

hibus,fen perfonalitatibus.Quod enimilla axvifua A
perdefie, precifisiliisrelationibus,exgontrario fig-
no colligi poreft, quain natura creara;feilicet qni."t,
etiam {i prafcindamusrelationes,nunquam intelli-
gimusillam paturam,ve capacé vnionisad fuppofi-
tum i fed:ftin&um, feu alienum,fed cumea vaione
formalem repugnantiam habere ; non folumratio-
nerelationuny;led ex vi perfedtionis ful efle abfolu-
ti, quiahoc pertiner ad perfeétionem illinsefle,ve
fupra explicatum eft : quod fignumbenedeclarar,
quid addat h=ze per fe exiftentia fecundum ratio-
nem,fupraexiftentiam vt fic;etiam pracifa ratione
incommunicabilitatis,

Vndeetiam fit, tam naturam non communicati
tribus relationibus propterindigentiam (veita di-
cam) velimperfedtionem,feilicer, quiailliscgeatyve
per fefit,vel veabillis fuftentecur,quomodo natura
creaca incelligiturindigere perfonalitate velalieno B
fuppefito, fedillis communicatur exinfinjtate fua,
vt illis det elle. Vnde confequenterfic, veinillis,aut
perillas terminaridicatur;non quiaab illis fuften-
tetursneque quia abillis, ve ﬁc,primo,& pericacci-
piarmodum per feeffendi,fed quiaipfiim efleefene
tizitaincluditurin fingulisrelationibus,vt eum v-
nazquaqueconftituat remqnidam implicifiimam,
& incommunicabilem, ac per fe fubfiftentem, vt
nee per ideatitatem pofsiriam ampliusfeeundum
€amrationem communisari.

Adargumentum ergo in formarefponderur, dia
ftinguendo minorem , frilicet repugnare fubfiften-
tig terminariy{ienim intelligatur de término,quific

primaratioparfeeffendi, velquife habeat proprie c

permodum fuflenrantis nacaram , fie concedo hoc
repugnare (ubfiftentiz:negotamen deratione per-
fonalitatis effe terminarehoc modo, quieft propri-
Uus nature creatz,natura enim inereataaltiori mo-
doterminacur fua perfonalitate, vtexplicatam eft,
Stautem fenfus argumentifit,etiam hog modote-
Ppugnare lbfifienciz terminarijrefpondeo inrebus
creatisita effe. quia repugnat fubfiftentiam, velna-
turam creatam intime includiinrebus,vel fuppofi-
tis diftinétis,quod nonrepugnat fubfiltentiz abfo-
hue#; & increatz.Quamuisautem fubfiftentiaficra=
tio per feeflendi ipliconftituro peripfam vt fic, non
tamen oportet; vt fic prima ratio perfecilendiipfi
nature, quam terminat,prafereim (ecundumratio-
nem: quianonterminatillamimperfeto mado, &
quafiafixailli,fed intimerecipiendo effe abilla:vn-
de hzc terminatio potius intelligenda eft permo-
dum cuinfdam modificationis, fen determinario=
nis,quam per modum fuftentationis nacure termi-
natz. Etproptereactia iemodus comunicationis
noeft permodii vnionisad alind, nec per modiiel2
fendiinalio, quirepugnet modo effendi per fe , fed
elt permoditin timig rncIL:ﬁonis,&quaﬁ penetratio=
nis,vtitadicd,cum (' mmaidentitate;rationeening
quauis fubfiftéria abblutacdmunicerurmultis, né
taméeftinalio,quiailla multansfuntalindabipfa.
Ad confirmationem cadem {olutioapplicanda
eft;quia eit eadem difficuleas, relativnes enim diui-
hzintelligunturaddieffentiz ve per f¢ exiftenti, &
in:hoc fenfit vefubfiftenti ; & nikilominus intellic
gunturadditanquam rationes fubfiftendi,nonipfi- g
usnaturzprimo & perfe,fed conftituti.

Ad vltimam contirmationem refpondery= fith-
fiftentiamabfolutamintimeaceffentialiterineludi
inrelatinis fecundum rem, & fectidum oninem ra-
tionem formalem,quz ve ratio realisin ipfarelatio
neconcipiacur:nam licer mens noftra pofsie pracife
eoncipererationem relatiuam paternitatisvel filia-
tionis;non cocipiendo expreleac formalirer ez -
liquodahfolutum ineisinclafim; non poreft tamé
ita praftindere quinin illave tondepta, ffuin obie-
o congeptu,qui refpondet illi formzli implicite
skleslidum reia concineatur ¢entialiter totum elfe

ST

Articl.

ablolutumDei:netgeriam potelt mens noftra aliqug
abftradtione negatiua vera fepararc abfolutum ire-
latiuo,dehocillud negando,vel falté negido inclu-
diinco effentialiterinreipfa,aut cécipiendo effe re-
lativum in aliquo,in quo concipiat non effe,effeab-
folutum,quod fecus acciditin effe relatiuo refpectu
abfolusi, nam poteft ab eo praftindi,&aliquamag-
doetiamnegatiue abfirahi, faltemearatione, qug
cfleablolutum poreftin aliquo effe, in quo no fit ra=
le veltale elie relatiuum,ye latius in materia de Tri-
nitate tradtatur. Quamuisauté fubfftentiaablolueg
inrelativisincludatur,nd repugnat multiplicari,fe-
cundum rationes proprias ficut non repugnatres
velentitates relativas multiplicari eriam fi eflentia
liter fint vnares,vel entitasabfoluta: nam, vt dice-
bam,quoad hoceadem eft raria fubfiftentiz, qua a-
liortitran{cendentifi,quia perfeitas exiltentiz, qua
coplet rationem fubfifientiz , venuncdeillalogui-
mut,intimgincluditurin cali efle,feu tali exiftentia,
Vnde,ficut effe vel exifteread rariones tranfcendé-
tales fpedtat,ita ctiam, & per fe ¢ffe. Denify, licet fub-
fiftétiaabfolutain relarionibus perfonalibusinclu-
datur,ng fequitur,quod easreddat formaliter fub-
fiftentes fecundum propria; fed tantum feeundum
quod effe diuinum abfolutum includunt. Nam,li-
cetdivina ellentiainrelationibusincludatur, nihi-
lominus relario divinaaliquod propriti habet; quo
velurideterminataur modificat diuinam nacuram,
nd permodum compofitionis, fed perincimamin-
cluionemcum (ummaidenticate,ac fim plicirate.1l-
lud ergo proprium quod relatio addir, ex f¢ & ex
propris.eft fubliftens,& non proprieac formaliter
sxinclufione eflentiz, lienc fupra dicebamuns deex-
ittentia ; eft enimeadem fereratio.  Vndeeodem
modo dicendum eit, fubfiftenciam abfolutam non
includiin relatione, vtid quo relatio fubfiftic quatg
nusrelatioelt,fed veid quo eft fubfiftésiplamet ng-
tura & effentia Dei, qua inrelatione includitur;ea
quodipfamecrelatio eflentialiter Deuseft,

SECTIO V.

Virum abjlraitis fabfiffemtiss relatinis intelligatur
relingui tantum hec destas,veletiam b Dews.

I_]‘O Cdubinm precedentibusannexumeft.fere=
que iniilis explicatum, tamen propter nonnul-

p lasdifficulrates, & opiniones explicidas,adea, qua

de incarnationis myfterio dicenda fiint;necefias
rivm duxi,{¢orfum proponere.

Quodergo tres perfonz fint hic Deus, feuindinis
duum deitatis, nullus Cathoiicorum negat,cumde
fide certum fic tres perlonasefie vnum Deum,non
in fpecie feu imilitudine natura; fed inindiuiduo,
&identitatenatutzhunc fingularem Deum,iuxes
illud,Non tres def.fed vus eftDens. Duobus autem mo-
disintelligi poteft tres perfonas effz hune Deumn,fen
huncPeumefle in tribus perfonis, & in fingulis ea-
rum. Primo, quia hicDeus formaliter fighificathic
indiniduam deitatem vt fubfiftentemin yno,velin
pluribus fuppofitis: & hacmodo hic Deus vt fic,nd
cicit hanc fubfiftentiam; fed folum hang naturam,
fubfiftentiam vefo veluti connorat ; vnde ad fuam
vhitatem non requiritvnitatem,fen fingularitatem
eivfdem fubfiffentiz , & hoc modo hi¢ Deus eft
quid commune tribus perfonis,realiter quidem ra-
tione naturz formaliter fignificatz, fecindumra=
tionemautem in perfonalicate,, feu fubfiftentia co-
notata; quatenus omnes perfonz diving conugni-
untinratione fubfifendiin hacnatura. Secundo
modo peffumus intelligere hunc Deum effe quid
commune tribug perfonis, nonfoluniratiore na~
turz, & perfonalicatis confufe conceprz; fed eriam
tatione fubfiftentiz communis.

Dicoergo primo, hi¢ Deusex viluiconceptus,
feuad




T e

Difput. XL

Se&io.V. 285

fen ad fuam ynitatem non requirebac fubfiftentiam A abfolutum , quia fappofitum nihil atiud eR ,quam

communem , &abfolutam. Hocfipponoex.i.p.q.
36.& 39.vbioftendirur,advnitazem {ubftantiui fuf-
ticere ynitatem formz,de quo etiaminfra difputat.
#3.dicemus, oftédendo tres perfonas forehunc ho-
minem,fieandem humanitatem affumerent,etiam
fiimmediaceillam perrelatiuas {ubfitentids termi-
narent,& non perablolutam; & idem conftat inPa-
tre,& Filio,quatenusfiint vnam pringipium Spiri-
tus Sanéti , & hicipirator, non propter fpecialem
fubfiftenciam,fed propter eandemvirtutem fpiran-
di,&candemrelationem.

Ec hincintelligicur,propter quid fupra dixerim;
rationesCaietanilumptasexvnitate Dei,feu exhoc
quod rres perfonz funt hic Deus, effeinefAcacesad
goncludendam fubfiftenciam ablolutam,quiain G-
mili forma innenientur difigere,in fimilibus exem-
plis adduélis de hoc fpiratore, vel hochomine; & B
ecdem defeftu peccant omnes rationss, qu= fu-
muncur velex communibus, feneffentialibus ope-
rdtion:bus, vecreare,inftificare, &e.qua primario
dicuntur conuenire huic Deo,velex ratione abftra-
€1, & concrers, guia feilicet cuicunque indiuiduz
natuiz in abftrado (ignificacz debetcorrefponde-
re [uum indiniduum congretum ; hzc enim & fi-
miliafolum probant; vel operationes primario c-
uenire per(onis ratione naturz eommunis, vel v-
nam formam conftituerevoum indiniduum,etiam
fiin pluribus fuppofirisfirthfiftar.

Dicofecundo. Nihilominus verumeft,abfiraétis
& pracins perintelleétum fubliftentiisrelatinis,ad-
huc incelligi manere hune Deum realiter exiften-

fubftantiaindwidua completa, & {ubliftens,& fiad-
daturinnatura rationali, perfona fic. Secundum,
quiaD.Tho.infraa.3.ad 1.dicit,quidquid eftin Dea
fubfiftens,efe perfonam,fed hic Deusvt abftrahens
arelationibuseft fubfi ftens,ergo perfona. Tertium,
quia fiinDeo tantum cfletvna perfonaabloluta,ab-
firafta perfonalitate dnarura,intelligererur divini-
tasvtfic,& non vthic Deus, ergo, idem nunceft die
¢endum ; quininio etiam nuncpaffumus abitraite
concipere dininitatem, prelcindendofubfiftentiam
abfolutam, ergd vt fic concepranoneric hic Deuss
fed codem modoillam concipimus quando abftra-
himusrelationes, quianon intelligimus Magis per=
fectam;velinAnitam diuinitatem vno modo,quam
alio. Quartum quiafi manerethic Deusabltradtis
propricratib. petfonalibus , ergo poffer inrelligio-
perans per (€ prius, quam incelligeremuselfe in pera
fonis,é canfequenter stiam generans, vel hic Deng
priusratione creans.quam Pater generans. Quinto
denigue; quia in rebus creatis non reperitur fubfi-
flens in natura aliqua,nifi fuppoficum vel perfona.

Ad primum , olim non defuerunt, quifequelam
admitterent, quorum errorem refte Henricus, &
Durand.fupra cicatiimpugnarunt. Caietanus vero
quadamadhibira moderatione concedit hune Defi
vt fic efle fuppofitum,vel perfonamincompletam s
fed cauendus eft hic foquendimodus, vtpotealie-
nusd modo loquendiConciliort,Patrum,& Theo-
logorum, quinullo modo admittunttres perfonas
efie vnam perfonam, velfuppofitum, quamuis ad-
mittantellc vnam fubfaciam : negarurergo feque-

tem,dcfubiiftentem.Intelligo autemabftraétis fub- C la,quia vt fupra ex Bafil. Gregor, Nyffen. & Damaft,

filtentijs relatiuis, non tantum fecundum diftin-
€tos cenceprus earum, fed etiam (ecundum con-
munem, & confufam rationem pecfonalitatis: &
hoc fenfu fequitur conclufio ex ditisin preceden-
tibus.quia, abftractis relation.busabftraftioncet-
fam,vt vocsnc,formali,fen p:’.zr.‘iliua,adi-lucintc[li-
gitur manere deicag,non tantum exiftens;fed eriam
fubfiftens,ergonon tantum intelligitur manerehec
deitas,fed etiam hicDeus: quia Deus vt hicnihil a-
lind fignificat,quam fubfiftensin hacdeitate, & hoe
idem fignifieat habens deitatem, quamuisaliomo -
do, {cilicer adie&iue, Deusautem (ubftantine, Ec
hine intelligitur ibi contradicere, qui vel admic-
tendo fubfiftentiam abfolutam negant hunc Deum
polle hocmodoabfirahid perfonis, vel & contrario
negando fubfiffentiam eommurem, hune medum
abftra@tionisadmittune:quiafolaexifientianaturz
velic, Anonincludatperf{eexiltentiam ;atqueadeo
fubfiftentiam, fufficict quidem ad conftituendam
naturam abftradtam in racione entitatis actualis.
non vero ad conftituendum concretum natiirz,
vt patet in humanitate Chrifti , menteabftra&ad
Verbo.

Etratio conftat exdicis, & exipla vocum fignifi-
catione, nam concretum fignificacid , quodeft , fen
quod habet nataram, in quo conceptu intrinfcfc
includitur, vt per fefit : &ideo fi nondarur fubfi-
ftentia , feu per f¢ exiftentiaabfoluta,nullo modo
poreft concipi hic Deus;nifi relationes faltem con-
fufe concipiantur : at vero dcontrario fiabftraéis
perlonalitatibusadhucintelligitur manerediuini-
tas perfeexiftens, & fublfiftens, negari non poteft,
quin maneat verusconceptushuins Dei, quianon
¢lt derationeilliusfubfiftentiaincommunicabilis,
cumneque hzcindividua fubtiftentiarelatina ficde
conceptuilling, vt didtum eft,fed loluminhacdini-
nitate fubfiftere, Et hancfententiam ficexpofitam
tenent Scotus Caietanus & alij fupra citati.

Contra eam vero {olent mult tobiici, quzinre
difficilia non func , fed oportet (blum caltum lo-
quendi modum feruare. Primum fit, quiafequitur
dariin Deo ynam perfonam, feuvaum fuppolitum

diximus.fuppofitum dicitnon quodcunque fubfi-
ﬁens,l‘cdincommunicabule,quodquci:: eftfabalio
pofitum , vt fub illo nihil ponacur,& hocipfumin
natirarationalidicitur perfona,&iraeftincelligen-
dailla particula definitionis Boetij, qua perfona di-
citur, Indiutdus ful lantia quiaergo hicDeusabfira-
ke conceprusita fubfiftic,vt communiceturm uleis,
quiillifuo modo fubfunt,ideo nonelt fuppolitum,
neque complete,vt per fe conftar, neque u{complc-
te;cum deficilliviimom, &quali formale confticu—
tinum fuppofiti ; ficur leo quanuis {icanimal, nonm
dicetur incomplete homo.

Ad fecundum refpondetur,exilloloco D.Tho-
mz poffe hocmodo noftram fenrentiam confirma-
ri,nam.vtibividebimus,ip(e proceditexhypothefi

p impolsili, videlicer,fi ntelligeremusnaturam di-

uinam permanere in reexiftentem inerelationibug
diuinis, quide(et, velquid poffers &interaliare-
fponder; primum nacuram fore fubfiftenrem, & ra-
tionem reddir, quiadininitas X proprio conceptu,
quibuftunque aliis prcifis, e fibAftens,&in hog
confirmat noftram fententiam, Quod verofithdit,
confequensefle vefic perfona,intelligicur pofica hy-
potheli,& abftradionerelationum ,fontantumin
mente, fed etiam inre:ficenim fubfiffensiam effer
incommunicabilis,& per confequens perfona.

Ad tertium refpondetur divinitatem dupliciter
pofle abfirahi noftro modointelligendi  perfona-
lirate, feufubfiftentia, vnomodo omninoex parte

;, coceptionisnoftrz,qua concretom concipimus per

modum abftra&i, quamuis renera mhilintelliga-
musincludiex parce rei conseptain ipfoconcreto,
quodndincludaturinabftradto sqno modo conci-
pimuspaternitatem,vt formam Pacris, & deitatem
vt formaDei,in qualfic conceptaeflentialiterinclu-
ditur fubfiftentia,fient fapientia, velalia attributa,
quauisinillo modo concipiendi,vel fignificanding
exprimatur : & tantum hoc modo poffer abftrahi
deitasd fna perfonalitace, i intelligerem® habere v
nam tantum perfonalitatemn abfolurd,quia tiicilla
effet de caceptu effentialiei®, Alio vero modo intel-
Ligunusabfirahinuncelfentiam diuinaa proprieta-

tibus

D. Thom?

Caifey




CX

iec quia polsit feparariabil-
iditiliasin concepru elfentiali;
tota perfeétio effentialis Dei , ex-
es:é& hoemodo poteft concipino
racto hze deitas,fed etiamin concre-
to hic Dros,abftradis relacionibus,

Adqu nreflpondeturbreuiter,inhoc Deo,vt
intelligicur prior ratione, quim perfona, poffectia
przintelligiaétus intelligendi, & amandi, vteffen-
tiales funt,vtreété probarargumentum:aétus vera
notionales,vt generandi,non poffuntin illo przin-
telligi;quia connotant rclarioncm,rcqui;‘unt_cnim
principium diit n.".'hon:si:'l:czt'gencs'ﬁs_. & genitum,
quod intra Deum non eft nifirelatio. A&tus vero li-
beri,ve {unt ereare,pradeftinare; &e. etiam ng pof-
funt preintelligi perfonis fecundum veram priori-
taremn, etiam rationis;quia conftitutio perfonartim
nonhabet dependentiam vllam, nec fupponicvlle
modo hos a&us: alioqui vero,quiaiple perfonz,&
relationes qué'nus gonftituuntur, & actusnotiond-
les, perquos vna abalia manat , funtconnaturales
Deo,ideo fecundum rationem fupponuntur aéti-
busliberis;inxtafupradicta.q..are.3.

Adquintum negaturconfe quentia,infebusenim
creacis omnis{ubfiftentia eft intrinfece limitata, &
propterea eft omnino incommunicabilis, & ideoin

tanty

rebus creatisfubliftentia, & perfonalitas, & vitimus G

terminus nacurz femperinidem incidutit; at verd
in diuina fubfiftentiafecns eft propter infinitam e-
iug perfectionen,ve difumi eft.

00 e B Bl e L

Virum Fﬁ;ﬁﬁﬁ.ﬁ dinine contieniat affamere naturam
¢réatas.

D privsm fic proceditur. Videtur, quod
perfonedining non coneniat affumerena-
3 | Hram erearan. Perfona enin dittinafi-
@] gnificat aliquid maxime perfectum : Pep-
2058 feiluin autem eff; cuinon porefl fieri addi-
tio.Curm igirtir affiimerefit quafiad e finertia quod affiun
pum addatier affiementi:videtuy quad perfong diuine non ¢o-

steniat affunere naturant creatan.

1. Praterea, Tud ad quod aliquid affimitar,communi=
catur quodarmmodo é,quod in ipfmaffumitar:ficut dignitas
communicatur éi,quiin dignitatemaffumitur: Sed de vatio-

£pq 19,417 erfonaest, quod it ittcon _zmm‘:bxiu: VEinprimaparte
dictusi efi*; Exgo perfone disitng non conuenit affumere,qod

3

gienicnis off, quod conflituttin affismat Cﬂ??ﬂlti’!{‘ﬂf: quia tffe-
s won agit in fuam caufan, Ergoperfonanon conuenit af~

Sed contra eft, qtiod Augt licit de fide ad Petrttm .
gtiram [erd, in fitam accepst Dens , ille

nam : Sed Dens vasgenitus eff perfo-

Inlib def. ; il
ad Per.c.z. Torman s id efl,

3 . .
AMmELe. 3. [cilicet Vnigenitis, pe

Artic. T.

 Adpritsn ergo dicendum, quod cum perfona dintnia i
anfinita,non poteftei fiers additio, Vnde Cyrillus dicit in epifls !
fynodaliEphe.* concil, Non fecunidum appofiionens coniun T
clionss intelliginus moduns. Sicut eticn in viiane homiois ad P;Z’gr;& |
Dettint s qis eft per gratiam adoptionis, nens addieuy aliquid s ,,,;; ‘
Deo,fed tliud , yuod diuitsm eftapponituz homind. Vnde non illia, '
_ Des, Jed homoperficien,
4 Ad fecundum dicenduni, qiiod perfona dicitus igomts !
atinicabilis,is quantim non poreft de pluwibus fiuppoicis pre~
dicari:nibil tamen probiberplura de perfona pradivari. Ve
denoneft contrarationem perfone fic communicari, vé fih-
Siftatin pluvibus natuzis: quia eciam in perfonam creataim
B poffunt plures natura conenrvere accidentaliser-figutin per-
Joria vins homins inuenieus quantitas, & qualitas. Hov -
temefl proprium divine perfona, Propeer cius infinitatei , ve
Jiatitiea concurfis mavurariin : non quidem accidentaliver,
Sed fecundum fulfifentiam.
¢ Adrertium dicendum, quod ficut fuptadictum eft X, nat= q.2amy
titra humana non conflituit perfonam diwinam finplicicer,
Tedconflitsiz eams fecundum quod denominatur & talinatu-
74. Nonenini ex natura bsmana haber Filius Dei, quod fie
Sinsplaciter,cum fuerit abaterno: fed folum quod fit homa:Sed ‘
Secundum naturam diinam conflituitur perfona divinafim ;
phiter. Vndeperfona diginanon dicitur affuinere dininam
anattram,fed humanam,

COMMENTARIVS

Enfugqueftioniseft,non tantum,an
pofsitaflumere, fed vtrum aﬂ'umpfe
rit, & nonqueritur defola perfona
Filij,fed indefinite de perfona, quia
reliquain fequentibus arciculis tra-

ah
&andafunt.

b AffertioD. Thom eft:perfona diuinz propriif-
{ime hoc conuenire.In qua ponderat Caietan.addi- Raffnh
tamefleillam particulam, propriifiime, quia alio
modominus proprio, etiam natura poteft afume-
re,vtatticulofequenti D.Thom, ipleexpofuit, Ra-
tioautemD. Thom,eft facilis,quia perfona cft prin-
¢ipium, & proprius terminus Incarnationis,fed Ver
bumsaffumere;hancduplicem habicudinem proprie
fignificat,ergo.
¢ Primum argumeéntum D. Thomz eft : divinz L)
peclong nihil poteft addi,quiseftinfinita,ac fumme
perfeéta,fed quod affumitur,addicurafumenti,er-
gononpotefthoc conuenire dininz perfonz.Quod
argumentumD.Tho.in refponfione non foluit, fed
potius confirmat probando illud principium, diui-
nz perfonz non pofleadditionem fieri:tum autori-
tate Cyril. cum exemiplo filiationisadoptiue,quam
Deus homini c6municat, illum fibiper gratiam v-
niendo,per quam tamen vnioné nihiladdatur Deo,
fedipfi homini: quo exemplo videtur indicare D.
Thoiidem efle dicendum in prafenti myfterio.
Teftimonium Cyril fumptum videturexepifio-
laConcilij Alexandrini,euiipfe Cyrillus praefuicad
Neftotium, quz habetur 3. tom. Concil. in Congil,
Ephef.&inalio Concil.Ephefitom. 1.c.1.4.vbificdi-

Cyrilluch ;

na. Ergoperfond competit accipere naturam, quod eff affit~ g eivur: Necrurfus appofitione vel quadan quogueconti=

HiEre.

b Refpondeo dicendumquodin verboaffumptionss duo in-
portantiy, videlice principinm adtus & terminms : dicituy e~
i affiumere quaft ad fefumere. Huius antemn fumptionss,
perfona eff. & principium,c terminus. Principiuim quidem,
qtia pc?;’bnf‘uropréémrimetétugcr?: huisfiodi autem [um-
pio cavis per actionem disinaii fadtacfl, Similiter etiam
perfona eft buins fumptionis terminns : qusa ficut (upra di-
Eumeft™, vaio faclaeft inperfona, non inwatira. Et ficpa-
tet, quad propriiffime. competit perfons affisere nath=
T,

q prac, art,
1¢rs,

guatione, aur conglusinatione eam vnitatem inetimur:
quibus verbis folum videtur doceri hanevnionem
non fuifle accidentalem,an véro dici pofsit perhané
voionemaliquidadditumeffe Verbo, non vtaceis
dentalimodo, {ed fubftantiali illi coniun&um fity
hoc nonvidetur illoloconegari, Deinde exempli
defiligtione adoptina non videtur fimile, quiacum
Deus vnit fibi hominem pér gratiam ;non fit Deus
homo, fed homo efficitur Deus participatione § &
ideonilmirumcft, quod in ea vnione hominisad
Deum nihil Deo addatur, fed homini: atveroint
hog myfterio Deus verefithomo ; & natura humd-

DayeE=




iy
 2dNefy
' md.ﬁ
&

arh

g

R

Difput XII.

nig vere efficitur n
ergo necefieeft veilliaddatur. Deniqueargumen.
tum fa&um fundatum in vi verbi aflumendi (o-
lutum non eft ; quia fumere eft aliquid ad fe (-
mere ; ergo eft .=..(i=-;.:1d fibi adiungere 5 vel adde-
re.

Digendum eft, quoniam resipfa {atis per fe con-
ftat, D. Thom, (blum dogcere voluille debitum lo-
quendi modum, Primumenim conltat aliquid ve-
iterefle vnicum verbo, quod ante non e~
rat, & fi hoc folumfignificet Verbnm addendi, ne~
gendum noneltaliquidaddicumefiz Verbo : nihi-
lominus tamen cercum ek, fimplicirer & abfolute

nihil perfectionis effe additum Vecho: tum quisi- g

plum per fe eminenter cantinebar, quidquid eft
perfeéionisin humanitate:run etiam,quia huma-
nitas,non fe habuitinhocmyfierio ve formaperfi-
ciens Verbum;fed potius( fi aliquid habuit modum
formz) Verbumipfum fuit quafi forma humanita-
tis: quamquanec vere forma fuerie, fed folum ter-
minus, ancadus perfedtifsimus, Vondetandem fit,
quodad modum loquendi(pé@tas, potiusdicédum
effealiquid cfle addizum humanitati, quam Verbo,
quia Verbum immuratummanfit, humanitasvero
eft; qua perficitur ; & 4 Verbo pender , & in hoc fo-
lum fimile eft exem plum quod D. Thom.addueir.

d - Secundum argumencum D, Thomzeft: Perfo-
na eftincommunicabilis: ergo non potelt aliquam
naturam ad fe fumere, quia non poteftillamadfe

famere , nifi feilli gommunicando {Refponfio con: ¢

fifi

in diftin&ione antecedentis, eft enim perfona
incommunicabilis aliis perfonis,non alijs nacuris.
Circa quam mouet Cateranus duodubia. Alterum
it circadifiinétionem daram , fed non videtur ne-
inm , quia res eft fatisclara,aduertendo,dera-
nnis rei indinid

cabilis

duz na c el
paturis ; quua ir
determinatio,&ideocon
diniduamnatu

ingularitas ; feu
ongmimplicatin-
hoemoda ¢a-
igmultis fup-
ngulari

1. & mndi-
sfieutrepugnat forme fitbftantia-
hcommunicarialieri forma,non vero materiz. At
vero & contrarioder. iefl,vtnon pol
to; quiahocpugnat
i, quiadicit quid-
dam vitimo te um, fub quo non eft alind,
huisautem modo nonrepignat, vt fuppoficum ¢6-
municerur multis nacuris,quia licet virimus termi-
nusnon pofsit vitra terminari; poffunt tamen mul-
tacodem'termino vitimo terminati,vtin lineis, &
pondto mdereeft. Alterum dubium Caietan,eft,an
ecommunicari multis haturis pofsit conuenirefup.
pofito creato, quandoguidem non pugnat cum ra-
tione fuppofiti vt fic.Sedhoc tradtabitur infra difp.
13.fedt.vitima,

¢ Tertium argumentum cft:Perfona confituitur
pernatnram, ergo non affumicillam, quiaeffedtus
non agie in canfém fuam , nullusenim poteftagere

pugnat

intam formam, per quam coftitnizur, v illam vel- E

uri trahac ad fe conftituendum. Refponfio confiftic
indiftin&ione antecedentis 5 peicfona enim Verbi
fimpliciter non confituirur per humaniratem -
ﬁlll‘lplat'n,fed per propriam dininam naturam, per
humanitatem vero conftituitur homo: & hoceft,
quod D. Tho. ait, folum conftituiffcundum quod
denominacar A ralinatura , hec cnim denominatio
noneftaccidental xerinfeca fed fubftaptialis
& intrinfeca, quamuis non At Verbo lecundum fe
connaturalis.Quia ergo perfona fiipponicur confti-
tutalimplicicer,ides operari poteft, vt [e confituat
bominem humanam naturam glfumendo, Dig¢itur

Se&tio IL 287

ra cuin(dam perfone divinz, A autem, natnraconftituere perfonam conftitutione

(vtitadicam ) éflentiali, non perfonali.elt enim na-
tura veluti integra forma conftituensindividuum
i propriafpecie,& hocmodo Chriftus humanitate
conftituiturin fpecie humana , diuninitate verd eft
effentialiterDeus:in ratione autem perfonz forma-
liter ac proprié relatione fina,ac fubfiftentia incom-
municabili conftituitur,

ASRET L C VT V'S I

Viram diuing nature conneniat affumere,

D fecundum fisproceditur. Videtur, quod
nature disine non conteniat affumere :
Quia fiout dictumeft * , affumere dicituy
quafi ad f¢ aliquid fimere: Sed natura
digtnanon fumpfir ad [¢ humanam natu-
vam , quia noi eft factavnio innaturafed inperfona: ficut
fupra dictum ot , Ergonatura distina non competit affiumere
naturam humanan.
2 Praterea, Natuyadiuina communis eft rribus perfonis.
Si ergo 14 onuenitaffinnere, [eqitur, g
nis Et tra Pater affumpfic natdram b
wod efterronesm.
e, Affumereefl agere.
fone, nonnature, quemagis i
agens agit. Evgoaffinnere non congienit nature.
Sed contvaeft,quod Augufl.dicic in lib. deFide

lanatura qusfemper genita manet ex Patves ieft, quecfiper
generationens elernami,ac wpr,z.-'z Patre, natugam noflram &
matrefine peccato [uftepit.
b Refpondeo dicendum , quod fieut dictumefl® , inVerbo
affimptionss duo fientficantur. feilicet pringipinm ackionis, ¢

/i tseis. E Htem aj| rufzr;.’wnf.f,'ﬁHﬁrfz‘r:.’:m!,r,'ammz!r

7 ; eaffumpti

d coneniat
AN ANl fi-

reaHter renit per-

ad Per.¥l-

f i fuphf.lo;.ib' 1ot €0
nature ecundim (eipfamfed rationeper(one,in qua confide-
vatur. Ettdeoprimoquideiii, & proprivfimeperfona dicitur
affumere: fecundario antemporeft dici,quod etiamnatura af-
(umpfit naturan ad f(usperfonasn. Tt fecundumetizm hune
modumn dicitur natira incarnata: non quafific in carnem
conuer(a,fed gstianaruram carnis affiompfit:V ndeDamafie-
ants dicit™, Dicimus patirarn Dei incarnatam effe,fecundim
beatas Athanafium t & Cyrillim.

Adprimum ergo dicendum , quod x’)‘ (e, eff ECIpTOCHIn, ¢
vefert idem ippoficum Natura aurem duinanon differt fip-~
pofito a perfona Verbi: ¢ ideo inquantum natura diving
Sumit naturam bumanam ad perfonam Verbi, dicitur eam
adlfefumere. Sed quuarnuis Parer funrat naturam humanain
ad perfonam Verbi, non tamen propter hoc (iomit e ad fo:
quianonefl idemm fuppoficum Patris & Verbi, & ideo non po-
tefbdici proprie,quad Pater affimat naturam humanam.
fecundum dicendum, quod illud quod conutenit nature
divine fecundum [z, consenit tribus perfonss : ficet bonitas,
fapientia, & buiufinodi. Sed affimere conuenir &l ratione
perfons Verbi, ficut dictwm eft*. Et ideo foli ills per/one con-
uenit,
¢ Ad rertiym dicendiom , quod fious in Deoidem eff guod
eff, & quo cft itactianin eo idenefl ,quod agit,cr quo agir ;
quia vaumauodane agic in quantum eff ens : Videnatura
diina ¢ftillud, quo Dens agit,er eftipfe Deus agens.

Al

COMMENTARIVS.

ENSVS quzftioniseft de Incarnatio-
neiam fadta,ficucarticulo precedenti
diximussan rationeillius, prout fadta
elt; pofsit vere dicidininanaturahu-
manam gffumphiffe: & quamuis Caier,

int_el}:

3.45.9.1 an
.

Artprac.

4.1 At
o 2

VEpr incIpHim, que

Cap 2 intey
prin & ey

G.1om 5y

Are prac,

Fid.c. 6 ad
Lib. 5 o1t ﬁ-
new.

T dthan, in
fymbo.fus

S
*Cpillin
Conc Chals
adt 1 pofd 4
piff. Cyr.
ad loan
Epbe[ An:
tioch.

T cor 4ty




Rt
Fulgantins,
Y».‘,L.: 4

Nazian,

Leo Pap.
N
Daiaf.

tCErAs,

Nicee.

Gabriel.

QuaftI11.

cata nomineabftrao Deitatis,quam fignifi-
huius Dei; exiftimo tamen D. Tho-
e intendere quaftionem 'tw\'iorifeilfu
10c¢Deo,vt abftrahitd perfonismo-
zato,nihil D. Them.diflernit,ve vero
properfonis, nulla reftabatdiffi-
»quidquid conuenit perfonzco-
pro perfonis:quia vero
ta;exmodo fignifican-
o perfonaideodeilla
fheulcas,quam Diuus

nz conuenire aflume-
dario: ad quam confir-
o.inargumento fed con-
fen potius Fulgent.lib.de
it. Naturz, quafemper genita
z matrefine peccato (ufcepit s
pars eftimpropriifsima, &in
tasnoneft genita: &ideo D
gexplicathoemodo, natura perge-
a,quzexpofitio veraeft: fedilla,
velaliali iffa,Atincfhicax hocteftimonium
ad pofteriorem partem confirmandam , nam pari
ratione exponi poterit in fenfu improprio:: dicie-
nim poteft ibt naturam genitam famptam effeim-
proprie pro perfona,velitera ctiam contextus indi-
carevidetur,
Omiflaergoantoritate,ratio,quaD.Thom.con-
firmatconclufionem, efl enidens. Quiaexduabus
habitudinibns , quas verbum affumendiincludic 3
habitudo principij;eonuenit primo
1 us,’.‘gcn.{i‘. alrera
ot per fe pri-
tianon eft naturaime-
a,conuegnittamen ra-
{ inqu 1 ram coniunxit. Hing
cludit D. Tho.non folum poffe dicinatu-
it humanam affumpfifle,fed etiam fuil
arnatamid elt carni coniun@am,quamuisng
m cOonuer:am.,
utionem fuifie abanriquisParrib® v-

¥

i :
Hins eft vir

juanmu

feét.z.in fine,quibusaddi poffuntFulgent,
-andum,& Pet.Diacon.lib.delncarnat.c.
Trinit.c.7. & 11, vbidicic formam Dei
& in Enchiri.cap.34.dicit
1m ; &epift. 57.di-
nitatem faifle participé fadtamnoftrz mor-
talitatis. & codem fenfu Nazian.orat.r.dicicdinini-
tarem fuilfeexinanitam , & orat.s1.corpus eflecum
ate, A quafufceprumelt: & fereeodem mo-
oquiturLeo Pap.ep! tao.éalia fumipoffuntex
cetali.3 Thefic.34.835.
olum eft obferuandum D.Damafe.lib. 3 Fidei,
cap.11 non videri admittereillamlocutionem fim-
pliciter, fed cum addito aliquo quafireftringente,
veldefinienteillam ad perfonam Verbi;negarenim
dininitatem efleincarnatam, quamuis cocedatna-
turamVer carnatam.quiacum dininitasex
modo fignificandi non fupponat pro perfona,fi ab-
vlute incarnata dicatur, fignificaturipfam prima-
ue adeo in omnibus perfonis
falfum eft; addendo vero
ritatenfin Verbo fuiffe in-
hificaturnon geundumfe, fedin
. Propter quod Ni-

rmam ferui

o

rio; &adz
fuille inc

ecarniv
cerdi.g Thelcanablolute di
furan diinam EJ.’L'J?'?-'-
paruradiginaaffumptar

rttitynaturamdinind

;.d:ﬁf €. 5. concl. 4. &
elfcincarnatam,&vniuiffe fbinaturam humanam,

nentameneamalfumpfife. Sed cum res confter,&
modus loguendi D, Thom. fit communis an&o-

ArticIL

igat queftionem moueri dé dininanatura,ti A rum,noneftquodinillo timeantus : & Damafeeni

quidem admonitio non difplicet; tamen vbiiam
non eft erroris periculum , non eft adeoneceffaria,
pralertim quia in rigore fermonis ; ficut diuinitag
fimpliciter dici poteft vnita carni,ita dici poteftin-
carnata,namidem eft fenfus,Notetur tamen obiter
ex D. Thome difcurfu, incarnasam off:svel affumpfiffe
himanitatem , non eodem modo dici de Verbo, &
de dininitate:de Verbo enim dicitur,vede proprio
termino ad quem vnio fafta eft,de divinitate vero
folum quis eidem termino vnionis, fe uVerbocon-
iun@acht.Sed de haclocutione, & dealiis, quzexil-
Ia {'equnntur,diccmns latiusinfra q.16.ar.5. remve-
ro ipfam magis difpur.fequenticxplicabimus,
Solutiones ad primum & fecundum facisexdi-
&is funt expofitz. Solutioetiam ad tertiumclarg
¢ft:quia vero in illa dicit D. Thom.naturam diui-
nameffe,& qua Deus agit,& Deumipfumagentem;
inde colligit Caictan.D.Thom. non folum hic qua-
frionem traétare de deitate,fed eriamde hocDeo,
colligit deinde huncBeum,prout abftrahit A perfa-
nis effe primarium principium affumprionis, licee
non {it primarius terminus.Sed neutrum colligitur
ex D. Thom, quia potinsfiipponitipfi Deo conue-
nire efficere, vt inde concludat propter fummam
fim plicitatem etiam pofle tribui deitati.quiainDeo
idem eft,quo eft,quodeft : quod eftverum deeflen:
tiay & perfona,etiam fi nonadmireeretur hicDeus

C abftraétus perfonis, vt Caietan.opinatur: &ideo

nihil quod adillsm quaftionem percinecat exhaefo-
lutione fumi poteft, quidquid de reipfa fit.

DISPVTATIO XIL
In duasleGiones diftributa.

De perfina affumernte, ¢ bumanitati ynita per In-
carnationgm,prout factaeit.

aspartes Cupra dinifa eft, & ita duab?®
difputationibusillis partibus refpe-
détibus eam comprehédemus: quas
rumaltera pertinebit adIncarnatio-

vra adduximus dtfpn. D Yemiam f'.zﬂ'lam salteraad pnfsibilcm. In prxi':nti

ifputacione de priori parte agendum eft, in qua

o tancumoccurrunt confideranda. Primum eft
quali materiale, fcilicet quz perfonadinina fueric
incarnata:alterumeft quafi formale,fcilicer qua fu-
ericratio terminandinaturam affumpram.

SECTIO: L

Frrumfola perfona Filsifueritincarnats, & bom
wnitatem affumpferit.

Vod perfonaFilijingarnata fuericn ullushgrea
Qrimrum vnquam negauit,vt fatis in fperiori=
busoftenfiim eft,cumChrifti dininiratem, &huma-
nitatem probaremus. Quod vero non tantum Fili-
us,fed etiam Parer, & Spiritus San@us,incarnatifu-
erint, affirmarunt in primis Sabelliani, cum enim
perfonarum diftinftionem negarent; confequens
illis fuit, vt Filium fine Patreinearnari poffenega-
rent, quia nonre, fed noming tantum 1”0“9 diftin-
guebant,vtex Augult. fimitur lib, de hzrefin 36, &
41 Petrus etiam Gnaphezus ferturin huncincidif
feerrorem, de quo fatis in difputatione feptima,
feét.2.& g diximus, Refertitem Socrateslibro 2. hi-
ftor. eapit. 19. fuille coa&um Coneilinm quoddam
contra hareticos dictos Patripafsianos, qui totam
Trinitatem incarnatam fuifle dicebant. Denigue
tempote D.Anfelm.hicerror excitatuseft,&inCon-

cilio quodam Rhemenfi damnatus, vt iplz refert Az

lib.deIncarngc, Verbj,quem contra illum errorem
ieripfit, |
g Dico

¢ OTahuinzquzftionis materiaindu=

Sabalianls

Avgsfl
Porr Gnaph
Socratti.
paitipAfs

film.




Jianls

b
u‘x:lliiu
s

Pl

e

Difput. XIL

Dicotamen primo. Ex diuinis perfonis fola per-

fona Filijincarnata eft, &humanitatem affumpfit.

ywed Eft defide definitain quinta Synodo , collar.8.can.
Line. Lats 4 & y0.& Concil. Lateran. fub Mart. 1. confult. 5.
can. 4. 6 10, % Concil. Lateranenf. {ub Innoce_n:.

JIL& habetur in capit.Firmiter.defumma Frinites

Coms. Tol. & Fide Cathol. &in Concili. Toletan. VI & XL
cone Carts in confelsione Fidei, & Carthag.V.capy. & VVor-
Git. F¥er. marienfiin profefsione Fidei. Et (Umiturex omni-
bus Seri nquibus Filius Dei {pecialiter

digitar incarnatus, quod nunquam .r‘m Patre, vel

Spiritu {a itur : eodem mo:lAadic-.r:u'I’a.

trem ded um, & tradidiffeinmorrem,

llis, quibus dicirur, Filius
nptznaturz, hocenim

2 Tet homo.P

mnomenC

mia Patre,

1 am- in hac,
riaillorum teftimonia

pliciter demon@rari hze
a2 pendeat voluntate, eradun-
rribus variz rationes congruentes,
iens fuit Filij perfonam;potits
s incarnari, Prima vt idiomata effent,
ri pofler, fimils deft,vequiabgterno
,in tempore ficret Aliug hominis, &
Spiricai fen&o nullo modo
Anfelni,

ezatEilins
namen b

Dimajr,

goft.tract.s;
modsoperatur &
filios adoptiuo
01

tia vt naturalis Fili
¢, & fibi Facerer fimiles.
d Filium, Patri fam

tIOs rEpar

3, & i-
ripfum Verbd,
, & imago Patris i quo quodam-
inz, redi-
svel 3ernard.ferm.in Dom.1.Aduent.
juoniam dzmon primatumappetierat, qui
digu, Filiodel lecuit v per 1pfam Fil M EXpugna-
retur, Anguft.lib. Quaitionum veteris, & nouite-
framenti.q.113. Septima,quia ptrlona incarnatao-
ratura eratad Patrem pro hominibus,optimé hoc
munus accommodatum eft perfonzFilij.Ita Anfel.
fuupra, Oftana, Filiuselt qualiperfonamedia inter
Patrem, & Spiritum {an&um, srocedit enim 4 Pa-
tre,& producit cumilloSpiritum fanéum,ideo de-
: cuit;veetiam effet mediator inter Deum & homi-
dthasaf; mes, Alizrationes fimiles facilé fumipoffuncex A-

thana ris de Incarnatione Verbi,& de Corpora-
liciusaduent. Auguft.de Ecclef. dogmat.c.2. Ful-
gent.defidead Pecrum. c.2. Bernard ferm..de Na-

mpra océaliohumanzrt

Birnard,

dnfils,

Richard, & fuper Miffus eft. Leone P.ferm.4.de Natiuit.
via Richardo de Sané&o Viét lib.deIncarnac.Verbi,c.9.

D7tom, & fequentib. 6 D. Thom. infra hac q art.8. & 4.
Aiaad, contragent.cap.42 & Alex. Alen.3 p.q.2.memb.5.
4of. & alijsTheologss ing.dundes. ol
Sedabijcitur, quiaimpofsibile eft vnam perfo-
namoperari Incarnationsm (inealia,ergo & incar-
Fr.Svarez.Tom.1.

Se&io. 1. 289

A narifinealia: probatur confequentia, quia noneft
maior ratioin vno,quam in alio ; nam per Incarna-
tionem, duplicem dependentiam intelligitur ha-
bere humanitas & perfona:alreraefta canfaefficien-
te,& confernante vnionem ; alteraeft ve a termino,
{eti A fuppofito vnionem terminante: fed quamuis
perfonz diftinguantur realiter, nihilominus prima
dependentia, feurelatio non poteftefle ad vnam
perfonam finealia;ergonecfecunda. Confirmatur,
quia non poteft vna perfona obie&ind rerminare

vifioneni claram fuilinealia;ergo nec potefl cermi-

nare I!l'll'l'iﬂ'\"!l" e,

Ad argumentum folutiopendete
fequent.ideo breniternegatur fequ

] p::'f‘onie:;(pm:mhiit!.‘i;.u::: vtdi-
num,dcideo nihil poteft vnaeffice-
iat alia : ratio vero terminandi eft

nat,vediftinéta abalijs, &
1e 11118,

r.nam ynaquairelatio dininater-
at ipfam effentiam dininam terminatione di-
Eaabalijsrelationibus, & ideo per fe conftirnit
diftin&tan anam diuinam abalijs. ergo quali-
bet eti fe poteft terminare naturam huma.
nam terminationediftin&aab a go & folapo-
ninare finealijs.Probatur vicima cofequena
quaenimomniaclarafunt,quiarefpeéto hu-
isnonhab lationes dininz eam con=
nexiogem,quanm habent refpedtu diginiraris : hae
enim connexio duplexeft. Primaex parteiplinsdi-
uinitatis,qug natura{pa, & obfuam inbnitaté; po-
fulat terminaria tribus; &non peteft efleindtaru
praternaturali;&idecnon potelt te inariabyna
perfona,quin fmulterminetur abalijs, humanicas
verd nec petit terminari g plt perfona i
abfolutd loquendo, ne

1Unar IC e terminet

leo poteft

telt ter

nehn
xioelt exparie
enim inter feneceffariam hab
refpedtus; & ided non poteft efiz ealijsy &
ideo non poteft vna terminare dininam eflentiam,
falizterminent,quianon poflfuntefle ex-
thumanira-
bentyquia non funtidem ilfi ficue
in necneceffario funcynitgilli;& ides
nulla eft necefiaria connexiointerillasquoad hane
viioné;necvero vna poteftindigerealia obinfuf-
ficientiam , vt perfe conftae: elferenim hzemagna
perfeétio tergo.

Sed vrget Gabr, in 3. daqaare3. dub, 4. ingui-
rendoscurrelatio vt ﬁcnépuﬁ\teﬂb ratio efficien-
icut terminandi: quiaetid verelatio habet pro-

priam perfeftionem, quz effmaior, quam omnis

perfeétio creaturz, ergo perillam veficserit fuffici-
ens principiti agendificurterminandi.Refpondet
primo exaliorumopinione;relationemn, ve relatio-
nem nullam dicere perfectionem, & ideonon

eflz rationemagendi: quam [ C i
E improbat : ti;quia relatio dininare vera di

priam perfectionem relatinaminfinitamin fuo ge-

nere : tnm gtiam.quia fiillaratioeflet vera, nec pol~

{er effe ratioterminandi,quiaad hocrequiritur ma-

gna perfeflio fubliftentie, vt exfupra dictis patet.

]dcoipl’: refpondet,nulldd nobispoflereddiratio-

nem,ob qué poftitrelatio dininaeficratio termina-

divnioné,& nonefficiendi,fed hocfola fide teneri.
Non eft tamen adeo difficife, huiusreirationem
reddere,inomni enim re principiumagendi, dco-
pcrm‘.dm[‘:i[zﬂ natura, &in re intellettuali,qualis
elt Deus, omnisoperatio prozediraliquo modo ab
intelleétu, & voluntate:quia ergo in tribus perfonis
Bb vna

Gabr,




dehi 'cr:& L--.,().,:\f

rari !a‘j,etw“

ver

'l(.l‘ 13
iona
itra hors -'l"_ birurar })LF c-uum,uur
idem fit in voione hypoftatica? Refpondetur hirm 3 2 I Y “n ficiung
ergo.eaquzinterfe hal vitudinemy ¢ipla; nam d : ¢ meft
maioresn connexionem inter feh bere in-ording 1era The ] 16
adclaram,feuquiddita s W e ,‘“u_;.emm,ou*\m I
air l’-hd realem "rlfrmnt, {et n. E X 1 iCius ratione

nexiftenc

»¢ patetin rebus creatis
non poteft cognole
ervnirialict

rari:quia
clrealis, & phyhca, vt q.-43.art

!qu ex u\ra:“nn eit, & relatioues dininzinterfe aliguanaturarat c\n:u,prz.._ 8 t:c'-:vm:‘.rriar

realiter Jtl*mgm'ntur, potuit hoc genz'lvnloms erchmum.}.},rz!mt am; & po r:mm nifi Pti'gl?l-
relatio Filijvniri humanitati, non voi jercla- tiamgratum facientem. Hug 2qUE Mygo Cn
tionibus : obijci autem vifioni non potelt fincalia i i {ubi :

Aidiant,

2 cum’illam rei
loguendi ex hac
i -

oteft reselare videri;do qui lrum uni’:.,
his cum guibus habet -.v.m-:::feczm
fua fpeci ione. Quoditaporeft
ari;namcumrelatio realicer ynitor,
ndumquodin fecft, atque
ti (ficut dicifolerinmate-
a"m iarum perfonarum)atve-
"(;.a-i'- v r , cognofcitur feeundum
bitudinem ad fuum terminum,, &
ineillo. :
:1;:m-gm;pro|,m}'gé‘tuﬁ, nionem; quE 1._,.,.spcr' i[‘pm exter
cendn mihi videt
Patrem, & Sy
ate ;‘:q'.'ium:l1uiu€wmt::is;).
. )

itur fect

aturafui aliter vnitanature hu- Nhile
ft zque certaae pra- i
eltimoniis Scriptu-
:"‘t':"\“!-‘i"ﬁlb illaPau-

[ diuimisatis corpo=
enfuex-

V erol

pes ':‘-a""'

t1t

e

t
illius myfter s;nifiing

vt per {econf item Gabt.
i:c.t.h,:.iu_ ; o Viguorig

.5.:1‘,{:1:.1".'19(,5‘\:; vbifica 5 fit-

ant,qugcircali-
1t.7 .c;t...:ldf

nitaseitincarnata:
di I‘-E‘.H.Il"“éo’

;J.I.Ci. ORai ere v
n;u.a”ﬁ tarne (_,,l;
#eftase, rion [ufcepriones ¥ uﬁmgumc:ms £0 fist c:' Prcm,

R




B,

At

Gl

(1

aile-
rmé

ik

T e —

Difput XIL

Se&tio I 291

non fnssinguit Daminus Tefus Chriftus s folus o fedPater A Sceam fan@ificar, & efficit templum funm excellen-
: tiori modo,quam per gratiam habitualem,ergo. gm0

mecumeft Audi de Spiritu fanGos quiacims eo erarEnan-
gm;’fﬁ vefers,quia lefus plen us'Sp:.\rml ,&:_m’fa r;gnﬂ",-ﬁ efia
Tordanescoce fic folus Lefus Chriftus fufcepit cornem & ta-
men Patersc® Spivitus (andlus non atmaieftate.

gyl Ale- Neque obfeurius indicauit eandem {ententiam

wadr® oo afexan lib.g.inloan.c.47. vbi exponens ver- modum operandi, omnes perfonz yoiuntur. Re- Refponit;
baillaloan.i4. Inillo dicves cognofietis, quiaegoinPa-"  fpondetur negando confequentiam, quia in omni
tremeosc? VoS in i, ¢ ego in vehw, Dicit hee verba  alioeffefu,vnio ereaturzad Deum eftaccidEralis,
efleimpleta per mylterium Incarnationis,quofa- & ficuc effeftus zqualiter ficd tota Trinitate,ita di-
Gtumelt, venos fimusin Verboyquianaturamno-  citeandem habitudinem ad Deum vel ve ad obie-
firamaffumplit,é& confequenter, ve ipfumFilium  &um,vel vt ad vitimum finem, cuius naturam par-
Towll i nobis habeamus, & Patrem perFilium. Tertul:  ricipat,velalio fimilimodo: atverd inhoccffectu,
eriam lib.contra Praxeam, c.29. & o,impugnans  quiaeft vniofubftantialisad vna perfonam,quam -
#heos,qui dicunt,Patrem elfe pallum,aur compafilum g nisefficientia fic communis toti Trinitati, & ideo
eumFilio, diciznon potuiffe quidem Filiom pati,  prafentia,que requiritur przcifcex vi efficientiz,
nifi Paterefferin natura, in qua Filius paticbatur,  eadem fit in omnibus perfonisitamenipfa vniodi=
nontamen propeerea ipfum pafflum, vel compall  git {pecialem habitudinemad perfonamFilij, tan-
fuum fusiffe : Steus & mos,inquic, pati proDeonon poffs-  quam ad terminum fuum, cumquo folo fit, licer
sy nift Spiritus De: fit in nobusnon tamen ipfe patiens, concomitanterrequirat prafentiam Patris & Spiri-
fedpatipaff:preftans. Quod autemhipatres nonlo-  rusfanéti,duplicirationcexplicata. S Hrertte
quanturde communi modi;quo Deusexiftitinre- Sed quarestandem,quidnam fit hec przientia, e
bus pereflentiam,prafentiam& pot&tiam, conftat,  velquidaddatipfihumanitati, aut perfonis diui-
quianon fundaturin folaimmenfitare diuinarum = nis?Refpodeo; certi eft nihilreale addereipfis per- ;
perfonarum , fedinfpecialiconnexione; quamha-  fonis;neque humanitatipraeer ipfam voionemad Relponfiog
bent propter vnitatem natura,& operationis. Verbum,quia perfonzimmutabiles funt , & nihil
Vnde duplicirations,autmodo poczftexplicari, eisaddi poteft: in humanitate vero prazrer ipfam
& probari quod dicimus,primoexcdnexionzs,que  vnionem,&relationes quainde confequuntur, ni=
¢ltincer dininas pecfonas,quo ad prafentiam rea-  hilfingiautexcogitari poteft. Solum ergo explica-
Yflir lem propeer vnitatem innatura, quam reftéexpli-  rur per huncfpecialem modum,quo dicuntur Pater

Obiedis,

pon.

cuic Bahiliusepift.43. Quemadmodum,inguit,in cate-
Ry qui vl

trahst per ipfum Eilium & Patrem vn fimul attraxis:
& (i quisvere Filium apprehenderits habelut & ipfum v-
ing, , hine Patrem illius s tlline Spivitum fanilum vna
eq, eniv g Patre abfosndipoterit, qui fimul

i proprio Spivitu [etungetur viguanss
.Etpotelthzcconnzxio per
hincconditionalem explicari, quia fi perimpofsi
bileintelligeremus Patrem,Filium,&Spiricum fan-
&amnon efleinomnibusrebus per efentiam, pre-
fentiant,& potentiam, & fierer vnio hypoftatica in-
ter Verbum & humanitatg, exviillius necefarium
effer Patrem & Spiritnm fan&um intimé feri pre-
fentes humanitatiquamuisilli hypoftatice non v-
nirentur,quianon peflunta Filio diuidi, vel f&ifigi,

Dices;hoc argumento probaretur perhane vni-
onem vniri humanitatem Patri & Spiritui fanéto,
quiain ynione pergratiam, vel alia fimili; inqua
Deus digitur fingulariteradefle propter fingularem

& Spiritus fanétusellein humanitare, natura & vig

ius ansitls [unpmitatem apprebendis s hocipfo C illiusynionisad Verbum,que ex fe poftulac fpeciali
[imul alterum infertum attrabis: ita gr liic, qui Spiritums

titulo intimam przfentiam aliarum perfonarum,
quz propeer talem vnionem denuo fieret,fi non
{upponerstur ratione immenfitatis.

SECTIO L

Virum Verbum dininum terminanerit bans wwi-
onemratione alicutus propriesatis abfolute, vef
rationevelationts.

Vrandusin 3.dift. 2.affirmarprimam rationem
terminandi vnionem hancefle aliquid abfolu-
rum,fcilicer fubfiftentiameffentialem, dabloluram
dininznaturz Fundamentum ciuseft,quiain Tria
nitateeft vnatancum fubBltentia abfoluta, qua &
diuina natura,& omnes diuinz perfonz fubfiftunt,

Dices;pollunt dififigiin hypoftaticavnionequia y fed prima ratio terminandi humanitatem eft fub.

hzcfieri poteft cum Verbo, & non cumalijs,curer-
gonon poteruntdifiungi etiam in praefentia,quan-
tumeft ex vi ralis ynionis{ Refpodetur,quianecef=
fariaconexioin prafentia precisé fequiturex vnita-
te naturz, na fir,ve licér voaperfonand ficalia,
tamen neceflario vna lirinalia, & vbicuniy eftalia,
&ideo non poteft vna perfona fiert prefens alicui
natarzsex vialicuius vinculi, vel vnioniscumilla,
quinomnes perfonz fiant illi prafentes, licet non
vnitzillo geriere vnionis, Exemplum eft facile in
anima noftra,qua per vnionem ad corpus fic pra-
fensomniblus partibus eins: vide fic confequenter,
veintellectis qui camitaturanimanm, fitprzfens v-
bicung eft anima,quamuisnon habeat illam vnio-
nem cusi partibus corporis;quam habet anima: fic
ergo in humanitate , cui vnitur Verbum, ex vitalis
vnionigintimé adeft Pater & Spiritus fanctus licet
non vniancurillihypoftaticd,& hocvocanit Augu-
fimusimplere carnem Chrifli patrem & Spiritum
fan&um maieftare non fufceptione.

Secunda ratio feu modus explicandi eft, quam
Augullinuseodem loco explicuirabillisverbis, Ad-
buccibaram ru-"p::?,rﬁ"a.(ls_]iavbi Deus {ingularimo-
dooperatur,dicitur criaelfefingulari modo pro-
pterquiod dicitur effe fpeciali modoiniuflif, & ha-
hirareinillistanquarn intemplofuo:fedin Chrifti

umanitate fingulari modo operaturtotaTrinitas,
Er.Suarcz. Tom.l.

fiftentiadivina, namaflumpraeft ad fubfiftendum,
ergo prima ratio terminadi eft aliquidabfolutum,
Vndefatetnr Durandus hancvnionem factam eile
perfeprimo ad deitatem,feahunc Deum vt fic:ne
vero cogatur dicereinde feguiomnestres perfonas
fuille incarnatas;addit fecundum,ex vihuius vnio-
nis pracisé nullam perfonam efle incarnatam ; aut
hominem. Et probat quiaex vi vnionis natura hu-
manz cum {ubfiftencia effentiali,non neceflario fe-
quitur viio ¢um proprietatibus perfonalibus, er-
go necfequitur Incarnatio omnium perfonarum,
atque aded neque quod fint homines, feu homo:
antecedens patet;quia paternitas verbi gratia fub-
fiftirilla fubfifientia abfoluta,& indenon fequitur
quod fit vaitaperfonaliter filiationi, vel & contra-
riosalidsfequeretur confufio perfonarum,ergo ex
vivnioniscum fubfiftentia effentiali non fequitur
vnio cum omnibus perfonis, ergo nec cum aliqua
determinata. Additergotertio Durandus, vt Filius
fpecialiter fuerit incarnatus, fatam cffe fpecialem
vnionem humanitatisad perfonalitatem Verbi ra-
tione cuius Verbum fatnm et homo,& non Pater,
nez Spiritus fanétus,

Hancopinionem Durandiimpugnant vehemen-
ter Thomifte, &merito:multi tamé re ipfain ean-

Durand,

dem incidunt,ac verbistantumdifferunt,Capreol. Caprusl.

diftin..conel 4 digit contra Durandum rationem
Bb 2 termi-




Gregeries. c

Formalis
3 abid termi
¥ AdIUNEO-

nen:

D. Thom.

6. E}'ﬂﬁ(!’.

Dienyf.
Damafe.
Wiretas,
Elias Cre
mﬁs.
Anjelm

buuntvlim

292 Quaft. TIL

terminandi fiiffe proprictatem Ver
foluendo argumenta Durandi poni
cem dependentiam humanitatisa Ve
fubfif l\.I,dD- liaminexiftendo,illam ¢
rem fecundumrationem, & formal
perfonalitate Verbi, hanc vero per ex!
fubfiftentiamefentialen qlmc.m: el
nenturomnes Thon nitL, qui i i
um efle exiftentiza
thumanitat cﬂ(_.il"
ntia creata, fed dinina
¢i Dursndo , vel inordine
pendentizhumanitaris a pr elatiua, &ab-
1u.u'1 velin nominibus,quia hi vocant dependen.
n enlnnﬁo 1'J{,m fubfiit

uall 'lIPIl—
;aliamin
teileprio-

nionis; feu de-

gatrationem
ax; velabio-
mentitacem Verbi fe-
p rationem includie,
art.z.nec dxi"pficcz Gabr.da.
pmeit ex 0}) inione Gregorij
nas {eiplis & non aliquibas
'I raciue JC!]]’“ fu.“ 'dt‘.‘ﬂ‘,(fﬁllﬁ
meanon
1. Necmul-
1.quz dicitar fuiffe mul-
1am rationem

t & l“IOﬂl.’!nl
putabantin Trinitate tantum e bfiften-
tiameflentialem , qua omnes o nz fubfi-
frunt, aicbant confequenter rationem terminandi
cileillam fubfiftenziam,né fecundum f&, & vt com-
munem, fed vt accommodatam Verl r rela-
tionen .,::avrpronm.;m io terminandi ficipfa per~
fonalitas Verbi,i mqmum'n eft ratio incommun
cabiliver fubfift rma
cludizurid,quodabfolu
& {L:Ppl)f‘t\‘)l]l() PTIHC![‘!D,quDd luniui"'atm inDeo
elt tantum abfoluta ; hi autores optime omnium
loquebantur.

Dico primo,Formalis ratio ; perquam Verbum
primoag perfe terminat humanicatem.elt proprie-
taseiusrelativa. Hec eft fententia D. Thom hicin
his duobusarticulis, ideo enim dixit prog
e perfonzalfiumere,natura sutem non ni-
e perfone,quoad rationem terminandi:ica
o fentit tota erus fchola, Idem docet Alexand.
3.p:q. 4. memb. 1.Bonau.inz.d.1.art. 1. q. 2.
&d.gart..q. &ibidem etiam Scot.q.1. & d.r.q.5.

ginifta q. &in folution.ad 2.& ibi Gabriel. q. vni-
cd.are.tRichar.art..q.2Palud.q. 2.art.5.8 4. Mar-
reic.t.in fine, cui-aliqui Thomiftzfalsd tri-
nopinioné fupracitatam. Eceft fen-
vitacerta, vecontrarianuilo modo probabilis
exillimanda {ic, primo quia fere expreflchaberurin
Concil. Toler.V1.& XLan principio, vbi ficdieicur;
Sylust m.:jfampfm‘m:um;;i;.uem 11 60, quod proprium
e/t Eilii,non quodcommune gft Trinitati, Quid clarius?
alterum enimaffirmat ; &alrerum aperté negar,
Hincetiam in fexea Synodo a&ion.8 fubfinem di-
citurfoli Verbuniefleingat fl?.d--n » Quia Pater, &
Spiritus fandtus nibil in incarnatio tdmsne s nifi
Lioni Umlrj,,mm; volantatem. Quorum verbori fenfus
manifeftuselt,effetionem Incarnationis ¢ffz com-
munem tribns pe fonis,;quia peraliquid omni
commune illam efficiunt, ﬁlllﬂrpcrvch.n:
Chraarivaro: {Ie commune, quiandad .mquid
commune terminatus.. Et ad hoc confirmandum
citatur diéum Dienyfl gnod habetur¢.z.de Diuin.
nom.p.i. poft medium, vbin: yll»rm'ﬂ hoe zd di-
feretam Theologiam pertin l:l(:(‘.’l.!l:; quod eodem
modo tracat Damafce. lib. 3.de fide.c. 6.& Nicet,
lib.3.thefau.c.74.& Elias Cretenf in orationem g1
Nazian.§. Avinquit: Et imili modo Anfelm.lib.de
Incarnat.Verbi,e.4. vnionem probat non efle com-

nd relatinum:

il
fil.q

cont Iw\[,.h qua

rationevtiter etiam !) ]Em- n.in
Ethinc fumitur primaratio,quapot
let impugnari fententia Durand. gu
per {¢ prito terminaca eft ad fubif
tialem,ergo qui primo factuseft homo fi
usvtihic,v o{trahit d perfonis,é eft
neillis; ergo ex vi huius vnionis ta
Spiritus fan&useft homo.

Refpondet primo Durand.impli
quiaexviillius vnionis proprietate
ritvs [anéti humanitati voitz nonfunt, v 1..'-1Lquc
ex viilliuevnionisfolius Verbumeft homo, tamen
cum addito addit in q.4. polle concedi Patrem in
quantum hune Deum, effehomines
fio primo duoadmittic omninoalie F
tiendi Conciliorum & San&torum. Primum eft fa-
¢tam cfle 4 Deo alignam vnionem hypoftaticam,
ex vicuius Deusfa&usfic homo, & non Verbum,
nequeenim agnofcunt Pacresaliam vnionem pra-
terillam,quaprimo & per fe Verbum caro fatum
eft. Secundumeft, Pacrem pciuv!hmtwl dici
hominem,etiam cumilloaddite, in quantum Deuss
pr:z['cmm,cum inde pofsit facilé inferriy etiam fine
illoaddito,idem quu!, nam,quod Patriconuenit,
inquancumelt Deus fimpligiter poteft de illo pre-
dicari,& fineillo addito, ve patet in his locutioni-
bus, Pater ereat s Pater fandtificat, quznon afferuntur
deillo,nifi quatcmlsl)cusc"

Quocirca, liset propter {pecialem vnionem ad
propriam relationem poflet dici, Verbum fpeciali

C modo faétumeffe hominem tamen prior vnio ad
hune Deum,etid fufficier,ve qualibet perfona fima
pllc:terlmmo dicatur, primo quia quidquidcona
uenit Pacri,veelt I >conuenit finipliaiter; quia
illanoneftconditio diminuens, fic 1 (vt dice-
bam) creare conugnit Pacriin quantumeit Deus,id
c[} ratione diuinitatis, tota enim ratio;per quam
creat,eit dininitas, & non relatio, & nihiloin
fimpliciter verum eft Patreméreare :ergo i
fi perfubfiftentiam effentialem terminat humani-
ru::m;ﬁmplscitcriprztermi|1‘1r‘cs‘gu fimplicitereft
incarnatus & efthomo. Secundoid ofienditurar-
guendo hoemodo : hi¢ Deus; efthichomo,tam fe-
cundum fz; quimin omni p:rfmu in qua exiftity
fed Pater eft hic Deus, ergo Paterelt lw.}w;mo Ter:
tio explicatur vis huius confequentiz, nam pofita

p illavoione, tam quid ecommune effer hic homo,
quam hie Deus,ergo cuicunque communieaturhic
Deus; communicatur hic homo, ergo ficut Pater
ratione huius communigationis eft hic Deus,etiam
eft hichomo,

Quarto, Pater eft hic Dens, quia ell hoe fubki-
ftengin hacdininitate, fed etiamelt hoc fubfiftens
in hachumanitate,ergoetiameft hichomo. Quin-
to,quia firatio terminandi eft fubfiftentia effencia=
lis ergo perfona Patris & humana natura fubftan-
tialiter vainntur illa communi fubfiftentia, tan-
qnur.l.ful tantialinexu, ficut nos dicimus cum o-
mnibus Patribus, duasnaturase JS proprie-
tate relacinaFilij,quia nihilaliud tantialiter
wniri; nifi habere terminum fub ialem c6mu=
nem, & verique extremo fubflantialiter cfmiun-
étum:fed incarnarinihilalind eft;quam fubftantia-
licer vniricarni, ergo falté co modosquodininitas
dicitarincarnata, quia vaitacarniin perfona Ver-
bi,itaPater poteritdiciinearnacus;quia voitls car-
nifalteminhog¢Deo.

V1 i ndarguiturrationeoftenfiva quiahzevaio
fattaelt permodum compofitionis viius perfonz
humanzexhumananat ura, & perfonalicaceincreas
ta, vt fupra oftenfum¢ft, ergo quod exparre Verbi
formalfiter cerminauirder nd..: iam humanz na-

turas & cum illa coniunéta cft ad hane mirabilem

compofitionem, fuit perfonalitas Verbi,per quam
impedita

T8, & .‘l‘i-

edo fen- )




eEwT I

Difput. XIL

impeditaeftin humanitate propria perfonalitds.Et A
atur,nam hec perfonalitas eft fufficientifsi-
maad hogmunusterminandi, cum fitinfinita fub-
fiftentia relativa, ve fupra oftenfiim eftieft etiamac-
commodati{sima,quia {icutincarnatio fuit propria
Verbi,ira fieridebuitin co quod eft proprinm Ver-
b, ficut % contrario,quia creare eft commune, ratio
fea principium creandi commune eft. Confirma-
tur fecundo,nam in Chrifto perfonadinina &hu-
,mana elt vna, &eadem, crgo eadem prcp:"rc:a::

inraticne perfonz fub vtraque natu-
prietas, per quam conflituiturinra-
seftad c 1 fokmaliter terminatur
ita,quia hat¢ vnio per ferenditad ¢o-
fonz: er SD.

Digo fecundo. Hecvnto perfe primoinnulloab-
foluco factaelt; fed rantum inrelatino »in abfoluzo
vero folum quatenus includitur in relatino. Hzc
conclufio feré fequiturex diftis, & ad eam confir-
mandam vofiunt accommedari rationes fad=.Ex
illa vero excluditur primg fententia afferentium |
faftam efle ynionemin exiltentia communi, & ab-
fphlm vt f?c::quia vitari nonpoteft quinrationeta-
lisvnionis Pater habear fubftantiale vinenlum, &
nexum cum carne,acque adeo vealigno modo.in-
carnatuslit, Sequituretiam velillam voionemefle
?13-'Eollaticam,q uodeft in Durandi opinionem co-
incidere, velceree efle vivionem fubftantialem in-
ternaturam creatam & divinaminabfoluta exifté-
tiaipliusna:urz,qua non fitl
rius modi,quod inaudicum nCongilijsloquen-
tibusdeincarnatione , vt factaelt, talisenimyaio
cﬁ"ctlpotius in natura,quamin perfona. De quafen
tentiaplurainfra.g.iz.

Secundo excluditur fententia Gabrielis & O-
h:-‘m;(gﬂia!icc: in Deo liuta.& relatinainrenon
diftingnanrur,nihi staméablolutumeftra-

n: & é contrariorelatio
blolutum, & inablo-
luto,perfonz fune vaum, dinrelativo diftinguun-
tur;ergo fimili medolin hoc myfterio potuit fieri
vhioinrelatiuo,& non zqueprimoin abfoluto,fed
folum proutin relatino ineluditur: prefertim quia,
ﬁzqﬂé primo fieret in abloluto, vix pofiet virari
quinexeo capite vnio eflet communis. Tertio ex-
cludituralia Thomiftarum fententia,quatenus fal.
fo fundamento niticur negando fubfiftentiam rela-
titam: &reuera,fid quod eft incommunicabilein
relatione Filijnon efler fubfiftentia nee ratio fubfi-
ftendi,vix pofietintelligi, quo modofeciidum pro-
pria,poffe vairi hypoftaricé humanitati, quiailla-
nonpoteft vniri,vtreferat humanitatem,ergo tan-
tum poteft voiriin ratione fubfiftendi,ergo fi hoc
modo vaitur,illa vt fic, eft primarius terminus v-
n@onis}vel fihoc modo nonvnitur, nullo modo v-
nitur,Echzcratio optimé accommodari poteft co-
tra Bur. Eréconuerfo.ratio facta contra illum,po-
teft facilé conrrahanc fententiam applicari, Quia,fi
fubfiftentia abfolutafecundiim fe eft propria ratio
terminandi ynionem aliquam,nece(fario fit;illam
eflecommunem Patri & Spirituifan&o,& fecunda
‘il_lim efic hominém,etiamfi vitrahanc ponatur fpe- E

cialisvnio ad perfonalitatem Verbi, naminde fo-
Himfet, Verbum effe (peciali modo perfonam hu-
manam, non vers vitabitur aliud inconueniens,
quod aliz perfonz fint homo fub aliqua ratione.
Nequead hocrefert, quod vnioad perfonaliratem
Verbi ponatur ratione prior aut pofterior; quam
vnio ad fubfiftentiam abfolutam:nam hicordo ra-
tionignon tollit quinilla ynioad fubfiftentiam ab-
folutam , in quocunque fignorationis fieriintelli-
gatur, fitcommunis omnibus perfonis , & {uffci-
Ens,veomnes maneant incarnatz, & humanz. Et
itafolutum relinquitur fundamentum Durandi; &
aliarum opinionum,

tione per
humani
fritutio

poftatica, edalee- ¢

Se&io. Il 293

Sed fuperfunt brenes difficnltates,prima cft con- Okiedis,
tra przcipuamrationem faftam contra Durddum,
& alios, quiain Patre totaratio, feu principinm ge-
nerandi eft effentia,& tamennon fequitur, genera-
reelle commune omnibus perfonis,quia paternitas
eltconditio neceflariaad generandum : ergo fimili
modo,quamuis ratio terminandi vnionem,in Filio
effzceffentia, poffet vnio non effe communis,quia
eftetiam neceffaria vnio cum relatione. Etconfir-
matur;quiaquamuis dicamus naturd dininamefle
vnitam humang media relatione,tamen renera fuit
tota vnita, & nihilominias non fequitur Patrem
efle vnitum,ergoidemintelligi poflet, etiam fiipfa
diuina natura immediatd per fuam fubfiftentidel-
fentialem effet vnita. Refpondeturin primis,Con-
cilium Toletanum,non folim dicere;proprietatem
Verbiefle conditionem neceffariam ad hanc vnio-
nem;fed effeid quo fadtaeft vnio: & abalijsConci-
lijs propter eandem caufam dicitur hzcvnio faita
inhypoftafi Verbi. Deinde exemplum addu&tum Difiriraen
nihil fauerDurandoquia reueranon eft fimile;nam inter athus
generatio-eft aftus notionalis connotans relatio. notionales
nemneceffariamin principio gencrante; at verdil- & vnite
lavnio,quam ponit Durandus, et quafi effentialis, #¢7:
feuexviproprietatis eflentialis tancum, nec requi-
rit vnionemeum proprietate; vt conditionem ne-
cellariam ,fed potinis eam ponit & fecundario, &
qunﬁper accidensadiunam. Deindehic Deus, ve
abftrahie 4 perfonis, non generat,fed foliim vt eft
Pater:at vero Durand.ponit hune Denm,vt abftra-
hic d'perfonis perfe vniri. Adde contraalios,aétum
notionalemideo efle proprium perfons producen-
tis,&non produdtz,quiaeft ab vna perfona, vtori-
gine anteceditaliam, &ided requiri, veconditio-
nem necelariam in perfona producente, relatio-
nemquz importet hicprioriatem originis :at ve-
ro omnis communicatio diuiniefle; quz eft extra
Deum, fupponit pecfonas tonftitutas, & perfe non
requirit ordinem originis, &ided f{italis commu-
nicatio f iam, & non per relationem,
noneft currequirat relationem vt c6dicionemne-
ceflariam, vel cur nonfe habeati renter ad o-
mngs. Cohfirmatur,quiaalids pariratione dici pof=
fer, ynam perfonam pofle‘efficere incarnationem
finealia,gratisfingendo relationem efle conditio-
nemneceffariam ad illam efféftionem. Denique in
generatione zterna ided eflentia eft principium ge-
nerandi ; quia illa eft quz pergenerationem com-
municatur; ergo (i in hacvnioneilla eft principium
terminandi,illa erit quz communicatur; omnisau-
tem communicatio c{lentizdininz eft ab omnibus
perfonisdininis, quz fupponuuturconftitnta ante
talem communicationem ;ergo, Ad gonfirmatio-
nem refpondetur negando confequentiam, quiz
nuncvinenlum vnioniseft proprium Verbi, & non
sommune, & fubfiftentiaabfoluta vt ficnon termia.
natnaturam humanam,fed tantim vaoiturilli;me-
dia relativa,ve inclufa &modificatain illa: & ides
fieut fubfiftentia relarina Filij cerminat natura di-
ninam,& nonterminar perfonagalias; iravnir il-
lam naturz humanz,& non alias perfonas, At verd
fivnio fieretinaliquoeffentiali;iam vinculum vni-
oniseflet commune, & inillo vnireturhumana na-
tura cum omnibus perfonis.

Secundadifficultaseft, quiarelatio diuina vt fic, Obied.a
nondicit perfeftionem , ergo non continet eminé-
ter perfonalicatem creatam,ergo non poteft firpple-
re vicem vilius,ergo non poteit effe terminus huins
vnionis,Scot.fupraquaft.i.& 4. propter argumen- §eaua,
tum concedit perfonalitatem divinam,quim putat
fecundum propriam rationem nullam dicere per-
feétionem , non continere eminenter perfonalita-
tem creatam;repugnat enim hiemoduscontinendi
fine aliquaperfectione: vnde ad argumentum ne-
gathoe effeneceflarifi,ve vna perfonalitas fuppleat

B 35 yicem

Refponfio




. Sl R R RIS X IS A P e
204 Quaft. I1L

Cajetan.  vicem alterius. Quamfententiam impugaat C
tanus hie art.. fed ciiipfe ¢fi Scoto fentiat relatio-
nem vt fic, nullam dicere perfe&ionem, vix
vitare,quin vel relatio habeat vim terminandifor-
maliter a perfectioneabloluta, quam haberratione
eflentiz, quod videtur incidere in opinionem Du-
randiyvel certé quin relatioterminet
perfedionem "itJ.pmr!Scotusim

Refponfia, deturergo negando maiorenr, nam vt
relatio diuina ex proprio cenceptu ine t fubfi-
ftentiam relativam, que ex proprio conceptu dicit
o .., infinitam perfectionem etiam relativam,ve docet
Gabriel,

eriam Gabr, in . dift.s. queft., art.z.dubio fecun-
do. Mirum eft enim, quod perfonalitas creata g
dicatali em , & tamen quod perfo-
malitasdivina, inqy m perfonalitaseft,rullam
dicat. Nonigituritaeffed dicitinfnicam,ratione
euiushabee vim,vt pofsit fupplere vicem fubfiften-
tizcreare, & hocmodo poteft dicicontinereill
eminenter, quia continer quidquid perfei
inilla, &in ratione termini potefl vicem eitis
plere,quamuisin ratione principij adtiui, non cc
tineat illam, nifi ratione effentie ; quod nihil:efc
adrationem ter:
Tertiadifficulcaseft,quiand videtur, quomodo
humanitas Chrifti pofsicterminari per relationem,
quin Chriftus vt homo referaturad patrem peril
lamrelationem. Et cofirmatur, nam fequitut Chri-
Reffonfo, ﬁnm cfi’g analogic2 perfonam cum alijs lu_:_mmuhus. C
Refpondetur, Chriftum vt fubfiltentemin huma-
nitate effe perfonamrelativam, formalirer loquen-
do deratione perfone, quanquam veeft indinidui
quoddamhumane nature, firaliquid abfolutum :
& ided ex hac vniene nonfequitur humanitatem,
vel hunc hominemreferri ad Parrem, fed folum id
fequitur de hac perfona, ficut quamuisrelatio ter-
muinet deitatem;nontamenrefercdeitatem ipfam,
nee huncDeum,vtficad Patrem, fed perfonamil-
lam,vt fecundum feralis ¢ft. Denig;illarelatio non
vnitur permodum formainformantis, fed folum
per modum termini quafi fuftentantisnaturam, &
ideo n6 oportet,vereferatipfam naturamad alind.
Ad confirmationem refpondetur Chriftnm effe v
niuoce hominem nobifeum ; quiainratione homi-
nis humanitate coftituitur, vriterumdicetur quz-
flio.17. at vero in ratione psrfone reperiturinter
eiusperfonam, & perfonas creatasanalogia , tum
quiacins perfonarelatinaeft, alie (unt abfolut: ti
maximé quia cius perfona eft infinita, &increata,
aliz vers funt creatz & fnirz.

Obiedl @ 3.

ARTICVLVS 1I11.
Virnmabfiracla pc;‘@f;;z[ztﬂ!ﬁ}fr intellectum , wa-

ofSitaffumere;

turap

33 i e .
s difi5q.1. fispr Frcfd:mr.L’Jr!u!m'qu:t;cb-
artic 3. litate pevintellectum , na- g
Are brage- umere. Dicttm tﬂ*cisim,
dirit. lmere vattone

eo non poteft ei conuehire s i

ratione colors , fine colore v
1 perfonalitate per mtelleium , ma

Art 1 bae dict
iy quaft inperfo
POH'.". d 1ere.
3 Praterea, In prima parte lictum eft *, quoa
TP 94 pis abfiraila perfonalitate nibil manet ; Sed:
ary. = "
*  aliquid. Ergoabfiratta perfonalitate,non poteft ditting nas
thira affiimere.
Sed contrasftquod in disinis perfonalitas dicienr pra-

Ergo abftractaperfonalitate,natura diving non

HeR 5. now

licuntityp litates. E i hoc,

2 J
petfonalitate per intellectuzia, poffunins adhu in-
re matrans affiumentent.
¢  AD primum ergo dicendum 5 quod quia in dising
iden oft quo eft, &gnod eff , quicquid eorum, que attis
busntur Deo 11 abftraito, s (e confideretnr s algs
ci‘rr{anﬁ*vqar:‘; , erit aliqiid fi

perfong: cumfit in natura 1
pofit Deo o
fonas: ita e

#tie vel per,
AD fecundum dicendum , quod etiam civctin|
per mtellection perfonalitatibus trinm perfonar
nebitinintellectuvnaperfonalitai Dei,ve fudei inrel
ad guai poterittermi pt za,ﬁn 11 Rt
rerminariad perfonam Verbi,
d  ADcertumdicendum , gudd abfly
intellectuns., dicitur nibily

s £ 8

gt

COMMENTARIVS.

V plex potett effe fening hnius quaftionis , prior

eft conditionatus ex hypothefi impofsibili, per
quamab rahunturrelationes, nontantumabadtu
incarnationis,fed etiam abipfadiuinitage, vt Caie-
tan.digit: vt quaftio fit, an fiinreipfaintelligatur
diuinanaturaefle fine relationibus,pofsit affumere.
Et hoe modo licet abftradtio hxe fiat per intelle-
Gum,tamenexhypothefi ponitur inreipfa ad mo-
dumabftractionis negantis voum ab alio; & non
tancum przfcindentis,

Secundusf elle poteft abfolutus,abfirahen-
do relgrionesaba&uincarnationis,& non ddinini-
tates vt fenfus fic; annunc exiftente natura divina
coniunéta relationibus,pofsit nihilominnsafume-
reper Casquiz pracife illiconueninnt,vt arelationt=
busabfrahitur. Er quidem fi ticulumaarticulinude
confideremus,potiiis videtur indicare pofteriorem
fenfum,in quo natura abftrahitur ab omni perfo-
nalitate:cui fauet verbum illud, an natura pafiir offu=
mere;quod indicat fenfumabfolutym, namin quz-

ftione conditionata potius eflec dicendum, an pol=
feraflumere pofita hypothefi. Et tamargumenturm.

Sed eontra;quam gorpus grticult optimé quadrant
cnm

Lutionis,, [ed per Artieu

Tinbsari




park
ly

fiATy

ut, XII.

“ho.feloquiin priori fen-

mbigeummanet,quem fenfumD.Tho.
1totoarticulo. Etpoteft quidem facilé
inum Thomi efle locutumin fenfu hy-
i, fcilicer, i Deuseflerabfq;
i\c:ihnaz 2 y an pofler affumere, quia in
hograntum fenfuD. The.videtur fugaffertionis ra-
rionemreddere & argumentain contrarium folue-
‘re. Nihilomintis,altior viderur fenfus, fidicamus,
D.Thom. abfoluté & fimpliciter quaftionem pro-
pofuifle fub his verbis,qua v umque fenfum com-
prehéderent, &ira etiam refpondifle vt verique fa-
tisfageret:atq; ita virumg; fenfumintendifle. Pri-

mum patet fufficienter ex verbis rituli, quz com- %

munia funt verig; fenfi
dumeftillud verbum, 4 Faper intell:Chum,
namabliraétio vt ficdicit pracifionem velnegatio-
nem vnius,&nondicit alicuiusrei additionem. V-
de,cim quzritur,annaturaabfRra@a perfonalitate,
pofiec affumere,non eft fenfus, an, ablaca perfonali-
taterclatina, &additaaliaabfoluta pofler aflumere;
quiaillanoeflet abfirattiotantum, fed effet abfira-
étio ynius,&additioalterius. Propriusergo fenfus
eft;an abltracta fen precifa perfonalicate relatiua,
naturadiuinaex histantimqua elfentialiver & per
feincludir, it fufficiensad afflumendam aliam nztn-
ram,feu exfe habeat vnde pofsit alterdnatura ter-
minare. Sicut,ciim quarimus,an,abfradta quanti-
tate afubfantiamateriali,fint parcesinipfa fubia-
tia,fenfus ppriuselt/antalis fubftitia parfehabeat
partes precifaquantitate,&ab(qg; addirioncaleeriug
rei: & imiliter,cumquarimus, anin dininis Filius,
gbftra&a(pirationeadtiva, difkinguaturab Spiritu

ter: & pondera-

fanéto,Genliselt an exfehabear vadedifinguarur,

pr riratione aéting, & nullaaliaaddita; vade
in his quaftionib,non folum includitur fenfis hy-
pothericus & conditionalisftilicer;an; fiinre (ub=
ftantia maneret,fing 111E:ita£chab¢r:rE,_:rz:ﬁ vel,
Filiusnon [piravet Spiritum fan&um,an dift
returabillo.fed egiam includicur fenfus abfolutus
feilicet ; an nunc defadto fubftantiafub quantritate
exiftenshabeatexfepartes, & nonaquantitate; &
an Filius,liget de facto fpirer Spiritd fan&um, non
perfpirationemattinvam, {ed per fuamfiliationem
abillodiftinguatur.Sigergo inprafente titulus hu-
jusarticuliex viillorum verborum verumque fen-
fum comprehendit. Neg; eft veriimile D, Tho.dif-
ficilior& omififle, & illum, in quo nnlla fere erat dif-
ficultas,atrigifle. Prefertim,ctim proprié & quafiex
intrinfecis principijs,fenfiis hypotheticus,ex abfo-
Jute diffiniendus fir. Quod enim dininitas,fiinre
ipfa ab ea (epararentur relationes, poifet affumere,
non eftindicandumexeo, quod in eocafuaddere-
tur diuinitati;quiailla,vedixi,jamnon effetabfira-
&io,fed tranfmutatio, fed indicandumefltexeo, @
diuinitasnuncex fe habet; & itaplane proceditD.
Thom.in corp.artic.é& in foluc. argumentorum , vt
ftatim explicabitur,
b Refpondet D, Tho.affirmans poffenaturam af=
fumere abftrattis pcrfoua[itatibus,qund explicat,
dicens abftradtionem hane non habere locum in
cognitione,qua videtur Deus proutin feeft, fed fo-
Ium in nobis, gui cognoftimus Deumad modum
noftrum,feilicet multipliciter & dinifimapprehen-
dentesid,quodin Deo vnumeft: & hoc modo,in-
quit,abftrahéde naturam A relationibus,adhucin-
telligimusillam vt aptam & potentemad affumen-
dum, Inhoecautem difcurfu explicat quidem D.
Thomas, & affirmat eonclufionem fuam, nullam
tamen probationem {ubifigere videtur, vt appare-
bit corticem litera legenti, foliim enim concludit,
Xt fecundum hocy abfiractaperfonalitate per intellcGum,
pellicmiasintelligerenasuram affumentem, Exiftimo ta-

ngile=
1guc.

bus autem argomen- A men pro

Sc&tioll. 295

nem & rationem,conclufionis(quam
ra foletD. Thomasomittere)pofitamefie in.
illis verbis. Etper huncmodum poteftintellectus nofter
intelligere bonitatem & [apientiam dininam, ¢ aliabu-
] taliz arervibuta, non intellea
que dicuntur perfonalitates. In
imum confidero gondiftinguere
m effentialia artributaa relationi-
funt eflentiales dininitati
iusoftéfumeft, & earatio=
tialia pollz abftrahi, & prefcindi i
priaillis fecundumrati-
onem. Deindeconli-
nmediatéinferiD, Tho.naturan
um foliseffentialibus poffeintelligi
virtoaliter fubfumpfiffe feu fubintel~
usateriburis includi fubfiftenti-
am ratione dinina natura {icabftracta poreft
intelligiafl s+ & hoemagisexplicuit D.Tho.im
folutionead 1 dicens,naturam ficabftraétam intel-
figipofleallumentem quizindiuinis idem off , quo ¢
¢ quodeit: ac fidiceret,ad elflentialiaattributa divi-
nitatis pertinere, venon (it tacumid quo elt,led et=
iamquodeit,in quo fubfiftentia ingluditlir: & hoe
magiscircaillam { licabimus.

quibus verl
Dinum Th

onem {eneflencialem inch
dero,cnm exhoci
ficabil
aflumenten:
lexiffeine!

Nunccirca corpus
fione dignii,difti nemillam D. Tho. decogno-

{eentibus Deum proutinfe eft,aut folumimperfe-
&D!‘I}Odo,tff::\.._lljd:n‘l veranic ad hocg, qlmd in
illa vifioneclara non poteft yiderialiquid in Deoy
quinomnia videantur, quz inillo formaliter fune,
in cognitione autem abitractiua poteft vatiab alio
fecundum rationem [eparari. Quodverdadprza
fentem queitionem arciner, non videtur muleum
referrehacdifferentia,nam qui videt Deum , & De-
usipfe fe comprehendens;cognofere veritarem illi-
usconditionalis.fi natura diuina exifteret finerela~
tionibus poflet affumere, vel illius propoficionis,
natura diuina pe fientiam abfolutam poteft
terminare alian m, vnde etlamin vidente
Deum,poteft eflc s abftractio ad prafente
quzfticnem necefl: 1ia hec nonrequirit co=
gnitionem vnius{inealio, fed cognitionem propri=
am huius vnionis, & eius termini formalis. Eclicdt
non videatnaturam fine perfonis, videt tamé quid
fit proprium nature.quid perfone, ficutetia vider
nune, Verbum termihare naturam perrelatinum,
non per abfolutum & eodem modo poteft videre,
annatura pofsitzerminare perabfolutumnon ter-
minando perrelationem. Yoc ergo modo poteft
dici eflein vidente Deum fufliciens abfra&io, ad
vtrumg; fenfum quaftionis,quiailla etiam non ¢6-
fiftitin cognirione vnius (incalio,ftdindiftinétacos
gnitioneabfoluti, &relatiui. Nihiloministamen
exiftimo, D. Thomam non fine caula hanc diftin-
ftionem hoeloco przmifific, vein (olutioneadter~
tium explicabo. ;

¢ PrimumargumentumD Tho.eft, naturz con-
uenitaflumere ratione perfona,ergo abRracta per-
fona non poffer aflumere natura. Refpondet ne-
gando confequentiam,quiafi abftraherentur 3 na-
turadiuinarelationes,iamid,quod maneretinDeo,

1

E ¢ffer perfona,quiacflec fubfiftens. Vndeetiam po-

teft applicari folutio diftinguendo antecedens,
nungenimconuenit naturz aflumereratione per=
fonzrelatiuz, fiautemabitraherentur relationes,
maneret perfona abfoluta; &ita rationeilliusfieri
pofletaflumptio.

In quafolutione confiderandumeft, id quod D,
Tho.ait;quod Deo inabitra&o tribuitur, fifecun-
dum feconfideretur , aliquid effe fubfifiés, applica-
tumad prafentem quaftionem dupliciter intelligi
pofle:vno modo,quod finatura dinina intelligere~
turexiftere fine relationib. confequécer intelligere-
tur habergaliquam fubfiftentiam, quampuncnon

Bb 4 hﬂ‘;




1 tel-

tionibus 5 !r‘-.Ci.lgugmr { . rtat,| £ e 1 B4r® qual,
¢.& exvimodieflendi,quem | i
musilli addi (ub- y

nitatema Verbo fe- it ST ‘ A% o R
umanitasfeparareturd g 2 - e S : 8 g

ralem confecutio- 0 !
a fitre aliquo exiftendi

: {ubliftens, fed quia :
quo efl, fed etiam quod eft: Er f“;”f‘
1-«3:!1:.;. in hoc fenfu fauet AN OPETALIONGH ITIpOTTAYCE 4
t2 rmm oni de effentiali fubi-

n figfibfiften-
eft, fecundiim

\:em, quz poniti in reipfaabltracte ip At € b
ntem fine alijs per onal 155 arque ad- e SEAN
municabilem. E i i

1{feeundum;quz

cne fecundum
¢ explicanda mu!tu‘n f
y quid firabfiraétio permo- ernini * Sed affurmptios que g, Jr,-arg;x.:
dumrelolutionis.Sed neimmoremurinrenonad-  cominipisexpartepringip’,non autem ex parreterining, ve
litervidetur,abftradti- dﬂw,wrj.
nis voeaffie D. Tho.il-

modtm neceflaria;mihibre
m permodum refolutio

eflentiam,
icdatain

hocloco
additu

Vitrim vna perfona pofsi it [ing alia naturam creq-  illeterminus eft perfona. Caetera clara
:ﬂ!ﬂﬂ.‘f‘.ffﬂ;u‘na AR TICVLYS = V.

Fa Wi

Virim gualibet perfona disinaporscrit humanim
natiram affumere,

17
nente. Indinific e-
s vt dict Angnft
It e Tt pL {

i fic proceditur.  Videtur qtiod
erit ba

Enchir.c. n Ejm’:s

324 ek vumeflynaeffentia, ita & via ?\ wulla alia perfona diving p s
017 83, £ ! : Horn
B ﬂper,ma quadans.  Ergonon potefi conticnire Vi PL?JUr‘.L 1 HALIY AT ﬂﬂ{fﬂ’?f } AECT "ﬁ?“’} ”J

1D tOREN

divine , quin conueniar alg. S inay Filiy. 4 ’ LioN?
da Yy, i . ; q"a:.l)ur, Lists hominis, Sed
hominis COmAeniret

2. Praterea, Sicut dicimus peifonam. F
inconseniens f,'] d effe Fil
i anjﬂ fionent

Ci"?hr-*rmiﬂ' s tota wmr Hzm;m RATUIA i1 a-
' Parrivel Spiritus | nélo: {Juc eniit yergeret i e
ditti=

3 orth.
Jrdeig.6.

W




Difput. XL

; Wilinarum perfonarinm.

! um;mz uffitamere non potuit.

i Pratered per acarnationem ditinais , bomines aﬂ'n—
! ol ;]zmmdapzmnm filiorum , [ecunduin illud Romart. 8.

Non accepifbs [firitume ferditutis itertm i timore , fed
[piritum: .m’apwmmﬁfwa um : Sed filtatio adoptiya estpar-

P 1A ticipata fimilisudo filiationss natyyalis, que won conuenis
gl | ne Patri,nec :.p.nm [fandto : vude dicitur Rom.8. Q'm
Mitd. | -

fii. Ergo videtur, quad nulia alia perfona porucris incar-
)j,zﬂp?’mf?‘pﬂﬁ)?i anr Felj.

3. Praterea, Filius dicieuy waiflus & genitus nativivate

m.lrpu..: , [eeundum quod incarnatus et 2 Sed Patyi non

4 conuenit mitls, queerr.-mcjfmnafm 2 VE I priia par-

& g. tehabitnin ¢, ergo [altem perfoma Patvis won potsit in-

}l,#r!-j.

P

' profeinit, & pradeflananit conformes fieri imaginis Fuly
‘T"",ﬂ. |

o b
' carnari.
Sedcontraeft, quod quicquid potefl Filise, poteft Pa-
I ter & Spiritus {ancius: alioquin non effet eadem potentia
| nwmpc»fmrmfrm (ed Filius poruit incarnari. Erdo fiii-
fiter Pater <y Spivitus {anitus.

Wit bu-  Refbondeo dicendnm, qrrar! ﬁmr didlum ef * ,
L iwgnefh prio duo importat, fGilicer ipfum act Fum affiimentis & ter-
b .:‘ﬁm prwm : P‘?fntt‘Ph"JH atitein ‘adlus est
dutina ternunus astem 'prifwus Virtts autema
zfgsmmr:sﬁrerd"if.‘f..j.m:m ja habet ad vinnes pn_;.‘)u,ﬁ:
eadem. et st commiinis vatio per| fonalitatis in rribus
;»n’a:z:s lier propricates perfonales {mm fler
docunygse autem virews aliqua i
plara, porestad quediiber vor s termina-
28.s ffz(rpanmz porentys r.mmuf.m, i fe habent ad
eppofita, quartins viramque agere poffint. Sic ergo ditine
Virtus pottiit patirai huimana v perfona Patris vel
Spiritus [ancti.fiout vainit cam perfone Filf. Et ideo di-
cendum ; quod Pater vel Spivicus [anitns poruit carnein

| wlfiumere; fions & Falius,
! Adprimumergo dicendum , q
Chriftus diciruy filins hominis , non co
apfius, ficnt filiatioaternas fid c,”vm‘;.’ :
tittitatem tanporalem.  Vade fi per u HI1E Hr0dst

1iHH=

qio

od filtatiotemporal

Filiationss ad Patves i vel Spirit usferietur.
tIHﬂdﬁr}{(LMMrt i Vit
Ad fecundum dicendum , quod filiatioadoptina eff que-
' daim participata (imilitudo filiationis naturalis : Sed fic in

nobis appropri;w aBatre, qui eff principis natyalis fi-
liationis : ¢ per donum Spiviens [ancti,, quicft amor Patris
& Filyj: (ecundum il :t Galat. 4. Mifit Deus Spivitdin
Filii i in corda woftra clumanten, Abba pater. Erided fic=
st filioincarnato , adaptinam filiationem accepimmus ad fi-
anilitadinen filtationis naturalis eins: ita; Patre inearnz-
to adopridtam filiationemn wﬁpermm ab eo , tanquam &
pmu rp.un.;mmlz; f liationis, & & Spnm-‘ ﬁmcéu tanquani
A iextt cowmimni Patris & Filijs

Adtertiumdicendum , quod Patri conuenit effe inmna=
Teibilern fecundum nativitatem srernam : quod now excli-
deret nutinitastemporalie. Mitti adtem dicitur filins Dei
lecunduimn incarnationem,eo quodefl ab alio  five quo sircar-
nationon (ufficerer adrationemmnifionss.
TAm quzftioipfa, quam literaD.Tho.perfpicua
elt;neqraliquid addendum oceurrit,

HARTICVLVSH VL

Virum pluyes perfons dinine Pqﬁ’wt affamere -

,] : : T RUTRETD st uT AN,
B
} “{M D fextum fic proceditur.  Viderar quod dus
i €1 perfone duting sion pofiing aflumere vz

Pty

eandé numeronattraim.  Hoc enim [uppof
‘ ant elfzut pnis oo vel plures : Sed non plures: ficut eniin
Vil it diing in perfonis plupib. non patitnr effe ply=

Erge Pater vel Spiritus fantius A yesDeos, ita via natura bumana in plurilins peifonis

B

E

P

Sectio 1.

]

patitiir¢ffe pluves howinines, Similiter etsan non pujfuffg-
(e vnus home:quiceftsfte homa,, vnus homo, qua demion

YA pfr]m.‘m & fic tolleretur diftinitio trisin perfona-
rindiinarin : quod eft inconsieniens. Noiesgo diid ant
eres perfonapoffunt accipereviam naruram humanain.
Praterea, * [Juniptio vevininaruy ad v ;
Sed mon¢ff vra perfona Parris &
Spiritus {un ‘rgonion poffunt tres perfone Jﬁram» ¥~
nam naturam humanamn.

3. Prateres,Damaf. T dicicing bh.cr Aug.in 1.deTi. Damal
* guodexincarnatione Filif Dei confequitur, qnod q:mfﬂ”* = “'[' ‘:t :
dicetur de Filio Dei, dicitiir defilio hominis, ¢ e comerfo, ¢ :
Stergo tres I[Jw{umz ;r,fmrermi VRa natiiram Bunianain,
equeretur quod quicquid dicitur de qualibee tvigin perfo- 2o 5.
nartin, :mm ardesllo homine: ¢ e contter(o , gua 'f?([:h)l‘
tir deillo hosmine , poffent dici de qualihet trism perfona-
phim. Sicergoid, (,:rm eft proprium {’mnfd,wrgum,ngx—
litems b aseino , dicevetur deillohomines ¢ per confeqiéns
diceretui de FiliaDei , quod r_{z‘zm‘a;i‘f snens, Nowcrgo t.jf
bele: quod tres perfine dinine affumant vian nati-
e htmaian,

Sed contiasPerfona incarnata fulfi
1 Sed tresper(on
disina, Ergo e!t.nupﬂﬂ?mrf b 1
ety tafiil. quod it via natiira butiaia atii-

|
e
1

=

e Arto g hub

iusqreaft,

Eth

fiftitin duab. naturis

MJH ned, n‘(r;-‘ﬂ, }JLHU)H!J:J ad 1.

mrﬁnmm vel

wa VAN .;r'n 1 ‘:g

!
by ufmf d

'
ture g fid Perpomzmw dzzrm aperfons. (L fe aiemta-
i diinarim rufm:m sl condim«p,ud PHA €y HH 107 £~
cludir alieon commHnione ¢ cinfden mature , fed [oluin

Hations

viam’™ i ) m,nhv.vm petf [smam husmanan
Anfel.* Li.cor Dess howie s, gatod ple :
poffunta undemdque homn et in vai= Dewsbome
: 5.9 iired
tarent per| ;
primciplans

c Ad prismumi ergo dicendum , quod hae pofitione fadia,
fel. c‘modmspw(ﬂm affumerent viam hiomanain naturais
erum effet dicere qudd tres perforiecffare vias howo, pro=
prer Viam nattram linanain. Sicut n, vune verii ﬁ di-
cere,quod tres perfone [ant yaus Deus propter visain disi=
nam naturams fic vernm effet dicerequod offent vaus hone
propterynam naruraimn humanans. Nec Jc VRIS 5 URpOTta-
ret viitatesh pitfons.  Sed pustat w0 matitra hamana.

Non n.poffet arguiex hos quodtres perfons (ke vaus ho-
w10, quiad effent wnuﬁmph:uu s pibitentim probibes dice-
ve,qrtod homines , qui funt pls Mmfc: Ju*r vaniss tiit-
1 ad aliquid : puta Vs po it 6. Libse 2

deTrin dinerfus eftiatura S S

e
e,

,:Hw',r

o . k Wb oM. 3y
f inhiareinda fit vins Spiritus Cenndmm tllud 1. Cor. 6. %
Quiadheret Deo,y wuﬁ:m". i
d  adfecundim dicendurir , q”Lﬂ' illa pofitione } Int=

sana natira tﬁ:f ;zﬂu;upnzu: vaRitate: non vue
fed in vnitatem fingubarin perfonardin : ita [iil
Jffuj.r distina natira habet natavalem vaitatem cn
Lisperfonis: ita natyrabumana haberet ynitatom o fin=
gulis per affumptione.
e Ad tertim dicenduns , quid circa myflevium - imcar-
nations fit CommNICAIIo  Projyictatunn  pertinentium
Ad TIaLEIA § quia QHECKRHE COTNCIINE Nature , pof~

funt




Titulus ar
Brouls,

Anfelm.

Daurand:

2¢8

[fient pradicaride perfon
cHnque natiys no
tione faltade per :
(:w: humans natture , & ea qua [unt disine , &
Tilirer de g ly & Spivitns fancti.  Non an-
tem id quod  conuenivet perfone Patris ratione pro-
pria perfoie atiribs perfons Filij aut Spirirs
fant I W perfonarum , que remaneret.

onel

t, quod ficu
fex tngenitus , (ecundsn quod ly b
1 St quis autem viterits procederet, Homo ef}
15 eff homo ergo Filius et inge effee
aciafignre dictionis vel
7ians Desms-effe ingenitam, qua P
anen poffimius congl
s fit Deds.
COMMENTARIVS.

Vobus modus intelligi poteft, plures perfonas

affumere vnam naturam, primo terminando
illam per aliquam communem & abfolutam pro-
prietarem:fecundo terminando proxime,éc imme-
diaté per propriasrelationes,hunc pofteriorem fen-
fum difpucat D.Thom.priorem nunquamcxprefsé
attigit,nios pofted cxprcﬁius attingemus.
b Affirmarigitur primo D. Thom. pofleduas, vel
tres perfonaseandem numero naturam fimul affu-
mere. Ratioelt;quiaex parte dininarum perfona-
rum, non ¢ft repugnantia, cumab eiufdem naturz
confortio,nonfeexcludant necefl ario,neq; ex parte
naturx aflomendz,cum i'n:'fcal‘.:lmpcio non fiat iu-
xta conditionem, feu capacitatem naturalemillius,
ed iuxta omnipocentiam fagientis, & capacitatem

o [upponeres pro p

imere vna ypoltali
manam,quia diuinz perfonz excludunzfe dcom-
munionesiufdem perfonz. Etiuxtahancconclu.
fionem expligat D. Tho, Anfelmum,quilib.z, Cur
Deus homose.9 vifuseft priorem coclufionem ne-
gare, diceénsnon poffe plures perfonas vhum,; eun-
demq hiominem affumere.

In quafccunda aflertione, quod ad rem attinet
nihileft dificuleatis, quod vero attinet ad Anfel-
mum,dift atem p:[:irm' D.Tho.expolitio: vte-
n3.d 1.q.3.0bijcititanegat Anfelmus
erfonas ynumseundemaq hominem

fonamillu

det , aliud ef

lemi; homi-
ram Anfel-
ariet,fed eodem
bus perfonis loquatur,co-
ribusnegat. Quinpotinsim-
i irer negare pluri-
ione perfonz,
oeft,quiare-

hoeloeci

hocenim fiplu
pugnacfingulis, ] alfumptibi-
lisnon eft: vndefi perimy ona diuina
creatar poffetal u\u:ﬂr\:_lg-iur.:s:"lu;d:m pcrﬁmas:-
andem affumere nihilrepugnaret, propter rationg
priorisconclufionis,que tunc pari medo conuin-
ceret:atipillahypotheli coftituta, quamuis tres per-
fonzaconfortio eiufdem increatz perfonz exclu-
dant fcf'c_-ciuippccun'. illa nonfit alfumptibilis ; ta-
menab einfdem creatz perfonz c6munione haud
fané excluderentur,cumilla &écontra affumptibilis
fingatur:fiergo nuncfeexcludunt,1ded eft,quiafin.
gulz perfonz excluduntur i commuanione; feu ter-
minatione.

Quocirea gxiftimo mentem Anftl. non obfture

Artic. VL

~ A colligi poffe exeius verbis: quarit enim ibiin qua

perfona Deug hominemaflumpferit, ideft, homo
faftus fuerit, & fubdit rationem dubitandi, dicens:
Plures enim perfona nequeunt ynum, eundemque hosi-

news afumere tn ynitatem perfond, quare in vaa perfona
tantum id fizri necefJeeft, loquitur ergo Anfelmus fup.

ofitafideincarnationis 1am fadtz, qua credimug
Chriftum vnum,eundemg; hominem perfonaliter
fuifle, & inde infert eius humanitatem non pluria
bus,fed vnitantum perfonz fuifle coniunétam ; &
ideo non fimpliciter , fed cum addito negauit tres
perfonas pofle eandem humanitatem affumere, -
licer invnitatem perfon=z: hoc autem modo bend
potelt vnaperfona affumere humanitatem in vni-
tatem perfonz, iuxtaquam expolitionem autori-
tas Anfel.nihil ob®at priori conclufioni D. Tho, Et
itaintellexit Bonau.in 3. d.1.artic. 1. q. 3. & Ricard,
B art.1.q.4.6&expofitioD. Tho.fortaflenon eftabhoc
fenfialiena,nam quia tres perfona ne poffentaffi-
mere hominem in vnitatem perfone,nifi affamen-
do perfonamipfam,cumipfe perfonzinterfccon-
fundi non pofsint,ided pro eodem duxic voo , vel
alio modo Anfelmumexponere,ve Caice. etiamin-
dicauit.

In {olutione ad primum tangit D, Tho. quzfio-
ncm,ﬁ tres pcrfonzn{ﬁnncrent vham naturam,an
effent vaus homo,quam pofted verfabimus, nune
folumeft expligandaientétia D, Tho.quoniam Ca-
ietan.ili.lmdctorqu:t. Primum enim affirmat D.
Tho.ineo cafu tres perfonas cam abloluce, & (im-
Pliciccr voumhominem fore propter vonam huma-

C nam naturam,ficut funt vous Deus propter ynan
diuinitacem, fubiungit verd deinde,in co calinon
{ lonasvnum fimpliciter, ynds Caictan,

forecuncfimplicitervoumh

fler,D, Thom.paucis verbis fibi re

non eife

Bonaney,
R::ani',.

n«

q verum
pugnaret, vel certe fentiret tres perfo

fimpliciter vn Denm,fed fecundum quid, Deindg
elt aperté contra mentem eius;fic enim dicic : Nee
poffes argut ex hacsquid tres perfons funs vaus homasqand

e ho=

effent visus fimpliciter, vbi non negac
minem fimpliciter, f¢d quodefien
& fincaddica, &ratio quam D.Tho.e
eft,quiavnushomo etiam abfoluce, &
digtus, non dicit vnitatem per
vero viusablolueé dictusdicit vnita

{ m,quodaddu-
1odaté intellig Im cﬂ,quan:umad
conferrepoteft, non quia in o-
aile,vefacilé cuicunque confideranti

talitera
cityacce
hoc ex
mnibus fic

patebit.
d  Secundamargumentum D, Tho.eft,aflumptio
erminaturad vnitatem perfonz,fedineo cafunon
ita poffet terminari,vedifum eft, ergo. Refpondet
D.Tho.ineo cafu affumpticnem in fingulis perfo-
nisad vnitatem perfonz terminari, atura hu-
manamin vhnitatemallum perfonzti-
E tum,fed fingularum perfonarum :fenfus eft; in co
cafuelfetres alfamptiones;tre(q; voiones arqueea=
rum fingulas,ad vnitatem perfonz terminari:&hoe

tantum efle derationeallumptionis,v ionis,
¢ Infolutione ad tertium explicat D. Tho.qualis
efletineo cafuidiomatum communjcatio , tamin-
ter Denm & hominem ; quam inter perfonas inter
fe.Etliteraeft fatis clara;pendet vero exijs.qugtra-
dunturin.p.q.39. & quzinfra dicemus, quzit. 16.
itaque in communibus & effentialibus effer com=
munigatio idiomatum ; tam inter hunc Deum &
hunchominem,quam inter perfonas : in notionali-
bus vero,feu perfonalibusefie pofferinter hunc ho-
minem,& fingulas perfonas;quia pro fingulis poE%t
1€




- o TS T R —_— e s e
i hichomo bie hoc, q,{m( rJ'TszIide"'l
L gerle, qui nerfana dicerentur vins home
‘ ¢ qu ;

ook W TV e Vakaly

na pofSit affumere dugs

| natura
fizorum: | ui

E p, Tho. vtperfenott

uptam , vefupra di-
it nominibus Ass, prace
ificandum ™ im- adv

2 in quibus
er di-

Hormig enint,
wveflits, fed

imentis + ¢ qui habet duas qua-

qalis ﬂ: wendur i~

]

st ad alic [1!«-1 fe
fanilittido; quan- Quefl.a.ar
ided fEperfona di- 79, 6 ad r.

2 ,"Fﬁ{”{,“ viarem

fuppefiri , ¢
nias. Contingi
populns,proprer
At pro

dugperfong
(raiily di- Quaflr.ab
) non ynitate A%

PEET Vil

COMMENTARIVS.

litera limitetur
ad qualcun- 104 ¢

Itoluseft elarus, & qu
adhumanas naturas,
quenaturasallumy refint einll ficul.
demfeu dinerlz fpc odeo-
mnibus, & fenfuseft,an pofiinticaaffumi, vt fimul
manecant voitz,

b Affirmatigitur D, Thom, poffe vnam dininam
perfonam duas naturas alfumere; atque etmnon
limitet numerum ,intelligieplane inquouisnume-
ro finito hoc poffe fieri, etiamfiin infinitumaunge-
atur, quod totum probat illiusratio, Rliicnqlua
perfona diuina tam vt pringi 1¢fficiens ; quam

rt terminus huius voioniseft impliciterinfinita, &
ad hune effeftum fufficienti ﬁ:ppunit verd

gnantiameflz non po
ralemcapacitatem e fe
dem perfonz,&gonnaturalis
pac.tat:m obedientialem no
fortio eiufdem perfonz infinite, &
nis : ienimnungnaturadining, & humana, qu2
multo magis inter fediftant, quam omneser. '.;rtx
naturs; non feexcloduntdcom ione eiufdem
diuinz perfonalitatis, multd mints feexcluderent
naturzcreatz interfe. Et hocdocuitetiamin foiu=
tiong adlem guzgx diftis fufficiérer expofitacits

& ln




Artic. VIIL

ARTICVLEN S VI

300

{olutionead fecn
habent

itioad tert

diﬂ non ll!.i

netnotatio-
Thom.anineo
vti
1wmanadiul .au,,\ rel
onem inter natura
mptam,quamin

nonei

; efver
=3

Coemmun

ras .,Am L\tﬂ CP u
pias, bifunt tx.}
p"ruw afubwver
nuntnomsi 31?; nat
cantia,vt v':c[:r

@

‘Tl."‘:.ﬁ;‘ﬂ -

ILEY eI ek,

arfilin 3

q.l‘al'f.;.

I ";1n:c|1’uuliv.|. dici efle
velq mj fimile.

urnaturadininaincarnata,ita
a angelica,vel é ¢Otrario na-

reftanrat, | Alomodo hab 'n.‘ﬁ,f.'f

etiam poffetdici brmana natiya,ex eo gt

turahumanaang
tipofelt, Dicendum v
ramangelicamine

taf i italoqui licer )cotrouer-
roelt, non poffe dicinatu-
natam, eodem modo quo di-
uinitas, qm.n'tuu.’nmcu,ucm eflereodem mo-
dovnita carni, poffet tamen aliomoda

r}'.fl €

nflyuienr per hocquod
tcarniin ftri: vude Eccle. 1.dicitur, Fons [apientic
e ad confummatam howmings peif
wit, veapfim Verbum Dei hiimana natya per=
Hirerny.

digi; quatenus vnita eflz
codem fuppofi-
to.

Secms




by,

{p. XIIL

iuts filiationis [ecundum ado-
! t: Quospreftining pre-
1. fili e Tersid porest accipivatio huins
iffih AT SIEIS,CHE PEF inCarnationent
. Peceatierat eniis primus howe , appe-
tenido [eientiain :vt patet ex bis (expentis promistentis o=,
guini [Cientiam bonk G mali.Vnde contienions fuit,t P:'{L'ﬁ?—
apientic homo reducerctuy i Deitit, qui per st
dinasum appetizum [tiesitievecefferar a Deo.

Ad primuin ergo dicendunt, quodnibilest, quo bitnana
snalitia nonpofiic abuti: o etiam ipfa Det bonitateab-
aritny  fecundamillud Rowsanoriin 2. An dinitias bonitatis
cins conteninis? Vndeetiamfi perfona Patris fuillet incarna-
ra,potiffec ex hoe hoino alicains errovis occafionen [fuziere:
quafi Filiwis ufficere nonpotdiffer ad hunanam natiamic-
parandati. :

Adfecundum dicendum, quodprimdrerum creatiofatia
et apotentia Dei Patyis per Verbum. Vide & recteatioper
Verbum [Feri debuie & potentia Dei Patris ; vt récreatio cred-
tionivefponderet : feoundum illud Cor.s. Deuserat in Chriflo
mindimn reconcilians fibi. :

Ad tertium dicenduin, quod Spiritui Sandio proprium
e5t, quod it donum Parris ¢ Filsj. Remifiio auten peccato-
sum fit per Spiritumn Sancliin tanguam per donum Det. Et
ideo conttersentins fuir ad iuflificationem homingin s quod
incarnaretyr Filius,cuius Spiratns Sandtuseff donuimn.

Ehacteiam difputatumeft,& liceranullaindi-
Dg:tcxpoﬁtionc.

DISPVTAT 10 XIIL

In quatuor fectiones diftribura.

Deserminy affamptionisexparteper(ina affi
mentisyin guants incarnarione

PofSibili,

=50 D tria éapita poteft retocaridifpu-
) tatio, feilicer 4d naturamdivinam,
ad perfonas diuinas; &ad perfonas
ercatas: denatura enimereata, fup-
£ & pofitis ijs, que dénatura dinina di-
cenius, mhil dicendum fupererit, Rurfus perfonz
affumentes comparari poflunt, vel plures perfona
ad vnam naturam, velvnaperfond ad pluresnatu-
ras;przter hasvero nulla comparatio aut qu:e[‘tia
videtur pofsibilis.

SEC T 1O L
Veram bic Deusyvt abiflrabit o perfonis diuinis pofs
[t naturams creatam affamere_.

H/Ee quzftionor eo modo perttactandaeft, quo
aD. Thoma difpuraturarr.. in fenfu conditio-
hato ex hypothefi impéfsibili, namilia nullamha-
be:difﬁculmtcm,& {ufficiunt, quz Sanétusibido
cuitfed verfabitur in alic fenfurin litera fubnoraro,
feilicet, an hic Dens prout nunc eft diuinis perfonis
quiddam commune,naturam ereatam per propriea
tatemabiolutam , & communem terminare pofsit.
Dupliciter antem intelligo, fieriid pofle; vnomo-
dovtvnio fiat primo & per fc ad hune Def,ita pre-
Clﬁ'.gt nonfiatad proprietates relatiuas vt fic, nifi
tanturatione abfoluti,ad eum modiiquonunctres
petfonz diuinz vniuntur in fubfiftentia abfoluts
Fr.Suarez.tom,i

Se&t. 1. 101

civs congruentie ex fine v- A &noninrelativis.Secundo modo,vt licet vnio pri-

mofiatin abfoluto, confequenter tamen fiareriam
in omnibus perfonalitatibus relatiuis: hoc fecun-
dum pendet ex alia quzftione infra tratanda vbi
decidetur. De prioriigiturinfticnicur difputatio.

Inqua eft prima fententia neganseffe pofsibilem
talem modum vuionis. Alenfi3.p.q.3.memb. 3. & qe Alenf
z.mem.1.art.3. Bonauen.in 3.d..are..q.3. & d.5.artd Bonanen.
1:q.4.Fundantiirin hoc, gnod ipfi negant fubfiften-
tiamabfolutam in Deo : non poteft autem incelligi
vnio natuirz hurhang ad dininam,nifi in aliqua fub-
fiftentia, Quaopinio fuppofitoille fundamentoo-
prime procedit, atquein Congiliis& Patribusfun-
damentum habent,qtiia nonagnofcuntaliam vnio=
nem{ubftantislem internaturamdicinam, & crea-
tam,nilifecundum fubfiftenitiam,quia in ynam na-
turam coniunginoti poflunt, vt fupra oftenfum eff:
aliud autemgenus vnionis fubftantialis ;nec i fan-
€tis Patribus elt cognitii; nec facile Aingi poteft. Ve-
rantamen abloluta fubfiftentia immerito negatur .
Deo,vtfupralate probatumeft; fed Capreolus in 3, Capreck
d.1. q.1.ad argumenta contfa quartam conclulio-
nem ; quamuis admittat fubfiftenciam abfolutam,
negattamen haric vnionem effe pofsibilem : exifti-
mateninillam fubfiftentiam vtfic, nen pofle efle
fufficientem rationem términandi naturam crea-
tam,fed oportere, veficqualimodificata , & confti-
tutaineffe incommunicabili perrelationem, & in
hoceit probabilishze fententia, cuitis fundanientd
infra videbimitis, & fattetilli D.Tho. indicans nati- p Thom,

C raz divinznon conuenire affuriere nifiratione per-
fohz;ve videréeft hic art. 2. &art. {.ad primum &
fecundnm,&qugﬁiancfcqucn:iartic.g.ad primum,
Inalio tamen videtur Capreolus,non fatigconfe-
quenter loqui,ponitenim , ve fupta vidimis dupli=
cem dependentiam naturz creatz allumpra d per-
fonadiuina,altetam quatenus per eius perfonalita=
tem fubfiftit,alteram quatenus per illius exiftéciam
efientialem , &abfoluramexiftic, qnanquam ergo
prior dependentia terminari non pofsit, nifiad re-
Jationemimmediate, cur non poflet fieri fecunda
fineilla ptiori? Atque adeo affuminatura humafig,
nonadfubfiltendum ; fed ad exiftendum peripfim
elfceffentiz diuinz 2 Ethzc obic&io procedit con-
traomnes Thomiftas, qui dicunt humanitatem af-

D fumi,ion tantum ad fubfiftendum,fed etiam ad ex-
iftendum. Sed fortafle aliquomodo fefpotidere pof
fent,veiam dicami. ;

Dico ergo primo : Natura dinina abftra&a A re-
fationibus,fi przcife confideretur; venatura,feu 13-
quam formanullam habens propriam, & fingula-
rem fubfiftentiam, nonpoteft; vt ficintelligi affit-
merenaturam creatam. Inhacomnes fere Theolo-
giconueniunt, & éim conuincunt Alexand, & Bo=
nanentura, turn quia talis voio haturarumnd pofs
fetcfle, nifiinnatura , quia exnaturis ve fic,imme-
diaté inter {2 vnitis,& noninaliqua natura,vel fub-
fiftentia,quid poffet refultare;nifi natura ? cumnon
poliecrefultare perfona,necaliquid fubfiftens ; tum
etiam , quia nihil poffet natura divina, vt fic com-

E municare humanz naturz, qui non pofler illam

informare,neqtieefientialiter conftituercin effeen-
tis talis {peciei,vel rationis,quod eft munus natureg,
vt fic
Dices: Natuta dininaficcoticeptaintelligicur ha.. @bielfie.
berecfleexiftentiz, érgo poflet illud communicare RFo% %
naturz crearz ; & rrahere illam ad exiftendam fuo
efle.Ego facilerefpondeo hoc genus vnionis omni-
nio implicare contradiftionem , quia impofiibile
eft, vealiqua enticas realis exiftat perexiftentiam,
velentitatenirealiter a fe diftin&am,ficnr impofsi-
bileeft, vealiqua entitas per enticatem 2 fe diftin. Obisd 21
Etam,if ':ntf:aris«:onﬂiwa:ur;quia,vtl‘mpcd;-
xi, nihil aliudeft per exiftentiam conflirui, quam
formaliter fieri enititatem adtualem. Thomiftz vero
Ce refpon-




re poflent, vel fequendo opinicnem Caie- y
tutionem i icieffe priorem

fitperfona capax ' tiadeferuicns pr

rnaturamereatam  eflentialiterinre

entiz:hin
non effe capa
gatur perio

prainteli aperfonalitate propria; & ¢6-
fequenterinallumpril s;& incapax exiftentiz ali-
enzx, velfequendo opinionem Capreoli, fcilicetin
creaturis perfonalitacem effe exifiériam ipfam fub-
ftantialem ; naminde
diri fub ratione xilftentiz,nifiimpediatar fubrati-
one perfonalitatis, acy adeonon pofletrahinarn.
ram creatam adexiftentiamalienam,nifi fimul tra-
haturad aliquam perfonalitatem.
Dicolecundo,?
trib

facil

ubfift

ft

S

avjoluranm
porvefallu
mere,

tétiaabfoluta; & eflentia- B fet : tun
i imere paturamereatam,il-  detur ca
lam terminando per fubfifien meffentialempre.  de

Sebraa, cife. Haceft munierfententia Theologarum,
Durand. ing.diftinéa Sco.q :§.Adqu:a em igi Du- ~mediainter vnionéinna
Gobreel.  randus,quaft.e Rochard.area.quzelt.4. Gabr.queft. non folum eft contraDinum T

Okarm. sarez.dub. 4. Okam qu.a. Caietan.hicare 3.quem  materiz
Caietan,  yecentiores Thom ﬂzt[fql
uia,pofitailfa fubfiften

Gl

L

uimns, nulla eft ratio.curnon pofi

m firpra efle proba-  Congil

terminus aflumptionis, quia i
noneft minus perfedia, quam fuh{iftentiarela
neg eft viia ratio, ob quantnecella

di, vel fultentandi naturam crea tam, vt conftabic _ tribus perfonis communem,
foluendo omnem apparentem repugnanti
hmgmfc’h,:m"*'gu ter oftendus tyquia cumilla fubfifl&tia ab foluta ve-

Primaefl; quia cumhacfubGftenciaablolutafie  rafic, & realis,;mo p
ommninoiazm

municari, &
relatinz, ficue

1ati

cu
vi

Obisiio 1,
ex identita

LA .

vnitanatura,quzeftidem cumilla. Sed exhocca- perfonis, fub
pite nulla fine dubio oftenditur repugnantia,;nam  fentia,inre
quamuis effe abiolutum, & relativnumin Deo, & in
Refpon: vnaquaque pecfona n:lram,m‘?*_idemmrerpfa', ¢
nihilominus communicat PaterFilio effeabfoluefi, nic
& non fuum proprium effe relativum, & fimiliter D perfi
Pater &Filius Spiritui fanéto,ergo fimili modo non
repugnabit tres perfonas communicare fuam fubfi-
ftentiam abfolutan 1turg aflumpta,non commu-

ubfiftzne

I

am; quiatu
icabilis

. - -,
taidem fint

Artic T

1ablolutave fic, fed folum ve includituriy
quo eridefl inter illas notandad
pofito,nam abfoluraincluduntur
tinis,relatinag aurem, non ira el
intelli- fentialiterincluodirurin conceptuabfoluti, &ideo
intelligi poteft fubfiftentiam abfolutam v-
Ecreate,non vnitis relatin

10 repugnantiz fnmi poteft exparte
lutz,quatenus communicabilis eft,
fierividetur,non pofleimpe-  videtur enim impofsibile, effe naturam A parterei
ubfiftentem , & non effe vitimo terminatam per
lain incommunicabilem : tum quia aliag

0 dparteret,quinon eflec perfona,
) urintelligi poffe,tum etiam quiata-

ywvrintelligiturab-  hisfubfillentia,cum perfonalitas non fit, propriam,
bus perfonis, &efle hic Densfubfiftens  perfonalitatem humane naturzimpedire nonpof-
1 t '.a}\L'I!'l'iﬂ.'T"r! nacur,
x perfonalitatis, vt fic,quiatoradepen-
eftinfubfiftendo perfonaliter,&incom-
liter,tum L].Cﬂf("l‘“(fu"a alias daretur vnio
velin perfona, quod
homamintotahae
sfed etiam contra commnnem
tur,  Ratioveroeft, quendi Patrum , & Conciborum, vt vi
Toletan. VL& XLin principio, &
iteflefufficiens  pracitatis;vade Anfellib.deincarna. Verbisc.q ar-
nefubfiftendi  guenscontra cos quiaflerebant,fi Verb
ina,  tumefler,necelfario fequisali
iorequiratin- natas, dicit eos neceffario ponere vinionem faftam
communicabilitatem vt pofsic eflz ratio rerminan-  effzin natura,fentiensnon poflieeflealiamvnionem

iam, gnaz Sed hzc omnia nullam repugnantigm {ufficien-

rfectiorimodo includat mo-
viderurpofle com-  dum eflendiin fe & per fe, quam omnisalia fubfi-
1 cura,quin voiantir  ftencia;non eiteurnegerurex propriarationeabfo-
lat vna tantum perfona, lutafincconfortiorelatini,ad terminandam & fii-
non pofletaflumere vaturamad iubfiftentiam,quin  flentandam alienam naturam fufficientem effe ,nd
e fubfiion- aflumefc‘r ad pcrfmvalltatem,qum:ﬁcuE omnino i- licetiplano hFmccmmumcgbxhs,mm:nIm_re[cm-
b . dem; fed non funtnuncminusidem: ficut etiam&  peracnecefario eft communicata perfonis incom-
contrario;non poruicnuncvairi fubfiftentiarelati-  municabiliter fubfiftentibus,&ideo ficurnon repu-
uaVerbihumanz narurz,quinconfequenter fuerit  gnathunc Deum realitergommunicabilem multis
iftere & parte rei communi
1en non dift
euce,itanonelt
a parte reifubfig

item Pﬁl‘(.'Dﬂ'llnu-

mam difficultatem relpondetur,hiie
m it o cafts, non cfle quidem perfonamex
rzeife humanitas termia
rtfic. Vnde nonefleceademra-  natur,fcut neig hic Deus, vt fic,eft perfona,ve {upra
Deoefle tantum ynamper-  ditum eft, tamen in re ipfaeflet Pater,& Filius,&

c:-.t:'x,qugi

fientiaipfaeflercentialicer  Spiritus fanétus,& qualibet harum perfonarum ex
iiperfonz, &ideononpoffer  vihuus voioniseffer homo(vt przcedentid
winicart naturz aflumpee, nifi proutinreef~  tione contra Durand.diGum eft)quiailla ubfiften-
ctvtincommunicabilis:atveronuncreve-  tiacommunisintimeineludicar in omni perlona,é
ttacommunis multisper-  ita in rigore nullam daretur indiniduum huma-
liconceptunonincluditin- num,quodnoneffet perfona.

icabilitatem, & ideo vt (ic poteft commu- Ad fecundam difficultatem refpondetur,perv-
tUrz creatz, nionem humanitatis terminandam ad huiufmodi
Quocirealicetnunc hzcfubfiflentia, &relatio i- p fubfftentiam , neceffario impediri feu exeludi for-
emadmodumeffent, i perfona Dei ~ maliter perfonalitatem propriam, quia hic modus
tantum vna,&abfolutareperiretur,tamennoneo-  exiftendiinslio,tan quaminfuftentante,formaliter
dem modo : tunc enim effent adequate idem, &  repugnat cumn propria fubfiftentia, Neiy ad hocre-
conuertibiliter, quia cum quociqueefletidem na- fert,quod fubhiftentiailla,ad quam terminatur hi¢
tura, effet idem perfona, & & contrario,nunc vero  modus vnionis,fic communicabilis aut incommu-
gou i eft, fed cum aliquoeftidem natura,& non nicabilis: quia illarepugnantianon prouenitex in-
& ideo alicui poteft etiam communicari  communicabilitate lubfiftentiz, ad quam fit vnio,
tentia communis natura,cuinon communi-  fed exiplomodo vnionis,&veluti exiftentie inalio,
ceturperfona, Denigueex myflerioincarnationis  prafertim quiaratio fubfiftendi prioreft ,quam ra-
prout fattumeft,porins confirmari poteft,quoddi- tio perfonz,fenquiratioincommunicabiliter fub-
cimus, quia licer fubfiftentiaabfoluta, & relativa  filftendi, & ideo impedita fubfiftentia creaca fub
tintidem , nihilominusrelatiuaeftratio terminan-  priori ratione (ubfiftentiz confequenter impedis

Obiettiy
EX Commg.
nicabiliy

Anfil

Refponfi

—— -

bu
Rie
il




ielli
o
abiligay
[

il |

b

bt
Richgrd,
Albart,
Palud,
Biram,

Difput. X111

Sect. I1. 303

tur fubratione perfonalitatis,&proutinreipfaexi- A &ionem, qua vero éffc pofsit h=ccontradidtio, in-

ﬁ“\'-'r:dc ad tertiam difficultatem refpondetur, ve-
rum effe humanitatem natura fua; fen f'ccur_:dl_un
capacitatem natu ralemnon efic capacem fuft(iftén-
tiz communicabilis, tamen inde non fit, per poten-
tiam obedientialem non elle capacem illius;quiaa-
lidsillius fubfiftentie dininz efet capax, qui; nat-
raliteriliam non poftulat, cum ergo humanitas per
capacitacem obedientialem tei ninabilis it fubfi-
ﬂ:clmid infinita , & hie non appareat fpegia‘i»ﬁ repu-
gnantia,erit etiam, terminabilishac fubfifiecia,que
dicecur fupplere vieem propriz perfonalitatis,quo-
ad rationem fiibfiftendi ; non vero quoad modumi

fra videbimus,

Dicendum tameneft; polfe plures perfonasaffi.-
mere candem naturam, & tecminare illam proprijs .
fubfiftencijsrelativis, Heeelt communior fenventia D.Thori,
Theologorum cum D. Thom.hic Alenf3.part,qii.2. “-"‘”ﬁ;‘
memb.4.Altifiod libug: fim. tradt. r.c.1.q.6.Henric: Mi‘ﬁ‘;"
quodlib.6.q.7. MarfiLin.q.c.arti.3. Okam.q.i.artic. Marﬁi..
3. Gabr. diftinét 14 q. i.art.3.dub.3.Almai.q.i.artic.ds Olearn,
confentitint Capreolus, Caietanis,& omnes Tho- Gabr.
miftz. Durandusetiam diftin&. t.qualt. 3.candeitl 4lmain,
tenet {ehrentiam ; quam bene tratat, & confirmat: Darand,
fed in hoc fingularis eft , quod affirmat non poffe
tres perfonas affumere hocmode eadem naturam;

incommunicabilem ; fed altiorimodo, intimefci- § nifi prius intelligarur alumere illam hic Deus, vt

licet fe communicando tribus perfonisincommui-
nicabiliter fubfiftentibus.

Ad quarcam difficultatem refpondetur, hanc v-
nionem effe ad modumillius; quam vocant Sanéti
inperfond,quiaeftin fubfiftéria,ytipfl nié}ogl_lun—
tur, & quia per illam quelibec perfona diuina ficret
homo, & fubfifteretin duplici natura,hicenim vo-
cantSanéti, viiionemin perfona;quialoquuneyrdé
hocmodo vhiosis;prout faguselt: factuselt gyrem
in {ubftantiaincomunicabili.Denigy hzc vnigngfit
ad componendam vnam naturam &d porius ad
componendam voum aliquid cum ﬁnguiispg;fo-
nis; licer nonfecundum perfonalia,fed fecundum
fubliftenciam communémillis: Ad Anfelmum verb
{pecialiter refpondetur (quanquam non oporteat
ommnesrationeseffe formales, & efficdces) vim tgma
illius rationis efle hanc, ex vrionein fubfiftentia ng
1 elfe communem omnibus perfonis;

uid talis ¥1iio ex genere fuo fieri poteftin propric-
tate perfonali, & ideotion poﬂ'ccxeofolum,quod
vaio fic ubftancialis,inferzi elffe communem omni-
bus perlonis;nifi fupponaturtalis vnio effe e entia-
ta,é& hoclenfurefte Anfel.contrahz-
dits
Acultas offerebat fe hicex eo, quiod effen-
tianon poreftvidere fine perfonis. Sed hzcexpedi-
endd eft eodem modo, quo fimilem fefoluimus di-
gput.preced: feét.r.

SECTIO . )
Firum plures peifins dinine po(fint fimulaffumere

eanddv naturami,
SVppnno squamlibet perfonam pofleaflondere na-

turam créatain,dehocenimnulla porefinterCa-
tholicos efle¢ controuerfia, fuppofita fideincarna-
tionis , quia non eft maior ratio de vna perfona,
quam dealijs, Déinde (umoex precedentife@ione;
tres perfonas poflealflimere eandém naturam, ter-
minando illam aliquo termino, feu fubfiftentia ¢6-
muni, quia non poflec ic Deusaffumere, quin o-
mues tres perfdnz faltem hocmodo affumerent,ve
oftenfumeft, Quaftioergo fipereft,an tres perfo-
nzpofsintalumere candem naturam, terminando
llam proxime & immediate per{ubfiftentiasrela-
tiuas, fine illam mul terminent per fubfiftentiam
abfolutam, fiuenon : Hocenim nihil poteft variare
quaftionem, (uppofitis qua in fuperioribus dubijs
dicta funt.

Eft ergo prima fenténid negans poffe hocmiodo
eander naturamaffumia pluribus perfonis. Tenet
Scot.dift..q.2.6. Adquaftionemigitur Richard.ar:
1.9.3. Albertus, quaft.i.are.16.Palud. vero q.4.art.2.
Zque probabilem effe putat hanc& contrariam fen-
tentiam, & cicatur pro hdcfententia Anfelmus, dé
cuius{en(u circa literam D. Tho. fatis diGumeeft, ci-
tatur etiam Boriauenturain 3.d.i.are. 2.q.3. Sed ve
conftatex fineillius quaftionis, potiusibi docet ¢6-
trarium, & inreliqua parte quzftionis folitm expli-
€at, & confirmat fEofum Anfelmi. Fundamentum
huius fententiz effc deber, quiaimplicat contradis

Fr,Suarez. Tom.j: '

abftrahic & perlonis : fed nititur falfo furidamento,
nam idem puitar dicendurn de quacuni vnione, fa-
factiamin vna perfonatantiim,&ideo,ve fupra vi-
dimus, idem affivmat de incarnatione, prout faéta
eft. Sed hoc fufficienter in fuperioribuselt confutd-
tum. Illoergoemiffo, furidamentum huius fenten-
tizeftillud.quodD. Tho.atrulit inartic. 6.quod fuf-
ficientifiimum eft,& 1bi fatisexplicatum,fed attin-
gobreuiter: ties enim perfonalitares ditling,fuarn-
tum eltex parteedtiim ; poflunit términare eanden
naturam, vepatetinnacurd divina,fed ex parte na-
turz affumente, mullael fpecialis repugnatia,ergo;
Dicetur fortdlle, eflerepugnantiam ex partena- Obird.a;
turz Hpman< ; guia finitaelt :nam diuina proprer
Jinfingtdtem,eft capax trium fubfiftentiarum,&ideo
nagiira finita noh videtur habeie tantam capacita-
tem,ficut perfonalitas dinina poteft terminare plu-
Tes naturas, tameén quia hocconuenitilli ex infinis
tatefuia, create perfonalitati conuenirenon potelt;
vtinfradicetur. RefpGdecur,dininameflentiam e Refponfe
{e; & exnaturafud, tria fuppofita poftulare.hocgiie Q4 1y
illiek infinitate cGuenire: fimiliteritaellein illis,ve
cuum fingulis cortim ornino idem (it cum perfeétif.
fima vhitate, & fimiplicitate, & ideo neutrum ho-
rum poffe conuenire naturz creatz, Siautem tres
perfonz affumerent éandem naturam creatam;ne-
que illa natura effet idem cum perfonisaffumenti-
. bus,fed fubRantialiter coniungeréturillis; necillé
modus fubfiftenidi effer illi connaturalis , fed per
gratiam, & om nipotentiamalumentis commintii-
cdtus,ipfanatiiranon repugnante, quia curn iplafi¢
in potentia obedientialiad quamcunque perfonali-
tatem diuinam, & aliogti inver ipfas pérfonalitates
diuinas in ordine ad fubfiftendum, velterminan-
dumnaturam, formalis repugnantiand fic,aut op=-
pofitio, eadem ratione erit in potentid obedientiali
adomnesilla:pcrfbnalirates setiam fimul terming-
tés: neqgeft vilaratio, curad hocinfinita perfectio;
feu capacitasrequiratur. Deiflo vero exéplo, gilod
adducitar de perfonalitate finita,&infinita fuoloco
diccmus,nuncparirasnegatu‘r,tum quia cum perfo-
nalitas ficadtus naciirz , maiof perfeio requiritur
exparte perfonalitatis, vt terminare pofsit,quam ex
parténacure, vt pofiit terminari:tum etiam quia ex
parte perfonalitatis creatz eft {pecialisrepugnantia,
vt rion pofsit effeterminusalien®znaturxe yvtinfra
videbimus. Vnde perfonz infinic= proprium eft,
non folum terminare plures natuiras, quia plares
funt, fed etidquia propriumilliuseft, natiram ex-
traneam termingre;

Szd obijeit fecundo Scotus giia repugnat eiul- Obisfl.gi
dem effetusdari plures caufas totales,fimul ¢ocur-
rentes,ergo repugnat eandem naturam fimul depg-
deredmultis perfonis, quiadépenderérab Vnaqua-
que,tanquama toto,dadzquato termino, Rcfpon-
det Caiet.negando conf'equentiam,qui:dep:nden-
tiad termino aleérius eft rationis, quam dependen-
tiaeffectusd caufa: & hzceft priorisgeneris, & non
polterioris, inilloautem genercdependentiz 3 ter-
mino;nonrepugnant vnum zque depéders 3 mul.-

C¢ 2 tig

0O




Naturad

Jumaretnr,

Refponfio.

304 Quaft I11.
tis fic enim vnarelatio interdarefpicit plures ter-
minos.Sed hecrefponfio fundaturin opinione qua-
i faris dubia;nam fortafe magis repugnat vnam
relationem pendere, {eurefpicere pluresterminos,
quam vnum effeétum pendered multis caulis rora-
Liby iailladependétiaeft magisintrinfeca Goelt
fenti & quah formalis:magisauté repugnat, efi-
dem effeétum conftitui pluribus formis adequatis,
& eiufdérationis,qua pendere d multis efficientib,
Deinde quod ad prafentem queltionem attinet,
conftat non poffe eandemnaturam creatamitaaf-
fumi 4 tribus perfonisproxime, &immediate, vt

rés 1 : 4 -
nuncloquimur, vt per eandeminduifibilem vnio-

nem omnibus vniatur, autper eandem relationem
vnionisad omnesre cratur, quod g !.‘—:lmrapcrre,
quia vnioad vnam perfonam nd penderetab ynio
nead aliam, neque & conuerfo, & vhaquaq;earum
intrinfece penderer 4 fuo termino, cflent ergo di-
Item i nunc Pateralfumeréceandem huma-
m, quzeftin Verbo neecffarium effer htima-
nitatemillam nuw_m,l,a;l]ialn'l!lpl‘srcﬂlitrinuuav’-
nio fine noua alicuiusextremi mutarione , fed hu-
manitas nonmutarerur; nifi quiareciperetnouum
: nionis,&eonfequenternovamrelationé,
quz fequitur pofitonouo fundamento: quianullia
iind genus mutationisibiinternenire poteft, ney
elt neceffavium ad effe &t intentom. Denifg non po-
teft vinum corpus conftituiin duobus locis, quinin
eis habeat diverfos modaos exiftendi, feu dinerfzs
przlentias,velrelationes,nec potedt vnaanimavni.
ridiltinéis covporibus, quin adilla habeat diuerfas
voionese imiliter;de.
fx hocergo petenda cft propria folutio argu-
menti quidqu deantecedenti(de quo di
butare ne phicom eft, quanquam €
1 iiftimo , de potentia abloluta
loguendo) letamen propofitoapplicatur ; quia
humanitasal .1pu,irsIhacmimtcuonL'Ede.:pm-
prieaper [}maaﬁumcm:,tanquamabinﬂué::inaI-
lam propriam entitatem, quamhaber,vequedam
naturarealiselt,fed,ad [hmmum\pcndcrmoduex.
plicato, q.preced.tanquam i conditione veltermi-
norequilico, nihil autem repugnatquod naturafi-
mul habeat plures condition ¢s fingulas per fefuffi-
ciEres,i’eu]1i1|rcs:crmumsinnl‘ inead pluresvnio-
nes. Quocirea heedependentiad perfonaaflume-
te ve 4 termino proprifsimeettin vnione, & fubfi-
€ itasaflumereturd mul-
priuscfetusal-

flentia, vnde fieadél
tis;licer narura efler vna,tamen pro

fumpionis, &depender .uiuxiu(ieoﬂrt!t‘moncf'—
fez vna s fed mulciplex; eflentenimtres vniones di-

uerfz, quarum vnaquai a fuo termino penderet.
In quo eft etiam magoadifferentiainter caufamef-
1rem refpe@u fil e ffe@us, & rerminum huius
; 1 (itres eaufize torales efficerent e~
ydarentilliidemefle, &ideo pro-
seffeftus a tribus caufis: hicautem tres
ffumentescommunicarent eidem huma-
efle, feu tres fubfiftenrias diuerfas, medijs
ombus diftinétis. Erideoin hocretierand
el fimile, quodaffercur: magis vero fimileeffet, i

cus eandem albedinem'in dinerfis fubicétispone-
xer, in quibus haberet diner(as vniones, & diuerfas
inhgrentias;quod fanenon videtur magisrepugna-
re, quam conftituere duo corpora in eodemloco.
vbi qramuis locus {ufficienter repleatur vho cor-
pore;Deustamen facite,vefimul, &zque fufficienter
repleatur ab alio; vbinon proprieeftidem effectus
ab viroly corpore, quia proprius modusexiftendi
in talilogo, fenreplenditale (parium sdiftinétuselt
v uOLii_i('JqLi.C CGI'PGTC.

Etex hacfolutions obiter colligitur primo,quod
fi humanitasaffumereturabhoe Deoprecife, ituxra
modum diétum in przcedenti feétione, modus v-
nionisexiftensinhumanitate effet diftinftusd mo-

fic.e

Artic VIIL *

A do viionig;quem nune habet humanitagin pérfong {
Verbi,& ab omni modeo,quem haberet vnitacuili-
bet pet fong.Hoc patet exdictis,quiaifti modivnio.
nis _iunt te ipfa feparabiles inter (e, nuncenim hay
bet humanitas vnionem ad Verbum,&non propri-
am illam vnionemad hune Deum ; vefupracontra
Durandum oftendimus , & & contrario, fi hicDzug
precifeaffumerethumanitatem,non effeciniliaille |
modus vnionisad Verbum, qui nunceftin huma-
nitate Chrifti, quia vnio effer indifferens, & xque
communigommbus perfonis.cuing fignum Cflquig
relationes habent terminosdinerfos; quia aliater-
minatur ad vnam perfonam , vt fic, aba veroado-
mnes, vefunt vnus Deus. Ex quofitfecundo, quod
fivna humanitasaffumereturimmediate, & proxi-
me & tribus perfonis, nonneceflario haberetillum
{pecialem modum vnionis; quem poteft haberead
hune Deum fecundum fe; quia hicmodusnon ne-
ceffario fequitur ex vnione ad perfonaim; venung
patetist perfonaVerbi, nequeergo fequereturexv-
nione,feu potiusex vnionibus ad omnes tres perfo-
nas,quis omnes {unt eivfdem rationis. Tertiotan= i
dem licetex dictis colligere; quamuishocna firne- |
ceffarium, pofletaméita ﬁcré,qmalicutvnnhmna_
nitas poteft fimul terminari 4 tribus perfonis,itact. !
iam ab hoc Deo, vt fir,fimul cumiplis perfonis, quia !
non magis,; imo minusrepugnat eandem naturam ‘
i

B

terminari fubfiftentia abfoluta, & relatiua: quam
terminari pluribusrelatinis.

Tertia & maior difficultas in hac fententia eft,
quia ex illa fequi videtur humanitatem femel ter-
minatam, pofleiterum affami,priori termino con-
feruaro,vndefiet confequés, ve pofsiteriam aflumi
humanitasexiftensin propria perfona. Sed hzcdif- Ot
ficultastraftandaeft infra difpur. fequétiin propria
difputatione de hacre, & ideo hic folum refpondeo
himanitatem terminatam vt fic,non pofleirerum
* aflumi, quod eft dicere, perfonamipfamnon polle Refi
aflumi feu terminum vitimum natura non pofiei- |
terum terrmainari, quod eft per fe clarum,ve infraet-
tam dicemus : at vero humanitas femelterminata,
poteft fecundumfe iterumafflumi, &terminari,pre-
fertim quando ille terminus eft excrinfecus , quiali-
cet fit per vniong coniunétus, femper tamen manet
omnino diftinétus d natura,& ita porcitipfanatura
aflumi,na alfumpro termino. An vero in hog fit fpe-
cialisrepugnitia, quando terminuselt intrinfeeus, P
fen perfonalicas connaruralis;disemus citato Iocos

Dices. Ex parte ipfiusvnionis videtur effe repu- |
gnantia, quia cumvnio fit modus naturain illa ”E.'
ftens, non viderur poffeafluminaturavnitaalrert
perfona,conferusra vnione, quin affumaturipfay-
nio,quod aperterepugnac,vndeinter ipfas vniones
ad terminos diftinttos vidernrefle repugnitia for-
malis.Refpondetur,licet vnio fitmodus natura,ta=
men ex naturareiabilladiftingni,&ideo non opor-
tere, veaflumendo naturamafiumaturipfa voio,&
ideo non eft ranrarepugnantia formalis interipfas
vniones, vt contradiftionem inuoluat in candem
naturam {imul conuenire: ficut fi corpusexiftensin
vnoloco conftituarurin alio, licet modus exiftendi
in vnoleco fitinipfo corpore, nihilominusillemet
modus non conftituitur inalio loco, fed ipfiim tan-
tum corpus: quod eriam videreeftinmodo facra-
mentali, quem corpus Chrifti habet in Enchariftia,
nam licet idem numero corpusChrifti gonftitnatur
fub diuerfis fhecicbus confecratis,non tamenidem
numero modus exiftendi, quem habetfub his fpe-
ciebus, fubalijs ponitur. o

Quartadifficultaseft,quiaineo cafu tres pgrﬁsnz lhiinl
nec effenc plures homings proprer vhitatem huma- i
N naturz , neque vhus pi‘nptcl‘rrimm:em perfo- I
natum. Ad hoc quidam vtrumgque congedunt, vt & |
Ricard.in 3. diftiné.r artica.quaft. 4.ad s, Darands RichihTRy
g-3 &ad g fed effent; inquiunt,verumip fecundum DAne

quid |

C

D

E

X
D
D
3
4
4




i

jia

ok

pards
ik

ﬁ.w'?!«
Galr.
Lawrane

Refponf.
D Them;
Durand
Beniawen,
Aufis

i,

Difi g..uf:.'XHI.

aid. Sed nonplacet, quit cum vt
Zquate dinidant ens,poteit quo
yaum

et ens fub qua-
ltafimiplicicerap-
erfonas tres

homines:Itatenent
nartic,g.dub.2,& G
artic.6. mnitar
notaui. Sed :
non effentfimpliciter di
décnominales;nonefice
pinitasitaeft vna in eribus perfonis,velic
idem cumfinguiis, humanitas vero , quamt

intribus perfonis;nonclleridem cumipfis.Sed o

n

licetreferat ad predicationesinabliracio,ve videli=

gec pofsint tres perfonz dicivnadiuinitas,nonta- B

imen vna humanitas, ad pradicationem, tamen in
concreto,parii videtur referre  quia vnaqua g per=
fonanon eft Deus pracife ac formaliter;quiaeft fua
deitas;fed quiahabet deitatem ; ficut Verbi et ho-
mo,quiahabethumanitatem, licetr non fitfuahu-
maniras,ille ergo modus predicationis per {c ac for-
malitérnon requiritillam identitarem:ficergo tres
perfonz funt vonus Dens ; non quiafiintvna Deitas
formaliteracprzcifeloquendo; fed quia habent v~
nam deitatem ; ergo fimiliter effent vnushomo;fi
baberent vnam humattitatemi 2

 Aliter refpondet Caier.tresperfonasefle vnum
Deunt,non propier quantcunt vnitatem Deitatis,
vtnatura eft;fed propter vnitatem fubliflétis com+
munis;ideft;quiafunt vnum , & idem habens hane
Deitatem: Sed in primisrefponfio non procedit,ii
conftitnamus voionem einfdem humanitatis fa&a
efle, & in hoc Deo &in tribus perfonis,tuncenim
tres perfonz effenit ynnm & idém habens humani-
tatemi. Deindequod tres perfonz fint ynus Deus,
nonpendetexilla opinione de fubfiftentia commu-
ni,fed ex vi vnius narurz funt vius Delis, vt omnes
Patresloquuntur;alias{i voitasnaturenon fuffice-
ret, quanquam pofira fubfiftentia eflentiali poffent
dici vous Deus,qiatenus funt voum habens Deita-
tem,fubalia ratione poffent dici tres dij , quatenus
funt plures habentes deitacem , ficut dicuntur fore
tres Hominesindiftocalii. Deniq; Pater, & Filius,
funtvnus{pirator,& vnil principium Spiritus fan-
&i,vtconftarex 1.p.q.36.artic. 4.idegy proprer voam
virtutem,&vnam relationem fpirddi; quamuis fub
&a ratione non habeant vnam fubfiftentiam om-
munem, x

Dicendum eft ergo,in eo cafii fore tres perfonas

¥ritim hominem, ita tenet expreffe D, Thomas hic
artic, §.ad primam , vt ibinotaui,&in z.diftinét.i.
qualt. 2.artic. 4. ad 6. &inhoc magis inclinat Du-
rand.fupra,é& Bonanent.Alen{ & alij fupra citati,&
Altifiod.lib.{.Summaz traftat.i.c.. quatt.6, Capre-
ol.& Hifpal.in §.d.1.q.1.Fert .4, cont. Gent.caz. Et
ratioeft,quig ad vnitatem,termini fubftantinifufa
citvnitas forma,vtoptime docuit D. Tho.1,p.q.36.
artic.4,é q.gﬂ).artic.g,quiatermin"ﬁlbﬁanriuus,v:
homo, formaliter fignificat formam feunaturam,
vtin habenteillam,& ideo vt fimpliciter dicatur v=
nushomo,fufficit vnitas naturz, Neerefert, qiiod
tllansturafitintrinfzea, & connaturalis, veladuen-
titia, vt eft humanitas refpeétu Verbi, quiahocnon
Variat rationem nominis,ne¢ modum figniticandi
illius. Et confirmatur,nam Chriftusabfoluteeft v-
nushomo {pécie cumalijs hominibus,proprer vni-
tatém fpecificam maturz ; quamuisfuppofita pluf-
<uam genere differant,ergoparirationetres pérfo-
nzeruntvnus homonumero ,propter viitaté -
merici naturz,eviamfi perfonz diftinéz fint. Con-
tra hanc vero fententiam fiunt hiicd Thomiftis mul-
taargumenta,quz fophifticamihi videntur, & par-
uimomenti, ideo pretermitto,rum quia fiquidin
eiseftdifficultatis, iri fequentifectione forcalsisat=
tingetur,

Fr:Suarez, Thon 1

um & multa a&. A

Se&tio I11.
SECTIO IIT,
Vitrum onaperfina ditiviapofGt affamercplures na-
turas,

105

I N hoc dubio,quodad quzftionem de re pertinet,
facillime expediri poteft, fine sontroucriia enim
coueniunt Theologi omnesshocelle pofsibile; quia
hefyex parte naturarum eft repugnantia,cumvtraig
fupponatur affumptibilis, &inter easnon fit forma-
Lis fepugnantia refpedn einfdem pérfong,nulla -
nim poteftfingi ratio hniusrepugnantiz, vel cotrg-
difionis ,eriamé alioquiip{e natura fingantur hg-
bere foimhasgontratias; vel repugnantes , quiailla
ugnantia formatum eft refpe&n einfdem (ubie-
¢ vero fi diver{z naturz aflumerentarabvna
ztalium naturarum manerenc in di-
& fubieétis, vt omittam pofle Deum

etiam co ias formas fimul in codem fubieéto
cellocare: nze vero potefteflerepugnantia, velin-
{afficientia cx parte perfonz,cumillainfinita fit,at=

queadeo vim habeat infinicam terminandi.

Dices, Paterzternushabetinfin itamym gene-
vandi,& tamen non potelt generarenifi voam per-
fonam,ergo. Refpondeturillam potentiam veluti
expleri voo actu perfe€to, & adaquato,cuietiam
wnusterminus totus,&adaquatusrefpondec:at ve-
roVerbum affumens;infnite paturas sllumpras ex+
cedit. * Sed contra, nam exhaerefponfione fieret,
Verbum nullam naturam polle tetminare praeter

ti,quavidetur etnsvircus expleri.Relponderur fe-
gandoconfequentiam ; fed folum fit, ve non pofsic
terminare aliam naturam illomodo, feilicer,vead-
xquatam,connaturalem,diecum habentem necel
fariam conion&ionem {8uvnitatem : non veroim-
peditur, quin pofsit libere fe communicare mado
minus perfeéto inferioribushacuris, ficut voluntas
diuina amando feipfem, amat bonum fibi adzqua-
tum naturali quadam necefsitare,&nihilominusli-
bere poteftalizamare; &feillis communicare: & ¢o-
dem modo effentiadinina; qua in patre eft princi-
pium naturalis generationis, ¢ft in omnibus perfo-
nisvirtus feu potentia creatidi; Deus enim,quiaeft
fimpliciter & 1n omniratione infinicus, & intra fe
habet omnem perfettionem, & virtutem fibicon-~
naturalem , omni modo completam,& perfetaii,

D &fimulhaberinfinitam vim communisandi ¢ cre-

atiris omiiimodo communicationis pofsibilis. Bt
haG&enusdequzftionedere, ‘

Maior cotitrouerfid et in quaftione ferede mo-
doloquendi; an in ¢ocafiilla perfonafubfiftensin
pluribushumanicatibus,vnushomo, vel plures di-
ceretur.Richard.eniming diftin..ara.q.5.idem di-
cir,quodinﬁmiiidubio,przccdehtifc&ion: trafta-
to feilicet impliciter,net efle vnu ; ney pluresho-
mines,fed verumg fecundumquid. Aliorum vero
fetitentiaelt,in eo calo fimpliciter dicendum effe,v-
nam perfonam habentem plures humanitares fim-

+: plicizer effe plures homings. Itatenuit D. Tho.in 3
dift:1.q.2.are5.ad 2. & §.5cot.q.4.é&in 2.dift12.4.v-
nicacirca inem, & Durand. [upra, Altifiod.lib.4.
Summa tract.1.6.1.q.5: Fundamentum fumitor ex
diétis feétione pracedenti,quiaad vnitatem fubfta-
tini fuffigit voitas forma, ergo &ad pluralitatem
fuffcic pluralitas, nam oppofitorhi eadem efl ratio,
Item quia tres perfonz dictintur vous homo pro-
pter-vnam humanitatem, quia homo fignificat hu-
inanitatem,in habéteipfam; &ita cum dicitur vn?®
homosfolum numeratur vna humanitas in haben-
te, ergohabens plures humanitatesnon poteft digi
vnus homo,qnia etiam tunc formalicer humerare-
titr humanitas,&fignificaretustantum haberevna
humanitarem: & contrario vero pofitint diei plures
h omines, quia in ho¢ modo dicendi folush num-

Ce 3 . rancus

Obiedlio:
Refpontioy

Okicltie,

c diuina,quiain hochabet adii perfeéti, &adzqua- Refponiie]

Richard,

D Them.
Scot.

Durand,
Altsfivd,




Na

ICT=

tates ,fed etian
centra;nam perterminum v.
lahtmani-
ra,ergo,de
per terminam mulntadmis nurneran—
S nonfirppofita fen habentesiplas. De-
ividuum humanz natore coftituitur per
n daturam, ficut lomo in fpecie contti-
ficammataram, ergo vbi funt plures
rduz naturz humanz, erunc pluraindiuiduay
exdeo plures homines. Hec lententiaelt va
$ NithtlominusD . Thhoelocoar.» fententia
retradtann, &docuitin ¢o caflu huitifmodi perfi
el vaum hdminem , feonicir N 1

nitaresin habenteipfas. Dices:

Fan.

rey & hacvitim
communt modo loquendi,

1p er mihi
xomnibusiil tir voa per-
‘-nirr.‘lf'(a,kE[‘CJ‘I':{G“:L,d&‘.‘:}i:['i.11;[“7015:1!‘.’1‘1;
tquend:, nulin
fuppotitum dicitur fimpliiter plurssfubaliquaap-
peliatione.feu forma eriamfi habeat plares formas,

feu rationies i quibuspofit itla denominacio fumi.
Antecedens indudtioneconftat,iam vnushomo eft
vhusartifex; ovel vnuspareeeiali habeat plures ars

TEEy VH;na»tmirazz:s‘r.‘c.ucmt‘:s Parter a_ltvnl'l priaci-

pium Bilij &cBpiritus Sandijquamms habeat plures

In concretis, proprietates (gu relationes, vt docuiv D, Tho. 1.par,
wm, q 16.art.4.9d 3, Dédigue Ghriftus Dominus quauis

I} i 3 3 t
lura Bolse tantrales, impligicereft v-

gud v
1

i

T non plires: rindudtione colli-
8 ) em modum ¢oncipiendiy &

loquendi,

ugfignificant mul-
tictidis j

retis,femperim-
f miuppolitorum, vt Diu.
Thoulupra dixic ; determinb autem fignificante v-
nitarenvnG itaelt,fed poriuslicer flippofita fine plu-
ra-H"_’.inL'_:r.lii(,_lHd vnusquatenusinaliqua forma,
velratione conusninnt; &italices pluresperfonze
dicanturvaushomo /proprer convenientiam inve
nahumagir vAd tamen perfona non poterit dici
P!THESJ]OE; i 8 ures hll:lh‘anitqtcs.
Ratio vero al areddi poteft,quiamaul
titudo diuifi c.‘.u:cnfﬂigmﬁ-
185 & cOtrariove-

cack

ur, at vero vt fing
pliciter dinidan-
mynum,quia
1 dern perio-
d comp um ynun,
lisrefultare tres homines,
rmatur, quia plures ho-
snoneftahus,fed iVer-
nitates, & fubvna voca-

¢rum effet dicere,
cere, Verbumeft
illo, quia vnus
nt plures. ‘Ec hoe argumen-
perhancvecem pluresfignificari;non ta-
sfarmas, fed eciam plura fuppofita, quia
vox limpliciter dittinguit voum hominem ab
Ereonhrmatur denique, quiaillaperfonafuba
iittensin plunbusnaturis, et vous fimpliciter & fi-
neaddite, &vnumensper (eabfolute & fineaddi-
to,ergo & vaus homo. Vndeadargumentumin
contrariumrefpondetur, hunc termmum votearis
non femper numerare vnam formam {olam, feex-
cludendo aliam, vt paterin exemplisfipraaddaéis
de vnoartifice,&c. Reguiritergo vel ynitatem for-

confupguntur’in
yoffunt dicie
omo.Quodc
ifnt quortim
WTumierer duas hur
&lTubahal

Artic, VIIT,

A’ m# Vel faleem vnionem formarum in coderi firpa
ofito.

Etexhis facile intelligitur, quid dicendum fie,
omnestres perfonz affumerent tres humanitares,
ita vequaliber earum affumererur ab omnibus, tig

enimd isrefpeétibuseffent tres homines,com-
paraudo [cil.diftinéas perfonasad diftin&as huma-
riates,& vnus homoseomparando tres perfonasad
candem humanitatem, vel plures humanizates ad
eandem pe 1. Secundo fequitur, quod i Yer-
bum di eret humanitatem; quam nunchabet,
& eamaf t Pater;nihilominus manerer idem
hiomo ;quia licer non maneret eadem perfona hu-
mana,manerettamen fubfiftens ineadem humani«
tate:& contrario vero, fi Verbum dimicrerer hang
hantanitacem, daflumerer aliam. nihilominus ma«
neretidem homo, ficut etiam i Perrus acquirat va
B nam albedinen, & amittat quam habebat,manetis
demialbum, & idem et inomnibus muntationibus,
qua fingipaflunt : quisratio cademeft ; fineintelli-
gantuir plures nature feuforme fimplefle ineodem
fuppofito,five facce ue. Ferrio fequieurfieripofie,
vthic homo dicatur quiefcere & moueri, ‘generars
& generariy & fimilia, qux per comimnicationem
idiomaramnullum et ingonueniens dici deeodem
fuppofito propter diuer{as naturas, Etaliquaetiam
polfentinrerdumdici de eadem indiniduo nasurs,
proprerdinecfas perfonasyve hicDeus diciturgene-
rare & generariy doex his prineipiis facile foluentuy
omniafophifmata,quz hic fieri folents
SECTIO 1V
; > ER s ) :
C Vtram perfona creata pofcis bypofiatice vniri alteri

HALUY B

100 elt quzltiode vnioné quoad vim efficiendi
N illam,de hoe enim fatis ditumeft difp. 10 feék
i fed fulum de ratione terminandisan pr;i_S!t Deus
vnire hypoftatice fuppoficum creatum eum aliens
natura. Prima fententia afirmat hoe fieri pofie,
quam tenec QOcham in 3.quait.y, dub. vitim. ad 14,
verefere (23h. diftinct..q.2.dub.5.quidubiam reli-
quirfententiam fuam, ficuc egiam Scot. g.4.licerin
éum.:_ partemmagisinclinet,quam tenuicibi Mai. q.
s-Bafol. q.6; Almain.q.2.dub., vit.Palacios q.5.vira-
quercputat probabilem. Marfil vers q.z.dub.3.dif-
ficilgarrelie inuenige im plicationem: vode in hane

" partem etiam inclinat. Fundamentumeft, quiaid
nonimplicat contradiftionem , non enimex parte
D Dacure, cum illafepacabilis fic a proprio fuppofito,
& con icerdefelie in potencia obediencali,ve
yniatur e potentiillam terminare ; necveroex
parteluppoliticreatiad hoc enim virtusaue perfe-
ctioinfinita minime requiritur, curenim {namque
non adeo nobiliseft hiceffeétus terminadi,veillam
requiratquam racionemmelius vrgebimusexami-
nandoimplicationem, quam affert contraria fen-
tentia. Potlet vero opiniohzc confirmari autorita-
teeoum;qus putarunt, non folum hoe efle pofsibie
Ie{edetiame ctumirefert enim Hieron.in praf,
ad Malachiar gg=i kcircaillud: ¢ duxit Aggans
nuniw Dommr,aliquos fenlitfe Malachiam, Aggzum
& loannem fuilic Angelosin alfumptis corporibus,
€o modo,quo Chriftuseft Verl 111 0Tpore af-
1mpto i & (ubdit Hieronymus: Nec mirum hoc de Hieret,
igelés crediscum profalste nostra Dei corpus noffr# Maiers
affunpferit.De Melchifedech eriamira quofdam fen-
fitle;videbimusi yqualti $2.E gntetos=
moreferam aliqu sfimilicerdixifle , Ancichriftum
futurum d2monem incarnatum. Tertullianns libr,

Othas,

Gabrid

Bafeis

56K

o

Tg;'uﬁ":"ll:

nem cap.g. Angelos dicit veram cartiem
cum apparuverunt Abrahz, & fepe ahas,
catallumphifie h i furnprions
probat ; fuifle pofsibilem Verbi In¢arnationent
Denique interdum Sanéti dicunt, potuiffe De:lgrl

redi-

umpfifle,
& indi*

#
b




rith
i
iy

lit

ifput X111
lepﬂt. LA
redimere homines per Angelam, & non cenfentid A
fuifle pofsibile tancum per naturam Angelicam,fed
pernaturam humaram,quod non poffereffe inev-
nione hypoft humanicatis ad Angelum,fenri-
untergo illam E‘m[:'.‘puﬁ-b:]cm.
Secunda opinio negac vilaratione fierl polle, v
fuppoficum creatum alienam nattiram terminet;

b zhom. feu hypoltatice fuftinear, Hazccenferurelfe D. Thos
fupraart.rad 2.vbi dicitefle proprium diuina per-

j fonz proprerems infinitatem ; ve fatinea concur-
G fugnaturarnm eundum fuk tenriamyvbiCaiétas
?:::f" &alij Thomiftz hoctenent,& Dura.diti1. g.5. Pa:
:';me' Jud q.r.art.z.50t.in 4.d.9 - art; . Henri. quod-
Hewritti. lib.n quzit.1o Picus M diin Apolog.q 4.6 6:
Rewb4  Sed fundamentum, & implicatio contradi®ionis

nad #2180  panfacilealsigr Durandus {uipra ita arguits
| % guiavelubfiftentia aliqua tecmineraliquasnaruras i

g indige: aliquaperfeitione & virtute;nam licet aftu

auid B terminare non fitnoua perfe@io (o ppofiriafumé-

RIS g naturam, tamen pofle rerminarc perfe&tionem

dici : fed fubfiftentia creata nechabet vim natura-

lemad terminaridam aliam naturam qusm fibica-

naturalem;neccapaxeftillius,vt fci!ncn[ﬁlprmatu—

ralicer illamaceipiera Deo.crgo. Probarur prima

pars minoris: Primo.quia vnaguequefubfiftentia

creatacum !im';:m-:a.ﬁr;a;iitijm,cﬂ‘.ndxquala (izna-

tarz, ad quam folam rerminandam exnaturafia

ordinata ¢t ; ergo ad huncrantum effefum habee

naturalem vim : ficut é contrario naturacresta,ad

, Propriant{ubiiftentiam tantum erearam; haber na-

taralem aptitndinem. Secundo quiafi poteftas ter-

minandialienam naturam effet nacuralis fuppofito

ereato,etiam aGusterminandi efler illi nacuralis,&

ordo naturalis poftularer agens, quo illa potentia

potletinaétum reuocari.efiztergo totaillavhio hy-
poltaticanacuralis,& non miraculofs,

Secunda pars minoris pmbanar,quin vis& pote=
ftas fuppofiti ¢reati nullo modo a geri porelt
tuce divina,neque enim perintenfionem,qui
perionaliras b

- Vil

it vicimus&indiutfibilis rerminus fub
ftansialis;noneft incenfibilisineque peradditionem
allcuiuscntimtis,ql-ia talis entitas non poflee effe
nifiaccidentalisy quanihil refertad fuppofitadum,
quia hicelbpropriusadtusfbRantiz, velubfitanria
eft : nec vero poiler fuppofitalitas creata in fe im-
mutata eleuari ad terminandam naturam, quam
naturaliter non poteltterminare ,namlicet hocin-
telligatur effe pofsibile in infirumento caul effi-
cienus,quia ibi principalis caufaelt, qua primario
Agit, & eleuatinfrumentum,tamen in hac fuppo-
firatione nonvidetur poffe intelligi.quiahicprinci- D
palisratioiftiuseffc&tus y velqualileffefus, feilicer
fultentationisnaturz allumptz.effedebee ipfa fup-
pofitalitas, neque in eo munere poteftfegerere vt
mitrumentum,cum nihil aliud ficibi, quod princi.
paliterinhoc genere concurrac, & in hag ratione
vid::m-niriilla,qua Caietanus hie vtitur, feilicet,
quig fi fuppoficum creatum poflerelenariad fiften-
tll‘tdasduas,nmurah‘,rrgﬂ & ad tertiam & plures in
infinitum , hocautemvidetur perfe&tionem infini-
tam i illo requirere. ?
Sed hxcratio,vt vérum fitear,non conuingit,
idtay, quiaficut (uftentare vel terminare naturam eft ali- E
cuius perfeftionis, ira é costrarioinformace fubie-
*fum eltalicuius perfedtionisin formaipfa,ve viui-
ficar¢ corpusin animas&fuflencareaccidenain fith-
ftancia:fed nonangendo fubRantiam animz poteft
facere Dens,veinformer mai US COrpus,quUam natu-
raliter poffet,vel etiamduo corpora, & vt eadem al-
bede immutara formalicer reddat alba duo corpo.
ra;&ytidem corpus fftineatin fe duo& phura acci-
dentia, que naturaliter non poflec recipere;nec fi-
ftentare.ltem potelt ponereifi ceeloaccidens,cuius
naturalirernoneft capax,& idem gorpusinduobus
locis:é&in hisomnibus non proprie vtitur Deushis

Se&tiolV. 107

tebugveinftrumentis. fed veitur potentia obedian-
tialiearum ad ditos effcéus, gonftiruendo virtute
fuatem rali modo,ve pofsit ilum eff-Gum efficeres
ve,v.g.non feparando 3 me meam albedinem )
realiter coniungic Petro, & tamen quiainforn
nihilaliud requiritquam c6iunétionem
pniiram'[.zsmztur).]l-.a:.‘citudma: fc
dum ,ideo Ratim etiam infor

fedext
fitioefdem forma

litterfis { £, quia ille
effeGusnihilativd €, quam dare feipfum ; & hae
ratione non videtur difiicile intelleftu, qued idem
numero pictum rerminet plures lineas loco etiara
diftances, fitn omnibtsillis confticnarur : fic ergo
pollet Deus fubfiftenciam vnins naturz vnire etigm
alterinature; & tune per feiplam termingret illam
fine vllZ additione &eadem ratione poffetvniritria
bus & pluribusininhnitug, quiasd hocnon requis
ricin {fe maiorem v 1':urcm,f'r.\1'c.lm%«mj‘.iur{g.s vii=
tam. Et iuxta hanc reiponfionem diceretur !-:;[u.
naliratem creatan defe, &nacora fua el limirarem
adpropriam nacuram , & ad eam tantum termisi-
dani habere veluti capacitatem & inclinationem
naturalera : nihilominus poffe dinina virrute voiri
alijsnacuris,&confequenter ipfamelle elutiin po-
tentia obediencialiadeam vnionem . q
ea cft fpra naturam rerum & mirac
nim intelligi potcft duasentirates efl:
tamen carum volonemelle (i pernatursglem, & ita

ad illam , tantom effe in porentia obedientiali,ve §

calor voiretur ccelo vel quid fimile. Timplicas

Quocirea fi perfonalitas creataeft entitas realiter wno modo
anaturadiftin®a, veresire, faceormenullomin. plura wodie
uenire rationem, qua han¢ (ententiam perfuadear: ficars.
fuppofito tamen perfonalicatem tantum efiz mo-
dumnaturz, videcur hzcfatis fufficiens ratio squia
failiceemodusvniusreiabilla realiter indiftinérug
non potelt nifi remillam modificare.minime vero
remaham diftin&am. Quod primumindu&ione
pater;nam v poisibileeft ve aliam quan=
Litatema ﬂl.la'.i[-' ,?,'l;".'fltfiic'jli!i‘)
neclefsio nifi fedentem 11:-11::1:_.:‘4'_; ionen diftingui-
tur; veresarenesrelatio,&e.  Ex quaindufione
colligitur hancefie conditionem eMentialem modiy
verealirerfitipfa res,quam mod:ificac,é& cumea ha.-
beat intrinfecam adzquationem in praftsndo fuo
effedtu, vel quali effetuformal , gila reuera mo-
dus ipfe nihil eft sliud, quam res1pla cuiuseft mo-
dus,taliter (e habens vel fic terminata, quod etiam
illoexemplo valde confirmatur ; nam intelligi non
poteft; inhecentiam vniusaceidentis, elle alieri ac-
cidentirationem formalem ithzrendi,feu modum
inhxfionis, praterquam illi cum quo indentifica-
tur; cuing nulla alia ratio reddi poteit,nifi quiain-
hzrentia tantum eft modus,

Dices hancrationem nimium probare , videtur Obislie,
enim idem concludere de perfonaincreara, Relpo-
detur,noniraclle, veex fupra dnfhsq.z patet, nam Refponia.
perfonaliras diuina nentantum eft modus, fed cft
etam per fe ipla perfecifinma res &adus purifsi-
mus, & hine habet quod pofsit terminare alicnam
naturam: & quaa hocconuenitilli ratione fuz 1nfi -
nitatis, merico D. Thom, dixit,earationehoc elfe
propriumilling, & hoc modo verum etiam e »Te=
quiriinfinitam perfe&ionem ad terminandum alie
namnatuiram. Confirmaror &declaratur hec fin-
tentia;nam fi perfonalitas creata effer entiras d
&aifuanawura, pofies cerreconfervaria Deo fepa-
rataab eadem natura,niilla enim poteftreddi ratio
implicationis : nam ex fide conftat,quod poteft e~
parari, ergofiresdiftinéa, cor nonetiam feparara
poterit conferuari ¢ Rurlus. Ergo poflst Devseam
ponereinalianatura,v. g perfonalitarem, quz de-
beret efle in humanicate Chrifti,in natura Ioannig,
Cec 4+

impedign -




+
2t I1T.
(onalitatem Toat
Hafertentia,quinnaturacrea-
seifonalitate creataaliena, fal-
A proprianatiira, vt didtum
ceditfario deaugmentovir-
cffeftusille non effer maior :
i hocconcedatur, facile fiet credibile etiam
1€ A propria natiira, id fieri potuf
¢ 18, facileintelligiturid efle
quam poteft ita {epa-
1e 1114 coriferuetitrin
uia fi perfonalitasefa
gi poffet affixa dinerfis
uiil per hoc,quod
s inlocis conftituatur totain
ct parte;quod facile eriamin-
i vero eft taneum modus,
1 diftinétam modihcet,nifi
mh aligin,imonifiidem cum

ait
14 1 qu

{ztres
naturis;
eademen

r

o

i defunt tamen,quibushacomniaéxempla
lgant,fed porinsexiftiment ,illa omnia
nimirum, voiim accidens realiter
» pofle inh#rere fubieéto per’in-
identis. Ex me poffe effe pra-
ialverins corporis. Etfedereper
o fefsicnem quazchtinalio homine:

s fimilibus.Item polfe modum reiin alio
itul, quainuisin coresipfanonponatur;
iguram huius quantitatis confticui Roma;
faquantitas Roma non fit,quia,licetta-
arialiter pendeat 4 fuo fubietto, ne¢
it in reromnacurd gonferuari sfatis el

oco conl

8

»quafuppofita non eft con-
busloéis conflituatur;
alia fecitDeus hismi-
rabiliora, vt maximein myfterio Incarndtionis &
Euchariftig viderelicer, &illa non ad mifamur,quid
fadta funt : ergo nefy illa omnia & fimiliafuritne-
ganda,in quibusnonapparet euidens contradiétios
neque aliquid;quod perfe@tioni Dei répugnet : his
enim principijs veuntor Sanéti Patres ad Proban-
dumpe ifiia ereaturis prout voluerit,&
ler1a fupernatuialia,; quz per
4 Deofafta,vedé miraculis Chri-
13. & de Refurreftionein fequeé-
in g.& ititerimlegi pol-
de Ciuit.c.5.& fequentib. & libs
tib. & lib.g.cap.17. Ba-
. Eufeb. Emifs, hoe
b.2.& 3.cont; Marcion:
epet.4.deEurchar. c. 44
&isexemplisadduéta,aut
te congipere;aut fibiperfuadere potuerit , non
redat, pollo Deum voioném hypoftati-
cereinterna & perfonas creatas. Mi-
men contradidtionem iniplicare videntur ed
ia, fupponendo , illas non effe res omnino di-
td eflentialiter vnam efle modum alterius,
nnuncdefubfifte fi imus. Sicut
enimid quodeft modus tantum effentialiter inclu-
dit aftualem vnionem per feipfum cum re cuius eft
modus; & idecexifters non poteft in rérum nacura;
quinillamausfficiat. itacffentialiter determinat,
fibi talem modum afficiendi per realem identitar®
& aGualem ac effenrialem coniun&ionem cumre
quam afficit,& ideo implicar concradiftionem , Vvt

extra huné modum afficiendi excrahatur, noner-
go potelt afficere rem 4 e diftin&am; hecvniriad
dandum fuum effeftum formalem , vel quali for-
malem per vnionem realiter vel exnaturarei 4 fe

nétam.Et confittatur,ham hacratione forma,

qu= ex natura fuahaber modum informandi tan-

quamentitad difiin®aa fubieéto non poteft eleuari

& fequer

af

is: fid ergo A vtadtiiét tanquam modusintrinfecusfubiedd

c

E

ArticL

hoceflermutare efentiam,fierer enim effen
infeparabiled ll:'!:i:éi;o,quod ex vi g entitatis erat
feparabile : ergoetidm & contiario répugnat, vtid
quod effentialicer ¢t modus, atiteralia rem ompl
no diftin&am per noiam & diftinétam vnioheri,;
Praterea repugnar,accidens informare fubie&um
non inh&rendo illi, quia, licet informatio vtficif
genereabltrahdrab inhzfione,vt pdtetininformg-
tioneanima rationglis;taimen aaciﬂcns,qum‘i effeit
tialitet elttalisformaseflentialiter etiam fibi detey.
minat talem informationem,extra quam no poteft
extrahi,aliagetiam poflet effeduis formalis feri fing:
caufa formali, & matefia prima eleuari pofféradip.
formandumquamuisnacura fliaad hocaptana fi,
Quod fihogeftimpafibilé ve re verd éft; fatendum
elt;nullam formamvel modum guraétiim intrinfe-
enm excralit polle 3 fuo connaturali,& {pecifico 4¢
glfentialimodo aftuand;fed he duz rationesadtu-
andi,fcilicer yoforma realirer diftin&a vel tanttim
vt modus intrinfecis, exnaturareifpecificé & (-
Rancialiter fint dingrlz; &idquod eft taitam mo-
dus;ex natira fua effentialitér determinat fibica.
lerh modnm afficiendi, & ideo ab illd extr,
poteft,neipactuarerem AfediftinGtam, Nég enim
poteftita poniinrebngincer (e realiter diftin&is, v
idém niimero fanens cim Verag illarumitd ideR-
tificetrir, vt ab veraque fic elfentialiterinfepasabilis,
Repugnatigitur,vt extrahatur ad aGtuandam rem
aliam pratercam;quam effencialicer afficie. Denig
hancrepugnantiamqugeftin rebus, farisindicat re-
pugnantia qugeltinineelledtuad coricipiendumal-
teium fedentem per fefvionem que eftinme § aii¢
Vnamvirgamefferefiam petrectitudinemalceritig
& fimilia, quz ftatim per (g propofitaincredibilis
apparent,quia hieffedtus rales fiunt,ve peventitates
diftin&as herinon pofsint; & iplhi modi calés fune,ve
nonnifi feipfisabfi vila ynione media afficere pof-
fint.Ex hacergoratione fic explicata, facile foluuri-
tf obieftiones omnes: e enimin hoefpecialiscé.
tradictio,quamuisinalijs myfterijs,que maiotavis
dentur,noninnenidtur, Atqueitaetiam refpotifiin
eitad funddmentum prioris fententiz.

1ila vero qua defadtoafferebantur, nullam hia-
bent pro’nabi litaté;nam fere cercum eft, Deiim ha-
¢tenus nullam hypoftaticam vnionem feciffe pra-
ter Incarhationem: eft enim hoe myiterium fingg-
lare & fineexemplo,ve Sanéti fzpe dicunt: Nee de-
cuit tam magni miraculum fiers,nifi in diyina per-
fona, & ve perpetiio duratarum ad magtiam Dei
gloriam;& perféftionem operum ipfius, In angela-
rum vero apparitionibus, quamuis effet pofSibilis,
nunquam fuicnecefflaria hypoftatica vnio , cum fo-
lumad breue tempns&ad quand4m répretentatio-
tiem, Velaliosfegfibileseffedtus corpora affumant,
quznonfolum eis {ubftautialiter nonvniticur, ve=
rum etiam nec fempertalia funt,qualia apparent; &
ideo dicebat Angelus Tobiz, capite duodecimos f¢
non vere comediffenee bibifle, Cum ergo Patres
dicunt potuifle Deum nog redimere per Angelutt,
nunquam dicunt id foiffe pofsibileredimendo per
humanam naturam , fed per angelicam : fimilicer
hominesilli,qui dicunturinterdum Angeli in cri-
ptura facra,velab officio nuncij,vel d puritatevic,
ficappellantur;nona fubftaneia.De Anticlirifto ve~
ro certifsitnum eft non futurum dzmonem , ham
eito Deus poffet facere illam vriionem , non illam
faceret ad tam prauum finem ; demon autem ipfé

|

» r
non poteft eam facere, nec Ambrofiug ¢ ad Thef" Aubrif

falon.z.aliud indicat , tantum enim dicit Antichri-
flum fururum inftrumentum dzmonis, & hune pg-
dagopuni illius s & eodem modo eft intelligendus
Theodor.in epitome dininto decret.c. de Antichri-
fto de quo late fequentetomo difp.i4.feft.i. Tertal
denify ibicitatus; licetinterduin indicer, Angelos

: cRm




brif

odets
by

Difput. XIIL

gumapparebant in forma humana, verum corpns A

carneum aflumpfifle,niiquam tamen explicuit mio
dum illiusallumptionis, nec de hypoftaticaynione
quidquam dixit:imo nec priorem fententiam con-
flanter affirmac,quodilla fugrit vera caro, fed quafi
perexaggerationem interdum ita loguicur, cum a-
Wmtlits Tiic locisid neget, vt annotauit Pamelin principio
op:rum{l‘er:uLParadox.z.gx 194

QVASTIO 1V
Demodo vnionis ex parte zmtgrgaﬁlunptq‘,
infex articulosdiuifa,

g" .\mj Eindeconfiderandum est de vhione e parte
: 7 ﬁ affiimpti, Circie quod primo confideranduim
ol ~ . )

EE‘ 43 oveurrat dehis, que funt a Verbo Det affum-

e

pra. Secundo.de coaffumptis, qa i
ttiones & defectus, Afumpfitautem DeiFi=
Lins bumanam natiuran ¢ partes ems.

Videcirca prisnun triplex confideratio occurrit. Primd
eit quantun ad ipfam naturam hamanam. Secunda est quti-
tun ad partespfivs. Tevtia quantuim adordinen affuniptio
nis.

ik
herfe-
P JJ('.

Cirea primumi querustur (ex,
. % . . Y
Primo, verum bimana natura fuerit magts affunptibilis &
Filio Dei,quam aligua aliz natnra.
Sectindo, veruim.affumpferit perfonai,
Tertid;ptvusin affumpceat bominent.
Y 3 4 ]
* Quartevtrum fuiffer conueniens,quod affumpfiffer naturam
humanam a fingudaribus (eparatam.
< =
Quinto,periitis fuiffes conueniens, quod affumpfiffee humani
natiraim in ovintbies eistsfingularibus.
Sextd, verum fuerit condenens, quod affumerer huina-
nam Baturan in .-iffqlro buﬁ}imcxﬁ'érpe ada progenitg.

Git D.Thomasinhac quzftione de altero extre-
Amo huius vnioms,fe.de natura alfumpta, & fere
intota q‘uzl‘tmnc folum craétar de myfierio prout
faltum elt,obicer tamen indicat aliquid de pofsibi-
li;in quas duas partes hanc & fequentem queftiohg
dinidemus, ficutin pracedenti quailtione fecimus,
Pramittenda verd effethocloco difputatio defub -
filtentia, feu perfonalicate creata, quam Caietanus
artic.z.latifsime cractac,nifi de hacre,ve in fiiperio-
ribus dixi, in difputationibus Metaphylicis tracta-
tum eflet.

ARTICVLVS 1.

Virum nature bumana fuerit magss 4 amptitiles
aFilio Detygisams aligna alianarsra,

Videtur; a

17,
32 4.1 49, erit wiragis affuim-
;

164 coner., slibet alie e~
;5 1ertigims turst. Dicit enim Augitfiims i Epift.* ad

# ol o 3
1,2,,‘;“‘"’; Volufiansm.Tn vebus mivabiliver faciss, ro-
“HEY. no x ey g - :
Multum gy TATAtOTalH €2 potentia favtentis: fed potentia Diifacien-

Umed,to, 5, 18 INEdTnationem , quacitopus maxime irabile, nonlitii-
tatitt ad viam naruy ain: cunzpotentis Deifit infinita. Ergo
natura bumananon estinagis affumptibilis « Deo,quiri ali-
qugaliacreaturd.

1. Praterea, Similitudo effratio faciens ad congruita-
tem Incarnationis divine pevfona: ve [upra dictum est. > fed

Hrcar.s, ficus i creatura rationali muemitnr fimiliendo imagings,
stain creatura irvationalt snuenityr (fmilitudo veflioy. Er-
ocreaturairrationalis affumipribilis fuit, fient humanani-
tura.

3. Praterea,innatura angelica inuenituy exprefior Des
ﬁmziuudu,qu.}nmz natura humana : ficus Gregorius dicie
31 homil* de centum ouibusyinttroducens illud Exechiclis 28.

Se&tio 1L 309

Tu fighaculumn fimilititdings: inuenitur eniin in Angelo pec-

casur , ficatin homine: fecundum sliud Tob 4 in Angels fus

TEperii pratitatein s crgonatiira angelica fuit irs affimpti-
bilss, ficut natura bominis.

4. Praterea; Cum Deocompetat fumma perfectio, tan3

F Deoaltquid fimile, quanto eft magisperfectum:

wer(um gt magus perfectum ; quan paries eius;

io ih‘.{\qﬂ
fed torsimvi
1nter guias sl
Lisa umpnbrh,qmnu bumiana natura.

Sed contraest; quod dicitur Prouerbiorum 8. ex ore Sa=
pientia genite: Delitiamesfient effe com filiis hominsm, ke
wravidersr offe guadan congruentta vnionss jily Dei ad hu=
FIANAT NATUYATH .

B b Refpondeo dicenduin , quod aliquid affumpribile dici-
tur quafi aption affums & diwonk perfona. Que quidem a-
ptitido mon porest inrelligs fecundum potentiam pafisam
natiralem - qué non f¢ éxtendit ad 1, quod teanfoendic
ordimen: natnralem 5 quein tranfiendis vaio perfonalis
creaturs ad Dewm. Vade velinguatur quod affimpribilea-
liquid dicarar , (ecundum congraentiain ad viwonen pre-
dictam. Quaqguidem congruentia attenditur feundun duo
ti bumana natura, (clicet (eoundsm ems dignitatens &

=

Jniania Hattiva.ergo totam yn il FJ'(:HL' esf mia-

napatura, inguantum et rationaly, ¢ int

attingere aliqualiteripfim Verbum per

W, :‘o‘!{)laﬁe}!da_ﬁi!l(‘ﬂ, &' anundof 3
aecefSitatem aneem ; quia indigebar reparatione , o (ibia-

 ceresoriginali peccato. Hac autem duo [oli bumane nattira
conseniunt : mam creaturairrationali decst congruitas di=
gnitatis; nalure autem angelice deest congruteas pradilts
necefiratss. Vndevelinguiur, quodfolanarura hinanafit
affusnptabilis.

Ad privaunn eigo dicendutii , quod creaturs denominans
tur aliquales ex eo, quod competit e fecundum proprias
; X eo, qitod conitenit els ﬁ':‘it}m’.!rn can-
: 1iinas ¢ vavinerfales : ficue dicimus aliquen morbia
¢ffe mnurabilem; non qua non putest curari 4 Deo, [id

caf

quta per proprig principta [ubieéts cuvari won potedt. Sicér=
go dicituy aliqua ercarura non effe affuinpribsls ; non ad
[ubtrabendun: aliquid potentie disine , fed ad offenden=
dum conditionem creature » Jild ad .‘Ju;pepl:.r:rd:?,rem fign
D haber.

< - Ad fectindum dicendum , quod fimilitudoimaging at=
tepdityr in nattya bumana; ¢ quod eitiapax Dei;
failicer ipfim artingendo propris operatione cognitionis ¢
amoris.Sinilitudo autem vefligy arrenditur [olum fecundsmn
veprafentationem aliquain, ex smpreflione disina in crea-
tura exiffentein : non autem ex eo qod creatira irvatio-
sialis.in quua et [ola ralis fimilirudo, poffit Deum attingere
per folain fitamn operationenn. Quod ateni de
#oi Waber congruiratem ad id, quod ¢ imaiug: flout co pus
quad non ¢St aptum perfici anima [enficiya , wilto minus
esi uptum perfici anvma intelleciing, Multo antem maior
& peifectior ¢f vnio ad D E V M fecuidun effe perfo-
nale; quam que ¢ff (cundum operationem . B 1deo crea-
tura trrationalis, que deficit b ynione ad Deum per opera=
rionent, won habescongruitarem,ve i tur éifecundum effe

perfonales
Ad tertium dicenduin, quod quidam dicunt, Angelum
son effe affumptibilem : quia a principio [t creationis est
in fila perfonaditate perfectus , cum non fubracet genera-
tioni & vorruptions. Vude non poffet in vuitatom dining
perfana afficini , wifi eius perfonalias deftruererny : quod
neque conienit incorruptibilitati natitre eins , neque bo-
nitats affumentis = ad quam non pertinet , quod aliguid
perfectionss in creatura affinpta corrimpar: fed hac non
videtur excludere totaliter congruitarem affuanptionis -
gelice natura : poreft enim D EV 8 producendo nowisms
angeli-

it a pinort

Efl homil.i4
in Euangel.
ante meaik
1llisses




	Seite 269
	Dispvtatio XI. De diuina exitentia & subsistentia.
	Seite 269
	Sectio prima. Vtrum sit in Deo vnum esse existentiæ absolutum, & essentiale.
	Seite 269
	Seite 270
	Seite 271

	Sectio secunda. Vtrum in Deo sit triplex esse existentiæ relatiuum, seu an sint tres existentiæ relatiuæ.
	Seite 271
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275

	Sectio tertia. Vtrum in Deo sit aliqua subsistentia absoluta, & essentialis.
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280

	Sectio quarta. Vtrum sint in Deo tres subsistentiæ relatiuæ.
	Seite 280
	Seite 281
	Seite 282
	Seite 283
	Seite 284

	Sectio quinta. Vtrum abstractis subsistentiis relatiuis intelligatur, relinqui tantum hæc Deitas, vel etiam hic Deus.
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286


	Articulus I. vtrum personæ diuinæ conueniat assumere naturam creatam.
	Seite 286
	Seite 287

	Articulus II. vtrum diuinæ naturæ conueniat assumere
	Seite 287
	Seite 288
	Dispvtatio XII. De persona assumente, & humanitati vnita per Incarnationem, prout facta est.
	Seite 288
	Sectio prima. Vtrum sola persona Filij fuerit incarnata, & humanitatem assumpserit.
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291

	Sectio secunda. Vtrum Verbum diuinum terminauerit hanc vnionem ratione alicuius proprietatis absolutæ, vel ratione relationis.
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294



	Articulus III. vtrum abstracta personalitate per intellectum, natura possit assumere.
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296

	Articulus IV. vtrum vna persona possit sine alia naturam creatam assumere
	Seite 296

	Articulus V. vtrum quælibet persona diuina potuerit humanam naturam assumere.
	Seite 296
	Seite 297

	Articulus VI. vtrum plures personæ diuinæ possint assumere vnam numero naturam
	Seite 297
	Seite 298
	Seite 299

	Articulus VII. vtrum vna persona diuina possit assumere duas naturas humanas.
	Seite 299
	Seite 300

	Articulus VIII. vtrum fuerit magis conueniens quod persona Filij assumeret humanam naturam, quam alia persona diuina.
	Seite 300
	Seite 301
	Dispvtatio XIII. De termino assumptionis ex parte personæ assumentis, In quauis Incarnatione possibili.
	Seite 301
	Sectio prima. Vtrum hic Deus, vt abstrahit à personis diuinis, possit naturam creatam assumere.
	Seite 301
	Seite 302
	Seite 303

	Sectio secunda. Vtrum plures personæ diuinæ poßit simul assumere eandem naturam.
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305

	Sectio tertia. Vtrum vna persona diuina poßit assumere plures naturas.
	Seite 305
	Seite 306

	Sectio quarta. Vtrum persona creata poßit hypostatice vniri alteri naturæ.
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309




