UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorum ac disputationum,in tertiam partem divi
Thomae tomi quinque

Priorum vigintisex Quaestionum eius Partis expositionem complectens

Suarez, Francisco

[Koln], 1617

Articulus Il. vtrum diuina naturae conueniat assumere

urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

iy
 2dNefy
' md.ﬁ
&

arh

g

R

Difput XII.

nig vere efficitur n
ergo necefieeft veilliaddatur. Deniqueargumen.
tum fa&um fundatum in vi verbi aflumendi (o-
lutum non eft ; quia fumere eft aliquid ad fe (-
mere ; ergo eft .=..(i=-;.:1d fibi adiungere 5 vel adde-
re.

Digendum eft, quoniam resipfa {atis per fe con-
ftat, D. Thom, (blum dogcere voluille debitum lo-
quendi modum, Primumenim conltat aliquid ve-
iterefle vnicum verbo, quod ante non e~
rat, & fi hoc folumfignificet Verbnm addendi, ne~
gendum noneltaliquidaddicumefiz Verbo : nihi-
lominus tamen cercum ek, fimplicirer & abfolute

nihil perfectionis effe additum Vecho: tum quisi- g

plum per fe eminenter cantinebar, quidquid eft
perfeéionisin humanitate:run etiam,quia huma-
nitas,non fe habuitinhocmyfierio ve formaperfi-
ciens Verbum;fed potius( fi aliquid habuit modum
formz) Verbumipfum fuit quafi forma humanita-
tis: quamquanec vere forma fuerie, fed folum ter-
minus, ancadus perfedtifsimus, Vondetandem fit,
quodad modum loquendi(pé@tas, potiusdicédum
effealiquid cfle addizum humanitati, quam Verbo,
quia Verbum immuratummanfit, humanitasvero
eft; qua perficitur ; & 4 Verbo pender , & in hoc fo-
lum fimile eft exem plum quod D. Thom.addueir.

d - Secundum argumencum D, Thomzeft: Perfo-
na eftincommunicabilis: ergo non potelt aliquam
naturam ad fe fumere, quia non poteftillamadfe

famere , nifi feilli gommunicando {Refponfio con: ¢

fifi

in diftin&ione antecedentis, eft enim perfona
incommunicabilis aliis perfonis,non alijs nacuris.
Circa quam mouet Cateranus duodubia. Alterum
it circadifiinétionem daram , fed non videtur ne-
inm , quia res eft fatisclara,aduertendo,dera-
nnis rei indinid

cabilis

duz na c el
paturis ; quua ir
determinatio,&ideocon
diniduamnatu

ingularitas ; feu
ongmimplicatin-
hoemoda ¢a-
igmultis fup-
ngulari

1. & mndi-
sfieutrepugnat forme fitbftantia-
hcommunicarialieri forma,non vero materiz. At
vero & contrarioder. iefl,vtnon pol
to; quiahocpugnat
i, quiadicit quid-
dam vitimo te um, fub quo non eft alind,
huisautem modo nonrepignat, vt fuppoficum ¢6-
municerur multis nacuris,quia licet virimus termi-
nusnon pofsit vitra terminari; poffunt tamen mul-
tacodem'termino vitimo terminati,vtin lineis, &
pondto mdereeft. Alterum dubium Caietan,eft,an
ecommunicari multis haturis pofsit conuenirefup.
pofito creato, quandoguidem non pugnat cum ra-
tione fuppofiti vt fic.Sedhoc tradtabitur infra difp.
13.fedt.vitima,

¢ Tertium argumentum cft:Perfona confituitur
pernatnram, ergo non affumicillam, quiaeffedtus
non agie in canfém fuam , nullusenim poteftagere

pugnat

intam formam, per quam coftitnizur, v illam vel- E

uri trahac ad fe conftituendum. Refponfio confiftic
indiftin&ione antecedentis 5 peicfona enim Verbi
fimpliciter non confituirur per humaniratem -
ﬁlll‘lplat'n,fed per propriam dininam naturam, per
humanitatem vero conftituitur homo: & hoceft,
quod D. Tho. ait, folum conftituiffcundum quod
denominacar A ralinatura , hec cnim denominatio
noneftaccidental xerinfeca fed fubftaptialis
& intrinfeca, quamuis non At Verbo lecundum fe
connaturalis.Quia ergo perfona fiipponicur confti-
tutalimplicicer,ides operari poteft, vt [e confituat
bominem humanam naturam glfumendo, Dig¢itur

Se&tio IL 287

ra cuin(dam perfone divinz, A autem, natnraconftituere perfonam conftitutione

(vtitadicam ) éflentiali, non perfonali.elt enim na-
tura veluti integra forma conftituensindividuum
i propriafpecie,& hocmodo Chriftus humanitate
conftituiturin fpecie humana , diuninitate verd eft
effentialiterDeus:in ratione autem perfonz forma-
liter ac proprié relatione fina,ac fubfiftentia incom-
municabili conftituitur,

ASRET L C VT V'S I

Viram diuing nature conneniat affumere,

D fecundum fisproceditur. Videtur, quod
nature disine non conteniat affumere :
Quia fiout dictumeft * , affumere dicituy
quafi ad f¢ aliquid fimere: Sed natura
digtnanon fumpfir ad [¢ humanam natu-
vam , quia noi eft factavnio innaturafed inperfona: ficut
fupra dictum ot , Ergonatura distina non competit affiumere
naturam humanan.
2 Praterea, Natuyadiuina communis eft rribus perfonis.
Si ergo 14 onuenitaffinnere, [eqitur, g
nis Et tra Pater affumpfic natdram b
wod efterronesm.
e, Affumereefl agere.
fone, nonnature, quemagis i
agens agit. Evgoaffinnere non congienit nature.
Sed contvaeft,quod Augufl.dicic in lib. deFide

lanatura qusfemper genita manet ex Patves ieft, quecfiper
generationens elernami,ac wpr,z.-'z Patre, natugam noflram &
matrefine peccato [uftepit.
b Refpondeo dicendum , quod fieut dictumefl® , inVerbo
affimptionss duo fientficantur. feilicet pringipinm ackionis, ¢

/i tseis. E Htem aj| rufzr;.’wnf.f,'ﬁHﬁrfz‘r:.’:m!,r,'ammz!r

7 ; eaffumpti

d coneniat
AN ANl fi-

reaHter renit per-

ad Per.¥l-

f i fuphf.lo;.ib' 1ot €0
nature ecundim (eipfamfed rationeper(one,in qua confide-
vatur. Ettdeoprimoquideiii, & proprivfimeperfona dicitur
affumere: fecundario antemporeft dici,quod etiamnatura af-
(umpfit naturan ad f(usperfonasn. Tt fecundumetizm hune
modumn dicitur natira incarnata: non quafific in carnem
conuer(a,fed gstianaruram carnis affiompfit:V ndeDamafie-
ants dicit™, Dicimus patirarn Dei incarnatam effe,fecundim
beatas Athanafium t & Cyrillim.

Adprimum ergo dicendum , quod x’)‘ (e, eff ECIpTOCHIn, ¢
vefert idem ippoficum Natura aurem duinanon differt fip-~
pofito a perfona Verbi: ¢ ideo inquantum natura diving
Sumit naturam bumanam ad perfonam Verbi, dicitur eam
adlfefumere. Sed quuarnuis Parer funrat naturam humanain
ad perfonam Verbi, non tamen propter hoc (iomit e ad fo:
quianonefl idemm fuppoficum Patris & Verbi, & ideo non po-
tefbdici proprie,quad Pater affimat naturam humanam.
fecundum dicendum, quod illud quod conutenit nature
divine fecundum [z, consenit tribus perfonss : ficet bonitas,
fapientia, & buiufinodi. Sed affimere conuenir &l ratione
perfons Verbi, ficut dictwm eft*. Et ideo foli ills per/one con-
uenit,
¢ Ad rertiym dicendiom , quod fious in Deoidem eff guod
eff, & quo cft itactianin eo idenefl ,quod agit,cr quo agir ;
quia vaumauodane agic in quantum eff ens : Videnatura
diina ¢ftillud, quo Dens agit,er eftipfe Deus agens.

Al

COMMENTARIVS.

ENSVS quzftioniseft de Incarnatio-
neiam fadta,ficucarticulo precedenti
diximussan rationeillius, prout fadta
elt; pofsit vere dicidininanaturahu-
manam gffumphiffe: & quamuis Caier,

int_el}:

3.45.9.1 an
.

Artprac.

4.1 At
o 2

VEpr incIpHim, que

Cap 2 intey
prin & ey

G.1om 5y

Are prac,

Fid.c. 6 ad
Lib. 5 o1t ﬁ-
new.

T dthan, in
fymbo.fus

S
*Cpillin
Conc Chals
adt 1 pofd 4
piff. Cyr.
ad loan
Epbe[ An:
tioch.

T cor 4ty




Rt
Fulgantins,
Y».‘,L.: 4

Nazian,

Leo Pap.
N
Daiaf.

tCErAs,

Nicee.

Gabriel.

QuaftI11.

cata nomineabftrao Deitatis,quam fignifi-
huius Dei; exiftimo tamen D. Tho-
e intendere quaftionem 'tw\'iorifeilfu
10c¢Deo,vt abftrahitd perfonismo-
zato,nihil D. Them.diflernit,ve vero
properfonis, nulla reftabatdiffi-
»quidquid conuenit perfonzco-
pro perfonis:quia vero
ta;exmodo fignifican-
o perfonaideodeilla
fheulcas,quam Diuus

nz conuenire aflume-
dario: ad quam confir-
o.inargumento fed con-
fen potius Fulgent.lib.de
it. Naturz, quafemper genita
z matrefine peccato (ufcepit s
pars eftimpropriifsima, &in
tasnoneft genita: &ideo D
gexplicathoemodo, natura perge-
a,quzexpofitio veraeft: fedilla,
velaliali iffa,Atincfhicax hocteftimonium
ad pofteriorem partem confirmandam , nam pari
ratione exponi poterit in fenfu improprio:: dicie-
nim poteft ibt naturam genitam famptam effeim-
proprie pro perfona,velitera ctiam contextus indi-
carevidetur,
Omiflaergoantoritate,ratio,quaD.Thom.con-
firmatconclufionem, efl enidens. Quiaexduabus
habitudinibns , quas verbum affumendiincludic 3
habitudo principij;eonuenit primo
1 us,’.‘gcn.{i‘. alrera
ot per fe pri-
tianon eft naturaime-
a,conuegnittamen ra-
{ inqu 1 ram coniunxit. Hing
cludit D. Tho.non folum poffe dicinatu-
it humanam affumpfifle,fed etiam fuil
arnatamid elt carni coniun@am,quamuisng
m cOonuer:am.,
utionem fuifie abanriquisParrib® v-

¥

i :
Hins eft vir

juanmu

feét.z.in fine,quibusaddi poffuntFulgent,
-andum,& Pet.Diacon.lib.delncarnat.c.
Trinit.c.7. & 11, vbidicic formam Dei
& in Enchiri.cap.34.dicit
1m ; &epift. 57.di-
nitatem faifle participé fadtamnoftrz mor-
talitatis. & codem fenfu Nazian.orat.r.dicicdinini-
tarem fuilfeexinanitam , & orat.s1.corpus eflecum
ate, A quafufceprumelt: & fereeodem mo-
oquiturLeo Pap.ep! tao.éalia fumipoffuntex
cetali.3 Thefic.34.835.
olum eft obferuandum D.Damafe.lib. 3 Fidei,
cap.11 non videri admittereillamlocutionem fim-
pliciter, fed cum addito aliquo quafireftringente,
veldefinienteillam ad perfonam Verbi;negarenim
dininitatem efleincarnatam, quamuis cocedatna-
turamVer carnatam.quiacum dininitasex
modo fignificandi non fupponat pro perfona,fi ab-
vlute incarnata dicatur, fignificaturipfam prima-
ue adeo in omnibus perfonis
falfum eft; addendo vero
ritatenfin Verbo fuiffe in-
hificaturnon geundumfe, fedin
. Propter quod Ni-

rmam ferui

o

rio; &adz
fuille inc

ecarniv
cerdi.g Thelcanablolute di
furan diinam EJ.’L'J?'?-'-
paruradiginaaffumptar

rttitynaturamdinind

;.d:ﬁf €. 5. concl. 4. &
elfcincarnatam,&vniuiffe fbinaturam humanam,

nentameneamalfumpfife. Sed cum res confter,&
modus loguendi D, Thom. fit communis an&o-

ArticIL

igat queftionem moueri dé dininanatura,ti A rum,noneftquodinillo timeantus : & Damafeeni

quidem admonitio non difplicet; tamen vbiiam
non eft erroris periculum , non eft adeoneceffaria,
pralertim quia in rigore fermonis ; ficut diuinitag
fimpliciter dici poteft vnita carni,ita dici poteftin-
carnata,namidem eft fenfus,Notetur tamen obiter
ex D. Thome difcurfu, incarnasam off:svel affumpfiffe
himanitatem , non eodem modo dici de Verbo, &
de dininitate:de Verbo enim dicitur,vede proprio
termino ad quem vnio fafta eft,de divinitate vero
folum quis eidem termino vnionis, fe uVerbocon-
iun@acht.Sed de haclocutione, & dealiis, quzexil-
Ia {'equnntur,diccmns latiusinfra q.16.ar.5. remve-
ro ipfam magis difpur.fequenticxplicabimus,
Solutiones ad primum & fecundum facisexdi-
&is funt expofitz. Solutioetiam ad tertiumclarg
¢ft:quia vero in illa dicit D. Thom.naturam diui-
nameffe,& qua Deus agit,& Deumipfumagentem;
inde colligit Caictan.D.Thom. non folum hic qua-
frionem traétare de deitate,fed eriamde hocDeo,
colligit deinde huncBeum,prout abftrahit A perfa-
nis effe primarium principium affumprionis, licee
non {it primarius terminus.Sed neutrum colligitur
ex D. Thom, quia potinsfiipponitipfi Deo conue-
nire efficere, vt inde concludat propter fummam
fim plicitatem etiam pofle tribui deitati.quiainDeo
idem eft,quo eft,quodeft : quod eftverum deeflen:
tiay & perfona,etiam fi nonadmireeretur hicDeus

C abftraétus perfonis, vt Caietan.opinatur: &ideo

nihil quod adillsm quaftionem percinecat exhaefo-
lutione fumi poteft, quidquid de reipfa fit.

DISPVTATIO XIL
In duasleGiones diftributa.

De perfina affumernte, ¢ bumanitati ynita per In-
carnationgm,prout factaeit.

aspartes Cupra dinifa eft, & ita duab?®
difputationibusillis partibus refpe-
détibus eam comprehédemus: quas
rumaltera pertinebit adIncarnatio-

vra adduximus dtfpn. D Yemiam f'.zﬂ'lam salteraad pnfsibilcm. In prxi':nti

ifputacione de priori parte agendum eft, in qua

o tancumoccurrunt confideranda. Primum eft
quali materiale, fcilicet quz perfonadinina fueric
incarnata:alterumeft quafi formale,fcilicer qua fu-
ericratio terminandinaturam affumpram.

SECTIO: L

Frrumfola perfona Filsifueritincarnats, & bom
wnitatem affumpferit.

Vod perfonaFilijingarnata fuericn ullushgrea
Qrimrum vnquam negauit,vt fatis in fperiori=
busoftenfiim eft,cumChrifti dininiratem, &huma-
nitatem probaremus. Quod vero non tantum Fili-
us,fed etiam Parer, & Spiritus San@us,incarnatifu-
erint, affirmarunt in primis Sabelliani, cum enim
perfonarum diftinftionem negarent; confequens
illis fuit, vt Filium fine Patreinearnari poffenega-
rent, quia nonre, fed noming tantum 1”0“9 diftin-
guebant,vtex Augult. fimitur lib, de hzrefin 36, &
41 Petrus etiam Gnaphezus ferturin huncincidif
feerrorem, de quo fatis in difputatione feptima,
feét.2.& g diximus, Refertitem Socrateslibro 2. hi-
ftor. eapit. 19. fuille coa&um Coneilinm quoddam
contra hareticos dictos Patripafsianos, qui totam
Trinitatem incarnatam fuifle dicebant. Denigue
tempote D.Anfelm.hicerror excitatuseft,&inCon-

cilio quodam Rhemenfi damnatus, vt iplz refert Az

lib.deIncarngc, Verbj,quem contra illum errorem
ieripfit, |
g Dico

¢ OTahuinzquzftionis materiaindu=

Sabalianls

Avgsfl
Porr Gnaph
Socratti.
paitipAfs

film.




Jianls

b
u‘x:lliiu
s

Pl

e

Difput. XIL

Dicotamen primo. Ex diuinis perfonis fola per-

fona Filijincarnata eft, &humanitatem affumpfit.

ywed Eft defide definitain quinta Synodo , collar.8.can.
Line. Lats 4 & y0.& Concil. Lateran. fub Mart. 1. confult. 5.
can. 4. 6 10, % Concil. Lateranenf. {ub Innoce_n:.

JIL& habetur in capit.Firmiter.defumma Frinites

Coms. Tol. & Fide Cathol. &in Concili. Toletan. VI & XL
cone Carts in confelsione Fidei, & Carthag.V.capy. & VVor-
Git. F¥er. marienfiin profefsione Fidei. Et (Umiturex omni-
bus Seri nquibus Filius Dei {pecialiter

digitar incarnatus, quod nunquam .r‘m Patre, vel

Spiritu {a itur : eodem mo:lAadic-.r:u'I’a.

trem ded um, & tradidiffeinmorrem,

llis, quibus dicirur, Filius
nptznaturz, hocenim

2 Tet homo.P

mnomenC

mia Patre,

1 am- in hac,
riaillorum teftimonia

pliciter demon@rari hze
a2 pendeat voluntate, eradun-
rribus variz rationes congruentes,
iens fuit Filij perfonam;potits
s incarnari, Prima vt idiomata effent,
ri pofler, fimils deft,vequiabgterno
,in tempore ficret Aliug hominis, &
Spiricai fen&o nullo modo
Anfelni,

ezatEilins
namen b

Dimajr,

goft.tract.s;
modsoperatur &
filios adoptiuo
01

tia vt naturalis Fili
¢, & fibi Facerer fimiles.
d Filium, Patri fam

tIOs rEpar

3, & i-
ripfum Verbd,
, & imago Patris i quo quodam-
inz, redi-
svel 3ernard.ferm.in Dom.1.Aduent.
juoniam dzmon primatumappetierat, qui
digu, Filiodel lecuit v per 1pfam Fil M EXpugna-
retur, Anguft.lib. Quaitionum veteris, & nouite-
framenti.q.113. Septima,quia ptrlona incarnatao-
ratura eratad Patrem pro hominibus,optimé hoc
munus accommodatum eft perfonzFilij.Ita Anfel.
fuupra, Oftana, Filiuselt qualiperfonamedia inter
Patrem, & Spiritum {an&um, srocedit enim 4 Pa-
tre,& producit cumilloSpiritum fanéum,ideo de-
: cuit;veetiam effet mediator inter Deum & homi-
dthasaf; mes, Alizrationes fimiles facilé fumipoffuncex A-

thana ris de Incarnatione Verbi,& de Corpora-
liciusaduent. Auguft.de Ecclef. dogmat.c.2. Ful-
gent.defidead Pecrum. c.2. Bernard ferm..de Na-

mpra océaliohumanzrt

Birnard,

dnfils,

Richard, & fuper Miffus eft. Leone P.ferm.4.de Natiuit.
via Richardo de Sané&o Viét lib.deIncarnac.Verbi,c.9.

D7tom, & fequentib. 6 D. Thom. infra hac q art.8. & 4.
Aiaad, contragent.cap.42 & Alex. Alen.3 p.q.2.memb.5.
4of. & alijsTheologss ing.dundes. ol
Sedabijcitur, quiaimpofsibile eft vnam perfo-
namoperari Incarnationsm (inealia,ergo & incar-
Fr.Svarez.Tom.1.

Se&io. 1. 289

A narifinealia: probatur confequentia, quia noneft
maior ratioin vno,quam in alio ; nam per Incarna-
tionem, duplicem dependentiam intelligitur ha-
bere humanitas & perfona:alreraefta canfaefficien-
te,& confernante vnionem ; alteraeft ve a termino,
{eti A fuppofito vnionem terminante: fed quamuis
perfonz diftinguantur realiter, nihilominus prima
dependentia, feurelatio non poteftefle ad vnam
perfonam finealia;ergonecfecunda. Confirmatur,
quia non poteft vna perfona obie&ind rerminare

vifioneni claram fuilinealia;ergo nec potefl cermi-

nare I!l'll'l'iﬂ'\"!l" e,

Ad argumentum folutiopendete
fequent.ideo breniternegatur fequ

] p::'f‘onie:;(pm:mhiit!.‘i;.u::: vtdi-
num,dcideo nihil poteft vnaeffice-
iat alia : ratio vero terminandi eft

nat,vediftinéta abalijs, &
1e 11118,

r.nam ynaquairelatio dininater-
at ipfam effentiam dininam terminatione di-
Eaabalijsrelationibus, & ideo per fe conftirnit
diftin&tan anam diuinam abalijs. ergo quali-
bet eti fe poteft terminare naturam huma.
nam terminationediftin&aab a go & folapo-
ninare finealijs.Probatur vicima cofequena
quaenimomniaclarafunt,quiarefpeéto hu-
isnonhab lationes dininz eam con=
nexiogem,quanm habent refpedtu diginiraris : hae
enim connexio duplexeft. Primaex parteiplinsdi-
uinitatis,qug natura{pa, & obfuam inbnitaté; po-
fulat terminaria tribus; &non peteft efleindtaru
praternaturali;&idecnon potelt te inariabyna
perfona,quin fmulterminetur abalijs, humanicas
verd nec petit terminari g plt perfona i
abfolutd loquendo, ne

1Unar IC e terminet

leo poteft

telt ter

nehn
xioelt exparie
enim inter feneceffariam hab
refpedtus; & ided non poteft efiz ealijsy &
ideo non poteft vna terminare dininam eflentiam,
falizterminent,quianon poflfuntefle ex-
thumanira-
bentyquia non funtidem ilfi ficue
in necneceffario funcynitgilli;& ides
nulla eft necefiaria connexiointerillasquoad hane
viioné;necvero vna poteftindigerealia obinfuf-
ficientiam , vt perfe conftae: elferenim hzemagna
perfeétio tergo.

Sed vrget Gabr, in 3. daqaare3. dub, 4. ingui-
rendoscurrelatio vt ﬁcnépuﬁ\teﬂb ratio efficien-
icut terminandi: quiaetid verelatio habet pro-

priam perfeftionem, quz effmaior, quam omnis

perfeétio creaturz, ergo perillam veficserit fuffici-
ens principiti agendificurterminandi.Refpondet
primo exaliorumopinione;relationemn, ve relatio-
nem nullam dicere perfectionem, & ideonon

eflz rationemagendi: quam [ C i
E improbat : ti;quia relatio dininare vera di

priam perfectionem relatinaminfinitamin fuo ge-

nere : tnm gtiam.quia fiillaratioeflet vera, nec pol~

{er effe ratioterminandi,quiaad hocrequiritur ma-

gna perfeflio fubliftentie, vt exfupra dictis patet.

]dcoipl’: refpondet,nulldd nobispoflereddiratio-

nem,ob qué poftitrelatio dininaeficratio termina-

divnioné,& nonefficiendi,fed hocfola fide teneri.
Non eft tamen adeo difficife, huiusreirationem
reddere,inomni enim re principiumagendi, dco-
pcrm‘.dm[‘:i[zﬂ natura, &in re intellettuali,qualis
elt Deus, omnisoperatio prozediraliquo modo ab
intelleétu, & voluntate:quia ergo in tribus perfonis
Bb vna

Gabr,




dehi 'cr:& L--.,().,:\f

rari !a‘j,etw“

ver

'l(.l‘ 13
iona
itra hors -'l"_ birurar })LF c-uum,uur
idem fit in voione hypoftatica? Refpondetur hirm 3 2 I Y “n ficiung
ergo.eaquzinterfe hal vitudinemy ¢ipla; nam d : ¢ meft
maioresn connexionem inter feh bere in-ording 1era The ] 16
adclaram,feuquiddita s W e ,‘“u_;.emm,ou*\m I
air l’-hd realem "rlfrmnt, {et n. E X 1 iCius ratione

nexiftenc

»¢ patetin rebus creatis
non poteft cognole
ervnirialict

rari:quia
clrealis, & phyhca, vt q.-43.art

!qu ex u\ra:“nn eit, & relatioues dininzinterfe aliguanaturarat c\n:u,prz.._ 8 t:c'-:vm:‘.rriar

realiter Jtl*mgm'ntur, potuit hoc genz'lvnloms erchmum.}.},rz!mt am; & po r:mm nifi Pti'gl?l-
relatio Filijvniri humanitati, non voi jercla- tiamgratum facientem. Hug 2qUE Mygo Cn
tionibus : obijci autem vifioni non potelt fincalia i i {ubi :

Aidiant,

2 cum’illam rei
loguendi ex hac
i -

oteft reselare videri;do qui lrum uni’:.,
his cum guibus habet -.v.m-:::feczm
fua fpeci ione. Quoditaporeft
ari;namcumrelatio realicer ynitor,
ndumquodin fecft, atque
ti (ficut dicifolerinmate-
a"m iarum perfonarum)atve-
"(;.a-i'- v r , cognofcitur feeundum
bitudinem ad fuum terminum,, &
ineillo. :
:1;:m-gm;pro|,m}'gé‘tuﬁ, nionem; quE 1._,.,.spcr' i[‘pm exter
cendn mihi videt
Patrem, & Sy
ate ;‘:q'.'ium:l1uiu€wmt::is;).
. )

itur fect

aturafui aliter vnitanature hu- Nhile
ft zque certaae pra- i
eltimoniis Scriptu-
:"‘t':"\“!-‘i"ﬁlb illaPau-

[ diuimisatis corpo=
enfuex-

V erol

pes ':‘-a""'

t1t

e

t
illius myfter s;nifiing

vt per {econf item Gabt.
i:c.t.h,:.iu_ ; o Viguorig

.5.:1‘,{:1:.1".'19(,5‘\:; vbifica 5 fit-

ant,qugcircali-
1t.7 .c;t...:ldf

nitaseitincarnata:
di I‘-E‘.H.Il"“éo’

;J.I.Ci. ORai ere v
n;u.a”ﬁ tarne (_,,l;
#eftase, rion [ufcepriones ¥ uﬁmgumc:ms £0 fist c:' Prcm,

R




B,

At

Gl

(1

aile-
rmé

ik

T e —

Difput XIL

Se&tio I 291

non fnssinguit Daminus Tefus Chriftus s folus o fedPater A Sceam fan@ificar, & efficit templum funm excellen-
: tiori modo,quam per gratiam habitualem,ergo. gm0

mecumeft Audi de Spiritu fanGos quiacims eo erarEnan-
gm;’fﬁ vefers,quia lefus plen us'Sp:.\rml ,&:_m’fa r;gnﬂ",-ﬁ efia
Tordanescoce fic folus Lefus Chriftus fufcepit cornem & ta-
men Patersc® Spivitus (andlus non atmaieftate.

gyl Ale- Neque obfeurius indicauit eandem {ententiam

wadr® oo afexan lib.g.inloan.c.47. vbi exponens ver- modum operandi, omnes perfonz yoiuntur. Re- Refponit;
baillaloan.i4. Inillo dicves cognofietis, quiaegoinPa-"  fpondetur negando confequentiam, quia in omni
tremeosc? VoS in i, ¢ ego in vehw, Dicit hee verba  alioeffefu,vnio ereaturzad Deum eftaccidEralis,
efleimpleta per mylterium Incarnationis,quofa- & ficuc effeftus zqualiter ficd tota Trinitate,ita di-
Gtumelt, venos fimusin Verboyquianaturamno-  citeandem habitudinem ad Deum vel ve ad obie-
firamaffumplit,é& confequenter, ve ipfumFilium  &um,vel vt ad vitimum finem, cuius naturam par-
Towll i nobis habeamus, & Patrem perFilium. Tertul:  ricipat,velalio fimilimodo: atverd inhoccffectu,
eriam lib.contra Praxeam, c.29. & o,impugnans  quiaeft vniofubftantialisad vna perfonam,quam -
#heos,qui dicunt,Patrem elfe pallum,aur compafilum g nisefficientia fic communis toti Trinitati, & ideo
eumFilio, diciznon potuiffe quidem Filiom pati,  prafentia,que requiritur przcifcex vi efficientiz,
nifi Paterefferin natura, in qua Filius paticbatur,  eadem fit in omnibus perfonisitamenipfa vniodi=
nontamen propeerea ipfum pafflum, vel compall  git {pecialem habitudinemad perfonamFilij, tan-
fuum fusiffe : Steus & mos,inquic, pati proDeonon poffs-  quam ad terminum fuum, cumquo folo fit, licer
sy nift Spiritus De: fit in nobusnon tamen ipfe patiens, concomitanterrequirat prafentiam Patris & Spiri-
fedpatipaff:preftans. Quod autemhipatres nonlo-  rusfanéti,duplicirationcexplicata. S Hrertte
quanturde communi modi;quo Deusexiftitinre- Sed quarestandem,quidnam fit hec przientia, e
bus pereflentiam,prafentiam& pot&tiam, conftat,  velquidaddatipfihumanitati, aut perfonis diui-
quianon fundaturin folaimmenfitare diuinarum = nis?Refpodeo; certi eft nihilreale addereipfis per- ;
perfonarum , fedinfpecialiconnexione; quamha-  fonis;neque humanitatipraeer ipfam voionemad Relponfiog
bent propter vnitatem natura,& operationis. Verbum,quia perfonzimmutabiles funt , & nihil
Vnde duplicirations,autmodo poczftexplicari, eisaddi poteft: in humanitate vero prazrer ipfam
& probari quod dicimus,primoexcdnexionzs,que  vnionem,&relationes quainde confequuntur, ni=
¢ltincer dininas pecfonas,quo ad prafentiam rea-  hilfingiautexcogitari poteft. Solum ergo explica-
Yflir lem propeer vnitatem innatura, quam reftéexpli-  rur per huncfpecialem modum,quo dicuntur Pater

Obiedis,

pon.

cuic Bahiliusepift.43. Quemadmodum,inguit,in cate-
Ry qui vl

trahst per ipfum Eilium & Patrem vn fimul attraxis:
& (i quisvere Filium apprehenderits habelut & ipfum v-
ing, , hine Patrem illius s tlline Spivitum fanilum vna
eq, eniv g Patre abfosndipoterit, qui fimul

i proprio Spivitu [etungetur viguanss
.Etpotelthzcconnzxio per
hincconditionalem explicari, quia fi perimpofsi
bileintelligeremus Patrem,Filium,&Spiricum fan-
&amnon efleinomnibusrebus per efentiam, pre-
fentiant,& potentiam, & fierer vnio hypoftatica in-
ter Verbum & humanitatg, exviillius necefarium
effer Patrem & Spiritnm fan&um intimé feri pre-
fentes humanitatiquamuisilli hypoftatice non v-
nirentur,quianon peflunta Filio diuidi, vel f&ifigi,

Dices;hoc argumento probaretur perhane vni-
onem vniri humanitatem Patri & Spiritui fanéto,
quiain ynione pergratiam, vel alia fimili; inqua
Deus digitur fingulariteradefle propter fingularem

& Spiritus fanétusellein humanitare, natura & vig

ius ansitls [unpmitatem apprebendis s hocipfo C illiusynionisad Verbum,que ex fe poftulac fpeciali
[imul alterum infertum attrabis: ita gr liic, qui Spiritums

titulo intimam przfentiam aliarum perfonarum,
quz propeer talem vnionem denuo fieret,fi non
{upponerstur ratione immenfitatis.

SECTIO L

Virum Verbum dininum terminanerit bans wwi-
onemratione alicutus propriesatis abfolute, vef
rationevelationts.

Vrandusin 3.dift. 2.affirmarprimam rationem
terminandi vnionem hancefle aliquid abfolu-
rum,fcilicer fubfiftentiameffentialem, dabloluram
dininznaturz Fundamentum ciuseft,quiain Tria
nitateeft vnatancum fubBltentia abfoluta, qua &
diuina natura,& omnes diuinz perfonz fubfiftunt,

Dices;pollunt dififigiin hypoftaticavnionequia y fed prima ratio terminandi humanitatem eft fub.

hzcfieri poteft cum Verbo, & non cumalijs,curer-
gonon poteruntdifiungi etiam in praefentia,quan-
tumeft ex vi ralis ynionis{ Refpodetur,quianecef=
fariaconexioin prafentia precisé fequiturex vnita-
te naturz, na fir,ve licér voaperfonand ficalia,
tamen neceflario vna lirinalia, & vbicuniy eftalia,
&ideo non poteft vna perfona fiert prefens alicui
natarzsex vialicuius vinculi, vel vnioniscumilla,
quinomnes perfonz fiant illi prafentes, licet non
vnitzillo geriere vnionis, Exemplum eft facile in
anima noftra,qua per vnionem ad corpus fic pra-
fensomniblus partibus eins: vide fic confequenter,
veintellectis qui camitaturanimanm, fitprzfens v-
bicung eft anima,quamuisnon habeat illam vnio-
nem cusi partibus corporis;quam habet anima: fic
ergo in humanitate , cui vnitur Verbum, ex vitalis
vnionigintimé adeft Pater & Spiritus fanctus licet
non vniancurillihypoftaticd,& hocvocanit Augu-
fimusimplere carnem Chrifli patrem & Spiritum
fan&um maieftare non fufceptione.

Secunda ratio feu modus explicandi eft, quam
Augullinuseodem loco explicuirabillisverbis, Ad-
buccibaram ru-"p::?,rﬁ"a.(ls_]iavbi Deus {ingularimo-
dooperatur,dicitur criaelfefingulari modo pro-
pterquiod dicitur effe fpeciali modoiniuflif, & ha-
hirareinillistanquarn intemplofuo:fedin Chrifti

umanitate fingulari modo operaturtotaTrinitas,
Er.Suarcz. Tom.l.

fiftentiadivina, namaflumpraeft ad fubfiftendum,
ergo prima ratio terminadi eft aliquidabfolutum,
Vndefatetnr Durandus hancvnionem factam eile
perfeprimo ad deitatem,feahunc Deum vt fic:ne
vero cogatur dicereinde feguiomnestres perfonas
fuille incarnatas;addit fecundum,ex vihuius vnio-
nis pracisé nullam perfonam efle incarnatam ; aut
hominem. Et probat quiaex vi vnionis natura hu-
manz cum {ubfiftencia effentiali,non neceflario fe-
quitur viio ¢um proprietatibus perfonalibus, er-
go necfequitur Incarnatio omnium perfonarum,
atque aded neque quod fint homines, feu homo:
antecedens patet;quia paternitas verbi gratia fub-
fiftirilla fubfifientia abfoluta,& indenon fequitur
quod fit vaitaperfonaliter filiationi, vel & contra-
riosalidsfequeretur confufio perfonarum,ergo ex
vivnioniscum fubfiftentia effentiali non fequitur
vnio cum omnibus perfonis, ergo nec cum aliqua
determinata. Additergotertio Durandus, vt Filius
fpecialiter fuerit incarnatus, fatam cffe fpecialem
vnionem humanitatisad perfonalitatem Verbi ra-
tione cuius Verbum fatnm et homo,& non Pater,
nez Spiritus fanétus,

Hancopinionem Durandiimpugnant vehemen-
ter Thomifte, &merito:multi tamé re ipfain ean-

Durand,

dem incidunt,ac verbistantumdifferunt,Capreol. Caprusl.

diftin..conel 4 digit contra Durandum rationem
Bb 2 termi-




Gregeries. c

Formalis
3 abid termi
¥ AdIUNEO-

nen:

D. Thom.

6. E}'ﬂﬁ(!’.

Dienyf.
Damafe.
Wiretas,
Elias Cre
mﬁs.
Anjelm

buuntvlim

292 Quaft. TIL

terminandi fiiffe proprictatem Ver
foluendo argumenta Durandi poni
cem dependentiam humanitatisa Ve
fubfif l\.I,dD- liaminexiftendo,illam ¢
rem fecundumrationem, & formal
perfonalitate Verbi, hanc vero per ex!
fubfiftentiamefentialen qlmc.m: el
nenturomnes Thon nitL, qui i i
um efle exiftentiza
thumanitat cﬂ(_.il"
ntia creata, fed dinina
¢i Dursndo , vel inordine
pendentizhumanitaris a pr elatiua, &ab-
1u.u'1 velin nominibus,quia hi vocant dependen.
n enlnnﬁo 1'J{,m fubfiit

uall 'lIPIl—
;aliamin
teileprio-

nionis; feu de-

gatrationem
ax; velabio-
mentitacem Verbi fe-
p rationem includie,
art.z.nec dxi"pficcz Gabr.da.
pmeit ex 0}) inione Gregorij
nas {eiplis & non aliquibas
'I raciue JC!]]’“ fu.“ 'dt‘.‘ﬂ‘,(fﬁllﬁ
meanon
1. Necmul-
1.quz dicitar fuiffe mul-
1am rationem

t & l“IOﬂl.’!nl
putabantin Trinitate tantum e bfiften-
tiameflentialem , qua omnes o nz fubfi-
frunt, aicbant confequenter rationem terminandi
cileillam fubfiftenziam,né fecundum f&, & vt com-
munem, fed vt accommodatam Verl r rela-
tionen .,::avrpronm.;m io terminandi ficipfa per~
fonalitas Verbi,i mqmum'n eft ratio incommun
cabiliver fubfift rma
cludizurid,quodabfolu
& {L:Ppl)f‘t\‘)l]l() PTIHC![‘!D,quDd luniui"'atm inDeo
elt tantum abfoluta ; hi autores optime omnium
loquebantur.

Dico primo,Formalis ratio ; perquam Verbum
primoag perfe terminat humanicatem.elt proprie-
taseiusrelativa. Hec eft fententia D. Thom hicin
his duobusarticulis, ideo enim dixit prog
e perfonzalfiumere,natura sutem non ni-
e perfone,quoad rationem terminandi:ica
o fentit tota erus fchola, Idem docet Alexand.
3.p:q. 4. memb. 1.Bonau.inz.d.1.art. 1. q. 2.
&d.gart..q. &ibidem etiam Scot.q.1. & d.r.q.5.

ginifta q. &in folution.ad 2.& ibi Gabriel. q. vni-
cd.are.tRichar.art..q.2Palud.q. 2.art.5.8 4. Mar-
reic.t.in fine, cui-aliqui Thomiftzfalsd tri-
nopinioné fupracitatam. Eceft fen-
vitacerta, vecontrarianuilo modo probabilis
exillimanda {ic, primo quia fere expreflchaberurin
Concil. Toler.V1.& XLan principio, vbi ficdieicur;
Sylust m.:jfampfm‘m:um;;i;.uem 11 60, quod proprium
e/t Eilii,non quodcommune gft Trinitati, Quid clarius?
alterum enimaffirmat ; &alrerum aperté negar,
Hincetiam in fexea Synodo a&ion.8 fubfinem di-
citurfoli Verbuniefleingat fl?.d--n » Quia Pater, &
Spiritus fandtus nibil in incarnatio tdmsne s nifi
Lioni Umlrj,,mm; volantatem. Quorum verbori fenfus
manifeftuselt,effetionem Incarnationis ¢ffz com-
munem tribns pe fonis,;quia peraliquid omni
commune illam efficiunt, ﬁlllﬂrpcrvch.n:
Chraarivaro: {Ie commune, quiandad .mquid
commune terminatus.. Et ad hoc confirmandum
citatur diéum Dienyfl gnod habetur¢.z.de Diuin.
nom.p.i. poft medium, vbin: yll»rm'ﬂ hoe zd di-
feretam Theologiam pertin l:l(:(‘.’l.!l:; quod eodem
modo tracat Damafce. lib. 3.de fide.c. 6.& Nicet,
lib.3.thefau.c.74.& Elias Cretenf in orationem g1
Nazian.§. Avinquit: Et imili modo Anfelm.lib.de
Incarnat.Verbi,e.4. vnionem probat non efle com-

nd relatinum:

il
fil.q

cont Iw\[,.h qua

rationevtiter etiam !) ]Em- n.in
Ethinc fumitur primaratio,quapot
let impugnari fententia Durand. gu
per {¢ prito terminaca eft ad fubif
tialem,ergo qui primo factuseft homo fi
usvtihic,v o{trahit d perfonis,é eft
neillis; ergo ex vi huius vnionis ta
Spiritus fan&useft homo.

Refpondet primo Durand.impli
quiaexviillius vnionis proprietate
ritvs [anéti humanitati voitz nonfunt, v 1..'-1Lquc
ex viilliuevnionisfolius Verbumeft homo, tamen
cum addito addit in q.4. polle concedi Patrem in
quantum hune Deum, effehomines
fio primo duoadmittic omninoalie F
tiendi Conciliorum & San&torum. Primum eft fa-
¢tam cfle 4 Deo alignam vnionem hypoftaticam,
ex vicuius Deusfa&usfic homo, & non Verbum,
nequeenim agnofcunt Pacresaliam vnionem pra-
terillam,quaprimo & per fe Verbum caro fatum
eft. Secundumeft, Pacrem pciuv!hmtwl dici
hominem,etiam cumilloaddite, in quantum Deuss
pr:z['cmm,cum inde pofsit facilé inferriy etiam fine
illoaddito,idem quu!, nam,quod Patriconuenit,
inquancumelt Deus fimpligiter poteft de illo pre-
dicari,& fineillo addito, ve patet in his locutioni-
bus, Pater ereat s Pater fandtificat, quznon afferuntur
deillo,nifi quatcmlsl)cusc"

Quocirca, liset propter {pecialem vnionem ad
propriam relationem poflet dici, Verbum fpeciali

C modo faétumeffe hominem tamen prior vnio ad
hune Deum,etid fufficier,ve qualibet perfona fima
pllc:terlmmo dicatur, primo quia quidquidcona
uenit Pacri,veelt I >conuenit finipliaiter; quia
illanoneftconditio diminuens, fic 1 (vt dice-
bam) creare conugnit Pacriin quantumeit Deus,id
c[} ratione diuinitatis, tota enim ratio;per quam
creat,eit dininitas, & non relatio, & nihiloin
fimpliciter verum eft Patreméreare :ergo i
fi perfubfiftentiam effentialem terminat humani-
ru::m;ﬁmplscitcriprztermi|1‘1r‘cs‘gu fimplicitereft
incarnatus & efthomo. Secundoid ofienditurar-
guendo hoemodo : hi¢ Deus; efthichomo,tam fe-
cundum fz; quimin omni p:rfmu in qua exiftity
fed Pater eft hic Deus, ergo Paterelt lw.}w;mo Ter:
tio explicatur vis huius confequentiz, nam pofita

p illavoione, tam quid ecommune effer hic homo,
quam hie Deus,ergo cuicunque communieaturhic
Deus; communicatur hic homo, ergo ficut Pater
ratione huius communigationis eft hic Deus,etiam
eft hichomo,

Quarto, Pater eft hic Dens, quia ell hoe fubki-
ftengin hacdininitate, fed etiamelt hoc fubfiftens
in hachumanitate,ergoetiameft hichomo. Quin-
to,quia firatio terminandi eft fubfiftentia effencia=
lis ergo perfona Patris & humana natura fubftan-
tialiter vainntur illa communi fubfiftentia, tan-
qnur.l.ful tantialinexu, ficut nos dicimus cum o-
mnibus Patribus, duasnaturase JS proprie-
tate relacinaFilij,quia nihilaliud tantialiter
wniri; nifi habere terminum fub ialem c6mu=
nem, & verique extremo fubflantialiter cfmiun-
étum:fed incarnarinihilalind eft;quam fubftantia-
licer vniricarni, ergo falté co modosquodininitas
dicitarincarnata, quia vaitacarniin perfona Ver-
bi,itaPater poteritdiciinearnacus;quia voitls car-
nifalteminhog¢Deo.

V1 i ndarguiturrationeoftenfiva quiahzevaio
fattaelt permodum compofitionis viius perfonz
humanzexhumananat ura, & perfonalicaceincreas
ta, vt fupra oftenfum¢ft, ergo quod exparre Verbi
formalfiter cerminauirder nd..: iam humanz na-

turas & cum illa coniunéta cft ad hane mirabilem

compofitionem, fuit perfonalitas Verbi,per quam
impedita

T8, & .‘l‘i-

edo fen- )




eEwT I

Difput. XIL

impeditaeftin humanitate propria perfonalitds.Et A
atur,nam hec perfonalitas eft fufficientifsi-
maad hogmunusterminandi, cum fitinfinita fub-
fiftentia relativa, ve fupra oftenfiim eftieft etiamac-
commodati{sima,quia {icutincarnatio fuit propria
Verbi,ira fieridebuitin co quod eft proprinm Ver-
b, ficut % contrario,quia creare eft commune, ratio
fea principium creandi commune eft. Confirma-
tur fecundo,nam in Chrifto perfonadinina &hu-
,mana elt vna, &eadem, crgo eadem prcp:"rc:a::

inraticne perfonz fub vtraque natu-
prietas, per quam conflituiturinra-
seftad c 1 fokmaliter terminatur
ita,quia hat¢ vnio per ferenditad ¢o-
fonz: er SD.

Digo fecundo. Hecvnto perfe primoinnulloab-
foluco factaelt; fed rantum inrelatino »in abfoluzo
vero folum quatenus includitur in relatino. Hzc
conclufio feré fequiturex diftis, & ad eam confir-
mandam vofiunt accommedari rationes fad=.Ex
illa vero excluditur primg fententia afferentium |
faftam efle ynionemin exiltentia communi, & ab-
fphlm vt f?c::quia vitari nonpoteft quinrationeta-
lisvnionis Pater habear fubftantiale vinenlum, &
nexum cum carne,acque adeo vealigno modo.in-
carnatuslit, Sequituretiam velillam voionemefle
?13-'Eollaticam,q uodeft in Durandi opinionem co-
incidere, velceree efle vivionem fubftantialem in-
ternaturam creatam & divinaminabfoluta exifté-
tiaipliusna:urz,qua non fitl
rius modi,quod inaudicum nCongilijsloquen-
tibusdeincarnatione , vt factaelt, talisenimyaio
cﬁ"ctlpotius in natura,quamin perfona. De quafen
tentiaplurainfra.g.iz.

Secundo excluditur fententia Gabrielis & O-
h:-‘m;(gﬂia!icc: in Deo liuta.& relatinainrenon
diftingnanrur,nihi staméablolutumeftra-

n: & é contrariorelatio
blolutum, & inablo-
luto,perfonz fune vaum, dinrelativo diftinguun-
tur;ergo fimili medolin hoc myfterio potuit fieri
vhioinrelatiuo,& non zqueprimoin abfoluto,fed
folum proutin relatino ineluditur: prefertim quia,
ﬁzqﬂé primo fieret in abloluto, vix pofiet virari
quinexeo capite vnio eflet communis. Tertio ex-
cludituralia Thomiftarum fententia,quatenus fal.
fo fundamento niticur negando fubfiftentiam rela-
titam: &reuera,fid quod eft incommunicabilein
relatione Filijnon efler fubfiftentia nee ratio fubfi-
ftendi,vix pofietintelligi, quo modofeciidum pro-
pria,poffe vairi hypoftaricé humanitati, quiailla-
nonpoteft vniri,vtreferat humanitatem,ergo tan-
tum poteft voiriin ratione fubfiftendi,ergo fi hoc
modo vaitur,illa vt fic, eft primarius terminus v-
n@onis}vel fihoc modo nonvnitur, nullo modo v-
nitur,Echzcratio optimé accommodari poteft co-
tra Bur. Eréconuerfo.ratio facta contra illum,po-
teft facilé conrrahanc fententiam applicari, Quia,fi
fubfiftentia abfolutafecundiim fe eft propria ratio
terminandi ynionem aliquam,nece(fario fit;illam
eflecommunem Patri & Spirituifan&o,& fecunda
‘il_lim efic hominém,etiamfi vitrahanc ponatur fpe- E

cialisvnio ad perfonalitatem Verbi, naminde fo-
Himfet, Verbum effe (peciali modo perfonam hu-
manam, non vers vitabitur aliud inconueniens,
quod aliz perfonz fint homo fub aliqua ratione.
Nequead hocrefert, quod vnioad perfonaliratem
Verbi ponatur ratione prior aut pofterior; quam
vnio ad fubfiftentiam abfolutam:nam hicordo ra-
tionignon tollit quinilla ynioad fubfiftentiam ab-
folutam , in quocunque fignorationis fieriintelli-
gatur, fitcommunis omnibus perfonis , & {uffci-
Ens,veomnes maneant incarnatz, & humanz. Et
itafolutum relinquitur fundamentum Durandi; &
aliarum opinionum,

tione per
humani
fritutio

poftatica, edalee- ¢

Se&io. Il 293

Sed fuperfunt brenes difficnltates,prima cft con- Okiedis,
tra przcipuamrationem faftam contra Durddum,
& alios, quiain Patre totaratio, feu principinm ge-
nerandi eft effentia,& tamennon fequitur, genera-
reelle commune omnibus perfonis,quia paternitas
eltconditio neceflariaad generandum : ergo fimili
modo,quamuis ratio terminandi vnionem,in Filio
effzceffentia, poffet vnio non effe communis,quia
eftetiam neceffaria vnio cum relatione. Etconfir-
matur;quiaquamuis dicamus naturd dininamefle
vnitam humang media relatione,tamen renera fuit
tota vnita, & nihilominias non fequitur Patrem
efle vnitum,ergoidemintelligi poflet, etiam fiipfa
diuina natura immediatd per fuam fubfiftentidel-
fentialem effet vnita. Refpondeturin primis,Con-
cilium Toletanum,non folim dicere;proprietatem
Verbiefle conditionem neceffariam ad hanc vnio-
nem;fed effeid quo fadtaeft vnio: & abalijsConci-
lijs propter eandem caufam dicitur hzcvnio faita
inhypoftafi Verbi. Deinde exemplum addu&tum Difiriraen
nihil fauerDurandoquia reueranon eft fimile;nam inter athus
generatio-eft aftus notionalis connotans relatio. notionales
nemneceffariamin principio gencrante; at verdil- & vnite
lavnio,quam ponit Durandus, et quafi effentialis, #¢7:
feuexviproprietatis eflentialis tancum, nec requi-
rit vnionemeum proprietate; vt conditionem ne-
cellariam ,fed potinis eam ponit & fecundario, &
qunﬁper accidensadiunam. Deindehic Deus, ve
abftrahie 4 perfonis, non generat,fed foliim vt eft
Pater:at vero Durand.ponit hune Denm,vt abftra-
hic d'perfonis perfe vniri. Adde contraalios,aétum
notionalemideo efle proprium perfons producen-
tis,&non produdtz,quiaeft ab vna perfona, vtori-
gine anteceditaliam, &ided requiri, veconditio-
nem necelariam in perfona producente, relatio-
nemquz importet hicprioriatem originis :at ve-
ro omnis communicatio diuiniefle; quz eft extra
Deum, fupponit pecfonas tonftitutas, & perfe non
requirit ordinem originis, &ided f{italis commu-
nicatio f iam, & non per relationem,
noneft currequirat relationem vt c6dicionemne-
ceflariam, vel cur nonfe habeati renter ad o-
mngs. Cohfirmatur,quiaalids pariratione dici pof=
fer, ynam perfonam pofle‘efficere incarnationem
finealia,gratisfingendo relationem efle conditio-
nemneceffariam ad illam efféftionem. Denique in
generatione zterna ided eflentia eft principium ge-
nerandi ; quia illa eft quz pergenerationem com-
municatur; ergo (i in hacvnioneilla eft principium
terminandi,illa erit quz communicatur; omnisau-
tem communicatio c{lentizdininz eft ab omnibus
perfonisdininis, quz fupponuuturconftitnta ante
talem communicationem ;ergo, Ad gonfirmatio-
nem refpondetur negando confequentiam, quiz
nuncvinenlum vnioniseft proprium Verbi, & non
sommune, & fubfiftentiaabfoluta vt ficnon termia.
natnaturam humanam,fed tantim vaoiturilli;me-
dia relativa,ve inclufa &modificatain illa: & ides
fieut fubfiftentia relarina Filij cerminat natura di-
ninam,& nonterminar perfonagalias; iravnir il-
lam naturz humanz,& non alias perfonas, At verd
fivnio fieretinaliquoeffentiali;iam vinculum vni-
oniseflet commune, & inillo vnireturhumana na-
tura cum omnibus perfonis.

Secundadifficultaseft, quiarelatio diuina vt fic, Obied.a
nondicit perfeftionem , ergo non continet eminé-
ter perfonalicatem creatam,ergo non poteft firpple-
re vicem vilius,ergo non poteit effe terminus huins
vnionis,Scot.fupraquaft.i.& 4. propter argumen- §eaua,
tum concedit perfonalitatem divinam,quim putat
fecundum propriam rationem nullam dicere per-
feétionem , non continere eminenter perfonalita-
tem creatam;repugnat enim hiemoduscontinendi
fine aliquaperfectione: vnde ad argumentum ne-
gathoe effeneceflarifi,ve vna perfonalitas fuppleat

B 35 yicem

Refponfio




. Sl R R RIS X IS A P e
204 Quaft. I1L

Cajetan.  vicem alterius. Quamfententiam impugaat C
tanus hie art.. fed ciiipfe ¢fi Scoto fentiat relatio-
nem vt fic, nullam dicere perfe&ionem, vix
vitare,quin vel relatio habeat vim terminandifor-
maliter a perfectioneabloluta, quam haberratione
eflentiz, quod videtur incidere in opinionem Du-
randiyvel certé quin relatioterminet
perfedionem "itJ.pmr!Scotusim

Refponfia, deturergo negando maiorenr, nam vt
relatio diuina ex proprio cenceptu ine t fubfi-
ftentiam relativam, que ex proprio conceptu dicit
o .., infinitam perfectionem etiam relativam,ve docet
Gabriel,

eriam Gabr, in . dift.s. queft., art.z.dubio fecun-
do. Mirum eft enim, quod perfonalitas creata g
dicatali em , & tamen quod perfo-
malitasdivina, inqy m perfonalitaseft,rullam
dicat. Nonigituritaeffed dicitinfnicam,ratione
euiushabee vim,vt pofsit fupplere vicem fubfiften-
tizcreare, & hocmodo poteft dicicontinereill
eminenter, quia continer quidquid perfei
inilla, &in ratione termini potefl vicem eitis
plere,quamuisin ratione principij adtiui, non cc
tineat illam, nifi ratione effentie ; quod nihil:efc
adrationem ter:
Tertiadifficulcaseft,quiand videtur, quomodo
humanitas Chrifti pofsicterminari per relationem,
quin Chriftus vt homo referaturad patrem peril
lamrelationem. Et cofirmatur, nam fequitut Chri-
Reffonfo, ﬁnm cfi’g analogic2 perfonam cum alijs lu_:_mmuhus. C
Refpondetur, Chriftum vt fubfiltentemin huma-
nitate effe perfonamrelativam, formalirer loquen-
do deratione perfone, quanquam veeft indinidui
quoddamhumane nature, firaliquid abfolutum :
& ided ex hac vniene nonfequitur humanitatem,
vel hunc hominemreferri ad Parrem, fed folum id
fequitur de hac perfona, ficut quamuisrelatio ter-
muinet deitatem;nontamenrefercdeitatem ipfam,
nee huncDeum,vtficad Patrem, fed perfonamil-
lam,vt fecundum feralis ¢ft. Denig;illarelatio non
vnitur permodum formainformantis, fed folum
per modum termini quafi fuftentantisnaturam, &
ideo n6 oportet,vereferatipfam naturamad alind.
Ad confirmationem refpondetur Chriftnm effe v
niuoce hominem nobifeum ; quiainratione homi-
nis humanitate coftituitur, vriterumdicetur quz-
flio.17. at vero in ratione psrfone reperiturinter
eiusperfonam, & perfonas creatasanalogia , tum
quiacins perfonarelatinaeft, alie (unt abfolut: ti
maximé quia cius perfona eft infinita, &increata,
aliz vers funt creatz & fnirz.

Obiedl @ 3.

ARTICVLVS 1I11.
Virnmabfiracla pc;‘@f;;z[ztﬂ!ﬁ}fr intellectum , wa-

ofSitaffumere;

turap

33 i e .
s difi5q.1. fispr Frcfd:mr.L’Jr!u!m'qu:t;cb-
artic 3. litate pevintellectum , na- g
Are brage- umere. Dicttm tﬂ*cisim,
dirit. lmere vattone

eo non poteft ei conuehire s i

ratione colors , fine colore v
1 perfonalitate per mtelleium , ma

Art 1 bae dict
iy quaft inperfo
POH'.". d 1ere.
3 Praterea, In prima parte lictum eft *, quoa
TP 94 pis abfiraila perfonalitate nibil manet ; Sed:
ary. = "
*  aliquid. Ergoabfiratta perfonalitate,non poteft ditting nas
thira affiimere.
Sed contrasftquod in disinis perfonalitas dicienr pra-

Ergo abftractaperfonalitate,natura diving non

HeR 5. now

licuntityp litates. E i hoc,

2 J
petfonalitate per intellectuzia, poffunins adhu in-
re matrans affiumentent.
¢  AD primum ergo dicendum 5 quod quia in dising
iden oft quo eft, &gnod eff , quicquid eorum, que attis
busntur Deo 11 abftraito, s (e confideretnr s algs
ci‘rr{anﬁ*vqar:‘; , erit aliqiid fi

perfong: cumfit in natura 1
pofit Deo o
fonas: ita e

#tie vel per,
AD fecundum dicendum , quod etiam civctin|
per mtellection perfonalitatibus trinm perfonar
nebitinintellectuvnaperfonalitai Dei,ve fudei inrel
ad guai poterittermi pt za,ﬁn 11 Rt
rerminariad perfonam Verbi,
d  ADcertumdicendum , gudd abfly
intellectuns., dicitur nibily

s £ 8

gt

COMMENTARIVS.

V plex potett effe fening hnius quaftionis , prior

eft conditionatus ex hypothefi impofsibili, per
quamab rahunturrelationes, nontantumabadtu
incarnationis,fed etiam abipfadiuinitage, vt Caie-
tan.digit: vt quaftio fit, an fiinreipfaintelligatur
diuinanaturaefle fine relationibus,pofsit affumere.
Et hoe modo licet abftradtio hxe fiat per intelle-
Gum,tamenexhypothefi ponitur inreipfa ad mo-
dumabftractionis negantis voum ab alio; & non
tancum przfcindentis,

Secundusf elle poteft abfolutus,abfirahen-
do relgrionesaba&uincarnationis,& non ddinini-
tates vt fenfus fic; annunc exiftente natura divina
coniunéta relationibus,pofsit nihilominnsafume-
reper Casquiz pracife illiconueninnt,vt arelationt=
busabfrahitur. Er quidem fi ticulumaarticulinude
confideremus,potiiis videtur indicare pofteriorem
fenfum,in quo natura abftrahitur ab omni perfo-
nalitate:cui fauet verbum illud, an natura pafiir offu=
mere;quod indicat fenfumabfolutym, namin quz-

ftione conditionata potius eflec dicendum, an pol=
feraflumere pofita hypothefi. Et tamargumenturm.

Sed eontra;quam gorpus grticult optimé quadrant
cnm

Lutionis,, [ed per Artieu

Tinbsari




	Seite 287
	Seite 288
	Dispvtatio XII. De persona assumente, & humanitati vnita per Incarnationem, prout facta est.
	Seite 288
	Sectio prima. Vtrum sola persona Filij fuerit incarnata, & humanitatem assumpserit.
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290
	Seite 291

	Sectio secunda. Vtrum Verbum diuinum terminauerit hanc vnionem ratione alicuius proprietatis absolutæ, vel ratione relationis.
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293
	Seite 294



