UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorum ac disputationum,in tertiam partem divi
Thomae tomi quinque

Priorum vigintisex Quaestionum eius Partis expositionem complectens

Suarez, Francisco

[Koln], 1617

Articulus lll. vtrum abstracta personalitate per intellectum, natura possit
assumere.

urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

. Sl R R RIS X IS A P e
204 Quaft. I1L

Cajetan.  vicem alterius. Quamfententiam impugaat C
tanus hie art.. fed ciiipfe ¢fi Scoto fentiat relatio-
nem vt fic, nullam dicere perfe&ionem, vix
vitare,quin vel relatio habeat vim terminandifor-
maliter a perfectioneabloluta, quam haberratione
eflentiz, quod videtur incidere in opinionem Du-
randiyvel certé quin relatioterminet
perfedionem "itJ.pmr!Scotusim

Refponfia, deturergo negando maiorenr, nam vt
relatio diuina ex proprio cenceptu ine t fubfi-
ftentiam relativam, que ex proprio conceptu dicit
o .., infinitam perfectionem etiam relativam,ve docet
Gabriel,

eriam Gabr, in . dift.s. queft., art.z.dubio fecun-
do. Mirum eft enim, quod perfonalitas creata g
dicatali em , & tamen quod perfo-
malitasdivina, inqy m perfonalitaseft,rullam
dicat. Nonigituritaeffed dicitinfnicam,ratione
euiushabee vim,vt pofsit fupplere vicem fubfiften-
tizcreare, & hocmodo poteft dicicontinereill
eminenter, quia continer quidquid perfei
inilla, &in ratione termini potefl vicem eitis
plere,quamuisin ratione principij adtiui, non cc
tineat illam, nifi ratione effentie ; quod nihil:efc
adrationem ter:
Tertiadifficulcaseft,quiand videtur, quomodo
humanitas Chrifti pofsicterminari per relationem,
quin Chriftus vt homo referaturad patrem peril
lamrelationem. Et cofirmatur, nam fequitut Chri-
Reffonfo, ﬁnm cfi’g analogic2 perfonam cum alijs lu_:_mmuhus. C
Refpondetur, Chriftum vt fubfiltentemin huma-
nitate effe perfonamrelativam, formalirer loquen-
do deratione perfone, quanquam veeft indinidui
quoddamhumane nature, firaliquid abfolutum :
& ided ex hac vniene nonfequitur humanitatem,
vel hunc hominemreferri ad Parrem, fed folum id
fequitur de hac perfona, ficut quamuisrelatio ter-
muinet deitatem;nontamenrefercdeitatem ipfam,
nee huncDeum,vtficad Patrem, fed perfonamil-
lam,vt fecundum feralis ¢ft. Denig;illarelatio non
vnitur permodum formainformantis, fed folum
per modum termini quafi fuftentantisnaturam, &
ideo n6 oportet,vereferatipfam naturamad alind.
Ad confirmationem refpondetur Chriftnm effe v
niuoce hominem nobifeum ; quiainratione homi-
nis humanitate coftituitur, vriterumdicetur quz-
flio.17. at vero in ratione psrfone reperiturinter
eiusperfonam, & perfonas creatasanalogia , tum
quiacins perfonarelatinaeft, alie (unt abfolut: ti
maximé quia cius perfona eft infinita, &increata,
aliz vers funt creatz & fnirz.

Obiedl @ 3.

ARTICVLVS 1I11.
Virnmabfiracla pc;‘@f;;z[ztﬂ!ﬁ}fr intellectum , wa-

ofSitaffumere;

turap

33 i e .
s difi5q.1. fispr Frcfd:mr.L’Jr!u!m'qu:t;cb-
artic 3. litate pevintellectum , na- g
Are brage- umere. Dicttm tﬂ*cisim,
dirit. lmere vattone

eo non poteft ei conuehire s i

ratione colors , fine colore v
1 perfonalitate per mtelleium , ma

Art 1 bae dict
iy quaft inperfo
POH'.". d 1ere.
3 Praterea, In prima parte lictum eft *, quoa
TP 94 pis abfiraila perfonalitate nibil manet ; Sed:
ary. = "
*  aliquid. Ergoabfiratta perfonalitate,non poteft ditting nas
thira affiimere.
Sed contrasftquod in disinis perfonalitas dicienr pra-

Ergo abftractaperfonalitate,natura diving non

HeR 5. now

licuntityp litates. E i hoc,

2 J
petfonalitate per intellectuzia, poffunins adhu in-
re matrans affiumentent.
¢  AD primum ergo dicendum 5 quod quia in dising
iden oft quo eft, &gnod eff , quicquid eorum, que attis
busntur Deo 11 abftraito, s (e confideretnr s algs
ci‘rr{anﬁ*vqar:‘; , erit aliqiid fi

perfong: cumfit in natura 1
pofit Deo o
fonas: ita e

#tie vel per,
AD fecundum dicendum , quod etiam civctin|
per mtellection perfonalitatibus trinm perfonar
nebitinintellectuvnaperfonalitai Dei,ve fudei inrel
ad guai poterittermi pt za,ﬁn 11 Rt
rerminariad perfonam Verbi,
d  ADcertumdicendum , gudd abfly
intellectuns., dicitur nibily

s £ 8

gt

COMMENTARIVS.

V plex potett effe fening hnius quaftionis , prior

eft conditionatus ex hypothefi impofsibili, per
quamab rahunturrelationes, nontantumabadtu
incarnationis,fed etiam abipfadiuinitage, vt Caie-
tan.digit: vt quaftio fit, an fiinreipfaintelligatur
diuinanaturaefle fine relationibus,pofsit affumere.
Et hoe modo licet abftradtio hxe fiat per intelle-
Gum,tamenexhypothefi ponitur inreipfa ad mo-
dumabftractionis negantis voum ab alio; & non
tancum przfcindentis,

Secundusf elle poteft abfolutus,abfirahen-
do relgrionesaba&uincarnationis,& non ddinini-
tates vt fenfus fic; annunc exiftente natura divina
coniunéta relationibus,pofsit nihilominnsafume-
reper Casquiz pracife illiconueninnt,vt arelationt=
busabfrahitur. Er quidem fi ticulumaarticulinude
confideremus,potiiis videtur indicare pofteriorem
fenfum,in quo natura abftrahitur ab omni perfo-
nalitate:cui fauet verbum illud, an natura pafiir offu=
mere;quod indicat fenfumabfolutym, namin quz-

ftione conditionata potius eflec dicendum, an pol=
feraflumere pofita hypothefi. Et tamargumenturm.

Sed eontra;quam gorpus grticult optimé quadrant
cnm

Lutionis,, [ed per Artieu

Tinbsari




park
ly

fiATy

ut, XII.

“ho.feloquiin priori fen-

mbigeummanet,quem fenfumD.Tho.
1totoarticulo. Etpoteft quidem facilé
inum Thomi efle locutumin fenfu hy-
i, fcilicer, i Deuseflerabfq;
i\c:ihnaz 2 y an pofler affumere, quia in
hograntum fenfuD. The.videtur fugaffertionis ra-
rionemreddere & argumentain contrarium folue-
‘re. Nihilomintis,altior viderur fenfus, fidicamus,
D.Thom. abfoluté & fimpliciter quaftionem pro-
pofuifle fub his verbis,qua v umque fenfum com-
prehéderent, &ira etiam refpondifle vt verique fa-
tisfageret:atq; ita virumg; fenfumintendifle. Pri-

mum patet fufficienter ex verbis rituli, quz com- %

munia funt verig; fenfi
dumeftillud verbum, 4 Faper intell:Chum,
namabliraétio vt ficdicit pracifionem velnegatio-
nem vnius,&nondicit alicuiusrei additionem. V-
de,cim quzritur,annaturaabfRra@a perfonalitate,
pofiec affumere,non eft fenfus, an, ablaca perfonali-
taterclatina, &additaaliaabfoluta pofler aflumere;
quiaillanoeflet abfirattiotantum, fed effet abfira-
étio ynius,&additioalterius. Propriusergo fenfus
eft;an abltracta fen precifa perfonalicate relatiua,
naturadiuinaex histantimqua elfentialiver & per
feincludir, it fufficiensad afflumendam aliam nztn-
ram,feu exfe habeat vnde pofsit alterdnatura ter-
minare. Sicut,ciim quarimus,an,abfradta quanti-
tate afubfantiamateriali,fint parcesinipfa fubia-
tia,fenfus ppriuselt/antalis fubftitia parfehabeat
partes precifaquantitate,&ab(qg; addirioncaleeriug
rei: & imiliter,cumquarimus, anin dininis Filius,
gbftra&a(pirationeadtiva, difkinguaturab Spiritu

ter: & pondera-

fanéto,Genliselt an exfehabear vadedifinguarur,

pr riratione aéting, & nullaaliaaddita; vade
in his quaftionib,non folum includitur fenfis hy-
pothericus & conditionalisftilicer;an; fiinre (ub=
ftantia maneret,fing 111E:ita£chab¢r:rE,_:rz:ﬁ vel,
Filiusnon [piravet Spiritum fan&um,an dift
returabillo.fed egiam includicur fenfus abfolutus
feilicet ; an nunc defadto fubftantiafub quantritate
exiftenshabeatexfepartes, & nonaquantitate; &
an Filius,liget de facto fpirer Spiritd fan&um, non
perfpirationemattinvam, {ed per fuamfiliationem
abillodiftinguatur.Sigergo inprafente titulus hu-
jusarticuliex viillorum verborum verumque fen-
fum comprehendit. Neg; eft veriimile D, Tho.dif-
ficilior& omififle, & illum, in quo nnlla fere erat dif-
ficultas,atrigifle. Prefertim,ctim proprié & quafiex
intrinfecis principijs,fenfiis hypotheticus,ex abfo-
Jute diffiniendus fir. Quod enim dininitas,fiinre
ipfa ab ea (epararentur relationes, poifet affumere,
non eftindicandumexeo, quod in eocafuaddere-
tur diuinitati;quiailla,vedixi,jamnon effetabfira-
&io,fed tranfmutatio, fed indicandumefltexeo, @
diuinitasnuncex fe habet; & itaplane proceditD.
Thom.in corp.artic.é& in foluc. argumentorum , vt
ftatim explicabitur,
b Refpondet D, Tho.affirmans poffenaturam af=
fumere abftrattis pcrfoua[itatibus,qund explicat,
dicens abftradtionem hane non habere locum in
cognitione,qua videtur Deus proutin feeft, fed fo-
Ium in nobis, gui cognoftimus Deumad modum
noftrum,feilicet multipliciter & dinifimapprehen-
dentesid,quodin Deo vnumeft: & hoc modo,in-
quit,abftrahéde naturam A relationibus,adhucin-
telligimusillam vt aptam & potentemad affumen-
dum, Inhoecautem difcurfu explicat quidem D.
Thomas, & affirmat eonclufionem fuam, nullam
tamen probationem {ubifigere videtur, vt appare-
bit corticem litera legenti, foliim enim concludit,
Xt fecundum hocy abfiractaperfonalitate per intellcGum,
pellicmiasintelligerenasuram affumentem, Exiftimo ta-

ngile=
1guc.

bus autem argomen- A men pro

Sc&tioll. 295

nem & rationem,conclufionis(quam
ra foletD. Thomasomittere)pofitamefie in.
illis verbis. Etper huncmodum poteftintellectus nofter
intelligere bonitatem & [apientiam dininam, ¢ aliabu-
] taliz arervibuta, non intellea
que dicuntur perfonalitates. In
imum confidero gondiftinguere
m effentialia artributaa relationi-
funt eflentiales dininitati
iusoftéfumeft, & earatio=
tialia pollz abftrahi, & prefcindi i
priaillis fecundumrati-
onem. Deindeconli-
nmediatéinferiD, Tho.naturan
um foliseffentialibus poffeintelligi
virtoaliter fubfumpfiffe feu fubintel~
usateriburis includi fubfiftenti-
am ratione dinina natura {icabftracta poreft
intelligiafl s+ & hoemagisexplicuit D.Tho.im
folutionead 1 dicens,naturam ficabftraétam intel-
figipofleallumentem quizindiuinis idem off , quo ¢
¢ quodeit: ac fidiceret,ad elflentialiaattributa divi-
nitatis pertinere, venon (it tacumid quo elt,led et=
iamquodeit,in quo fubfiftentia ingluditlir: & hoe
magiscircaillam { licabimus.

quibus verl
Dinum Th

onem {eneflencialem inch
dero,cnm exhoci
ficabil
aflumenten:
lexiffeine!

Nunccirca corpus
fione dignii,difti nemillam D. Tho. decogno-

{eentibus Deum proutinfe eft,aut folumimperfe-
&D!‘I}Odo,tff::\.._lljd:n‘l veranic ad hocg, qlmd in
illa vifioneclara non poteft yiderialiquid in Deoy
quinomnia videantur, quz inillo formaliter fune,
in cognitione autem abitractiua poteft vatiab alio
fecundum rationem [eparari. Quodverdadprza
fentem queitionem arciner, non videtur muleum
referrehacdifferentia,nam qui videt Deum , & De-
usipfe fe comprehendens;cognofere veritarem illi-
usconditionalis.fi natura diuina exifteret finerela~
tionibus poflet affumere, vel illius propoficionis,
natura diuina pe fientiam abfolutam poteft
terminare alian m, vnde etlamin vidente
Deum,poteft eflc s abftractio ad prafente
quzfticnem necefl: 1ia hec nonrequirit co=
gnitionem vnius{inealio, fed cognitionem propri=
am huius vnionis, & eius termini formalis. Eclicdt
non videatnaturam fine perfonis, videt tamé quid
fit proprium nature.quid perfone, ficutetia vider
nune, Verbum termihare naturam perrelatinum,
non per abfolutum & eodem modo poteft videre,
annatura pofsitzerminare perabfolutumnon ter-
minando perrelationem. Yoc ergo modo poteft
dici eflein vidente Deum fufliciens abfra&io, ad
vtrumg; fenfum quaftionis,quiailla etiam non ¢6-
fiftitin cognirione vnius (incalio,ftdindiftinétacos
gnitioneabfoluti, &relatiui. Nihiloministamen
exiftimo, D. Thomam non fine caula hanc diftin-
ftionem hoeloco przmifific, vein (olutioneadter~
tium explicabo. ;

¢ PrimumargumentumD Tho.eft, naturz con-
uenitaflumere ratione perfona,ergo abRracta per-
fona non poffer aflumere natura. Refpondet ne-
gando confequentiam,quiafi abftraherentur 3 na-
turadiuinarelationes,iamid,quod maneretinDeo,

1

E ¢ffer perfona,quiacflec fubfiftens. Vndeetiam po-

teft applicari folutio diftinguendo antecedens,
nungenimconuenit naturz aflumereratione per=
fonzrelatiuz, fiautemabitraherentur relationes,
maneret perfona abfoluta; &ita rationeilliusfieri
pofletaflumptio.

In quafolutione confiderandumeft, id quod D,
Tho.ait;quod Deo inabitra&o tribuitur, fifecun-
dum feconfideretur , aliquid effe fubfifiés, applica-
tumad prafentem quaftionem dupliciter intelligi
pofle:vno modo,quod finatura dinina intelligere~
turexiftere fine relationib. confequécer intelligere-
tur habergaliquam fubfiftentiam, quampuncnon

Bb 4 hﬂ‘;




1 tel-

tionibus 5 !r‘-.Ci.lgugmr { . rtat,| £ e 1 B4r® qual,
¢.& exvimodieflendi,quem | i
musilli addi (ub- y

nitatema Verbo fe- it ST ‘ A% o R
umanitasfeparareturd g 2 - e S : 8 g

ralem confecutio- 0 !
a fitre aliquo exiftendi

: {ubliftens, fed quia :
quo efl, fed etiam quod eft: Er f“;”f‘
1-«3:!1:.;. in hoc fenfu fauet AN OPETALIONGH ITIpOTTAYCE 4
t2 rmm oni de effentiali fubi-

n figfibfiften-
eft, fecundiim

\:em, quz poniti in reipfaabltracte ip At € b
ntem fine alijs per onal 155 arque ad- e SEAN
municabilem. E i i

1{feeundum;quz

cne fecundum
¢ explicanda mu!tu‘n f
y quid firabfiraétio permo- ernini * Sed affurmptios que g, Jr,-arg;x.:
dumrelolutionis.Sed neimmoremurinrenonad-  cominipisexpartepringip’,non autem ex parreterining, ve
litervidetur,abftradti- dﬂw,wrj.
nis voeaffie D. Tho.il-

modtm neceflaria;mihibre
m permodum refolutio

eflentiam,
icdatain

hocloco
additu

Vitrim vna perfona pofsi it [ing alia naturam creq-  illeterminus eft perfona. Caetera clara
:ﬂ!ﬂﬂ.‘f‘.ffﬂ;u‘na AR TICVLYS = V.

Fa Wi

Virim gualibet perfona disinaporscrit humanim
natiram affumere,

17
nente. Indinific e-
s vt dict Angnft
It e Tt pL {

i fic proceditur.  Videtur qtiod
erit ba

Enchir.c. n Ejm’:s

324 ek vumeflynaeffentia, ita & via ?\ wulla alia perfona diving p s
017 83, £ ! : Horn
B ﬂper,ma quadans.  Ergonon potefi conticnire Vi PL?JUr‘.L 1 HALIY AT ﬂﬂ{fﬂ’?f } AECT "ﬁ?“’} ”J

1D tOREN

divine , quin conueniar alg. S inay Filiy. 4 ’ LioN?
da Yy, i . ; q"a:.l)ur, Lists hominis, Sed
hominis COmAeniret

2. Praterea, Sicut dicimus peifonam. F
inconseniens f,'] d effe Fil
i anjﬂ fionent

Ci"?hr-*rmiﬂ' s tota wmr Hzm;m RATUIA i1 a-
' Parrivel Spiritus | nélo: {Juc eniit yergeret i e
ditti=

3 orth.
Jrdeig.6.

W




	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296

