UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorum ac disputationum,in tertiam partem divi
Thomae tomi quinque

Priorum vigintisex Quaestionum eius Partis expositionem complectens

Suarez, Francisco

[Koln], 1617

Articulus I. vtrum natura humana fuerit magis assumptibilis a filio Dei,
quam aliqua alia natura.

urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

brif

odets
by

Difput. XIIL

gumapparebant in forma humana, verum corpns A

carneum aflumpfifle,niiquam tamen explicuit mio
dum illiusallumptionis, nec de hypoftaticaynione
quidquam dixit:imo nec priorem fententiam con-
flanter affirmac,quodilla fugrit vera caro, fed quafi
perexaggerationem interdum ita loguicur, cum a-
Wmtlits Tiic locisid neget, vt annotauit Pamelin principio
op:rum{l‘er:uLParadox.z.gx 194

QVASTIO 1V
Demodo vnionis ex parte zmtgrgaﬁlunptq‘,
infex articulosdiuifa,

g" .\mj Eindeconfiderandum est de vhione e parte
: 7 ﬁ affiimpti, Circie quod primo confideranduim
ol ~ . )

EE‘ 43 oveurrat dehis, que funt a Verbo Det affum-

e

pra. Secundo.de coaffumptis, qa i
ttiones & defectus, Afumpfitautem DeiFi=
Lins bumanam natiuran ¢ partes ems.

Videcirca prisnun triplex confideratio occurrit. Primd
eit quantun ad ipfam naturam hamanam. Secunda est quti-
tun ad partespfivs. Tevtia quantuim adordinen affuniptio
nis.

ik
herfe-
P JJ('.

Cirea primumi querustur (ex,
. % . . Y
Primo, verum bimana natura fuerit magts affunptibilis &
Filio Dei,quam aligua aliz natnra.
Sectindo, veruim.affumpferit perfonai,
Tertid;ptvusin affumpceat bominent.
Y 3 4 ]
* Quartevtrum fuiffer conueniens,quod affumpfiffer naturam
humanam a fingudaribus (eparatam.
< =
Quinto,periitis fuiffes conueniens, quod affumpfiffee humani
natiraim in ovintbies eistsfingularibus.
Sextd, verum fuerit condenens, quod affumerer huina-
nam Baturan in .-iffqlro buﬁ}imcxﬁ'érpe ada progenitg.

Git D.Thomasinhac quzftione de altero extre-
Amo huius vnioms,fe.de natura alfumpta, & fere
intota q‘uzl‘tmnc folum craétar de myfierio prout
faltum elt,obicer tamen indicat aliquid de pofsibi-
li;in quas duas partes hanc & fequentem queftiohg
dinidemus, ficutin pracedenti quailtione fecimus,
Pramittenda verd effethocloco difputatio defub -
filtentia, feu perfonalicate creata, quam Caietanus
artic.z.latifsime cractac,nifi de hacre,ve in fiiperio-
ribus dixi, in difputationibus Metaphylicis tracta-
tum eflet.

ARTICVLVS 1.

Virum nature bumana fuerit magss 4 amptitiles
aFilio Detygisams aligna alianarsra,

Videtur; a

17,
32 4.1 49, erit wiragis affuim-
;

164 coner., slibet alie e~
;5 1ertigims turst. Dicit enim Augitfiims i Epift.* ad

# ol o 3
1,2,,‘;“‘"’; Volufiansm.Tn vebus mivabiliver faciss, ro-
“HEY. no x ey g - :
Multum gy TATAtOTalH €2 potentia favtentis: fed potentia Diifacien-

Umed,to, 5, 18 INEdTnationem , quacitopus maxime irabile, nonlitii-
tatitt ad viam naruy ain: cunzpotentis Deifit infinita. Ergo
natura bumananon estinagis affumptibilis « Deo,quiri ali-
qugaliacreaturd.

1. Praterea, Similitudo effratio faciens ad congruita-
tem Incarnationis divine pevfona: ve [upra dictum est. > fed

Hrcar.s, ficus i creatura rationali muemitnr fimiliendo imagings,
stain creatura irvationalt snuenityr (fmilitudo veflioy. Er-
ocreaturairrationalis affumipribilis fuit, fient humanani-
tura.

3. Praterea,innatura angelica inuenituy exprefior Des
ﬁmziuudu,qu.}nmz natura humana : ficus Gregorius dicie
31 homil* de centum ouibusyinttroducens illud Exechiclis 28.

Se&tio 1L 309

Tu fighaculumn fimilititdings: inuenitur eniin in Angelo pec-

casur , ficatin homine: fecundum sliud Tob 4 in Angels fus

TEperii pratitatein s crgonatiira angelica fuit irs affimpti-
bilss, ficut natura bominis.

4. Praterea; Cum Deocompetat fumma perfectio, tan3

F Deoaltquid fimile, quanto eft magisperfectum:

wer(um gt magus perfectum ; quan paries eius;

io ih‘.{\qﬂ
fed torsimvi
1nter guias sl
Lisa umpnbrh,qmnu bumiana natura.

Sed contraest; quod dicitur Prouerbiorum 8. ex ore Sa=
pientia genite: Delitiamesfient effe com filiis hominsm, ke
wravidersr offe guadan congruentta vnionss jily Dei ad hu=
FIANAT NATUYATH .

B b Refpondeo dicenduin , quod aliquid affumpribile dici-
tur quafi aption affums & diwonk perfona. Que quidem a-
ptitido mon porest inrelligs fecundum potentiam pafisam
natiralem - qué non f¢ éxtendit ad 1, quod teanfoendic
ordimen: natnralem 5 quein tranfiendis vaio perfonalis
creaturs ad Dewm. Vade velinguatur quod affimpribilea-
liquid dicarar , (ecundum congraentiain ad viwonen pre-
dictam. Quaqguidem congruentia attenditur feundun duo
ti bumana natura, (clicet (eoundsm ems dignitatens &

=

Jniania Hattiva.ergo totam yn il FJ'(:HL' esf mia-

napatura, inguantum et rationaly, ¢ int

attingere aliqualiteripfim Verbum per

W, :‘o‘!{)laﬁe}!da_ﬁi!l(‘ﬂ, &' anundof 3
aecefSitatem aneem ; quia indigebar reparatione , o (ibia-

 ceresoriginali peccato. Hac autem duo [oli bumane nattira
conseniunt : mam creaturairrationali decst congruitas di=
gnitatis; nalure autem angelice deest congruteas pradilts
necefiratss. Vndevelinguiur, quodfolanarura hinanafit
affusnptabilis.

Ad privaunn eigo dicendutii , quod creaturs denominans
tur aliquales ex eo, quod competit e fecundum proprias
; X eo, qitod conitenit els ﬁ':‘it}m’.!rn can-
: 1iinas ¢ vavinerfales : ficue dicimus aliquen morbia
¢ffe mnurabilem; non qua non putest curari 4 Deo, [id

caf

quta per proprig principta [ubieéts cuvari won potedt. Sicér=
go dicituy aliqua ercarura non effe affuinpribsls ; non ad
[ubtrabendun: aliquid potentie disine , fed ad offenden=
dum conditionem creature » Jild ad .‘Ju;pepl:.r:rd:?,rem fign
D haber.

< - Ad fectindum dicendum , quod fimilitudoimaging at=
tepdityr in nattya bumana; ¢ quod eitiapax Dei;
failicer ipfim artingendo propris operatione cognitionis ¢
amoris.Sinilitudo autem vefligy arrenditur [olum fecundsmn
veprafentationem aliquain, ex smpreflione disina in crea-
tura exiffentein : non autem ex eo qod creatira irvatio-
sialis.in quua et [ola ralis fimilirudo, poffit Deum attingere
per folain fitamn operationenn. Quod ateni de
#oi Waber congruiratem ad id, quod ¢ imaiug: flout co pus
quad non ¢St aptum perfici anima [enficiya , wilto minus
esi uptum perfici anvma intelleciing, Multo antem maior
& peifectior ¢f vnio ad D E V M fecuidun effe perfo-
nale; quam que ¢ff (cundum operationem . B 1deo crea-
tura trrationalis, que deficit b ynione ad Deum per opera=
rionent, won habescongruitarem,ve i tur éifecundum effe

perfonales
Ad tertium dicenduin, quod quidam dicunt, Angelum
son effe affumptibilem : quia a principio [t creationis est
in fila perfonaditate perfectus , cum non fubracet genera-
tioni & vorruptions. Vude non poffet in vuitatom dining
perfana afficini , wifi eius perfonalias deftruererny : quod
neque conienit incorruptibilitati natitre eins , neque bo-
nitats affumentis = ad quam non pertinet , quod aliguid
perfectionss in creatura affinpta corrimpar: fed hac non
videtur excludere totaliter congruitarem affuanptionis -
gelice natura : poreft enim D EV 8 producendo nowisms
angeli-

it a pinort

Efl homil.i4
in Euangel.
ante meaik
1llisses




Incorpore

BIEC,

10964 8 edia

Incorpore
Ariic.

Dunkses
modu dicte
Ny nAlura

affuar peebe-

173

Obicctis.

Refponfio.

=1V,

bi corrummperetuy: Sed, ficur dictumeft *
:qtiiactfinaturaangeli-
LAiHER E1s peceatim irre-

fed eitts quodeft viuim pofi-
ésnon (unt affumptibiles,
juitursquad fola natura hmana fic

A D intelligendam mentem D. Thom. oportet
1-”! aduerteré ,d citer naturam aliquam allum-
ptibilem denominari poffé, primo denominatione
ex ca ab ¢ potentia Dei; cui éx parte crea-
turarum fol g
feu non r

inle

tia:de quaratione affumptibilis,

D. Thom. tionemn mouit,nec méntionem
fecit in toro arncolo, ve exfequentibus conftabit.
Alio modo poteft hxc denomindtio effe intrin-

feca aliquo modo,id et fumpraexaliqudintrinfeca
propriecaterei, &hdcmoadofumiturinhoctitiilo,
odem fenfu dicitut in corpore articuli, duplici-
ter polfenaturam di Tumptibilem,(Gilicet vel fe-
cundum potentiam palsiuam naturalem,velfecun-
dum a fiquam co ngruenud fundatam inaliquapro-
velconditione iphusrei: quz dinfionon
iens;nili D Thom.in difto Genfuloquere-
.t eodem fenfunegarD, Thomasin folutione
1 naturamirrationalem effe afumpribi-
fecundum intrinfecam congruentiam,
aineadem folutione preamictit,creatu-
ninari talem , ex c-n;'f »d competit eife-
aufam & non ex denominatio-
ntiaDei,quando ex huiufimodi cau-
poflunt denominatiories aliquo
modo oppafitz,vt Caistanusadnotauit,& D. Tho-
mas optime explicuic exemplo morbi, quidicituf
curabilis velincurabilis, non per denominationem
ab omnipotentia Dei, fed fecundiialiquam intrin-
tcam conditionem eius. Et eodem modoin folu-
tione ad quartum negat tocum viiuer{fum fuiffe al-
{fumptibife; filicer fecunduminerinfecam congru-
entiam, nam fecundum extrinfecam omnipoten-
tiam Dei; licet totum vaiuerfum non {it ynum (up-
poficum; non tamen repugnarecaffumiin vno fup-
pofito Verbi , vt pater ex diétis difpurar. przce-
denti
b i{..-f'pundctcrgoD,TI—.omas,]mmanamnamrﬁ
fuilfe maxime afumptibilem non quidem fecun-
dum capacitatem nacaralem(hocenim modo nulla
natura affumptibiliseft)(ed fecundum congruentia
ad vnionem, qua ex duplici capite confirgit, pri-
‘roum ex dignitateintellectualisfen mriomb:llima-
ture, que {it eapax iplivs Dei, & per operationem
iplum actingat:deinde exnecefsitate&indigétiare-
dem n*.‘ionis,qu-}:r!uoiuﬂ;hi]:llnatlanuturai:a ¢o-
currﬁm,"ﬂ reddanteam maximeaffumpribilem,
Sed dubitabitaliquis,quiaad congruentiam fim-
pliciter huinsafumptionis fufficit dignitas intelle-

am patuiyam, copilareeam fibi invaitateperfons: ¢ A hderatai

ArticI.

4 rifeca conditioneeins, peccatumilliug
eftirreparabile. Ad priorem vero partem refponde.-
tur; D. Thomam in hoe difcur{u fapponere hane
eongruentiamad vnioneéta, ¢onfurgere ex vtroque
illo capite fimul fi1 mpto , prefertim loquendo de
congrientia ; quz mouit Deum ad pcrricier:dum
hoc mylterium, & ideo deficiencealtera conditio-
ne, negat effe congruentiam fimpliciter, eriamii alig
infiio genere maiot fits

Dices. Ergoiuxta fententiam D. Thom.ficexpli-
€atam , natura angelica fimpliciter dicenda eft inaf-
fumptibilis,ficue irrationalisnacura,in vtrag enim
abfolute loquendo deeft intrinfeca congruentia ,
quanquam maltera tantum ex vno capite, in aleera

Okisgio ¢

veroexduobug. Refpondéturex D. Tho folutione Refpenfi

ad terrium (& eft explicatio folutionis prius dat)
ad congroentiam fimpliciter, nonefft omninare-

ndet potentia obedientialis, B ceffarium,ve duplexilla ratio congraitatis [uprang.
P g prapo

fira fimul consurrat, quia veragper {e conferr ali-
quam congruitatem , diver(e tamenrationis:nam
dignitas naturg prgcife confert cogruitatem quan-
dam, indigentia vero redemptionis confert quo-
dammedo congruentiam necefGitas, quidergo pri=
orratio conuenitangelicz natura; ideo poteft im-
pliciter denominari affumptibilis, in quo differed
naturairrationali:humanavero natura dicitur fim-
pliciter aflumptibilior ; id eft, pluribus titulis & ra-
tionibus quam aliqua alia natira. Qpi titulicum
fint dinerfarum rationum , ve diftum eft, not fiune
proprie inter fe comparabiles, nequeexceflusiny-
no poteftexequarealium, &irafacile procedic dift
curfis D. Tho. deipfa veroreldtius infra dicemus,
Solutiones ad primum,tertium, & quartum argu-
mentum ex dictis explicat= fune.

¢ Argnmertum fecundum difficultatém non ha-
bet,quod vero D.Thom.oceafioneillius refpondety
explicarione indiget : probatenimin greaturairra-
tionalinon efic congruentiamad hanc vniong,quia
quod deficit & minori, non habet congruitatem ad
id quod maits eft , fed creaturairracionalis deficit
ab vnione ad Deum peroperationem , qua minor
éft quam per vnionem perfonalem ; ergo non poteft
habere congruitatem ad hanc vnionem, Ex quo
difcurfuftatiminfurgit difficultas ,nam eadem for-
ma,& proportione applicando argumentum , con-
cluderetur in natura irrstionali non effe capacita-
tem , nec obedientialem ad hanc vnionem , quiz
quoddeficit a maiorificut non habet congruitatem
adidquod maiuseft: iraneccapacitaté, nullaenim
eft maiorratio devnaquam dealia. Vndeexemplii
quo D, Thomas confirmat hoc principium, non fo-
lum dé congruitate fed decapacitate procedit, Sicuf
corpus, inqiit, quod nen eft aptum perfici animafenfitivdy
multo minus aprumeff perfict ansmainselledina.

Obiefi

Refpondetunsillud princigium ; quod nott poteft Refrfi

inminus , néc poteftin maius, folnm haberelocum
inijsquzfuntfubordinara, non vero inreliquis, vt
sonftacex Philofophia, & potefi breviter exemplis
declarari: mareria enim elementalis non eft capax
forma ceeleltis, & tamen eft capax fuperioris for-
ma,fcilicet rationalis, & homonon poteft generare
leonem , potelt tamen generare hominem, quuri

Gualis nature,quiaindigétiaredemprionisnoneft g maius eft. Fieriautem poteft, yve quzdam finc per {¢ pyylani
fubordinata quoad eapacitatem, alia vero folum siopubrds
quoad congruitatem, vt cognitio & amor funtper sk

fimpliciter neceffaria, ve fupra q r.artic.3.dictum
elt; fedilladignitas multo maiorreperiturinange-
lica, quam in humananatura, adeo vt licet necefsi-
tas redemptionis aliquid conferacad hanccongru-
entiam,magisconferre videatur excellus perfetio-
nis; & dignitatisangelicz naturz,quia hzc dignitas
per fe magis confert ad hanc congruentiam. Et con-
firmatur quia in angelisetiam reperiturnecefsitas;
& indigentia ex péccato concraéta. Sed hoc vlti-
mum facile expeditur, peccatum enim argelicum
non fasitedgruentiam ad vnionem,quia iuxta mo-
dum prouidentig confentaneumilli natura, &eon-

f¢ fubordinata quoad capacitatem, quia nulluseft
capax voius,quinon ficalterius: gt vero vifio Deik
vnio perfonalisfiint per{ ordinata quoad congrui-
tatem,non quoad capacitatem, & ideo qui deficitd
minore voione,que eflt per operationem, non habec
congruitatem ad maiorem voionem; fci tperfo-
nalem, vt D. Tho.arguit, Necin obiections factade
capacicate eft eadem proportio, quia illaduonon
funt pet fe ordinataquoad capacitatem,fed cantum
quoad congruitatem ,{xpe enim accidic defeftum
ninoris

!y
I




it o

pinfi

it 41

}aaﬁﬁ

lea i
ubondié
i

e ——

Difput X11I.

minorisperfeitionis, facere incon
dam ad maiorem perfeftionem fill'cil.w:ez:;’.am,quﬁ.—
visnon faciat incapacitatem, v mulier ignobilis
non habet congruitatem, vt fatvxor Regis,non ta-
men propterca habet incapacitatem,

ARTICVLVS IL

Virum Filises Desaffumpferit perfonams.

D fecundum fic proceditur. Videttir, quod
Fily af
\&). Damafc.*in

= pfit humanain na

18,
Lesis artic.
Jig wenth no-
tath,

uod Filius Det affian -
i atomg , id off,

Libi3 orth i 1w inditiduo: Sed indiidugin rationalis
{:;;jz 3 r{.ztrar:jfr:ﬁ p:’};’&wz:’f patetper Boet.in lih.* de Duab. natur,
m:, i, ErgoFilmsDer, perfonam affumpfir.
b6 2. Praterca, Damafe. * dicir , grod Fils Dei (Jutr,
wrdmed. ¢q.quein natura noflraplantanir: Plantauir anten: thiper-
ﬁ;;m!i{.ztcm.ljrgu Filas Dei affimpfic perfonann.
3. Pratereauihil confiumuter,mfi quode®: Sed tinocen-
tis 1L dicit in qiodam Decret. quod perfona Dei confitin~
Pl perfonam hominis E 7o videtur, guiod perfona hominis
oo Jueritprinsaffiompra.

Sedcontra et quod Anguffinnsdicit in libro * defidead
Fetrim, quod Dews naturam bhomins affimnpfic, non per-

anain.
b Refpondeodicendum, quod aliquid dicitur affiini exeo,
qutodad aliquid fumitur, Vadeili IHr, Oporter

praincelligi affunptios
prantelligitar ipfimory
i hiimananatura
1huce . s affignpionss,

ficae illnd quod logaliter,
1. Perfona anten nonpreintelliginr
;e_,{iamﬁria_m fedmagisfe haber ve termi-
¥E fupradichum et * St enim preimtelli-

s Sevettir, veloporteret quod. corry npererr: & fic fraffra ef~
2t affinipra: vel guod remaneres poft visionem, & ficef-
fent fone, via affi

195 ol ervo; F fipra
(;JL‘(‘J:J W0 71

nam,

3 t0: gitod non ¢ff a-
pofiteticreato quiodefl perfona Fil
Jequitair,quid perfona i affkmpta.
Adfecundm dicendum , quod nattiva afficnpte non deef?
proptiaperfonalitas propter de cféctum alicusses , qiod ad pers
feétion nanatire pertineat : fed propter addizionem
alicatists, guod eft fispra husnananm natuyam, quiodeff ynio ad
disinain perfonam.
Adtertium dicendum,
deftructionem alicui
1,qttod aliter cff

giod confumptio thinon importat
w5, qutod prive ficerat, ed impeditionem c-

epeljee. Stenim humana natura non effer
affumpta i distinaperfona, natura bimana propriam per-
Jonalitaren baberer - v protanto dicitur perfona confinm-
Pl perfonam, licer proprie: quiaperfong -s(’::mz:eﬁ(;z v
Blone mipediit , ne huinana natura proprian: Peafamhr.x—
tem haberer,

COMMENTARIVS,

TRibus modis dici poreftalumi perfona,prima,

propric & formalicer, ve i ipfamet perfonalitas,
Atqueadeo perfona, veperfonaintelligatur affami,
atqueiterum terminari, Secun do,minus proprie,é&
tantum concomitancer, ve fallumarur natura exi—
ftens in propria perfona, conferuata propria eius
Perfonalirace,

Tertioadhuc minusproprie, & folam quafiex-
trinfece, ve iaffumatur natura exifiens in propria
perfona, icatamen ve peeaflumprionem, inilla effe
definerer, & propriam perfonalitatem amitterer,
tucdici poffet aflimi perfona quafiextrinfece, quia
eflet terminns 3 quo praexiltensaffumptioni: ficus

C da.nciusLa:ur:e,qu;‘ea'.ﬁlmszm';c‘.{ 1dec

4 Dei. Vndenon D

Sectio 111

31

gruitatem quan- A pertransfubftanciationem dicitur panisvel vinum

sonfecrari, tanquam materia, exqua fic transfub=
flantiatio. In hoc ergo titulo omnes hos fenfis vi-
detnr D. Thomas compleéti, omnibus enim in cor-
porearticuli fatisfacit,quamuis primusfen(us tan-
quan magis proprius potifsimum intédi vid ur,
b. Refponderergo D.Thomas,Filium Deinon af-
fompfiffe perfonam. Probat,quia hz¢affumptiond
fupponit perionam, fedad illam potius terminara
eft,ergond fuitaffumpea perfona. Antecedens pro-
bat,quia (i in Chrifti humanitaie przcederet perfo-
nacreataanteaflumpeionem, velillam perfonalica-
tem amitteret per allumptionem, vel eam retine-
ret:fi primum dicatur,fequitur non potuiffe huma-
B nitatemillamin eadem inftanti afumi, in quo fuit
creata;quianon potuit ineodé inftantt habere pet-
fonalitatem propriam, & illa carere: i vero dicarur
fecundum, quitur in Chrifto effe duas perfonas,
creatan tircreatam, quod eft contra fidem: qua
ratic prob rfonam creatam nec formaliter;nee
cocomit fiffe facta affumprione. Primam
Vero con 1 argumenti probat D. Thgm,
quoniamid quodall fupponituralfumptio~
hi:quz ptopofitioe lain hac materia,
quamadeo perfe notam
laprobatione, fed folaterm
digere putauerit, ficutquod m I
incelligitnr motuieltenim aflumption

nit,ficur mobile mocus.

Infolutionibusargumentorum nihil notandum
oceurrit, tum quia pes (¢ clarz funt, cum q iimt=
liaargumenca fepe in fuperioribus trastanimus,

AR TICVEVS: 11,

Firum perfona diging affumpferit bominem.

Wi Dier ; procedituy. qiod .
[ .3 perfona dinina affimpferit hoininews, Di- vl

catur eniinin Plalino 6 4. Beatus, quem o= .65
legif & affimpfifts. Quod gloffi expouit ¢ 1
Z de Chiifto. Er dugufiinus dicit n libro*de ©
Agone Chrifls,quod Filiss Det hominem affumpfic, &anills
bumana perpeffiss eff. ;
2. Praterea, hoc nomie
manans: fod Filius Dei a
affimpfic hominem, £
3+ Preterea, Filius Deieff hono: fed non efthonzo g
nonaffempfiv:quia ficelles pari ratione Petrus, vel quiliber 4=
Lius bowmo. Exgo ef hormo, quem affuinpfic,
Sed contra eff autoritas Felices Pape & ;w.n‘f_w‘:‘;‘ qHgin-
trodacitar in Ephefina Synodo.* Credimmsin Doiringis g~ £
Serura efins Chyiftum de Virgine Maia natums qgatiatp
Dei fempiternus Filin &V erbumics non homo & Deo o
prits, vt alter fit prater llum : neque enim hominem affim- cescici.
Pt Des Eilius,ve alrer fic prater apfiom. fm
b Refponden dicendume, qued fiout fipra dictum oif e der L
illud qriad affimitur , non ¢ terminys affumptionss , fed arsic, -
E affumptioni prainselligitur. Dictum oft witernn, quodindi 4.5.97 1.ga,
tidstuin, in quo afumityr humana natiira naeftalind quam
ditiiriaperfona, que cft termings affumptionis Hot atten no-
wien howo, fientficat bumnanam naturan, prout nataefiin
Jeppofitoeffezquia, vt dicit Damafe. fieut boc honen Deys [
Lrifecat exnnsqui habet disinams narstran: itahoc nopen g - Libyic.q in
o fignificat exmm,qut haber nartwan bonangm: Br 1deo 11om ‘: :::i C':d:;
eft proprie dictunt, quad Filists Dei aflumpfic hominem, fitppo- ﬁum: f
nenda ficut et veritas fe habet)quod in Chriffy it tantum y-
nsim fippofitum, ¢ yna hyp bafis: Sed ecundum illos, qiti po-
ning i Chrifto ditas hypofbafes, vel duo f pofita conyenicn
tey & propriedici poffer, quod Filius Dei hominer; affumpfif~
fet. Prde & Drimaspinio qus ponitirin 6. diflinét. tereif
lib*
3

#

Epf

feeit Synods

tih— T i

i

L




	Seite 309
	Seite 310
	Seite 311

