BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Tractatus I. [De Fide.]

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Lawi
Al

it
i

it |

Dj.l; |

”\fre/’f:cfza prior eft Fuolitione ,

prioritas !i aitands.

modo €5 intelleClus voluntate.
tellettis fupernaturalis , Spes awtem & Charitas [unt de linea -‘*-o-a.ff,»“;ur,
4 ideo fides pra ilis baber varionem prioves 5 cui prioritari reffont dere debei

. 5
tpote direllivum detfo.  Adeogue [
Q'uz nz:fmjm’s habet fe per modum -

DESPUTATIO ]

D Obju,h) ]TIJ\.I

>y Fvolvendo menten ad emhes
7 4 Ph ilofophiz & Theologiz mate-
rias, lrnmﬂmmtraditlomﬂt tuitur
g G de ()b}c{to Logice & Fidei ob
cmdcmmtmncm Cumi enim Logica fubferviat
omnibus fcicntiis; ampliffimum Llf_bt[ habere
objectum, laboraturqiie ne vel nimiuth reftrin-
gatur, vel multum diduicatur. Quia autem ma-
gna ctmm{’t amplitudo fidei, extendens {ead
htlc‘velﬂnh i, & pizlucens ex communiori
fententia qunununque actibus [llpLTn‘llleli
bus, ideo de illius objecto operof 1us difputatur:
Hoc vt fiar, fit

QUASTIO I

De Objeéio Fidei Matersals,

UT ea qua inferius dicentur clariora fiant
pt cpuncmhhu,ci’tmr.cumn objecti, Et
quidem fummuam genus categorie obwcch, cft
iplum Objeum,quod dividiturin Ad#€quactum
& Inadzquartum. ]11.".(L1qu1l'um dividitur in
materiale & formale. Hz c1pa dividuntiirin
cbjecta puré partialia, & in objectum principa-
le, feu nobiliffimam fpeciem objecti: Puré par-
tiale formale objectum dividitur in rationem
propter quam, in qua,fub qua, Ad&:quammﬁcm
jeétum, dividiturin A dzquatum Confidera-
5, & Adzquatum Attributionis: Adzqua-

1m C onfiderationis illud ¢ eft,quod de fingulis
illius habicusin Recto dici poteft. Adazqguarum
autem Atcributioniseft, ad quod in genere fei-

bilis; atnniainilio habicu tevocantur. Prificipa
liotaex his ur pc_r&unrranturn

PraMmriro Primos Quid i a/;jcdum’ Si
acapnturo cc‘tummL}tlﬂmm.u1f.nmhL atio-
he, eft Ratio ipfius circa quod. Ulfurpo in defini:
tioneobjedily Ratio 8 nonly Enst qiiia
tacnrmcﬂmo1Lunun]“m]mu.i'tnﬂw h
rationem objeéti, liceritaoppofice fumpta non
fic Ens. Saltem fine Addito : {ed de hoc etiamine
fra.Non uthlpO"LCm ly Idindehnitione objecti;
fed ly Rarios quialy 1d el gentis '-llnuxpr.x Rario-
fie, in defcrip stionibus atitem debet poni genus
proXimius: }1111 autem ly /d godeft genus fupe-
rius,quia petilludipla Rarfous fis porelt deferibi:
de quo adtumin pro¢miali W)ws‘\dua >h: Nobilis-
{ima Ipecics objedti ut fic, eft '\!oit bilitas; feu
incelligibilitas ob ecti, que definitive eft Ratio
circaquarnintelleéius. HxciplaRatioeuscirca
giiod, feuratio objeéti pérordinemad hofcitiva
tali difcurf{u proponitur.

Noscipirit As eft prdicatuiti, quod fibi
guecingue determinant qiiia latiffima divifie
cftin Ens, & non Ens, cui utrique cothpetirno-
{eibilitassoltenditqueboc indudtio ab uttaque
parte; & licétex stLLHOHdL- tribuahius Deo
innofcibilitatem per comptchenfiohem non-
dum fequitar elle 4|1qnm{l ns cuiinhofcibiliras
competat ? clmm Hainnofcibilitas eft adlmc'J-gr
ordinemadintelle&um Divinum veéra nofcibi
licas.  Ert quidem accedendao ad iplutn Ens; ei
nccmhriocumpctitnofc:ihiht-.n‘,qm.l {i Enseft,
eftid quod cft,{i eft id quod eft, nofcibile eft:
(ay 3 quia

J“Ull-

apcre

i




6 Tra&tatus

quia notitia eft quee attingic ¢/t & non ¢ff Obje-
&i, Siergdeft quodeit, & noneft quod non eft,
hocipfo jamnofcibile : quia attingibile anotitia
eft. Undeulterits infercur, nofcibilicatem obje-
&i, priorem effe etiam vero, pro paflionefum-
pto: quinantecedenterad emanationem, intel-
ligitur Ens, ranquam emanativim. Si antece-
denter emanativum intelligitur ; ergo antece-
denter nofcibile eft.

Non Ens gaudet etiam nofcibilitate accom-
modati : convenit enim illi {pecies nofcibilita-
tis, nerapealiqua definibilitas. Ergocompetere
debet & genus, quod eft nofcibilitas. Rurfus
ctiam negationes, in eo quod negationes funt,
negationes funt,finegationes funt, ergo cogno-
fcibilesfunt: quianotitizaliaparseft; attingen-
t;nipﬁusnoncﬂ?’. Deniquequid eft magisinno-
{cibile, quamipfainnofcibilicas, qua tamen {fue
modonofcibilis eft, cum de illa formetur con-
ceptus. Ex quibus omnibus {equitur hec propo-
fitio, quod nofcibilitas fic prezdicatum, quod fi-
bi quzcunque determinant.

Hzc ipfa nofcibilitas, eft Ratio circa quam
intelle@tus, adeoque objedtum : deber enim {er-
variproporeiointer habitum & obje&tum, & ita
obje&um volitivi eft volibile, fadivi, factibile,
qu& propottio non {ervarctur; nifidicatur qued
objectum intellectts fic nofcibile & intelligibi-
Ie; hocque nofcibile &intelligibile, erit ratio
reftrictiva objedi ut fic, de qua quarebartur in
Pr}:miﬂb.

Drces. LyRatio circaquod noneft ratio
definitiva objecti, quiaoppofira rationi non ra-
tio, poteft habere rationem objecti, & ramen
non ratie, non eft Ratio.,

REspoNDETUR. Ly nonratie,in quann‘un
poteft habere rationem ebjecti; in tantumjam

ranfic in conditionem rationis, fumitur enim
hic ratio ita communiter, ut excendatar ad ly
nion ratio, ficut fumi'poteft ita late Ens, ut ex-
tendaturetiimad ncgationes. INectamenet-
jamitalaté fumptum ensponitur 2nobis pro ge-
nere, in dc—iinic_ionc objecti, quia objeftum lati-
us patet, etidm ita fumpto ente, dantur enim
altiora gencra fic fumpto ente, uc videre eft in
Metaph. fubinitium,guibus nihilominus com-

: . o
setit habere rationem objeéii.
E

PR EMITTOSECUNDO. Duid [itobjectum
caniteriale? Nofcibilitas ut dictum Premiflo.
1. eft pradicatum quibmcﬂ.mquc conveniens,
ita {parfum, uccum nofcerefitnonnifi aliquibus
proprium,nofci tamen fingulis conveniat, qua
ipfa plurificationofcibilitatis,etiam in unoquo-
quecuicompetit efle circaquod, tanquamecirca
nofcibile, feuin unoquoque objecto reperitur;
iraue nullum fitEas,quod inf{ealiter & aliterno-
fci non pofii.  Etcerte nihil eft magisunum
quam ip{um unum; & tamenipfom unum habet
plura pradicara, qua illo agnofci poflunt; ut
quod ficinitium numeri,quodindivifum quidin

L.
fe, 8¢ divilum aquolibet alio, quoa fit perf,;
ctiam D('Ulﬂunluubllm. Quodiplunylter;
hoc I.L‘.f‘c_a]'-., itur. Qu.\_:cunqucprxdicmanc»t ]
lia in Ubg(.‘ﬁ!ﬁ,’&aiil in ly eff& "M"ﬁ:&dllim

rt_fi revocatu |-‘.1‘4::11r|t;1;4_, convenicntie, degy
denriz,&c. limilias adlineam zon oft !'L‘\‘oc:.;]p;.
l}.!\J'\'. l'ill;}_tci,(}ll} crcntin:,di\-siioncs,;ﬂie:atcs&:
hf“_l.]:' Lr_qL.lfa.mh:l l[:lll_"it,ltlum In‘llr}ca el
pluribus con fcnmthuncapando 1plum eft gl
ribus conveniens;in ll\ﬂ(_‘;l itemnon cﬁ,cu{um
{1;1 Ll;ca.rlunnm’nunfnh uluc:-.atem,{i:d aliepey
areliquisomnibus,ideo fic,ut plurificarisgop,
bitudinibus, diverfa in objeéto oriantu pra
cata,adcoque diver{z, & plurificarz nofmb‘m;.
tes,qua plurificatio nofcibilicacum vocatuy
jecht v materiale, ex proportionead matet,
(leazfanatli ex proportione objedi formalisy
formam ut atingatur.

Pr &MiTro TERTIO. Quidfirobjedtimiy,
male? Quod peraccommodationem & propy.
tionem f.m;t:o.;:-a: .d_u. ‘:alic;uo primo effeatis
coneeprualicujus;illud peraccommodationen
& proporrionem eftiplum illad; & taexpi:
portioie, cum rermino materiali, denominy
aliquis terminus, vel Metaphyficus quicliobh
ftengia,velLogicus. Ex proportione cumloci
one externa, appellacur notiria verbumment,
& fic dereliquis. Quod iplumielolvitarishe
Prinfnpium: quia cumres ftet primo cifenti
{uo concepru, ficut per phyficam participaiy
nemillius cnnﬁituunmr1'esyhyﬁcé; itaexpi
portione & accommodatione ad etndem pi
moeflentialem conceptu m,conftituidebebut
tales,perac commodationem & proportiontm:
Porro datur in objeétis aliqua participatio &
commodatio ad primo effentialem concepti
tam materiz quam forma: quiaut dixiinphyl
cis, primoefentialis conceptus m.areria:‘fﬂ;f!-
{e fubjeétum primum, vel porentiam pafivam
primo aurem eflentialis conceptus forme, ¢
effe aétum materiz; edquod per PfIL‘{i&.\dfl’l-
piantur materia & forma, definitio auicm p
cedens per prima, inferc primo efentialemecor-
ceptum. Ulteritsinveftigavic Ariftotelesmi
tiam ex transmucatione (ubftantiali; in guk
quodtrandi eftfubjedumcommunc habetqi

. R o
hanc proportionein ad materiam Vu‘:l&ftfhf-m:
i cum idem objeftum nun ad 1
am {cicntiam {pecter tangudl &

&

A T 12w Choyrmy
mune. bené vocabitur objedum

quid cor

SIS P S
Len ».‘Ia‘.‘.cﬁ.-_;.

|

|

termino ad quem;quo habite congu ge ‘
; : ytio 4%

.

|

&ex o quiacum deturdiverfa cumbm.?
cidentium illius combinationis exigentia
non poflicre ferri in materiam tanguanm |
&um commune,referridebebitin formabes
ftantialem . Ita etiam datur objectums Jd li“_“;:
yroprit [v:n_d!li:{j';‘: J

|

tanquamad terminum |
tia, & cujus notitia congquilii |
item objectum exigit diveifa pring/p

fica quiefcils ¢
i [p:[t-”-

paflion




t enim id \\n]tao'.:c,,q.'.x.l_n iqua n
S e |

I }.l\‘] 1

: - B

it elle unum ut oftend
&zc. & Ratioeft

relatione, i quid

eruntur.
- indu-
(Quiacum

I

arem quidem admicrat

.Jamauteminter noritias ¢
: Unde [uper: 1L notitiam
¢ fenfuum poteft{fubefle fal-
itive fit cognitio
inionem
ium {upe

aautcm cumdvi‘i
“‘LJIW( rat op

voflic : unde duz opit
ko, ftarefecun !|:-'1’:’-iin*,‘:um:11r
1in [Lr.m.u..m;] xcellen-
'Hdw;‘ niti ad unitatem quam
abere, cx {uppofitione, quod
1t, affe@atuniratem Attribu-
Ltrln.‘np:}:n.{hn

obj

deeodem

niraicam ‘]
sneplurainfeambien lo fic i

foluze. Unde quadam confiderar tanquam
principia, L-1;.1;chmllt pecies, quedamur p
bl ones, qu& dam ut effeétus, quedamut oppolita
Clte Dechocobjedt hi‘m dicuntur. Inprimis quod

actributio {pectari nm eat penes formale, quia
ur’bctz}w‘\t ri penes {cibilitatem debitam hnic
iz: debita autem huic [cientiz {cibilitas

Unde dicitur aliquod ubmn

,,m*nuw- qln alc Jiuctcl, .J

formale.

_choa objeéto quo J non hra,\'
lhu[oc{ corporis princi-
¢ Lym’cm proj
ualicacem. Cumque
corpus naturale qua
ione corporisnaturalisnon fit ul
revocabile, hoc iplo nonexpla-
umattributionis.  Quando au-
t ex eo arbitrarium efle obje
quia Deus pofletinfundere
d cerraobjecta potentem fe ex-

',.n,w:}r. Spedat quidemad
[ im latevel nonita

rie-

ita i.‘-.‘.i';cg:,:,ndilr, Ku.;(111‘1(."']ELI[’CXD.’![’III"J'u.i-
us, conlequenter & "yi"wmﬂlwf’tu m if‘iur L
atura fua habebit, quod has[paf

illo h"rm! in
ant funt ral m,Ur
JCJPIQt} iim pl((
tributionis de fin-
bus pradicatur pet
bitur de omnibus,l
nfiderationis. Er fic
snolcibile pro ebjedo tam

10¢

intellectus habetcog

A
rationis. Inl

i z il
ctalforte non aitmgu

J.,j-ﬂ 12 11772

&ibilis rationef ‘I|T|"-.II

dei,velnon folus.

folus Deus. Ergoly Abraham genuitlfaac, non
afh

C]t'\n'i.'-: EHI::H:![I-"}C [.l-‘!.'l. ‘\:w'_:l;\un erHim
I Deus, quem folim dicis
rmali ratione fide.
Etibilis ratione fo
ectom m
corratione formali A
jectum mareriale fidei. N

on el
Si vero nonfo-

G el
I T1Gcl.

reri:

fideishog

faffi dei,eltob-

enim quodathci

ProBATI

:\Llwnnﬂ“utlu.nv
ProzaTur TE th,.bl(h‘”[‘

3

adequatumeflec (ol

ecti rmate

lus Deus adex

quia illumereatu

nat actum fidei;
nonnifiuteft partic

(

) v
\ESTONI

Rz 71\,\Un:1!1
f\h\,d o2

ndiligere vircute Theologic
{ent

motvun

rorm,




8

Ozjrcrrur Terrio apari. Prima Pari-
Non pnffunt videri creatutz vifione
bea auinvideatur Deus.  Ergonecquic-
quam credide illisquin credarar DEUS.

R £ sponDpETur difparitatem efle. Quiacre-
Atales,non puﬂhnt‘ prinupi;—.rcuoE'tmm
em adedque qua talesinformari rati-
libeatitadinis: nullumenim Ensqua
1 eft efle fummum bonum, adeoquebea-
ticudo noftras quia hare ex fuppofitione hujus
vocisfupponit pro pofleflionefecura {ammibo-
ni,uceftinfe.  Jamautem creatur qua tales,
poflunt informar (ut probarum)ratione forma-
li ﬁdc‘il: m::cJpparr‘:tﬁu'lformcnrur, quod debe-
ant elle fummum bonum, Rurfus videre crea-
ruras vifione beatific, importat videri illas,vel
inintellectu Divino,velin decreto,vel inOmni-
l_wo:cmia,vclin effentia Divina, prout zquiva-
lenti quibuscungue perfettionibus creatis, qui
omnes modi videndi, inferunt neeeflario Dei=
ratem,etiat tanquam objedtum materiale Jam
autem credigliquid poreft; quin credendicon-
objedtum materiale, fitDeus. Etfic credohanc
propoficionem Creatura non eft Deus, in qua
Pmpoﬁtione,ob}e&um materiale elt creaturat
ih quaconobjeétumnon eft Deus, quia illud eft
hicfolum ebjeétum materiale, de quo predica-
wr pradicatum fequens quodeft, non eft Deuss
de Deo autem non credo quod non fit Deus :
confequenter cum dico ereaturanon elt Deus;
cum illo fubjeéto, Creatura, conobjedtum non
eft Deus.

Secunpa Pariras eft.  Non potéft charitas
Theologica ferri i proXimum, quin feraturin
Deum. - Ergonccfides.

_ ResponpeTur,  Sicut charitas ion potelt ferri
in proximum nifi feratur in Deum tanquamin
objeétum formaleita& fides.  Utrobiqueau-
tem poteft non ferriin Deum tanquam in obje-
&tum materiale.

DicexpuM SECUNDO. Objecinm adequatnm mate-
viale nom eff [alus Déus & ereathra. Probaturquia
praterhxc dud excrema, reperire cft tertinm,
informabile ratione formali fidei, hoc eft nega-
tiones & privasiones. Imo de facto de illis extat
revelatio, ut cum dicit Scriptura tenebras fuifle
fuper faciem abyfh.

Dicrxou TERTIO: Objectum mal:ria!&wﬂcqﬂa-
tums frdes, wt vocant alii Artributionis, ¢ff Revelabi-
le nominalizer fumpturi,  Nominaliter inquam
fumptem, hoc eft prout revelabile extenditur
adid quod revelatum, revelaturs revelabiturs
non auicm pre o, quod nonnif revelandum
cit, adeoquenon fumendoillud participialicer.

Videtur hzt Conclufio, effe contracommu-
nem fententiam, quz pro tali objeto ponit De-
um fub rarione Deicatis.Ceterum eltS. Thomz
quiim procem : hicitahabe. Formale Fidei obje
Ehum efl veritas prima, materiale vero g.r:m’q}u'.z'
rewelationem divinam. Ethicq.

-

TAS CIL.

arurx

beanitt

credituy propie

e : L
Quando autem ibidem addit, quz i
Juando autem ibidem addit, qua rmey

Tractatas |-

1.art:1.in @ hechaber. Materialevers o
frdei eftid quod a fidelibas creditur. Exinfy
confideremus marerialiter, ea, quibss fidy
tusr, won [olum eff 2pfe Devss fedctiimmy

aflenfum hklcumm:lmimu:, nifi fecundu gy
'll_Zlelll\IlClllqllCii'l Ol'.i!.lﬂ('l‘ll a{@ Dcurmlnqu::m‘ij
t\-)r.m;m. ‘in:;'l.luhlmlur de ﬁllt:'ilfil qii cft nﬂnm;
ratione for m;xl,xs,_f.-.mm;.'l:hc:grquc hane figg
doc.ls inam pet fanitatem, quz eft objeGun,
dicine nonmarteriale {ed formale: legatur
xtus. Deindeperomnesidem dcbct?ﬂ‘cob::
&um Conclufionem quod & l‘“ﬂciplumm\
jamavtem T'heologia comps.r:u:urh.ubilmlo;.
clufionum, fides principiis. ;Porrc\JS.Thn;T:j
difcurrensde objedto Tht‘t‘lﬂgim.pnr:q‘l,‘;,
3.0 6. dgcet,quod divinicasrevelabilia, i
ratione formaliobjeéti hujus {cientiz comm
nicent.Ergo lirevelabilia (tint objedtumThe
logiz, crunc & fidei objectum.

S. etiam Bonaventura videtiir idem doge
nifiquod, quoad vocem differat.  Nam 4L
prol: in finc loquens de co quod eft objeftin
proprium Theologiz, fubdut, pofiesns ingit
wnico vocabulo nominare ut fic ¢ffe credivile lp;:m
tameii eredibile, tranfit invationemintclligihilig
hocper additionem varionis. Videtur etiamel:
fententia hec Auguftini. qiii in Enchirid ¢f

dicit: Fides fuarums verum eff & alionaruminmg |

[e quisque crediz aliquando gffé caepiffenee fudffnty
Sfempizerntim, ¢ alia; atque slia: '

Videturidem docere Pontius d. 13.6.3. B
propefitionem véram ¢um certis limiation:
bus proabjecto materialifidéiallignat; Do
verd nonnifi fub conditioné, quéd aliqud
unum ex pluribus objectis in complexis,
deberec. In eandem fententiatn iniclinat Maw

non quit, par: dis: 1. num: 8: & 9. ron paniti |

Theologiapro objefto materiali olum D

ProsaTur PRivO CoNCLUSIO- Ratioobjeftife
malis quz poreft fetcnta cadem formalf i
ne; xque primoalia obje&ta informare; nod di.‘
bet determinariad unum certum materiale
mo & pet [e. Ergoidem dicendum eft deFik
Sed ratio formalis objedti fidei, potelt it
cadem formali ratione, zque primf;nliq reveh
biliainformare ac informat Deum. Ergottt

debet reftringi ad folum Deum, fedpromu |

alidicetrevelabile. Antecedens primumj®
batur. Tumquiaarbitmrié,&:Cumram‘umm
ratio illa formalis nonnifiad unum L‘cﬁnugr:-““
tur, & adhuc polird illa per noftros c‘nncff-lil
reftrictione, ;z:qué ut ante mancretire! r::.»l
q”h“(’ihi €OonCepLus Naturas r.:rlumnnn an
tant, Timquiaratio illa materialis Fmbeg.r ;..
mnateria, & formalis ficut forma, Ergolicthi®
pertinenter reftringitur num‘.iﬁ 1“‘”.”‘_”? i
Unam partem materiE formaaliquas 18

male immerito reftringeretun nnn'mil.'t_.%‘l
ptimo »'?Cr!élhawu;ﬂc.Tum cgl:l.‘.pﬂ!r




gt

'D":!r;fnltimo . 0

is , licitum erit unicuique k¢

aliarum {cientiatuin.

fubfumpti probatur.
b oftendi unde detur determinat
ndum guam determinatus {it, ne

revelabile lnnmp er {e re

ta ut figadftritus ad revelandum
{enonnifi Deitatem, Etlic

patus {1t D:m, ut fivelitfibic

mo pet

ii, dicat|
velate, & ic taimen pohm non
parer, quare de cxtero non maneat indiftes

nquerevelabs le primo pet fere

cracemefl Sy h
Ap

[;r“SJ.J quoc 1C

yelandum: Cur enim non potetit Deus per {e
revelare,quod ceelam (it 8 sre huncadtum

Credo ceelumeflecreatum? Efthocarguihens
wmexpr n..:."o negativos e | 'E(“Ekillc hanc ne-
rivam ratiofiem; ‘1--1‘1 noneft etiain majorras
icis &que primo {pectant ad Lo~
i ofics tres operati nes & nen lolautfup-
ono-demonftratio? Curite m,uluun &tentad

ei% i R Al
HOosCUrin k.

,\Iml..]u, ficam per fe rel liqua entia ac Deus?

Cur‘item ad 11)!1@1}1 Eque fpectent reliqua
COrpoLd, A€ COEPUS bumanum dquze ratio milita-
birquod inmwn per fe reliqua ctiam revelabilia
lu,h_n:.uil lem, & non folus Deus s\lmm in
rationc on]

ti materialis

Utlz e argumentum robur habeat, pt:m(.‘mh.
la un;wridlisdlii.‘(.rr.cndiL}u;z:n-.u'nul‘.;&
aliqueny habitum, p[mm & per fe Ipe-
nonnifi redutive? Si enimad Deum
1amad objedtum materiale th'
quarevelabiliareferrencur, deberet poni Deu
objectiim materiale adequatum, uc alii vocante
+ In duobushzc regala fat, inpri-
y: Non f(ont multipli-
tandaentiafinenec LJizi.]tL‘::IEng){}LlC nec habi-
s hinc qua revocari pofl {untad habitumrevo-
cari deb

d.l ad

reductive c

Jlt:'lbmum

MISin Principio neg
I i :

nt, & qua pofluntnon confiderari pri-
rnon confiderari p »rimo pet fe.
vium elt. Qu.‘ndo.llmmdcl]:
| aliquod objeétum in aliqua con-
2 [ e r'.n'mn.am.mymmnﬁJri abili
tum, non tevocabilis ...i
s objecti, apparet quod in illo, fit
) 1iy & ptri:.lino*nnll‘l
-im\:mdn-\tm. Elementalecun-
d‘ii;](]u(n'\!ump.u1‘1:\s!i}'f]ﬁi,anﬂll]Ll’cvnc.‘m'lﬂd
myltum, avia tamen manee adhue confiderabi-
litas !“u-L m, {ecundum quod corporafunt, be-
[ rrediuntur wnnd"t ationem phvh-
eciesobjecti. Rurfusprima & [e-
,polluntquidem confiderari tan-
s compofitive Syllogifmi: quara-
t adhuc confiderari , {ecundum
ones rectificabiles,adhucpri-
it ad objedtum Logica, &
iétive. Quz ll]dlltt]!),rt‘f])l(lt
Habitus .ma:qu:uc flii‘n]‘--.iH
nmnem confiderabilitatem fibi propriam artin-
: Unde inferturergo (i prater confiderabili-

{ 1)
ric,aeope

m-nhn“\...c‘

3t} {" al

men pol

quod{untop

mo &

nontantum red

yinc majorems

tatem redudtiv Aty manc adhuc aliquic 1L0MI
derabilicatis propr am attinget ha
tus. Sed non re
1’:. KA

e v

jot avte \nuliplm
tunc {umererur hab
Non omnen o

PC 'miut,qL.mnws
bilicate ‘11}11()}.‘1 jamatgin-

gens; & non

plebilis pe
i

refidua yconfiderabilicas, & ¢ HL‘L pn‘.pl ia,

guianon Juia autem licéccrea-
rurE pol wbilitare referri ad
Deum tanquam effedtus,tanquam quid condu-
censad notitiam 8c. Quia tamen non repughat
aliguid e mmtmc,g_u\g‘.lu_.h illisDeum, fine
hocordingsideo Jdlmcp\‘.;icntc;.durui\iq‘mtpu[
(e, fub fidem.

ne i {ua con

Continuatur Intewtim.
ProsazurSkcunpo, Intelle@us obje&tumeft
u-g:mitil\ilc‘\;c’iinri‘IP ribilesergo &objedtum
Fideimateriale eritintel mnl»jl"' elcogn nofciblis
le,an [.E‘CL.I.L‘, ergo reve (-bl]:,. l_umu}ul_nn.t
prima Probaturyquiaidenydeber cle objedtum
materiale fpeciei potentie; quod & 'genetis po-

L, S T W e
tentix, ur oftendicinductio s & ficlenfitiveutfic
objeétum, eftfenfil

{piciunt promater

le; (peciesque fenfitive re-
-_;l;jign'}ib;}i‘. Quod ipfum
ulcerius in hoc refolvitur. 'Si non cller idem
ob]cc‘rum materiale [peciei potentiz, & gene-
;.Jspuu,mm: &efletilla fpecies illius peneris ut
fupy )OH][U[, & non effer: qu:a dr.h«.uct in go,
(Imdi requ it lpums' rf‘(mlrlt cnsmil :Clés ut
dicar eosdem ordines effentiales quos dicit &
genus: quia dgb"*llwﬂmuoaw. 'mf‘mm:x
huupm enim noneflet | [pecies: {1 fpecies dcbcc
in fe compl leéti genus, m.b(.t etiam Lo:npluu
ordines eflentiales, quos: dicit oenus, nLqu
enim ordines illi effenciales di tr[,w-lunmr ab

il"’l:‘}"(‘ﬁ\’.f'.N\_-\Ildl(.ull.tltL\LLT_ﬂI'WCLlLﬁt.-',\‘?LiCI"l
ordines eflentiales, L]LH{JHICLIH.U‘ULL‘Hnn.iuilins
dicit genus, eft ordo ad objeftum, ¢ giiem ordi-
nemnoh diceret illa fpecies; quia npon haberee
pro objecto materiali idem obje@Gum, cum iplo
genere potentiz,  Subfumitur® Sed fides eft
fpecics intellective potentdz. | Nam hic agi-
turdeFidefupernarurali, qua fe habet t per mo-
dum potentiz, & (;fl (“I"LL]FW itelle@us luput :
naturalis.

E go fi .ll;ul\.a.‘f.ug, ut l:L, dicit pro
objectointelligibile, dicit etiam fides. Secun-
da confequentia probarur: quia hic agitur de
objeéto, r.wm- fic Ipecies li‘lfLH:".nﬂw ‘objeéti
lt?t‘d‘&ﬂ\.‘.u lineam uc.\imch & tamen uno no-
mine Ei;rn‘imtur,iub quo,omnia pet {e .i:..d.ln-
tia continentut, hoc autem nomen nhon porcﬂ:

oftendi aliud, quam revelabile. Quod ipfum
utconfter. -
ProgaTur Tk

rr110 Conclufio. Quiafubnullo
alionominecommodius ex xplicari Pntuﬂl{anu
materialisobjedtiadequata.  Nonfubnoming
entis divini: quia peccatum cft etiam fpecies
objecti

T S —

4%




1O

objeéti idei,& tamen non eft Ens divinum ? Ne-
gationes item & privationes, funt (urdictum)
fpecies objedi fidei, & tamen pro materiali fi-
dei,noninvolvunt Ens Divinum potef} item
de non efle divinodari fides, ut cum credo noi?
darinegationem efle Divini: objectum adtis fi-
dei, eft non efle Divinum negativam, quod ta-
men non eft Divinum, quiadivine efle,elt con-
tradittori¢ oppofitam. Nonfubnomine Entis
revelabilis: quia ly ens, eft genus remotum:
genera auremremota non debentponiinexpli-
catione objeéti, propterdicta in Logicis. Non
fubnomine revelati: tum quia modiloquendi
formari debent fecundum uvfum Dodtorum,
Jam autem tota Schola Ariftotelica abjectum
habitiis cognolcitiviappellat cognoftibile,non
cognitum, volibile, nonvolitum. Tumquiare-
velatum exmodo fignificandi imporrat tempus
prateritum. ]amautcml.uotcﬂ'cﬂ'cail‘usﬁdci
pro tempore prafenti, de quo nonnifi verumcft
dicere, Revelatur. Tum quia cadem fides
qua nunc cft, actingeret objedtum, quod Deus
cras de novh revelarer.  Sicut codem habitu
fidei Beatiffima Virgo credidit venturum Chri-
flum; & veniflealias, pofitd Incarnatione. Al
{umprumprobatur guia quando jam peradta eflt
Incarnatiodebuiffec inomnibus fidelibus muta-
rihabitusfidei; - Ergo apparet quodnonad fo-
lum revelatum,fed etiam ad idquedrevelabitur
porrigat fe fides. - Nonf{ubnomine credibilis ;
qni;}c'rcd}cwocftquid polteriusrevelatione. Er.
go & credibile eltquid polterits revelabili: pro
ratione enim adferri pote(t, Cur aliquid fit cre-
dibile, quiafcilieet eft Revelabile. Ergononelt
objectum fidei, quia-proillo priori, pro quo an-
teceditur A revelabiliiplum eredibile, jam eft
objcétumfidei,  Cumgqueipfum credibile, non
{irultima ratio fidei, non debet proobjecto illi-
us poni, quia hocintrare debet definitionem fi-
dei, defimtivaautem debencefle ultima: unde
aflumi deberaddefinitionem; genus proximum
& differenvia ultima;  Tum quia credibile ex
modo fignificandi ut fonat, importat connexi-
onemcumadticredendi: objedtum autem fi-
dei, potitis conneéti debet cum aliquo tenente
{e ex parte Dei revelantis; cum veracitas illius
fitratio formalisguejamautem revelabile, ma-
gisﬁ.‘{«:nstcxpnr[chi\'cmc:mris. Tumgquia
ficut ex co probawr, Ens credibile efle obje-
¢tum mareriale: quia ad illud feruntur emnes
adtusfideis itadicam revelabile efle objeétum
fidei: quiaadillud feruntar omnes affenfus pro-
prerrevelationem. Tum quiafiexeocredibile
elt objectum fidei, quia habitus fidei eft credi-
tivus; itacoam objedtum fidei erit revelabile;
quia habitus fideieftaflenfivus proprer revelari-
on=m. Ertficuc habirlis cognolcitiviobjectum
el :-c«.gﬂo!o'mlc, inf'i:r:urqm: ex eo habirts cre-
ditiviobjetumeffe credibile, inferemus & nos
eflerevelabile. Ly item Revelabile, impor-

Tractatus .

tatrationemaflentiendi; Cum tamen credis
tas qud talis, utpore renensfe ipart:ai“u.hpl
fitquatalis, ratio affentiendi. T“mqma“c‘-d'
cedunt oppofiti, credibile e € quid pg
revelabili, 8 ex eo nonnifi revelabila nunlc?-
objettum, quia eredibile magis proportign,
fider habitui: nam quantimvis magis fgl'.'
tionetur fidei fub formalitate habirys c-[:l-j,rl"
nontamen magis preportionatur, fub f-'rlr;;l:.
tare habirus,procedentis proprer rcvdm.m;
qua formalitas, eft priorin Fide, deméé
dicitur quantumvis 1llominabile privis ey,
li, nihilominus vifibile effe objectum vily, 4
nen convincit: Namin umhorumlcnzenm‘;
cidom coloratum eft obje@um vifus, N
procedir paritas: nam cum Lusfola, nonpafy
videri,non poteft effe objectum vitive: g,
{alicer enim objectum porentiz debet ¢
tale circa quod verfetur potentids hoci
enim & cffer objectum & noneffer, Cume
nonverletur oculus circalucem ; nec enimen
videt ut fupponit'oppugnans, ton porcle
luxobjetum vifive. Ex alia autem parep:
prerrationes adlatas revelabileeft objedunf
dei; habetque rationem prioris uc conlentio
pugnans.

DIFFICULTASI

Solvuntur Oéjeﬂwm’s

Bjrcrr PriMo quidam.  Impolibiliset
adus fidei, qui pro objecto materialito

attingat Denms ficut impoflibilis eftactust
operationis,quin ﬁmul;i&u,qunmvisnmﬁgm
té;actingac premiflas crgo Deus eft objedu
fidei materiale, ex quo cztera omnia pendl
in eflecredibilis. Anrc-cedcnsprobuuxSw
rio.  Nihil atus fider atingic, nifl propteck
ftimonium Dei fed proprer :r:ftimoniuml)ciq»
tingere quidquam non porcﬂ:l i fimolag.
gat Deum, juxcaillad ad Hebr. 1. Accedentn
ad Deam opertet credete qund fic, q}god b
omniactufidei fupernatoralis. Erceréqw
modo credimus Deo, fi non credimus Dt
elle, 8 veracem effe. :

Responnerur.  Negando antecedens. i
maejus probatioeft pro nobis, & patitienid
habet. ~ Pronobisct; quiaﬁimfch.lbc[Dcyi
in actu fidei ficut pr:cm':ﬁ‘.t, certé ille in e
operatione, non feha bent pcrmodum maenk
lis, fed per modum formalis, quia per inL‘F
motivi; adeoque etiam Deusex vi Pnr.irarii,hii
bebit fe per modum Formalis,  Paritase :
nontenct: quia fifieret iiiatioﬁncfltff“dtnj’
ad premiflas, efler illatio fine {uo fmmaliji]“-:'
vo: quiaFonnrllizarivum&tdiflll;&;\-uml=‘-'>l
eftillaartendentia premifaron. Siauremft
materiali uniuscojusque affenfus fidel 1907

< el i
Deus, nondum fequereeut el actum fide ]

2o 5 epugnat 1 |
{uo materiali: nihil enim repug?

7 3 % fr aqrim; G4
materiale, effe etiam aliquid creat! ;r




bationem :

['-:L‘;:\\:‘ir'n {ed preptc {
e q m]umm nwu po 1\.1‘&

is, concedo pro p.m: onems 1 llu 1t
{omet for-

1e non incl lufa in 1}4
mali.  Nego propofitionem.
Exzi1carur Diftindio. -~ Dupliciter pof-
fimus atcingete Deumrtanquam objeftumma-
ale. lupunm ut {ubjedtum credendi fic
iple Deus, motivum autem fit, teimonium illi-
‘sdtft 8cquia verax eflt. Seccundo pnf"umns
-e Deumsitatt creditio 1111u€1c1u..utu. in
infoformaliinclufa, nmmﬂ]b:IL enim cft crede=
re teftimonio BEL & implicite non credere
Al[]] L)Cllﬂl LSI P[Iﬂll I]]"Ll':) mo l'IH'll."l\.“l'Ll“(.i
cluceatr Deus, lc.qnt:rt,mt obj g,m.m materiale
adequatum fideielle Deum : quiaj: am cum nul-
lo lio mm,* iali, perfe uniretur ratio formalis
i fi pt:ﬁc'iou modo, non fequetur effe
Lﬁ.lm mrq»mtmu materiale Detum, fed fo-

Deum credit

Jum {

erur; efle illam objeCtum .uiuw tum

formale , quod non negatur. Quod iplum

; H | refolviturulteritis:  Nonraroid quod elt fub-
' 1]

| chlm aut amitcicrationem 11{}‘111}(&&[ {ubje-

b, aut tranfic in rationem formalis, fic v. g. fi
\ oc ruodlu.t ]H FDDMM L\’.ld'l nonnifi ruml—
nus; w,] definitio, tuncjam non habebit ratio-
nem fubjedti: quia ratio fubjeéti: non ha-
betur extra propofitionem ; terminus au-
tem & definitio, non eft propofitio: cum

ndo in ratione termini, non habeat quid—
quam, quod de illo pradicert Tunc autem

tette | eft riloln 1 fubj L"tt'l'ﬂ qus ando C’lplt fupra illud
Dt | predicarum. - Rurfus ipfa ratio 1L1b]c‘\.tl pot-
Jai | efrransire in rationem formalis,  Cum enim

mfitadtrictum (ubjeétum, ad rationem non-
ibene poteft terminus transireinra-
tonem formalis,  Porro fubje€tum in ratio-
nem formalis duplici via tranfit, inprimis {1 po-
natur per modum pradicati:& fic quandé enun-
doAnimal et rationale, ly animal, eft fubje-
tum.  Quandeautem per{eccundam operatia
nem dico, homo eft animal rationale, ly ani-
mal, tranfitr ex {ubjeéto in formale, quia omne
predicatum, habetfe permodum forme refpe-
dueusde quo pradicatur, unde etiam predi-
catavocantur formaz Logica,

per

Alia etiam via fubje&um tranfic in formale,
quande totum illud complexum accipitur pro
Motivo, motivum enim habet fe per modum
tormalis; &itacumdicitur: Petrus eft homo,
qQuiacftanimal rationale, ly animal jam non eft
: [ 1m nec matetiale, fed tranficin formale.
o Quiaaurem Deus atreftanshabetrationem for-
tm[is&mutivi;idcolvl)cusqund 1as eft ma-
teriale, & {ubje&tum fidei, tranfirin formale; Si

_1t11t10

L i

in' quo-

ranfit in fnr mn ,

usmens fuit o
quodnam fit
ate medii,

objeftum cre-
k‘lLuui!l'lL n

O3zjrcrrSe cunno Keninck hicdilp. 9.d
1. hum. 10 .,.kllw ¢, non elt jam aéu 5
quod pol acres 6 revelabile
]

noneft objeétum materiale fidei: nam uc ali-
quid fictale, non fufficic quod poflica Deo re-
velati, [L‘JL‘.PHS eft,utfita Deorevelatum.
RresponmeTur.  Revelabile fumprumpar-
ticipialiter;non eft jam aétu rale,quod poflicfide
divini credida@u; fecusfentiendum derevela-
bili nominaliter, qua ratione {umpu im, {tacui-
ruranobis pro mareriali. ~ Idem aliter diftin-
guitur.  Revelabilenon eft jam actu tale, hoo
eft quantiim ex parte habirus habent's {e per
modum potentiz (upernaturalis, quod pofiic fi-
ded 1. credi, nego antecedens.  Revelabi-
lenoneftjamadtt 'tll\ ,hoe u%uomnhptamnn
neceflariaucehciaturaéeus
cedens & nego cot 3'

iei, (.nnccuu ance-

be D
ll.lbcm;lv.,-:] L
turad id quod: | otelt
efle; oftenditque hoc induittio: 8z expetientia,
Vifiva enim noftra non rancim exrenditur ad
flores,quospra nobis habemus; fed etiam adil-
los, qui vi g. ex Indiis adferentur, Quod
ipfumulteriusin hoc fundatuc: quh pote ntiz
ad {uaobjeéta éftrelatio tranfcendentalis i tran-
{cendentalis, eflencialis;fi effeutialis,immutabi-
lissficuc & omnia cllencialia immurabilia {unt,
Si-immutabilisab. exiftentiaiobjetorum  qua
mutabilis eft,penderenon poteflt,  Quiaautem
ﬁdcs,c:‘%h:lb:ms,‘.x;:bc;;s!’cpumodumpou‘mim
ucpote adferens primas viresagendi, ficuriex-
tendatur,non tantim adid,qur)duvcl::u:nu:,
&lcujus exiftic phyficé,;moraliterque duratreve.
latio.fed etiam adid,quod extiturum eft,feu re-
velabile eft. Qlluz mmcmph: porgntiz ad hocut
exeancin adtum; indigent fuis prarequifitis; &
ficvifivai 1L‘|t'cru.1t1 diftantis iummc, objeto
atu colorato; &c. ut experientia oftendit, de-
polcitque conditio creatura , qux cum cffe li-
mitatum habeat, (.L’or\cluf,icq ensadeflc, | li-
mitatum habebit; noneflecautem limicart 1, {1
independenter ab omnibus pre &requifitis age -
juodproprivmelt Dei.  Ided criam i-L,\..:
& habitus, quielt per modum potentiz, exigar -
prarequifitaadve :a fuum ob-
jeCtum, inter qua pri [}\'l'{lnctng -
latio adtualis; ranquam formale aflentiendis
quz quia non {upponitur efle verfara circa id
‘l" ydnannifirevelal ut citea illud, non
poflitverfariafty, ex defe@u prarequifitorum,
fides.

Insrants Pri

rentie omnes
‘um extenda-

r{anc Ju 1’i~th

vicur, f

Mo.  Cum non poffit a&u

yeriari




12

verfarifides circaid quod poteft nonnifi revela-
riscur nihilominus dicetur revelabile eflc obje-
&um fidei.

REesponDETUR.

Quiaid exigitconditio ipfius
potentiz, natz {e extendere, ctiam ad ea, qud
nonexiftunt, quantum et exilla,nullaque falta
ex illa muratione, modo adfint prerequifica.
Objeé&tum autem de quo hic complecti debet
omniz,ad quz {e extendic porentia, feu habitus.

InstatSecunpoKoninck., Ut pofiit ali-
quid coloratum viderinon fufficit quod a Deo
poflit illuminari, fed requiricur ut fit actu illu-
minatum.  Ergoetiamutaliquid{itactu obje-
&um fidei, debet efle aétum revelatum.

RESPONDETUR, Q\}Jnrumcxvipotcntix
vifive, (ineulla iz illa muratione, extendi port-
eltadid, quod poftea illuminabitur, licer ex de-
fectu pr::rc-qu‘ﬁtomm actu non extendacur.
Quod idem verum eft de fide.

Osjrcrrur Terrro.  Multa funt revela-
biliaad quz e non extendit fides, ut ad incar-
pationem Spiritas Sanéti. Ergo revelabile ad
aliquid fe exrendit, ad quz fe non extendit fi-
des. Exalrera partc,adahquafccxtcndicﬁdCS,
ad qua fe non extendit revelabile: quia fides
fe exrenditadnegaciones,non autem revelabi
le: quia revelabile includit Ens, cum tamen
negationes,non {it Ens.

REespoNDETUR.  Objetum materiale, ex
r:oi'_.\fbqumcammunccﬂ:,potcﬂfcad pluraex-
tendere quam habitus; vocaturqueadzquatum
nonnift hoclenfu; quediucludatomncs {pecies
illiushabitus. - Sed quidquid de hoc fir, quan-
pum ex vi habitus fides, ille idem manens, poteft
{e extendere ad eredendaillam Incarnationem,
licer fe non excendat aétu,defeétu prarequifito-
rum ;ita utfic ad illud objeéum actu Potentia,
{ed actu, fenonextendens: Revelabileinclu-
fit Ens implicite, fed communc etiam negatio-
jibus, fecandum quod Arift. 4. Metaph. tex. 2.
ait: Jpfim non Ens,quandogie cffé Ens dicimus.

Quz ipfa Jatitudo hujus objedi, oftendi fi-
dem, ficu & iptelleétum,ad infinitafyncarego-
rematicé fe extenderepofle, licernon fe exten-
dacad infinita carcgorematice.

InsTABIS PriMo. Saltem non eftratiocur
fub nominerevelabilis hoc obje@tum ftatui de-
beat: nam cuam Logica eft habicus cognofci-
tivus, & tamennon {equiturquod materialeil-
‘Eius‘L‘.c‘n:a[}?nm‘ﬁ\‘o nominu(_'ognoftlbilih

Responperur., Difparitacem efle, quia
Logicanoneft potentia, hine non eft neceffeut
ite de ratione objedti ipfius-
met po.’cmix. Fidesauremelt porentia fupcr—
naturalis intelle@iva. Deinde quia alii habi-
ent nomen, fub quo fua cbjedta expri-

juodfpecies omnes per fe confide-
i poffunr, Jam autem non cft
nomei, quoc c:\';ﬂ;inmtol‘]cc’tum fidei,nonde-
;:clcmi\;:ir.[m: e macerialisetiam illa objeéta,

pat ticipet DM e

tus hab
mant, &

rabiles rev

2 Tra&awus L

qua perfe prima poflunt infarmari Tatio
mali fidei Divine,quodipfum obeft
jectum, dicatur Deus.

Instat Secunpo - Valentia, nihj) b
quod non revocetur ad Deum, fpedan,
omnia, ut plrj’_ni;:rcm Dei cognitioner; e
mus.  ErgoDeus, non rcve]abifc ety au
tum objeétum materiale, o

R_T-_ SPONDETUR, Quiamulta Praterey
d;rabili_[atcmii.l;lm reducibilem ad Detmay
{unt intformari ratione formali ﬁdel,i.j. fL
rerillam Lc:incabihmrcm,lmhg[mmadjwcif
onemipecierumobjeifidei: &C]Ui:mi\mfti
dequo hic quaritur, debet effe copmy
omnibus per {e confiderabilibus, gy fy,
communitatem non dicat Deus, fir, ur nu;.'f
quaficum objedtum.

OsjrarurQuarto. Idem debet elfeobiady
principiorum & habitus difcurfivi, Sedihe.
ctum materiale Theologiz, qua eft habitsd
curlivus, ex principiis fidei eft folus Deus, fioy
& fidei. : |

ResronpeTur. Negatam fuifle minog ‘

fe do
HlIc h';!(C.-

Infd *

3

in Proémial.x. partisMajor aurem vcracﬂ,c‘u‘,
queratio hzc haberipoteft. . Quiafinoniky
ob;cétgm effet principiorum & habius, ‘
quam forerargumentum informa: quiai'ci ¢ |
{cientia eft habitus Conclufionum, & princi J
f

funt premifle:: Siergd alind eft objetium piv
cipiorum & aliud Conclufionis, erunt quane
termini, con{équenter nihil tunc (cieur. Dey
de difcurfive nihilfcitur, nifi mediantibusy
cipiis.  Ergo fi principia idem objedum
tangunt, qued valt (cire {cientia difcurfivas
hil unquam fciet.

Nototamen. Duo efle principisunived
lia fidei. Hoc Deus’dixit, 8 Deus eltvert
prima. Hujus principii Deus eft veritas prm
objectum materiale eft Deus, fed ita (utfecm
dum dicta) in multis affenfibus tranfeatinfir
male, non ergouniverlaliter erit objectumme:
teriale. Subilloaatem terminohoceust
ly hoc quod eft pro materiali,non {uppomit?
{olo Deo,adeoqueillic Deusnon cft materd
conlequenter utrumque hoc principiumiac
urmarteriale fidei, non fit folus Dens.

Ogjicrrur. Quinto.  Authoticas facre Su
prurz & Patrum pro objeéto fidei ftauenia
Deum, quod allumprum diftinéé probat Ve
lentia hicdifp. 1. quait. 1. pu116‘r01.§-5- :

Respoxperur. Authoritates has ucplonin®
loqui de objeéto formali, velde objettopn®
pali, hoc eft nobiliflima credendorum [pech
quzindubi¢ eft DEUS.

DIFFICULTASE
Buo fenfu poffit dici ()é j’gﬁ;{m e
»1if9‘.rmﬁm; Fidet Dews?

catibus po
Ra!

Dem habitus fub diverfis formali
eft habere diyerfum objectum,




noren |

Thaie

'\
Di
R at1o quiafidiverficas ﬁmfp-l\uitn:rfcwnrm—
am.nfert diverfa objeéta. Ergd etiam intra
condem habitu l!l,.;l\Llil[IS{UCIII!I.LU[I\‘J(H( -
malitates, por elt diverfitatem formalem obje-
gorumrequirere. Deinde {i eadem indivifibi-
lig enticas, {fecundum totum {uum efle fumpta,
aliter definitur proutef t eflentia, alicer prout na-
mn\.mrr rpreut quidditas. Ergo etiam & idem
habitus, {ub d.\LLLl h:rmqht.m aliter definiri
oteft. Ergo & aliud habere formaliter OLJL-
fum,cem [I-U objedo definiatur.Porro fides du-
pliciter {pe&ari poteft. Inpumumquwnmmclt
itus fumprus Jampntumamrcllcchvai'upcr—
saturali, fic {umprahabet pro obje&o revelabi-
le.Dei nncf}'mln;pdtc'i:u es prout cfthabitus
1znigmaticus; 8 in {pecie,praludens vi-
ﬁonmmriﬁc v, Defic fumpta frde
Dicenpumelt. Quod fides fumptaprocagnitione
vocarny

fca, antecedente cognitignem que

1 ad faciem, babeat proobjelto adequato Denm.

ProsaTur Primo. Omnibus illisrationibus
quas (upra {olvebamus contra Conclufionem,
faver 1fuuclom Sanm’;L ut 1.ad Theflalon. i.

077 eftra, qua eff ad Denm, perfecta
15 ctmm lib. 4. de Civir. c. 20.
* maximum officivm ¢ft ut i

wuump credat Denins.

ProsaTur SEcunpo.  Vifionis beatificz obje-
Gum eft Deusutfcitur ex1.par.& ex materia de
beaticudine.  Ergo & fidel {fumptz pro habitu
Znigr “onf LCU.L?HC::IPIC.F.IUH cx S. Pau-
lo Videmus nunc in xnigmate,tunc aute mfacie
ad faciem,ac lidiceret : d:-ma;uodmmcv.,lnc‘
non r'("‘ nolcimus .][’L \’]‘1( DImus 111 DCO nodl
idem mur clar uwdmcmus, fi non idem eflec
objectum fidei & vifionis.

PropaTur T ERTIO. O\-Ld:i“lﬁnoncﬂ'ctic‘.cnl
objectum Fidei proznigmatico habitu fumpra
& "lni nis, & 'm..m etur pro £nigmatico 1mb1€11
ponitur, & non fumeretur, quia@nigma &
{olim differunc claritudine & inevi-
dentid: hocipfoenim non effer 1|-;us,i= daltus,
1’\5_1.‘.-.'.\1 enigma. Qua aurem rancim claritudi-
ne & 1=1umu‘ ..fhm‘mmtm non diftin-
puunzur objecto mareriali: quia alias non fola

.i'l\[.][t.& ».V\dl'flf‘.l(di[]ngUCfC[![ilf.

OsjrcirurPrivo.  Evam fic fumptd fide
bitu znigmatico, quod Abraham genu-
aac, & quod Tobias habuerit canem, non
qm ifta omnia pertineant ad Deum.
P "rmu{, ad Deum eomodo,

Yatria, pertinebit ad Deum:
ccr I:gcm‘luii(llu’ln Haace mci:mm

matico. (

D.uwl

ONDETUR.

;ifta viderein

teferendo leili
' i 1 : . = Y
pettinentens .1.{ gencalogiam remporalem Filii
1)- i, & canem T obiz tangquam effectum
dentiz divinz. Unde 8 viri fpiritnales LL fac TT
Cteaturasrefert dDeum. Oulmq_.qmc
| eribilitas

‘I‘U\'l"

upra, luffice in ratione for-

Instasis. SiDeusflubqualicunque formas

{' utatio [

r—
i

litate, effer obje&um quodinquiritur,ideoel
fer: quia omnia dicerent ordinem ad Deum
uleim quia

proba lequeretur

quz ratio
omupium {cient ~'|m10|\}\uumtlh D...maj quia
\)nmmqll“‘ rractanturin {cientiis, dici
nemad Deum.

REesronnerur. Ordinem hunc debere efle
non in ratione entis, qualem dicuntobjeéta {ci-
entiarum ad Deum s led in rarione .1[1|:1gil\jlia H
in qua ratione, confiderantur religua, in fide,
pro xnigmatico habita fumpta, relaté ad
Deum.

Osjicitur SECuNpo. Fidei pro
znigmatico (lampta objeftum et Deus.
& fimpliciter fumpra.

RESPONDETUR,
1

Difparitatem effe:

quia
quzrationcs militant pro antccedenti, non pu-
gnantpro conle Lm.'lm' & fide \l'impriumh.lu
b![ll&n't“‘l“ atico, atrendivad id quod pofteavi-

dendum; {fampra autem pro polcntm intelledti=
vafupernacurali,qu® comperit in via, artendic
adid, quod dicit veritas prima in djcendo,quam
c[iamdnc::cnl,unmrramu% Deus, nihil vetat.

Osjicrtur TerTIO.  Poteft Deus decrecum

1o quoquam, aut de
{icin ratione attingibi-
lisd fide atcribuibile ad Deum; quo cafu adhuc
foret eadem fides, & tamen non haberet idem
obje@tum. ErgoDeusnoneft objedtum fidei.

Rzsponperur, Quodad duosillos calus ag-
tiner eos & illi fimilesactingic Lugo difp. 4. (e&.
1.& Amicusdilp. 1. feé. 7. ut hi cafus refolvan-
tur,

Assero PRIMO. N wllam effe creaturanz effe
tialiter irrevelabilems. R Atioquia im]\]lf_
].unmmco(’l;u cid Deo, & implicatillam prée-

ludere jus | 1%0, nc Deus eciam ex abfoluta fua
1.!0(me pot flic dicere e quid de illa {entiat, vide-
tm'qucc—i‘ib limitatio Deo indebita,utnon poflic
dicere quid fenriar, libetisque infignis fecvitus
eft, non pofle promere, quid f{enrias; precipue
cum ipfa diétio, ordinetur ad internos conce*
ptus manifeftanidos. o

facere aut de non.revelanc
nonrevel

idoeo, quod

Assiro SEcunno. Defacto Dewn non bhabeve
decretumunihil revel. Rarroquiaimplicat
cum tali decreto aliqua revelifle, cum tamen
defadtoaliquidtevelarit.  Habet tamen defa-
&o Decretum aliqua non revelandi: quia de
fadto aligua nen revelabit.

Adi,

Assero TrrTI1O. Cafn guo I')ffﬁ:'_ﬂ‘j"ii?’ii'f.-‘ Decre-«
tum de nihil revelands, dupliciter 1llud decre-
tumfe poflet hal Primo, uc fic zquivalens
negativetiamn anidihojus decreti, Se-
cundo, ur feillud decrerum excendatssnnifiad
diftinétaabillodecreto.  Sicutin hbmanis ac-
ciditcum iratns aliquis dicit: Nolo qujdquﬂm
loqui ribi.  Qui attus, hunc {enfum habet,
denuntio tibi, quod eXtra hane denuntiatio-
nem, nihil tibi im denunciaturus. Cafuguo

(b) DELS




fA.
[

DEUS formaret decretum in pr]oriﬁcnflx, nihil
jam caderet fub fidem, quia nulla effec veritas,
quam poflet atringere fub fuo formali fides.
“afu autem quo Deus formaret decretum po-
fterioti modo , adhuc forer fides: quia illad”
ipfum rev t Deus, quod in pofterum nihil
velletrevelares & fi hoc 1pfum revelat, haberur
(ufficiensformalc fidei.

Assero QUARTO. PofJet Deus f.»}cere decretitin
denen revelandaw. g. Inc rnatione directe, quo de-
creto pofito, poffet Deusrevelare decretum de Incar-
natione.

R aTroquiadecretum delncarnationedire-
&2 manifeftatur,indiredté aurem Incarnatio:
quia (ic manifeftari illam nen implicat: quia
ponfecit Deus decretum de illa indireéte non
manifeftanda. Et&converfo poffer Deus facere
decretum de non revelando decreto de Incat-
nationedire@e, & hoc call, poﬁl.'t revelare In-
carnationem, quamvis €x illa revelata, fequatur
indire &a revelatio,decreti Incarnationis.

Assero QUINTO: - Caf 9’!:’-01)6&{]‘:16[’?’{’3 decretum
de non vevelanda Incarnatione, & non faceres de-
eretum de non revelando ipfe decreto, nublacommit-
zeretur immplicantia.

RaTio,quiailla oftendi non poteft, neque
circaidem vetfaretur decretum, & non decre-
tum. An antem tunc circa indirete revela-
tL:mpoﬂ]tvcr!hri fides decidendum conformi-
teraddicenda derevelatione virtuali.  Ex his
affertis ad Objectionem.

RessonpeTur, | Cafu quo Deus faceret de-
cretum de non revelando quodpiam, qued in
rationc attingibilis a fide poflic atcribui ad De-
um ranquﬁm rationem formalem motivam,il-
ludque decretum manifeftarer, tunc pu[]ufnrct
contradictio: quia & non effet actribuibile ut
{uppenitur,& effet attribuibile, quiaillud ipfum
dccrcmm111;‘.11ifcf’c:1tum,cﬁ' atrribuibilead De-
1m tanguam motivum fidei. Cafuauremquo
illud decretum non manifeftaret, nullamgque
aliamrem 3jamnon efferullafides.  Anautem
habicus fidei cafu quo nonnifi unum objectum
attingeretv. g illud decretum de non revelan-
do,ellet ejusdem fpeciei cum noftrate,dubitari

lee. Sed{i ex accidenti non poffet verfari,
adhuc effet ejusdem {peciei. Cafutamenquo
dareturaliqua fides, quz eflet effentializer non-
nifi unius objecti atractiva, indubié fpecie a no-
{tradifferret. Anpautem pot]]t darifides talis?
confequenter decidendum, An ctiam poflirda-
tiintelle@us, nonnifi ad unum cogno(ccndum
determinatus, de quo in Animaft.

QUASTIO I

De rationeformals Que Fidei,

( Uancumvis Ratio formalis proprer Quam
_J fidei, & Qua, eadem fit ut infra videbi-
mus, difceprando tamen difcernecur, ob ampli-

Tractatus 1.

rudinem materiz.  Communiter ompesd
gnant pro objeto formali fid =Vcnm;.-:.'
mam hoc eft Deum, prouchabet ratiog ke
. : : ationemye,
tatis primz. 1“"“5-"[“"|1ﬂ<:mpl'in‘-a[0_,1
p 3 ’ ' 1.5
teftemoning e

ATHS

w homints accipimus, teflimen
vdir in Filinm ‘Dei
ey : riftusipléidem Pery
velationem Patrisrefere : & ad Galag, 4.6
lus fuum Evangeliom refertinrevelatc e

.

Iy

CECYE

8

{u (,lm!ri,S{pnmaadV'{i‘.c!‘l..l‘.z. appe 1[;,‘“;_ |

nonverbum hominuz dverbum DE
Porro triplex pote ‘marti ﬂ"itr‘:;ur .
vertitate prima. Primo anod fic veritas i
di«:qndo, queinreeft iplfl-‘mc: Dc‘ns,p}cu;;:
ceffario verum dicens, & impotens meng 5
cundo formatur conceptus de veritate [-.rig;;
quodﬁtvcnms prima in c:-gnai‘bcndn,m:
l'Ceﬂfip{CI'ﬂC[fI)CLES,ﬂUﬂl‘l”EjT‘CSlE[Ill]'l[,L‘\. :
{cens, adeoqueimpotens falli. Tertio form
conceprus vericatis priimt:, {ecundumg
veriras primain eflendo; de quainfra, ;

DIFFICULTASI

An veritas prima in dicendo, € femperpe
dem, [it Oﬁ_'jfé?umﬁ;'m.:fc [fde. ;

: IcenpuM PrRiMo.  Fevicatompri
dicendo effé etiam yarionen fors

ProsaTurPrivo.  Siveritas primaine
non efler formale fidei, poffet credi anteg
poﬂbtcrcdi,f’cdidimp!'sc.l.r. Ergo &
qv.:oi'cqu}tur.chucla probatur. Pofleaflesn
antequam dicacur, eft pofle credi, anteque
poﬁitcrcdi.Scdﬁ yeritas primaindicen
effet etiam motivum formale fidei,poll
{entiri antequam dicatur; fiquidem illad
non effetratio formalis affensiendi. Erg
tas primain dicendo non eflet eciam m
formale fidei; poffemus aflentiti, a0EGH

offemus affentiri. Majorimmediataprost
Credereeftaffentiri quia dicitur: hoc eniié
definitivé credere,  Ergo pofle affentitih
quam dicarur, clt pofle credi, antcquam &8
credi,

PRrOBATUR SECUNDO. Siveritaspr
‘cendo non lpc&urctctiam ad rationem [
lem fidei,non pai]br dari ratio cur alig !
datur: queram enim cur credas Deur
num,& non credas Antichriftum/falvas
dicastenon credere Antichriftum {alvan
quinidnoncagnolbit DC!H:qumidil"ﬂ%‘
fit,8&c.tcaugem non credere nify quod ¢cf
{cit,lquod;promittic &c. Deus,quarat, :
Unde tibi confter non cognoiceic DEUA
non promififle {alvationem Antichnltif=2
tandem refpondere d_cbcb.s,idmrcciedcr:}
nitatem:quia Deus d1x1t.“-ltcmqucidcoff"
dere pcrd:ticmcmAnrichriﬁi;qul:lid

ProsaTur TerTro. Sidictio Deiy 1O
oo Deo diceat]
o !

e

n

e

motivum formale fidei: Ex ;
~ s 1 1t
femus dicere: Nego. Scqued 'r';,‘“

: T E oris
quia quando aliquid nen clt rauo =

me




g

{truatur
Ut
quis dicat currente Perro

num elt, bene rel

d, quamyis ce
us dicere: N
Namhi
Petru¢ currit quia lig
( ZI\.LU\;Lf‘.'}l’("liin(_u'-'f_-[(

CLHT

}
sinm Dia

anfa

,ead compl

guan a0

103 predicatum aurem, ut fit veram,
L illo genere
I's, non hz
1S autein l"‘]"\ o) A I(
n\\J]J 'I;]I

quandam identi

e w.\l\] icenti:

b Sie

qgul 1alias P
i

cut q
Nego,idem eft, ac fi
t

enimnegagurnifi fal

y formale i iu,l;w. pars etia
d ejus prob:
liarun

I '.L'E ‘.[) 1im-
Sentent: quaz ad
tivaexcludendo veriratem in dic
¢, Sit

Difficuleats r-

rinfec ﬂr:n’fi f/fz'm ro ’n.ff‘
&,

arut

J

IROILTVHRRE fﬂ a

'[ Ocet Ripalda difp. 2 lc num: 3o,
A Jhnd objeétum formale & mmnﬂccum
fidei, poliit efle verira 1s Il'tn'm[cm crcdib-lmm,

rl:mn[um
Lo

vincidic cum

1tum autem recurrit

m credibilivm. Centra.

(f,,;j’ru.r 7

mieca

|
ad veritatem ingr
DicpxpunM eft.

cacredi-

FILVe;

oL TR i

] eiler actus ille fidei

Effer ut fupponitur non effet au-

le elt efic aétum fidei {

m vircutis cujuscunque, fine
] i

ellet.

tem, gquia 1Impo
mofgty

ne
ro.ficur §

motivo illi virratis, L'l'ﬂd relolvitur in hoc
actus [; secificantur ab obje-

asintrinfeca credi-
actus fidei fine (o
rasintrinfecacredibilivmnon
0.Morivo per modum ate
locnimnon L“LL \'(’1 It.x:;lh rinie

motivo:
}’“w"

h
lm(\

ul!

necy

rul -.lns'm.n veritas intrin-
At -h\, non dic

Neutrum di-

non eft majorra-

bl 15, 1100 etium omnium: quia
qu notivumnobis ullo modo

I le motvum affen
beiid | ed nobis faltemaliquo

lirinicea vericas, non E‘L",L;\

Difputatio T g

ullo modo motivum: nd itas
ttinfeca in rantum eft motivuin a ndi,in
1] norwn
lara & ey d eni 1 autem
"quzelt cor rminotum iho ad nic
firumintellectom inloc credibili, Unitas D

Divina, eft T ri

Prosavur T ERTIO.

In quantum move

1‘]!\_,‘[;"‘il“Tl]1l‘[l.:""\'l'ii("i“-‘ilﬂ LS —i crra cft vel

lem, quan loid e Xperior,
1

» YCI ]\111~ 1].',;!L?1'\\

eltmorivun auc raci-

Siidem

ongnatura

-

& eodem modc
mentali v. g. Scientia, motivium
norivuim Fidei

1

odem moedo mos €

non elt
niden

1, HEC €

illyin

4 motivam

cata re¢i

vel

1

Rty
olicnac
< 1 i G e i &
dem {uthicientem ad fidem.
¢ Ripalda. Quod virtualices

Lipalda d
auttoritas Divina qua

|L|1]‘t‘(..[
~

itatut de viccuali

m illam

;oncedimus en
Sed quarit

(.:?x;:u\ quia hicnon d
7

rin s for-

(pici
efidem
elt veritasi
formalifecfidem:

malifar

o i}
niccacréaiil

Osjicrr Privo Ripalda.  Objectun
ii.mwdmu:n & intrinfecum Conelufionis for
malis,poreft efle veritas ipli
&iva, quin immediate & intrinfece aflenfus
Conclufionis, rel vin'i'u'-m:'n-M-wlln‘.w]m-il_: at
aflenfus m\'ﬂ* riirevelan elicitus per fiden
eft effe Conclufio formal

us conclufionis obje-

DOE-
e

=.|~u., .
umin male & intainfecum aflenfus
everitas)

15 1: per

pfa myfteriirevelari.
TUR, IN i

prer \HI'I:\ terminum Cojic
enimnon {mr\,f} eflel

jorem pro
salis: hasc
fine ref] ifla-
uianon }:urcl}_u“ .,qmn Lcli‘...a.u:r in ly
/ frztuticiturex Lo !
Conlufio perquid diftinguer
!ﬂlm.l licis pi t~1"'w!il|n':'}\ ;
li

rums;q

unda foret ma

.mnnm & ;nf lufio.

non derermi
& fineillisk
ideo pon
!-.!] \m v

co ‘\.].l.,(‘.-,; 1 C

actur ;lll’kll'l(ﬁl- doveritasineriniécanon {JL
Morvim j i Icicnubicum, vel L:U"Hl(}ilu
non codem mo 1O Caneurrerct CUJ“H ac I‘ g

Siautem codem modo concurkeret ad fidermn,
quo medo extrahe-
nem hden |
Aflen(us Trinitatis fe-

(b) 2

10 Concurr;

i
1L ac

1rati

guentes




{enfum , elic
1ded, ac i allet
Audtoritatem

14c s non

immedi
juntintrin{ece veritatem in-
i, quid enim aliua? Minore
i: quiaimmemorese-

0 quam-

ramus Arciculos fidei. Jr

rium ad

riam revelationis, {i ea

tur, continud crederemus; ficutatienlum icieh-

1s obje&o fine difct

& "|L=.1<:m:_lr.-

deramus cum difcur(i. _
REspoNI Majorém inptimis fallam
m Catholicus et-

iam nacurah fidc
que tales &tus cha
non nifi revocandus fit
ad fidem; quando eft ficuc opottets qua diftin«
ctionon repetitu aéubus fcientificis.
Adincentum difficuleatis.- Negatut Minor,
recitamus autem articulos fidei, immemores
revelationis, memotia qu poflit fundare ut
icet fimus memoresii-
i:utanqu_nmdL:ﬁniLi\'i

if

ajunt,actumSehexum

pliciteillius revelarionis,!

pradicati inclufiin definito, licét non evoluto;
Rarro:  Quia cluando recitamus Credo if

Deum, {iquaratur ex nobis quate credis? re-#

volveret fe hic actas ex vi prefentis quam tune
‘r:rd;',‘i)rvfitionis]inIm-.,priucz't\'smn ] r‘?f!f‘z' Deé-
7 Rurfus fi quaratur quidfit Credo2in
fuppofita matetia refponndebicur per definitio-
nem: affentior quia revelarum. Verergoinil-
16 Credo, tanquam in definite, Dei diétio tan-
quam definitivam pradicatum includetur. Et
quamyis Deus neget concur{uniad memoriam
illam revelationis fundativa it ajunt reflexionis;
& evoluté (e habentis; hon poteft timen negare
concurlum ad memoriam revelatiofiis inclufz
iniplomet Ctedo, tanquam definito}, calu quo
velic elle a&tim fidei. Imo etiam in aflenfu
{cientifico, fi ille fit fimilis przhabito, debet re-
pcriri\{iﬂ:ttz'{its virtualis faltim.

Osjrcrr Tertio idem.  Priusquam *intellé-
&us allentiacuf alicui myfterio, proponitur pet
apprehenfionem auctoritas Dei re elans My-
{terium, caqueapprehenfione elucelcitrum ve
riras in cca exiftentiz revelationis, tum ve-
ritasincci remifla
apprehentione illi, poteft intellectus aflenrir

(terii,; quin eo aflentu ve

veritati inctinfece My
ritatirevelationis aflentiatiit, quod ipfum pro-
batur. Ea ratione cum fola apprehenfione
Myfteri non poterat intelleétus aflencivi My-
fterio: quiaineafola, non innotelcebat veritas
Myfteriiz atfolaadjunétaapprehienfionéreve
lationis Divinzinnotefcic veritas Myfterii,que
ancealatebat. . Ergo ea fola adjundta; porerit
affentiri, veritatifibi propefica, Myfterii.

Respoynerur.,  Negando Minorem. Pro-
batioillius Tranfitur quianon infert Negatum,

mict
{cdobRevelat
timur, {it vericas intt
aflencimur, ficrevel

Instaripotelt Pr

fenury Deu

Eroo potelt a
e |

VEeritarcim i

RESPONDETUR. €

iy
dendo totum: (g

i, fed Theol

ille atlenfus non ell
quidnon debet lemper i
Careruin |
[rinitater,
dei, fed (uppc
ipfo.Credo, faceret
tior: quia Deus dicic fe efle Trini

cft Trinitasutille dicit.

lationi:

quis ciceter Cred

s, effer illic 48

c lenfum;

implicite revelationi: {ecus fi Deusde
concurfum ad aflentiendum etiam impleitcs |
velationi; & tanquam definitionis rerminot |
clufo in definito: Jam enim tunc, efletnond |
aflenfus Theologicus.

Instat Tertioa Pari Prim A PARD
is non potett intelictus

{tentiz color
intuitivéablente luce, ac veroluce prafent
{entiri poteft, quin c® aflenfu; affentianite
ftentiz licis, ficutablenteé luce, poteft al
exftitiffe Jacem. Ergofimiliter pote
ti polt revelationem propoficam Mylter

anteillam affentiri non poterat; quin cogi!
revelationem deringat.

2 ESPONDETUR: T‘chandnco:ﬁcml:i‘.;i‘
Quia in calu Antecedentis alfenfusiliclda
ficus, habebit }'-i.!.'cwtirr!: {
ritatem intfinlecam. Jamatrema
prer vericatcmingri

cifiim ful [pécihcanvuiig

H :ir: cihica

1

ct '}7!

non haber
h
tivuin, a¢ coneurrit ad afienfumfeien

Sicuniba Parirvasecl Ex §oloamoredt
plici Bonitatis Divin® l:n[cfi moveri |
deteftationer cficacem peccatioppott
tati Divine, quam deteftagio mrumieee
mediate non :’e'rQ!l::ir. Frgo {imiliter |
incelletus, ex fola apprelicnfione AU.&:’
Divinz revélantis Myfteriu; maver
{um veritatis My(terii,nonre'p
fece Auctoritatem tevelanteml

srecidein & eddem modo con

fficu

100’




;Bi@ utatio [

rspoNDETUR. laritas non tenet.
jzqueyV rras habet & actus prele
prolequituramor bonitatem Divinam,
¥ 1

fugit ‘o-.p-:_mta ;li:,ath()C}:iL' ucrobique haben
fuum {pecificativam. S}‘F'Clﬁ;.]“\-’llil.\ autem
fuum 1 haberetr fides, fi veritatem incrinle
campramotivohaberer. Deinde quod attinet
ab nrecedens, licer deteltatio utcunque non
atingat bonitacem Divinam, attingit tamen
deteftatioamorefa,  Cujus{pecificativumhic
&nunc, cft bonitas Divina.

Osjicr QuarTo,  Propofita pcmpprt‘h&‘:;lnm—
nem fuafivam Auoritate Dei revelante My-
fterium,poteft voluntas imperareaflen(um My-
fterii, non imperato affen{u revelationis, con-
lequenterrefpicietur tunc veritasnonnifi intrin-
fecaMyfterin, Probatur. Quia voluntas po-
telt Deo praftare obfequium, non {olum in af-
{enfurevelarionis,fed epiamimmediateinaflen-
fu Myfterii. Imo hoc oblequium potius
cxig:tin i aflfenfu Mylterii. Nam voluntas
cbfequium non praftacin eo affenfu, qui non
eft fubditus liberrati ipfius; at toralibereas vo-
luntatis, revocatur folum in affentiendo revela-
tioni; cui pofito affenfu, non poteft diffentiri
Myfterio: quia lumine naturz notum eft, reve-
lationem Divinam efle neceflario conexam
cum vericate Myfterii. Quodautem hoc ob-
fequium, fitetiam f{itam in affentiendo imme-
diaremyfteriorevelaro. R arroeft. Tum quia
obfequium prafticum Auloritati creaca, non
tam confiftitin affenfu tefimonii ipfius,quamin
aflenfurei propofitz. Tum quia Hareticus con.
temnitAuctoritatem Deinon {olum diffentien-
dorevelationi, {fed etiam immediate diffentien-
doMyfterio. Ergo& Cacholicus poreritreve.
reri Auétoritatem Deinon folum aflentiens re -
velationi ;ifed etiam immediaté aflentiendo
Myfterio, obrevelationem fimplici appehen(i-
On\'pr'oi':o‘.:mm.

Quia

UL VO
UL.VOs,

O

Resronpetur. Quod poflitvoluntas im™
perare affen(um Myfterii, non imperato expli:
cirealfen{u revelationi, imperato tamen impfi'
cite & nonclare, inillo termino, Crede.  Licet
autemvoluntas prefterobfequium etiam in af-
fenfufidei, qui exhibetur Mylterio, non exclu-
ditur LIHN!]!l?[]qll]ill;III‘L'.I][LIS revelationiimplit

cite. Deinde negaturquod oblequium crea-
wm, magisreftatinaflen(u rei diétz,quam Au-

ttoritati dicentis, cum taxa aflenfus rei propo-
ficz, fic magnitudo aflfenfus ad Auétoritatem,
quinegaca negaturiplum principium quodam-
modo L.‘r.t'~ll1c:51'1'0[jnprinmpio. Negzltzoem—
tem cflenlusad rem diftam, erit negatio parti-
cularis, 8 quati Conclufionss.  Negatur, item
quodin humanis, rei propofitz credendoaflen-
tiri pollinvus {ine motivo, guia dictum. Negamus
item hzrenicum in tantuom effe hareticum: quia
difflentitur rei propofita, fcd quia diffenciturrei
propoficz, proutdiéte a Deo. De illa quafti-

[ =¥
one. Anfitlibergasinaffentiendo Myfterio fup-
pofiro aflenfu ad revelationem quid fic dicen-
dum, ex ahbi conclulis colligetur,  Efle fcili-
cer liberum illum aflenfum quia dereon
vad affentiendum Myfterio fuppolito aflen(uad
reyelationem, elt ex fuppoficione confequenti,
& exercitio Libertatis, L]‘a-\.l.':\crti[,’im'n liberta-
tisnonaufercied fundac hibertatem. Imo filibe-

nagio

re nonnifi revelarioni aflentiamur, majus erit
obfequium aflenririilh, quam Myfterio,contra
quam velic Ripalda. =

Taxncirhoc Argumentum. Anadaflenfum
fidei fufficiat implex apprehenfio revelationis,
nonaflentiendo revelationi. Er quidem fieri po-
teft affen(us myfterionon affenucndo illi reve-
lationi explicice, quia non eft ratiocur impliciré
factus alfenfus, non fic fufficicns, non tamenifte
implicicus affenfus excludi deber: implex enim
apprehenfiorevelarionis non potett effe forma-
lifaciva fidei; eft enim indifferens ad afientiri &
diffenriri ficur & E)r:,xpoﬁm) malitiz. ]_7,1'\':0 {e
fola,inratione fidei, non poreft formalifare af-
fenfum. Deinde Fides, eft aflanfus propeer,
adeoquehabens motivum,habetque fe per mo-
domfecundz opetationis, lecunda autem ope-
ratio, non eft implex apprehenfio.

Ogjicrr Quinto varias authoritates,  Sedil-
1xi1:)nn£1cndm](qudd aliguidindependenter a
di&ione Divina Formalii'ctpmflu pacee fidem;
{ed folum oftendunc idem cxcendi etiam ad ob-
je€taqua proponuntur, &non ad folam revela-
tionem,nccadid folum, quia Deus verax cft,

Pun&um Difhculcans 2.

An promiffio Dei prout condiftinia verid;.
citati, formalifet Fidena,

IcENDuM. 9uednon. Eft conclufiocon-
i traRipalda. _Qu licet concedat moveri
fidem veritatein dicendo & copnoslcendo, ta-
men d. a, n. 74. dicit plures-affentus fdei, illis
nonmoveri, {fed fola fidelitate Dei in promiflis,
ihzcdiftinguitur a veracitate.

Prosarur PrRiMoCenclufio. Quiaillafide-
litas prout veridicitati comirﬁl!?gu:_{llr\ & cflec
motivim ii.{uiqnﬁtms ut ﬁrppommr)&nun el
fer: quia ex motivoillo fidelicacis, non poflerdi-
cerehomo Credo. Quodipfum probatur, quia
Credo , definitive ! non eft utcanque aflentiri
certo: quiaalids ctiam Vifio Dei, quae
{us certus Fu.ctﬁ.ics;cnnﬂmdcrcmLm]u
ricum prxdicatum, quod eft affenfus c CiliSy
cum {pecifico,quod eftfides Divina. Irem: Cre-
do,non L'”Z-]ﬂ‘(.’l‘lllr:i'c(_‘l'toIEECVL\iu’.i‘-[C‘I'JLI
ipfum afentici cerro, non dicat forma
Credo,quaralis,inevide i
quod nihildicicde pradi
quecanfbitativisipfing C

aflen-

cum
atem
item eft predicari,
is intrinfecis, adeo-
10: eft eniminevis
dt’lltl‘utmillliﬁPT'L-:-:'V.‘L.‘.‘, r;un{eq-.n:madcrcdo.
E go conjunclio hujus inevidentiz cum asienti-
ot cerro,non formalifabit,nec conftituer idem.

(b 3

Non




Trs

af lE..1 “‘lll Ccrto

18

Neon etiam Credo, definitive eft,
propter locum extrinfecum: quia formalitas
rzcifa loci exerinfeci,n Il]!l!illlhll["l‘ﬂt pea:lh-
co ipfins Credo: locus enim extrinfecus, eft
Prt.w.ﬂtum commune, adeoque eriam ad opi-
niones & aflenfus noncertos applicabile. Ergo
conjunétioillius tanquam alicajus generis cum
alio gen c:uco,hund} affentior certo,non for-
malifabit Credo: quiaduzrationes genericz,
non poflunt fpecificare ultimo, nca,qmdquam
aliud oftendi poteft, quod dicat ly Credo, nifi
aflentior certo proprer teftimonium Dei.  Ex
quibusomnilmq. ProbaturillaSequela. Quan-
do homonon poteft dicere allentior certo, quia
Deusteftatur, non poteft dicere Credo. Sed
fimoveatur motivo,quod eft promiffio, condi-
ftina i reftimonio vel dicioné vera, non pot-
cltdicere, aflentior quia dicitur, fed quia pro-
mirtitir, prout promittitur diftinguitur ab .pfo
dicerevelteftariveré.  Ergo fi moveatur mo-
tivo quod eft ‘promiflio, non poreft dicere
C :

do.

PropaTu SEcunpo & Suppono. Pro-
milfionem {peétare etiam ad fpem, quoluppofi-
to fic formatur Argumentat, vel eodem modo
promiflio illa movet Spem ac Fidem, vel non
Ludcm. Sicodem. ErgoFides,eftSpes, ha-
bcnsi'cilirr-rmorivum{pcc1ﬁ<:"t1vum pei. Er-
gononeltFides; &illaSpes crit Fides, dabitur-
qt.c prazdicatorum commiftios {i non Cmfcm
modo fuml.,c 1promilliomover Fidem, non po-

ericquidquam al md.mmmmmh veritas,guam
Emwu mtcmntmtcllr&us

PropaTuR TERTIO qm.uik, affenfus vel eft cer-
tiflimus ex parte motivi velnon. - Si noneft
cerciflimus, Ergononeltralis, c.Lquolm. quz-
titar,  Siaucem eftcortiflimus, debebit often-

li unde difumat cercitudinem : Undeenim cer-
1o allenticur homo. Deum elle fidelemin pro-
miflis, non ex coquia dicitfe ralemn : hoc enim
negatRipalda, Non ex co: quia demonftrat
Racio illum efle talem: quia lm, aflenfus non
efler ex fuo gepere LLl{lﬂ]ﬂlU‘:, nec efler fidei.
\.mg(c\umumd iltius Adcheatis: quia ex-
-pntia hee nonnifi moralem certitudinem
fundare pwttﬂ Ergo recurti ad hoc debet,
quiadi cicfeefle fi mun,&cﬁ,nusc endo verax,
,‘: o non movebicur tunc anima ad fidem, in-

lependenter 4 motive veridicitatis prima.
(‘ 1iod Argumentum vide infra ad inftantiain

WA,

Qzjrci

]
acmu

per

r Privo.  Affenfus quibus pcrfvr
turaque 4 Deo promitruncut facien-
neut a fide T heol logica.  ldque pro-
oritas S. Pauli, qui agnofcie ad Rema-
idem Ahrahz, quz tamen innicebatur
ni Divine, aftum item [pei, precedit
fides Theologica, qua certeinnititur promifi-
i Divinz. Denique quia aflenfus quo per-
tiadeor, fore bonum 2 Deo promiffuim, quia a

1 3
(1a, €

nas 4
profil

Ctatus |

r

Deo promiffum éft, omni no c'? cettus & ohfy,
rus, innixus verbo Dei.
ad fpem & charitatem, fpec
hi affenfus non moventur i veraci n'rc&,v
tiaDivina.  Ergo timw‘ allenfus fidej
logice (ll];uO.rl'l\O‘.:.LUl aSa prentiaDiving )y
norin quacft diff Hculcas probatur pluri lu;g
Eoritatibus Scriprure. - Et Au”u[hm lib.s,

Civit. cap. 77. & S. Thom. L(Jn 3 In s
Rom. ubidicit. i

abic ad fidem, §

S. Paulusafl l”ﬂ. ille Lationg
firmicacis fidei Abrahe, gOnthn.lnoncn‘ul
potentiz Dei. Tullius etiam pro SextoRofs
haber. Nemo credit, nifi i, quem fiddy
pucac.
RESPONDETUR.

Recitatz ab illo-Audori
tes, non concluduntintencum, ad Hebe g
hilaliud dicitur, nifi qudd res promifla, iy
dem certiflimam & indeclinabilem cadat
autern quod morivam illius quaralis, ficpronil
fio, & ibidem 1r.folum vulr, quod Deusproni
tens, fit fubjeétum quod cred itur, ejusg
lizas allicitivam ut promprius credacur, Ut
& Sarafidelemefle credidic Detm, quitgs
miferat. Sed non ideo formalitercredidicgn
repromiferar, de hoc enim nihil haber§. P
lus. Etad Theffalon. & z. ad Timor.2
aliud habet, quam quod Deus fidelss, fic
&um circaquod verfatur fides,  Ang. €
loqui:ur deinvitativo & allicirivo fidei;quode
iam intelligicS. Thom. peri foxtmnmos}’.h
]?rm:mtb. cxpu;mm enim nos invitar ad
fentiendum ei, quod dicirur, ex motivo,
ficee cr_nqui fit fidelis, & porens
mittens. (,\l.lnq_u am {zpe nomine fcelin
nit veridicus. Unde infideles Reipubliced
cuntur, quinon dicunt veritatem v.8. dCC\f-'
juratis.

Insrat Primo Ripalda.
gumenti.  Eo ipfo quod Duls fi
tensaliquid promi ictat, {eclufd apprehen
terius atcribuei, peflumus |
efleinfallibilite iorvuummutr petl
enim,illijamnon defururam voluntatempots
rl:trmluc imfknm : ratione cnim horumedts
ctirur Deuascum exiftentia boni pron
butaautem conne XACUM ¢X iltentia rer pr
{z, luntmedia (ufficienn mulumaumdm-
&_‘uwmf ieuram promifli.

RESPORDET Fidelitatem pr(\n‘lﬂ onid
Divinarum dupliciter a nobis Nﬁm}”'
sorrag nonatiadtum! et
volungaris Divina. Deinde {ectind !L‘mf“‘
illa promiffio manifeftata eft 'l][l“‘” i
fumpra,eftincos rnw’cibi!:svint.m,uucoﬂ'
adtuutn ilins motiva,  Secundo modods
pta, maovere }mu‘l‘ fidem, Sed partiamt "‘
mrmmu}umc m: \m.\ {tara duas formalitates "

- manifeftationis, pracila foro
i non movet fidem. by

um il

fieltal

dicitur #

Pro minori &

i fariaem

]nprin‘.ia q

wals
moe

miflionis &
piormlimm' ut i
movebicratione alits formalizans




Di (pui:at

{eftath: frantem m r)*.r‘mrmu“ manifeftarta,
non movebit veridicitas Divina, tunc, ut fup-
onitlir, & movebit: quiaman tioilla,non
J.,,[m"‘;gl;;cyu-.r-.\vvrchdcm,nc!ld:cc:uiu Verum s
woenimaliomodo? Ex _w,f;fif-:;ji:fz,

)
ik

]

: Corrrcrtur Resronsio.  Eo iplo qrmri Deus
fidelis & potens 1]1(]L1|\1 promitrat, | promiflione
nobis n-\m{ eftata per veridicitatem, fe clufa ap-
l-cmm jone cuju que alterius attriburi,
poffuimus p setfuaderi futurum effe infallibilicer
id, quroc 1 Deus promittit. Secus {i hon manife-
fletur promiffio petv eridicitatem, & noninvaols
vendo hutaconnexa cutn promifli manife-
ftatione per’ veridicitatem,  Deinde eo iplo
quod Deus fidelis & porens aliquid promittat,
nolca iturque certd illius fidelitas & porentia,
]Jt'dua: emur ita futurum.  Secus fi non con-
ftet certa deillius fidelitare, & porentias; dequa
negamus certd pofle conftare, nifi ratione rmo-
tivi. ,ff\irz‘r.clx..:f, Refolvaturenimue placu-
erit illa creditio in Syllogifmum fidelem, feu
qlli formaliter vel vircualiter formarur in omni
altu fidei, indubié in tali Syllogi{mo ponecur
hic terminus.  Deuseitf u{ci:s&} otens, cujus
affenfus cum non poffit fieri ex fola promiffio-
e, refolvi debebit in veracitatem divinam:

w o nonilliexclufa ucvoluic [\Il valda, ficttune

aflentus fidei. Etcerte ponatur hic Syllogifmus.
Dulac'lndu_hs in promiffis. Sed hoc promi-
y hoc fier.  Unde illa major confta-
bit; nen ex eo quia promifirfifore fidelem : for-
1 mentitur promittendo fe fore fidelem,
lebebistecurreread veridicitatem. Mi-
retiamilla. Sedhoc Deuspromifit. Un-
tibiconftar, nonquia dixic: quiaqurerce-
ftar; nefcisan veré dicat quod promiferit, Un-
de & hicrecurrere debesad veridicitatem.

InstAT SEcunpo Idem.  Urcredatut ‘iwrcmi[‘-
fionibus humanis futhicic hominem promitten-
tem aporchendi Adelem & potentem exequi
promiffa. PLam&’ml)lnmsummdlcuidum

ResronprTur,  Inprimis Antecedens falfum
Ch,-.mnunm m humanis Ly Creds refolvitur
quia 4 Paritas etiam non tenet!
quiainhumanisutcredatur prom!ﬂin, non de-
bet ficri affenfus certiflimus, quod promittens
ficfidelis.  Secus eftin fide: qui affenfus cer-
offimas; quod Deus fit fidelis , cum non poflic
haberi, nifi propter guis dixit veritas prima, fic
ut veridicicas Divina, debeat effe refolutorium
ffenfus.

InstAaT TERTION

Ixit ;.l{t.

:z}.‘l-\h.
Deus videns fuam omni-
poreiitiam & duutum efficax deexiftentiarei,
m futuram infallibilicer, Pr"o eriam
omo fciens Deum omnlpurcntc maé dcccr.ﬁr’:-
terem dare, certo fciet dandam effe.
Responnetuit.  Confequens efle defubjeéto
non "wwprmcntc. Negatur enitit/quod iH(iL"
pendencer 4 fide, mmtuuc"cl,dlcxtatl potlic
uofci notitia fundante affenfum C"'l’iﬂl!'i.\llm_.

o 1. io

Deumeflefid
in illo a&u Divino, non inv
quoc | h: :b-"lrn‘-ﬂ poflicex 3

D

Difpatitasetiatn elt, q
Ivitur quidquam
Uml“l

fcn-

Credo, ex vi
yd non imp
BTTH e T 15+
Quia involvit ly

¥
CCrel fam autcin :

w’.. finitjonis, v.‘.n'-.\h'it a]iqmci. quc
tat fidelicas. ;
querationen haberur in ptira promiflione.
Secunvo. Effe difcrimeninter pro=
miflionem Divinam & diftiohem quia dictio
feuteftificatio conneitur cumreaffertamedio
judicio intelle Unde adhoc requiritur, 8
wud citas & fapientia. P romiflio autemcon-
neétitur cum e promifla medio affectu volun=
tariss requiritque & fidelitatem & potentiam.

Osjrcitur

Sus,

Concedoefle inter hzeduo
difparitaters, Negando tamen ex dictis, utrum-
que horum habere vim formalifandi a&tum
Credo.

Orzjic Demus hominem inres
busaflertis mendacem & ignarum, fidelem ve-
10 & potentem in promisfis: Is‘quidem eritin-
dignus fide in iis qua ‘cﬂmﬂtm: dignus in iis
c]lﬂ' prom-trrr E rgo & f:m_llr‘h & pote ntia
p soffunt form hcipmnn[lulmn fidem, feorfith 4
veracitate & (cientia,

REesronDETUR,

yruk TERTION

REespoxp Etiam in humanis tunc hon
fore fidem rigorolé, quia illa definitiveé eftaf-
fenfus: LQuia dicitny verdled fore nonnifi{pem.

Deinde paritas ton' tenct: quia fnon repughat
inhumanis affenfusfufficiens,ante Ccuulsac,hlm
{pei, quamvis non ml!cactv:’.quﬁxo Quia
autem non pote st haberiin vn, :munm sintelle«
@ualis cettisfimus, nifi quificfidei§ pofitoquod
detur certisfimus aflenfus, hec lolo debebirefle
fidei, qua fides, quiacx m&ls noh poteft aliun-
deformarinifi propter motivam guiz dicitiy ves
"":hucmotivum ab i‘,}o; ¢tu refpici debet, cutn
tamen cenfear Ripalda, non refpici ab illo actu
fidei; illud motivaum.

Pun&um Diflicultatis 3,

Duomodo formandus fit Conceptus veris
4
iatss 24 imaindicenyo?

‘}ICT UM fupra: n tefpetetut vericas
primain dicendo;erit Deitas ipla, quae cft

prifcipicm ponmentic ndi, fed dicendi confor-
micer ad mentem.  8i autem {peftetur veris
tas primain dicendo, prout fubeft noft
fq:ribu;,(-s'izi'nnn 1lir21_sqi‘.3:a{\1m pe
pullulans ex Deitace; nata ringipiate
nem, nonnificonformem menti.

RosMER ut eltendat ver
feendo (dequamos ) non [pe
fidei; icadifcutric,

Ponit duashas veritates, ne mpe in dicendo
& cognofeendo diftinétas efle; gongipiuntut
enim per ordi ad diverfa connotata, Ft
guiafi Deusnon foret verax indicendo, non!{
queretur perlocum intrinfecum; quod nen

(b} 4

§ cons

NS,
lecutios

atem in cogngs

ad motivam




20

recveraxincognolcendo, infertque exinde ve-
ritatem Derindicendo, non pofle ferri extra id
quodeft verumin re.  Sicur actus profecutio-
nisnon poreftferri extraid quod eftbonum.

Quare licer per impoflibile Deus cognolcate
rem aliter q-.l.m'xcﬂ'. & velic illam revelare, non
poflet id facere ; quemadmodum {i per impoli-
bilc exiftimaret chymeram efle poflibilem, ni-
bilominus non poflerillam producere; quia elt
extra objeGum adzquatum omnipotentiiili-
us ;ita ex proporeione, nec pofiec dicere falfum,
quia falfum eft excra objeétum adaquatum ve-
ritatis in dicendo.  Unde per illum veritas in
dicendo, elt veritas prout dererminata, dicere,
nonnifiuteltinre.

Dicenpumc(t, No# recte pradicto modo for-
mari Conceptum, veritatis prima in dicendo.

Prosazur Privo, Quinﬁcfim‘.pravcrica.\',&
cfleut fupponitur formaliter veritas in dicen-
dos hoc enim habet explicatio Rofm. & non
effet, quia de Divinis conformiter formamus
concepeus, feclufis impcrft:t'l'inﬂibus,uc deCre-
atis, ut oftendic Indu&io, probatque ratio.
Quiafemperincipitnoftra {cientia 4 manifefti-
oribus s manifeftiora autem nobis funt creata.
Cm-nquc:dﬁcridcbcat pcrdil&:urfum,d{:betnf'—
fuminotias,quodeft quid creatum, ut devinia-
tuc ad ignorits, quod cft increatum. Porro
veriras in dicendoin Creatis, non defumitur in
ordine ad hoc, qudveruminredicar, fed quod
non mentiatur, (euquod non dicat difformiter
ad mentem.  Ipfa irem oppofitio veridicitatis
ad mentem.quodeft contramentemirio,often-
ditquod veridiciras defumarur ex conformitace
admentem. Unde quamvis aliquis dicatcon-
formiter ad objcéum, & non conformiter ad
mentem, dicituradbucmentiri, licetnon dicat
falfum fed falfo.  Hzcque acceptio vocis elt
criaminter Recentioresex quibus Ripalda ex-
plicans quid fit veritasin dicendo difp. 2. Num.
8, ait: Peritasindicendo gna Deo repugnar fallere,
alind nobus, guam ipf¢ judicat, [fuadendo.

ProsATUR SECunpo,  Tum qu:aill:l veritas &
diceret conforfoitatem cum rebus quﬁ veritas
in dicendo eft, & non dicerer.  Diceret qui-
dem ut {upponitur non diceret autem: quia
quodveritasin dicendo qua ralis dicat confor-
mitatem cum rebus , ex nalio illius pradicato
intrinfleco habetur, camfalvari poflic per praci-
fam conformitatem cum mente.

Tum quia Dictio illis competit, quz fuppo-
nuntur nofcere intellectiveé unde omunia brura
dicuntur muea, quamvis barriant, balent, glo-
citent,quidinillis,non fupponitur noritia Intel-
le@iva. Ergo fiilla veridi&tio eft d:tio, non
potent efle dictio, quin I.:ru:fnp'rmnnt ex condi-
tione 1}"!ius dictionis, notitlam {eu menrem.
Cut ergo diftioqud ralis, perordinem ad resita
{e habenres fumernt # Thm quia formalefidei,
debetale poni; quod fit lecundam dignitatem

Tra&atus L

affenfiscertisfimi.  Unde 6 dareryy
cavel pfittacus,qui non poflcy fallere o,
diceres allenfus proprer verbaillins nop
{enfus fecundum dignicatem affenfys ¢
mi: & tamen talis nonnii verigas,
Rofmer, pro motivo fidei.

Quod aurem dicic Rofimer, ad credendyr
Deo requirt locutionem,qua fitexpresfiy
uis loquentis, ad infallibilitater lz\;mm
non 1'c{q_uu'1, m\]lic expresfio mentis; q‘ludii
quanidicit.  Non convingit. Quiafiadfijen
mmrcqui;':mrcXprc‘i[inn'mxl'.i\\(h?i'uoi\ﬁ ll
qua talem lutficit certitudo, qu.a]cmk. {fert ‘-‘,
piiLt.wu_s: quiaille eriam n:u]pn!!‘cu;imu;
di;_:‘crc,!:‘dufoquc pradicato Deitatis,quep,
cile pc‘rilium non refolvic Aidem: rale CTIEH‘:‘J:\~
vum fidei per Rofim. quale motivum eflipp,
tus ille pficaci. i

Prosatur TERTIO. Ideoralis veridicitasp.
nitur 4 Roimer, ut fic fola relolutoriom fie);
non poteftautem cilc: quia fi quaratur, que
nonnifi verum dicis 2 nen tantum poreltieey |
ad ejus naturam; (ed eriam, quia mensiovab
cxl)rc[!'a, conformatur eciamobjetto, Emg
poteritin hocrefolvi illaveridicitas, Ergﬂux
refolverur _ Ad eum modum: quio, quim :
ratione‘poflum adferre cur homo fit il |
non tantum quia eft rifibilis, {ed etiam qo
admirativus, firutadmirativam, fic in qued |
{olvitutrilibile. |

DIFFICULTAS I

An veritas in Cognof.e.do fit eriam]or-
miale Fide1?
Icenpu eft.  Feritatem primom i
gnofcendo ingreds etiam rationem forman
Jide:. i
ProsaTur PRiMo cotmmuni argumcnm‘ i
desnoftradeber effc fammé infallibils, St
cui nullo modo (nbefle poffic fallum, ut i
conftabit., Ergo debetha bete pro motiv
mali fummam veritatem, non folamndi
fed etiamin cagnofcendo, Conlequentidf
batur., Quianon potcft aliquis movena?
dem fummé infallibilem, nifi iplias [:j‘;]"
Autoricas qua moverur, {it talis, ut lic e .
bileillam falli & fallere: nam fi akerutunt
iftisdefir,adeoquefinon po[lbtqtl]dlﬁlm}-‘[?“‘f
cipere, pofleztamendegipi, non immeti i
ceptio [meratur. Sed Dei Auttontas “'
nonyoteft. Ergoad:llam [pectare debet, ctif
veritisin cognofcendo. =
PROBATUR SE CUN DO Id ing%‘cleUT for
fidei, quod pro ratione credendiadfersp
Sed veriras in cognofcenda pro rationeerer
: {icarmihi Densite
pdebir ¥

P

v

diadterri poteft: quialic I
de; p«-l'l'\u'm illi dicere qtlﬁfc-"“'f.“"
us: quiaegorenon fallo, poflet FCP“"CT‘.V
atura, guamvis non velis me fallgre, nete!

resip(a irafe habear, & tunc refponderet L] |




lionitater ‘-i'<l 1{l1s rrif]
1 Aigl iatem aiicnius ccrti

0 fide;

[ Qe

OsjicirSecukno. St haberet homo poten-

tiam locutivam;, ita allizatan
5

10d eft a paite ¢

naamecnr

4d verum, urnofl

poffecloqui, nif id q
h

Waramuae (UF ciet
A0CTCMUS IUITICICIS

diy I

l_‘_’l‘.--')‘., enao.

querectur enim ut plictacis fupradeferiptus. Pa-
S

A | 1 B BT e ey s
nhil €liet réperire

{
lolv

1ICa VCI'L, in quod re retinn

1 [olumre .L‘iL‘"llLi!]‘{'-"'"\-

upremus Dominus,:

i
fidens ro etlam

le

Quia formalé
¢ affendendi, nor

18 111 dicend

0 dlif
ncludic veri-

rum; & hiiic eft per Accidens, ive {it in n?

fenen

ter; qualicer enunoiatuft,

titurfides:

dum, quo nonma {
; ; I R
telolveretucin dadmirativitacem.

DIFFICU

A Verita

I

).i"\lLl:

1

f

131 VELINOLC

13 nea\
1§18
L
1B
AR
main

ETAS 111

: i
rinale |

T e grt:
LA

(\)l':,u' 11 10CH-

f

le tileithum re

olvitiie in verinofcitivitatem; enid

It




Traé

identificantur; & ita diciturhomo
effe admirarivus, rifivus; quia hze
omniaidentificantur eflentiz hominis, non di-
citurautem homoeffe per effentiamrifus velad-
miratio quin[;:r,-[imrm!mn(‘gnnmrlc:arlﬁc.ﬁt:h"
homini. lil'r;‘.tiuc{l,qLii.a[i idn-n[iﬁ ancur ef-
fenriz, funtellencia.  Sifunt effentia, ficut el-
fentiale eft effentiz effe eflentiam, & per eflen-
tiam eft eflentiz, uc fic effentia; ita &'pr.rdic:o.t;l
effentiz, crunt effentia, & per eflen-
tiamconvenient. Ql_m{ll.ilt‘['ﬂ veritas qua cft
conformiras menti & objecto, np;mf"ru-qucro
fitiva ei, quodelt di ifformitas rei & "Lﬂfll‘nu, eft
prtmmmm identificacum, ficut & rel rqm el-
fentizDivinz. IdeoinDeo veritas prim ade-
{cripta, eflentialiter erit DEUS; compduquc
Deo pereffentiam,elleillam veritatem primam.
RKevolvendo autem mentem ad creata. Quam-
vis certum fic ea qua {untidentificata efle
vialicer illa ipfa, competerequs per efleniciam.
Mulra nihilominus funr, qua: nec identifican-
rur,mccompwmcpct flenciam, quantumvis
in fe nondicint ....puh&:o..cm, id :pm"n de-
pofwm\. patura entis limitari & finici in pcuc-
ctione.  Porrd Deitas habet quidem ritule
idencificationis, utilli predicatafua per effenti-
am conveniant; infuper ut illi identificentur,
habetticulumillimitati Entis, eflentizque per-
fe&tiflime 1n ratione eflentiz. Quam ratio-
nem Parres appellant pr-faqus eflendi., Cum
autem nominc effentiz veniar id, per quod in-
telligiturresinfuo efle conftitui; fi pofico defe-
&tu- cujuscunqgue pmn&mms, nondum intelli-
gicur resillain {uo effe conftitui, certcilla perfe-
&ioeritinreeflentia ; cCompetetque per effenti-
am. Quia aatem pofiris omnibus pradicatis
perfectionibusque Divinis, nondum intelligi-
tur conftiturus in{uo efle DEUS, nifi fic veritas
pm'm fic uc illa veritas, fic cchntmurm DELUS,
feuellentia Dei; efle queillam veritarem, com-
petet per cflfentiam l.)m sitautfi compateturil-
la veritas ad Deitatem infiniras perfectiones
continentem, qua etiam conftituunt effe DEL
dicatar efle d€ effentia, eo quod comparetur
tanquam contentum ad continens.  Siautem
comparetur titulo identificationis erit ipfamer
effentia Dei: quiaidentificationon habetunum
cui identificerur, & aliod quod (e identificer
fed utrumque eft identificacum, & cui identifi-
catur; co quod identificacio fitunicas, unitas au-
temindivifio, indivifio autem qua talis, non ha-
betdivifionem : confequenter necpartitionem
Inquod&Cui. Ideoidentificatio fpectato ti-
rvh) identificationis, non habet Cui Id(‘:l‘itlhcu-
tur, & Quod nonnifi ideauficetut :confequen-
ter & veritas prima, titulo identificacionis, non
tancum erit de eflencia Dei fed & effencialiter
Deus, & hunc Deum, fecundum quod eft ef-
fentialiter veritas prima, & fecundum quod eft
cllenualicer Deus, illaveritas, dicimus effe For-

[\
e

——

[}

1lam,que

per effentiam

identi

tatos L

mal hancqueipfan
mus Veritacem primam in effend
explicandum.

Exrricarur
in effendo,

ultimumrefc

SECUNDO. Ve,

fecundum hoc terminyg,
{ Quare Deuge
Relolubilitas pra arum § 1
non [olum Creatis {ed & DHM ol
oltendithoc induétio, quia :
inadmirativum, admirativam in ratiog
maliter,rationale formaliterin
liter refolvitur; fed & Creati
ommpmcn tiam, mnmpmrmU
nem refolvitur, & f.]": e Hillqlm Raticw
quia rc‘i_\lugn ras nihil eftaliud, nif neXus g
dicateruminaliguad determinaca erie, gy
Lll'lumIL.ppnn'l aiiud, deveniendoad
terius non {uppofit
omnia fimul & figil
invelvant imper ‘
adeoque &iplarefol m]uu pradica ’g,
venict Deo.  Exquaip! (a definitionea
aliquidrelolvi poffit,& aliudut fir
folutivum ; debetinprimis efle inerill
’lliqm qm:uum anum refolvacur in alid
ipfa exigentiaipfius ly vnum &ali ud p! 1r,..,;
requiricur : qumpfum itas definitive eftum
&alind. Accipi nm‘qurmm.nommﬂ
cam quz eft refolutio manifefta: ficurin

slutorium

2eifefloyy

18- € nih)
ain llimyge

ivum i"r illo g

tur terminus, a quo fit Icmlucw &mdm,, l

fit, qui terminifunt duo, a du}nu; p]mlmr
involyentes ;ita 8 haec prupolc onatarelolui
plaralitatem depofcet.

Deinde ad eandem refolutionem requi
ut intaliquo modo idem, feu ex cadem ¢
ftendic hocindu&io. Etita UbiquitasDeite
folvitur in Immenfiracem, non in Pezdefni
vitatem, & Crearivicas refolvitwr i On
tentiam, non in Immenfitacem, & Ra
quia cum haerelolutio, fic refolutio ema
emanartum, cumautcm omnce prmnpmm am
cocujus eft principium, debeat c{hl- aliquom
doidem, ratioillins communisp
emanans continet perl feGionem emanatt
ﬂLIECIl'Iii'!!}C"‘ L"Jl'll[l:l]ﬂ(:ﬂ tJLIJLthﬂfm
bene eflealiquo modoidem. Deniquezde
{olutionem requiritur ut deveniacor ad al
primum in ilio genere, quod pmlntltuL.L
Wam rationale radicaliter eft pmmm in lne
hominis probat pr oporti joad relolucionem
gisnoram: q‘ 1actiam in Phyficist wnlurtk
inmateriam Phyficam; matetia autem Dhyia
eft fubjectum primum. Cumque £clo
Phyficafiatin primum; prupmt:onmct
lucio Metaphyfica, debet ctiam efleinali
primum.  Ratio quia hzcrefolutio fiti
cipia,& cumnon detur r]ro&‘iusmlnhml
caufis & puumm, mb' bunt illa oo

o,

confummabilem; i confummabilem, habe
bunt talem, ug deveniri poflic ad prmum:

f
[V}
~




D ifi)utatio 1. 23

-titaliis i .‘}‘r.l‘d s& pct‘fbﬂ'hr
L{bin‘.w:}:mc;mmpctcté‘x:“f'n:rit:m modo
ini cum aliqua communica-

urplures k a
n'cadem ferie, deveniaturque uique ad
primum in illo genere; hoc autem totum in
nrfenti haberur: quiainter veritatemin diceh=
do, & cognofcendo eft manifeftaalicras; incer
::Emm![‘iwcriratcz;&:vcritarcm i_ncﬂc'ndo;_cﬂ:
Jlictas non minor faltem, quam {it inter ratio-
.ale formaliter 5 & rationale radicaliter; intet
uztamen eftalietas,  Dartur item communi-
tio: quia omnia adunanturin Pmdica:o\"{:-
jeati r.?évcnimrquctandcm ad pti mum: quia
devenituradradicem illius utriusque VEItacis ;
idquein linea veritatis.  Si devenitar ad radi-
cem; devenitur ad primum: hoc Jplc}l cnim
non effer radix in illo genere; fi non eflet pri-
mauminillogenere, Confequenter veritas pri=
main effendo cum fervet refolutorii condirio-
ges, eritrefolutorium,  Undefiquaratur qua-
re credendum Deodicenti? refpondebis, quia
elt verax in dicendo.  Si quagratur, veré qui-
dem dicir, fed reftat quarere anvera?re[ponde-
bisdicit vera: quiaeftveritasin cugnolcc‘ndn;
reftacquaerere,und :nbcntmw;ut‘i;il)cui(ltvc_‘—
taxutroque modo? Refponderi pore(t; quia it
veriras pereffentiam; &:cm:-.mtiws‘il!anu‘n ve-
fitacum, €X Vi prima veritatis in cﬁcudg. Et
fic fampta veriras prima, nempe ita rc{oluti\_ra
utriusque, dicitor anobis efle Veritas prima in
effendo; dejqua quzritur an {ic ratio formalis
Guefideiquo erat explicandum.

Fxprrcator Terrto. Quod veritas pri-
ma in eflendo, fit verirasabfoluca, effentialiter
conveniens Deo, fupraquam fundantur verita-
tesrefp 122, nempe,veritas in dicendo, & co-
gno:gc:w.io. Ratio veri ut fic, communis ad
veritatem, tam quz cft accributum, quam
quamcungueaham videtur definitive effe Rasio
s, iza, fient s Quod probatur; quia fiunicui-
‘(-.mmcu?.ar?\ulrnti&'!’Pccici,c& quid com-
cat rationem J£a Stcut s hocipforatio

=

g

y
mune, utdic

eft generica: quia pradicabitur de pluri.
cie.  Rurfusimpoffibile eft ediam con=
everitatem fine conformitate, conformi-
utem ipfa, eft ratio ipfius JzaSients hinc fic,
timpoflibileeft, concipereveritatem fine
itate, itanecfic poflibile conciperefine
icut, - Cum autem 1pi'um Ita,
it relativam, {ed etiam abfo-
im.  Undeduo Jza, Sicut in ratione albedi-
nis, non tantum dicunt fimilicudinem; fed &
duasalbedines,hoc eft,lea,Sicurutriusque qua-
]?::.tir,cl‘.:;L‘dU :\Jtul;t;u:es‘.untqmdabfohitum.
Confequenter etiam ratio i})lrll.i:.[i:d, Sicur veri-
tatis, non folum erit qind relativam; fed etiam
ablolutum.  Quod etiamrefpicit illud princi-
pinm, quod relativa fundenturin ablolats ; qui-
buspofitisduo praftanda funt.  Dividendi eft

nonfolum

veritasutfic, deinde advertendum, an tandem
i:wl)g'nilﬂh.k'-!i'ma:ur:ﬁ veritatem in eflendo
camque abfoluramatque adeo primam. Rat##

ipfins ita, Sicus (e verias, dividiturin arrributas
dem & intentionalem ? Attribucalis eft, que fe=
quitur ubique conditionem Entis. Intentio-
nalis autem veritas eft, qu i'cquirurinm1ris\nf:s
& intentionativa. Suppmm autem nomine
intentionum, venire intelle&tiones & volitio~
nes s intentionativaautem erunc intellectiva 8
volitiva, 'L'J'lx-:dcn:t‘ni}.\i'ixmv:rjratcmintcmio-
nalem po‘_lun‘.m111‘11m{l\-].lcs'c in veritatem ins«
tentionalem refpectivam & abfolutam. Inten-
tionalis refpectiva, adhuc dividi poteftin veri-
tatem in dicendosfen dicentem. 4 ficut eft
in motitia, & in veritatem innofcendo feu im-
portantem Ira neticiz ad Sicur objedti. quzx ve-
ritates funt 1cfin'nihv£‘. quia concipiuntur ad
aliud, & tanquam potentie ad actus, Dividitur
deindeinveritatem abfolutam. Curenim hac¢
divifiorepugnat? pl‘.l:ci;mc“ refpectn DEL; (ub
cujus nomineablolurx yeritatis, in Deo venit,
ex acceptione termini, Veritasih elfendo; &
quia nb!olntai'cmpcr(umprimn,c:nnpnrarf: ad
refpectiva,  Et hanc yetitatem primam, dici-
mus etiam cfle rarionem formalem Qua fidei,
fupraquam fundacur & veriras in cognolfcendo
& veritas indicendo; tanquam veritates relpes
étiva fupra abfolutam. Quecumnonficacci-
dentalisDeo, eritnon itcunque vetitas prima
{ed vetitas prima in eflendo, & pereflentiam;
dequo quzrebatur.

Appo hisomnibus.  Non fufficere recur=
fumad veritatem primam in cognofcendo radi-
caliter fumpram; quialy radicaliter,in explicans
dis conceptibus, illi formalitatiaddi deber, quae
ex modo concipiendi, nonhabeat in illo gene-
te priorem.  Unde nee redté definitur- homo
per admirativum radicaliter fumptum; quod
ctiam alias eft probatum. Jam autem veritate
primain cognofcendo, datur prier priot forma-
litas veritatis prim in effendo.

Pravrrro TERTIOLicet Antiqui Scholaflics non
refolverint fidem in weritatem primam i effendo
explicitisterminis simplicitis tamen, ¢ aguivalen-
tibusrefolverunt: quia relolverunt idem inve-
ritatem primam, nomine autem veritatis prima,
venire {tri¢tc veritatem primam in effendo,
oftenduntadlarz explicaciones. Unde etiam
S. Thomashicquaft. 1. art. 1. pro ebjeéto for-
mali fidei ponitveritatem primam, fine addito.
Primitas autem ex diétis competic veritati in ef-
fendo. Et n';fci‘ilus q.17.att. ¢ docct,quodin
qualibet virtute Theologica, formale objedtam
ejus, debeat cfle regula in fuo ordine fuptema,
& nonindigensalii, ut in Charitate fumma bo-
nitas, in Spe fumma fidelitas; in Fide fumma ve-
ritas; (lummaautem erit, i compleétatur verita-
tem ineflendo,

Pun-




24

Punctum Difficuleatis 2.
Proponitur ¢s* probatm- Conclufio.
IcENDuM ¢f veritatem primam in ¢fféndo
flipr s explicatam, ingredietiom rationen for’
malem fidei. - Eft Conclufio quamviderurinre
docere Auareolus in quantum in motivo fidei,
recurritad Deitatem,  Videtur etiam illamin
retencre Ripaldadifp. 2. num. 103. fub finem.

Propaxur Primo Conclufio.  Ratio formalis
fidei, debet effe fumma veritas,hoceft ralis, qui
inratione veritatis, nec major nec dignior dari
poffit.  Sed talis'non eflet, fi rationem forma-
lem fidei, veritas in effendo nen ingrederetur.
Ergo. Major probatur. Tum quia fidesCa-
tholica exviconceprus {ui, aded eft infallibilis,
utnon magis fic impoflibile DEUM non elle,
quam fidem Catholicaminfullibilem non efle.
Jam autem fumma infallibilitate, eft necefle,
DEUM effe. Tum'quia Omnis alia veriras,
quznon eft omninomaxima; {ed eft minor ma-
xima, eft veriras fecunda,confequenter non Di-
vina, 8z ulterius debita alicui creaturz, tandem
non principium virtutis Theologice. Tum
quia citatusS. Thom. quaft. 15, Art. 5. ad 2. do-
cuit formale objeftum feu menfuram virtutis
cujuscunque Theologicz effe fupremam acpri-
mamin [uo ordine, hoc ¢ft, quz ance fe aliam
nen habear,per quamregnlari & menf{urari pof-
fic.  Minor principalis probatur, quia Veritas
quaincluditin {uo conceptu etiamveritatem in
effendo, eft major & dignior in ratione verita-
tis, quam fit ratio:quz includeret folam verita-
tem primamin dicendo & cognofcendo, quod
ipfom probatur.  Tum quiafi per impoflibile
itz du® veritates darentur, absque illa tertia,
noneflentequedigne, quam fieffent uniteve-
rirati primz in eflendo: nam hzc, fe fola, ad-
fere aliquid, quod duz illz priores non dicunt,
Tum quia veritas in cognofcendo & dicendo,
eltdignior {ola veritate prima indicendo. Ergo
etiam veritis prima in c-ﬁ'cndo,dignior CIIE,
quiamilleduzfolz. Tum quia etiam fcienti-
fico quﬁraii,c(;nvenir efle veracem in dicendo
& cognolcendo: fi enim res non cognofceret
ut (unt; hocipfocircaillas (cientificus non effet:
& Ui cognofcens aliter dicerer, quam fentiret
non procederet uc [cientificus, fed urdeceptor.
Ecclefiz item convenit utraque veritas: nam
Eeclefiavera, necin dicendonecin cognofcen-
defallipoteft. Cumtamennecicientificince
Ecclefix veritas, fic veritas fumma.  Ergo ap-
patetin illis duabus veritatibus, non ftare fum-
mitatem veritatis.

Proeatur Secundo Argumento Negativo.
Velrepugnat veritas prima in elfendo condi-
ftinétaa veritateindicendo & cognofcendo, &
in quam he dua refolvantur vel non repugnar,
Si tepugnar. Contra. Tum quia non ¢ft,
nec potelt oftendi in hoc implieantia. Tum

Tractaeus L

quia veritas prima in effendo eft perfedtio ¢
pliciter fimplex: fmclms, enim cft ¢ff !

temprimam per effentiam, quam per ag
Ergo eft pofiibilis.  Tum quia $i;
veritas primain effendo, nonrefoly

o0 .J-Jn.;,;
i ? % CTCtUr iy
le;iplumagerein cadem linga; agere pi -
pericirin dicere, & nolcere; &tamen 1eere
. =Y ‘-- o~ 2 g 2 i ‘t )
uil,uuu.hicih.._ NEC repugnit utlequatyy gy
fesinferig veritatis; adeoque i
fendo. Siautem non rept
- . ¢ - . i
necullam dicic imperteétionem,  Frop
5 : 5 -~ : R b
in Deo. . Hac 1plajveritas in eflendg |3
inDeo.  Velpotelt efle motivumfidei
poteft.  Sinon poteft. . Contra, | Ty,
pulla in hoc implicanta. . Tum quiz g,
; g il : quia, i
qux veritates poiiunt efle motiya, Eroo g
5 () . i
hac,eo quod omnibus videatur hoe comy
re, ex generico pradicato veritatis. Tup
Deodieenticrede mihi:quia tanqua veri .
main eflendo non poffum te fallere, oy
certe diccrcCrcarumnoncs;nccpof':':-'.‘
turaexcufare. Nolo credere, vel no
credere,quia eft illegicimum motivam
enim illegitimicas illius? $1 autem porelt
motivum. Ergo& eft: quia incredibilot

i

in aflignanda formalicate motivafide, eperbi |
liin Deo, exclufiffe aliqua Deuma rationsg: |
vendi fidem; quz alids naca (unc movere, &
nifi oppoﬁmm revelatio, vel Avéories e |
vincar, pra:fumcnd um eftde Deo, quodegt
conformiter ad exigentiam {varum formalie
tum, ficut & alias agic conformiter ad exig
asrerum, unde eciaminfercut finem a Deo o
mointendi, deduci turque in tereia Parte,vealk
rum fuifle Chriftum quancumvis Adam i
pecciflet, aliaque in aliis materuis infer
Ergo cum alids veritas primain eflendopoli
efle formalifativa fidei, de factoeft, cuming:
peficumnecauétoritas nec ratio Urgeas.

Prozatur Tertio.  In quodrefolvitur ficesid
eft motivum fideis refolvicur]in vetitatem i
mamineflendo. Ergo. Minor probatur.
quod ipfaveritas Dei prima, qua luppenitite
{fe morivum fidei refolvitar in racione ve
inillud eriam ultimo refolvicur fides. Sea vk
tas Deirelolvitur in ratione veritatis, Jn_m!‘-'
temineflendo.  Ergoetiam ulterits & fided
illam refolvetur.  Major probatur. Exco®
tioncipﬁusrciolurorii;q:.immlodiplmmnu :
riusrelolvitur, non poreft effe ulgimum el .
torium ;& efler enim ultimum ue fupponiti® |
nonultimum: quia ultra illud, ad aliud ;
torium procederetur.  Minor principﬁ‘-“ I

batur, Quiafi quzram quare nolirn_ﬁdc.\f.-
fallibilis; refpondes, quia dixic qui m.dmf
falli non potelt ; quarerercitar quamvis &5
quifallinon potelt in dicendo, forte @met ™
nonitafehaber, ur dixic? refpondebisia €™
bet: quia is qui dixic fimal eft ver IH‘P”?*”

§ dixth

mgnmcmdmquxroqu:‘::eisqmdnxurs; o




R T W R e Vs ¢

eflendo. DEO

- T, !
noicere elienriale ¢l
humana nen fic fumm
umillius non debetret

1 relolveretur ulel- » & eflencialiter verum pring
rem hmk [‘;uﬂl‘ fit

Cum au-

..r) & e Ixalnl L verita

11§ 5 Lil1=

tuatl Hl".”."

rima &

."5”-]%‘!1 1mc -

Vericatum

s, fig, utta
(')E"l!'_[' CONCC _l'j-jﬂ': (1
quem refolvacurfides) formare. g

ex {ua for-
malitate, in ordine veritatis, maxii
mam infk:

nenaha eft.a

un & ulei-

duliem

fed non fecun in dicendo
elt. Quod involvar fecundt® au

‘l}

quod

‘muas .'-.n 1 accipict
formalicare Veritatisin eflend
tatibusconceptis

b idel
pia .“»0-1“‘::11 *
VELiracis ¢ -
dos i fecunddm quod ve

7 £l licaccepradicit nonnifica
um. Tum ficaccepradicit i ¢
Divina,

&o, &

confe

nem vericaos in dicendo , gue qua talis non
identificat fibivericatem in ¢ on
'T!t..ttrm, que fendo: quia 1!-1_1&@:1;1:‘.11.1 Cr
taret.  Quodli

wicendo & eof-

dabict

y FTAcm ‘J‘Jl}.‘.‘l'—
AR e veritas in dicendo qua talis
Sed circum 10N ‘mlmrt.w iCI}n':H;l;,, q.:;; tal g,
furnmam ]ni1 ibijtatem

non dicer

eryfed non in

VIL cuy

\{“‘iil‘.rf‘\l DEa
k " :
refo _u]u] Tatis in orc

de : n:u enim refoly;
s " e 05
1["--"-|!J noneric

olu 1itivam,

]

undo Nen pofle
uid dicar veritas tnrml!.ulkl,: )

dicat veritasin dicendo.

Rese

squod non
1 ra 1

> ut 1'] pon:tur; r\ non el

NDETUR: - Nihil plus i re diraras
ndao: gua non haberee conce- ) L q pPias In  re L ceres
It ; i ramern in orc '.”'1[‘ aa ng ros conceptus {yrenn -
ptum ejusdem explicatum, pet. effle’R uf'n, % e 7 ke \J_[ 8 leeun
Ercerte, ex effe cfluit & ¢ sognolcere dim dictas explicatione 1
]"_..\\'\‘ (_'\;(_\|_:4‘ veritare | aurem -'l:'rr( e 'JI-\),HI“‘[ e

n dice =‘-.'.Jt..m1u;|:.\:-

ineflendo

nltatis =3 rves

relolv in

r Si mquicitut ratio
ultima {

non ent
tas,

I Deitas fir uli-

Divinz in ratione
ne éc ,,) rmalitare V el 1'(.].—
153 hic autem non quzritar de ultimo ref lus

1tiahominis,
MY i Vermatemin

veritasilius non debebitre

d (c) torio




26

totioin ratione Entis, fed inlinea & formalitate
Veri.

Osiicitur Secundo. Deusquatenus pri-
ma veritas, elt objectum formale fidei. Deus
qud Deus, eft veritas prima., Ergo Deus quﬁ'
Deus, et objectum formale fidei.  Ergo non
quatenus eftveritas prima.

R ESPONDETUR. Nr:gamin (Ton[tqucn(inln:
quia Argumentum habetquatuor cerminos de-
{fumptosa diverficare {uppofirionis. Nam ve-
ritas prima in Majori rc:ciup.’ica[iv& fumicur ;
adeoaque in fuppolitione formali. In Minori
autem (umitur non reduplicativé , adeoque in
fuppofitione materiali: Deus enim qua Deus,
nonnifi materialicer dicit veritatem primam.
Diftinguictiam poflet Major: Deus quatenus
cft formaliter veriras prima cft formale fidei.
Concedo, Deus quatenus eft marterialiter veri-
tas prima, eft objetum formale fidei Nego.
Diftinétaque Minori confequentiam Nego.

Osjicrrar Tertio 4 Pari Cognitio refpectu bo-
niratis finalifantis, non {e habet ut ratio forma-
lis. Ergnnccverltasincognofcendmrcl'pcétu
fidei. Ergo multo minusveritas ineflendo.

REesronpiETur. Dilparitacem elle: quia
non elt cadem formalitas communis bonitatis
& cognitionis; hinc bonitas in cognitionem,
idquein precila& formali racione boni, refolvi
non poteft. Jam autem veritas in dicendo,
cum veritace in cogtw[bcndu,convcniunrin ra-
tione formali & pracil¢ veritatis; & ex altera
parte, veritasin cognofcendo pro {ua parte,non
eft quid impettinens ad fidei affenfum qui ta-
lem ; fed completivamilli racionem, defervien-
ceminfalibilicati ejusdem, adferre poteft. Pre-
cifa aurem cognitio, appetitui quértali, non tri-
buit ullam complecivam rationem.Rurfus cum
cognitum {pettet ad intelleétum , volicum ad
voluntatem  impertinens eft, ut ratio formalis
unjus potentiz, compleat rationem formalem
alilis potentiz. Cum autem affenfus fidei fic
affenfus intellectualis, intellectus autem exten-
datur & ad verum dictum & ad verum cogni-
tum, hinc cafu quo fpeétet veritas in cogno-
{cendo ad affenfum fidei, complebit eundem,
pon tanguam quid alcerius potenti, {fed tan-
quam quid referibile, ad eandem rationem
ﬁ;{c;.

Osjicit Quarto Pontius difp. 27. qualt, 2.
qui tam veritatem incognofcendo, quamin di-
cendo, multo magisin eflendo, quam in dicen-
do, multo magisin eflendo, rejicit aratione ob-
jectiformalis fidei: quia etiamfl proponeretur
Deus ( fupple veritas in effendo ) ac veracitas
ejus, non poflet propterea moveti intelleétus,
necinclinariullomodo ut credat Antichriftum
elle venturum; quam enim connexiouem habet
verirasin elfendo ant veracitas ejus, cum Anrti-
chrifto venruro, quandoquidem Deus & vera-
citasillius pofient effe, quancumvis Antichriftus
nonclletfuturus.

Traltatus [.

RespoNDETUR.  Quamvis proponerery: 1),
us & veracitas ejus nonnifl in acy P““‘«Ullj-‘:
eft, potens dicere velnon dicere A"flihqln.:‘,
Venturum, non poflet PT'U[}ECTCJ‘lll'[C“Ci_[‘w:];]:r'in
veriad ;1_ﬂcnr‘.;nd-.mnquf)\lAnucilr\ﬁusg .
turas: {ecus i proponatur veracitas Diyiggy

ercens fein actu fecundo, circa objetumfy
quod eftadventus Antichrifti. Etii(:u:rn;.'-
tio Divina, habernexum cum ob]c&o:m‘:
veritas in eflendo dicit connexionem (grf:.
mabilitaris effenualis cum meritis nbjuﬂi.“',
{cilicet cafu, quo velit Deus revelare An['hlt:'_
ftum venturum, efentialicer determinery
vere nonnifi & verum dicendum, i
InsTaT Idem. Si predidz veritatesely
eflent formale fidei, non requiretent alin
plicationem objecti formalis motivi, ql,!;'g
quod cognofcantur, ut pater in- aliis omoihg
objettis motivis. Nec potelt concipiae:
plicari, quaratione veracitas Dei, objeéto dii
materialiuniatur.
R ESPONDETUR.

Inftantiam mulcum proba
quia probaret ad affentiendum fde humm
v. g. Imperatori, non efle plus necellaim,
quam cognofcere veracitatem ¢jus in dice

uod fi recurratr ad veracitatem in dicail
exercitam inadtu fecundo circa hoc objeds
idem & nos faciemus. Supponimus au
quod nonmfi in aftu {ecundo exercita, i
tas prima in dicendo v. g fic motiz
fidei.

Quez iplz veritates uniantar {eipfis bk
materiali v. g. exercendo {e, & dicendo
comrad.&iomsp&rtcm,]iccradhec requinie
revelatio exerinlecas de qua infra.

Osjrcrr Quineo [dem. Multi exfimple
oribus Catholicis cgrcgé & urilicer cte
& tamen non cogno{%;unt Deum haber¢i
modi veritates.

REespoNpETUR. Dum quxrirurdc forms
li fidei; non quaritur de €0 quid rudioresl
tholici explicite credendo apprehendani. &
queritur ex objetto, in quid refolvents”
fides? Sufficitque quod fideles rudiores i
cite nofcant,appt chendendo dercvelatis
fint verbum Dei veri, 3

InsTaT Primo. Etiam Ca[ho}iC?Dﬂi
purant Deum non habere talem veraci

exiltimant enim de Potenria abfoluta, D

pofle mentiri absque imperfedtione:
hanc Cond™

£

REsFONDETUR.  Proponi
nem tanquam i.\-rub.al)i‘cm, contrd 0
qux cenfurantur, Erc[inmﬁ"chl":huc
apprehendant rudiores, pﬂfl‘lmrc{c”u.amh‘--
tas aliquorum Catholicoruins non ’mPP
quominus de altioribus objeétis t‘fo\:n m:ﬂ
rant, quiarudes nec terminum GPFHH?:;:I::
le fides, notunt, & tamen de hoc formall®
rimus.

InstatSecundd. @Gdiiemml—h?olu
cenfenr DEUM non Pgm mc[mmn:




el

G veline fateri verum, concedent fe id

um non concipere actu, guoties id credun

» Thivina
c iAviIind.

RESPONSUM ;‘i]i‘]';‘t. quo

:quod nemo ncg

imp } Y It IC LQE:LI}KJ\H
quot it Credo.

1 - 1

fwstat Tertio.  Credimus quandoque ho-

uamvis non cogitemus tunc, an fint
;. Ergofimiliter poflumus credere Deo.
sponpETUR: Etaminfide humanaim-
-1fri::;' galy '\UL..Ci{‘.L:;Inrmrng;lius entim

‘,A
-

uare credat ¢ recurreret ad hoc, dicens,
ignus fide. Paritasctiamnon tenct: quia
nonraro evenit fidem humanam fallis ita
AON £ACO eVenit, ut 11:1prm{umcr}:{.rlicrtlr. Fi-
des aurem Divina ‘]u" talis, J’]I}H'Udcﬂ{(‘l‘ elici
t: & cum fic fumme infallibilis, ne-
cell \;-u':uu:cr.‘.ca‘\'drcm:‘.»m;s ad infallibilicatem
requifica; quorum primum cft, infallibilitas
lumima

DIFFICULTAS IV,

An Deiras gmt talis fit ratio jwmm’u
e Frdeid
s
Si-‘cuwlﬁ m diéta de diftin&ione virtuali, in-

daubie 11 con fortio aliorum Sl[l’E'iL)i}ll"l'lii\],

Deitas eft motivum fidei: cum enim idencifi-
cata {it realicer triplici illi vericati, idquc cum
exclufione diftinctionis virtualis, quod triplici
illi veritati competitin fenfu formali, ¢ ompete-
rede nul)uh.{n.]fc Mureali. Sedeojurecetiam
ubiquitas Dei, & cztera fimilia, {pecificant in
fenfurcalifidem;alias finon [pecificarentin (en-
{ureals, mhm-mcn ntur vircualicer.  Difficul-
ras L‘r:"luin‘.“:('.""':'c!:‘ Deirace qua cali, prcifaab
attribucis; an tamen ipfafic formaliter motivam
formale fidei.
DrcennpuM gaad #

Eft Contra Ripalda ci-
tantemn Cajetanum & Aurcolum m[p » num.
101
PropaTur Primo. Pone per impoffibile
¢ Deum, eflentialiter mendacem;
habercramenefleale .xl;‘m]-lcprir;_&lom:: per
impotlibile.  Velfimavis, pone perimpoflibile
potentem menuiri : velprate ll.xnlkuulh\ B
Ieper zllxiu.lile]c decretum, nonnifi de menti-
endo & fallendo: conftareque creaturz intelle-
tualt de exercitio mendaciratis; hoc pofiro,
formacur disjunétiva. Vel poflctadhucilla ex-
cellentia pracile Denacis, move:
vel non poflet.  Sipofler.
noan L

eadallenfum;
Ergo intellectus
itur vero, (ciens enim De-
pofitumefle verum ei,
'(,-;rc,’cﬁlc verum : af-
liltio importans

fi poffet tunc in-
saffentiri, in affen{u {uo admiccerer duo
concradictoria: admirtere enim in aflenfu eft
verum, quianon el verum, elt admittere in af-
Sed afllentiri [ciendo

QL A T
:ceflario alic

ummenciri, u-h\ul-u‘nl‘

R"I\Ju‘..-& t3m hilom:nus ¢
i
1

fenlus enim eft An-.. rale

taefl, vel Vernmeff. Rurlus
tellectu

len{u duo contradicturnia.

i B
iputatio }. e

R y; A\ i e
2, tradictoria. Minor probaturquiaafie

A -

-8
quod mendaciam, aut porid

selt ad-

non elt ve-

s fa HL"P fir
miccere}in affenfu, eft verum,
rum, E I
{eufal{fum fic, eflt admittere in

1 Imcnaac ium

n{u duo con-

sutdixi

elt quad 1m;‘tiuim;!uuzam VNI ¢
.m.cm quiamendacium feu fallum e
{entiri, quia non eftverum.

ittere in af-
L}'hu{ {1

et mo-

ende quod me ndacium fir, el
fenfu, eft verum quianon eft verum
refiduailla excellentia Deit
vere ad affenfum, E g0 Deque nuUNc movere
formalicer pnt[‘ﬂ'.u‘ll;] talis.  Probatur Confe-
quentia quia utrobique refiduum, feclufa veri-
dicitate eft idem, nempe Deit Ergo fi le-

mel movere non potelt snecaliasmovebit, bené

atis hon po

[

3 = f
nel non cit naca
habere: M"'rfum squantum ex illa, lemper nara

entmarguo, Veridicitas i fen
eft non E‘JI‘L.\; propter principium. Idem
manensidem, fempereft & facic idem: Rario
itemformalisdum eft,femper eft ratio formal:s:
quia efferationem formalem, ngn eft quid di-
ftinctum. ab ipfamet illius enrirare. :
Rf'\'{"wlf\vlﬂl.l\-i’).’wfnt'. A

cumentum cfledfa
ciliori ad difficilius via N
habere pradicart

allendi, & tamen 1

1mationis.

le vel ex adjunéto
ri allenfum difficilius
eft,quam prefec ndere a veridicitare & ramen
mereriaflen{um,

Contra.  Tumquianoneftafaciliori addif
ficilius, fed in codem argumentum : quia non
comparatur prae[cin‘{cnm veridicitatis, ad con-
junétionem cum falfidicicare,fed urrobique fpe-
étatur eadem remanenria Deitacis.  Cur crgo
utrobique non merebitura m. Sicutfial-
bedo eftratio formalis dealbandi, etiam juu
nigredini, eft ratio formalis dealba
quia Conjunétio non vet
fundat vt Deitas mereatur per te diflenfum,
quod majus eft, Ergo etiam feparatio veridi-
citatis per intentionem falrem, fundabic, necilli
conlentiatur p(:!im"i', quod minus eft,
tumautemeft argumentari
mationisin eadem linca.

Lici-
ad minus,via athc-
Tum quia Conjun-
ctio non veridicitatis, expellic phyficé veridici-
t: tum, mcretarque diffenfum.
ci

Ergo & prz
o veridicitatis, qua illam expellit inrentio-
n :1!1 ter, fal

fium.

tem fundabit, ne mereacur affen-
1S Secundo ex pringi piis Ris

on urcunque, leda ut eft exi-

erfectioni,adevque

mendacioyefletorn

(-(J\Vll ".
tl\prlum utiuppoeni
formalicate oppofita falf
D, AC veritas |
qguia Vi
pro m

m & fumeretur Dei-
srecHe, fed (ul
cretur pro
¢llende. Tum
I fides , quz habcat
o, Quia dicitur verum: viderue
licare amor, qui amet, c']uia non eft

(e) 12 m,llum,

o F

rima in
tur imphcare

CIiin 1n
i




28 T‘imﬂ,

malum, & non poflic amare, quia elt bonum.
Viderur itemimplicare intellectus, non potens
quidem affentiri falfo, impotens tamen allentiri

vero. Ergoetiamex prspur::omc:,impr.aﬂlhnlis £
i :

cltfides, que tantim inmicatur huie principio,
quod Deusnon voflicdicere falfum & mentiri,
non ateem, quod dicat verum. Sed quidquid
fir deil i::s;p:_;‘iib-f care faltem p:ms’u:sildcs non
debetrefblviin motivum: quia Deus non pot-
eft dicete falfum; fed inmotivum: quiaverum
eft. Siquidem eriam Theologica charitas,
nontefolviturinlioc, quodin Deo nullafit ma-
litia, fed in pofitivum,nempecjus bonitatemin
fe. TumquiaSi Deusnon tantim eft exclifio
omnisimpetfectionis, fed iiiclufio omnis perfe-
Gionis; imd eft exclufio omnis imperfectionis,
inclufionc omnis perfectionis. Ergo fi fumitur
Deitas, prout Deitas eft; & fi fimitur cum €x-
clufione omnisimpetfectionis; fumitur cumin-
clufione omnis pcri’cc’honi’s,:deoquc & veridi-
citatis. Ergonon precileab illa, formalifabit
fidem,utvoluit Ripalda. Tumquia Deitas qua
Deitas eft,fion conftituitur exclufione omnis
impetfectionis, (ed daturaliguis pofitivus ejus-
dem conceprus, {upra quem fundancur illz ne=
gationes: imé nec inclufioné omnis pcrﬁ:-
&ionis conftituicur, ut di€tum in prima parte.
Ergofi Deitasqui Deitas eft, eft morivum for-
male fidei, non eft motivum qua exclufiva im-
perfeétionis mendacii, & tamen Ripalda ponit
Deitacem qui Deitatem, pro hoc formalis
Tum quia ficut partimur has formalites : non
dicere falfum; & formalicatem : dicere verums;
ita partiri poflumus formalitem non difcreden-
tis & formalicatem credentis, proportionaudo-
que p:mdi&a,mmJlmprodlbn:proporrio,qu{lm
utei, qui non poteft falfum dicere, non difcre-
datut, eiautem, qui nonnifi verum, & vere di-
cit, credatur pofitive : Quiaautemnos Divino
teltimonio non tancim non dilcredimus, fed
pofitive credimus, fit ut fides quam habemus;
nonillinegativo, Non mentiri; feu Non dicere
falfum: fed poficiva veritati innicature

Prosatur Secund6. Ratio formalis unius
non potelt contineri inratione formali alterius.
Sed i prerer veridicitarem, verinolciuvitatem,
verielfencialitarem, effet Deitas qud ralis, moti-
vum formale fidei,ratio formalis unius,contine-
returin ratione formalialterius.  Ergo Deiras
qud talis, non eft motivum formale fidei.  Ma-
jorprobatar.  Inductione: quiaratio formalis
veridicitatis non eft ratio formalis verinolcitivi-
tatis s ratio formalis albedinis non eft ratio for-
malisdulcedinis. Quod iplum in hecfonda-
tur: quia ratio formalis umus, non aliud eft,
nifi definitivum pradicatum hujus forma, vel
formalitacis, {ed definitio uniusnon eft definitio
alterius; mifi pullulet chymera, Ergo. Mi-
nor probatur; quiarationem formalem fidei il-
lz veritates pr:r?lanc feipfis. Ecgo {i illamra-

atus |-

tionem preeftat Deitas qui talis feipf,
ratio forinalis unius, crit ratio f\)rn’l_{-u

d
rius.

Is
~ ResroxpEems. Quod prafter diges
{pecierar onem for malem fidei Deigs, 'l;t"
aurem unacatio form "‘I:‘SJI’mﬂaTC‘ii\’crialm:
cici rationem formalem, licet (ub divc:[‘oaf,:
re proximo, contentams unde etiam szg
Conciufio poreit ex diverfis fpecie mogy 13

i
ferri. R

Cownrr A,  Quia & praftaret tune Dey
divcr[hm fpecic rationem formalem ﬁ([c["f
fupponitur, & non préeftarct: quia fimhile
non debemusintra eundern habitum adzgy
{fumptum, diverlam fpeci¢ innd:xqu.ataﬁd:;
ponere, ut {iniliil obfit, teneat illa paritas;,;..
fides,unus Deuss  Quamivisenim bapz‘\fmn;‘r
trip!ex,nuncricncceﬁeponcretrip]itrmﬁder;‘ll
quia de baptifino multiplici modo capinm'.;
datut dot?tr;u;} Patrum; exigebacqiie ucceﬂm;
erendi originalis; cui commode ung b
p[sfminwdo, tatisficri non portiiffer. Sedis

al

dodtrina Patrum proeedit de muleiplici (poe |

ﬁd_ci j neque f?ﬂ' ulla neceflitas ejus Habencz
&infidelitas fufficienter tollitur, perunumg
fenfum: quia DEUS dicit.

: Prosatur Tertio. Turh quia Si motid
fidei eflct ipfa De¢iras, quaro aflentiens prop
Deitatem, vel poteft dicere.  Affentior i
Deitas dicit; vel tantum affentiot quia D
dicit; vel rantum affentior quia Deiraseft. §
hoc fecundum. Ergo non oftendis per i
conjungatut ad teftandum Deus, cum haey

tius parte Contradictioiis. v. g. Incatnatiodh |

hoc enim conjunétivum per ordinem adn
non aliud cogirari poteft, nift dictio. Deins
etiam Conrradiétoria; & non revelata ctde
pollemus; fi {ufficic motivum quia Deut di
quiatdm comparate ad revelata, quam noi®
yelata; veraclt propofitio; Deitas et R
fusdehocipfo: Deitasefl, quatere reftac? Ut
dedeillo confter; & quidcn{ccr[b &infallilr
ternonrecurrendo ad veritatém primam. H
autem credas propter Deitatem Lii_ccntrm
Ergiojamnon pracife fumitur Deiras, fedpr
dicens. Dehocipfo Deco dicente quars,
affentiaris Deo dicentis quia verim dicit; ¢
quiafalfum dicir, vel fimpliciter quia dicitip*
primum;quia {icnon prx[bmdcrcr chms;l\‘lc'
ritate primaindicendo; qm‘-d:'mt‘ndi'rR‘F‘i"“'
Non fecunduim : quia cognito mendacio, e
allentiripoteft. Non ultmum quia Ly]dicit#®
trahens 4 vero & falfo, abftrahic ab aﬂ‘:nfui
diffenfu, & eft quid commune ad affenlum®

by g il
diffenfum. Ergotecurrere debes ad DEU..
entem fidems®

veré dicentem, adeoque mov
preicindendo a veritatein dicendo. Tumg?

nsad fidem 47€"
cxlcindererd®™
i

& ptzfcinderet Deitas move
dicitate ut fupponicur,& nonp




"

Difputatio ].

wirur Deiras prout eft radix veritatis vel
non (umitur prout eft radix.  Si fumitur prout
] ¢ ut Deitas eft, fed

Ergonon prac
licitatis, formalifat fi-

i

fub fort | ragtone
dem.  Siautemnon fumitur prouteftradix ve-
ritacis, non r,'u-r":'in:\.i}undﬁc;qun modo oppo-
qatur mendacio, quod tamenrequirit Ripaldat
hzc enim oppofitio mendacio, eft vel ratione
formalis, vel tatione radicalis veritatis: ficut
Jsfru;;poiitiojn‘homincndu'mtmn;llcaliamrc?-
figi Etaﬂr'..'l%, nifi formalis, vel radicalis mti.:m!_l—
tas. Tum guia vel dantur aliqua rationes in
Deo, non connexz cum fide; vel omnes fune
connexz. Si aliquz non connexa ergo nee
Dt;!asPl':ﬁf(‘-i[ld(‘!‘ls;‘lkfcrit‘ili.'!t:ll’CCH[r‘atil)COH-

exa: necenim ftat particularis pro illa ratios
nifi recurratur ad predicatum veritatis,ad quod
nonvultrecurrere Ripalda.  Siaucem omnes
funtconnexe. Ergo ex ratione quia Deus cft
ubique, poflum nunc credere, Antichriftum
damnandum.

Osjrcit Privo Ripalda:  Excellentia Deis
tatis { 2 immediaté confert Auétoritatem
fuis teftimoniis, cohibet enim omnem 1rreve-
rentiam Diffen(us autem teftimonio Dei, cft
magnairreverentia.,

R ESPONDETL Excellentiam Deitartis {um-
ptam prouteft a parte rei, conferre dignitatem
{uis teftimontis, fed non prout fubeft noftris
precfionibus. Undecafuquo Deus pizfcin-
datd veridicitate, & non prafcindat 4 Deitate;
adhucimpendendus eritilli omnis debitus cul-
tus; fed tunc crediti ita: quid ca
rebit {uo formali. Neque tunc non creditio;
ericirreverentia, quia nec erit debita creditios

Le

nonerntd

Sicutnonefler irreverentia, non elicete aétum
creditionis, fi Deus retenta (ba excellentia, pro=
hiberer affenfum fidei fieri.

InstaTidem. DemusBeatos efle impecca:
biles & fcientia infufa preditos, & quidem ita
rep m;imni"‘_‘ mendacio t'lirl'::[‘rﬂillil(_'f, quamrepu-
gnet mendacium Deo nililominus reftimoni-
um DEI dignius ¢rit, certenonebaliud; quam
ob formalifantem Deitatem.

ResronpETuR. Fore digniis, ob verita-
tem primamin effendo, qua co'mpcti: DEO.

Ogjicir SECuNBoO. Sacta Auctoritas refert
fidemnoftram ih Deum fine memoria ateribu-
forum.

RESPONDETUR:

eéinreeltver

Fidem tii
15 primas
oritas Sacra dicit quidquari ; de pracifione
Deitatis.

Osjicit TeErTI0 E
hendaturteltari
effe verum ; quam

ui Deo Auctoti

Nee enim Au:

0s quod DETTS appie:
iam,apprehendecuriliud

Deus not apprehiendatur
1% & [apiens; at eoiplo quia 1Jcncapp:cf!c::-
celtari vertum; potelt Deo credi. 7 (3
t licredif{cotlithaveracitace & fapie
Major probatur: (ufficitapprehendi Divinita-

. ¢tioni. Undeetiam Chrifti Humanira

3
o

temabomni attributo diftinétam, ut abea, ra
one {uiimmediate, removeatur omnis impe
&io, qui;‘; Deirtas f{‘i[\ﬁl repugnat omni

quod apprehendacurunira Divinicati, i
areapprehenditurlibera ab omni peceato, & er-
rore:

REspoNDETUR. Debere femper appre:
hendi Deum ut veracém & fapicntein radicali-
ter, quamvis non appreheéndatur verax & |
ensformalicet, Unde eciamnon potelt appre=
hendiDivinitasremoveh: omnem imipetfectio-
nem, etiam mendacii nifl in q*l.lll‘l]"l‘: elt radix
veritatis. Licéepoflitnonapprehend: cum for-
maliveritate: necenimeftratio opponendi fé
omniimperfcétioni; nifi ratione vel formalis vel
radicalis perfe@ionis Quod fi tunc apprehens
detur Deus, prout eft radix veritatis, hoc ipfo
apprehendetur tanquam veritas in cffendog
confequenter non przcifé ab illa, formalifabie
fidem.

=
Continuatar [olutio Olbjetionum,

Instar Primo. Decernat Deus non confer:
E’Cﬂ[un_l(.ni‘:’.’ urfum Perroad loquendum quid-
guam falfum ; hdc decreto removet Deus 4 Pe-
troimperfedtionem teltimonii falfi, tacnen non
eo iplo confert perfedtionem veraciratis & f(a-
picnnx, i iis quz Inqu;rm, naii cuim eo decre-
to po‘rc[}: componi Perrum efle locuriim v erum
& efle mendacen; quoniam qguod loquitur Ji-
'étrcip!i\.ﬂwcmm,é'c' propterea Deis colicur-
fum detadloqueidum, tamen loquitur, contra
judicium meéntis etfoneun,

_ Ergo etiam polz
fumus appreliendére Deitatem rémon r:ul-c_m
fingulas imperfetiones, quin apprehendamus
pertectiones ateribtitales Dei.
Responsumjamiefts  Polénoss :
dere Deitatem removentem 1ia]gm‘:%);;rsi.]ti:ﬂ
&iones quin apprehendamus p }
attributales formalirer fumpras,
fumusremdverirem apprehiendar
hendamus perfedtiones accribue

erfeétiones
Sed non pofs
€, quin appre-
: . ; ales radicalitet
fumpms : obrationem {npm adlatam. Deins
dc;(denluqur-mia nontcence quianoneft cogica
bile,inquid relolvi poir 11 e
E lllu, 'quid relolvi 13_0111[ 1l 1as Petri;
quam in concutlum Dei, & tale Decrerym ad-
cr)q‘-‘:c1‘!u.1‘t]u1d extrinfecuam dicent @
autemilla veri

; liperfectio
veridieitaus Diving, vel petius non
dictionis falfi,non poeteftinaliquid c-:«:mnh.'ru-m
refolvi: & cumnon refolvartariny er ,Je-n-] 'f‘;;r_”
i_u:ll:nc;' fnrr.-l"r_a'.n. debebit refolvi in radic U‘-‘{ﬂf
f_gm,pe.un Siautem rq¢ AT

tormalifabicfidern. E
ut fic, quod vohiit Ripn

rAT Secundo.

tcaliter (uimpeg VEriras
[Z0 non precife Deiras

Gratia Juftificahs ¢t ef
anspeccatro,atque etiam odis
Meh non apprehendimus graciam, effe
~, biade - oy =
item, licet jisdem imperfectic

;JE‘:U; re-
{cy 3

}‘-ugng:




30

pugnet, Ergd'etiam poffumus apprehendere
Deitatem, cum oppofitione ad mendacium, li-
cétpracifam ab actributis veritatis.

Responperur. In noftris principiis identifi-
cantibus gratiam charitati, falfum eft Antece-
dens, Deindeexdiétis poflumusillam Oppo-
fitionem Deiad mendacium cogitare fine attri-
butis veritatis formaliter famptz, modo fuma-
tur radicaliter: Si enim non apprehendetur
cum radicali veritate, nullum dabicur funda-
mentum opponendife mendacio.

InstarTertio.  Unid cidemimperfeéti-
oni poflunt opponi plures perfectiones; ut ei-
dem mendacio, Vifio Beata,Unio hy poftarica,
affeétus veraciratis. Ergo &inremotione men-
dacii, non continetur formaliter conceptusve-
racitatis.

ResponpeTur, In remotione mendacii non
contineri formaliter conceptum veracitatisfor-
malis, licét contineacur ex dickis, conceptus ve-
racitacis radicalis. Univerfaliter autem uni
imprrfc&ionioppnnumur plures pcrfcﬂ:ioues,
quandd in illis dancur predicaca contraria illi
imperfeétioni in eodem genere, nec tantum
difparaté fc habentia: nam difparacé fe habere,
eft prelcindere ab oppefitione, vel non oppo-
fitione, adillamimperfe&ionem. Porrd men-
dacioineodem genere, non opponitur nifi ve-
ritas formalis aut radicalis, fine quaradicali exi-
gentia, Deitas comparata ad mendacium, non
nifi difparate & prcifive habebit fe,

InsTAT Quarto. Teftari falfum poteft
apprehendi vel conceptuinadzquato,utimper-
fectio eft, vel conceptu adequato, uc eft calis
imperfe&io, hinc quamyis Divinitasrepugnans
falficati fui celtimonii,quatenustalisimperfectio
eft, non poflit apprehendi absque veracitate &
fapientia s tamen repugnans falficati celtimonii,
quatenus impcrf::éh'o cft, poteft a veracitate &
fapientia prafcindi: quia Deus non opponitur
omni imperfectioni ratione veracitatis '8 fapi-
entiz, fed ratione perfedtionis proprie Deita-
tis. -

Respoxperur. Quando apprehendicur Dei-
ras prout repugnans imperfeétioni ut fie, appre-
henditur prout eftradix perfe@ionum utfic, ad
quam radicem, tanquam quid poﬁrivum, adeo-
queprius, fequicur negatio imperfetionis.  Si
autem apprehenditur prouteft, ut ficradix per-
fectionum, adeoque prout eft radix veritatis,
nonapprehendetur prxcifé Deitas: fed fubfor-
malitate radicis, fine qua pracifive fc habebir,
ad opponivel non opponi imperfectionibus.

InsTaT Quinto Idem. Veritas & fapientia
radicalis, non eft conceptus objectivus, diftin-
&us a concepru Deitatis: quia Deitas fuo
conceptu objeétivo, eltradix omnium attribu-
torum.

ResponpErur. Veridatem radicalem, non
efle diftintam adtu nemine cogirante conce-

Tractatus I

ptum a Deitate, efle tamen diﬁiﬂguib‘-l
quia omnia il_]a pra(cindi pofiun, quz nntrr
habentutdefinitum & definitio, habeny D::
, verfaconnotata,  Veritas autem, Imn?{ll;k
tur per effe radicem. onfundendy e
conceprum Deitatis cum concepen ra;
triburum v. g. veritaris, & fapicntiz
tunc Deitas, pro veritate in eflendo,
Ogjxcxr Quarto. Cum affenfy DEl e
cantis& moventis noftram fidem, comporig,
defectusaflenfusrei reftificatz, ]mautc:q.l:
Dc‘us teftificansincluderet veracitatem & Eal
entiam,non Roﬂ'cr ifte diffenfus componj: L:l
€x nppgehcnfmne terminorum, evidens cﬁq;.
rum cfle, quidquid a fumeé veraci dicits, f‘[]
jorauctem probatur exemplo Abraham, Geyg
19. excmploS. Petri Matth. t4. Rurfusd
dentes Deo, pofiunt credere Deum eff e
daccm exillo Joh. 1,5, Quod non potel i
nifi dividaturaffen(us Dei teftificantis, abifly,
fu rei te_ﬂificat:e: nam’ mendax minimé g
tur, qui non creditur teftatus aliquid cony
mengem. Deniquc viri Spirituales conldiy
fidelibus, utfe pramuniantaffenu perfedalk
teftificantis.. Ergd apparet fine aflenluDd
tc_f‘hﬁcanu's, tardari aflenfum rei teftificaz g
nifialtetabaltero effer {cparabilis,non pofir.
ter inalterum eam motionem conferre, En
feparabiliseft. a
ResronpETUR, Si apprehendate b
Deum dicere, qui eft veritas radicalis; eviden
eft Deum non poffe mentiri, atque fi appiches
datur formaliterverax, Dire¢te ad argumet
tum dicitur cum aflen(u dicto, componi diff
{umrei teftificare,cafu quo non confterpet
tiva credibilitatis verfaram effe veritatem pit
mam, circa hoc obje@um, fecus fi id conler
Abraham folim depofcebat in confirmeic
nem promiflialiquod fignum, ut illo tanguin
motivo credibilitatis evidentiori, roboraretts
vel fuam tenuitatem profitebatur dicens: Unée
{cire poflum quod poffeflurusfim terram 5t
indenonfequirur, quodrei A Deoteltificatn,
quam noverat teftificari Deum, affenfum
prabuerit. - Dubiratio S. Petrinon eratcoit
fidem, alias debuiflerrunc amifife habitumt
dei, quod nemo dicit,  Sed illa dubitatioci
contravirtutem {pei;non ergd inde fequiti>
Petrum rei teftificacz non prabuific allenfum
Difcredentes Deo ®quivalenter dicuntus face
re Deum mendacem. Quiaf illis evident!
moraliter conftar,hoc Deum dixifle, & nol
affentiri, debebunt falteminterpretative cele |
ti, negantes Deiveridiciratem, Concedop®
munitionem illam de qua Argumentum, alt
bonam, fepararique affenfum rei teftificatzd
Deo,abaflenfu revelationis, finonadfinemo*
vacredibilitatis, fecusfi adfint. Sedinde® |
fequitur, foli Deirate pracil formaliat
fidem. 23
Osjick: '

ltey
gt
gLy




o

Diffauratio' I 3

Osjrcrrur Quinto. Fides poteft effe im-
FL‘[:L‘CLJ,L}ll.’f]‘lll}‘cff{,‘t‘t‘lﬂ in co erit,quia pro-
sonetur folum probabilis connexio, DEI lo-

;p:unti; veré, cum objecto, qualis eft apprehen- |

fio Deitatis, ut ab ateributis diftinétz: in qua,
non elucer manifefta conjunétio Deitatis, fum-
ptz pro radice veridicitatis, cum objeéto tefti-
ficato.

Responoerur. Eft manifeftaconjunétio Dei-
watis, fumprae pro radice veridicitatis, cum ob-
jecto teftificato: non enim probabile eft, fed
gertum , vericatem radicalem feu in effendo,
mentirinon pofle. Imperfecta ergo illa fides
noh in moventem radicalem veritatem, fed in
multa in contra occurrentia rejici deber.  An
autem concedi poflint Actus fidei infirmi, de
hoc infra,

App o hic,quinor cenent Pracifiones obje-
&tivas, perillos Deitatem ctimnimicpcnc}cnrcr
i formalitate radicalis veritatis formalifare &
quidem formaliter fidem: quia hzc non pre-
{cindurit; & fub aliis formalitatibus refpondet
Deitas: ad eum modum, quo per illos pecca-
tium faétum contranaturam rationalem,eft for-
maliter Theologicum, quia {ub natura rationa-
li, formaliter continetur DEUS.

DIFFICULTAS V.

An Ratio Formalss Que Fides debeat effe

Excedens $

Eminit aliquoties §. Thomas objp&i 11

| dei cumaddito excedentis. chnn.cnnm
S. Thom. PrimaSecund q. 62. att. 2. Objectum
inguiz Thealogicarsm Virtutium (inter quas elt fi-
des) eff ipfe Dews, qus eff aw:ﬁire?n;cr-aizx /zr;{s', prouz
noftre yationts cognitionem e.}-ccdzz ,&ad :..1b1d5_-m
Theologicam virtutem efle circaca, {fecundum
quod rationem humanam excedunt &art. 3.‘ad
2. habere inquit fidem & [pem, de his que funt
fupra facultatem natnre humans, excediz omnem
virtuzem homini proportiopalem. Px qu:bus
verbis pullulat quazitio: An ratioformalis Que
fidei, (quamquam id alii etiam ad materiale
extendunt, } debeac, habere rationem Exce-
dentis.

ExprrcanT. Hancveritatem excedentem
fic. Omnis certitudo ac veritas cognitionis
crearzz, fundatur in veritate prima DEL ficut
enim effc creatum, cft participatio Divini effe,
ficetiam quz accidunt Creaturis, {unt partici-
patiomes attributorum Dei: v. g. Humanitas eft
participatio Divinitaris; humanirtatis virtutes,
fune participationes potentiz Divinz s humani-
tatis duratio, eft participatio 2ternirartis Divi-
nz, Ergo etiam & certitudo & infallibilitas
allenfus creaturz, fundabicur in veritate prima,

Juizautem quadam infallibilitas ac certitudo
cognitionis creatura, elt debita crearurz; qua-
dim autem eft fupra exigentiam illius; 1deo
etam duirliccm, fecundum modum- noftrum

cognofcendi, veritatem in DEQO apprehe ndi-
mus ; unum quidem, qua fic principium infalli-
bilitatis fuper excedentis emne debitum Crea-
turz, altera qua principiac debitam cercicudi-
nem, faltem alicui poffibili Creaturz. Et hu-
jus quidem certitudinis principium eft, tribu-
endo vires cognofcitivas debitas creaturis; ob-
jetis veré vim morivam naturalem potentia-
rum cognofcitivarum, & praftando concur{um
naturalem. Siautem praftet vires fupernatu-
rales & concurfum fupernaturalem ; habebit
DEUS rationem veritaus, vel dicentis {uperna-
wralis.  Urdehacdodrinafic explicata ftatu-
atur.

Dicenpum cft. Licet ad altum fidei exceden~
rem, conchrrar weritas prima formalifativa fides
Theologics , ponere tamen motivim formale veri-
tarem primam fu ol f.'xcedfmfm s utratioexceden-
tis teneat fe penes motivum , nulla eff neceffitas.
Prima pars Conclufionis: Nempequod veritas
prima concurrat ad a&um fidei excedentem
alibi probatur : quia fcilicer aétus excedens, eft
attus lupernaturalis ur explicans {fupponirt, &
oftenduntcdi@tade fupernaturalitate, Sed ve-
ritas prima, concurritad aGum fidei fupernacu-
ralem. Ergoconcurritad excedentem.  Se-
cunda pars.

Prosaur Primo quia S. Thom. hicquzit.
1-arc. 1. difcurrens de objeéto formali fidei, po-
nicveritacem primam fine ullo addito.

ProsaTur Secundo. Quiaeftinexplicabile,
pofito quod ifta excedentia tencac {e A parte
motivi formalis, ad quidnam deferviar, idque
neceffatid : nam non defervic ad efficiendam
producendamquerationem atus excedentisin
fide: quia motiva formalia, non producunc
phyfice actus, {edin gencre caufz formalis ex-
wrinfecz: produ&ioqucillorum, fpeétat ad in-
tellectum & habitum fupernaturalem. Non
itemdefervitadrationemipfam falvandam mo-
tivi requifiti ad aétum fupernaturalem: quia
morivum formale, & obje¢tum formale {unc
idem; diximus autem in materia de Ence fu-
pernaturali, ab objectis, non defumi fupernatu-
ralitatem, Noneft eciam necefle ponere veri-
tatem primam excedentem pro mbrivn, ut fic
fiatadtus fupernaturalis ex ordine (uo infallibilis:
quia Supernaturalitas, non eft infallibilis ex fuo
ordine: nihil enim repugnat, dari probabilita-
rem tiapcmamralcm ;& opinionem {upernatu-
ralem. Siautem perly,exordinefuo infallibi-
lis, intelligatur; quia fcilicet fuppofito quod
DEO dicenti innitatur, qui eft fummaveritas,
fummam infallibilitatem habebit. Sedad hoc
etiam ponere veritatem primam excedentem,
pro motivo formali, impertincns eft.  Ratio
quiactiamfialiquid diceret Deus, prout eft ve-
ritas pritna hon excedens,adhuc illi infallibili-
ter aflentir E.JL)ET‘ZH]US: quiaramcxcedcnsqunm
non excedens infallibilitas Divina, ab codem

o B defu-




32

nature Divinz, ut nec mentiri, nec falli poffit.

Prozatur Tertio. Tum quia objectum for-
male fidei, debet poni, ftans in iplomet Deo,
& non involvendo aliquid creatum; ratio au-
tem excedentis, vel non excedentis, defumicut
¢x comparatione ad creaturam, Tumgquiare-
velatio paffiva, noningredicur formale fidei, ut
infra videbitur. Ergo nec ratio excedentis.
Tum quia {inibil obfir, maximeé debzmus exal-
tarc Deum; magis autem exaltabitur, {i ratio
veritatis illi intrinfeca, fine ulla defumibilitate
excellentiz ab alio extiinfeco, zqué (ufficiarad
formandam fidem, merendumque aflenfumin-
fallibilem. Ratio autem excedentis habetur
nonnifi ratione alicujus extrinfeci.

Ogjicitur Primo.  Authoritas S. Thomzin
oppofitum ex queaft. 62.

ResronpeTur.  lllo loco nen’ p]us velle S.
Thom. quim quod primatia objecta fidei fint
talia, utad lla lumen naturale, fine prafuppofi-
tarevelatione pervadere non poflir, ut ad my-
fterium Trinitatis. Sedindenon fequitur,quod
veritas prima, illaobjeétaatceftans, inipfaratio-
ne formali motivi, debeat habere rationem ex-
cedentis.

InsTABLS. Salcemfidei pro habitu znig-
matico {umpte objectum, erit veritas prima ex-
cedens: quia etiam vifionis Bcatx objectum,
eft Deicas excedens.

ResponpeTur.  Execedentiam illam vifionis
hoc fenfu admitti: quia nullus eft intelle&us,
qui poflit connaturaliter, & actu naturali attin-
gere Deum prout eftinfe, ubietiam fupernatu-
ralitas tenet {e d parte actus, & non 4 parte mo-
BV

Osjrcirur Secundo.  Virtus quecunque
Theologica, ordinat hominem in Beatitudi-
nem {upernaturalem. Sedfifidesnonrefpice«
ret veritatem primam excedentem , non ordi-
naret hominem in Beatitudinem fupernatura-
lem; non enim ordinaret in cognitionem finis
fupernaturalis: pracipu¢ cum DEUS, ut clt
principium rerfim naturalium , non fir finis {u+
pernaturalis.

RE spo.\znlmm. Negando Minorem. Ot-
dinatio enimin cognitionem finis {upernatura-
lis, non exigit motivium excedens: pracipug
quia . tora ordinatio in beatitudinem f{u-
pernaturalem, eft ab ipfamet fupernaturalitas
te, qua non defumitur ex motivo.

Instasis exScoto, Potiflimam rationem
fidei efle verfari circa Trinitatem § hane autem
nihil continecnifi veritas primaexcedens : quia
nullus effe@usinducit in cognitionem Trinita-
tis.

ReseonpeTuR, Negando Minorem: quia
licétcreata noninducant nosin noticiam Trini-
tatis, fufficicillam notificaria veritate prima,nul-
laque cft neceflicas, ur excedentia, teneac fi 4

Tra&aeus L

defumuntur nempe eflentiali determinatione parte motivi.

r

Unde i ordinaffer Dy
Myfterium Trinitatis actu natarali, jic
pter fedicentem,foretilleadtus infallibilig
non excedens. Quod autem dicityr, ;L
vocarifupernaturalem, quia clidcralioncofn

15 Ceg
icet o,

&ifupernaturalisin fide, non defumayg g E
jecto. : :

Osjrcrrur Tertio, Veritas prima e
dens, non potelt cﬂc: principium cogainy
qua non fitvera: veritasaurem prima gy,
ccdcm_, in quantum non excedens, ho
agens fecundum exigentiam ac vires d W
Creaturz, poteft efle principium cogniy,
quznon fitvera;ur patet in cognitioniby
babilibus, habitusautem fidei et tn!z’ﬁ;qui i
ex Vi lpccici_,cx‘wn ¢x vi ordinis, non potelt efs
principium falfi: quia quamvis habitusfoe;
ficus,in {ua [pecie, non pofiic effe falfus, oy
men exviordinis: quiaeftin ordine nguly
quifallibilitatem paticur.

RzsponpeTur. - Concedo vetitater pring
non excedentem;pofle principiare hoo et
producere phyficé cognitionem que fonli
vera. Negoautem veritatem non escedn
tem, que, fir per modum artceftantis, polleth
principiumth]ﬁ. Tranfeatidem; quodyeis
excedens,non poflit comproduccrcph'\'ﬁcﬁm-
gnitionem, quz nonfitvera. Sedinderonle
quitnrmotivum formale debere cfle verien
excedentem: quia ratio motivi formalis,m !
habet rationem producents adus Did |
tranfeat : quia pofler dati opinio {upernau
lis, ad quam concurrerer Deus, fub formali |
excedentis. 5

INSTABIS, Apoc:ﬂ. 20, dicitur: Ecce novl
cio omnia. Ergo & objecum fidei novia!
quomodoautem novum, finon excedens?

ResproxpeTur,  Non {atis apparet quorgrlf!
innovo Teltamento fit novum mogivum i)
cumin utroque fuerit fidesinfallibilis: adeo®
& motivum infallibiles diximusque luperi
nato Chrifto, permanfifle cosdem habitus. il
vabitur ergoillanovitasfidei, ob admiffos Gar
tiles ad fidem. Cazterum hoc fenfl admi?
musveritatem primam cxcu:ic:n:cm,q'-!Gi?“'
licerad fidei Theologice actum, nunquan®
veatveritas prima, nifidandoei veritatem
mam & excedentem quameungue creatii

Subhoc tirulo decidendum eftid, quodt™
ponituniverfaliter de omnibuns vittutfbus fuf
logicis que(t. 4. Efparza. An fitde raciok
larum, ut fint prelato Dei fuper omma: ¢
quidem fi fpeterur hzc pralatio rationt B
vi, indubié illis convenit : quiahabentpe™
jeéto Deitatem, cui pralatio Ii:pcr.omnm‘:'a
venit. Sedquiaactus fupernaturalis & i
lis poffunt inniti eidem motivo, ﬂO“_”FP“],
qu prelatioTheologicis vimmh.uscnnvﬂ“',:
R aT10,Sienimefleraliqua prthlﬂ»fﬂ'?‘ [rﬂ |
quod ita praferrerur; vel Auboritas per aj['ui




Di{i)utatio 1

s . vel Bonitas per amoreém ut animus €X Vi
; -'ﬂrims {it contemnere, c&tera
arepugnanti iavel aflen(ui vel amori: Sed
g pot dhu ith h muc.mhwmm{ lis,innitens
- veritati Divinz

5 lhnm 0111\110};)oﬁ um citatir non habet
5, quam quod virgutum Theologicarum ob-
umficingenete {uo fummumyv. g. Auctori-

ved l\\i'r';ii'

s fumma, Bonitas [umma, &c. Se
biisdem, a&um naturalem {pecificari non
Dantur quidem veritate Theologice ut
nurin Deam tanquam ultimum finem {u-
pcm\mm.un {ed dantur, uz feramur fupekna-
wialitet.  Nam aétu natiirali ; etiam in hinein
{upernaturalem, ferri poflumuis. Etficurdan-
tur gratize iup;umrm.ﬂcs ad agendum lipet-
naturaliter; ita dantur natutales, vel falcem non
repugnat cas dari, it attingant {llum finem fu-
l:”!’t'lrui'.ll[‘ll] n.uumimr

;\u]wf: valet, {1 dicas cum E rurm qnmi
cim agitlic de vigore natir# , {ub €a voce uni-
ve 11, folim cummchcndmmr omnia natu?
raliter occurrentia in contrariuim. At amof
fupeenaturalis ita amat, ut praeterea [uperet

nnia etiam f{upernaturaliter occurrentia in
contratium: & g.ml]cL viad eca iizpcmn‘l‘lj pro
adimpletione prezceptorum iupcrmrm‘iﬂiun'l,
quodcftlonge difficilius. Non inguam valez;
quia poreft ficriadus n'{tumlis,“}ui velit etiam
f:}‘ rnaturaliter oceurrentia, ne DEO v. g.di-
tenti credatur,fuperare, idque \,nman}olm gra-
tiz, ordinis naturalis.  Ergo hac fuperatio fu-
pc:u- wiiraliter oceurtentium,qué eft fundativa
iftins prelationis in fide Theologica, eft quid
communc ctiam actui naturalisarque adeo ifta

prelationon debetur folivirtuti Theologica tit

hujus a&us,

volaig Elparza.
QUASTIO I
De "Ratione formals Fides propter Quam,

}‘?\ aITTo PHimo.  Predictum titulun /'?.-'ﬁ?
i phiafiab Anctoribis traltari : Ll{_mmmin
ficulimumrefolutorium fidei? quidautem ve-
niatnominerefolucorii fupra diCtum.
R EMITTO Sccundd,  Debere ponietiamin
fide motivum affinfis feu rationem Proprer
quam,adeoque ultimum refolutorium.

Rario: quia&eflecille affenfus; & nonef-
ft'r;11%7;11H]s,L-JTL'cur[i:p_'\oniun‘,non.:i']bc_mtum,
quia aflenfusnulloalio difl"']”ui‘nt‘tcﬁ a fimpli-
ci apprehenfione, transireqt

/

in fecundam wvel
tut;umupc tationem, mhmunncmorw:. Tun
quiaperiplum Guilhelmum Parifienfem & per
Rubionem (altem debet intercedere motivum
cdiendi Deo. Ergo adhuc ille allenfus, non
cr;:"«cm'wri"mhcm autem motivam non fuffi-
cere vel exinde oftenditar tquiaobédientia {pe-
&arad v *}‘mL wem, motivamaue illius non et
conftitutivum Tum quia

Rationesino P W‘f tumnon convincunt: laud:

ITEILIS IIICO[U‘TN.JT.

(%
St

bilitas enim fidei, fion eft in a r{r;'n' t1 fine m-?:::v
vo, {ed inaflentiri fine evident simen intal
libiliter; & J.L]uﬂlmt omnibus ; dni. retiarque
adhuc in hoo aflenfu i)lm Deo, qu .im hominis
quia defererur firmior aflenfus; t alfumque cit
quod poflitpracipere Deus aflent uim finie motis
vo: quia non potelt priecipere rem impolt bi~
lem; & confticutum {ine conftitutivis. Jam
autem affenfus quod fic ob motivuim, pet hoc
conftituitur.
Pr&EMITTO

Certio, - I quo Jit punctas Diffi-
Eultatisin ;m.-j:‘;;/» Credov. g. 111)1[1L<_1u“15 Sa-
cramentalibus efle Corpus Chrifti; hac veritas
noneftnotaexipfis terminis. Tenti-
ridebeo proprer aliid : nempe r]uu hoc Deus

Er ‘\ 1iian

dixit; haciplap wponuo, non eft nota ex ter

minis. }".';__".Ltmm Hlinon poflum affentirinifi
propreralitd ; quid érgo elt illud alind 2 Siali:

quid humapum et ouwa fdem Theologis
cam & II]i‘.l“LL”}L.I]I, in a d non 'l"h.':D'AD"'V
cum vis in Divinum telti:
mohium, quaro ai i di,i'[im‘.tﬂm a priori -an
idem? fiidemyergo nihilrefpondifti. Sialiud,
deiploilloaiio teftimonio redicdifficulra:  cum
non {1t ex terminis notum: Uade vel dabis
in infinitum in teltimoniiss vel tan-
dem débebis .v.p sndere ; non pet
um, inquoaut 140.1 {alvabis rationem T
gici, aut non falvabis, quomodo {ic notlim cx
terminis, (]Lmn l:.mmcnm f‘lﬂlll1\...'JlerCle()\J’iL
Tur chmu His prem

D[PFICLH TAS L

I:.Luiﬁ;ff,d.‘!:ff"i‘( lioriim ;{t‘?fu!h(’

1)[ _utes poft alios '
l[p 9. & Lt O\]'LL |.'§.‘\".
aliqua:

& fallibile.  Si l‘c'.o

procefum

ExeiicarPri

in $ difp.
Sil uquam“. de ulci

10 Ponti 2%, puin. %,
imo m o formali ipfius-
met fidei ultimo, refolyvitur in ipfam revelatio-
nem Divinam, velfolam vel cliim veracitare. Si
vero loquamurde ultimo motivo, quo inclina

muradjudicandum, quod exiftat revelario Di-

Yina, non habeturidem motivim in omnibus fi-
delibus.  Nam iilts..ﬂfnm--u 1t hotiva credibi:
licatis, interdum Auctoricas'& teffimonium hg-
minis fide digni.  Hae explicitio
NoNSATISFAcrr. Tumguid: {1 moti.
vum formale ipliusmet ﬁdrl,id[‘l:rc ultimo re-
lolutivum eft r€velatio Divinia, ¢ ]
praDOEiliOD L.s.ouia‘.;s,frc;

1 s nota¢
Sinoneltexterminisnota.  Erooil ;:ﬂ'cr!c:-c,r
l nmhpl(* ter aliud, adeoquenoneririllauli-

mum relolutorium.
oftendehancevide

oftendes intrini
rum, {1 quz ef
fupra, non {pedtar

ot elt ex terminis nota,
tiany & fi

im oftenderis,
1 connexionem termino-
i xio; ex dictis
_ Tum quia illud
ipfum judicium, \,:lcw judico exiftere revelario-
E]L‘IH,}-"\!:\:J\Li'fi;\.-"il‘ﬂi’idi‘li Ergo habebit mo.-
od docet Pontlus efle revelatio-

ncm.,

tivam fidei, quq
1




34
nem. Cur ergo univerfaliter de illo enuntiat
judicio, quod refolvatur v. g. in motiva credibi-
licaris2 Tum quia hic non quaritur, quodnam
fic ultimum refolutorium ex {ubjeéto, fed quod
ultimum ex objeéto; & tamen Pontius recurrit”
ad dwverfitatem motivorum, ex {ubjecto.

ExrricaT Secundo Amicus cit. num. 26.
quod {cilicetultimum refolutorium fit Scripru-
ra teftificans, verbum Dei,traditio, & Ecclefia:
mutuo verd unum refolvicur in aliud in diverfo
gencre; omnia autem in Auctoritatem increa-
tam, Deidicentis, per fimplicem duntaxat ad-
hzfionem objecti materialis, propter formale.
Hae explicatio

Non' SaTisracir. Quia non rci"pondet ad
pun@um difficuleatis - querercenimreltar, An
hzc prupnﬁfio, Tncreataid Aucoritas dixit,{itin
terminis nota velnon: redibitqueargumentum
fupra faétum ; quarereque reftabir, qui per {im-
plicem adhafionem objecti materialis, proper
formale, fieri poflic affenfus, fi propofitio dicta,
non fit ex termiais nota.

ExericaTur Tertid. Refolvifideminlumen
fidei, quo DEUS illuminat mentem noftram,
Hie explicatio

Nown Satisracrt, Quiaconfundic principium
effe &tivum, cum formali, & motivo, hic autem
non quzriturde principio effectivo, qualecitil-
ludlumen.

Expricat Quattd Granado, docens motivum
fidei & ultimum refolutorium , effe auxilium
quoddam Dei actuale.quod nonquidem habet
fe per- modum principii effectivi, fed per mo-
dum concutfiis aéualis, quo DEUS illuminat
mentem credentis, & 1ta manifeftat illi verita-
tem objedt credendi, ut crediturus credat con-
nexionem Divini teftimonii, cum objeéto cre-
dendi.

Hzc Sententia immerito, impugnatur quafi
coincidatcum Hereticis, qui fidem fuam in in-
{tinétum incernum refolvune: nam Hererici
admiccentes inftinétum internum, non in hoc
{funt Heretici, guia illum admittunt, nam eciam
Catholici dicere poflunt; fe inftinétum intet-
num ad fidem babere; mncernamque fecurita-
temderebasfidei.  Sedinhoc {funt Haretici:
quia ad illum incernum inftinétum recurrune,
1a, ut rejiciang omnem aliam externam [Cgu-
lam, qua ille {piricus internus reguletur, pro-
ptereaqueappellatur fpiritus privagus. Nihil-
ominus hec explicatio

NonSatiseacit.  Quiainftinctusille;noneft
motivum affenfts fummeé infallibile: major
enim eftinfallibilitas immediare dicentis Dei.
Deindenullomodo eft ultimum relolutorium:
Si enim quaram, Cur credas Trinitatem? re-
fpondebis, quia Deus revelavit qui eft verax,
%oili quatram dehocprzcife,quarefitverax,
& unde ubiconftac efle illum veracem : eerte
idnonrefolves ininftinétum tuoum, tanguam in

Tra&atus L

motivum, fed tanquam in proponenten
veraciratem? hic autem quertitur oy 4
politione, fed de refolutorio.

Exeuicar Quintd Ripalda difp, 34 Dl
quc.n.f huic principio, Deus eft veray, n|]eﬂ::
murimmediaté propter e, & non P""Pfeu'(‘.
ud. Hes explicatio 3

NowSamsracit.  Tum quia, Affenfysg
fieret proprer intrinfecam veritatem illjy [
pofitionis, hicautem affenfus non poreftef; 1
deiutdiétum fupra. Tum quia, i I]IEPI-UU;;i_
tioninon propeer aliud allentiremur, idideod,
{er, quia nihil nocivs eft, quam Degm efle 6.
gnum fide & veracem. Sed hzc ratmnnncml-
vincit: quiaquamvisdifto obje@o nililfi,
tius,notitiaTheologica 8 Metaphyfice;filiy
tamen eft, quod etram fic notum notitia s,
hzc enimnon poteft efle proprer aliud,nifiy
prer Quiadicitar.  Quod vero alTumi:R.P]'\.
da; fidem (oli objeto lecundario aflentir .
prerrevelationem, & non prjnmrio,idnoncrm.
vincit: quia hoc ipfum non probatu, oy
oftendetur quiadhucille aflenfus, it forunss.
dei. . Deinde primarium obje&um fidei, ¢t
etiam Dei exiltentia, & tamen aflenciri huigo)-
jectopotlumus: quiadicit: Egofum quilm
Tumquia& efier ille aflenfus fidei ut fuppori
tur, & non eflec: quia nihil cendiftinétinn
{ui,abaliis, eandem veritatem atungentbusi:
{enfibus, in pracifa ratione affentiendi haber
fi inniteretur intrinfecz objedti veritati, M
Jeewdamus ad alias [ententias.

Punétum Difficultats 1

An ultimum refolutorium Fides fic duh.
ritas Eccleffe?

AFHrmat MedinaBanncz &alii.  Porod
&oritas Ecclefiz duplex eogitari potelt:
quidem humana, in quantum dicic cu]chL‘:-
nem hominum Doéorum & Sanorum, 19
uno capite roto orbe {parforum: Secunds B
Goritas Ecclefiz, eft quafi Divina,fitain pet
Ii afliftentia Spiritus Sanéti, {ecundtim quan,
cam gubcm:\t ne errct, Haee I.\'P/r:'.lff.ﬁ.
Now Satiseacir, Primo, quia non tangit f!
&um difficoltatis.  Credov. g.Dcumc{h i
numjquero cur re(pondchlnur, quia DH‘_I),
-Javic, quare unde confter quod revelai
qu&’mcf‘:

nde Plo.

te
refpondebitur,quiaita dicitEcclefia; ’
nénotum in terminis quod guidquid diitte
clefia eft veruny, & quia hocdicit Ecclefia? ‘\
inprimis quod hoc dicac Feclefia non € f‘
notum : quia hoe dicic ribi tuus f}ic&:akcrd
fide Magifter, qui non func Ecclehia: gad ml
ximum eft hoc tibi notum per fenfus & no¢
morali. Ergo refolyis fidem, vel in notité?
fenfuam velin aliquid fallibile. ()_ggqﬂ'“?:
adillamaliam parrem. Qgidquiddzcgl?ft'.
fia eft verum; quomodo id clt €¥ rerminis 17

v i
tum, Ergo illi propolition: alfentiris F[ji:
i




15l
ETCl

n
w

D iﬁwumtio 1

Iwoml.‘u illa non fuit uldmumrefolu-

_1‘1511\{.
illo ﬂim]u‘m ndum reltabic: elt-

& de

ronum
nenotum in terminis :

TISFACIT

Secundo. Quzro an

fides Apoftolorum & noftra fic ejusdem {peciel
g : gl
vel non, 1 e fn radone motivi? {1 cjusdem

immerito aflignafti duplex moti-
vericatem Divinam, & Au-
foritacem Ecclefiz, quaetiam qua participata,
cie diftinguitur abinereata Auctoritate. <
tem eft diverfe {peciei, dicet id contra
communem fenfom.  Ec deinde non fatishet
prefencid lificuleatis quaritur enim hic demo-
ivofidei; nonratione fubjecti alicujus p.\mul-
laris, {ed de motivo exratione objedh, ¢ quod {ci-
competat omnibus aétibus, quicunguc
Jam autem credebat

B
Ipe

vuin hde, i‘.(,i'ﬂl-;

L

{uncactas vere fidei.
quid Adam & Apoftoli,& non propret Ecclehia
P]U ‘ ’llr]O”Lill.

RESPONDEBIS, cluudmom um fidei, ut fic
fub diftinétione concipi debeat; q uod fcilicer
fic alfenfus, vel propter Auétoritater m Ecclefi
vel proprer Aufloritatem Divinam uldldn—
tem.

CoNTR A cft.
ritates copulativ
innitetur foli Audtoritati Ecclehe fides; non
erit lomme infallibilis,nec numrolu Theologi-
ca.. Tumaquiaille du:r.?Au&our"Lu, vf_l(.uu
veniunt in ratione communi motivi fidei, vel
nonconveniunt, ficonveniunt,illa potiusratio
comimunis, erit refolut mmm. Sinon cenve-
niunt, non fatisfacis di [h( altatiz quia hic quz-
UIU[ l{L racic ‘]]L ]14 ql.ﬂ onv C]'ll.l[;[ L[l"l]‘l mo-
tiva: quiaquarirur deratione, inqua,con reni-
antipfi ;l\tfllﬁ. Tum quia redibirargumentum
immediate f. . An feilicet fides ex
T, elicita, fit eadem fpecic, cum fide ex
hocalio motivo elicita.
¢ Saisacrt Tertid, Quia fides neque
po refolviin humanam A uétoritatem Eccle-
fie, neque 1 divinam; non in humanam quia
quamvis hecm: anfIE nihilominus non t‘ﬁ' ex
(uaracione formatiinfallibilis; non etiamrefol-
vipoteftfides noftrain Auctoritatem Ecclefiz
Divinam. (lgia fides noftra, ex {uo motivo,
deberefle fummeéeinfallibiis & Divina; non ¢f-
{er autem ex ll‘o motivo v mme infallibilis:
quiamajor eltin
pet acc lencalem alliftentam.
guomodo eflet fides
tiam, qu& parti
1][\':['” 1

Tum qnm fiduzille Ati{t\j—

c |I§._J;l..1(.,‘_ ihuhm s1nqgu ‘LJITUHI

hoc

fallibilicas per efentiam, |]llm]l
Hec videtur
illa Divinaobillamaftiften-
tiveeltquid Divinum. Sic.
: cr hominem,non ¢ l[C\CJPI x-
cile Theolog L‘n.,\'i‘_!.liII:ll!T!‘:.‘SllOﬂ‘.O LdL.lE}‘_lL’
ticipationem Divinitatis camque etiam infalli-
bilcm; quia fuz entitaci innexam.
gromodo Cutentia impugnati foleat.

ImpucnaTurR Primo.  Quod feilicer Adam
fides & Apoftolorum non refolvatar in Auéto-
ritatem Lcclefiz,

Penfandum

145 hac

)
Hoc m‘umcov""dcw Medi-
Hinc ut teneat Awmm ytum, reftauratd
X « dictis w‘Ii‘ll

Impucnatur Secundd, Auétoritas Ecclefiz
"nobis innotelcic per Au &oricatem Divinam:
Curenim credis Ecclefiamnon }J\-Hr falli 2 quia
idDeusdicit,  Siinterim quaratur cut idDe-
us dixerit ? refpondes quia Ecclefia dicit, en
apertum circalum.

i

R ESPONDETUR.

nam.
debet

ResponpeRT pofler.  Sicut in fimili Hz-
reticis refpondetur. Triplex eft claflis homi-
num cumquibus agi deber; funt enim vel Ech-
nici, qui aliunde -lefiam non habent cogni-
tam, vel Hzrerici, vel Catholici: 51 Ech
lis Au&toriras Sc .-nc\u & non pote {t per Eccl lef1-
am pru]\,!;l-_‘ nec Ecclefia per Scripturam, fine
manifefto rm‘”l) Affumererur enim 1gno-
tumadi U.u...,nl.nmmc'm mnl';t;nlw [mm,
debeat effea noto ad i gnotum, vel a notiori ad

Qu jamvis ubiilli s poftea Auctoricas
] cclefiz, per motivacte =dibilitatis fuericcogni-

, poflit illus Auctoritas aflumi, in motivum
[smlmn\u.‘_n.l ipriram. Quoad {ecundam claf-
{em, hoc eft, H.L’WLic:m!m ateinet; cum iflis
ctiam :“um‘cl-!nunﬂ;*ot'v:’r directe affumi Aucto-
ritas Ecclefiz ad probandum Articulum, hanc
enim neeant,  Sed immediate deber aflumi
primo Snnpnn‘b ad probandam Auctoriratem
Eccleliz, qua illius Aut ¢toritate probata, pofler
pufhs. illa affumi ad pmbnmul‘n Articulum.
Jamenim nonaflumeretor :mqlllt ignotum,fed
ellec regreflus demonftrativus, {imilis e1, cum

caulam pe ercffe@um aliunde cognitum, & effe-

&um per cau {am notam ;JmLL.mu Quoad
tertiam claflfem actinet, hoc eft, Catholicos;
cumiis {upponaturzque hota SLL’!FUH.I ac Au-
&oritas Ecclefiz, tunc adinvicem {e oftendent,
nec fiet probatio propri¢ dicta, in qua fit pro-
greflus {ecundim conditionem noti ad i
us; [mmonus manifefatiouniasinaliosadeu m
:noLlnm n‘\.!ulpuuid !ml{,‘f po fita, in {eipfis invi-
cem reprs mt:mmr & Dicerent
ergo oppofiti, qu: d feilicerin auétoritatem Ec-
clefizrefolvant idem, tanquam aliunde cogni-
tam, & nonex (o2 l)\.lh C ....,leCL 'h'i.bg'_.-[(_[“i}in

in Z)ulpm.m teffimonium: neque enim com-
mittitur tunc circulus, quando aflumitur ali-
de Sed de hoc argu-

niet,il-

ignotius.

rnoti-

quid alinnde éciam notum.
mento alias etiam dicetur,

1""1'”,"‘\"“.“';‘ Lerrio. Quiarelolvendo (alcem
parnialiter fidem n Audoritatem Ecclefiz, re-

{olvereturinaliquid non Divinum, hoc aurem

non debetr admitti: qui ia heut de myfterio
Euchariftiz canit Ecclefias ita & in prfe entidici
E‘O“:”' Sola fides fufficic; ad quod aliudic et-

iam Augultinus, contra epifltolam. - Funda-

wnen hamintbus, fed

Menticapit. 14, Eaciedim

. am_firmanti ¢ illuminants,
Unde é: Joan. 12. dicitur.

ARIMATR 170

"‘.4' ‘i‘ D

;_{_f_;i credit in me, non
eredit




36

credit inme, fedinenm quimifisme 8 C. 2. Dodtri-
#amea non eff mea.

RESPONDERI ]_n'xﬂ"ct fidem non effe adz-
quate Divinam, fi nomine adequara fidei Di-
vinz intelligatur fides fecundum toram laticu?
dinem fuimotivi. Si autem nomine hdei adz-
quatz, intelligatur fides, pro principali, 4 quo
fit denominatio, habens pro motivo Auctori-
tatem qua cft Deus, fic fumpta erit adequate
Divina: pro principali enim relpicier femper
Deums ad eum modum quo hemo dicitor adze-
quaté & completé racionalis, quamvis nonnif
principalis cjus pats inrelligat.  Dictum illud
Sola fides fufficithoc{olum vult,quodnullusfen-
{us exploret veritatem corpuris ( hrifti in Eu-
chariftia,{ed {olafides ; quod verum eft,eam re-
folvendo etiamin Auéteritatem Ecclefiz: quz
quia movebitad fidem,adhuc fola fides (ufhciet.
Ecr ficut per arguentes revelagio intrat formale
fidei, quamvis illa fir quid creatum; necid obeft
utfit Divina; ita nec oberit Auéoritas Eccle-
fiz. A‘Lrgufani verba verificantur: quia ct-
jam credere proprer Auctoritatem Ecclefiz. eft
credere propter affiftentiam Spiricus Sanctis
adeoque propteraliquid Divinum. Locus il-
leS. Joan, nonplus vole, quam efle identitatem
naturz inter Patrem & Filium, hinc qui credit,
credicin Patrem, credic & mn Filivm. Quando
autem Pecrus diciturimmediate motus, ad cre-
dendum Divina Aultoritace, poterit adhuc mo-
vere Auctoritas Ecclefiz: quia & hzc adhuc
noneftrevelatio carnis & fanguinis, fed aliquid
Divinum. Czrerum ha rationes poffunt ex
allatis {upra reftaurari.

Dices Primo in oppofitum effe Auétorita-
tes.

Pr1m A AucToRrITAs Sanéte Scriptutz. Afto-
rum :rd.c!‘cirur,qut‘)d Deusaperuerit cor Lydiz,
urintenderetillis, queas. Paulo dicebantur &
1. Joan.z, gm'ﬁowitmquit Deum,andiz nos, qui #o%
¢/t ex Deo, won andit nos.

ResponpeTur.  Primumlocum nonplus pro-
bare,quam quod graciaDei praveneric Lydiam
adintelligendd & capiendamyfteriafidei. Se-
cundus locus non convincit: quia non dicitar
eum qui eftex Deo, audire illos & propter illos
dicentes affentiris'quod ramen probari debu-
erat: fed Apoft. tancum dicit, eos qui DEUM
norunt, tecipere dodtrinam Apoftolicam.

_Secunpa AucToriTas eft S. Auguftini, contra
epift. Fundamenti. cap- . I:‘-v.mge!}o noncrede-
vem, nifime Ecclefie commoveret Aucloritas.

ResponpETur, [nillo commovere, involvi non

rationem caufz formalis, {ed rationem applica-
tivi, & ficutmotu cietur calor, nec tcamen mo-
tus, eft racio formalis calefaciends, fed conditio
cativum; ita & in praelenti.
“Terria AucTorrras eft S. Thom. hic q.5. 23,
ubi & alids, docer fidei formale effe veritatem
primam, fecundum cjiuc‘)d in Scriprara 8. & do-
&rina Ecclefiz manifeftatur,

Tra&atus [

ResponpeTuR. Ly fecundim, non req
motivum: quia il!lldj‘lm dixcmrina,m\g
ricacem primam fine nllo addiro . Ly :
_ﬁ*fmm'rim-, innuit, ubmam ontihear
ﬁdrl:, nempe in Scriptura & Prop
clefiz.

Drces Secundd,Sipetatara fid
Chriftumefle Denm 2 rzfp ndet quiahyg,
'u?r(:\-'c}.w:t s 51 quaratur unde CEH'.[‘-"[C[:].I:
id Deusrevelaric? rc]’puud;-ln[,qnialﬂ ;
Spiritu San&to directa, hoc me docer titagu
:C.prmd eridebere Fl':,nl‘ﬁ.l‘l_lr: quia :'.uaL:u;:j.!
resdebetin illa principia refolvi, ex q'!i'hml'“
{citur 5 fides aurem noftranata eft ex dog
Ecclefiz, Apoftolorum autem fides
immediatarevelatione. Ergo fides nolky &
Auékoritatem Ecclefiz, Apoltolorum, i ,I,
mediatam revelationem, refolvends,

ResrowpETuR, Quando Pro’ tatioy
credendi adfertur Auctoritas Ecclefiz, pog
fercur ratio 1-‘orma.’ismoriva,Imlaiwpﬁcm i
cum modum, quo pro ratione uftionis rg
applicatioignis. Ratio allaca multum prob,

o
ur Dogy,,
ofitiongp,

elicurery,
"

L'th.ig;

s Nt efty

é I,
nempe quod ars Syllogifandi, inventa db & |
ftotele; in eodem Arifkorele refoluta fiedy |
principia lumine nacur® nota; noftra a
Syi]ngxiut_io,in Magiftros, qui nos illam dogs

erunt. Porro res ineadem principia ref
turcx quibus nafcitut, non tanquam applice:
vis fed tanquam conftitucivis.

Dices Tertio. Hazreticiideo funt Hareid |

quia fidem fuam non refolvunt in Audorg
tem Ecclefix.

REsronpETUR, Ideo funt Hearet
quia negant regulam in proponendo resfi
infallibilem efle Ecclefiam; quod ramenefte
velarum.,

Dices Quartd. Auctoriras Ecclefizbab
per modum organi & inltrumenti Divini, & b

betfe ficur Moyfes & Propherz, qui Fuerantin |

ftrumenta revelarionum Divinarup.  lafe |

manis auren cefimonium Nunri feo chz."
intrat parrialiter affen{um fidei humana.

ResponpeTur.  Qrganum &.‘lnﬁl'u:nc_muﬂ
non (e habet per modum motivi, fed explicar
tis, propter quid credi JL'!)L‘".IL Ncg.uuntr:f.
in Moyfen refolutam fuifle fidems Inftanciads
Nuntio pto nobs efts quia ille non movetid
Auctoritace.#d folus Princeps, cujus eftLeg
tus. Qudmvisauten nunciusin immnuj-s:-
tialirctingrederetar f’i;l’.‘lni"iul‘lf‘linl“ll-l], non bttt
ablurdam j foregancem abfordum, il 087
tur fidem Divinam Auctoricas Ecclefiz: g
fdes humana non eft fummé infallibilis, I'm?
Divina. Si fummé infaliibilis, debe hatet
motivam {ummée infallibile, quod non eft, o
Deus.

Dices Quintd.
abEcclefiaproponatur credendum,
tur,id eflc ce Fide,

Ex hoc iploquod alig®
recté inte

Rxzspo¥

4



IR

p— : e .
3 A p
g ) ~ 1 “v\. ISR |
RESPONDE cec DEUS in fuo conceptu fit Ens |

fide, exco quoc

mum, {umme petf

fallibilicer pro hendatur , quod veras 1%

um, quadeftre cla ma PC“‘I“‘-‘- o naturz (Lati

Acinfercur el waf vex terminis conftabit . (

maliscredend tidgs Spirics S. noneft  bere elle fumme veracem. Hee doclrs
lam Ecclefiam in ratione  #4

i formalis fidet; led ad com-

1crarc

plendum, ut habe onem infallibiliter pro-

r(“[ll‘“'l\

ES iffic i
Punétuh [ Hithct tatis 2.
In quid alis refolvant hoc principivm - Quod

Dews dicit verumeff ?

Ugo difp. 1. [eck. 6. & 7. propon

|_squanc iam if
‘J‘.\_C ]l\.”,' ¢

itmodum
icultatis,

e pralentis dif
{ ;w.nv-u.l-mm;
DockT Quod affenfus fidei fiat
faltem per difcu fum vircualem . g. revelatio
Divinatalleren unpmcﬂ- LLUa wtem reve-

efl Ergd vecbum clt

_l‘]l{

lavitverbum effe hominem.
homo; qu omnia cum poflint uno actu attin-

arcendendoe
z'a ionate

Quia

an €ond

NonSATISFACIT PRIMO
Quz

ad dogmaquintum,
illi: {1 Deuseft, veraxelt, afle
ate, vel non. non aflent
ler ad pundtum : :?-.E“__'
rum,

Ergo non relp
enim debebar ultimum refd
adeo, immediate allentiamur. O
immediate nur  illi 1\:\;“‘
, an affenciamur illi,propter evidentiam
vel propter aliud. Si propter alind.
rgonon fraflenfusimm Stnon pro
preralind eoncra eri.

arque
odf
".'[)1]],

cui

allentiar

ediacus.

Tum quia illi [m\;ue.'iriof‘.i, Decus eft verax,
ablolute non aflentimur imme
diate propeer illam il fam; ¢o qued DEL vera-

th.- 1TE 5

gi , confici difcurlum nonnifi vittua- citas ql)i blata, fieut & exiftentiay per Lugo
lem. praterrevelationem, nonnifi ex Creaturis,col

Dockr Secundo y & 1illa condinionata: Si fig
nemrevelatio Divinaf; e non w[muiL,A(ul ii-  Deus, veraxeft, non habebit aflfenfum immedi-
valetelhuic: Deus el ameé veraxs addicque  arum, fed ejus veracitas nonnifi ex Greaturis

L Major rd

colligetur: non emm app: tio de
una,quam dealia. Et ficut quod alicujus rei
eft caufaquoad eflein ftatu abloluts, clt etiam
cjuscaula conditionara, quoad effe conditiona-
tum, ita quod eft nennifi unica ratio morciva
alicujus pro f{tatu abloluco ; eric eriam ratio
motiva pro ftawn aditionato ,

ipfum prefticit Lugo: namillam etiam

veritatem quz concurrit ad adtum fdei, elle
Tam veri nindicendo, quam cognofcendo:

DoctrTertio. Aflenfum de fumma DEIL
Au&toritare, qui ac lenidarevelata myfteria
ducit, debe ¢ |1l_ fupern: armdl(m &&
elicicuma spter revela-
tionem talis -ma DEI
Auétoritasaliu;

LEHG

fide

imo hoc

Condi

.Lic;n;slun.i alia, pr ni,rc: revelationem. Ra:  sionatam veraciratem, tanquam ex ratione col=
sinfra attingentur. leg gity qm‘dtu icetnatute rationalis pmin‘ic as
betk Non mulcum | referre: til Veracicass 4 u quia €x vi hujus doltrinz

altimo
uit Aureolus; ra-
quiradhucaflenfusille hon mi-
cus: haberer enim pro ob

An affenfus miui ﬁ'f;' Veracitate Divina,
rel olvarurin Deiratemur vol

fequitur refolvi fld'cm in aliquid
naturaliter, adedque in lum )
turque Formalicas: Qua

qua deber defendi.

evidens
en nagura, fubrue-
Theologica i
Quod aur em ille ail

cn-

5 ram Divinarm: fuspendeaca principio fupernagurali cffectivo,
i |I iamdefendi,quod impertinens elt ad prefentem materiam, quid
fan | ipla veracitas [ fic vltimum motivam, in hicquatitorde Formalitate Theolog fidei,
I8 ) quodrefolvicuraflenfus fidei, dicitque duplici-  expartemotivi. Tum quia ctian in hac ma-

rcrpui‘uc.'.""n mari €am perfed i:oucm de DEO.
dicel u[-\ DELUS eft

teria poreltfimilisc l'Cll]L]S\-

tiolus oftendi,qua.
lem opp it alis de

0. Sit verbi gratia

-

tunc debebit artiealus: Credo | )l' \1(11@:}"3‘ o, cur elt
aliomediosi ‘{"l deo: qu {ic credendum DEUM efle ‘Cltul‘f‘ quia

1‘)"; non ot

Ay, o o
CX TEvVeiationc

1mus in hac viea cogriofcere, nifit  Deusdixit, & veraxelt squ T’H)(lﬂ}l“.. eltverax ?
refpondes: quia i {1 i)., neceflario eff

verax. Etquiacond 1ca tral ,]rf‘_m,,u_ e

vel ex Creacuvis; ic & perfe-

athrmare ab

i s g :

IILW | revelationis, vel im, & {'\});?"1 itlequ HALS yiuci,euam
bt ndo pollumus veraci-  tuncfupponeture Averacem;de quo
lute, led (ub con- 1’-;: , PIHNO guxrebat ot F ugo nurn.

itur, loquitar vere;. m.docer: quod ad dileélicnem 1-)1 I.lUfom

indiget tam non luthciar aflenfus & cognitio {o-

fione ter lim conditionata; quomodo ergd fuffi-

ceentur teemint, quod feili- ciet ad alfenlum  ablolutum  fidei quod
(d) Déiis




3 Tradatis 1

DEUS fic, conditionata illa, fi DEUS eft, ve-
raxelt.

Non Sarisracrr Secundd.,  Quia non potelt
admiteere uldmum refolutorium effe Deira-
tem. Tmna-_r”m;1:'5&11‘.1(:”:11;1_11’Cc[.tfj&umfu-
pra s quia {imilis cicculus vivofus darerar, qua-
lemaliis objicit Lugo : Nam credis quod Deus
fir, quia DEUS et verax, & fe effe dixic? quz-
ram quare elt verax: refpondebo quia eft De-
us, encirculum.  Tum quiaiftarefolurio vera-
citatisin Deitatems confundit refolutorium in
ratione Entis, cum refolutotio in ratione Veri,
qua duo funtdiftindta.  Certe enim veracitas
Petri in ratione Entis refolvitur in efle Petris
neque tamen quisquam dixetit, quod fides hu-
manarefolvatur ultimo, in efle hominis.

Tum quiaultimum hoc, quod ille dicitrefo-
latorium, illemetiple refolvit in aliud: dicic
enim quod D EUS fit, hoc non innotelcere
propeer {e, fed nonnifi ex revelatione vel ex
Creaturis.  Quomodo ergo ly Deus eft; eric
ultimum refolurorium.

Nown Satiseacrr Tertio.  Quiateftauraripof-
funtargumenta, qu {ibi objecit Lugo, preoc-
cuparique ejus refponfiones.

FormacurergdRatio.  Tum quiamultiru-
des credunt, quos certum eft non formare co:
gnitionem illam conditionatam, de Dei vera-
citate & exiftentia.  Sratus etiam conditiona-
tus non facilitat cognitionem, & tam difficulter
definitur s hoc in fpccie granum abfolute fum-
ptum, quam conditionate: cumftactu excepro,
nihilminusfic inilla conditionata, quam in ab-
{olura propofitione, quomodo ergo refolvetur
fides rudium, in evidentiam diétz cenditiona-
tz. Quod autem dicic Lugo: Rudes cum
majori firmitate aflentiri, quianon videntratio-
nesin oppoficum,id non convincic: quia prius
oftendidebuiflet,quod rudes illam conditiona-
tam, idque ranquam evidentem ptoptet [c,
forment. Deinde oftendit Lugo in rudibus,
quaficevidentia ex parte fubjedti & firmitas, de
qua hic non guaritur. Cerum autem eft,
cum, quipan‘:m novit, & tamen in oppcﬁtum
non timetargumenta,non habere hoc ipfo ex
partc objeéti cognitionem cvidentem; fed ob-
ftinationem quandam in fentiendo, que cerre
non eft evidentia, adedque fi hzc folum ficin
rufticis;nonrefolverur fidesillorum in eviden-
tiam dicti principii, proprer {e, fcilicet immedi-
ateaflentiendo, quod Deusfic verax.

Tumgquia Quzro: Anaflenfus illius primi
principii, fic certior affenfu Incarnationis, aut
zquecertus;annon? Sizque certus vel certior,
unde hac illi certitudo? pracipué cum fit iili
communis, cum aliis notitiis {cientificis, attin-
gentibusillam veritatem : SiDEUS eft, verax
e; & ramen certitudo feiencificanon eft fum-
maut fidei, neque ita cerra, ac dum affentior :
Quia DEUS dixit. Siantemnon et certior,

 ipfum magis. Recorrere

nec zqué certus aflenfus illiyg principi
{enfus de lncarnationc,quanmdu fily '

lud axioma, beneé procedens de ragioy

malibus: Propter quod w

nem, exiplo habirtu fidei os
quia hic quaritur de certit
de certicudine oriunda
&tivo.

» 4

Tum quia concedimus quidem |
fidei , pofle le extendere ad dplicen

aflenfum, hoc eft veracicatis Diving g
fterio, fed nonprobat Lugo, quad & quomeds

extendat, fe ad affenfum didi principii

formalitate fammea certitudinis, & falvands

bi

i

i

formalitatem fidei , 'quz viderur leape

formalifari, nonnifi per Ly quia dicityy,

Deinde non minus eft oppofita incet
certitudini quam inevidentia evidentiz
finon poteft fidesefle principiumincen;

Tt
i hine
alfen-

fiis,quomodo porerit efle principium cvidenis
s e ;
aflenfiis, qualem ille ponit, circa illam propol

tionem: DEUS eft verax. Imo ho

c ity

fequeretur , quod eriam affenfus fide ci

Incarnationem deberet efle evidens,
tumvis minus affenfu principii: fi

qur
enin

cettitudo motivi communicat fuam cért

dinem obje@o.  FErgd & evidentia

prite

cipii, communicabit evidentiam objef,

feu myftetios & ficut evidentia pr

incipi

naturalis communicat fuam evidentiam &
fenlui & objecto , ita & evidentia princi
fidei, communicabit evidentiam myftent
Quod ipfum in hoc tefolvitur 3 ficuc pi

cipium fe communicat in motivum
&o, ita necefle eft, ur communicet qui
illi identificatum et realiter. Cin
evidenna fic identificata illi, etiam ¢

tiam communicabit. X ¢que dicas, quod 4

obje:
daquid
1 lt:gu
videt:

n

ratione actds fidei, fit, non efie evidentem, ot
fequenter non potcﬁ illi communicati, &I
quam fubjeto incapaci evidentia, Noat

quam id dicas: Inferam enim, & pofle ot

actum fidei evidentem, & not pofle; ion pa
quidem ut tu dicis , pofle aurem: guia fi*
eltelici propter motivum evidens. Negide

tur quomodo actus, qui poteft elicip

motvum evidens, hon poflic effeevidets:

illius evidentia, fic evidentia principil

mp[t.‘
Cim
s &l

capax eft hujus motivi, capax ctiam erit. com
municandorum f{ibi pradicatorum 5?“““‘“
quéd motivameell, inter qua, eltevidentia,

Negue walet ulteriis i dicas. S|cq:ﬂon
municatur a prinripmra[io prinupu;pﬁo

conte
bielo

ad quod mover, ita nec communicandam ¢

dentiam: noninquamva eatl
eft non communicari rationem printip
aliudeft, quam quodmotivum,
lus objecti, fit hoc principium, 808 €

ler: hoc enim,que
if, 000

ad aflenfum’’

con
verlo




Difputatio .
verfo, * Etficornt i racio princi-

yectitm,Cltl propeer
principitm Jam autem per
L -

omnes, communicatur evidentia objecto, pet

Hine fi a principio,

;IrIU'HrW‘r L .
communicarciur iph nhic;}o, rario |)11HCJpII,
deftrucrecur ratio diftinctonis inter illa, qua
pondeftruitur ex communicatione evidentiz,
imo 1 principium communicaret {uam ::crtrxm-
dinem objeéto, non communicando identifica=
cam realiter evidentiam, daretur in principio
aliquid impc libile, nempe diftinétio virtualis
in ordine ad pradicata phyfica, qualia funt
commuinicare Cm’tltufhr‘lcm, non co mmunicas
re evidentiam, quz cum illa elt idcm‘rcniitcr:
fupponitur enim evidentiam, non ¢ffe meram
denominarionem fecundo intentionalem,

Pun&um Difficuleatis 3.
Iz gu:d per Alios 7‘5}?}1’@4!#7‘ hoc princips-
wm: Sed id Dens dixitd

ncipium.

Kaminanda eft iterato hie mens Lugonis,

quiad hoc explicandum.

DoceT Primd.  Quod revelatio nhon fie
antlim conditio fine qua fidei, fed aliquo mo-
doratio formalis, five proxima five ultima.

Docer Secundd.  Affenfum hujus propo-
fitionis: 1d Dews dixit, effeimmediatum, & ex
a:laprc.lu’m“:(m:: cerminotum ; non elfc ramen
evidentem, {ed obfcurum, licet fic certus.

Docer Tertic, Eumaflenfumeliciabhabi-
tn fideis quia licerinnaturalibus ﬂll‘LN {it affen-
fus principiorum, & alius Conclufionis, inl\rn—
mennon procedit de habitufideis quiahic cum
ficper modum potentiz, idummqr, extenditur
ad allenfum principii, & Conclufionis.

DocET Qi;xm‘;‘. Licét non fit necefle ad
fidem, ucnotys obje@umilliusimmediaté reve-
letur, neceile tamen effe, ut proponatur tan-
quam alicui immediare revelarums quucnw
wncnobis Deo peros illorum, qui myfteria re-
velata proponunt, 8¢ appellari pecett Locutio
Dei, hzeillorum propofitio: eftenim quafi lo-
cutiotediataDer. . Unde Plal, g40. dicitDa-
vid: Lingua mea calamus feribe. Ackor. 1. frent
pradixit Spiritus Sanilus per os David.  Augu-
ftinus epiltold 79.q.6. Miraculaloquelam DE]
appellat.

Affenfum qui fic mediace
tevelationi; hoc eft px".npoliti yni Parochi, efle
immediatm, quamvis obfcurum, dicitque eo
caufu, non fieri talem difcurfum : Omnis refti-
ficatio ralicer facta cft locutio Deig hee tefhifi-
catio cft talis. + Ergo eft locutio DEL - Sicut
enim quandoandioPerrumnon difcurro,omnis

Docer Quintds

vox taliscft vox Petris fed compare immediaré
i

vocem quam audic, cum idea vocis Petrisica
comparoimmediate locutionem Parechi, cum

N

idea quam habeo de locutione mediat
“"(.‘l]fl\i L]'lli\k‘r‘.] omnes,.non L‘?;‘N‘.cl'.‘“

Concluc
propter immediate nobis fadtam revelationem:

poflumustamen credere pro m
mediatam: quia nobis h ree

DEI proponirtur, & quidem eum tanta eviden
tia;quam depofcic DEI locurio.  He explica-
tio
Now SarisrAcir Primo.

ptopoficionem: Id DEUS dixir,
uleimum re
aflen{um efle immediatum,
refolvithoc ulterits in propofi
cum tanta evidentia proj

Unia il?.r‘..c

sonit cfle

(olurorivm fidei, dicit enim illuom

@

nork

rlonls, qua

votelt haberi mifi pto ¢o, quod hee DELIS di
]

xit. Jam autem nec ipfa propofirio Parochi
et ulcimum reflolurorium: ia quer
¢redis Incarnationem? quia DEUS dixir.
Cureredis DEUM dixilfe? quia Parochus pro-
ponit cum cali cvidentia motivorum, qua ron
potefthaberi, nifi pro DEI locutioie, Que-
to ulteritis: Unde id habeas, quod judices ita
proponere Parochum ficuroporret ad ptopofi=
tionem locutionis Divinz? ultimo id refolves
inideam quam habes de propofitione debita lo-
cutionis Divinz i en locutionem Parochi refol-
vesinideamsde qua ipfa idea ‘quaro.  Anal
{fenfusills propoﬁnoni,!bcuml\!11‘: quam judicas,
illam ideam efle idcam propofitionis debitz
Verbo DEI, an inquam aflenfus illi, fiar per
fidems anper lumen naturales i fic aflenfus, vi
luminis Naruralis.  Ergd fidem hon refolvisin
nliquid Divinum & fummeé infallibile; {i pet
fidem. Ubi obfectd eft revelatio feu diékio
DEL deiftaidea, viderisque relabiin circulum,
quia DEl diétionem perideam,ideam per DEIL
di¢tionemexplicas, Tum quia de utroque il-
lo, {cilicetde idea & propofitione Parochi qua-
ro: Anille affenfus fic evidens ar mcvidéns?
Si eft evidens, cur obtruduntuc illi cermini,
quad {cilicerproponatur myiterium cum tanea
evidentia titaculorum , mattyriotum &q,
Neque valet {i d'cas, quodilla evidencia fe habe-
at nonnifi per modum conditionis, fine qua
non; dicam enim etiam illam propofitionem
Parechi, habere {e nonnifi per modum condi=
tonis.  Si autem illa propefitio erit evidens.
Ergrj & aflenfus érit evidens: ham utrumgque
mortivum & quod DEUS fic verax, & quod
DEUS dixerit, fecundim refolutorivm fuum
ultimum, habent evidentiam. . Rurfis § ille
aflenfus eft evidens, refolves idem in aliquid
naturale, Imo relolves eriam in perceptio-
nem {enfibilem, & auditionem verborum Pa-
tochi, tibi propofiterum

Tum quia cim ¢

‘ entigis illj propoficiotii s

hzcelt veraideamodi proponends, qui debitus

eltpropofitioni Vetbi DEL s oftende mihi unde

illa 1_>r<r‘}~§-!ic'(.) haber infallibilicatem, & me-

retur aflenfum infallibilem # Si ex
‘.rL‘U 2

tuo ju-
dicio




Frgo refolvisfidem inaliquidnatura-
le. Siex Deirevelatione. Ergo das :\1‘()('«;:”&111 in
infinicum.  Nam de illa alia revelatione, qua
revelabat illam ideam redibit queftio.  Tum
quiahic queriturrefolutoriumuniverfale, quod
non cft illa propofitio Parochi cum tali eviden:
tia. Nam eff tantaexcellentia Divine Maje-
{taris, utei etiamnon adferenti miracula credi
deberer, modd aliunde prudenter judicetar di-
xifle, laudabilisqueatuseft: Paracus fum cre-
dere iftisomnibus, modo mihialio medio con-
{tct Deum loqui, quem actum videtut r:h‘cuiﬂt
§. P. IGNATIUS, dum dicebat eriamfiScri-
ptura periret, {e crediturum ex iis , que fibi
Mangelz patefecerat Dominus.  Tum quia
quz affumit Lugo dogiate quinto, non con-
vincunt; nam quod non difcurrar andiens vo=
cem Petri, an fic vox Petri, id referri debet in
cvidentiam fenfuum, qualem evidentiam non
habeo inilla propoficione Parochi, nifi velim
tefolvere fidem in experientiam {enfuum:
idemque dicendum eft, cur nen difcurram de
albedine,quahdo videoalbedinem,

Appo: Cafu, quoaliquis nunquam vidiffer
albedinem, velnunquam audifler vocem Petri,
poflet uterque difcutrere, ur fi illi dicator qui
nunquam vidicalbedinem, quod fic difgregati-
va viflls, delcribaturque qualicas vocis,  Sicut
ergé inillis, negatio cxpericntim dealbedine, &
voce Petri, fundac difcurfum; fic & negatio evi-
dentiz, ram {enfuum quam principii ex termi-
nis noti, fundare poteft in fideli, difcurfum :
An talis debeat efle propofitio,nomine DEL

Now Sarisractr Secundo.  Tum quia ficue
non {unt muleiplicanda Entia fine necefiitate,
ita nec rationes formales, & quod poteft cffe
cond:tio, vel applicativam , debet efle, ea feric
contentum.  Sufficit autem at propofitio Pa-
rochi,{it per modumapplicativi; pracipué cim
ctiam judicium antecedens de motivis credibi-
licatis, refolvaturinillam evidentiam, quod eft
diftinctum & fide.  Cur ergd idem refolutori-
umutrivsqueerit? cumipfa refoluta, qui ralia,
fint diftintiflima. Tum quia fi quzram,cur
credas Deumefle Trinum? relpondebis: quia
Deus dixits undeconftarquod dixerit # refpon.-
debis: quia Parochus dixit cum evidentia de-
bitaverbo Deisqueroctim Parochus incerdum
proponere poflit, eadem allegando pro falfo
periuadendo, qua allegavit pro verbo DEI,
unde fciam, quod id fit verum vel fallum ¢ re-
curresad revelationem.  Ergo illa potins eric
refelutivum,vel deillaipfa queram, unde con-
fter quodhoe Deus dixerit?

Tum quiahunc enndem medium terminum,
urgendo, dicipotefts. 1lla propofitio cum ran-
taevidentia motivorum potefl fundare articu=
lum fidei, calu, quo res {it revelata, & convin-
catur audiens: interdum non porelt fundare.
Ergo hoc, quod eft propofitionem illam efle ca-

-

Tractatus L

lem, praeterillam talem, aliguid plis reqyee
& hoc portitis erit refolucoriom fidej, '
walet fidicas.  Interdum etiam pr;ncipﬁs ‘EA.’
mine nature nGis, non pr;‘cbcmr “ﬂ'cﬂlis I
tamen prifncipia; iradeilla propofitio, cﬂt}u{
mum relolutorium, quamvisilli interduy ‘
pr.uiwcntnrftilcpil.ls. Non inquam vafep. .
negatio affenfus, oriretur ex debilitare i‘,wq':‘,i
& ad illud probandum, non affumery; "
quam; nifi fola inductio. Jam augey
prudentes, poffunt negare propofitio
rochi; effe fufficientem & ad lufficientign g,
bandam non aflumerur Indudtio, fed aliqu."jl-"
ud:quoda pofteriori monft r&c,nunmi}:iduﬁ'
timo refolutorium: nam ultimum 1'::1";31’;\.;..:{
um qudrale, in illo genere, neca prioti L
pofterioriprobari deber, fed effeex rermpy :
illogenere notum, i

Qi i

Nox .Sn-ysu;rr Tertio. Quia arguny,
quz {ibi oppoluit Lugo urgeri poffunt, Jy;.
MuM ARGuMENTUM eft: quiafi DEUS kg
tur nobis mediante Parocho, deberen
eredere ficut Prophetis, {equereturque Dy
chum habereinfallibilem Au&ori(atclminm
ponendo.

Reseonoer Lugo.  Non habere Auog
tem permanentem, habere tamen actuge,
tunc, cum proponit cum fufficientibus mo
credibilitatis: ad Dei enim pmvidcnriaa:aip;.
¢tar, neinillis qua talimodé proponit, decipt
Auditores.

Contra eft. Tum quia non rard Parodh
proponit eanquam articulum fidei etiamedgs
errores funt, ut indubi¢ contingebar, quik
primum fuadebatur V. G. Lutheranilius jp
eft frem proponere tanquam articolum fi
quod nondum definivit Ecclefia tanquam a
culumfidei. Ergdapparet non habere illose:
iam aétualem affiftentiam infallibilem,

Tum quia quamvisimmediaté non po
4

raculumverum feriin comprobu:icncme 1

ris, poteft tamenadduciin confirmationem® |

¢rinz falfle, quod tamen alias fervit, ad popr i

nendum atticulum verum.

Tum quiafpe&ar quidem ad Divinam -
videntiam camque obligatam, ne omnes Magt
{tri errentin proponenda doctrina fidei, etrard

enim Ecclefia univerfa,nifi ad mitacularecuts |
tur. Sed non cft obligata providentia DEL® |

hicParachus erret,quomodo ergo infer pi
ric , habere illum infallibllem Auctorititéi
a&ualem. Deindehee dodtrinaviderurup
nere,quodin Prophetis fuerit aliqua Audtorts
permanens, &tamen nuilom cft fundamenti®
id afferendi.

SecunpuMArcumenTuM eft, quUd [‘iCFfP?M
porteft : Accipiamus teftimonitum Parochi
ut condiftinGum ab immediata revelaio
Dei, illudteftimonium non eft teftimoniuf®
dicio Dei.fed vere teftimonium hominis

i

J

._i




OPQ_'..

A, SRR Eai=

Difputatio 1. 4

Quéd propofitio Pa-

tiam prout condiltin&a
rita Dei, CM, denominatur-
I, hocque illufirac

arevelaniune prare
quc reftificatio mec diata DE
inltanctis,

Coxtraelt. Tum quia Nego illam propo-
fitionem Parochi, prout condi ‘tuﬂ.un 4 reve-
latione IN‘T'L“IFJ,LHC‘:G!LISL denominetur reftifis
catio mediara DEI. Nec id probat de Lugo.
Sed dico efle teftificationem mere humanam
deobjedto Divino, ficur teftimonium teftis, {e-
quitur conditionem iplius, & non cun_dilio-
nemejus quod reftatur.  Tum quia [nltancia
quam adfert de veritate propofitionis non con-
vincit. Nam qu(\)d pm}m:ino vera, qua inde-
pendenter ab obje@o non haber veritatem, &
tamen eft vera, ipfa fola prout condiftinéta ab

-objeéto,inidrejici debet; quia fola prout con-

diftinéta ab objetto, eft conformis objeéto: non
enim ob cchml cft conforme fibi ipfi; & ta-
men ver illa conformitateconfiftic: Jam
autem nua m \"h [ZLIC lllﬂ\IJll:UnTLHll‘ rationc
cujus, teftimonium Parochi, precifum i revela-
tioneimmediata, habearpradicatum {uiconftis
tutivum, in ratione teftimonii DEI mediati.

Tum quia Inftantia adduéta de charaéteri-
bus non cenvincit.  Nam quando refolvitut
fides humana in charaéeres, nen refolvitur
upquamtan q gamin motivam nmﬂ.i:; fed tan+
quam in cffedtum, & ‘sr‘in.:..mvum veriatis
Hn 1cfitenet paritas, etiam reftificatio Parochi,
deberet efle effectus & apphcativum motivi
formalis, non autem motivam formale. Ruta
fus quamvis charageresforent nlimumrefolu=
torium fidei humanz, non dejicererur adhuc fi
des bumana, a gradu fidei humana, cum tam
charadter, quam immediata ceftificatio, incra
gradum humani confiftat: cum autem teft:fi-
ficatio Purochi, proutcondiftinétad ceftimonio
Divis 10 mmediato, non habeat gradum Divini,
brut f fidesilli inniteretur, dejiceretur 4 gradu
fidei T T'heologica.

Terrium Ar cuMeNTuMeft.  Ille quines
gat Parochum futficienter fibi propofuifle my-
fterium fidei. Vel poteflt adhuc aliunde cre-
dere mylterium, verbi gratid ex propofitione
quam {ibi facit, velnon potelt: Si poreft.  Er-
parecutinante urgebatur, nonefle hocul-
1 relolutorium, & univetfales vel habebis
es innitens principio, quia DEUS dixi,
relolvendoillaminid,inquod deberer re-

olvi per | ugonem, nempe in [.\t'opfli%t'\:m m
fidei.  Siauremnonporeft. Curnon?

uoco

go. Vetum quidem eile,
quod non obligetur ad eredenc MLM! aliquis, fi

RESPONDET

ninetur afeipfa fola, tefti-»

fibi {ufficienter noh proponatur, ob ligatur ta-=
men ad credendum, i ibi {ufhic
natur.

ieneer ;\Iui

Contraeft. Qui
i rhqmm]u.u, tuqu ridem qu‘u.u. Iter propon’s.
Su{wo propeertuam prope fitionem nolo cre-

dere, fed nonnifi propter meam; cft quidem
malum i fibi fufficienter I proponarur, nv‘: o v
men credere : \.]_ui.icﬁlimpln:.m', nolle fe{fub-
dere Deoartteftantis que fubditio tbra manet, fi
aliunde, & non c}:pn-kmtiurm; Parochi, move-
arad affenfum.

a nihil apparer malitia

Punctum Difficuleatis 4.

Fundamentum in 0{:"(:’1!1-?71 €9 Varie
R r/e.-tm‘f{‘()“’r 5

TUndamentum hoc pro {¢ afflumit Lugos
nempe qu{a;iu'.;- Fide Divina, ita debeamus
difcurrere, ficur defide humanaj quod aliquot
mediis probac.  Fidesautem hlmul.lzn[crd m
eft aflenfus immediacus, & u'p\: evidens, ineee -
dum obfcurus & inevidens.  Quando enim
claré audic vocem artte ‘hmmm]wnw aliunde
u}:r,m!&Cn‘l_;mvfi;--, videture

alle

s evidens,
quo judico Perrum verbi grava -uqm ,aliquan-
doverdelt minus clacus, ut i audiam vocem Pe-
[ridii}mti\,\'ul'v'id'camqc:‘iprmu:m Similiter
ergovox Dei anuun s, poflet aliquando clare
& evidenter auditi, & tunca Innfus ille eflerim-
mediatus & evidensde locutione Dei k plerum-
quectamen nonita claré auditur, ur ¢ u.n loqui=
tur per Nuntios, & tunc quidem, licér obfcure
&inevidenterpoflumus tamenimmedisté crea
dere,illam eflevocem {en nuntium aur Sc ripru-
ramDen A« 1U1E,11qu ficut quando loquitug
Deus, velrevelatimmediacé alicui, aliquod cbs
jetum Ewl\h-\H‘.:cw‘cw trevelationem inevi-
denter cognitam, ita ut pollit dubitari, an non
ficillufio? Sicpoteft idcontingerein revelatio-
ne mediara, poreft enim homo formidare, an
hicfic nuntius Deis nihilemint 3 hoc non obe-

rit, quo mindsinevidenter judicet homo, hanc
effe vocem Dei loquentis, per lJlu N nuncigm
Sicugpoteft aflentinid Deum dicere s quod pu:
tavicelle illufionem. :

Sed Conceflo fidem Divinam & humanam
proportionati, inde non f{equitt :
fitio Parochi 1111‘%'*11;11‘ ref
quzrebacar. I
Kumanam teéfolvi in .w.i::n.::cm vocis: v
cnitn non cre

quis.
intuitivam: na
intuitive

Fhek ed ‘t'l' po-

lugorium, de ¢

Deinde immetico {upponirt fidem
e

fum, quem audir ali=
,';.:L ens notigian
fenfu perci p,mmm
Immeritd

Sedcerto phyfice novit

Anima,

nofci itent
{n;--m ic fidem humanam ielolvi in vocem
acteres cognitos. Additumillud non

7incit, nam quando dubito de immediaca

(d)#=3 reve-




1 aflentiar, non

ammet ipfam,
1o non exhibus

quamvis aflen!
erim.

Econtra autem i dubitem de propofirione
Parochi,anficnuntius Dei? anveraproponat?
nen refolvoidin iplum Parochum, {ed in veri-
tatem cransacta revelationis, feu quia proponit
10d Deus dixitc. Cum crgﬁ in
to ad yropomio—

wm illi extemy

id Parochus, g

ifto affenf{u, non redeam itet
1 Parochi, fed ad Deum dicentem, in quo
ultimo conqui [1 ius dictio DEI
firultimum refoluterium, & non propofitio Pa-
rochi.

Risronpinis Primo.  E

um quod id DEUS
dixerit, poteft applicati Falfis, & ramen DEUM
dixifle, etiam per nos, eft ultimum reloluto-
TInm.

Conrra. Negatutexparte Dei, pofle di-
&ionem DEI applicari iis, quz fune falfa, nos
autem di¢tionem Dei, nonnifia parte Dei {ete-
nentem, pPoHimus pro formali. Propofitio
certe di@ionis DEL poteft effe.ctiam pro iis
quz nondixit Deus, finon fiat ab Ecclefiafeda
privatos Nos autemin talem propofitionem,
nonrelolvimus fidem, ur refolvit Lugo.

R esronpeBIS Secundo ex Lugone. Qu_(‘)&
motivum illud, compleatur etiam ¢x revelatio-
ne praterica immediacal, ita ut fit unum com-
plexum, ex prafenti propofitione, & ex revela-
rione immediatas non tamen ita, ut fingule
partesillius complexi credantur immediate,fed
una proprer aliam, feilicet revelatio preterita,
propter propofitionem prafentem, quz cuii
talibus circumftantiis facta, probat, qm‘)d pro-
cedat i revelatione DEI £ idque explicat
exemplo literarum,  Sienim accipias jepifto-
lam Partis ; que refert Petrum obiifle, credis
propter Auttoritatem & teftimonium Partris
Ubi motivum formale prater Patris veracita-
tem, eft reftificatio Pacris, cujus Scripturam &
characteres agnolcis, qua quidem teftificatio,
non continet laltm charalteres {ecundum fe,
{ed etiam adtionem prateritam, qua Pater illos
formavit. Sine quaaftione preterita, chara-
&eres fecundam fe, non funt teftificatio Pa-
tris.

Contraeft.  Tum quiaetiam conceflo illo
complexo, querere reftar quomodoillud fic ul-
timum refolutorium, cim necdum €x tetminis
confter? Tum quia quamvisin aliqua formali-
tate & confideratione, cut credatur revelatio
Dei immediata, refponderi poflit per pmpu[i-
tionem objed. Nego tamen refponderi peril-
lam, tanquam per rationem formalem aflenti-
endi, proprer dicta fupra,

Tum quia inftantia illa de literis allata non
convincit: Nam ctiam actio practerita qua ra-
lis, formacivacharacterum, non poteft elle mo-
tivam formale & oleimum refolutorium, in ra-

A3

tione Adei hum
principium cft
tris,cuicredo. Certe en
tef

tuu;:mm‘ﬂ,qumi timen

qua fideseft, g
ums; ut quo, te

milla g
relpicic

fi reveldtio illa immediata habeg (g u...z,,f."

nullo medomovebitfiden

REespoNDERIpofler tertio exeode

pofitionem ta
recto, &inobliquod

velationem, efle tamen rationem aff
nonnifiratione cjus, quod dicit in Reg
quictur num. i54. Sicur dicimus iy

nem verany perquain perficitur, & tame

. . 1 ~ ¥ H)
pcrﬁcmu'mtulc;t::sjpcr rotumid,quod
tio verainvelvitin obliquo: non perficig

objeclo.

Contraclt: Tum quia non eft in hoeds
cultas, quid dicat in Re&oiilla propolitio
quomodoillapoflicefle ulmumu;'ci‘i\lu
Tum quia fenfus fidelium communis
potidsfidem in illad obliguum: credunte

tama Parocho, dicere f;

L

tideles Trinitatein : guia id revelavit DEUS

. T'I‘u[j‘? .(}L'lii. inﬁ.il}l‘i& allata non convingy
Nam objectum, qua tale, nen eft ratio e
endi intellectum; confequentet nec pe
intelleétis refolverur in illud; quamyis pe
ctio intelle€tus poflit connotare “objetm
Jamautem Deidictio, fecundtim fe,funday
ticulum fidei; hinc quamvis illam dicas
tari in oblique, nonfequetur exinde, quod
nen fit relolurorium fidei, & quidem foht
unica, utquid ergo recurrit ad propofitions

Parochitanquam ad motivum partiale:

Punéum Difticultats

De Locutione mediata De,

THYO Lugonem: cenfer Haunoldus, qul

motiva credibilitatis, propolitio P:
i0 8z loctitio Divina mediata: #
malii loquuntur, Lft)t]][;:if['ﬁi'ﬁfu[ﬂJ :
ivina praterite, prout
losinpar ticulari, directz & derivate
difficultate , videtur agitari queltio
ortaexinde, quid fir mediata lozutio?
nomine mediatx locutionis intelligat
cutio.[’:lroduiA(lu.tcxl_ﬂi('nr.qlildI:}-CU'

fint teftificat
utj

nis

D)

doimmediate locutus fueris, hoc fenfu |
{itio Parochi, erit mediata locutio: Ver
explicat, quid fuerit Deus Jocutus, fi
idecur,hocnoni

Divi

myfteriumrevelatam,leds

reri, titulum mediata locutionis ;
(ll]j.'l ‘.EILUS \13-:6;{3{ el }\i’.' COllCCl][1}5 11U1][13.‘1€15|i}u~‘?
Uilccpms e)uss gice

hocaliquisdixerit, 8alius ¢

eft loqui per aliquem. H

T 1 1
linc anud

mediaté Regem per {uum Cancellari

ud eftreferre 8 docerealiqu
tibi diear.  Unde eriam inmoralibus, a116<
docere mediate per aliquem,

aliquem vel dictare, quodh

& alind
oc doceat

nos, & ad iy
Inqu

{

pr

PN‘I\O' i

na, o8

eft Jogs
s, 4

!
em,quod ho}‘ !\~.:

C.\T'Or‘::;
’Mﬂg: +8
Jul




S & _
gniod Parocii propolitios
mediate locurionis Divina, fed nc

d,quoddixit Den

[um quia longe alits funt
w8 Apoltoli; pel qu'--. |
,--_.!l“'.‘ Tam immediate
A uctoritas Paroc
Ereo G I’lop-waix |
0 de.aw locutionis, l’...'

1, quam bt

cribuitur
cribuenda erit, fola plwnpuiilin objeétia 1
evelati,  Tum quia ficut
canda E nmi\ 1e necellitate; ita nec ‘-J;m 1cans

fel Ll“l\.ul plmvcmm nem Parochi
tatisy habere rationem
yd hoecDeus dixerit, non erit
(Jerribuereillisrationem mediara locutionisy

EO

n func n nlfti;ui-
‘

motiva credit

ganuum, gl

1dignius.

: s Primo cum Haunoldolib. 3.nunmriy.
antur .Lu..lc vocem

Dt

facto fidelesomnesdic

Dei& doceria Deo ut habetur Joan. 6. & ro.
Iem DEUS dicitur Ps miracula tef ftimohium
dare doétrinz E Ero ]

nit Deilocutiofec

diata,
RESPONDE1 J-.<..
dicuntur audire verbum Dei, quia atinncur
;

7 1"‘.“\‘L;rfil)hl..(l &tionis,au-
nDe ,t"'traf:. me-

]E'lh J._".'J’)L'f"' &l
ditio eft, (ed
“.m'.l{tiil'
effec. Evcercéfi quisnoller affenti
li[“l‘)‘\h ® yquen "‘IL)‘L\._

1oL ..l]u untvoeceml

10173

locutio, hoe enim ¢ Pr '

\uctorit

uantumvis

CIT,
L.k.IL'rL:(j.Aluu‘. lled
ret revelationiDiv

men {1 I
nit, non aflentigéturtamen ."&u('i:n
hon opponeret {e revelacioni,
oftendit, Parochononcompetere [ALLS
AT &

s Secundd cumeodem.

tionis Div
Diec
nem Dei mediatam plus non re

Ad locutio-
itur, qus
utlignacredibilitatis appareanta I,\_oi roficifci,
utpet eahomines veniant in c ‘;mnum_ nmy-
fteriirevelati. - Sedfund walia.  Ergo funt lo-
cutio Dei mediata.

RespoxpeT I\]'c‘:_;;mdo Majorem, quia
m delcriptionem Locu:i;w[q

1dat motiva credibilitatis
u-'-;:].mL rerationem tantiim declarantis, quod
hoe Deus dixerit.

Dices Tertio.

In Op poiitum clic Aulto-

Resronperur. Theodoretum citarum
im oftendere, auod hac pro
. confirmerar miraculis,
b 49.quzft. 6. Videturefle
modo Deus mirabilibus

politio:

DETS

A

reribus uis lo-

quitur,quo modo dicuntur ceely; enacrare glo-

T T TR0 B 0 £t 5
A9
a4 %

S. Thomasin t
t. 2. hoc lolum vul
INICArcic 1hom

enifiobmotivum, quia D

[ T ot oyl I
quod elt Dewm tn o

io ciy DEUS perillum mj il

ingellit, qua locutio non oftendi
inftrumentoufuseft DEC

teftarer. Quazft autemuyg. d €t
iam folumdicitur, quod in locuti is

debeat conhderari, i

=]
i,

yprer refolurotr

a7z ‘qi! IES

B
napere

TL.LIC]L]'J)'\!; faco non habentritionem formale my
a materiali; realiver diftinétam : ur com Meta
phylicaconfideratEnsqua Ens. Tum quia fi
femper \JL IHL LD rnater mfc Llu.r \.n inGumre-

mmedias

tus; (11
m[L mir

1on ULem Propre
fi effer pro f;!n".lll‘.t‘."‘l
quia iter debet
dam modo idem,
lnm ide
Quoc
3 formali fit ratione
quiaetiam |

univeria

TO- apparet 51
3 apparet , aflen

atem dej ‘T'-i‘ﬂ}h“.li'w.{

thm materiale
Tum

bentefim-

diftin&um ‘!.' ‘r:'l‘ ur.

qua Ens difti;

uitural

la reduplicatio alie
fert fruftraneacfler: Imofi

£ {154
jed L]L 14 talis, non eft ratio

tem ooty ife=
-

‘ el 4
C L,le iL_qu’:‘n commu

:u.ul-ucs,w, non
Tum quia. Cum canc
le€tus per modum 't
]I'l""\.ll!ll‘ii(H'lT..'.!.H conc
Eit
non .

materis,non

1 circa obje@a idem facere

1T10 C

Tam quia.

darij rmalisidentica, i

ne; fubjectum & predicatvm nondiftino:
tur. 5

PrEMrTTO

1) . ]
cundao LNOR DInRRein affesn|wne

gt fit maleri ummf-,' fora

1) 4 rm




44

rum non eft dlcurfivus, & tamen eft affenfus
mareriali propter formale.

Tum quia difcurfus, eft mortio intentionalis
ad aliud, ficur ergo in motu datur quics; & ad
hanc rendit motus, ita & in aflenfibus deveniri
deberad quiccem; feu non movendo feadalind
propter quod fiar affenfus; confequenter non
dilcurrendo. Tum quia non potelt dari pro-
ceflusininfinicum in rationibus motivis. EL-:J,G
deber fifti in cognitione non propter alind ; &
hoc cognitum non propter aliud, eft cognitum
fine dilcurfu, leufine proceffu mennsab uno ad
aliud. Undetunc eftallenfus propter formale
materiali, idque fine difcurlu, quando in eo
ipfo cuiaflentior, (quamvis in illo dividam for.-
malitatem formalis & materialis) eft inclufa vis
movendi, mcdo jp!umﬂ]ud penetretur. Linde
quandodico: Omnetorum eft majus fua parte
quia eft rorum &c. illud Ly omne rotum, eft
permodum materialis, Ly quia totum &c. ha-
bet{e per modum formalis, non clttamen aflen-
fus dilcurfivus, quaipfum formalein illo mate-
riali continetdr.

PramiTTo Tertid. Omuem affenfum, qui
[fizmaterial proprer formale, idque per difcurfum
{eu propeer aliud, five ille difcurfus {it virtualis
five formalis, involvere neceflario duas premif-
fas, ex quibus deducatur Conclufio.

R A 710 quiaomnis difcurfus vel inniticurilli
principio. Qua {unt eadem unitertio, princi-
pioque fimili negativo; vel innititar illis aliis:
Dicide omni, Dici de nulle. = Sed utrumque
hoc principium involvic, neceflario duas pra-
miffas. Erquidemdeprioriprobatur. Nam
ftat in connexione duorum’ extremorum cum
medio termino, qua connexio haberi non pot-
eft, nifi utrumgue exeremum appizcemr medio;
applicari autem non poteft, nifi per duplicem
propofitionem feu przmiffam. Quod fi dif-
curiusianitatur illi principio Dici de omni, &
Dici de nullo, adhuc fequetur, quod dilcurfus
quicunque {tet duabus pramiflis: {enfus cnim
illius prioris v. g. principii eft quod dicitur de
univerfalideberetiam dici defingulari; ex quo
etiam {equitur, debere & hanc propofitionem
affumi, & areingi, quid dicatur de univerfali, ut
poﬁc.lin['cr.zrnt, hocdebere etiam dici de parti-
culari.  Unde talem difcurfum Vircualem cc-
iamin fide admittimus yneque enim fideiactus,
eft fimpliciter affirmo, fed Affirmo quia {en eo
grmd hac fent; nempe Didlios & hoc dictum, ex
quo fequitur, huic dicto prebenduim efle affen-
{um. Univerfalicer autem aflenfus, proprer
Ly: Eo quod hac fint, notar conclufionem,
qua {emperrefpicic pramiflas. Quod autem
dicitur ad omnem Syllogifmum neceflariam ef-
{c connexioneminter materiale & ’r'nrmalv,qua:
non eft inter Deidictionem & miyfterium, id et-
iam non convincit: quia probaret in materia
probabilinon pofle formari Syllogifmum, quod

Traétatus L

fi fufficiac neceflitas ex fuppofitiong. e

. . L ce
talis habetur in prafend [uppuhwtnmm

x 7 p i i,
quod hocdiétum fica Deo, non poltﬁnonr-f«

dittum.
r Pr EMITTO Cly;:;xrrb. L1V i gy gy
curfi [:r ve q;x:;:;c;«fz_ ;‘f-vf_ﬁr.m,-zla inter e a’
pramijfa; nihilom s feri Pojfe wt mon niff Jm;;;
[t refolutorinm ultimum. 3
Rar1o quia poteft formari ita difeurfis
que clt rato allentiendi majori, fit egap; E::lu
affentiendi minori, confequenter & conclufy
ni3quo L'Zlflll, intercedentdua pramiflz vl gy,
mallcs velvirtuales, unum tamen refolutoryy,
quiaunaratio aflfentiendi. Taliseft sﬂfgqt‘,m;
frdelis: Quod Deusdixic, qui cft vcrjm‘pnm
verum eft, quia Dixit veritas prima: Sedijey.
nationem Deus dixir,quieft veritas primn,E,r\:d
Incarnationem efleverum eft, quia Diityes,
tas prima. In gio difcurfu omnibus tribg
propofitionibus, rario aflentiendi ef, Qi
Dessdixit.  Appelloautembunc Syllogilmua
Fidelem; hoc eft Syllogifmum virmalen, o
intervenitin omni aétu Fidei,
Pr&MrTT0 Quintd. Infententizillon
qualis Suar. bic difpucatione 3. S. 6.4, quihus
propofitioni Deus eff werax, dicuntin Adealis
{um praberi, quia DEUS Dixit; fequicut,qud
unum fit nonnifi refolutorium ultimum filel
RaTro quiaaflenfus ille duas pramiflisi
volvir, ut diétum, nempe DEI veracitawn
quiahoc Deus dixit; fi ergo aflentiris quodh
Dei veracitas, quia Deus dixit, cam Jy DEUS
dixit, fitetiamin alia przmiffa; At uc utioso
pramifle, eadem fitratio aflentiendi; & quisi
fide ulera illa principia non proceditur, firurin
fide fitunusn nonnifi refolutorium,
Pr&mrTToSextd. Puiuscujueqiehabitun
[olutorium, debet effé proportronam fio habii.
Rario quia etiam objectum fenfuum, ¢
non nifi proportionatum, - Unde fonusyela:
dibile,non eft objeGumyifus.  Tumquiak:
timumreiolutoriumnon effec proportionid
{uo habitui, nen effer nltimum: quiaqua pat
non proportionarcrur {uo habicui, ea ranos
non retolveretur im illod habitus, fed quard
fibideberetaliud, fuzfortisdc fFrc;ci rc[oljdw
rinm. Tum quia habitus in ratione total, &
adzquaté (umpta, importat etiam Fationed
mobilis pertale metivifm. Quod fi llud mo
tivum non effetilliimportionatu, nommpor
taret habicus rationcm mobilis per talem Bt
nem;quia non potelt importate i‘fmuﬂcﬂﬂﬂi
impt OportiOnamm,pl'QIC'iPUéC“““”?m‘q{rf
bilis per talem rationem motivam, identii®
vur realiter ipf habicui; cui quidqmd ldCUEEIL
catur;non poteltclfenif propoi‘““f‘““m:m:;
enim fibi ipfi eft improportionawal. T;].
quiaid probatinductio: 11.1111:119““2““1}[:5‘
lutorium (cientiz, non poteft cffe nift lcielt

5 3 b ilis not
cum refolutorium ; aflenfus i)rolznalalhspm‘i




G

i

it

Diﬁ)utatio 1

[\-},rrﬂ effe nifi probabile. Tum quia {i ulei-
mum refolutorium non ciii—t prupo:rionamm
habitui & aéibus; & conftitueret in debira fpe-
cie eos actus & habitum ut fupponitur, & non
conftitueret : quia non poteft aliam [peciem
illis tribuere, quam iplummet habeac: fi ergo
]p]'hmtllt‘t non habeat {peciem debitam illis &
aébibus & habitui, utpote illi iu'.proporliofm*
m,necillaipla conltituerindebitaillis(pecie,
& amenrefolutoriumad hoc quaritur, ut con-
fituatactus & habitum in fpecie illis debira.

PramiTTO Septimd. Noz hot ipfe quia
dliquid eff wltimum vefolutoritm deber effe evidens
¢ certum, licét hoc ipfo, qudd [izultimumefoluto-
#iunt, debea effe immediate artingibile.

RaTropriorispartiselt. Tum quiaeffeul-
timi refolucorii, & effe evidentis, funt formali-
tates omnino fepatabiles; & ratio communis
evidentiz, non elt racio communis refolucoriis
unde lux corporea, fue modo etiam participac
deevidentia, nullo.modo de relolurorio affen-
tiendi;in quancum fubeftfenfibus, Tum quia
in intermediis demonftrationibus, poteft efle
evidentia, & nondum haberirario ultimirefola-
torii ; hocipfo enimnon effer demonftratio illa
intermedia.  Tum quia, dantur etiam ultima
refolutoria probabilia, Ergononcerta& evi-
dentiain terminis: & tamen ex ipfa termino-
tum apprchenfione probabilia: adeoque im-
mediate atringibilia, quale eft principinm: §i
mater eft diligiz filinm.  Unde ulgeritis vides,
quod formalicas ultimi tefolurotii,non plusim-
porter; quam rationem talis motivi, in quo in
genereaflentiendi, ultimo quiefcie incellectus,
nccLllterimprogrcdﬁmr: formalitasautem evi-
dentis, impormr ¢laricatem & pcr{picuim:cm;
Hing jam

Secunda pars Pr&missr probatur: nempe
quod ultimum refolutorium, debeat efle im-
medace artingibile. Quiaultimum refoluro-
tinmeftillud, in quo conquiefcit intelleéus in
genercaflentiendi, fed nifi efferimmediatusille
aflenfus, non dareturilla quiesintellectis: quia
finon efletille affenfus immediatus, effet pro-
peer aliuds i effer proprer alind. Ergo in illo
quod cognofcitur, non datur quies, fed motus
ad illud, propter aliud; in que 1pfo fi quielcic,
critillud uleimum refolutorium.

Pravirto O&avo.  Now officere natura wltie
mivefolutorii quaniumeis extenploilli non tribuas
tur affenfies, & quantumpic gon exerceat vationem
ultimi refolutorss, wiff in aligutbus circumfPantiis:
‘ime procediz, J"z‘fdumnmnfghzmrmm #on

78

qlo) dm:
[t evidy

Ratro. Tum quiaderatione uleimi refo-
lutorii, qud talis elt, non eft effe evidens. Ergo
hiee cognofcib e exterminis.  Ergonecrale,
Cui cxeemplo prxberi natus fic  aflen.
{usi hic enim natus eft excemplo pm:bcn', is,
quz funt in terminis nota,fienimy non {ing 1o ter=

fitzonew, 1d dixit, id dictum cff , ¢

45

minis nota, diltrahitur animus, & nondum ha
betur determinativum, ut exeat in n(‘-_:l.u':- po-
tentia necellaria intelledtiva, qua ad fuum
atum ponendum, neceflitatur , nonnifi pofitis

s A [ S
“k"lnnll!'l‘.ﬁ 'l‘l‘fE[(:L]lllfl(lS ad ﬂg{‘ﬂui!ll’l, Intci ‘,g‘!f.,

elt determinatio ab objccto, non diftrahente
potentiam. Tumquiapotelt aliquis d
dehoc principio: Omne totum u!i‘pm;_lh ‘ilm
patte; & vonnifiindu&tione polica illi allentiri;
nectamenhoc obeit, quo minus illud principi-
um fic ultimum refolurorium, in fuo genere. -
go extemplo aflentiri, non eft de ratione uil;hpi
refolutoriis & quaod facit hebetudo ingenii i
aliquib'us,u:noncx:cmph‘; ultimum rcib!utn::j-
um principietinillis afenfum fui, hoc poteft fa-
eeretatio inevidentiz annexa, ultimo refolutos
tio: quz diftrahic potentiam ii'itqll{:éh’vam, ne
pto hac patte, attufuo tendae. Tum qui.l_Nou
tantiim porentias liberas, fed etiam neceflarias;
videmus non extemplo agere, ledtequirere fuas
circumftantias & prarequifica.  Cur ergo et
famnon idem dici poteric de ultlmo tefoltros
rio, ut rationem ultimi, hon excrceat) nifi in
aliquikus circumftantiis.

bitare

Unde ulreriis fufficiet ‘ad rationém ulomi
refolutorii,quod pofitd induione aliqua, vel
aliis praerequificis, cum primum appareat habe=
teillud refolutotivm vim {ufhcientem, imme-
diat¢ movendi ad affenfum. Quod iplum
tutn temporis contingit: cumipfailla induéio,
vel pregrequifica, innicunturillispfi principios &
ita particulares indu&ioncs,qm})d totum (it ma-
jus fua paree, innituntur illi principio Omtie to
tumdze.  Quodfiipfa pratequifita, innitantue
illi principio, apparet illud habere vim imme-
diat¢ movendi allenfiis; clim illa ipfa ancece-
dentia,inilloipfo conquielcant. Quodautem
eftratio quiclbcndi intellectui, eft ratio imme-
diate movendi ad allenum,

\
Pramrrro Nono.

Vniver,

ter hanc /)?'r:'}:a‘- -
tias fimiless
nonpoffe habere ultimmm refolutoriom,nifi (¢ Ipfas,
RAtio. Tum qtiia Dicete, ex genericara-
tione,non tanttim habet manifeftare quod dicits
fed manifeltare {¢ ip/um, aptitudinemque im -
porrat, fundandi reflexam coghitionem, (lpta
feiplam. Quodulretitsineotundarur. Quia
fidi¢tionon manifeftaret (e ipfam, deberer ma-
nifcltari per aliam dictionem, hc rurfus aia,
non eft ratio cur fe ipfam manifefter, magis
quam prior.Ergo debebit manifeftar peraliam,
& ficin infinitumiquod eft ablurdum.  Uni-
verfaliceraurems Quod eft ratio formalis, al-
teti; eft & fibi; hocenimipfo quia ratio formalis
eft, fua entitace eft, fi fuaenticaceid eft, cereé fi
compararive ad alia, haber hanc entitatem,
adeoque & ratio formalis, eciam compatate ad
fe, habebit eandem entitatem adeoque adhuc
ericratiofformalis fibiipfi.  Tum quia experi
mur: dumaliquis mihi dicit Petrum mortaum
elle,




46
efle, non tantiim mihi dicic, Petrum effe mot=
tuum;, fed etiamdiciemihiin adu fignato, fedi-
cere: quod dicat Petrum effe mortuum: in
adn inquam fignato, non exercito; quia non
dicit exereité: dico me dicere, Perrum efle
mortuum: & {icut unio, cftratio uniendi ex-
trema, & fimul uniendi feiplam, & fimilia, fic
etiam dictio, non {oltim eft ratio dicendi aliud,
fed criam ratio dicendi fibi ipfi. Tum quia
Reflexens experietur, quando procedent qua-
fita, de enuntiatis his, Iy /d dixiz, ly 1d diclum
¢ff: nunquam cenquicfcit intellectus, nifi in
eodem, id dixit: id dictum of?.

Quod fi aniverfaliter id dexiz, eft ultimumre-
{olutorium fibimetipfi, ctiam in pramiffa: 1d
Deus dixir, illud ipfum Dixir, erit {ibi ultimum
refolutorium.

Dices. :Si egoaudiam Petrum loquen-
tem, & nelciamillum efle Perrum , dicarque
mihi Paulus, Petrus eft, eo calurefolvetur meus
aflenfus in didtionem Pauli.  Ergo non in di-
&ionem Petri.  Ergo hujus ly id dixit, pereft
eilealiud refolutorium, quam ipfum, id dixir.

ResponpeTur.  Duplicemieo cafu interveni-
reaffenfum; Unuseft: Petrum efle dicentem,
& hic aflen{us refolvitur in Pauli teflimonium.
Alws affenfus eft: Quod hoe dictum fit; &
hoc, nonnifiin illam di¢tionem refolvitur.

Neque valet {1 dicas, id dixit, refolvi in fe
ipfum nonnifiin dictione evidenti: quiaquam-
visextemploindictione inevidenti refolvi uon
poflicid dixit, in iplum id dixic; refolvetur ta-
meninalits citcumitantiis motivorum credibi-
licatis.  Deindefinegetur,quodinevidentidi-
tionerefolvinon potiitid dixitin {cipfum, non
alius medius terminus ufurpabicar, nifi quod
non confterex terminis iplumid dixic; hoc au-
tem nihi probat : quia poteft aliquid effe ulti-
mum relolutorinm, quamvis non fit evidens ex
termris.  Denique urgebit paritas una cum
rationibus (upradi&tis: potclt refolvi affenfus
evidensin /d dixir,evidens. Erge & aflenfusin-
evidens, potelt relolvi, in 74 dzxiz inevidens.

Punceum Difficuleatis 2.

Formantur Cam!&{fzbﬁa ex Pmm;f[jfx.

leesoum eft primd. Uz buic propofitioni
DDcm eft veritas prima: huicitem: Deuseft,
& aliis [imilibus affentiatur fides, proultimorefoln-
toriphaber: quia [edixic veritatem primam quia
dixit (e effe ¢re. dre.
Prosatur Primo.  Suppono dictis propofi-
tionibus aflenciri fidem, unde exprefle dicic
Apoft: accedentemac Deum oportet credere
quiaelt. Chriftus etiam dicic de fe:Ego fum
via,veritas &vira: quibusomnibus,cercéurar-
ticulo fided affentitar fides, boc fippofito.  For-
maturargumentum quando fidesexhiberaffen-
fum huicobje@o: Deuseft veritas prima, inil-
jo alfenfudebechabere fuifpecificativam; & di-

Traétatus .

P

ftinGum d reliquisallenfibus,quinog
fus fidei: bhocipfo enim velnon eff;
fus fi dci,nouhubcusfnrrm.‘.if.!ri\fumﬁ‘gm
ftinctivam abaliis, vel omnes aGos o
ﬁdC‘, ut infimili urgebatur, quiahabeyye
fpecificativum cum affentu fidei: Sed i
tiatur fn‘]cg;, Deum efle veritatem primam,q :
dicit{e efle veritatem primam, non hgabp.) 3
actus confticutivan {ui, in ratione ﬁ\lL:T: I
cnim veritatcm intrinfecam, aug evidey
terminorum ut ante dictum, Ergo nony
quid extrinfecum ; nempe: quia DEUS i,
Eccerte vel poflum dicere,credoefls Deum‘.-;
ritatem, quia Chriftus dicit fe efle veriyg
vel non poﬁum dicere, {inon poiﬁlm: ergonn
Puﬂum credere Evangelio, tanquam
feu Verbo Divino: fipoffu m, ergo polfumg
dere: Deum efleveritatem primam, gy
{e effeveritarem. :

Prosarur Secundo.  Quia fi non poflni.
fentiri, Denm efle veritatem primam,
dixit veritatem primam, vel idee nan pill

1 Qe

quia pritis debeo affentiri veritatem primang

fe,quam afentiri quia dicit fe effes velideogu

idem probarctur peridem, adeoquecommin |

recur circulus vitofus, vel quidpiam fimied

ud, fed nihilhorum obeft, ur conftabic exfil |

tione objectionum Ergo. . Et cerre i poflin
per multos ex oppolitis, affentiri Deum disth
quia dicit, cur non poffum affentiri Deamdd
veracem, quiadixic {e veracemefie.

Prosatur Tertio, Tum quiainomni e
fu proprer rationem aflentiendi, non foldm
fentioripfiobjecto, fed & ipfirationi aflenrier
di; fubjectoque rationis affentiendi.Ergo
quandoaffentior, quiaaliquid dixicvents i
ma, non folimaflentior objecto, & ci quodd
citveritas prima, fed & quia veritasprimatlt
dixir.

Antecedens probacur. - Quando dico @ |

lucente papyrum illuminatam perftringere™
fum, quiaalbum difgregat vifum, eo calu, &b
jeéto, & rarioni aflentiendi, & huic, cftalb
quod difgregat vifum, affencior - & ficde .
quis. Quod ipfumin hoc refolvicur: ¢
alidsfemper efler ratio de fubjetto uOn“Ul‘?‘;
nenti, fiipfi fubjectonon affentior,in affenfut
tionis; confequenter, & effer i_l!a ratio -.n!cni‘.
endi ut fi_;pponi:ur; & non eﬂcf ratio aflend
endi, quia ex negaro aflenfu iplt 1ublﬁ‘&0!‘f
ratio petits ncg;mda;cun{equcn:crqil&f_‘}“]‘
{entior, quia veritas primadicit, debeo “ﬂ_ml‘_
idque per fidem, ipfimet veritati p‘ﬂm‘&m,":_._'
aliisaflenfibus, iplo illo affenlu, RHEI‘II'I-BE,ILIL"-:\
o, quod dicit, ratio aflenciendi: qui 3””’
non apparet qui extrahatur ad fidem ; nilipt
prer ly Dews dixiz. :
Tum quia.Stin aliquohabi
tur, ex co iplo cife fubjedti,
quod tendic ille habitus, e

taredé coliger
quia formale, 1

b certificauie?
glan




m el

alls

Diﬁ)umtm 1.

un de fubjedo, idgtie ex titulv, ibi compe=-

rentis infallibi ,ctiam {ubjeéto,

illras infallibtli-
¢ de quopiamy;
i dicat fe efle; l)cr}c
cdere, quod fir:quia dicitle efle.
1ro Ctl ecte colligetur, cx co Deum Cl’n‘c
eritateny primam, quia (e dicic \'critarcq‘- pri=
mam, colligendo id pet ipfam fidem; licét an-
recedenter, aliunde inducenda fit mens, quod
fic verax, de quo infra. Tum quia; qui
-ne veritatem intrinfecam efle formalifati-
vam fidei, tamen hoc, indc-pcndcntcr a D_EI
Auétoritate, non admittunt.  Erge in fide
Deum efleveritatem primam, independenter
1 Deidictione, colliginon po:c[‘t,

Noro. Docuifle Haunoldumlib. 3. nosaf-
{entiri veracitati Dei per attum fidei immedia-
t¢,hoceft,non propter revelationem tanguam
motivum, fienim veracitati DE! non aflenti-
mur immediaté, Ergo mediante revelatione,
Arqui hzcfola non fufficit, fed debet ex parte
motiviaccedercveracitas, Ergofiveracitatem
Dei credo mediaté {eu propter revelationeim.
Ergo etiam crédo veraciratem proprer veraci-
tatem : Ergo propter veracitatem immediaté
cognitam, & de hac iterum redibit Argumen-
tum, dabiturque proceflus in infinitum. Hee
doctrina

D

NonSariseacit: quiaimpoflibile eft pera&tum
fideialiquid actingere, & non reperiti illic Ra-
tionem Objectivam fidei, que Ratio objetiva
fidei, eft Revelatio: quomodo ergo affentiri
quis potetic veracitati Dei, per Actum fidei, &
tamen nen propter revelationem. Deinde
pernosaflentiri propter Revelationem involvit
tormaliflime iplumLy: Deus dixit: immeti-
toergo fupponit, quod Revelationi tum pri-
mum accedat veracitas Dei,  Nec {fequeretur
proceflus ininfinitum, quia afentior veracirati
Deiexeo: quiaDeunsdixicleeffeveracem ipfi
awtem: Deus dixic aflentior propeer illudmet
iplum.  Sed de hoc etiam infra, adeoquefine
procefluininfinitum. Et cercé fi interrogerur
quare ifte paries difgreget vifum? Relponde-
bitur, quia eft albus, (i quaraturquarefic albus?
hion lCl‘i[ necefle refpondere per proceflum in
mamtum, {ed {ifteturinilla albedine: Ira fi
quztatur cur credas Deumefle veracem? Re-
Ipondebitur: quia dixit (e effe veracem, ipfiau-
tem Dixit , affentiemur proptee illudmet
ipiumts cum hoc dilcrimine, quod relponfioper
j1“*-"1‘_m1t'tulbc\!mcm,iit refponfio peraliquidin
i¢ evidens, refponfio aucem perLy: Deus Di-
Xit,eft telponfio per aliquid inevidens.
Dicenoumt Secundd.  Ly: e Deésisdirit vro
(olutoriv nos habet alind, niff [¢ ipfum. i

ProzATur Primo. Quia illud alind,
quod haberer pro refolutorio, vel eflet cereiiis,
veleque certum, vel minus cercum, S

P e

4.7
L4
Ergoimplicat; quia quod DEUS dicit (ut dicit;
quod dicit) eft cerrifimum: enim certi
tudo ma]m',qu}.m €a, que ftat ipfa Divinitare.
Non potelt etiam efle &que cerrum; quia hot
rdeberet efle ipfe Deus: fi autem quocunque
alio modo fupponatur Deus dare certitudinem
fuis di&is, daret feipfo dicente: non eft enim
major tatio, unius quam alits. Non poflet
etiam efle minds cerrum illud refolutorium,
quia cerrim, in incerrius non pol:uﬂ: relolvi;
qumnccpcr:liudyrubari.

ProBATuUR SEcunpo. Si Ly Deus dixit;
non effec ibi refolucoriuni allenciendi, vel ideo
non Cﬂl;‘t,qu'z.\. nonconftatandixerit. Sedhoc
nonobeft: quiafaltem ubi aliunde colleGum
id fuerit, porerit adhuc praberi affenfus pro-
pret ipfummet, guéa dixiz.  Sicutin fimili di-
dumdeaffenfu principii: velideo noneflecfibt
refolutorium, quia eflet inevidens, & hoc noi
obftat, ut dictam fupra.

PropaTur TERTIO. Ex iis quz f‘Upl'a allata’
quodly Dixiz, univerfaliter {it fibj ultimum rea
{olutorittm.

Dicenpumelt tertio,
um fidei Di
{‘i{r quan
_/:"zi/ﬂ', &

it v efolutor -

]
CECF IR,

¢ potentia objectum
/] 1+ eff ipfum Ly Dews
Dixit, jm Veritas fﬂi}:a in J;:,m.-';’a,' f)nﬁ;z 2 acts
Jécundo talss.

ProsatirPriMa,  Quiaimpofibile &ft trans-
ire 4 contradiétetio ad conrradictorivm fine
fufficientimutationie, qua in prafenti non pot-
eltalia oftendi; nifi veritas in dicendo, in adti
fectindo talis.  Ergo.,

ProzATuR SEcunpo. - (Quia etiam pofito, ouod
Deus aliquid cognolcar, & quod fic veriras in
dicendo, non hoc ipfo et aliquid obje&um fi-
dei, uranté dickum: quia alias quz Deus non
revelavit, imo nollet revelare, ellent obje@um
fidei.  Ergo apparct tecurri debere ad verira-
tem indicendo, tanquam ad ultimum refoliita-
riim deteminativum,.

PropaTur TERTIO & Suppono: quod omnis
diétio, firablatio fecteriin dicente: nam omnis
dictio, clt definicive manifeftatio mentis ad al-
terum, {1 manifeftatio eft; ablatio eft non mani-
fefti. Siablationonmanifelti, ablatio (ecreti.
Supponodeéinde. Quodnon pofficdici: Cre-
do hiocefle, qiiiahoc eft [ecretum feu ncogni=
tum, {¢u quia non nofco. l’\arioquiu alias di-
cetet; aflentior, (quod eftlpeciesiplius nofco’)
quod implicac. Hoe fuppofito: Formatur
Argumentum. Si uleimum refolutorium fi-
dei, in quantum impdreat didtam manifeftario-
nem, efferaliud quamveritas in dicendo,inaéu
fecundotalis, poffemus credere, quiaaliquid fe-
c¢retumsfeunon 171.111i.*'ufh1m.q-_1i;1 non di¢kum
elt. Sed non poflumus credere, quia aliguid
nondiGtum eft, ut dictum in {uppolico. Ergd
ultimum refolurorium detesminativiim &c. de-
beteffe Deusdicens.

g2
P y'njc'r 4".1:;‘3

Dicene




ndo wlti-
et fides eff
7 !/frﬂ!{&"\g
ecies objects fidei nlti-

AT £25 8 dicendo.

efglutorium eriz v

Conclufio. Vaeriratem primam

endo & effendo dupliciter fpectari
”'umopi‘m:t funt partiales tormalita-
ftituunt rationem for-
SEcunpo poteft
1 & cognolfcendo

SuproNIT

n E_.ngm‘w
potic.
[‘_\\'Lxlthlﬂ}wi.n & ,uf LU

main cﬂ? nd
inquantum rrand:
hocergd fect
{folvuntur uliimo
Deusdixir.
Proeatur Primo Conclu
mur quod De 1‘1L veritas pr
nofcendos necefTarid de ibere aliquod
motivum cercum, vel certitt eintrinfeca vel
extrinfeca: namcertitudo adzquare dividitur
in fncenféecam & exwrinfccam: Sed veritates
Jict®; in quanstm tranfeunt in fpeciem objcdti
fidei ; non poflunt habere motivum certum,
certitudine incrinfeca.  Ergo deber effe cer=
tom certitudine exrrinfecafeu ceftimonii.  Mi-
nor eftalias probaca: &infuper ratioelt: quia
cerritndo; qua eft inVifione Beatifica, eft certi-
rado, orraabah qno]mrmro ﬂCI!]l uplo DEO
fele clare manifcitante, Ergo & cerritudo fi-
dc':‘u'.ubc:uririnbaliquoim.w.lro, {ed non pot-
cit oririabaliquoincreato clare lefe manifeftan-
te. E:‘gr‘: oriri deber ab Au&oritate Divina
ubfcura, fides enim & vifio, non certitudine,
quia bac utrobique fumma, adcoque eadems;
fed evidentid uwf‘..]guunm- Excluditur
aurem mertivum certum certicuding intrinfzca;,
excluditur inquam fide, diCtum illud Auguft,
" Fidelis fum, o guod Credo.

Prosarur Sccundo.  Quiafi queratur ex fi=
deli: Curcredac DEUM non pofle falli in co-
gnofcendo? refpondere non portelt alind, nifi
\']llll].)t’l sdixit,neculeerius procederurindan.
domotivo. Ergoapp .uu,quc: d eciam verita-
tiin cognofcendoyin quantumilla tranficin fpe-
L;(l:‘lO")\,LE‘h'fU ratio aflentiendi fic; eaque al-
um.r,l)r’f-\m_ur‘.

PropaTur Tereid, Quia fi x‘i' Fio DEIL, non
efler ule:mum refolutorinm fub dicta confide-
ratione, ideo non effer, quia querere reftaret,
quare DEUS verum dixen Sed hoc non

quia hec interrogatio, jam noo eft de
l"r“"‘“{“ alfenfu fidei, {ed eft interrogario, de
AMEATO Vi Hine

wountefd OU-.m Ny At
Finr frdedy pro ratione s

t.in fpecies objecti fidei:
{0 fumpta veritares, re-

principium 5 Quia

nao m

in |

quiaut aflentia-
1 ellendo &

.)D

=->j

obelt:

*lfﬁ. 11 ‘

ipiendo ultimnm
ima tnordine ¢
toriuim ¢fF etinm
veritas prima incffendo.

le 1 tale refoluto-
' yeritas p1. 1a in dicendo:
de hac cuims in ratione veritatis, queri potedt:

Pac ex diétis.

ATUR
rium, non poreft el

aétatus

Unde confter quod ver :
ritas in c\mm‘iun. los quia qu;
unde hoc habeat, q-m iz \\,-l‘l 25 pric
gnoiu.ndof adc quo daliterre

cit,nifi quia eft veritas prima i

SEIE
1cs

telty
”1:51u |

Notantur que

Noro Pri Probar )
veracem, debere eredi perfidem
fundariin cognit :
tis, co qudd hides
i inis , hequeat habere l'-ums‘. n‘h.mml
fe, cuiinnitatur, .\“..1110 pendeat: Ny
Arit. lemr quod unummmdqu e s
llrlLU I m Rch.t;.v;t hoc Ar um.m :
0.5 (\1 erianm repugnac mcdcn Deumg
vela ih,whauf‘rpio;ohuu ab aliquo, &mon,
credibilitatis, & tamen hic affenfus eft
lis. - Hec refuratio

10.

1agis, <

Now Conviverr. - Ratio: quia i calil
fompti ab Atriaga nntucc‘"ntla, refkabir, a3
huc quarere, unde fir defumenda infall
fidei, & adhafio intelleétds? 1Cn‘!lb1tl[ml.“
iplum motivum fides, fafficienterinfillib ‘ul,u
vum fidei: Jam autem i nonnifi affenfinmus
liaffenciret Deum veracem efle, non habertar
infallibilifans illum affenfum fi enimipfiva |
citati Divinz non aflencior infallibilicer, mn |
potero aflenriti infallibilicer 1p[1 abjecto, -
ptet eandem veracitatems quia 1’rnptcrc {
unumquodque tale, & lpium rmsjl.‘ ‘
Noro Secundo. Pradifta tatione Sui
noneffe contentum etiam Oviedo, quamvist:
neat revelationem credi actu fider, adhoot
obeatmunus objecti formalis.  Ponit ergo
primic Sifides non eft difcurfiva, quanut
visponatur affentus revelac oni noniac
ac aétus fidei, non erit necefle-per hocfd
non efl¢ certam: quianon eritnecefle utcor
clufio fequatur debiliorem parrem; fiquid
des non eft difeurfiva: non fequitur ¢
mam nonefle idem, qu_lmvisaﬂ"n’ilsfﬁ“
oni non fit cereiflimus,  Rartio, quia predid
regula non tenetinfide: qued mlumi“m’
quia, ea eft certitudo objetiva, defumprats
objectoformali fidei, ut ex viejus, repugict
f‘mmamhiiw i. Powitdeinde: Hocobl oft
fidei,non elle [wr)mi rionem tevelationi it
hzcprepofitic eft extra obj -¢tum formaleads
quammhuu quz propofitios eftinclufampr
miflis, Urmc quamvyis habeat m ”D“ﬂ“.
ritudinem, g |a.n!ni=cm[}h miffe; non g
illud Axioma. Propter g nod unumguodgi
Nam in hoc cafu, id cft Proprer quod,poniit |
Przmifle formales, fed rc\da io, & auttort ‘
Dei.  Quediplum in hoc relolvit: (]“'117“
miflz in hdu, non fumunt certisadinem @
codem capite, ex quo illam defumit ag‘tushdw I
quiain hoc Syltogifino. Q !
cltverum. Deus dicicle Trinumelle:




e
1]

Ji

nm for-
fidei, eft

roponit ut

Deum effe T

conclt {ionis ,

[\‘l.?u.
veracitas. DEL , ¢
am pro-
itidemur m 11:»&:‘ lcob] gu]n]_,
fLH le IL;{\ etu Majoris &
relpectu (‘nnclu‘m-

materiale objecétum; &

{1)]] fr\“"U \t_|
\ hoc \‘|L1"‘L| eft
Minoris. elt

pis: Objeftum aurem formale Majoris, efle
poterit Deitas cognita a }mu:wm per ¢
&us; ex mnwfu veracitas; Minor vero pot-
eft relpicere J:Lﬂ.é;uuﬂlu;l_l humapum, qulod
non poteft refundere cm'mnuhljcm in C()l';L“id
uleerias infertur,  Cum
- etiamfiante-

' ol 'H‘.l c

fionem. Ex quo
L\mduho --p\,,-n yeuralis elicicur
cedenter ad ipfam, ex vi kn.rm\l;a;un\ certum
non fic revelationem exiftere, fit ‘\%1.11 o n.__
ntiaomnine certa, ex vi conclulionis; ef-

icer pet ciplam connex, ¢ um exiftentia
revelarionis, que cft illius Formale abjectum.
Ponit-denique cert tudinem aétiis ide, et lm
fic.conclulio ex p..:u iffis P.z)b.mn]i]_ms lo
titadine cujusvis Demaonftra-

10 ex natura fua, non 0\17

effe majorem,; ce
tionis : uu(,c"u_.x-
élt(.\lﬁu]tl 11‘ p 1y ficam formalis objeéti, i:_\.i

: !}ud 1- ficeret, cadem .co 10

pet lmmﬂh nl

{'1 1“(. ZILECD
C":mm\.m, B

Ubitandemn, 110. u,\'clltm-
nem utdixi, diciccrediadu fidei.  Hiee doctrina
d(_hompto
edifta regula non tencat
in fide, ciim non mm um in Conclufionibus
qué rali bus, fed in omnibus caufis formalibus

Non SATISFACI® Lumgquia

{'L{‘l‘U[llT quare DY

rencatillud principium,, P wI: erunumaquoc d-
que taledee, nquia: Con gtiidem,
quod quando eft vere ¢ attus fidei Theologice,

fic certus & infallibilis, fi ad illum concurrat
habitus -infufus , . vel locum {upplens
Sed quarere reftat, quomodo {it

auxilium,
cerrus 8¢ infallibilis? (1LtU'.1].UdU concurrant
adillum principia dicta? &1 .r‘i.ﬂl_cxilh:n[i:c fe-
velationis , non prabee infallibilis affen-
fus. Tum qu Concedimus quidem obje-
fum formale fi on cile propofitionem re-
velationis, qua fic in ‘;l'-rmm[ia\, tamen fpl,: re-
velatioincluditur etiam in }‘_J;:ml'!';:,; cui fi in-
‘Jtmllmonp]\;:.anlr.\lhmnx uuunmunpm-
fabicur infallibilis obje&o? Ec ficut fi albedi-
ni non compereret cﬂ difgregativam vifus,
nec ummu::u\ parieti: l'\l!!d ratio difgre-
gandi vifus, el o; ita {i non elt affenfus
infallibilis revel ni, qui erit aflenfus in
fallibilis obije ter revelationem, tan
quam rationem formalem. Tum quia ctiam
conceflo, quod aliud fic objectom }urn,.[l‘q-
tum, aliud formale conclufionis fidei, illi ipfi
conclufioni, quz eft.  Quod verum, fit il
at, qui inf llibilicer
noninfallibili-
Totum in quo [¢

ir

]

't’.'."jr!""a":f quarerere

utatio |

1-fus Ovied

|il':L‘\'

fllh;].")‘l{? (
rei non revelatz ,
Sed inde nihil deducitura ntercum, qt
pofiic cile aflenfus Conclufioni u affenfus
APrOpIEE € --T.::i-.\ﬂcm: quanttmyis ipfi re-
velationi certo non aflentiamui  Tum qui
Syllogifmus fidelis aliter formarifebet, quim
Former Oviedo. lra ut veritas gima dicens
ponatur pro formali inpramiflis, Ju Inquam
ctl;unlipro material pofaatur, non t=finec ha-
bere rationem formalis, refpectu Gncelufio-
nis, quia aflumitur pro ratione alenriendi
Conclufioni, quod ipfum fpetat ad Lemale.
Tum quia: Concedo qu‘ui exigat acts fides

1(01-\(!1«:1., exiftentiam fui formali, (ed
qll\\lcl(_ 1L,{L‘t, L]LloIl]ULIO altus ¢ klr(.“u“
exigens exiltentiam fut formalis, miuc l]L
infallibilis, fi ipfa exiftentia revelationi S Ph-
pterquan aliacredunrur, non habeat aflenfur,
infallibilem.

Noro Tertio. Concedi quidem pofle,
quod antecedens fidem aflenfus, quod {cili-
cet.Deus fic verax, poflit aliandeshaberi,idque
etiam a motivis naturalibus, & ftare iple allen-
fus in ordine naturali: quia nulla eft necelli-
tas_illum fupernaguralifandis nec eft ratio,
cut  habitus Meraphyfice feu Theologia
naturalis , defervire ad hoc nen poflic.
Et {1 per mulros judicium prodentiale de
motivis credibilitatis & c¢orum evidentia ,
imlctﬁm. intra ordinem natur®; clr non
porerit ftare & aflenfus pradictus ¢ Cree-
rum fion cft “neccfle, ur femper antece-
dat'ifte aflenfus, allenfum fidei, licér ante-
cedar ordinaric: antecedit inquam ordinarié,
quia rarum elt, miraculofe nﬁqucm vocari
ad aflenfum, quod DEUS fit, fed ex Creataris
& Vifibilibus, paramus nobis noritiam invifi-
bilium; abfoluté tamen non eft necefle, ficue
dixi, ut ifte aflenfus naturalis, pracedat re,
aflenfum fidei: quia non implicat, ut primus
altus creature rationalis, fic, quo credat, DE-
UM etle, pmptcr DEI teftimonium. Nihil-
omints pmam, qunJ pucdlr‘ut aflenfus na-
taralis, de DEI veracitate, {equi debebit alius,
qui affentiacur eidem Diving veracitati, pro-
peer iplummet, Deus dixit, idque ob rariones
fuprain probatione Conclifionis allatas.

Punctum Difhiculeatis 3.
Fundamenta in Oppofitum,

( BjicrT l"rimhl,ugn Pofita hac doéri-

na, manere g ¢ rationem duabirandi

{fuprapc ofitam infuo rebore, {i iquidem Credere

te dicis Trinitaten, quia

o hocfolum haoet,

I s
alicnrir: ron

lhoci

DEUS dixit: rogoan
1(_1 1s evidericer id l)} UM dixille? an vero ex
>, Hon quidem evidenter ut pater, Ergo
folamex fide.  Ergo aflenfusille, nititur alterd
jamrevelationi; cim enitm eX terminis non con=
(e) ftee




SO 5 ; }f{“. Jod'
{tet Deum revelafle, deberaflenfus ille effe me-
diatus, daerco medium cul innitarur,

R st Me nonnifi ex fide fcites
Deum dixi e Trinum. Sed Ncgo,nd
melcire per diamrevelationem, Ila propofi”
tio: Exrterninisnon conftat Deum revelafle;
diftinguitu. Exterminis non conftat, accipi-
(‘n‘_ir.\_:(_‘f;j‘l.ﬂ.ﬂ.' ex terminis, pro eodem ac evi-
denter, on conftat id Deum revelaffe Conc!
})ruln)f;mz\'lci}L ‘Ncm couﬂat cx‘tcrminisf id
eft, noclt propofitio, qua ibi iplx fit principis
umaffntiendi, fubdiftinguo. Nonelt princi-
},gmribi;’pii aflentiendi, extra circumf{tantias,
moworum credibilicatisaétu, ita tamen, ut fit
ricipiumincrahas citcumftantiasafientiendi,

eytaquas, eft nonnifi potentia principium, fibi

i aflentiendi.  Ad quod explicandum aflu-
manturdidtain Premiflis, quod {cilicet non fit
neceflarium ad rationem ultimi refolutorii, ut
fic quid evidens , nec illi officere; quod non
extemplo iili przbeatur aflenfus, modo polfitis
przrequifitis, habeat vim immediare movendi
affenfus.  Quod aurem dixi conftare ¢x fide;
ipfum, quod Deus dixerit hoc, ideo eft : quia
cum fides fic per modum potentiz, erit princi-
pium ¢liciendi, non {olum aflenfis, quali circa
Conclufiones, hoc eft Myfteria; {ed etiam citca
Principia, quale eft illud; Dess dixit , quod in
nataralibus non datur. Nam habitus natura-
les, non {unt per modum potentiardm. |

InstatPrimo Lugo.  Si habitus fidei, habe-
ret vim eliciendi hunec affenfum: DEUS hoc
dixit, fine aliquo medio, licét objetum (it
defe obfcurum; cur hon potetit idem habitus
clicere aflenfum immediatiam circa tem reve-
latam, quo diceret, Deus eft unus; non utendo
autoritate Deiad affentendum?

ResponpETUR,  Difpatitatern efle ex
di@iss quia vetitas fola intrinfeca, non poteflt
effe fpecificativam fidei, & fi aflentireur
actus fidei, fine Ly DEUS dixit, ellet fine {uo
{Pcciﬁc:uivo, quod eft, Dess dixit, (ine quonon
ctle, fiiph rf;'.w'i‘ aflentiatur propter dixit.

InstaT Secundo. Quod DEUS revelee
hoc Mylterum non conftat ex terminis.
Unde ergointelle@us colligic hanc veritatem?
dicis affencirite diétionis Ergé ipfa dictio ma-
nifeftac {eipfam immediate, cum fua Veritate
conftante ex terminis, ficut principium per
fe notum aliud quodpiam: hoc autetn non
}:otcf{ dici: quia nonvidetur magis nobis con-
tare ex terminis hac PIL‘-POﬁEiO: DEUS di-
xit fe effe Trinum;quam hzc alia: DEUS cft

ESPONSUM fupr:z. Propc':h[ioncm il-
lam , Deus dixit, non conftare ex terminis;
hoc eft, non effe per fe notam & evi
dentem, conltare tamen ex terminis 5 hoc
et habere in (e vim fufficientem, inclufam,
ad prncipiandum immediate allenfum. Eft

Cratus L

autenn dictio DEI, fimilis quidem j;

principiis , qu d ficut alia, ira &1]\1 s

principiare poflit affenfuny: cft augem gt
ey

lis; quia non principiat evidentem, o)
y LU
I

petlpicuitare in cerminis fuis,  Quj
beat plus illa jn:(_‘-u.:{i?':n; ])‘-;;{[“
Hilin, Pree hac: Deuseff Tinus; C'*’lliqitt![n,_
Clis: l::tL:i.‘t enim illa prior rationem i
movere fe poteft intelleus, nenipe o
nemextrinfecam, }m[%crioi‘ autemnonl
rationem; fub qua fe'movere poffic i
fion enim haberet certitudinem imr%‘:‘.l:;w
Trinitatis Myftetio v. g quia hze |
ConMexione pradicatorum ; in notifs gy
um & effeftuum, qua vel nog di
omnibus Myteriis, vel ad cottne
aliquorum  penetrandam ,  pervadeg
poftumus nifi Vifione Beara &, -Ef(]u"‘
vis darecur certitado intrinfeca, noye
f_ormnijiativa fidei ex diGis: non ctot
fer affumi pro mouve affendendi.
ctiamn " poffec - affumi cettitudo eXttinfe
quia hanc excludic fuppoﬁtio argumcnnj,—‘
{fequenter nion habetetot ratio; qui movg
tuncintellectusad affentienduin,

I!l noftris itaque principiis, talis eft
ceflus in affentiendo ultimo refbly |
DEUS dixit & effle Trinum v. g nne |
hibeo tunc extemplo aflenfui & i
go unde’ conftare mihi poflic Loc DEN
dixiffe , pro quo inveftigando ; defemm |
mihi mortiva credibilitatis, propofitio ki
fiz , formaturque judicium prudential |
exiftentia illins dictionis Divinz, Quitw
t6 video, quod non pofler hoc propos
Ecclefia; nec poflent id [tabilire moty
credhibilitacis, nifi id defa@o dixiffer Div
video quod illa propofitio Ecclefie, il
detur fuipra illud idem Dows divt i
templé non exhibui aflenfum; hine it
illud: Dixs#, proponacur, rahguam ultimis |
tefolutorium,  Er ficuc i aliquis procede
fonre, & fequens totrentem , rediret pok
ad fontem, termins illius moras, effeciplel
d quo exierat: fic etiam cum motiva i
propofitio, quod id DELIS dixetit, :‘L'gif?ﬂﬁ_éf
ipfum dixiz: fic ue quics inrellects, fic mie
ipfo driir. TLm(:qucpr:cmfbrnmt;i "'Dill}i
tali propofitione objedti, imperat in:cl_ic:au:s:-
fenfum firmiffimum, quo imperio pofit, &
primum incelleétus clevacus, produmc !
ackum.

InstaT Tertid Lugo. Repugnathzcoi®
mativa credibilicatis follim movete imie
voluncatem ad imperandum affentom,
rcf'picia’njp{bili((:”(.‘éhl,t:ll]q(1:111?r:l[_IOHCS[
fenfiis, quia in ordine ad affenfum ”.]Ec.“
lem,conditio affenfus, & motiva, indilt
tur.  Et ficut repugnat ut poﬁquam vol

: 3 ! [nitt
amavit medicinam, ranguam ueici ad .J[i ;
f ikl |

|
i

Senod |

i

v




Difputatio 1. ”

tem, imperet aftum amoris circa medicinam,
e ipfam,fic & repugn: ibit ur imperet
fus propter lpwu“.mu Dess dixizcul

ity T)\..,l itus elt aflenfus, propter

motiva credibilicatis. -
RESPONDETUR» - I P licem aflen{um }1["-ﬂf*
» procefiu, circa objeétum fidei.

}-:’U?i\?"

act

ipl:

cogitari in ilk
affenfus eft, quo judicat intellectus,

I -tmli vo.uncvcmqﬂunlrm\ fidei, & in
ito allenfu, illa moriva rel picitinte llectus s, tan-
quam u:um“n]ﬂnﬂinnlus Secundus e
/m; objecto fidei, FLIPLCEU cujus non habent

n'mmm u‘.tum refolutorii, quia, ut explicui,
randemilla 1p! (3 miotiva, u.dcuur ad illud prin-

cipium Deusdixir.  Paritas allatamultim pro-
1;:,;-: quia pr obarer, qmni Induétiofacere non
poflic, ut aflenciamur principio: Juodlibet
totumy (_“ [IE‘HJCHEJ I?’lll’g ;LL[IT\ L[]J[]] '[1101 mec-
d cinx E‘lLJ}‘TLf‘ n..l\]'[dfCl'n non p()”i[ ‘L(_IL ur
amerur medicina. proptet lu] fam. Conle-
quentiaeriam nonfenct: quia amabiliras me-
dicinz PLQ}}{C} .m,mrun, non Ol‘luh:lc mufu
Cl'ﬂn\:‘/..i(lﬂt mme Qi(. neE; {,L‘[lnﬂi]]ub J]I..t[{,’ I)TO’
Jam autem antecedens illa cognitio

srum credibilitacis, oftendir mlha con-

1em 1‘]01}\: L\"ALLL\I'I!” 1=
trin‘ece, fed motivi certicudinis extrinfecx:s
UM €0, qum{ Deus dixit {e efle Trinum, Ec
cum mnu][c cafu medicina qua talis, fit amabi-
lis propee { e, quiefcere non poteft circa illas
mm.ulu rem intelleGtus & volunras. jkam
autem 111 Ui'ﬂ, Deus ’/!.\H’ h-xb(.t Vim ll’lO\’C‘]lul
petfeiplum, »d colligitur: Tum quia id
univerlaliter ditionicompetit. - Tumquiailla
motivacredibilitatisitafe habent ex didtis, ficut
Induétio refpectu principii lumine naturz noti,
infundando le illi 1pfi principio, ira & motiva
cred bilitacisinfundantur iph, Dews dixiz, Tum
auia dicat DEUS immediate, Dico me efle
Trinum, &in ralabus circum{tantiis, in x]umus
ffic prudenter dubirari DEUM dix {Ie,
co cafu, imperarecur allenfus fidei, pfnpru
ipfummet L dixit.  Quod ipfum often-
dit, ineflcilli Deus dixit, vim propeer fu; {um,
principiandi: aflenflis. Eccerte velexobjedlo
in hac pml,olumm, DEUS dixic fe eile Tri-
num, elt connexio Trnitats cum diétione;
qualiseft inter objectum & dictionem veram,
vel non eft ex objeéto hac connexio; fi eft ex
objeéto hzc connexio, feipfa principiare poteft
aflenfum, nihil enim defideratur; {1 autem non
eft illa connexio ex objeéto, ergo defaco
DELIS, non dixit fe efle Trinum; quod eft
€rror,

non

L TN

Ut araumento amplis sitats difcurtendum
elt de propofitione : Aninordine ad aflen-
fum incellectualem, diftinguantur conditio al-
lenfus, & mot n wma

en! s ,tradend aqueregus
i] ujus Li‘ﬂl{ I"J“l\ 4 Molivo,
hzcdiftinguantur, Rartiocft: quia te-

nolce

rl

nerpu-c asinaliisagendigeneribus.  Conditio
& ratio formalis .wt'ndl (iiﬂ.lnuuunmr Erg *5
& inlinea age ndi .lilcu‘:v - l)u inde etiam pe
Lug. puuf:, wpuhcu 10 connexionis termi-
norum, non ¢ft motivum affentiendi, {ed fola
conditio; non enim ap v(.hf-nfm bonitatis Di-
ving {uper omnia, formaliter mover amorem 3
fed ipfa bonitas. Ergo eriam & in afl enfibus
intelleualibus ic ir_nhiu]]wmnc. Sed :
regnladifcernendi motivum affenfus intellectnale,
4, condittone afjentiend

Y EFTATIE

IncipieNDo a notioribus, videmus quod
applicatioignisad ﬂup.}m,l t manifelta condi-
rio, cum qua manifefta conditione, habentia
proportionem in Jipea aflentiendi intelleétua-
liter, erunt etiam conditiones. Porro {1 com-
parentur mortivacredibilitacis inducentia adaf-
{fenlum, qufnj hoc Deus dixerit, certé non di-
&io Deiapplicatillamotiva, fed moriva dictio-
nem; cum eciam ad hune finem ordinentur ab
Auétore Deo, ut mereanrur prudentem aflen-
fum, quodhoe Deus dixerit; begeergo ex hac
proportione colligam, quad motiva credibili-
ratis, habeant {e nennifi per modum condirio-
nis. Rurfus manifelta eft conditio ad allen-
1M1n]:1‘mt'iini\!mmm* naturkE notis, vel praba.
bilibus, iplamet Induétio; quam ipfam con
tionem, vel exhociplo, ex dn Lis fuprainfero:
qllmmndcm;cfnlvztur,&mhmd&tm mn nerilli
principio. Cumbhac Inductione, ]1'1hc'n[isrt)
portmuun motiva credibilitacis ; infundancur-
queilli inlDem dixiz; hincficutobproportio-
nemcum mere applicante, hoc eft,Indué&ione,
debeant & motiva credibilitatis, dici nonnifi
conditio & applicativum. Hoc iplum reloivi-
turinuniverfale principium.

i Motivum aflen-
fus, elt caufa allenfiis, cim ipfum motivum nu-
meretur inter caulas formales s Caufa affenfis,
debet definiri accommodate ad definitionem
caul® ut fic. Caufa autem ut fic defnitur.
Quod it principium vi fua L{L‘J‘(‘i’lll'!lc:ilb ad
exiftentiam &c. Videndum et g0 eft, an
motiva credibilicatis vi (ua dcn rminent ad
exiftentiam hujus cffectis, qu: cit, Credo,
Qum vi fua non determinent » fuadet
inprimis illud principium.  Quia non fung
mu IUUErf"ndl entia {in¢ nece Ihr..u s 162 nec
fl']b‘ltﬂt.ld.' rationes caulandi,

res }UJ(.L clle
contenta, nonnifi condwionis formalitare. nul-
laautem hecelficas atcollendi motiva credib ili-
tatis, ulque ad rationem caulz fide;, Rurs
. Wil sl ady o % :
{us nullus efreétus fuperar {uze caulz vites, &
tamenaflenfus certiffimus, fuperar s
1 1 1
vorum,qua nonnifi ﬂ‘\ nfuin pu.i-\lw.w-un'cmtnn—
dant, illisque poficis recurre
ad diftionem divigam (

Ires moti+

dum {emper eft,

raménfunthac
prarequiri, i hon
tiam caulz, (altem pet mo-
D fuque motiva credibilia
tats non hagentvim dererminandiad aflenluin

(e) & fdeis

) 1i:
~ =
motiva tecéllaria, debent
11‘\:" mo-\ilm ut LJI

dumconditionis.

A B

n;-u‘




52 Tradatus L.

fidei; quia ponatur tota motivorum credibili- principiaque, debent {uppon; evidenty
tas, & non ponatur revelatio, non poterit efle indci notum {uppenitur pro conceffy vc'lﬁ D
aflenfusfides. Pone autem nulla dari motiva  perfualo; veiinalio genereimportarg ; S
credibilicatis , fed {folam Divinam arteftatio= ex raliter noto ercaradid"1u0dcmtlﬁ5'gqm
nem, quam ramen conftet effe factam, fieret " tivs;adecoqueinantenegatums; nop COHL’S@'
tuncaflenfusfidei: Ergd apparet vi fua revela- circulum vitiofurn, fed erit regteflus u;'Mt
tionem determinare ad affenfum fidei,nonau- cam demonfirativus, procedens ex fi HF :
tem motiva credibilitacis. ne aflenlds, vel aliunde habitz nmiﬁ\tpmm‘

itngg

Ex quo Colligitur illa in aflenfu intelleuali Velmotiviin 315?3011¢{€: hocque waﬁl:?:‘
habere {e permodum conditionis, quz & acce- ﬁ;m“?:11“'11“1“1dL'V1'0HC flotiﬁcanmrPrm,;
dunt ad manifelté conditiones, & fimul vi fua Pia; qu tatnen d1Cliﬂtm‘imbcrc'vimmfc:[‘"h
nondererminant, ad exiftentiam aéis intelle- s E’riﬂ‘?ii’j'f‘ndi-_ Rario infupcr c{tq&
¢tus, licerad eundem requirantur. tanc noit committatur circulus virioi‘us;qu;

Osjicrrur Secundo.  Hze explicatio noftra t;ﬁ“ INECHD “”[f;”“&“? eft, e poflic formg
committit circulum inexplicabilem.  Si enim AtHrmationes, vel Negationes rationabiles o

nunquam fane tationabiles, quando ideg s
idem probatur vel hegatut,  Si tamen idtrrr.
alio modo innotefcat, modi aIietazcm,indur:.ni
re vel fiippofitione gon{btnfusj vel aliundefigy
fiotif catione certe jam’ thnc tationgbi
IT’tO"\.F(_’bl[ {c intellectus, npc.'m idem per iden,
Quiaerge criam in prafenti huic Ly: idpy
dixit, ut credatur, fic notificaio, velex (uppot
tione confenfiis, vel per motiva credibifig
velperadtus imperatos Metaphyficz vel They
logiz naturalis, cotivincentis Deum effe yor
tem primatn, fic it eandem Veritatentin dige.
do credendo, non committatur circalus viti
fus. Univetfaliterque, fi pofita intetrogais
nerefpondeatur per id,quod defealiam nofig.
yitatem immediagam habet-,qnahtllmvis rede
atufad id, quod ante negabatur; Vel tde o
eftinterrogatio, hon erit ciréulus vitiofus: qi
circulus cft reditio per idem. Si aweme
fpondeariir, perid quod de fe aliam nolcivit
tem habet, non erit reditus per idem. QUi
autem ifi refponfione: quate credas? refpon
des; quia dixic veritas prima in dicendo, §i
turfus quéras, quate dixeric? hon querisjl |
de affenfu fidei, ideo refpondendo pet moii
eredibilitatis, non refpondeo tibi pér eande
racionem, fed per motivainducentia adjodica
dum quod dixeric; adeoque nonper idem - |
fpondeo, fed peralind; & ficnion redeutidope
idem,non facio etiam circulum vitiofum;ledse
greflum  quodammodo dcu}onﬁratl_\%
quodammodo inquam: quia fides niil 45
monftrat; fedto fenfi, quod redeat infellets
ad veritatem negatam anté, & modo, (aliun
poficis prerequifitis ) merehtem, propeet
ipfam affenfumn.

quzram; Cur credas Deum efleveracem? re-
fpondes, quia dixic e eleveracem. Si quzrams
Cur credas quia dixitfe efle veracem? refpon-
des, perultimum refolutorium; quia dixit feels
{e veracem.

Reseonprrur, Retotquendo inprimis Ar-
gumentum, {uod probat in affen{u omnium
principiurum,adqut‘m ducictInductio commirt-
ti circulum vitiofum: femper enim 4 principio
ad Indué@ionem ab Indudtione ad principinm
regredimur, Dire@té autem negatur com.-
mitticiteulum vitiofum.  Circulus vitiofus elk
illicitus, regreflus demonftrariviis per omnes
datur. Utautem committatut circulus vitios
fus, fitque negatio régreflis demonftrarivi, id
non ex eo colligi debet; quia id concedirlir;
quod primo negabatut,quod nefcicbattir.  Si
enim hoceffetillicitumn, non daietur lociis cor-
redtioni, autnovis demonftrationibus, hiacip(o
enim fiquiddenovo demonttratur, debet con-
cediquod negabatar, vel nélciebatur: tollere-
turquciple regreflus demonftrativus,quia etiam
in illo quod primum negabatur ¢ probarique
debuit; tandem ad idem revertendo, concedi
deber.  Quod ipfuminbocrelolvitut. Quia
negatio femel factacirca aliquod objeétum,non
aufert eidem vim movendi pet fe alfenfum, {1
hanc vim in {e habeat objeétum. Nec item col-
ligi debet circulus vitiolus, quia adinvicem
unum eftratioaffentiendialteri? quia alias non
poffetdefiniri Pater per connotationem filii, &
filius per connotationem Patris, correlativague
non poflentelle fibi tatio adinvicem aflenticn-
di; Eceamen correlativa qui ralia ton poflunt
nofci; nifiexadinvicem ; & f{ub qua formalitace
nefcuntur noh, ¢x adinvicen, hon nofcunrur : =
correlativa, Confequenter nec ex €o colligi Instat Lugo. Licethon Cﬂf[lre‘m]aw‘?
debécpracifé effecirculum vitiofum: quiacre- inparticulari Deum efle prlmam'vcrlratcm'.i:' |
do ver tatem primameffe: quia dixit (eeffe, & huc poflent revelarialia Mylteria, 5§Cffd‘F'E
dixifTeillam feefle: quia dixir, fidem; imo ad affenticndum quod L=

Cxterum ne committatur circulus vitiofns, fic prima veritas , parum juvant ml“‘“,[‘;
debet efle procc!]i]s a notiori ad ignotius. in confirmationem fidei patrata: hﬂ-;:iz
Q\nodiptnmimerdum notum {umitur pro evi- folum teftantur revelare DEUM M}“m
denti,& huicin prafenti noneft locus,quiacim  fidei, non verd efle veracem. Finge &7 |

Vs, : el i : ; rari o
iple habitus non fic evidens; nec allenfus illius  Deum cemendacem, adl\ucl"’m:w?cmuhl




D 1( yatatio [ 53

ptandam fil m a;umlumlinc\',

deus fitveritas a, habeturinde-

ne, ficut aliunde cogno-

Te juft lu_-n.lm, &c, quare

- veritate dul itarer, non poflet ex v
-

LIM elie juftuim,
qui ¢ |

miraculorum adfidem a allici , fed deberec prius
per rationes, vel al lia via, de (uo errore con-
vincl.

xesponneTur  Impoflibile effe aliquid
cdi propter veritatem primam dicentem, &
m‘nuvnhu in J&lzfmn.-to veritatem primam :
quia & crederetur tunc propter veritatem pri-
mam dicentem, ut fupponitur: & non crede-
“.u,,qumfltdlpmprc rillam, eft crediillam &
omnia, qu illa in {e for malillime & expliciré
"l\]‘\.?ii, at,utin '\[llnll usaituis l‘lEJL;l]lDUb 111(}‘.{‘»’%‘)
evenit. Jam autem in Credere prnp:cr veri-
tatem primam, formalifl ime & 'fopxlulc,‘l‘l‘iim-
tatur veritas prima, credi ergo & illa debet
{femper, ciim creditur proprer veritatem pri-
mam. (_‘on-:cug miracula non pl'()b;u‘c,
quod DEUS fitverax; fec i{olam connexionem
inter. veritatem primam & diG%tionem qua
dicit, fe effe veritatem pumﬂn\ C.onccdo
aliunde debere dejici eum, qui putat DEUM
eflemendacem, & non per hidem: fides enim
11011clmwi[m'uon‘mw&1um1k1twus Sed
pofito quod aliunde id probacnm fit, quando
procedendum eric ad ipfam aum fidei
de DEI veritate 5 nego propret alind mo-
tivam id credi pofle, quam proprer i ipfum
Ly Deus dixit. Qua do&rina  {upponit
hanc Majotem. Non repugnat habitui, ut
prafupponat 1n aliquibus  circumftantiis ,
tanquam prarequifica aftus aliorum  habi-
tuum; ]mw,uc oftendit Inductio, & probat
ratio, quia cum non {it natura uniuscujusquo
habitiis, omnes ackus exercere, nec {ibi unus
adomnia {ufficiat, bene exigere porteft aétus
aliorum habicuum, licet illiactus nonfint mori-
illius . habitis, pmmp yofitivi.
elt habitus prriurmofmww &
vus demonitrationum Meraphyfi-
carum, motivorumque illins, & tamen hzc
motiva,non funt moriva Logicz. Cum ergd
etiam ndLm'lsiukl,nm\IltJi‘u (ufficiens qu 10ad
omnia, maxime quoad probationes, eft enim
habicus, nonnifi, ut dixi; affercivas, fit uc pra-
{upponatad \:imrum!1.11):mui1‘.&_'nmm.a\l;-
cecillisipfisnon moveacur.

Punctum ifficuleatis 4.

Quid de ir:f'

va ‘\ n}njl
Erita L

s 0»:/(’5”?0 1ibes.
cirTertio.  Divina dictio non porefl
bere ratidnem primi motivi Ergo in il

it fides,© Anteced ;
i Y, NON Imtc[1 {ufh
flenfum ¢ nifi i
inis, mvoix-’c-c rati
am {uz comparti

per |
yergaus i rnme,

ventis ad aflenfum @ Sicur enim quacunque
diftio vel locutio alicujus, non poreft habere
vimmovendi ad allenfum certum, nifi conftet
per prius deveracitate dicentis
ne Dei, idem fentiendum.
ResponpeturR. Hoc Argumentum non
habere exaétam phrafin: quia nomine priori-
tatis originis incelligitur: quia hoe ab hoc
procredit feu producitar pnm ¢, & ramen
fine ulla prioritate dependentiz. Jam au-
tem '\,"“;']JT;L'I F['illh], non ;3‘.{\1{“(.".[ \'i"ri{.'.[t.‘ll'!
primam in dicendo,  Sed quidquid fir de
ph:uﬁ‘ dici poteft, quod per prids ratio-
ne, ]\'.’x?!ir['[_wn_lllli' DEUS efle veritas pri-

,ita & de dictio-

ma, quam yeritas in dicendo: ita tamen,
ut pm illo priori, nondum poflic intelligi
fidei Aétus: quia hic non 1“\{1‘[} efle fine
I_mmnmon ito motivo,quod eft, non nifi DEE
ditio: licétpro pofteriorifigno, fic actus fidei,
e nhuqu.c accipiendoillum aflenlum eft altus
fidei: quia indivifibiliacu credo veritatem pri-
mam , cum credo propeer verigatem primam
Ouia dixit.

Ixstat Primo Koninck D
tur efle ftultum, credere cfic

quia ipfe dicit: nec iten

¢. Dub. 4. Vide-
iquem Veracem:
poteft, Deam

crea
exiftere: quia Deus dixir, dem ridicu-
lum videtur credere aliquem cxiftere: quia
ipfehocde {eteftarur.

Resrosperur,  Eriam in humanis, i quis
non aflenfu cetro vel probabili moralicer,
fed affenfu fidei debet credere aliquem efle
veracem, debetid credere,quia iddw-nr.;qumiii
fiar fine motivis prudentialibus , ftultum erits
fecusfifiatcumiisdem. Imo defadto ita con-
tingit, dum affentior huic Verbo, Crede, non ze
fallo, quiaflenfus eft propter, quia d:utur; & fi
fallac dnw“, dicimur de cepti  verbis illius.
Ergo apparee dictionem ills fuifle rationem
motivam aflentiendi. Quia autem in af-
fenfu fupernacurali fidei, cum debitis praes
requificis , preberur hic affenf us, quod DEUS
flI'Vc‘ .n,qm zmuuawmum, ficutille affenlus
non fit ftulcas,

i..\.s'.:'.J:‘.s_jcclmdﬁ. Reflolutorium fidei quod
nonnifi unum - aflignavimus, deber effe cale,
utin fingulis a&ibus fidei reperiatar; Sed quod
Deus dixerit non po'“l L:w'-!m aétibus 'ukz
convenire. Quod .p[u.m probatur: quia
non poteft competere aétui primo fidei, qui
¢ft credere Deum effe.
tur, pnl”
'rln‘_‘
nem aflenciend
prius rationi ﬂh
= I

1AM It

Q_“nm .pmcn lmmav
eft affentiri 3}\!'i rattoni aflenciendi
&o cuiaflent or, propter illam ratio -
di; led non poflum affentird
quam aflentiar
Erpo illa rario affentiendi , quia
non elt ratioaffentiendiilli ob] ¢to,
Minor probatur : qm'umn poflum
affentiri prits qllmi Deus dixerit, quam affen.
tiarquod fic, prius eft enim el e, quam dicere.

()3 Porra

aflentiendi,




4
Porio ipfi cife, nou poffum affentiri: quia vel
allentior illi propofition: quia Deus eft, ex co:
quiadixit; S hoc non: quia antequam affen-
tiar huic l:rup::fic:‘oni, quia dixit, jam in prioti,
affentiridebeo, quia eft; & ramen non poflum
allentiriex co: quia dixit; quia Ly dixit, non
poteft prefupponiante gffé, & aflenfus ad dixit
ante aflenfum 44 ¢ff. Ergo ex eo quia dixit,
non poflumaffentirthuic propoficioni eft Deus.
Non etiam poflum affentiri ex alio motivo:
quia velaflencior illi propofitioni,Deus eft per
fidem, vel non per fidem: i per fidem, & ta-
allentior propter motivum, quia Deus
Creononelt fidel univerfale motivam,
Deusdixic: Si autem non affentior propeer fi-
dem. F.rgﬁ illeaffenfus, quia DEUS dixit, non
ericfirmus: quianon poffum majeri certitudi-
ne affenuri Deum aliquid dicere, quam illum
exiftere 3 cum illa diio, infundetur ipfi efle.
Ergofiillum efle; nonhabeo pro certo, certitu-
dine (umma, nec habebo quod dixeric: quia
quod dixerit fundatur inaflenfu quod fit, quod
ipfum fundamentum, non eft fumme certum:

Responpetur.  Pritseflerationeaffentiti ipfi
rationi affenticndi, quam objecto: fed non
prius re; hinc pritis ratione aflentior affenfus fi-
dei, quod Deus dixerit, quam quod Deus fic:
Et licee prius fic efle, inordine metaphyfico &
phyfico quam dicere, non tamen prius ording
fidei: quia ratioaflentiendi prioteft, tanguam
caufa formalis, objecto, cujus efttatio affentien-
di. Etquantumvisin affenfibus Metaphyficis
& {pectato ordine ipfius effe; antequam affen-
tiar illi propofitioni quia dixit, jam in prioti al-
fentiridebeo, quiaeftsnontamenin illo priori,
& proillo prior, aflentiri debeo aflentu fidei:
quia pro sl priori nondum intelligicur moti-
vam fider.  Hinc quamvis pro illo prioti, pro
quoanteceditatlenfusad efle,non fic ille aflen-
fusadefle irmiflimus: quia nonditm mtelligi-
tur elicitus ob certihimum motvam: in figno
tamen polteniori, cum primum evadit ille actus
certitlimus, quia evadic innitens npli DELS
dixic. Quiaaurem fides deefle Dei, noninni-
tcurnifi ipl Ly Dexs Dixsz, fie, ut adhuc ipfum
illud effe; teneatur fummé & infallibili certiru-

dine,

SurpoNIiT Primo. Hec Rcfponlio; quod
inotdine Merahp: priusficaffentiri Deum efle
quam veracem cfle.

R ATro quia cum metaphyfica artendatad
eliz, & ordinem obje torum, feunddamintrinfe-
cam fuam rationem {pecétatorum, adeoque non
auendendo primo ad dicere: cumque fintda-
bilia motiva, perfuadentia’ Deum efle, non pe-
tibilia, abipfiusmetveracitate : Hincf{equendo
ipfius Efle ordinem, Metaphyfica, per prius de-
bet demonftrare effe Dei. . Econcra autem fi-
desatrendit, ad dicere,nec in illa eft motivam
affenticndi, nfi petibile ab ipfomet dicere.

fufidei, quamaflenciamur ilum e

Tractatus [

Hincinfide :1::[;1'1.:3'lrcturpca
elle Dei,quamaddicere.  nde Wlini:
Sj‘rPI’ONIT Secundo. Quod in § c
poflimus prius narara aflentiti Deym off.
faceme
R AT1oquia pro illo priori, & aflentie
Deum efleaflenfu Adei ut h:ppoﬂitln.{{n‘hm‘
fenfufidei: quiaproillo 10t nondumjpd:
giturmotvamformale fidei, hoe cﬁq”iaﬁi"
dicit, _ﬂullumquc aliunde oftendity; elfeny
vum fAdei i

Surrontr Tertid.  Non effe neceff
aflenfus Deum effe, pracedatrealitersn
{fenfum, quocredo, id Deum dixiffe,
rihocpru:_tcr diéta poteft aliquibus inflang

_Pnnc abaterno creaturam rationalen, g !
etiamab aterno DEUM manifeftancen hae
Prup 01.1 tt onlgm Creaem ¢ :ffe; ?1!."4 dico meell iy
|!lo cafu, prius non poflem affenciri te,Deumel
fe, & poflteriusaflentirihuic; quia dixit [& ey
quiaalias nonab zterno eligerem hune alin
Credo Deumefle quiadicitfe effe: praecw‘cr:.‘
enimillum realiter actus credendi, deiplo
& tamen eo, quod eft ab ®rerno, niliil eft
realiter. . Supponitauteminftantia,ab i
goffcillum actum elici. Pone, hominem s
fcicnrem, Deum effe, nec{cienteni, quod
illi debeat,quiadicit {e efle.  Pone rurfisd
terminantem Deum deteratinatione ety
inftans tempotis, ut eliciat hunc aGum Crek
Detim effe, quiadicit{eefle, quo calit honpe
cederetaffenfus fidei de efle Dei,affenfume
Deusdicit: 8 tamen cafus, non eft impofthi
lis, Idemin materialibusoftendi porelt, Po
{peculum @rernum, pone etiam Horem ate
num, non potelt efle prits te flos emiteesls
{peciem, guam {peculum illam recipiensi
men prior eft produdtio ejus {pecieisreptin
tatione. - Sicv. g. nelciebam effe in remmnk
tuta fonurn, ponatur fonus, non prits novil:
num efle, quam audiam illums licécin illaaud
tione, pritis fit narura, 2f0e foni, cui conjunftact
tealiterauditio foni.  Ex quibns onnibu Cob
ligieur, non effe etiam necefle; uraffenfus ded
{e Dei, prcedatrealiter; affenfum dedicete. |

SubponrT C&ua:‘r{). Q‘f“‘l concedatgftlllb !
demin affenfu fidei, prids cfle ratione, aflenin
deefle: hocenimexigit ordo natur, condio ‘
prxcognitorum ; & ne motivam firde fubed |
non fupponente : fed non intelligi poiliop*
ori affenfum fidei, fed nonnifi pro_poftent
Cujus Ratio jam affignata: ira ut illa formai:
tasunius realirer cognitiohis, inquanmm\'cfia“ ‘
tur per prits circa Dei efle;non intell{gaturads
fidei, nifi proprer realem connexionen (il
pofterioti tormalitate, inferente ipf_ﬂm D[ ‘
Dixits & hoc non obeft, quomitius llle‘P“T‘
cfle Divinum, credatur altu fidei: quia m'ﬂil
cui atui comperat ratio fidei, non debec!f®

AT T i e omalisled |
&tari actusinadzequacé exclufoque tormﬂﬁ; = |
wa




Dif i}umtio I

m torum efse reale, quod

Afenfumillam; qui ex-
mt.(]'.?:vn exhibea-
iali,non debere fieti per dis
Minétum aflenfum, fed per affenfum inclufum,
iniploaflen{u ad objedtum : quamvis incra cun-
Jemactumerealem, prior it formalicas affenti-
ipfi rationi aflentiendi, quam objedto pro-
pter illam.

en

ai

Rario. Tum quia oppoficum dicere, effet
multiplicare Entia fine neceffitate. Tum
quia darerur proceflus in infinicumin iftis ratio-
nibusaflentiends.  Si enim aflentiendo racio-
ni, debeo per diftinétum affenlom affentiri,
ctiam illum ipfum affenfum, debeo per diftin-
&um atum facere: non enim eft major ratio
detino,quiamdealio. Tum quia, quod eftra-
tio formalis alteri, eft & fibi/ipfi, ueprobatum fu-
pra, Ergo & quod eft ratio affentiendi alceri,
poteftefle ratio aflepriendi fibi,

Instants Tertuo. Ex Refponfione fequis
quod non poflit effc primus actus fidei,de DEI
effle. Cum tamen dicat A poftolus , Acceden-
umoportet credereguiac/lt & tamen ifte
5, primitatem fignificat.

Rjﬁ;ju_\m-': uk. Adhue potetit efle L)Limili
altus fideide Dei efle, non quomodocunque,
dedvelinclufo in ipfo dicere, vel proprer dice-
re: precipue cum Apoltolus Hon fignificet ex-
clufionem diétionis Divinz, in primo actu
fidei

Ozjrerrur Q uarto.
ratio Cogn(}'tcmis notius.

dCCC

Ignotius non poteftefe
Sed notius eft no-
bis Detimefle, id enim eft evidetis pet demoni~
{trationem, nullo modo autem evidens, hoc
Deum ceftari, Ergoillud teftimonium,non pot=
eltefle ratio affentiendi.

Reseonperuks  Inhabitibus {equentibus evi-
dentiam, artendi deber ut afumantur Notiora,
in habitibus aucem in evidentibus, affumi de-
bent ea qua labere poﬁ‘uut rationem tofi-
vam, preecipud iltimam, quain fide non eftDei
clle, feddiceres  Unde fi per notiils intelligas
idinquoin fide conquiefcere poflicintelletus;
[1_cm illanotinselt Deum dicetequam effe: i-
cerin ordine Metaphylico, notius fic effe, quim
dicere,

Osjicrt (Q_um'ﬁ
fint mativim inad

Rip. d. 3. a. 1. 41. quod
fiatum fidei motiva credi-
i aflentiti intellectus jm-
mediate Myfterio revelato, etiam peraflen{um

{ (preluceat lux exttinfecaalicijus
ofincillaynon aflenrietur exiltentiag
fevelationis.

bilieatis.

LESPoNsuM. Sine luce extrinfeca moti-
il € litatis tanquam umdi[]u:w} nomn

&)

ariras in fimili d

Infupet dif

duin motivi.
Lugoni.

InsTATPrimo. Solaapprchenfio rev
tionis, quo ad ingrinfeca pl':l.'dr:’“ﬂl;l.:“.t.l} {ufficit
fuadereintellcttui aflenfum illius. Ergo neceil
tio ailumi debencpradicara intrinfeca, nol
nota.

[

i

Resronsum. Debere ea affumi tanquam
conditionem;non tanqliam motivim.

InstaT Secundo. Dantur plures affenfus
Supernaturales immediati & obfeuri, qui non
moventui ex teftimonio Deisfed ex aggregati-
one plarium circumftantiarum, :

RespoNpeTuR, Omnes illos affenlis, moveri
folo teftimonio Dei tanquam formali aggre:
gationem autem illam, effle nonnifi per moc
conditiohis,

InstaT Tertio.

uin

Potelt etiam pérnos,aflen-
fus naturalis moveri, ex objecto formali fuper-
naturah revelationis Divina; eX quo movetut
aflenfis ihpcrmtut';klis fidei, nullo exiftente difs
crimine ex parteobjeétiinterutrigmque.  Sed
affenfus haturalis exiftentiz revelationis, poteft
moveriex revelatione urcredibili noris excrins
{ecis Ergo & Supernaturalis.

ResronpeTur, Not ill® exttinfecze, etiam
rc!pcc’lul’idc;1.:31u:‘.1liw,nrmﬁ:11;1bcimnt11i:’1pc1
modum conditionis : quia etiam {llits motj-
yum formale, erit nonnifi Dei dictio: ob {upra
dicta. Undeetiamilla fides natucalis, fuppo-
ficarevelatione, habet objectivam Infallibilitas
tem {ummam; licer non habeat (iummam, pertia
bilem a ratione principii & fui okdinis: nam
ejus principium eft intellectus, qui falli potelt,
& ordoeft natuialis,

InstaTQuareo. Sufficit thotivum pactia.
le fidei efle revelationem, {i quidem eo ipfo,
quod tevelatio DEI fit motivum pattiale, hon
poterit exiftere affenfus i‘upcrn:maraiis, noit
exiftente t¢ ipfa fevelatione DEI: defeGus
enim motivi pattialis, fufficitad defedum toti-
s aflenfus.

ReSroNDETUR: Noh fufficere ad affesi-
fum infallibilém, ut uhum nonifi partiale mo-
tivam ficintallibile: qlli;l(,folwluﬂofbt‘[ucrcul‘;
debiliorem pattém, & ftare debet principiuti
Propter quod &c¢. Concedo defe@um fide
ek fingulis pofle habeti,adeoqtie fi defic tevela-
tio: fed quzrere reftat, qtiomodo boniim
actus fideiinfallibilis, haberi poffit, {1 fion fit ex
integra caufa,non habendo f(gilicet adzquatd
motiviin infallibile.

Instat Quinto.  Infallibilitas & certicudo,
hoil L‘,cmvumc;1[1cnﬂlii‘upt‘mammli cx objetto
formali, fedexmodo téndendi : namidem ob-
jeCtum forinale, refpicit aflenfus naturalis falli-
bilis, & incertus, Ergo quamvis affenfus fidei
toveatur ex revelatione in confortio aliorum
non infallibilium, tamen aflenfis erit infallibi-
lis,ratione exiftentiz revelationis,

€) 4

RESPON




56

Resronsum fupra. Certitudinem obje-
&ivam peti ex formali, eamque reperiri eriam
in fide naturali, qua fallibilis eft ratione princi«
pii, fed non ratione formalis motivi: quod idem

{fupponiturin utraque fide: quantumvis certi-*

tudo fubjectivapoflic haberi cx modo tenden-
di. Cafu autem quo moveatur five naturalis
five {upernacuralis fides, vera revelatione, in
confortioaliorum fallibilium ; fiilla accipiantur
non per modum motivi, {ed conditionis appli-
cantis, erit aflenfus infallibilis: fecus {i aflu-
mantur ut motivum: neque enim poflet efle
affen{us infallibilis, i motivum illius non foret
infallibile.

Ad Aucoritares quod attinet,quasobyicit:
Concedo verum cffe quod dicit Auguft. Lib,
contra Epift. fund. epift. 4. Tenecmein Eccle-
fia confen{us omnium populorum, tenetme ve-
ricas miraculorum & Epift. 9. Infirmata Catho-
licorumauctoritare; jam nec Evangelio crede-
repetero: quia percosilli credideram. Sed
his locisaliisque; qua recitat, non tribuitur mo-
tivisillis, ratio formalis moriva credendi: ne-
queenimillicquidquam de hocmotive, Dein-
deadmittimus & nosmotivacredibilitatis infi-
de, qua {unt quafi inchoativa, ur poftea fides,
fuo nitarur fundamento.

Osjierr Sexto.  Argumentum quod fibi
oppofuit Rofm. Si prima veritas crederctur
propterrevelationem, non crederetur propret
revelationem quamcunque, fed proprer infalli-
bilem.Ergo veritas Divina creditur, ut obje-
ctum maceriale, propter fe ipfam, ut objectum
formale; ex quo fequitur proceflus in infini-
tum: quia quando creditur veritas Divina uc
confticuens Revelationem Divinam in effe in-
fallibilis, vel creditur propter feipfam indepen-
denter 4 revelatione ;- vel dependenter
primum non; quia emnis actus fidei inniti-
tur reveladoni,  Sifecundum dicatur jredic
argumentuin cum non credatur propeer reve-
lationem quamcunque, fed infallibilem, de qua
ipfa redit qu:::ﬂ'i'o, quomodo credatur?

ResronpETur, Nondandum tunc pro-
ceflum ininfinicum: quia crederetur quod cft
veritas Divina propeer infallibilem revelacio-
nem, quz tamen, quia {ibi ipﬁ eflet infallibilis,
terminaret proceflum,

OsjrcrrSeprimo.  Arriagad.1.n, §8. An-
tequam homo credat, debet habere prudentia
motiva credibilicatis.  Ergo etiam urt credat
Deumefle veracem.

ResronpeTur.  Concedendo totum.  Sed
illis morivis pofitis,negatur poffe formari aétum
fidei,n i proprer Quia Dews dixir.

InsTA+. Ponamus Angelum aliquemin-
capacem erroris & mendacii, nunquid prepee-
vea, nifi quis racionem aliquam ejus veracitatis
mihi proponat, potero ego prudenter dicere.
Credo illum Angelum efle effentialiter vera-
cem, quiadefc dicit.

Tra&atus 1.

ResroxpETUR. Non poffe ctedi v
denter nifi poficis prarequifits, C:r;. k_"
confequenti, illisque fuppofits, § "U\okc; )
aétum fideideillius veridicitate, nop pom:- '
facere, nifi proprer, quia dicit de fe, i

Punctum Di[ﬁcu]taﬁsj
Infertur qualis fir proceffis in 463y |

Fidei,

Yllogifmus quem alids appellavimusig,

in principiis noftris eft ralis. Omngq;‘:‘l
Deuasdicir, elt credendum quia Dtmdtci[':i
Deus dixit v. g. fc efle incarnagum, 1
DEUM efle incarnatum, credendum g,
Deusdicit.  Ubimajor promotive habe 'j
veracitatem, quz {e haber per modum mr“'
ita tamen ut actus ille fide, fic mcdinms:qf;
fitpropter motivam, quod eft Deus diit, M
nor autem habebir affenfum immediatum,g
ipfum Ly Dixciz Deus complecterur.  Cong
fic etiam involver aGtumede, quis involyg
iplum Ly Deus dixir.  Sic debere formanp;;
di¢tum Syllegifmum,often duntfuperits dif;
& infra dicenda, ubi de mouvis credibi
tis.

Quz contra objici poffent,defumi pofling
Haunoldo aptando ea qua ipfe oppotuic Syl
gifmo ﬁdcii,Prout eum formavit Lugo. i
cumillo

Osjicrrur Primd.  Exiis quzhabetlis
tertionum, 69. Revelationes Dei non debes
efle inutiles ; {fed -conducere ad inftruétion
noftrz ignorantiz: juxra illud Pauli qud
omnis Scriprura Divinitus infpitata, utils ftd
docendum: frautem tenet pradictus Syllog
mus,non ad aliud fecvit, quam ut aflentims
veracitati, reflexé, propter candem veruci
tem, direété cognitam, hoc autem nullambibd
zftimabilem utilitatem.

ReEsronpETUR.
doargumentum: Sicin Principiis firisform

prefentem Syllogifimum Haunoldus. Ot |

quod Deus fumme verax revelavit, efle inc
natum, eft incarnatum. Sed verbumelizt
quid, quod DEUS fummé veraxrevelavitel
incarnatum. Ergo Verbum eft incamau®

Inprimis_retorquee

Qui Syllogifmus i argumentum tec; i |

procederet debite, quia non eff utilisal®

ftru@ionem noftrz ignorantiz ; quid coiinik |

{ftructionis habet, qm;d {cdicer Revelatiojins
rens efle incarnatum, inferat effe incama
&fiinutile cft, affentiri veracitati reflexsp®
prer eandem veracitatem, dire@te cnl)gnltiflv
necin prafenti adfertutilicatem affcnrmﬁt.?fj
lationi efle incarnatum qued eft incaritis
aptabiturque intento Lugonis C]LIUd pra [f ‘L
ferr Objiciens: & fi eft utile, Cl‘_ﬂdfi@ ‘]“‘fﬂ,“:
fitincarnatum quod Deus fumme verasriis
vit incarnatum, utile etiam eritcrcdcrcadqﬂ'c:
Deus dixit, quia Deus dixit. Deindé: whléf.




Difputatio I

hec argumentim non:petic formatum fuperius
Wum: potits enim in illo oftenditiir
fidei motivam effe Ly Deis dixir, & non indu-
citur alenfus veracicati reflexa; propter vera-
citatem diro®te cognitain.  Denigue oftendi-
tur ucilitas pradiéti Syllogilmi, quia !ciliccsil?'
ducitur Fidelisin ztimarionem vcracitati;Df
vinz, quam [olam apprehendit, tanquam fuflr-
ciens mociviim.

Osjrcrrur Secundo, Siitaformanduseft
logifmus, fequitur, nullum myfterium fi-
deicredidiredte, fed femper reflexe! quiod eft
¢ontraomnium fen{tim:

R ESPONDETUR. Qu_{jdﬁtir}oppnf{mmfcx“lﬁis
tommunis Dodtorum, non latis liquer. Cz-
terum diftingienda efthecreflexio: nam fi no=
mine reflexionis veniat, guodfeilicet ntillum fit
myiterium fder (excepra pradidta Majore)
guod non ¢redatur nifi propter Ly Deus dn}‘it,
cuijam prabitus eftin Majori aflenfus: hocfen-
fii, concedo omnexmylteriim fdei, reflexe co=
gnofci; licetnon cognolcatut; aliqua alia refle-
xione, Imo putonon pofle aliter exprimicredi-
tionem de Incarnatione hifi per terminos pra-
dicte conclufionis. Credo enimIncarhationem,
formaliflime importat aflenfum, quia DEUS
dixit, ciim omne credo, fit aflentiof propter Ly
Dixit. Perquodetiam oftenditur bonitas pré-
ditti modiformandi Syllogifmitin, quiafolusil-
leimportatactum éredendi myfterio, qii actus
credendi, cingitur illa conclufione; cingique
debeis 3
 Ogjicitur Tertio.  Siténet prm:ﬂi&usgyi-
logifmus, poffet ex duabus pramiffis affirmari-
vis inferri Conclufio negativa, quod cft contra
Regulas Logice. Probatur Seqv. exemplo,
Quidquid Densdiciceft verum.  Sed DEUS
dicit Adamuinnonobedivifle precepto. Eroo
Adam nonobedivit.

Reseoxperuk.  Syllogifmi praedicti hanc de-
buiffe formari conclufionem. Ergo Adamum
non obedivifle precepto, cft yerum i que pro-
pofitio non elt negativa, fed affirmativa.  Ei
eerie aliud eft formari Conclufionem Negati-
vam, & alind fubjedtum potii Nrgativnmlﬁum
copula affirmativa. FEx duabus afficrhativis
nonpotelt poni ConclufioNegativa,ut demoti-
ftraine Dialecticis potelt poni {ubjectutn Nega-
tivam, it in‘p:'xibnti ponitur, pracipué cum
hoc iplum fubje@um Negativiim preceflerit
cum fua Negatione, in premifla affirmativa.

Quzres. ~ Quid fit tenendum de Syllo-
giltho preut cum formavit Haunoldus num. 72,
Omune quod Deus fummé verax revelavit cfle
Incarnatum, eft incarhatum ¢ Sed verbum eft
aliquid, quod Deus fummeéverax, revelavit eflc
incarnatum,  Ergo verbum eft incarnatum.
Videtur non legitimé. nec fecundtiim conditio-
l‘l-cmcr(n'icudi.form.mh'cS}-‘llogiiinns. Nam
in primis mocivum illius Majoris nullum poni-

57

tuf, etfi dicatuieflé interminis Nota, facichrin
contta,argumenta fuperits allata. - Si dicatur
crcdiiliam,cxprimidcbuiiTcrnmri\'um créden-
di,utfuperitisdic¢tum,  Deindédebet hic Syl
logifmius ita formari; ut aflenftis Conclufionis,
contineatimmediate, non tantiim atticulum fi-
dei, fed etiam iplum credendi aftum, idqueex
go: Quia Conclufio; eft ultimumcomplemen-
tiim & definitivam utitadicain aflenfis, quies-
quc.lﬂirm;mdt'yclucg:mdiiniJl;lIinc;t. Porro
Lyvetbum elt incainatim; nen oftendit quid-
L?]L'mm deillacreditione, fed implicem affirma-
tionetn; quod veiBum ficincarnatiim,adedqué
ot Habet quidquaim de linea ¢rédendis nec
habetekpreflionem ipfiustmet fidei, fcu affenfis
quia Deus dexiz,quod tamen fequiritur,ad actum
fidei: idque ex ¢ot (hl_i:l Conélufio Syllogi-
{mihdelis, importat jam finituin pi‘occﬂ‘um,qui
erac neceffarius ad ctedendum; expiimerequé
debetaffenfumdiftinétuma reliquis affenfibus,
guod non exprimic illa propoficio: Ergo vei-
buri eft incarnatum &iit’tlt(zgncllllio Mera-
phyfica, exprimitaflen(um debitum Metaphy-
fice,Conclufiogiie Metaphyfica,debet effe foi-
maliflimus Metaphyficusadtus; ita & Creditio;
includideber in C"“‘i'iliiivlw-‘3}'Uogii1'iliﬁd¢]jsz
quia illa; eft formaliflimias A &us fidei,
DIFFICULTAS IIL
“Revelatio extrinfeca quomods f¢ habeat ad
vationcm formalem Propter guam
Fidei?

Evelationémm éxtrinfecam ingtedi formalice

motivum fidei docer eum Commiini Suar.
Vafqv. Valentia, Koninck difp:g.dub. 4+ Lugo
difput.1.fec. 7. Pont. difp. 27. num. 7. ijalt{,;
difp. 2. num. 1r5. Arriaga difp. 2. hiim. 4: Ovi-
edocontr. 2. num. 48. Negarautem Cajeranus
& Atireoliis.

Punétum Difficuleats i
_ Diftinguitur ¢ Probatir Conclufio,
YR&MITTO Priméd.  Revelgiionern duplics-
ter fpectars poffe.  Activam fet intiinlecam
& paffivam et extrinfecam.  Adiva revelatic
nihil aliud eft; nifi ip(a vericas primain dicendo,
prouc eft adtu principium intérfum , difionis
externz. Pafliva autem, eft aliquid creariim,
extrinfecumque ﬁgnum, & effe@us illias veri-
tatisin dicendo, qualis eft, exemiplioratia inte-
nailluminatio, formatz vocesa DEO,
Pr E#ZMiTT 0 Secundo. Conformiter hic de
ifta revelatione paffiva difenrrendum effe,ac His-
turritar de alfuDeilibero: |

2 ICUL enim commu-
nius, a non efle volentis mundum,ad effe volen-
tis mun ‘i:.!m,rr.m!'uI)cnsmumz'innc:zdcxrm in
Creaturis falka; fic etiam 3 non efle dicentis
adtu, ad effcdicentis aé&u, tranfic DEUS murtz-
tionead extrain Creaturis pofitas hoce eft figno
aliquo, quo DEUS manifefter faum conge-

ptum




53

ptum dealiquare, & illud fighum dicitur reve-
latio paffiva, vel éxtrinfcca.

Pr &MrTror Tertid.  Poffe aliquid (pectare
ad conceptum objecti formalis & non habere ratio-
nem objecti' formalis.

R AT10, quiamulta {petant ad conceprom
aliqmmm, & tamennon habent rationem for-
malifativam eorum,adguorum conceptum {pe-
&kane. Nam exempli gratid, ad conceptum
formalem relationis {pectat terminus, nen ta-
men elt formaliter relatio.  Irem ad conce-
ptum formalem privationis, fpeétat fubje&ica-
pacitas s non tamen illa fubjecti capacicas, ha-
betrationem privationis; cim privatio {itnon
efle, jam auteny capacitas illa; fit ipfum Ens.
Quod ipfom algerits in hoc refolvitur: quia
Poﬂim[aiiquaingredlcnnccpmm tormalis,non
fantum tanquam formalifativa, led etiam gan-
quam perentiacointelligi abiplomet formali,&
flipfemet definitiones, non femper proccdunt
per caulas iritrinfecas, bene etiam id quod'in-
greditur congeptum objeéti formalis, poterit,
nonefle quid formale.

Pravrrro Quartd,  Now effé difficsliaren.
An revelatio Det ativa fen intrinfica [t objectim
formale fides.

R ax10; quia ficfumprarevelatio. cliplave~  formalis fidei  fen moneffe motronm fomi

titas ptimain dicendo, quz alidsjam fupponitur
eflemorivum formale.

PraviTTo Quined. - In hoc [olam punctuws
difficultatis verfari.  Anfcilicet revelatio pafli-
va, communits vocata extrinfeca, fit formale
fidei.

Dicexous Primd,  Rewelationem  paffivam
pertinere adconceptum formalis objecti fides.

ProsaTur Primo.  Impoflibileeft conci-
pere rationem connotativam fine fuo connota-
to: quiad conciperetur ut fupponitur conno-
tativaratio, & non conciperetur; clim ipfum
connetatum, fitillud, ratione cujus, illad obje-
&umyeft connotativam.  Sedveritas prima in
dicendo. prout talis in adu fecundo, eft ratio
connotativa, & connotatumillius, eft revelatio
pafliva. _Elggvcr}msprimn in dicendo prout
talis in a&u fecundo, non poteft concipi, fine
revelatione pafliva,  Subfumitur. Sed veri-
tas prima in dicendo prout talis in aétu fecun-
do, eft objectum formale fidei, & ultimum re-
{olutorium, ut fupra probarum eft.  Ergo re-
velatio paffiva, pertinet ad conceptum forma-
lemobjetifidei. Minor principalis probatur.
Si veritas prima in dicendo, prout in actu fe-
cunde talis, non effet ratio connotativa revela-
tionisad extra, hoc ipfo gon effer verias prima
indicendo,proutinadtu fecundo talis. Quod
ip!umprobamt; quia tolle revelationem p:-lfli—
vam, nihil poteftoftendi, per quid tranfear veri-
tas primain dicendo, anonefle dicentisin a&u
{ecundo, ad effe dicentis in a&tu fecundo. Ergo
apparct, quod fine illa revelatione paffiva, non

Traétatus L.

~

effet veritas primain dicendo,

: Prout in o,
cundotalis. :
Prozatur Secundd. Tllud pertinet i,
.

ceprum formalem obje&i fidei, quod ing
tur definitionem objeéti formalis fide :e\
revelatio pa!liv{a, ingreditug dcﬁnitione‘m
L:nahs fnb;t‘ill ht,jc‘]. Ergc\). Major }‘Tﬂba;:-
{uppofitione ftattis quaftionis: quiafeilics
hil plll.‘f 1nFr:!E{§§i1111153 per ingredi mncan;
formalis objeéti , quam ingredi dt’ﬁm[mnﬂ:
objedti.  Mineor autem probatur; quia 4
primain dicendo, prout inactu fecundo g
definitio objeti formalis ﬁ:{cr,&hancrar‘w;;
ingreditur revelatio pafliva; qued probzé‘:
quia illam definitionem ingreditur effe iy,
fecundoralis; hicautemaétus lecundus,
in Deo pracilc ratioue, ipfius Dei, alids D
mutarecur.  Ergd rationcal.ﬁsextraDeum:é
hoceft dicka revelatio pafliva: cim ad dg
nemillius prout interné completut, non pofy
pertingere, fine aliquo extrinfeco, fides,
Prosatur Tercio. His argumentis quzis
frainobjectionibus ponuntur, qua faltemes
cuntprejactam Conclufionem.
Dicenoum eft Sccundo.  Revelatiomem i
paffivam; non ingreds rationem objectivam mii

g

fdei.

ProaTur Primo. Audoritate S Th
mz, qui hic quaft. 7. art. 1. in 6.ait: Si
confideremus raionem formalem objecti, nihi |
alind, gmém veritas prima; quod non dixifler! |
revelationem extrinfecam, qua non eft ol |
primas,fenfiffezingredi rationem formalemok
jecti fidei. - Et 3. parte, quatft, 7. ait gind
Fides aivin quantum Virtus Theologics, off deg
cunque 1on vifo, [ed foltim de Deo. EnLy s
excludit reliqua. .

ProzaTur Secundd.  Argumento Negati
Non funt meltiplicanda Entia fine necellit
Ergo necrationes motiva & ultima refolutor
Sed nulla eft neceflicas ponendi revelationa
paflivam plusqudri pro connotato motivifer
malis fidei.  Ergderitnannifi conpotawm®
je&i formalis, non vero metivum formale
dei.  Rutfiis ex principio Ncgari‘vonrguim‘l‘-
quiafinihilobfir debemus fidei affignare met:
vum quam maxime Divinum & quam i
in{l'ipfoinﬁiﬂibifc: Sedfiilli ailagllcmutlﬂla‘m
veritatem primaim, aflignabimus fnax:mcm.’i
libile in {eipfo motivum: nam quoctn
Creato infallibili mativo, quale eft refe
paffiva, magis infallibilis in feip(@ cft, Dt
fallibilicas & veritas. Ergo illa alignat®

bet. equalen
ProsaTur Tertid. A pari & per VIrrui1;- 1

: : i . e vl

induéionem. Tum quia ratione® et

objeéti formalis Vifionis Beatific {‘Ih{l E;;r |
tumingreditur;fedipfa D"-‘if?‘”“{e’lcum-t.;;
claré revelans. Ergd & rationch m"'bﬁni
obyed




m D
it
ot

’)1(} ut

€ 1tl| m lﬂ"'FCL'.LIi. [

i formalis
Deitasin (e
(icurqu
nifeftantis,

tranfear 'Dc"s i

non it malem
vifionis.
?‘V; valet fearcas quialc
tat Deus in Vifione Beara.
frgo ctiam hon per aliud ,
L i MOoVEntis.
manifefter {
{e, tranfit & non’lln

redietur

1 mant

Sic etiam nec 11 fide

non pc

#r enim
tionem &
quamy
tamen pet

tem

aétulecundo,ad eflfe m

cundo; & hoc ih genere principii
Jumen : & 'n(rauu.ccnifla, ue ita di
lis,eft i 5..lwflo Creata: qua if
gurrationein objedtivam bearitt 5, {ed L.] ut
tanquam tendentia ad Beatificativu

yalliva; cuni fie effectus I )j-

cam .\“i'ﬂ'li".

a non i“_'. (< d

quo, &
Sic etiam revelatio |
vin;tvcrimusn-mn\hﬁ.‘nm,mm rit etiam mo-
tivum formaleobjetivum: & ficurinhoc con:
créto: Deuseftin acu fecundo fe manifeltans;
n elt, rationem moti
teto:

1M Non
DEUS
1 crearim
ivam motivam.

qmdqmdcm

ecih hoc conc

vel

revelanis; quid

e abie
10ACin objeLL

]‘nn autem patitatem fidei & vifionis fundat

““Auctoritas S. Pauli, muscin [pecule; & th anigmas

et nlterivs i dicas. (Qumum
10 Creato, umucﬁicmu nihil
[w d1 beatitadinem
¢ huic terming [wmime
u] 10 creato: [”.._1 La,tiod crea-
ud rale, infall
altem inadz-
a6tis

2Li 7. ‘\

gnet beari

dicam

Ht/t( l".
tum eft; ho
noneft, eth per te
quid creatim ingredi motivurn
cbitur quad per te, not
1(."‘ "T"\L.L ali ';LIJI. & “llLuIIJu(.‘ln f’-'-["
malem inadzquiace cw'ﬁilr nere.
Ti( J.;L]Lnl) L"(".' A]10T C
inaétuie
]:uloncnx,‘a-\.w* i
& termifium; inte
conhotationem:
Xusinterencia connotativa, & coi
ta. Sedin iftis; t
ingrediuntur rationem objed
!11 Jent [)"“'JT("J!ill'l'l\.'.\'.l-['él'll(.'\_("illln
tonnifl cointelliaj
dumderevel :
titen primam
tetils ignumnon

1c

non i'fE'. ‘

quat ¢

{umme i

ibilis; urg

ratuth, be:
Tum quid
connexiointer Deumut

fitem, & eiiis paflivam reve

lo die

inrer vetb telatiohem

a&um DEI libe
Ler g

fum-& ejus
jaam fic ne=

& uhiverfa

uimn connotas

minus & connotatim, non
m; {fedmere {e

1 & petent
Ergo étiam idem dicen-
ione pafliva, comparata ad veri-
iti dicendo. In aliis étiam ma-
it in raiionem formalem
umn nattira-
nfitinrationetn formalem ighis §
lis,nec tranfit in
i Sonus vo-
1 canceptis, 1iec tranfit in ratio=-

TuUmius cii

1ati, Vérbi grati

rationem forma
cis, eft fignum
ticm formaler

pafliva, qua cft fignum motivi fermalis fidei,

|

o pafliva»

410 ? i‘}’ 9

} Dei dicentis; non tran{

/i formalis.
Tum quia in f
vellemus, verba pre

m motivam

ide humana

Limr

Itis habent, quam qu

ntérniconcej
Lu"li.\ll Vis motiv

1
&8 ;1}1‘?\J u

iiquam lignis vericatis,
illius. i):_\:. vizgrose lo-

cationi

qm-:“m. -.ll‘ls m liter ; cum noftra fides &
cognitio 4 f 3 ‘!‘\.!';-H."‘i[., {fecundum hoc,

l:[ll'!ln\'CL!"}\l;‘;lh_-J':-'lilL'[".L‘U\iL].HULIS. Etcer-
i€ porieverbaiola, & nonaddeillisveracitacem
Dc[{x qt:.lml 1abebiint vim ad cor 1conciliandam
fibi fidem poneautem ver: icitatem fkr i, pone
1tem e per [picerc coficeptum illius ad me di-
kum; cert u-malu movebitme Veéracitas Pe-
tri. Ergdapparet veiba afliimi nion tanquam
tnetivum, fed nonnifi tanquam inftrimentum
illius, quod folum me movet: Rucftisinter An-
gelos d_um etiaim fides, utica dicam Angelica,
{ecindiim quam; untis, credit ;«[Lcu Lhuuun
quz diftio Angélica, inquantum Ttac i direci-
one L,.umnmusj céree in hac {fententia, fide
gelica innitetus I')T 1 pra&cife an,cl)l'.n Angeli;
eftat. Ergdetiam fides Di
foli Aulk licee
1 exrrin
are ad in-

5 An-

quem mi

Vina, potett i.':n:u sritati Divinz,
requiraturtangam conditio, & aliq
fecum: quiaego non poffum pencer

ternam Deiloctitionem:  Sedfii Ige perimpol-
fibile €c zuﬁ:nfcrcmi Dei concept tutii & diétio-
hem incernam, iplam in fe; & noh te videre;
ipliimmet l).c‘izm._,nc‘,r\ habere evidentiam vis
{ionis: co calu, cur non poteris credeie; & ta-
men tunc, nollum extrinfecum erit motivini
tu fidei. - Ergo apparet, rationem motivam;
oli illi competere dictioni internz; quantuin-
vis requirat aliquid execrinlecum; eo quod ad
iplam dictionem internam pervadere fion poili-
fnus.

Puné&um Difficultatis 3.

Furidamenta iz O[f r}imm(
BjicruwTur Primd.  Vhfiz Aiictorita:
() cs Scriprur & Partim qua videri pol~
funtapud h'm,u, Valentiam & Aftriagam, qua
oftenduntinaflenfu fidei, atrendi ad revelatio=

nem Divinam, ejusquereftimoniitn,

REspokD! R, Expl L'.mc]u has omfies Aus

&taritate S (

ctione De

od proce -dant de t;lu’:‘-'lu'ﬂ() & di=
tiva;nonvero
conmnotato, :‘.:‘-L"]]L:ll’]t)iil‘:, mLc;
\-chccru tribuicuf revelation

as Divit a f‘J‘_‘ irate & tropic
LIL yre l!
BJICIT Shumq._ ‘l__‘ ugo.

ve Autori-
€ ncmpe Lr‘mml

Se nion intellige-

1040 primaveritas it tota ratio forma-

revelationent verd non effé rationém
H{olum apg neem: Non enim
minus affentior myfterio Trinitatis, quia Deug

fevelar,




5o Tra&atus 1.

revelat, quim quia Deuseft prima veriras, nec

umgq naliud, {ed vtrum-
_ 7:}1(*ix!:;x11x_w[l':l:.11011;111":1‘.1
tr, quon LJ\.O!ID,’!P{’.{IIH![E:Iﬁ.L per modum
racionis formalis motive , & alia per modum
Conditionis.

. Revelationem fifumaturacti-
vé vere elle rationet: morivam formalem ; &
folam veritatem primam pr;rc}l"c.prourmn di-
citver primamin dicendo,non cffe fufhi-
ciens motivum fidei : licétrevelatio p.ifi?\-‘{' ipe-
&ara, non Gt iftud motivum, fed connotatum
motivi. 1llud quodadfert de duabus pramis-
fis non utget: aflumitur enim hzc Major:
(lm‘ui aliquidingrediatur premiffam,non elteo
iplo objectum formale motivam affentlts, vel
ratio formalis.  Probat hoc Indu&io. Quia
quandodicoin pr‘mn]i'i‘a, ignis applicatus urit,
hic igniseftapplicatus. E rgo urics non fequi-
tur_exinde applicationem, elle rationem for-
malemigniendi, qua ignitio,cﬂ: objecteé fumpra
Conclufio, cem Formalis Conclufio fic Actus,
deillaignitione. Rutfus poflunc poni in pra-
miffis, ipfamoriva credibilitatis dicendo verbi
gratia. Omne quod Deus dicit. & eft mihi
Ser motiva credibilitatis evidens moraliter il-
Tud credendum clt, nec tamen co ipfo motiva
credibilicatis, funt ratio formalis credendi, qua
omniaaccipienda hoe {enfu, quod [cilicee appli-
catio verb) gratid nonfitratio formalis,refpectu
objeétive fampez Conclafionis, licet fit ratio
formalis, relpectu fumpta formaliter; ita utet-
ijam revelatio paffiva, non fir ratio formalss, re-
{pectu fumpte objective Conclufionis fidei.
Quorum omniom Ratio eft: quia premiflz
non funt determinate, utinillis nonnifi rationes

ales ponantur; cum poﬂ'm: criam poni
litiones; qua Majoti {tabilita affumicur ali-
ud principium, quéd idem debeat eflc obje-
&um Conclufionis, quod cft }-‘1‘;'.'1'111“:“‘1"]1 - Si
crgr\: -{vxzn}li'x aliquid important, 110{111jli pro
Connorato, & non tanquam rationem forma-
lem, etiam Canclafio refpiciet illud tanquam
Connaratum, & non ranguam racionem for-
lem. Quia erg ) ex dictis fupra, revelatio
palliva, ingreditur quidem pr;z‘nm[':zm affenfiis
fidei, fed ingreditur tanquam Connotatum, fit
ut revelatio p.\.‘ﬁv:z, non fic motivam formale

Resp

Hexe ergo propofitios Quod ingreditur
{i1s credendi, ¢ft motivum cre-
i?t‘mh’; diftinguirar: elt motivum credendi, fi
nom ing; ediatur tanquam connotatum,Conce-
do }‘.'m;mht'loncm. Nego autem fi ingredia-
tur. ranquam Connotatem.

fidei.
pramiffam alle

InsT AT Primo Koninck, Idin aliquo af-
etrationem objecti tormalis, oilmd cft

.u ratio nos movens ad affenfum, ut
patet in affenfu Lff‘-n;lu[lmﬁs ob evidentiam
prainiflirum nfequenti@,  Atqui ratio,
movens me ad affenfum fidei Divine, eft cefti-

adivum, & fecundiim id quer
!

mo

{

ninvm DEF, ideo enim credo:
tel o

ficatus eft.  Ex

REspoNsaMm

tiomovensad afle 1, ¢

U.'{[:Il,.‘.
‘ . 1 dicig int
%f;:}fth it:ﬁ-_?n;n em; teft 'ln-:wnium Dei,
din . q:l].”_u_].}'LC 1t paflive, & tanquamg g
extriniecum , cONNOTATUMQUE , movet
Nego Minorem. Paritas etiani de pti :
ru!p (.'Vld(.'i‘r\lidkfs(. C()[ﬂ-t-'i.]l{‘ilijx non tejp
pofito, quad illa evidentia Przmiffy
C(J!H’CEI{‘:CI'I[-}L‘,.‘, non eller motivum aller
ncmlpollcr reperiri ratio ulla affentiendiCy
c]uhqm. Qu nvi&fu!tt:mL‘;atinnﬂc:lfll;h_
non fit revelatio pafliva, fed {e habeatno
permodum connotati, manet adhuc motiiy
nempeverieas prima in dicendo, quoadli.
trinfeca {peltara.
1.\.'1‘(.-\'1"SC('EII]‘.1(\J. Exdictis fequi,qubdrey
lu[:o}::lﬂu_m refpeétn aflen(is fidei, ia fe hte
ret, ficutfe haberet locutio®jus,guimikio
dit aliquam Conclufionem fequi ex pr
per fe notis, hoc autem aperte eft fallo
ficres creditz, deberent aliunde quamex ul
momo Deihabere, quod fintverz,
ResronpETUR., Concedointetini:
quelam,fi procedar de revelatione pafliva, f
ctiaw credite habebuntalinnde, quam exid:
monio Deipaflive fumpto, & fecundim Ca
notata, fuam veritatem: nempe 4 teftimm
Deifumptoactive, & lecundum fua intinf
InstaT Tereio. Ad Obje@um formal:t
dei, requiritar vera Deireftificatio: folaa
interna Dei locutio, nifiaccedat aliquod e
num fignum, nequit refpeétn noftri efle e
catio, externumque illud fignum, compaé
unam cum interno actu, locutionem,
RESPONDETUR. Argumcmmu muleim p
bare, quia probaret ceenz partcm,ffrﬂ
ve(pertinum, quia nifi illud accedat, 0o
corueltioilla,ceena.  Direée ex didisd
guitur minor. Sola interna Dei locutio, &
accn’:dnmliqundIignum,mmlu,lmmtmt‘o-'?‘.-?
lismuti\-‘a,nn“n},mc[’tlms11m\;crc. N('g-"-'
Nifi accedar ranguam Cum‘;om“
d i

gl

norem.
applicatio, & pracife fignificatio ejus, 40
bet rationem motivi. Concedo Min
Diftin&oque Confequenti Nego Conl
tiam. Componet . autem palfiva 1c
ummlm-u:inncm,1:[:ir;‘.tc,qnmcﬁinttﬂ'
& fignatum, inter connotativum & 60

naok:

.

Ogjrerr Tertid Amicus. Teftificatioest"
na Dei, habercandem certitudinem, qHm
betincreata veritas.  Ergo non s 10K
biliter movebit. Antecedensprobafil
teftificatio Dei, eftactus ftcumh]s,‘dlrc»
teftificacio
am oDl

i:i‘.pc;’.ltns a }srin'm yeritate:
Dei, eftipfal cutio Del, pergu

: v 1 2 -113"1I.Jﬂ1
creta manifeftag: implicag autcm ==




Difputatio T.

&um & imperatum avoluntate DE!_’_F’_U[_‘ habe-
rc candem certitudinem & 1:15.L];|i111ir§tc1m1,
quam habet v:‘r.zmms_l)[‘,l_: pam ?: mﬂ:l\!s incpnf—
et efle fallibilis, &ciplaveritas prima,a qua im-
mediace dirigicur, fallibilis cflet. Conlequen-
tam probat. Teftificatio D El, proponitur
intelle@ui credentis ; nt confhituens unum
cum prima veritate , & ut actus {ccun.alut,
cum primp.  Ergo non eflt ratio,cur porits {ic
conditio & nonratio formalis affenuendi.

Rrsponperur. 1 eftificationem externam
aftive {umptam, habere increatam {ummam
certitudinen s non tamen teftificationem ex-
ternam paflivé & fecundim connorata {pecta-
tam. Teftificatio etiam DEI, nonnifi tecun-
dum intrinfeca fpectarta, & active, eft a&tus fe-
cund us,imperatus cx modo nufuh-o concipie ndi
,A prima veritate: non enim actus illes fL} un-
dum id quod dicit intrinlece , cft quid Crea-
twm. Deindecumillarevelatio pafliva, fic quid
Creatum, non pmgﬂ: el ldgntiﬁcari cerritudo
increata feu [umma: conlequenter non eric
ipfa {ecundium fe, motivum lumme mf“aihbilc;
fed connoratum metivi {ummeé infallibilis.
Adusitemilleimperatus,conftituit Unum cum
imperatite, lumptus fecundimid, quod dicit in
recto, quoadintrinfeca & adtivé: nam fumpcus
p‘.J;Lifﬁ‘.lccundum quodconnortataliquid Crea-
tum, conftitnic Unum Unitate figni & fignari,
connotativi & connotati. %anda autem
quaric Amicus, quid defit revelauoni externz,
quo minus {ic formale objeftum, refponfum eft
in probationibus Conclufionis.

Instat idem. Nequit intelletus cre-
dentis, aflenciri veritati revelacz, nifi prits (al-
tem rationes affentiatur revelatiom Diving, ut
a DEO t::fi]fiu.u.r,quo poﬁro {ic urget. - Vel
intelleftus credentis, credic hanc revelationem
efled Deofide humana, vel divina.  Sifide Di-
vina habetur intentum, {i humana, Contra
elt, Tumaquia revelatio ipfa, ob infallibilem
cercicudinem quam habet, ut Prnpr]alocutlo
Dei, eft apta movere intelletum credentis,
ad fum infallibilem fidei Divinz. Tum
quiaab aflenfu in revelationem pendec aflen-
{us in objeftum revelatum, qui cim fic fidei
Divinz, non potelt pendereab affenfu fidei hu-
mang.

RESPONDETUR.

Nequit intelle®us reve-
latz veritati affentiri, nifi prits affentiatur re-
relationt, modo proportionato; hoc elt, nifi
le divind aflentiatur , tanquam motivo cre-
dendiipfirevelations activae,paflivé autem fum-
ptaz aflentiendo, ranquam Conditioni.  Cafu
autem quoipfarevelatio pafliva tranfeat in fpe-
i, nonaflentiar illi ipfi obillam
iplam ‘tanguam motivum formale , quia illa
ipfa non et fumme infallibilis, cimnon fic fum-
allibilicas, qua eft Deus,fed alTenciar il-
li proprer revelat.onem adtivam,

mamyvcril

61

Revelatio unic pri-
em cum objeéto revelaro, ut locu-
tio externa internam nobis unig
manifcftat

Osjrcrr quarto idem.

juam nobis
Si autem unit veritacem primam

acum objecto revelato, hoc ipfo non erir con

ditio fed ratio formalis aflentiendi. Quod
ipfum probat: quia pura Conditio, nullam vim
motivam inordine ad effe&tum caufandum con-
fert caufz, {ed (olim tollic aliquud obftacu-
lum, quod C_m_!ds'nfimpcd:cbat, ne fuam vir-
tutemcirca effeétum exercere poffic. Reve-
latio autem, [pecialem vim mocivam prim:v ve-
ritati confert, ad movendum proxime incelle-
&um credentis, quiarevelatio, non folim ap-
plicat p[irn.u'l\ veritatem intelletui credentis,
fed etam illi communicat fuam infallibilem
certitudinem,quam ut locutio externa Dei, ab
ipfodirecta & imperata, habet.

RespoNDETUR, Si parims teneat de locu-
tione externa, illa pro n_obns eft: fonus enim
vocis, non et motivum formale credendi, fed
Audoritas formantis illum fonum. Negatur
ctiam Minor, nempe quod revélatio pafliva
communicet infallibilitatem veritati prime,
habet enimillam vericas prima de fe, nec perfi-
citur 4 Creatis.  Objeéto etiam credendo re-
velatio paflivanon adfert fummam infallibilica-
tem, hac enim (oli Deo comperit.  Hinc re-
velatio paffiva, aufert nonnifi obftaculum:
quiq(};jiicc-_md internam Dei di&ioncm,qux eft
metivum formale, pertingere non poflumus,
necfeillanobisin hac vita immediace uni, nifi
illi mediante,

Punctum Difhiculeaus ;.

De reliquis Fundamentss.

Bjrerr Quintd Quidam.  Divina reve-
\_latio debet effe faltem motivam partiale
fidei; quia Divinarevelatio, eft talis, ut ante il
lam, nihil pritis poflicin.a&u fecando movere ad
aflenfum fidei, & habet ralem cum eredendis
co:mcxiom‘:m,utiiquid de illis dixerit, necefle
fic illa credenda, non aliter (¢ habere. Quod
torum fundatur in hoe principid: quia omne
medium ac motivum nolcendi aliquid, ideo
elt |1]cLii|1:11 vel motivum, faltem partiale;
quiafine eo nihil prins movet, & cum nolcen-
doneceffario conneéirur., Quédautem ante
revelationem nihil fic, quod priusmoveat. Pro-
batur: q:i:aimcci}crvcr!mspr:ma;hxcmlt(_:m
ante revelationem non mover; nam & ipfis
Prophetis, zqué impoffibile fuit moveri ad
credendums ficut impoflibile eft moveri An.
aiorn:.tcf’c:.r:,1111ci§|litta lictione. Qudd ve-
roctiam revelauo, neceflariam habeat conne -
xionem cum credendo, probatyt quia etiam
illi, nulld vi; poteft fubeffe falfum.

REesronpETUR,

Immeried affumi przcifé tan-
quam notam partialis mocivi, nibil [ilicer effe

- e >
quod prilsmoveat. Nam Major prits mover

(f) ad




) Trakatus I

ad affenfum, qm\lm Minot, neque tameni hoc
obeftminoti,ne partialicermoveatad affenfum.
Er quamvis poftea intellectus ex connexio-
ne premiffarum inferat Conclufionem, tamen
inillaconnexione, femper una mifla lraber
ragionem prioris, Potidse litas mo-
tivi defumi debetex notiot
neipfius motivi, prout con
ne,dequoadtam fupra.  Informa difti
Antecedens. Divina revelatio {ecun
quoddicitin recto, cft talis ut
pritts poflic in a&tu fecundo movere affenfum,
idque per modum motivi formalis. Cone
do Antecedens.  Divina revelatio fecundum
id, quod dicit in obliquo, & importat aliquid
Creatumeft talis. - Nego Antecedens. Licee
illaiplarevelatio pafliva,habeatrationem primi
inratione fighis nullum eftenim fignum dictio-
nis Divinzingernz prius, ip(d dictione externi.
Quando autem idem dicit, fenfum efle fideli-
um, qui dicuntfe credere;qma Deus revelavit,
id bené accipipoteftdetevelationeinterndtan-
quam, mietivoy de exterfia tanquam figno.
Quod iplumfignum;habet quidem connexio-
neminfallibilém cum credendis, fed non fumi-
man, quia connexio illa quz cft cum creden-
dis Increatz veritacis; major eft; qlidm connexio
alicujus Creatis

Inftat per Varizs Paritates.

Priwa PariTa Przmifla utraqiie ha=
betrationem motivi formalis; nec elt alcera ex
illis, qua fictantiim Conditio. ~ Ergo tim veri-
tas prima, quam revelatio, habebunc fe per mo-
dum motivi,nec revelatiofolum erit Conditio.

R EsPONRRTURS {it rebiyde revelatione acki-
ve {umpra,l Concedo ‘totum. 'Si de pdflive
fupipra difparitaselt > quighoc iplo, fi ttraque
pl‘.i:n\iﬂj non effecratio motiva, definitioSyllo=
gifmi falvari hon pofler, quianionefler exhis pos
fitis: {ednonnifiex licc pofitostora dutem ef-
fentiafiderfidei falvaretiis imo & melits; cut
dictum (upra,) pofito quod revelatio nonnifi
adtive {umpray {it formale fidei? adhucenim
actus illeinniterecur veritari primaindicendo.
Ruclas Syllogifmus innicitur illi principio s qua
{unteadem unitertio; hinginratione commien-
fnrandi extremacumtertio rotaratio illius cons=
fiftie. - Undehabere rationém motiviin Syllo:
gilino, eft habere commenfuratiohern cum nie-
Cim autem utraque praemifla dicde
hancecommenfurationenis uttaquehabet fatios
nem motivi. - Nualla autem talis ratio oftendi
potelt, que quia convenit & veritati prima di-
centi active fumipte, & fimul revelationi paffi-
vae,ox co iploquiaillis convenit; exigac funda-
re in utraqueilla, ratonem motivi forma-
Lis.

SECuUxDA P;\ RITAS Cﬂ.
tanquam: Conditio unibiliam,

dio.

Usio rion fc habet
Ergo nequc

revelatio, qua eft quali Unjs
prime cum obje&orevelato,
RESPONDETUR Fitcipiie N
non fe haber ::mL:Llj:zlplcmn‘i?]jsMﬂml
et ! jud onditio [}
quia \nicnimr::_atm- realicer Unibilify .
(i;r‘nlt.mtin modalitaris, Unibilia ;u:nm:.
ipfis nonfust Conditios In princ;bilsc‘m\
nibus modalium difparitas eft; quia Url‘ N
érdinem’ nonnifi coriditionis rc'(lu;‘&i "
aliudtormale, utquo, poteft Gﬁcndi,q;m-.
{tituat Unibilia in raticte Unibiling: :
auter reévelatione pafliva in ordinrn; E‘c
connotati; poteltadhiic oftendi rag J»rr‘
aflentiendi, fcilicet veritas Prima in dicy,
active & qgtioad lua intrinfeca fpedtata, D
que hoc;quod eft Unio impropria, ucwt'"
bere tationem (jnmi]tloms,&'Imnrahmm ‘
irialis; uc Videre eft in :1{1]‘,1‘0:\'imn:iumu“‘
autemtevelatio pafliva, habee ramncmﬂﬁﬂ
fis nofi rigorofz, pocerit ftarein ordine p{z\:‘
conditionis. Et fecundjm hane IE{}.VII[.‘.
nem, folvi debet alia pariras, quz argtiryg
ficut actionon eft conditio agentis, ficneh |
beatefferevelario paffiva, ‘
TertiA PAriras eft:  Lumen el
non eft {ola condicio intelligends, - Ergdn
revelatis. !
R EsPONDETHE:

qum;{am \'CT‘[;- ‘

T
Al

: Si-pet lumen intellediss
telligantur premiffz; hanon poffunt habey
tionemconditions. - Siautem perlumeniy |
le&is incelligacuripla potentiaincelledingte
non poteft habere rationem condiriofis: gi
hon poteft oftendi aliiid; quod fe habeay
inodum principii, poteftantem oftendsquil
habet per modum motivi, ad affenfum i
quantumyis hujus motivi fit merum ot
tum, revelatio pafliva.

Osjicir Sexrd Ripaldas  Eo differe cond
objectiva ab objecto formali aflenfiis, quod
fenfus innitatiic in véritate objecti formalid
hon conditionis. Item quod objedtum i
male; debear efle fuadibile intellectui, uepi
{tecuraffenfus.  Acaffen{usAideiinnitituricl
tati revelationis : quia-non {ufficic adillant
velatiofohiim apparens: Itcn]tc\-"c].nio
ri debet  ut intellectus przbeat allenfum ot
&orevelaro. Ergorevelatio non elt merl
ditio, fed objeftuni fotmale. a

REesronsu Aflenfiim fdei inpitii®
titatc revelationis adive [impeasillagueads
fumptafuaderi debetutintellectus eredd

4 . e e alarigihd
pL'[nzi.‘F.wcur.lsr:mr;tch_sgi[ccnmch.mul

1Vame :
Instat Primo. Qgin?ﬂtlid e
connexionem Audtoritats Divi -5':”“3“:’[.[5_
ftata, eftobjectum motivam fideis fdes @
At Divifia ate
qui;}.‘ﬁ.‘

pcrtincr i

movetirillaconnexioné. .
tio, pertinet ad hanc connc':\'iuncm! = |
Goritas Divina fecundiim e, non el o |
cuim objedto,fed media acteltatione, Egoa® f
{tatio pertinerad formale. Regpo¥ |

!



formalisig

m

[atione

ad ignition
1 elt de

formaiemigniendi.
inentibusinreflo, non ds

1'”'[{-:-(.‘ 12

pert

uo: qu
| 1

ynnotantiy.
INsTAT
imoblcure in A

elba

yinz absque accelta ti

Secundd.

objeéh

claré a Beatis, cacog
dem. Ergo fides{umit{uz
ftatione Dei
Responperur.  Si quis ablcure cognofcerct

cendo ad fe dire

dinveritate |-.r‘{m:1

altus f
efidei,

attusnon eflec
beret forma
raT Tercio. AJ‘US
rmali gognito ranim
elatio DL! & non Aumu as,

fidel, vere enimj: adhuc ha-

-}

J“I\

Ins

1
D\‘L"\l_l.lﬂ f

pe ccaca, non fit obfcuré co-
cft condirio {pei,
movel enim

1

ales
ut ‘pu‘i'c‘l'n per vifio-
srout bona nobis vifio
yonum inter aliaquod {peratur.
m non tenet ex di¢tis contra

Revelatio habet
ad DEUM arte-
cundvad remteftificatam.  Zertio
tum credentis, Icet prout habet re-

itelle pura condi-

1N H

| REsp N SUM. Etiamre p[m 10 & fe-
i | o, non polle reve latione m:‘af:.\.am habe-
0 1LLEk rerationcm motivitorm Er ficutconno-
mabf | Xit 1“ umnon eftratioformalis liber:
et | cagis Div nec revelacio paffiva, compa-
1'&[:;\151_};-11\ cltificantem habebitrationem
motivi formalis.

[EHn i ‘

atio Divina creditur ve
i, led non credi-
\ Ergout formale.

Hoc argumentum r[]l pone-

RESPONDETUT
rehanc Majorem: quod cre fitur, creditur vel
tnquam mate vel tanquam formale, qua
Maior 1 eft, quia potelt credi aliquid tan-

1mn l;,li[ll.\L'. atur 1tem

quam Conngc

Neg

do non cre¢
velation

L‘:!.lOd conmne

autrcm

1 - xy ofF » N afFi1va
Ittomotiva, cit recvcel -[H‘ aciiva,

um,eitre-

3. hum. 93
turad ve 1".‘u;‘.1 lJL'l & verbum Dei

tiva fidet, ncc aliter re

"j.-"\.”i\

{am fidei \ul\Lnu[J“.i»u,

, Il quamaque ac 1 Al
ei, reducitur fides,

itde veritate pafliva, qua qu

itione ackiv
T
LJ

¥ 1T e A 2} .
creatum, non potelt DEI Auctoritati Zquipa-

rari.

5 5 - >
Secundo. Illud tenec fe ex parte
eu fidei, perquod inordine ad nos,
m affen{um fideiqua calem, con-

i" ma VEericas , ¢

Arqui
hoc facit revelatio. 1

R ESPONDETUR. \{lnot‘cm & Conclufionem
effe veram de Revelatione activa, qux habet
fationem connexionis cum “E\]L&O cum Re-
velatio paffiva, habeat tantum conditiohem
npph:muh:lhm connexionem: unde & obje-
s qua feic DEUS, non poflumusaflentirinifi
aiqwi fuperyeniar, per'quod nobis innotelcat
hoc DEUM fcire, {ed id quod innotefcentiam
facit eft Revelatio activa, applicata per paffi-
vam.

InsTAT T ertio. L‘,ch:--‘ll aumqui falc
tualis eft|in actu fidei ingreditur, [

cmvir-

Levelatio,

r*(a cltmotivam.
1\ SPONDETUR. Id vetani oflc de reve-
latione adtiva, nam pafliva tantim applicac
‘

Acltivam.

Appo. Imaginabileq ':l mefle, quot
do ad a kum lup c=mulm] {uffic unu
}"IHL‘}J ur“' IPL.JHH!EML uul‘h 11 r l'iLi It vi

natuiali, iHud qUL’ elever s fed quomodo pree

ALl

volven ([ 1id incre

mill; atum, tribuat vires
P;'J;:'Hlu.ciLl',""h\i Itz I!IL‘IHZI{ creatum, non r_;"'
ftars;imon ebet, ne Con ;I
(1’.1‘35"] debiliot C‘I‘\}‘ ILe IH,!'H[L L\_.HILF |

.Els)(‘llij
fierec proprec unj iid Divinum, non efleg
Theol » flupa

: aliquid

C uxL'!

€IC ¢

mifceat

creatam, t: anguam maoti=

Vum.

-~
o
™
B o
L
=
195}

2
‘d
L
—
5




e,
o

Abersd

|

De obyjectis Fidei in Partculari.

: *j;[l:u in prefenti traGtabuontut, folenc ab  f{cientia latius {umpm,pt‘“oquacnnqm;c(\n_”
2 saliis expediti fub ticulo Revelationis, ne certa, adeoque & cognitione fidei, \k]I
pet quanam fitfufficiens ad fidem2commo.  tem hancfuiffe Patrum teftattr Cathating o
de tamen{ub diéto titulo continebuntur, praci- eidem Concilio interfuir, cigarys 3 Line

201e

pué poft tradtationem de objedto fidei, in com- Prozatur Secundd Ratione, igh
muni. tio formalis fidei Divinz, illud eft Objedt P

QUAESTIO I Gl gy
An Pricvatim Revelatum fit Oéjeﬁrv’m formalis fidei Diving : quurati:%cﬂir]:aim
Lidei Divine? Divinz, elt Deididio, quaunitut prjvaclu;y‘

vglatu: iupponir_chnil‘n dj&umiDco,tt{Tn{:
diceretur, hocipfo non effet privatim
tum.  Relolviturhee ratio in hoc princiin
luappfﬁbilc clt eandem rationem formalny
fcn:lcn_di, convenire diverfis materialibis |
efle quidem uni rationem affenticndi, no ¢k
autemalceri rationem affentendi,  Sicutin
poflibile eft, ut animalicate & rationaliae
(‘tonihtuacur, Petrus in ratione hominis, &is
dem non conftituacur Paulus: hinefi eadent
tio formalis atfentiendi convenit tam public |
quam privatim tevelaro, nempe Veritas piif
ateeftans, utrique erit ratio formalisaffentiend |
Negne valet fi dicas, quod eadem albedo pol
i paricte de albet parietem; pofita autems
Angelo, hon dcalbctAngcmm; itd veritas p
ma conjunéta publicé revelato, excraheill
ad tationc¢m formalem Objedtifideinonatte
conjunéta ptivatim revelato,  Difparita tid
¢,  Nam formz Phyficz, qualis eft albed
nonhociplo quizuniunttir alicui fobjefto i
ponuntillud capax  etfijunguntur fubjedol
capaciy non twribuunt ei denominationem,#
quam tribuendam ordinantur,  Formeatiet
Logiczfeu rationes affentiendi; hoc iplo 44
untuntur pet copulam Logwcnm,hocfﬂ perp
ticulam £/ ; fupponunt illud objedum efect
paxilliusforme : quiafi pofita unione percop
lam Ef? inter objectum & rationemaflertien
noneflet capax objedtum affenfiis; poli il
eflec copula £/# ut fupponitur; non pofiradiieh
quiacumid non fir de materiali vcrum,quadd.!‘
c.cformale,non poteft illic effe cx patte 00
particula Ef{ed particula Nonefls Q‘%Gdﬁh\,}
iplos quia uniuntur formz Logice, foppont®
fubje¢tum capax, nonita (¢ habcbunt acffn?
phyficz. Sinonita: quamvisphyfice mﬂk.m:
perfuam denominationem m‘bumbf‘_fmpmjT

N prafents; per privatam Revelationem non

intelligitur Revelatio facta uni , vel aliquot
perfonis, Nam colloquinm Angeli cum Be-
atillima, erat Revelario olim facta, uni perlonz,
de quatamennemodubirat,quod fit ObjeGum
fider. Non item nomine R evelationis publi-
cz, intelligicur hic & nunc facienda revelatio,
quz fic in bonum Ecclefiz, vel pluribus in
eadem communitate facta : nam utrumque hoe
publicitatis genus, pto prafent matetrialicet fe
habet, nec excedens limites private tevelatio-
nis. Hincnomine Publicz revelationis,intel-
ligitur, quidquid preponic, vel poftmodum
propouvet Ecclefia , omnibus univetfaliter cre-
dendum, tahquam contenttum in Scripturis &
Do&rina Pacrumshomineautem Privatz reve-
lationis i11t'g-f1jgit11:(]uxcunquc alia.

Dicenvumett.  Privatim revelatum effé Dbje-
&tum Fidei Divine. Eft Conclufio Suarez,
Vafques, poftillos Lugonis difputatione 1. fe-
&ioneir. Amicidifpuratione 2, fe&ione 3. Ko-
ninck difpacatipne ¢, dubitatione 6. Ripaldz
dlfpl‘.hlt!ﬂl':ch nam, 7. .'~‘~.:'ri:1g.1‘, Oviedi. Con-
tra Magiltram, Canum, Bannez, Sotumm, 8 Va-
Ientiam hicdifpucatione 1. quait. .

Prosatur Primo.  Auv&oritare Tridentini,
cujus feflione 6. canone16. elt talis Texeus,  $7
quis magnim itled wfgueinfinem perfeverantie do-
awm, fecereo habizuynm abfoluta ¢ infallibili cer-
titudrae, dixerit, anathema fit. . 1bidem antem
capite 12 cim definiiffet quod necde prade-
ftinatione, nec de Confirmartione fui in gratia,
qu{‘;ﬁ:nm certo ftatuere :'!Oﬂit, :\:ff"’ inquit, ex
(peciali revelationes [eivi non potcft, gnos Dews [iki
elegerit, Ui‘-_iuquuclocoﬁJpponitTn‘dcntL
num, efle falfam hane propofitionem, Nempe
ex fpeciali revelatione {ciri non pofle, quos

DEUSbi clegerit: qua feientia non eft evi- ! . feniend
dentia,cum fittotaex revelatione.  Ergd eric buentLog ca,adeoque cruncratio Pagste |




lem:
b

h th

“accedit.

1D i{put tio [T 65

PropaTuR Tertio. objeftum

-t necefl

Ut aliquid fit
orat

s ut verbi 4 10 oriente

iahoce tr4 rationem formalem
i, Ergd ncc clt de rarione fidei
' 5 ik lae - f}-
hoc iplum publicum, ¢
tionem -ntiendi & motivam fidei,

ficut & 1ple loc

ConrFIRMATUR. Veraelt hzcuniverfalis:
Omnis aflenfus hm“’zmuzn is t.lLLm propeer
Auétorigatem Divinam, elt affenfus fidei Divi-
nz: continet enim definitionem & definitum.
Ergd fi i quam placet: m odo
nihil contineat, m iqumc‘v ere objeftum for-
malefidei, tenensfe pl.L-..l[L ex parce Auctorita-
tis Divina; ex qua ramen {equetar privatim re-
velatum ]':r\ﬁf: credi fide Divina; iH‘lﬁl';l autem
i Majoris equitut
omnes p rticulares in illa contencas veras efle :
atque hlU‘JHLMI‘I. faftum Private revelatio-
ni, x.h afenfum fidei Divinz: fit enim etiam
hic, proprer Aut tomtatem Divinam.

Rrwc;\n' gis Primo.  Privatim revelatum, i
pronmmcur abEc clefia crede ﬂ.lim,llullfnt mn
obje@um fidei Divina

ConN1
rati : po-
f]'[ﬂi‘l]il }.'i\}}‘t'i][“.”li‘; 1‘][“'!11(“?5 l)irl\«;l[lil] reve-
licum, cum anteaillud non informaric; velnon
Si accedit:  Ergd vel de novo ali-
quulu velarur Ecclefiz .Luunu“-htionis nul-
Jum .u'ld.:[mm'm Vel ipfa Auctoritas Ec-
clefiz, eft obje@tum formale fidei, meﬂl impu-
goatum eft. Siaurem non accedit, & tamen
g.m.mm,rm efle objectum fidei.

am PLg« 2 du

univerfalis;

s quia ,,mrwm revelato, vel accedic

aalis aflenciendifea motivum fidei

I

[ ]'”O ]ﬂ antec
poncbatur habere hanc rationem, adeoque
in ante, crarquanctum exillocredibile fi-
Deindeirafe haber privatim reve-
ad propofitionem Ecclefiz ;
arriculi, denovo in Tridentino defi-
itl: qui tamen articuli, ante propofitionem
Ecclefiz, crantex "h]L todefide. Exquoer-
jam deduci {oler 1a, quoad éfle explici-
tum, fuccellu temy 7='c1't-\w!i‘c,ﬁ':;l non quoad
elferevelatum fucceliu t:'n'npm'i:s. Iirgo -_\cl_xri--
m revelatum, ex parte objeéti erit de fide,
antce em Ecclefiz:

Responpepls Secundo. Privatim  revela-
tum , fi poftea pub]ma revelatione revelecur,

tranfiti nn"l &tum hdei.

Conyr A. Non indiget prlvnum revela-
tum ue cranfcaring bje@tum fidei publice reve-
lati, ¢fim ante p‘uvlmﬁ.m uvfltivrmm: llrppu-
patar jam (ex dictis) pramnformatum ratione
Formali.

Risponpes1s Tercio,  Sufficit,ne priva-
icum it obje&um fidei, quod fcilicet

ordinem

credanc

vac
propoficion

tim'revel
privatim & publicérevelatum, Lu“c rant condi-
tione ex parte Objetti fe renente.

Nr‘g:m]riilzs conditiones ex par=
e tenere.  Et p(:iiro, quod fe tene-
cr Ripalda, nen efle rationem, cur

utramque hancdiverfitatem fides cadem co
plecti non po

Opjtcrr Primd.  Valentia vartias Autori
tates, in quibus dicitur, fidem fundari {fuper

Yundamentum Apoltolorum, i inmontibus San-

&is, Subditut enim: Dominus narravit in
Scripruris populorum, &¢, ad leoque publicé,

RESPONDETUR COMMUNITEL. Hl( omnid
procederede fide Unive >rfali; quo etiam mcnl )
intelligendus eft S. Thomas, hic quzftione 5.
articulo 3. Et prima parte, qualtione 1. arti-
culo8.

(_)r.ucl';'Sc-.:u;xdd Non credens pn\.\[t e
velationi non eft hereticus : harecicus antem

eft,qui difcredic obje&o fidei Divinz. Ergo
puv.u..sw larionon cih\)’uhitmu{ul\\mn..

R Ly Hszrericus, {fecundiim
communcin 'J\’i_;\:l)ll(‘llt:[n,|‘a0[.ll contumaciam
in difcredendo objeéto fider Divine , prout
propol itio ab Ecclefia tanquam credendo ab
u.nml;m,umiujuuml clim privata rev elatio
non fic talis, illi difcredens, non git vocandus
Harericus.  Exinde tamen non fequitur,
quod illud objeétum non pofhit credi fide Di-
yina

Osjiar Tertio.  Si privatim  revelatum
effecarticulus fidei, daretur anfa multis illufio-
nibus, prerenfionibus Spiricus privatidcc.

RespoNDETUR. - Dandam anfam, fi cflet
ctedenda imprudenter, & non habitis (uffici-
entibusmortivis credibilitatis, fects fi oppnfino
modo fiat, ‘xplmm etiam [:rlmcus. intantim
malus eft, inquantim non [e {ubdic Ecclefiz,
quudm pl.ncnn non dicitur. Hinc fi priva-
tim ut prefumitur revelatum, damnaret Eccles
fia,deberet cenleri non revelatum, ob infallibi-
lem Spiri iclts Sanéti affiftentiam, quamin decer=
nendo habet, non enim pof {Tet damnare, {ivere
effer revelatum.

“Refolvenda funt infaper aliqua quefita.

QuERES Primo. Az Dei revelatio privas
#ay poffit obligaread éxhibendunm affenfum, fub pecs
cato infidelizatis, quamvis non pr qﬂafmmrqé Ecele=
Sfiag S PlULCLJtLlU'L{l[UJﬁllr'L\..) cui fic revelario,

Assero Primd.  Poffe interdum illuns oblis

gariadex hibendum r/",-;;m;;,

R ar10o,quiaimprobabileeft; qu& d Prophe-
te, quibus immediate DEUS revelabart, non
fuerint abligati ad credendum; quod enim.
DEUS llos mirtetetad idem publicandum, id
non :1|:§A5c‘tn1a]m‘cn1-.\lvl'gntioncm:rju_i.il.l}cauiﬁ
mus publicandi,clt totalicer exera racionem for=
malem fidei. Auturgebic

SPONDETUR:

argumentum 4 paris
obligacrevelatio !wi*-n l“m icanda ut illi cre-
damr, Ervo & privatim poreft obligare.

AssEroSecundo. Poffé intirdum noi obli-
garicam cui fit revelatio, ad exhibendum affenfunt,
1ati we tlum exhibedt. e

i obl
R a710, quia poiclt evenire, ue alighis non
habeat (ufficientia motiva credibilicaus, qudd
Sathanasnon letranstiguraritinAngelum lucis
\£) 3

¥
jam




66

Jam autem uausquisque obligatur ad pruden-
terin rebus agendums 8 ¢6 majori obligatio-
ne ; quo majorem rem nggrcditnrsqnaiiscﬁcx-
hibitio aflen(iis, nonnifi Deo debiti.

Assero Tertio.  Etiam pofitis motivis credibis
lizatis, quod Dews aliguidteflernr non cft obligatses,
Cui revelatur, ad pofitive [emper prebendum af-
[enfim, licét fit obligatus ad mon diffentiendum.

Rarro, quia preceptum fidei ad pofirivos
atus femper non obligat, nifi cum urget prece-
ptum; licét obliget ad negativam, hot eft ad
non diffentiendum; quod etiam evenit cicca
publicé revelata. - Siautem procedat quaftio
nonde cocuifirrevelatie,fcd dealiis.

Docer Lugo,nunquam att rariflimé obli=
gariad credendum objeétumrevelatum: - Pro-
bat; quia nimirum quamdiu aliquis mihi nullo
modo loquitur, nec mediaté nec immediate, is
non exigit 4 me fidems poflurmque mecircaea
objc&ta negativé habere, tanquam circa id;
quodad meneon attiner; etiamii concurranttot
motiva;ut non poflim dubitaré de veritare Re-
velationis & Reiverirate.  Hiec ratid

NoN SATISFACIT. Quiaquamvisnon Cconceé-
datur obligatio pofitive cliciendi actus fidei, id
non provenit ex allato fundamento: Certe
enim fi Paulus immediate aliquid dicat Pecros
& ramen Pauli Auétoritas apud me zftimetur
{imihi Pecrus referatid dixifle Paulum;nec pras
denter negare poflimillum hoc dixifle, nonmi-
nusd me exigit idem illius Audtoritas, quam {1
{fermonem ad ine direxiffer; amni eo eventu;
quo fimihiimmediate locutus tuiffet, deberem
cicrederc, Urdifficnitati folutioderu,

AssERo PRIMO.  Qui moriva credibilitates
habet, quod revelatio privata vere peracts fit, tes
netnr non difiredere.

RaTtro: Quia preceptim denonnegan-
da Auoritate Divina; eft negativum, adeo-
quefemper obligar, ubi innotueric intercefhifie
Audoritas Divina, uthic per motiva credibili-
tatis innotefcit. _

Assero Secunpo,  Ex aéjfc'fa loguendo , won in-
rervenive obligationem wllams 5 pofitive cre-
dendi.

RaT1o0,quianon videtur tinde ariatiir obli-
gatioilla: nequeenimhociplo quia DELIS re=
velataliquid, formac fimul praceptiim credens
diquoad omnes.

Assiro Tentid,  Ex fubjedlo intervenire poffe
ebligationem pofieive credends revelariont priva-
1, i1 circumiflantia [ufficicntinm motivorum cré-
dibilitatss. D

R AT10,quia poteft [pecialis dari inftinétus,
talem obligationem inducens, alizque circum-
ftantiz.

Quares Secundo. . Rewelationi private
ex habitn ne fidei prabetur affenfus, dum prabe-
tir?

Traltatus 1.

-

Assero PR IMO,

Ts eni revelatiof,

A g ; aiigf,

habity fide: affentitur, h
Ratio. Quia habitus extendun s i

in quo repetiuntrationem fuam fonna]trnrl:

tivam; habicus autem fideiin illo cui reyg
circa illam privatam revelationem,
{fuum motivum nempe Ly Dews divis,

ASSERO SECUNDO.  E05qui habens s,
(nificientia credibilitatis de veveluiomg
guantumvis ad illos non fit diveits re-vefm .
hilominusilli affentiri poffant ex habity i
aflercio contra Lugonem.

Tefiry

R Ario,
eft Revelationi privatz is, ad quem eft diuiy
Ergo & alil quibus lufficienter propotetay;
vellentgne cohfentite: nam in ULEiSque iy
iiet Habitus fuiim Formale.,  FErficut B
Metaphyfice zque inclinat ad affenlus My
phyficos, five ad me direxetic Ariltoreles
tiam {uz Metaphyficz fivetion; ita & inps
fenti

DiciEscum 'Lugonc. Tlle affenfus nonp
eltrelolvi ultimo in revelationem medistns
immediatamDei; {ed deberet refolviinAu
ritatem humanam,non refolvergrut in med
tam: quiazhzcnulla, cam DEUS nullunn:
tinmad aundientem miferit, nec iis loqui i
erit.  Nonin immediatam preteritam: g
hzcnon conltat immediaté ex terminis, etia
obfcure quibus narratur, (ed folum conftae
narracione referentis,

- Risponoerur,  Illam Fidem refolvendms

feinRevelationeth praceritam ; quz:fcjp[lma
ver, licét prerequirat nafrationem ¢jis, il
gratid,cuifacta eft tanquam motivum credibl
tatis, ratienemque applicantem qudd fattall
Revelatio. s

Assero TERTIO,  Gafis guo baimit, o [l
eft revelaio privataimmediaré, quain ali, fiok
noneff facta, velint illam credere, non Dabendsti
men [ufficicntia motiva crédibilitaris non g
rentur tinc fide Divinailli objeéto. Eit aflerit
contra Lugonem. e

R At10, quianon poteft movere ele fabis
fidei ctiamad objectum revelatum, nillprea®
tus, ita, urindiget promoveri ficut enim i
le@us non poteft moveriad verum, mfi ibipe

, hifi illud apprehendat natura, fic 26
ptennl

POD(}ILIF
Fidess quod i commune eft um aliis poret®
& habit bus.  Sed ¢o calu noh hab‘ctlmh[fj‘
fideirequifica, in quibus in actim exire [’D!lﬂ"f
quiaprudentia fupernaturalis c!iar}lﬂi‘f{lmh‘-‘:
dirigit; non dirigit autem fine mfﬁf‘““”ﬂ?f
motivis credibilitatis , {impliciter autem lr
adtus impradenter fieret: jmperaretur 4%
firmifimus.fine debito fundamento.

Dicks Primd.  Omnino ad illim 2ilt
fum debere dari quartum habictm Thicols
cum. i

RespoxpeTuR Quod on: %ﬁ;ml‘s

Quia ex habitu fidei affentiisg |




B
iy

0o
1

még
m
1 Vo

- el

bt

1] i:"' |
o

Difputatio 1. 57

is .I.Li quem tamen {ufficit

.
mec inceliecius; aflumens pra mouvo di=

Grarm Revelationem. wsabls
Dices Secundo, -“ul‘i"‘u illum fider non,,

impliciter fidei, nec pofle denominare f=

IL‘JlJLI amodus aflentiendiex fi-

= l‘i‘ ‘ll‘![ l||L||[|inlll| Hvullll‘,ull].

i{ seponpeTuRs . Fidelem non denominat il
preientimatet :.|..,.'1m actas fu pe LL:J[U-LLI.L(, pr-
I

bis atitem adtuss effet ut dixi; merc natu

rtic. . Ab eodem habitit pol-
hon folim pcri‘ &iffimi; fed et
&i, ut patet in charitate; qua
cere Deo: inrtet-

ia,ubieltnont

a'[HJ‘\ ')"IIL
-vulte qu llzLLl pl

'gi);][pulnmw crol
0 preEcepui gravis, u-nLll Iu“ui._,
)!..hLC.uiuL.u;] 10, UL {e L"(EC‘isgtdC
' vis. Pol-

etiamad ea
fumitem Perro al
confter de ejus tet
per rfecte, fimibiminus clarc
jam poterit afidecliciillieafien{us,quamvis non
habeaneoar motiva (ufficientia credibilitatis, y

entici ficmicér, (1 mihi clare
antem

hon ita
Ergo et-

ficatione;

e conttets

\w\\ dicredi ‘ult,.ﬂ UL‘,‘

F\Jl(']‘ Cridm :,4
S [CVCI J_- .

LJi!‘p.lr:t.ﬁcm efle, quia nihil
deeft habitui ¢haritasis, quominus ad illum

parvo quar 1 umvi

R rspoNDETOR.

‘aétum nonnifi morealium exclufivum fe exten-

dat;dee tem (ex diétis) fidei, ditectio pru-
dengi "Hpcm.nnml.s,L.nn:cqm‘nur imperium
affen{ts fiem 11[‘11:311. ‘3 einde cum aétus amo-

tis ficactus ,pote pl 0 11 1;\..1u.'1phpotun--
tia clicitivaillius, & habitus, movere {e vel noni
ervetur {ubltantialis charirtas,
Hon LCCE i:‘::-‘i a DEO tanquam ultimo fine.
elelit -.LIUS ]lﬂPLT"I.U, ‘;(]ul-
Cus tamen ab incelleétu e-
neceflaria, hincfi habeat
entiendum, neceflario de-
ri, nifl mo‘.nmn iplum abjiciat,
- five fint cred lenda qu.md Mate-
eflario eredi debent,

movere, modo

Quaiaautema

demavoluntate,e

levato, ‘\L.. .'llfil\_)[
aimnia

bebit

't
-

tiam m ,five non, nec
{i habeantur n;q;;-ltit_i, nécellario inqguam cre-
di debent, (dum ereduntur) aftu certis-

Rurlis Subftantialis charieas eft in conftiru=
l‘L‘HL‘ Dei £ ulmm uleimi finis, quod ftac cum
imetpéccata venialia,
fides{tat in hoc, cre-
13 8 quia tam-parva
1 patvis non credas,
1 tanciale fideis ad eum mo-
dum guoimi peteres, 1vi charisatis non tantum
) l"'I]I'E..‘ im l':i.':‘!'l!'ulﬂ h‘[‘)-’;n't con-

lonondev

Hng,(‘ 4] \"E‘HH\'\.' -\lll
ik {tar

famaucem

\'\CI'C U\_I;.l'

¢, TUIC enim; non
s, ageret contra {ubftantiam
wcwm\ eritascum in indi-
| inc Zquo pon dere, vel ma-
bieto (e conjungit; & fi femel

eft tatio aflentiendi vere; femper erits - Hing
lmmwmm Omnetotum cft majus fud parte;
'mm tenctde ligne centum palmari; arque de
liono m-_ﬂiutll mari ; Bonitasaucem licer in En-
b ficindivifibilis, hiihilominus in modo op=
ponendife oppolito, non ®que {e habet; minus
(¢ opponitur majori. - Si
alcem cjus UJ. }]‘J“UU non "1 xﬂ\'l\liaﬂl]l Ll"lll'
ftit, porericl atvo fubftantiali charitatis, fieri op-

eniiml Minoris ll\Jt’i

pn__»!]ilu mortali, quin fat veniali: licet bane
miajorém velminorem oppofitionein; excludag
in‘-_f.hc.’mwnf' Huc
ctiam pertinent moralitaces: quia Chariras
T'heologica eitquZdam amicitia DElad nos-&
noftrt ad Deum. Ratio atitem in humanis
amicitie vendicat, ut levés offen{z non veniang

m veri; competens fidei.

iti confideratonem & diffolutionem -.m]'cm'
fides aurem datur ranquam: iffenfivam A
gati Divinz : hinc ulnulmlm illa rej
betur hoe, ad quod ex effentia fua ordinatar, re-
-t,\_‘riuu autem; etiamii Deus parva dicat. - Un-
de etiam in humanis, lc»mribu’s offenfis,-non
{olvituramicitia: hm[n rautem eft lefio Aucto

pitatis nof credete; (erid affirmanti.  Deni que
sotelt difparitaspeti ex fide; quz doeet, Clnlud
committens veniale non ‘amictdc charicatem s
indefinitéaurem Lf\:('ut,qlusi non credens Deo
e infidelis, ext quo infefimus amitcere fidem,
qui difcredit.

(jtlar..a\srj iO Il

An medsate Revelatum. [it Objectam
: Fider?
Omine Immediaté tevelati venie :ﬁiqujd
in {eipfo revel: cim: nomine autem Me-
diate revelati, venit, cum .ﬂlqrn\hw‘.l;um non
infeipfo, lulnh nifi in alio.

Revelatio mediata dupliciter fermeé dividi
i_)f';[('[i,‘]l‘u Revelationemmediatam confufam, &
in revelationem mediatam vircaalem,

Mediata revelatio confufa eft, cim _11;'11111,-_11
DU.M’ inalio explicite revelato, nonnifi impli-
citerevelatalind.,  Revelatic
nalisefh,ctiminalioa "'I'u re

L

1tem mediara

ato,aliud non-
nifi tanquam in radice & exi gitivo revelatur.

VE

Hzcipfa Revelatiomedidta confufa,dividi pot=
eft in Revelationem definitionis in definito, in
Revelationem pattis in toto; in Revelationem
[,_utlualans m univerfali. emplum
elty cum reve A, L‘!iL,‘
homo, confu

nale.
quod Cheiftu

Prioris e
itur Chriftus, verbi
revelatur, qudd fica
Secunde exemplum

1mial 1 € n‘
; etim revelacue
fithomao, revelatur confufe quod
habeatanimam, & hag revelatio revocaci qui-

nam inter modos defi-

dem )()I'CEJL:“EiOl"_l'l!.

niendi, eft de ;l]l’l.&'sj\.,i parces 111&.&1&. quia
tamen in hac yu.‘-ﬁ:‘.'hm Hnon dccc.ndlmr ad
un'a;nq ¢ partem; led atrenditur nonnifi ::d
unam:

; cum ¢ 1r:1\.l--n definitio wer aq 1€ part

Lfﬂ[}lt-tlf‘![llf stdeoadhuchimodidi Ium‘m po!-

fune. velationis ,\c.mtv[mn eft:
(f) 4 Omunis




qui invocaverit nomen Domini {alvus
erit; in qua univerfali confufe revelatur hec
particularis: Perrus invocans nomen Domini
falvuserit.

Hacexplicatione terminorum perada.

DIFFICULTAS I
An Revelato Definito (it de Fide De-
finitio?

P Ffirmat Communis fententia.  Negat Ar-
4riaga; prima parcedifp. 1, 8 hie difp. 6.

Diconpum eft.  Rewelato definito, effé de
fede definitionem.  Supple(i habeatur illius de-
finitio. Inidem recider fi dicas univerfaliter:
Revelationem confufam fufficere ad fidem.

Prosarrt folet primo Conclufio.  Quia
immediaté revelatum, et obje@um fidei Divi-
ne: Confulé autem revelatum eft immediate
revelatum: quia objedta confule revelationis,
immediate continentur in revelato diftinéé.

REesrponpexrt pofler.  Argumentum non
concludere: mam tota ifta immediata conti-
nentia,fundaturnonnifiinidentitate reali; qua
per arguentes non eft fafficiens ut fundecarticu-
lum fdei: namriibilitas eftidem realiter cum
efehominis: nihilomints tamen per arguen-
tes, etiamfi fit de fide) Chriftum effe hominem,
noneft de fide eflerifibilem.

ProsaT Secundo Suarez. Divinareve:
latio cadit {uper omnia {ub illa univerfalitate
contentaadds caditfupratommEutiratcm. Si-
gu?ﬁcatur enimnobis verum judicium DEI de
adxzquato obje@oillius revelationis; & clim in
Deo non fit cognitio confufa, judicinm illud
D;!;1tringc-|:.,omuiaill:r.contcnra.

Sir

Resronperipofler.  Argumentummul-
tum probare: quia probaret etiam rifibilita-
rem Chrifti, eflede ide quod negancoppofiti:
non enim datutin Deorevelante Chriftum effe
hominem, confufa cognitio & non adequate
atingens objeftum; cum tamen in obje&to
quod efthomo dzquatc attalto,contineatur ti-
ibilicas. Hizc aliter

ProsaTur Tertio Conclufio. Tum quia
G confulé revelarum non effer de fide, verbi
gratiarevelaco hoc,quod Chriftus it homos; fi
nonefler defide; quod fit animal rationale, id
ideo eflet: quiaquddhonmﬁr::ninm[ rationa-
le, nullé modé id conftar per revelationem,
quamvisin rcip{lwcriﬁ]umm {it;hominem efle
animalrationale.  Sed hocnon obeft: {ufficic
enim de hoe evidentia Meraphyfica. Quod
ipfum probatur. Non eft majorneceflariaevi-
dentia ad affentiendum efle revelatum, quod
Chriftus fir animal rationale  quam fit necefla-
ria evidentia, quod hoc DEUS dixerit , verbi
gratia Chriftum elle animal rationale,fed ad hoc
fufficit evidentia moralis, fita in ipfismet morti-
vis credibilitatis. Ergo multd magis futficict

Tracatus 1.

_gnitio naturalis, quamvis illanon i cvideny

evidentia Meraphyfica.

. ) Quando auten y
hocrecurrit Arriaga: Motiva credibilicarish,
bere aliud objetum,id non convineir, uumn:

~ivaad hoc adhibentur, & ea imm:tiv:w qﬁi;
muntur, ut manifeftent, Ly Dews dixiz, quﬂ

refpicic Fides.  Er quamvis haberenc oy
Lﬁ_lﬂ_lut“tlllll rrai.irct argumentums cur tamcm’ét‘f
ficiat ;uuucc‘dcmu1150mm motivoram hahe.
tium nonnifi motalem evidentiam, & arj;
prelentinon potlic iul'ﬁCt‘.FCC\'idCl1tiﬂ]\'IctaP|i\,-:
fica. Etfi per ipfum Arriagam ut alleatiyme
DEUM efle veracem, fufficit, uc :uucccda:c;;

1pfe vul hic difp, 1. num. 66. mulco mags
ficiet evidentia hzc, quod homo fit ann‘na]_q.
tionale. Tumquia ad c1‘cdt311dum,qudth.
mo fit animal rationale, nec deficitobjefun
formale, fupponimaus enim D EUM revelnds
quod Chriftus fic homo,{imul revelarequad:
animalrationale.Nec deficitipfehabitus: g
hic extendir {e, ad quodcunque revelatm,g
di@um a Deo. Nec deficit prudens fuads
mentum imperandi hunc actum, quod Ch
{tus it animal rationale: habetutenim fund
mentum in ipfamer evidentia Metaphyla
Ergo crediillud pocericfide Divind,

Tum quia effe revelarum quod eft reiek
tum ; (ufficicad eflc revelatums (ed fi revelit
definicam, revelatur & definitio, quod iplis
probatur , quia quando Divinus intelledtusio
dicendoad intra, & nofcendo, prafcindete: |
iamvirtualiter non pmc!}; [i’n;\ponocnimnun
quam Decum formaliter pr:c!‘cim‘lerc}corum
unorevelato manet revelatum & alind.
definitionema definito, torum A parribus finé
{fumptis, nec virmaliter poteft pr:clbindercl]a-;1
us, quia nec nos, Ergo. Et quamvisceini |
fitquod pars comparata ad rotum dnﬂinguatulf
inadzquaré ab eodem: quia tamen ouna
illisfimul fumptis in {ui notitia non precinds
firut (i cotum revelerur, revelentar & pare:

Osjicrr Primd Arriaga. . Vi hujus d_qﬂriux
fequitur, quodficde fide Ciceroncmelie co
ceptum in Originali ; quia omnis homo conc:»
pitur in Originali; & Cigero criam clt homs
& tamen non elt de fideabfolute illum cffecr
ceptum.  Si cnim {ubftantia _concepi?™
noneltdefide,quomode circtlim'hlml.‘t conirf“
ptionis, hoc eft, peccatum Originale llum g
buille, eric de fide,

RepsronDETUR, Hoe argumeati®
potiLls {pectaread hoc: An rcv'cl:Ero UmD\:ir‘:
revelentur parricuhrla.de quo |E1h‘a, . ,le.
poflet Confequentiz: ﬂr:u
major eft certitudo hominem elle am.mnifﬂ;m
nale, quam Ciceronem ex(tfle. Hmcq-]ijni‘:-
vis CIrca o.:ugimlr:Ciccrn’:;ir-,nnnp(?ch[tlum‘ﬂ
aGum f}.‘.ei?, pollet eXIrl qubd Chriftus, §%

e - de; figanimal
fuille hominem conftarex fides fpane il

argumento negari




n‘
ECus o §
fore ¢
i

15 fim
ere Dt
certum
guati!
g
LU

Dirpumtio 11

nale. Quodattinetad iplum medium’ termi=
num pm[rl’%mm, dici non poteft efle de fide,
{ed nonnifi conditionate Cicéronem fub nomi-
ne Ciceronis fuifle in .u'igina%il conceptums:
quia in Univetfali illa: ‘(_)RI'II'I_IS homo excepta
Beatiffim! I :!idmnfcunrumngmah1-?1)‘11-
c¢ [pedtara,includitur ctiain Cicero. S_c-f.'i noi
cftabfolure defide: quiaipfa conditio, (ub qua
tranfire ifte actus debuit in ablolutum, non elt
nobis ita cerra motaliter, ut omnem formidi-
niem expellat: forte enim Cicero ira fe il.l‘ﬂ(__:[
ficut AEneas, de quo fabulam honnifi retexuifle
Virgilium, mulei autumant. Cazrerim quzro:
An ipﬁ arguenti fic de fide [e efle in originali
conceprum. Nonpoteltelle: guiaillinoneft
defide quod Gt homo, fi neh eft de fide: quo-
modo ctedit illum aiticulum omnes homines
¢oncipiuntutin originali? imo nec illam uni-
verfalem ctedete poterit; quod fint homines,
neceltde fide quid fit homo, forte enim Scrix
pturacltlocuta dewliqaoalio Ente, quod homo
eft, & non de ¢o, quoda nobisaccipiturnorhine
hominis. Hoc tamen

Appo. Cali,quoaliqiisitaaflentiretirex
particulari fui difp fitione hiftoriis, uc illis
omnem prudentem formidinem pellerer, talis
affentiret iy quod fic Cicero in origi-
nali conceprus. Suppolito quod ex objecto
etiam ex{titetir, idque ob rationéni {upra fe-
curuiolncn;1!|':amm5})r‘ucipué,L’funiicnt‘nmti-
ya ctedibilitaris, nof requituntut telpedtu
omnivm £qualiter evidentia, hodo morivium
fidei it Objeéto credendo conjunétumsita & iti
prefenti, lmé?ctﬂl’l fine formidine cffc nota exi-
ftentia Ciceronis, non nobis aliis.  Suppofi-
toquequod exobjettoille exftiteric,nihil deerit
quominis ponat adtum fidei:. Nam & pru-
denter f{ibi impetabir affenfum fidei; & illum
elicere poteritipfe habitus,cu fupponaturob-
jeétum 1n re elle revelatim,.  Diximus autem
nonefle univerfaliter defide; peratum ablolu-
tum elicienda, qu ceroexftirerit (ub nomi-
e Ciceronis. Sedfiveniat homitiehoc: qui-
cunque ille cujus Orationes ciccumferincat,
ctimriobis evidens {it illum exftirifle & homi-
nem fuifles erit etiam u'uﬁdciilmnliclumprum,
conceprumfutifiein otiginali; credendo id fide
abfoluta,

Ctu fic

OsjicrrSecundoidem. Cum Cohfequens
tia fequatur debiliorem partem; quomodo
Confequenspoteft effe certiug, quam una prz-
mifla, qietamen noncft cerra,

Quamcunque premiffam ;
modo ex (_1'o|e&o ficrevelata prudenterque pro-
ponatur,fore de fide,

Osjrcir Tettio. Non eftdetérminage de
¢,quod hic vel ille fic baprifatus: quianon
de fide, hoc quod vides efle verum homni-
nem. Ergaentdefidefolum fub conditione.
Imo necid tenetur credere fide Diving iple ba-

RtspoNDETUR.

69

ptifans: guiabion tenetur credeié fe vere bapti-
fare. 0 nec puerum vere baprifari: ca
enim duo idém {onr,  Antecedens probarur.
Nam non tenetur credere fide Divina
loqui: Ubienimidelt revelatum.
tenetur fide credere, e vere baptif;
baprifate includit, loqui.

N
{c vere
‘Teo nec
narm

RisponpeTur.  Forefolum de fide (ub condi-
tione, quod ficaliquis baptifatus; quonfgt
dicio prudenti non futrit dererminatum, illam
cohditionem legitimé fcilicet baptifandi; trans-
ifle in abfolutam. Quod judicium prudens,
portelt formare ipfe baprifans, qui cim certusfic
phyhce fe loqui: Certus it¢im ph}‘licé hune
quem bapeifarefle hominem &c.
pofits, poflit {ibi imperare )
quad hic firverc baptilartis, fuppofiro quod ipfe
habirtus fic capax extendiad ctedenda reve!
& quamvis non ficrevelatum immediaté
baptifans loquatuir, quia tam®n eft de fide,
omnem hominem proferentem gcbi:é verba, 82
applicantem materiam, baprifare, cum illi ¢vi-
densfit qm}.i proferatverba, cvidens erit,ctiam
fe fuifle contentim in illa Majori revelata;
;1-;10()(]1.1(‘. eric illi de fide, quﬁ‘d fic bz‘pti!".{ius,
conlequenter quodilleficbaptifans, eric illi fe-
velatum mediate.

Osjicrr Quarto.  Licet fine dubio, fint ve-
4 eabmnia,quz [untreipfi identificata cuiii re-
velatis: tamen nonomnia qua fune veia, func
de fide, ea [cilicet, dé quibus hulls modé con-
ftat per revelationem, guod identificentur re=
velatis; non conftat autem de fide, quod
hic & nunc non fitetrot in definitione ho=
minis,ideoque definitum cric de fide, non defi=
nitio. Namde fide clt fuilfe columbas intem-
plo; quis quzlo jaminde infertet; quzfic definis
tiocolumbartim? {ummum indenfereur fuille
id, quod pet huncongeptum intendimus, de=
clatare.

ResponNpETur, Si ieque per tevelationem,
necaliunde certoconfter, quod aliquid idefitis
ficetur tevelatis; & quod ab llis prefcindere
non pofiic;s tiin illud non poterit efle de fide,
fecus fi pradiéta tepetiatitur,  Conftat autem
aliunde qued homo fic animal racionale, &
quod hze prefeindi non pofling, 1llud quod
diciturde columbisnontener.  Namaliud eft
exdefinitorevelato inferre, quefic definitio re.
velati; quod nos non dicithus, eXpetimiirqiie
nos not1 pofleinferre, & aliud, {uppofita celr:dn
dcfinitione, veti ex objetto, habete définicio=
fiem pro fe revelatay quod folim dicimus ob
tatioties allatas. Hinc {ihaberemus certatm de-
finitioniem columbz ac hominis, étiam illa de=
finitio revelara foret. Que incertitudo defi-
nitionis columbz vel exinde oritur : quia nor
habemus ita exploratas proprias ptEcipug in-
ternas columbz operationes ac noftras, & ta-

men




5~
7

men ex operationibus devenimus'in notitiam
principiorum,ex principiis in notitiam pradi
catorum conflitutivorum, qua funt definitiva
rerum.

Instat. Corpus cft in loco formaliter per
Ubi accidenrale modale, nec tamen ideo de
fide ¢/t Chriftum in templo habuifle Ubi di-
ftin&um.

ResronNpETUR, Non eft :uqufj cer
tum, Ubi effe modalicatem ac hominem cfle

ionale: hincnonhabecur fundamen-
tum {uf ns 1mpur.1mii aétum fidei circa Ubi

e Chrifti, in templo.  Cafu autem, quo
alicui cercumideffer, & ex altera parre DEUS
ctiam {enticet, efle in loco, perfici nonnifi per
Ubi modale, tuncad credendum hoc Ubi, ex-
porrigeret fe fides, utin {imili diﬂ:mp fupra,
Quando avtemaddit, aliud effe remincludi vir-
tualiter in materiade ide, & aliud eaminclufio-
nemellede ide.  Adhoc dici poteft, hac qui-
dem diftingui, led ubi aliunde conftirerir, cfle
hanc incluliopem; eriam illa inclufio, erit de
i:l-'].L’,

Osjrerr Quints.  Repugnar efle de fide
identitaremunius cum alio, {1 ea identitas non
eft revelara.  Atqui revelato verbi gratid Ly
Homo, non revelatur identitas illius cum ani-
mali racionali: univerfaliterque, quando duz
veritates folis vocibus differunt, tuncfine dubio
unainalrerarevelatur. Namfide fide eftefle
gladium, de fide eft efle enfem.

Resronperur; - Negando, quod revelato Ly
Homo, nonreveletur identitas illins cum ani-
mali rationali: quia ab animali rationali, non
elt pracci iohominis; hinec fiunumrevelewur, re-
vetatur & aliud s necapparet quf ex objecto fir
major identitas inter enfem & glndium,quﬁm
jnter hominem & animalrationalein ordine ad
hoc, quod neurrum illorum ad invicem pr-
{cindipollit; fiautets pralcindi non potelt, re-
velatur: di¢tum m ll.prn, ea quz afe non
prxicmdum, femperrevelariuna.

SR e
DIFFICULTAS IL
An Umverfals revelato fint de Fide
Particnlariad
1{1‘2'\[{I.IEiO.‘.nI_I"‘-\-'CE.':".llJ,E’ﬂi revelatio particu-

larium in confufo, quz phrafis rigorofé lo-
quende non deberera nobis acceptaris ne hae
phrafivideamur confentire cum m,qni dicunr,
quod Univerfale, nihilaliud fiquani fingularia
confufe cognita,  Quia tamen ufus obrinuit
revelationem Univerfalem confufam appella-
re, cum mulgis preftabicioqui.  Potitis enim
deberet appellarirevelatioin toto poreftative.
Porrd univerfalem revelationem, fufficere ad
credenda particnlaria docer Suarez, Valentia,
Luge; quamv s cumaliquareftrictione, ErRi-
lelhdi'p. 8. numero y1. Negat difput. 6. Ar-

mod

1'1;133,

Tra&atus L

”

Examinanda ar CUERE UG p
1f
Prrimum Arct
qui.{ revelacur 3
Pl

quia effentia

TMative pars,

M efl, Q‘-‘:lldn e
), revelamy €jus cffiry

LA Ll e
yhica, licetnonitadifipgs
 cl n.‘ll‘l Cl}f[iﬂg?i‘t{ill a IC revph
Unde Deus revelans Chriftum effs homing,

g e
ylica & Mcera

revelat eoiplo, illum babere COrpus & animag

it «L i e e s ]
]_l_gq qui revelat Univerfalem Tev
omniafing

: elat
: a,quaz funt quaf partes comy.
nenres e-_l.xm‘cc-lfc ctionem univerfalem, Qﬂ
ipfum (.on.‘:imamr: quia Sacerdos bap‘.r:--
pucrum aqua ex mari haufta, non poteft iy
Hazreli negare hunc puerumefle bapalaium,&
tamen hoc neleit, nifi revelatione uniyert]
}’\w'n:\-ma-r huic argumento Lugo. Qu
fcilicernegans hunc puerum effe juftificatim,
nol}\'ideamr efle hzreticus: nam heretis
folum eft, qui negar id quod tata EcclefiaC
tholica credit, quz nonnifi &b conditione o
dithunc infantem efle juftificacum,  Tmo it
bapr_i!hns potelt cogitare, quod aqua illavebi
grac}ﬁ non fit naturalis, fed quod demonfipe
fuerit artificialem, nec conftat de fide, dam
nemid non feciffe.  Hae refionfi
NowxSarisracrr. - Quialicetnolensa
dere E);li‘uchl‘ispncmnl afe ‘mpti!'atum eflee
ftificatum, non foret hzreticus, faliem con
mitteret peccatum infidelitatis. Quodficor
mittit peccatuminfidelicatis, apparer quodiié
non crederet, forerinfidelis, adeoqueillamps:
ticularem effe de fide. Illud de aquanan|
net: quianonadferc prudentem formidinen!
ficut quando audita cft voxde celo: Hicet
Filius, urinquit ipfe Lugo, poruiffent Apoltdi |
formidare: Anibi non fit alius qui abipfisn®
videretur; fed tanrum a Moyfe & Elia. Ten
andemonisopevoces illz formatznon ferinn:
quz tamen omnia non oberant, ne tuncelict
rentatum fidei Apoftoli: edquodnonpois
habere formidinem prudentem, quamneci
dicko calu habeg Parochus.  Hine .
REsPoNDERL poteft argumento {'\Tf?"‘”‘”
Confequentiam. Rs_nnq:li&torﬂﬂlaf‘“‘“p“’-
fimul fumptis collecive non porelt praiciite
re. Hincuno tevelaro & aliudrevelaturs e
verfale autem pre(cindit Jip.mi(u]ari_bllS-R”‘f_
fusin parciculari fune duo: unum, Nauia: &
alud, hzcceitas-  Licet ergo revelaro U
verfali revelerur natura, non tamen reveltt
hzceeitas, feu parti(nlnrim‘.11cpotczmulﬂ‘f:
tenta formaliter in Univerfali. @udll."-'z
revelatur hzcceitas,non erunt Pal-;jcu.i:lﬂ“'“:
fides nihilautem fimile reperituf in cafi At
cedentis.
SEcunpumM ARGUMENTUM Cﬁ" - dehdk
Lugo ('\’fu:pponir;;11nudr:!!'c;!Ei:]mduéicj_gc;
&aliud nobis: Supponit rurls, easder

e e . mcn[ﬂm
non eodem miode fignificare omnibus,
o loquﬂ-«

quo it




ﬁiiﬁumtw IL 1

J’

loauentis,tuncfi Ceitum et Deum
‘\ I\J

bapti

y
andaos

(PR o
revelantem ominces li'.‘il‘-llnu.

fore jultificandos; ton cognovilic confulc par:
L huncé&illum: homo

yulosillos, fed diftiné

I NDEI A L
tamen audiensillam vocem DEl dejuftificatio

ifi confulé,

neparvilorum, Hon UC_‘_"..mfn'ft gosn :
& ideo nec cognolcic dittinété mentem Dl.:l.
Unde {i home haberer aliviide iu:cnt':;tm 'miu_,
fam de omnibus & {ingulis parvulis rité bapti-
{andis; audiens poftea a izLU tales fore J‘I“lh—
cindos, diftinéte cognolceret de q uibus loque-
retur DEUS, & per "Cor ilequens “crederet fide
Divind: Ergo cum de Ly Rize conlter bapti-
{anti, _;uf‘ni:uno baptifari,eritilli de fide
RespoNDERT pereft. Quamvis DEUS
non prelcindar formaliter ut dictunt alibi, pr-
fcinc Mri:.m:cu virtualiter; toniequeiterappres
llL‘!L!u ctiam rati s cornmuneés; iton formali-
ter{fedvittualicer; ira verbi
eodemaqie att

ratii dicendo,uno
Perrus eft homo, Paulus eft
homo, & ficin infmitum, de aliis u:d‘\"icu;s"p;‘.[—

fibilibuss que emnia individua conveniune 1.‘1
hoc, quod fint animal rationale; ita tamén id
dicit, ut prefcindat virtualiter, rationem com-
i i ilazibus.  Sic cm. 1
ii‘li
ficatur, Paulas bapt jultificatir; & omnis
tite baprifagusiju Eicublrur, cum hoe tamen
ftat, urpoflic pra‘:ltundcrc virtunllrcr, ratiofiern
ut fic bapeifati. . Supy pofito ergo quod Deus
potuerit virtualiquad fan U iverialis Fabricatio-
tie; habere  cognitam hanc l:lupo itioliem:

O it nx”u baprifatus jultificabitus; clih etiam
‘..L f:(l\iQ h& YUEriT L

mi altum ithp ortét

it: Anuniver-
lari éredi fide
Divina; infu wdettatio, quia fi nihil obfic;
fug uxifle i1 mente Divina
temevelatam; €o modd; quo, illam expreflit
nobistevelatione paflivd.  Citm ergd revela:
paflivah UniverfalemBa iptifatus jufti-
tarexpreflerit, dandaeticDeoillius Unis
ata cognitic, ne dicatut di-
non cognovit.  Ergo reftabit
g 1 itate: An ex vi illids
univerfalisrevelati, fequatur; Particularia reve:
lari exmienceetiam divina, & caderefubfdem :
honvidetur ditemqtiomodo tevelericur inUni-
verfali, cim univet \IC:‘}[:urrif‘uhri[msprt.‘bin-
dat. - € rice ergo ad argumentutn dici
i.‘v,‘ IS non cognoverit confufe
{ --mh,m le.:.nntnlllm}ﬁ-

Sy JJ lil.l'l‘

rrevela
rreveia

sofficin pact

sonendum CIt

none
fic

verfalis propartio
I

Xille id quod

¢ lidc tormal

:tifau
RIML i)l JI!

11-1 arationesc Li:ﬂu!tll]c' ‘ll £~
iculatibtis revelata illd Uni \.crrl—
:Jaupah ;ulam:,wnfcqLf(:m
TIUM ARGUMENTUM eft, quo uritar
132, Veritas fingulatisnion

folim a Deo cogne ofcitur diltiné&te, {ed etiam
n !L‘[Ll[ll' : ham cum manifelta
tur .1]1L]uo.i ptedicatuin convenire {pecificofive
génetico mbjeto & fimul manifeltacur fubje-

Llum fingulare (ub ca fpecie, aut genere conti-
neri; ma m{q%:rumrcl;mluuul ei i1n oulari {ub-
jecto tale preedicatum convenire,

R Espond

hominibus m

rore Concedendo, quod  veritds
itinéte cognolc atur.  Nego
in Univerfali coy quia per

fingularisa De

tamen ecam hol ( b

nosuniverlale prxfcindit a nl‘;_«jll.m{‘ru\. Ne

gardr ftem, quod manifeftaro univerfali, mani-
feftecur fubjectum fingulare, hocque probati
debuiflet.

Pro payte Ne gatrva,

Provium ArGumENTUM eff.

Quia non po’rcft
credihuhe tire [) prifatum

juftificatum efle, nifi
imatur hec ,\[‘u ort

n
per difcurfum, fta ut af
Omiiis rit¢ baptifatus jultificabicar; ponetut-
due Minor. Hic eft rite bapeifatus. UIbi
auter locutiis et DEUS, 1uod"hxc,f£ rite ba-
PEJ[UUL
["\E*"t‘\u! RT pote

.ft \K‘m ﬁol'l'i;‘crcdi imnf;

1 _:s,lpium oth-
Quando aurem in difcurlit
illo vircuali diummu illa propofitio: Sed hi¢
eftrice baprifatis non qllum::ur tanquath evi-
densnaruralicer prrua ¢ fed aflumitdr ut feve=
ldta a Deo: quia [cili (,crcvﬂ:.uual}..l, q.la.h‘l--
betut ‘deaquanaturali, & de aliis adhibitis in ba-
ptiliiio, cum Jmcp‘.u.u tlafi, oftendic éfe coii=
i'lt_\‘ll']]RL\\-a[JUl'J(I]ll)n’xﬂ_,lln camgtieappli-
cat, ur faciunt €fiam motiva chd\bl]mrh.
Unde ulcerits éricilla Minor de fide, non piout
evidens, !c::pmu:‘cm lummnvcrhh,qtmm
con tinentiam u[’tcmurm applicat predicta cvi-
dentia
Skcu
tniver

DiiM ARGuMENTUM ofF, Quiafi fevelats
€ciam particulatia funt de fide, debe=
bit conftare hanc P.ucrrul.m.nhcnn‘umxm eile
{ub illa univerfali, ciim den tu-,b

aptil ati; & tas
men non EII’L %

De qua ipl fa continentia vel
debet conftate per evidentiam phyficam, vel
moralem. Sipef phyficam: Ergo Concili-
um Tridentiium fuifle legitime cor 1gtegarurii
non érit de fide: quiaiios {Lqu_mcs n\miubc

tnusde hoc evidéntiam 1 phyficam. Non Eriaii
fufficit evidentia mog _m:_.; quia alias rop [;

R . F(iil.lm.
{;‘]illl!.lnil {ed eti aliis, poteric effe de
fide, Hune b:

pi { a\umcr]c.u;quod
habeamus moralem evide -ntiam, huncS; .CCIdOa

> proferre verba, fine
Hinc { ;J}.m(‘Lur:m.hncmmor‘%
lem nonhaberemus, debe temus illum rebaptis
fate. Habemus item moralém ccmtumncm
deconfe one hoftiz : quid alids illarm sdos
tare hon poflemus, a)‘.fulc,cptloncllr.‘m Presa
byrérii guna alids curatesur reordiniatio; & gas

inen

V(

Lefml probum, non v x'~.

ititentiofic.




72

men hecomnia, non {unt de fide.  Eigo non
{ufficit evidentia moralis.

ResronpeTur. Evidentiam in pte-
{enti proportionari & aflimilari evidentiz, &
luminofo uculari: ﬁ(‘nrergd in lumine, poreft
cﬂ‘(- unum nunas ZI“O-. {i': criam in cvil {(.'l‘l{iél i!l-
telle@uali, poteft effe una, minoralia.  Erfic
principia dicuntur cile evidentiora pra Con-
clufionibus. Erquoddicitur de evidentia in-
teile@uali uefics idem dici poteft de fpecie evi-
dentdiz intellectualis, hoc eft evidentia morali
qua etiam poteft efle major & minor.  Etfic
dicenre mihi Petro de cujus veracirste mihi
conftat moralicer, ita {e habere hiftoriam, ha-
beo de hiftoria evidentiam moralem,quam ta-
men fuperat cvidenria moralis quam habco,
quod plures fint in Urbibusa me non yifis bino-
culi,monogulis, & quéd Roma fir.  Pofita an-
tem majori & minori evidentia morali illa fidei
fubvenire debet, que non tantum auferatomne
dubium, {cd & omnem prudentem formidi-
nem. Cujusratio eft: quia affenlui cerciffi-
mo fidei, hec nonnifli proportionatur ratio ap-

licans, hocvel illud, contineriinrevelato, hoc
vel illuddiGtumeflcaDeo.  Quia ergo inno-
bis qui non baptifavimus, Item de confecratio-
nchoftix, vel Legitima ordinatione, non habe-
wurcvidentia expellens omnem prudentem for-
midinem ; {ed nonnifi dubium, fitut hzc nobis,
vonfintarticulusfidei. Quz evidenda exclu-
dens omng dubium, fednon excludens omnem
prudentem formidinem cft quidem non fervi-
ensimperando aéuifidei; (ufficictamen ut ver-
bi gratid adoreturEuchariftianon fub conditio-
ne, ut nonitererur baptifmus, utnonfiatreordi-
natio, Cujus ratio elt s quiaevidentia, quz ek
requifitaad nonadorandum fub conditione, ad
non renerando Sacramenta, eft nonnfiuc pru-
dentia fupernaturalis oppofitum di&are non
pofiit, vel lufpendere imperium abfoluti ads.
Jamautem ad hoc, ut fupernartoralis prudentia
operctur , non elt necefle femper excludi
omnem formidinem, fed {ufficit excludi dubi-
um : nam etiaffi prudentia lmturalls,pul:el'c ad
hoc {olam arcendere,  Jam autem prudentia
naturalis & {upernaturalis motivis non diffe-
runt.  Cerré autem prudentia naturali acce-
peatur muflus fegarus a Principe verbi gratia,
quando non deprehenditur prudenter pofitive
fubefleliteris falfum s ita & in preefenti poterit
fele exercere prudentia ﬁlpcmnmrnlis prefer-
tim ctim adoratio, non debeat effe aétus ex ob-
jeCtocertifimus. Dixi autem ad fidem requi-
ri amotionem omanis RI‘udt‘ntis formidinis :
quian nieft necefle, ur etiam imprudens amo-
veatur : quiaimprudentem formidinem criam
interdum principia lumine naturz notanon ex%-
cludunt; prudens eft in nobis formido, quod
furl;ciwnpnf]msnonfecerit:’ntcntioucm,ﬁzdnon
habemus fundamentum dubitandi ratienemg; :

* rentarciculi fidei.

Tra&atus L.

ipfiautem baptiﬁzr_-il, nulia poreft efle f,
de ea, quamin e experitur inten:inuc‘

TerTruM ARGUMENTUM off,
revelatio in Univerfali foretde fide

iy

Qi
splurigyf,
ResponpETur. - QQuod nons: quia de My
bus multis; non habetur evidentia exclud(:"
omnem prudentem formidinem, 5
Hius pro utraque parte P'ffdﬁfi.

Pr &2M1TTO Primo, Untverfule dygiy
accipi poffe.  Primophyficé pro ipla Parll‘qu‘--‘[I
um collq&innc. Secundp accipi poteft M:\[-.
phyfice,feu pro ratione communi ompiy ;
tiu1l.1|r1:bus_. Quia verd admifimys pr:ecdiia:
nes objectivas, confequenter dicitur, qubd
illaratione communi, non fint ulle diﬁcren[i;
pnmcularj am.. - Ulteriusque in Logicisdite.
ba_mr veritatem univer{alis Mcraphyfici ¢l
unitatem obic&ivfun & non formalem tanyp:
quianon tantum d conce ptu meo denomingy
univerfale unum, fediplum etiam objedunil
usconceptis, pro fatu intentionali eft unn
quiainillo, pro ftatu intentionali, nulle liey
differentiz, qua pallientur 3 noftro intelisd
non abfimili modo, quo injuftitias noftrsd
cent hzrericilatere in nobis, & veltiri pallzi
quejuftitia Cheifti.

Pr &#MIiTr0 Secundo.  Formare indii
Dewm  conceptum. Univerfalis phyfice [t
Rario quiaalias non effer omnifcius,

Pr £M11710 Tertio.
mare conceptums, eriam Vaiver(alis Metaphyfium
formaliter quidews fed agquivalenter. Ra
Tum quia ut ditum alias potelt pralcindee
zquivalenter. Tum quia alids enuntiani
nobis propoficiones que de fe indicant univer
fale Metaphyficum, nefcirer, quid dicertt
Tum quia nullum eft in hoc abfurdum, mod
utdixy, precifionon ficformalis: precifiocom
formalis multiplicitacem aétuum, inadzquine
nem nofcendi &c. importat, Uiz omniaimpe:
fedtalune.  Hes pramifis. _

Assero Primo. — Particulare revelsinm inbit
werfali phyficé accepto, eff objeétum fides Divink.

R aTi10, quia univeriale pllyhcé accepiu,
eftieveraillaipla particnlar:a,cnmplc&icur_qrut
fingula divifim, nec phyfice acceptum pralc
dere poreftabillis particulatibus. Sicurguin
que non prafcindit a quinque uniratif?us» Erg
i Uuniverfale illud eft revelatum, edam part
culariailla eruncrevelaca,atqu
fidei Divina. A

Assero Secundd,  Rewelario in #WUE
phyfice accepro, ¢ff potiis revelatts i siculori
gula particalaria,in partzcm"tzri afficiens. ;

Ratto. Quiadidta revelario, 00N arﬂﬂi
git rationem aliqguam commllllﬁm-ﬁdfnﬁl;u
pacticularia; cim tamen revelario U“”f‘;ﬂ‘
debeat attingere rationem communem;a ¢

iverfalis
tanquam objete, denominetur uAIvers
APE)CHI‘

Quod Dews poff .|

¢ adedobjedtun |




Difputatio L. 73

i ramen potelt aliquomode univeria-
cilicet non uni competit ad eum
n communi,

quia

non

modum, quo dicuntur bor
.ui rationi communi abftracte a [1 arci~

quod
cularibus debeantur, fed quod non fint uni per- 5
lonZ® p \ru'{.rll.’ll‘!. i

Asskro Ternio.  Dewsrevelans (szgrwd:rm'z:cf-
fale < AMetaphyfice acceptum non revelat particnla-
?‘Ha"f!i lia.

RaTrIO, qm= DEUS revelando univerfale,
at nonnifi id , quod dicit univerfale; {ic-
cvelando hominem, revelat id quod dicit
alias non revelarer univerfale, {ed re-
velaret non univerfale, revelando fcilicerid,
quod non dicit univerfale, Sed umiverfale
Meraphyficé fpectatum, non digit particularia,
urj'm:.n:;tLluahmpmlcmdu. Ei'gz} illa non
velat DEUS tunc.

Asszxo (Quarto,

re
utr
homo:

rc-

Deus rewvelands univer[ale

Mt acceptum , revelat rationcm comint-
nem P Supponit affcrram diver-
{am hanc effe prrm-‘,mrmun Univerfale di-

citparticulariaquaralia, & unive rlale importat
racionem communem particulatibus.  Prior
I 1 {um hunc hab :x,qm\" particula-
ria includantur in univerfali, qu od falfum per
nos. IIIIO l|L1M‘ nin l Qg 1J‘ ]‘lp Lll]ﬂ:i[[]l 1‘”"
ticularium, effe deftru@ivam univerfalis, quia
eft deftruétiva unius apti inefle pluribus. - Se-
cunda autem propofitio hunc fenfum haber,
quod univerfale dicat aliquod predicatum,
quod & inefle pluribus & de illis pradicari pof
fit, que propoficioeft vera.  Hoc pafita
SiDEUS revelando uni-
verfale Metaphyficé acceptum, non revelat
rationem communem particularibus, & reve-
larct univerfa fupponitur, & non revelarer,
quia univerfale Metaphyfice acceprum, eft ef-
fenualiter ratio communis particular:bus,
quam tu negas revelari,
> Quinto.  Densm rwe!mdo aliguidin
alt , revelzre ¢ ‘-'Iﬁ')f'm Met: rfz;’:}[frc

RAI roaflertieft.

interrog uu\:)\usdu
re 'lml, exviilliusrevelationis? non dicerer:
Nefcio. Ergo z-.pp.lrut,quéni ilam particula-
rem cognoverits & quianonalind revelat & ali-

co nm‘:‘i\.1 etiam illa particularia revelabit
Quo 1 aurem revelet tunc
'T‘L Metay ohv € acceptum. Ra-
el: u.;! qu'm ommune plu-
zdicabile; hoc autem eft
com. Imo f1 non reve-
Metaphyficum , virtualitee
vet aliquid, quod non {ciree, ut

Juo particulari, an {ci«

ribus,

Mot
Wwictap

larer univer!

univeri

Appo quando conftat fide, qudd homo
|

hic it legitime bapridacus, artendi maximé ad

quiahocfolum poteltformalifare it illa propo
fitio fic de fide, quia vi univerfalis Metaphyfi-
ci,non importatur hic in individuo homo, &
tamen arcic ulus fidei procedic de hoc in divi-
duo ho Cazterum qui dicerer revela-
rionem de juftificandis verbi gratia rité ba-
ptifatis, -eflifle {ecundum illam
virtualem pra cifionem , .ft’g[(\‘ convingi pof-
fet,quod revelato univerlali, revelentur parti-
cularia.

DIFFICULTAS IIL
An Revelata Radice [it de Fide Paffio?
Undem titulum fic alii proponunt.  An
revelatiovirtualis fufficiat ad fidem; hoe
eft: An revelate, qudd Chriftus fic homo, fic
de fide quadficrifibilis.

Pun&um Difficuleads 1.

Proponuntur Avgumenta Partis Affiv
wantis,

riMuM ArcumenTuMelt. , Sicim Deus
Prcvclarf:r Chriftum efle hominem, revela-
vit hoc iplorifibilem, poteft revelatio virtua-
lis fufficere ad objeétum formale fidei. Sed
DEUS revelando Chriftum efle hominem hoe
iplorevelavit Chriftum effe rifibilem. Ergo.
Minor probatur. DEUS revelando Limﬂum
efle hominem revelavit fecundim cognitio-
nem , quam habebar de Chrifto homine, non
quatenus eft vircualiter humanitas Chritia rifi-
bilitate illius prafcindibilis;. {fed poriis fecun-
diim cognitionem - expreflivam humanitatis
Chriftiy ur et Chriftus in ferealiter: Oppafiri
emmdo.wur’t‘npr:rulwmsnon.daru‘n DEQ,
& pofiro quod DEUS prelcindar unam ratio-
nemab aliaidentificara realiter, tribuerecurilli
.i::mnmm, nonnifi imperfedis cognolcirivis de-
D1EA.

ominc.

nonnifi

ResponpiruRs . Duplici . modo pm‘riﬁvs
cognitio fieri poreft. Prips pracifione forma-
Ii; wni it per plures adtuss & excludit in eodem
“J_.‘,L[L,m attingentiam diftinétam parricula-
rium. cefl poni ps’m(‘if%r'\ virciralis,
qua ic quodtacerent plutes a&usinadz-
rwmt(, attingentes, & luum.umqu \m,ita artins
gatur una mmwhms ut fimul C[lru]] attingatue
identits illius realis, cum
Quamviset g0 in DEO,

Secnndo

d faciat,

alia humﬂ'mte.
11"1} panantut a nobis
praci ifiva formaliter ¢ o?ulrmr.cs ﬂ(um:;;r:r I2a
men preeci {iva virtualiter, Queodfiille ponana

tur, ficur, IJDLUSPN( five formal

licer cognos
1 f!l"']il"l[(‘,“’h
E" n N" O\La[.
‘tualicer, Cur fecunc 1tim ]H:lll] pras
ualiter cognitionery, non poterit
tevelare formaliter huthaniracem,non rcvt‘!an-.
do formal: Negne wq/c:‘qlmrful,
terius dicit, proprictates, mllfa vid (uaradice

{ceret.pe le crevelare formalirer h
non revelando n[lmhnf
praci {i v L-
cifivam vi

et tifibilitacems?

. revelationem  univerfalis  phyficé fumpei : feparabiles, & cum cadem convertibiles, non
i ~ % ¢
fl (8) pella




T4 Traftarus 1.

pofleeriam a noftro intelle@tu prefcindi obje-
¢hive, utpote non habente fundamentum di-
onis rattocinate; jamautem pracifiones
e in diftinétione ratiocinante ; ion funt
cientes; nam hzédiltinétio etiam inter de:n
definitim reperitur; & ramen re-
inito; révélatur pef nos definitio.
care valer qUia pernos ctiatm pr.‘ccu’{onc

nmtioncm

velato def

Nouning
objects
per hoc; qu
cjusgt

ratlocinantis majoris.

InsTA® Piimo.~ Omnis ' illa propsfitio
lem pertitiesis, quz clt @ Déo revelata.
Sed quzliber propofitio conneXa cuin revela-
ta, cujus connexio pét naturalem difcorfumevi-
denterinferripoteftyeft a Deo revelata; quod
iplumprobatur.  Omnis illa propofitio 4 Deo
revelara eft; quam Ecclefia ut revelatam &
fide Divinacredendamdefinire poteft:  Atqui
ompen talem dé qualoquimur definire potelt;
quod probat inductio, cum fimiles propofitio-
nesortd lice (intab Ecclefia definitz,  Et certé
vel potelt. definire Ecelefia hane propoﬁtio_—
nem:. Chriftus cft rifibilis vel non poteft. | Si
potelt. Ergbt;l‘amiliidc—:navononﬁattevcla-
tio, fiipponiturdigta propofitio elle revelata,

eltad

Siautetnnon potelt definiri. .+ Cur fion?

R $ponn i Molina 8 Coninck difp, 9. du-
bit.¢: Qited {.?l’L‘JEOﬁt'{OI_ emquz elt deducta ex
naturalisevidenti, & alia revelata, non poflic
inire Ecclefia tariquam acticulom fidei, fed

defi

{femperftabiv nonnifi incra terminos certitudi-
ifionis Theologic®. ~Quando au-
quod in profeflione fidei, inter
cere debeat, quod indubitan
itadefinita & decliratad Syno-
tajaccipiendumelt conformitef
a, qu declaratio fupponit in
latam rem, & pet tmditioﬂem
viarii-deveniffle  Poflet etiam
imili telpondic Granadus: efle
s adeoque & pofle definiré Ec-
; onem nohnifi virtualiter reve=s
Jatam: quia quidquid definit Ecc lefia, eft 1ion-
nifirevelatums nec poflet, quia tifibilicas non
elt revelara, fed tantum radix illids.  Deni-
que dici pofler, efle definibilem rifibilitatem
Chrifti, beneficio revelationis non virtiialis,fed
beneficio revelationis latentis in tiaditione
& dodtrina Pacrim, licetauee definitioiem Ec-
clefiz, nobis latens illa doétiina, non ita con-

nis Cor

ante fuiffe rey
Patrum ad o
diciid quodinfi
hoc impofl
clefiam

poli

ftet,de quoinfra.

InstaT Secindo. Revelatio confufafuffi-
citad formalifandum obje@um fidei.  Ergo &
virtualis. I\:;lmuu'uqncciiiuﬁlllibiTis,utrﬂquc
obfcura, & cum propricrates Metaphyfice,

i prefcindituc rifibilitas, diftinguiturgs
od ratio communis fationaliratis,
» definitio, non fit definitio rifibilicadis;
quod periios, elbunicum fundamentum praci:
fionum objeé@ivarum. = Veocailludfi vis funida-
smentum diftinGionis rationis ratiocinata; vel

hullo mode fint (&'113_1‘3{31&5 39 fadie
eftratio, quod revelatio formalifie ol Ay
cem; & non paflionem. Bt cepps

ik,

|
: ; Ol

Sacerdotem aliquem  qui am{“i?mﬂ. i
3 : Ay
confteflione proferac hanc unam DIyl

nemti primis meus pnirens quen gy
micida 8 paftea lubjungac: iffe hamy
peniiens primius;talis Sacerdos Sininmiy,
cenfetur [ufficienter revelafle (’oi‘.i‘cfﬁm“nc%-‘-'
paEnitentis 5 quamvis non dixetit eyl
huiic hominem (e accufafle de lomigig, .;
prodit, nénnifi p ropter cormcx':onc[ﬁ
rim dgﬁrum ;wupnﬁtaungm, X quibus ey
terinfercurilla terta: - Ergd CEIam itf pryfey
idemdicendur.

Ui furtly
Tt iy |

i REsronnETUR, D_‘ifpo.:itarcm effe o
i rcvcllationc confufa ;" relolvernr f; :
allc:_n_fu's in h:%um teftimonium Dli],quoim ]
& iolu.m,/ ctiam in principiis argucmé‘sﬁ it
ct'fc UL?Jccfu mfidei. Jamautem inzevelay
virtaali, non poteft refalviaffenfus, nifl iy
tefolvatur in aliquam propofitionem
dentem naturilem, quz rion probair il
revelata, confequenter non erit ille affenfst
dei, utpore non habens motivum adwmquu
fidei. RurfUsfi nomine revelationis o
veniatrevelatiodefinitionis in definito, di
tas eft, quia illa dio inter fe fon pra{cindi
prafcinditautem falreny homo 4 tifibilited
cet negaret quis, prafcinderé rifibilitend
homine. 1llud exemplum dé SacErdoren
tenet: quia quantumvisilla revelatio Sacei)
tisinvolvereraliquid, quod non dicit Sacerd
nulum abfardum fequererur, i affenlus ke
propofitioiiis, nonin folum dictum illivs e
veretur.  Abflurdumautemeft, fi it fideDie
na, refolvatur aflenfus in aliquid, quod DET
non dixit. Rurfus illa propofitio: Quisi|
primus confeflus eft fuic homicida, cof
confufam revelatioriem Lujus alitis propel
nis Hic ¢ff homicida,  Cujusiario elt; quiapii
illa, haber lhppoﬁrioncm determinatam, }
nonnifide hoc fubjecto vetificabilem,cumiie:
plicetur per delcenlum , nonnifi de hoe l':-’
verificati poflit.  Jam autem tevelatio dei
tura homana, bené verificari porelt dé
noniifi nacica humana, 8 tion derifibiliats
dendoque ad fuppofitionem dectminit
noii pofler dari pricifio objedti dictz e
fitionis, ab objectos quod eft: Homes
hic; prfcindic autem racionalitas & i
Rurfiis ut ex diéa propoficione formetr®
policoritis, non debet accipi pro PEIF"‘?UHN #
propofitio, fed pro fingulari, fi accipielit
fingulari, deberet habere fenfum qllfl{I ‘”‘“.‘;J
falem zquivalentem huic propoﬁﬂom- y ”."
Lus eft ahus; qui mihi primus (’,onfff‘ﬁt.s {'[n,'.:
homicida.inqua xqujvnfemi uhivetlali LSEI:
netur hocindividuum, Erieergoillareee

1: o o ciens
univerfalis aquivalenter, adeogue r“f]?‘._
adhacm I




'\\.L aut

i ad fidem; &
nem virgus Hm acuniv

idem difcurfum def

Gum fidei, fed runc co

}\10 m’n‘
» revelart

| ﬂl}}‘ﬂll][ ll(n"x(_l\\\
fus cf >

motiva
revelararid 1{31!'

[CYE lat Q '._,lEL i'] MiN Se

Quando ex vireve

10, h\. D\‘Lx

fic adinirativis,
nec obftat ut ex ecodem motivo reve
attingacur t
1onnifi mediznte admi
iup:mﬁinn;c.' Erg
minus idem habit

c .ul\'I‘“lJH eft

admirativum

fidei atting

hominem.

REsronpETuRY: - Difparitatem
habitus: ‘Theclogiz aflentiendo
efle rifibilem, q i

tualis convenis

ativitati , adhuc

cet ex
quianon
femel po
alias. Ja

ce procedendo.
enditadrevelationem {olam:

m au
retur vircuali re
nificertam

SECUD

L-dp._-iit;om:m.

i']:t'-"L;xt"' 53

tim virtoa

fia, non ben
quam n-.mu ci
nis Ec
tium Patrum

non voec, NER, jam

vum revelatior
nec quoac lomnes;

II'\anu,.m inSc i}

nam P[ni'm. £l
endum pofltea, {cir
remus ab Eccl
ritus Sanctus.

luntatem,
ptora: Nonme
autemquoae

¢ non poflu
1, Cuj

in talibusa
Quod attinet add

itua Vo

15 fiat.

luntatem , cum non pofl

juid clt evidenter credibile

em \1 non habere revelatio-
-rfalery, Tunon probas,

rativo, cadat revelatio
o etiam non obftabir, quo-
; sar, . Chrill
hominem & Cheiftum admirativam, qu.m:\h
revelatio Divina, immediate afficiat Chriftum

effe; quid
Chriftum
per prius revelatio vir-
h'l“:l:""
um, quod inte l.(h( ex articulis, {cili-

i illi actendere, poterit &
m l:uud artendit nonnififoli re-
ems velationi, nonattenderet .u:um {oli, fi innite-
| i itialiam non-

i i'ji'r-i]w, qtm tan-

antur in revelartis ex-

in'w;, tan-
eficio tradirtio-
anteceden-
T e e
us repertum L\h\f}ll.lﬂ]\lh
pracellifle mori-
¢ non ira cla-

quamvis hujus revela-

tionis ante propofitionem Ecclefiz, & in qua-

ne aliqui d contineatur defini-

us; fed dilce-

fliftic Spi-

unhd‘m Vo-
damencum habetur in Scrj

amPatris effe,& aliamPFiliivo-
fumi pro Volanrage

Divina,h®cenim ut iecommunis, deber (i1-
mipro Voluntare humana,
TERTIUM ARGUMENTU

elt ejusdem.
Ao Ed
quod it a

o 7o =

| EEii}i:Ut&téO 1%L 75

DEQ revelatum, pertinet ad obj L
Divinz. Secd eft evidenter credibile,
veritas virtualis inclufa in veritate forma
ADEOQO rewelara, Difcurfus enim n
denter oftendic, in re L_~Z';71‘Ci]!-(' re
{uas }‘roiu'iu.‘zc'«.il.ltna:':‘-]ul
ResponniTur.  Ad

neatad objeétum fidei, non tant
ur fic evidenter credibile, fed et
objettorevelatum.

hoc wut ali

5'1111 ut fir ex
\'-("ru- aurem, cx abje-
C‘.ﬂp.![.J(‘H emeflerevelatam.
hac prop ofitio:

tura expreflé revelata, continerl illius propric-

Rurfis alia e

An difcurlus oftendat in na-

quoad effe phyficum,

tares Er alia eff hze
Pruho‘ir’ﬁ qu \n. difcurfus nofter, 'f.( ne 14:
(xldm.uw.pi.{,alc mu‘ virtualis revel

{en p.nu-n\ m 111Uw}[1run in narura, fic fuf
Primum concedetur. Secun-
dum m-'.abm r: inquotamen eft prafens diffi-

cultas.

ensad fidem,

Quartum Arcuvntud ejusdem.  DEUS
qlmummv"llr liquamrem, revglacillam juxrta
nacuram. Ergo revelat illam {ecundim
omnes proprietates, quas re ipfa naturalirer
-¢: finis en ionis.elt , tradere
noetitiam, rel gue

n

IESPON

contit

DEUM quan-
are rem juxra {uam naturam,
hoceft non contra,quam res fic. Neque enim
poteftrevelarcefle nigrum quod eftalbum, non
revelat eamenrem juxea fuam naturam, hoc eft
feeandum omnesadequaré per

do revelar rev

x
eftiones; cum
etiam in patria, pollit {eipfum non ira reve-
lare.

IpEM ArcumintTuM fic proponitur.  Id
quod {equitur per fe Lc*\c_lmnucm {equitar
ad fic 1“'11; rifibilitas per fe {equitur revelatio-
nem, cum {equatur humanitatem revelatam,
Ad ({]un‘n' dic'1.<.‘-m"i‘t,a]uoi lequitur per fe &im-
mcdiatereveciationcmex vireve l-\UUll[\ L_"x. \{(’
fide, non autem qued fequitur revelationem,
mediate , & ex Vi connexionis entirative cum

eflerevelato s accenditautem na sadrevelatio-
nem, nonadec(le.

InstaT 1dem.

Ad alignid fufficienter pro=
[‘.f\l]ClHllmai";";““h- aDE \) revelatuin fi i
moralisevidentia. Eig
naturalem difcurfum
emel co fat
dat revelare if
providere de w:-.‘u!o, q.io [ ujusmo {1 rationes
11xii1x'ir;11rcr'i\1'( ,ﬂmnzu:(rt;.n,ntlng.ualiusnon
elt, nifi difcurfus.

~

ere evidentiam
lupponi  poffit ob-
eque non (p-

jeCtum efle

I‘C\"\.‘...T""-
I.H'n connexionem ¢

. ¢ tivam, fed eriap,
rm.'c:.':i‘t NS, item, DEU M
intendere  revelare rirtualiter
e virtualitet conx
g/ & lequenter




fequenternec debuit providere modum appli-
canda hujus revelationis.

Quintum ArRcuMENTUM eft, . Sirevela-

tio virtualisnon effet fufficiens ad ffdcﬁw,pﬂﬂl'c E

Carholicus admiffa hac propofitione: Chriftus
elt homo; admictere hanc alteramut veram:
Chriftus non eft homo; quia non hoc ipfo,
quiarcvelatur aliqua propofitio ut vera exprel-
fe, revelatur, quod contraditoria illus fit
falfa. :

Responorrur.  Duplex via iniri poteft,
fecundiim quam Cacholicus non poteft affen-
tiri huic propofitionis Chriftus non eft homo,
Primoex hoc principio, quia duo contradiéto-
ria non poflunt effe fimul vera, & hic aflenfus
non erit fidei. Secunds poteft non aflentiri
dit2 propofitioni {cu non admittere illam ut
veram, quia non eft revelatum Chriftum non
eflc hominem. Sicut enim affenfus fidei for-
malifatur effe revelationis, ica diflenfus, forma-
lifatur, non efle revelacionis. Unde non efle
Chriftum hofhinem, nec admittitur it verum
Diale@icum, nec admitcicur uc verum de
fide, quia hoc nen eft revelatum, & nihil eft
verum defide, nifirevelatum.  Querefponfio
oftenditcur non credacur; Cheiftum non efle
hominem. Quiautemveller oftendere, cur. id-
quecxﬁde,djfcrcdamrhuicpropoﬁtiuui:ChrL
ftus noneft homo, poflethoc teneri: quia non
repugnat ut Deus praicindac zquivalenter ho-
minem 4 rilibilicate,adeoque revelethominem
effe Chriftum,non tevelando rifibilitatem; re-
Pngn;ttaur:m,utafﬁrmnndohmm'ncm,nonnc-

et xquivalenter negarionem hominis; cim
nulla fir afficmatio, quz fui oppofitum 2quiva-
lenter non neger. Unde fiaffirmatur homo,
a’quiv;;]cmcrﬂcgaturnegatioimminis,hocquc
oftenditinduétio,& refolyvicur in hoc, quod efle
omne, ficnegatio luznegationis: efle enim eft
quid pofitivum,& negatio negationis, elt etiam
quid pofitivam, adedqueaffirmatio fequens ef=
fe, erit negatio zquivalenter fuz negationis,
Quodfiin omni.affirmartione, elt @quivalenter
negatio negationis,ctiam affirmatio que fit per
revelationem, quod Chriftus fic homo, erie ne-
gatio negationis hontinis, @quivalenterque in
revelatione hominis, erit inclufa revelatio, de
ncgarioncncgationi;Imminis. Hincfidifcre-
datur Chriftum non efle hominem, eric ad
hue difcreditio propter revelationem, licér ad
illamindagandam,principia naturalia affuman-
tur. Quia autem non hoc ipfo; quia nefcitur
homo, vel quiaaflentimur effe hominem, 2qui-
valenter nofeitur rifibilicas, clim hzc prafcindi
pofhint: Grutaffenfus derifibilitate, nion fir ad-
huc fururusvirevelationis de homine, adedque
nec de fide,

Ins T artfolecprimo, Negans Chriftum
efle ribbilem haberetur ut harceicus,  Ergo
rifibilitas (peétar ad hidem.

Traétatus .

Resronners poteft.  Aliud effe sy f
hareticus, & aliud an prafumeretyr harerig,
Primum falium eft: quia ad hoc yr ﬁtbmf
cus, negare deberet propofitionem de fide (:21
tholica.  Neganturautem dift paffions
defide. Przfumeretur tameneffe hm[if
quia prefumerctur de illo, quod noller nEL::.
omnem |1{1mincm efle rifibilem '.coufcqum:
utneger Chriltum effe l‘iﬁbi]cm,Pr:tf‘lettt:
negare, Chriftum effe hominem,

Instan) (‘OICI‘ Secundo.  Homo fineriiyy
eft Chymera. Ergo Catholicuscredens(j:
ftumcflchominem, credit effe vifibilen,

ResronDETurR. Heminem pro
phytico fine rifibili effe Chymaramnonting
pro efle abftracionis vel forimalivel virm.;l.-g.‘_
cundim quam, potelt procedere fides, E: '
cec ad infinicam veracitatem DEI fpechet,
finc ‘eriam vera lecundim effe phyficum,
omnia, querevelatio dictat; fed non fpedtar
veracitacem Dei, ut {int vesa veracitate i,
quz {unt connexa cum iis, qua DEUS tefif
tur, fiquidem inhac veftificatione, poteftfeDs
ushabere pracifive.

Instartfolet ternd.  EtiatobjeGumteids
tionis virtualis; uleimd refolvitur in veritie
folam : quia ficredat aliquis Chriftam &ff di
bilem rationemreddic: quiahomo eftt Sia
tem quaratut ex ¢redente, quare fic homos
tionem dabit: quiaita cftrevelatum,

ResronpeTur,  Prefens difcurfus fub aliqu
formalitate, relolvitur mediace inauckoritat
Divinam, npon tamen adzquaté. Quan
cnim cur credas Chriftum efle rifibilems ¢
fpondes quia eft homo.  Non quaro e b
homo, fed quaram; Cur ex eoquia eft rifibils
cithomo? Adquod quafitum pertinens addl
{enfum illum fidei,refponderi non poteftper:
velationem,fed per Meraphyficu pfinc-isiu.m:
Omnis homoeft tifibilis,  Quodli fion refob

visaffenfum illumin revelationem folant; 0 |

elicis folum fidei aGum,

Punceum Difficultatis 4

Proponuntur Argumenta Negantii

[ JrR1imuM ARGUMENTUM cft Suaréz,

tualis revelario, nec in modo certificandy

firs

necin fibftantia eft 2qualis formali: quiz for
malis revelario immediate & per ¢ certificat
virrualis nonnifiin alio & mediate! fon elt e
iamin fubftantiafimilis: quiation elt ita certds

RESPONDETUR: yuod revelatio movel
alio modd, non infertur, quod non moveatm”
do (ufficientiad fidem. Nam ipfum Ly Des
dixitimmediate movet ad fui affenfum &P
pter le, clim tamen Incarnationem verblgraf:
non credamus proprer le; & ramed utrumq&
elt affenfus fidei, Ergo ex diverfitare pracs

! ; clit
movendi, non colligicur alteruteum nﬂcf:c]il
5 I




il

el

taten
etk

Vir: |
1‘1.1;1 |
for

.'JC"(U

revelagum,
tionen mualun, non ¢l

immediara,

SpcunpuM ArRcumenTun eft quo
Lugo. on poteft effe defide id, quod non
credit quia revelatum & teltif
Deo: {ed objeétum e¢jusmodi (,GI'I(:;I_IHOI‘.'.':Z
non dicitur 4 DEO (eda ;uu,\_‘);ﬂ.“.E‘.oc:.lu_;‘!_

. ~ 7
infertur. E

clim non participet
motivam proprium fidei.

'[ €X 1';;{5,
Lm 1alem &

rg6 non poreft hoc cre
rationem
Reseonpert poffer. Non pofle cffc de
fide quod non creditur, quia cit revelatum
vel formali vel virtuali revelatione: pofle ta-
men cffecredicum fide Divind, quod non eftre-
velatum formali revelatione.

InsTAT primo Idem. Quantumecl
explicetur revelatio |& objeftum reve
nunquam invenietur dictum a Deo objectum
Counclufionis; imo necaliquid,quod folum pof
fict movere adilludsredendum.

Respoxperur,  Non invenictur duidem
illud, uc diftum For:na?itsr; invenietur tamen
-lrmﬂnl mvictualiter,  Eclicétnon poflicrep
|\.,Ll|\)1 1 &X(
tis, poflit mo

|{I|-|.11UL L'- C

ne ctiar 11
aflenfum; inveniri ramen ]:;):cﬁ: :11-:]‘ 1id, quod
folum, hoceft ineconcurlu alifis prmupn tati-

 ragionis a

(}!1.'-11‘. mo

otivi & refolurorii, poflit movere in-
telicftum. f

Ut et -aciam haberetargu-
mentum, probare debuifler illam fecundam
pro;‘oi onem naturalem, habere rationem
motivi, quod non probat. Q uando autemaddit
Lngn,n;i‘i crederecur verum efle illud alind
principiim natat I

le, non crederetur objeftum
Conclufionis; dicent oppofiti non credendum,
{fed non defedtumo t'\., fed defeéu veritatis,
quE ctiam conditioniapplicanti revelationem,
inefledebet. Quamvis aurem Conclufio fe-
quatut debiliorem partem, ad hoc falvandum
fufficeretdicere: quiafcilicernon fuperaccer-
titudine urramque premiflam, licée fuperare
przmiflam anam.  Alii dicunt, quod
:uncfulm 1t deductaillative debeat effe
deb ['-;;mmﬂ 1, non verd Conclafio ut reve-
lata, qualis in prafenti fupponitur, hoc eft reve-
lara virtualicer.

INSTARL [\(\rcﬂ' {fecundo.
ftum cfl erifibilem T“r}PtC\ connexXigaem :1;*;1‘1‘
habert rifibilitas cum homine, non eft credere
propeer 1.)1‘.‘1 ationem S(.u credere
Chriftum efle ri 1, propeet revelationem
de Chritohomi credere pfopter conne-
Xionem quam | d'mc o}
quiaDE USrevel ‘."Huf I » hominem,
irid, ad quod fig riiwnnc’m'n impofitus
minushomo3 nonautem eft imp n{mm.d
ndam nia[!mﬂr(’m cum po
, vel non adverrere, mw.'
h.n.n do & advertendgad tesminum homu

Credere Chri-

litas cum homine:
umefli

Ieve

J.
Responpert poteft. Quod credere non

pol limus Chriftum efle nfibilem , proptet
connexionem quamhabetrifibilitas cum homi-
ne, licét pofimus credere Chriftum efle rifibi-

y®lent, acg;pu‘m'o illam connexionem, nonnifi

.,m]uamnnnmrmmm applicativam revelatio
nisvirtualis. Necobeft quod interdumigno-
cur paffio, nam non ard ignoratur dcimmo
& ramenubideilla conftiterit, eric de fide, re

velato definito.

Terrium ArcuMenNtuM ecft. Habitus
Theologiz ab habitu fidei diverfus eft , qua
diverficas oftendi non pofler, i virtualis reve
tio {ufficeretad fidem,

Responpetur.  Diverfos hos habitus fore:
quia habitus Theologiz principia {cientifica
aflumic tanquam }!1‘\)}111'.11 & tanquam motiva,
qux fides nonnifi pro applicantibus admireit,

(';}i[ ARTOM ArRcuMENTUM eft, Si revelario
vircualis fufficit ad fidem, pofirid revelatione
de {ubftantia aqus, fub fidem caderer eriam
1|l]usﬁigus ur:ru,itc paflio : hoc astem dici non
potelt: quia alias fi Deus revelarer alicubi
aquam efle, illaaquacalefierinon poflet, redde-
returenim tunc revelatioilla falfa, revelans fri-
gus, Cu m ficillic calor.

Resronpenr: poflee Negzndo feques
lam, ob negationem identitatis inter {ubftan-
tiam & paflionem phyficam; & tamen ad hanc
identitatem in prefenti atcendicur,  [llud au-
tem quod adfertur de revelatione frigoris non
ténee! quia illa fic proccdlr competit aqua
fnﬂui {iin connatutali ftatu exiltat, & quia non
“cvcl.mu , quod in, non connaturali ftaru, exi-
fterenon puhL,c.alc*ﬁuiadhm,poLcuL

Q_} iNTuM ArcumextuM eft.  Sicut fe
haber habitus principiorum in fcientiis na-
turalibus ad habitum Cenclufionum; ita fe
habethabirusfideiad Conclufiones fidei. Sed
in {cientiis naturalibus habitus principiorum,
elt {pecie diftinétus, a (cientiis naturalibus, fey
habitibus Conclufionum dedutarum ex pra-
miffis.  Ergo etiam habirus fidei, etit diverfus
1{>{|1 bitu educente Conclufiones ex pramiflis

e \,]A

Restowpeit potefts Immeritd fupponi
fi credatur virwaliter tevelatum, eredend lum
llud , tanquam Conclufionem deduftam,
inhitentem uni pra:i'm[i::: naturali tanqu: :11;
motivos eum difcurfus cientificus it { {pec hm
rus 4d fidem tionnifi per modum applicantis,
Confequenternon credet qtis Conclufionem

ut dedudtam ex przmiffis: quia nec illis
qua talibus inditentém, quod ras
men [upponit ob-
jeékio.

PunGum




Pun&um Difhiculeats 3.

Afferta de Difficulrate.

naturalf evi-

CrIABILEnS PY&w,

v _-I,’— (‘,.’ I
4 tlla som fé hab

per moditm 0!

v et per wodum aps

', r.‘(mﬁ"zfrf(i,‘f: ¥ 707

e tnnitens [oli revelationi s ar gue
7 45

iailla premiflacvidens naturas

lis, & non haberct rationem motiviut {upponi-

sciploenim i haberet ratiotiem motivi,

cur:
aflenfos non inniterecur {oli revelationi;
atqueades noncllerde fide; haberet etiam ra-

tionem motivi squia fi quaracur.  Cur credis
Chriftumefle rifibilem:? rc[poudcbis, quia eft
homo: effe autem illum hominem tevelavit
DEUS. it e hoc fit, quod quia eft
rifibilis, eft homo? huic quaftioni necefario
debesadferre motivum & refolutoriim, quod
cerre nonaliud erit nifi illa nniverfalisi Ominis
homoelt rifibfis; illz ergd erit motivum; & ta-
men non eft revelata:.  Ubienim? Interrogas
tio autem illa quare homo fic rifibilis; non eft
extra limices aflenfus illi conclufieni exhibens
da, fed pertinet ad plene exhibendum affen-
{im.

Ressonpess. Exaflefto fequi,quod et-
iammotiva credibilitatis; non fing fola applica-
tio; fed motivuni:

Cowrk A €ft. Quia totainterfogationiim
feries, qua potell ficrideaffenlu fidei, ftabicad-
huc nonnifi in hoc: @uia Dews dixit, conle-
quenter quecunque alia, relpectu affenfiis fidei,
non habebunt rationem mortivi. Jami autem
rtionum feries, qua poceftfieride
objedtum vircuale,non poceft abs
i folarevelatione.  Cumque per
redibilivatis ipfum difcurfum fidei
ingrediantur; pramifla autem
greditur; ficur premiffaillada:
ationem motivi, & fion motiva

3

Quaro ur

illa univerfal

undo. Acﬂipit’wf& ;'{[z‘[;j/}':‘(:r(.’??;
dicitinRecto rijibilitas fic (-
/. Supponit Affettio, rifibi-
dammodoacceptam; habe.
m: quod (it ipfa natura hu-
rincipidm aétuum ridendi.

re hune co
mana, prout eft |

Rarioclt. Tumquia rifibilicas in Reéto,
eltiplamer nacura humana, fed ipfamer natura
humana per {¢ elt obje@tum fidei. Er-
gb & rifibilitas in redp fumpra. Tum
quia fi rifibilicas Chrifti in Recto,non effet
perfecbjeltum fidei, Chriftum effe hominem,
& eflec defide, vtfupponitur, & noneflet ¢ quia
rifibilitasin Reéto; eftiplehomio, & tu dicis ri-
fibilein Recto, non efle per fe objectum fidei,
Tumquiatenet hic expolitorius; hic homo eft

o Primd.  Caf quo credevetnr vevela- e cundim id quod dicit in obligua, huseft

- A g %t |
[ radtatus [. |

revelatum hoce rifibile,in Re&ojseft b,

noncnimaliud ineelligitar, hrg(‘,ho,ﬁ:"‘
2™ : e L8O Docriy,

inRecto, eft revelatum. N

. B A P
Assiro Tertio.  Adeciprendy ¥1bilittten

(ﬂ:ﬂlﬂj il

7 -
wow eff objectuime fidei Chriflum ¢ 1 rifil
g - b,
R At10, quia talis revelatio nitllibi ey
J'{‘.!rfu"-ql.[iauL-c:l"nm:num!h’nfmm‘ :
r

e creliherel il alE g
cltnecelicrevelart alivd. — Procedjg

fertum fi rcx"cl—:;gr rifibilitas ;11}‘\@('[“!‘_&:"‘:
Iﬂinc_?}onnlljsf Ii:c enim non erie neceffy
lari L!Eiu‘lI]_{)L‘.-‘.,J.ECIIJHILL’!C‘.HC{L Caluaitrey
icujc!cvcurf‘ub fominie principii aftunm gidy
cilmkralis‘,hccrirncccl’lc revelati adtus rideg
Ra:n?, quia & revelaretur umcn:ﬁlppn -_
principium actium rideiidi fub romine pi
piiactuim ridendi, & non revelarépy: q‘:u!;
rc\’clau‘) pr:_:lw,c:ptoad;mzm ridc:u’.-i,impomn-u;
actusridendi, quos tu dicisiilld moddreey
Etficutfireveletur Pacer ub nominePegri
critneceflerevelati de filio, guamvisfubngs
ne Patris, fit iecelle révelati in obliquo flig
Ira& in prefenti.  Caterum nullibi exfis
velatiode rifibilitate int reéto, fub hotmine b
cipiiaftuum ridendi. '

Assero Quarto.  Aecipiends rifibilitateny)
2 forma Metaphyfica, Lﬁfﬂt;f{fﬁyﬁz? Jam b
Jeanitam talem formalitatem , poteff Dews rig
lare:

Rario Prina Afferti eft. Quia DI J
prafcinditvirtualiter ut fupra pofuimus, Fm
ctiam poteft prafcindere rifibilitatei ab huns
nitate: adeoque & talem revelare; quz it
ericmerum figmentum ¢ qtiia non eff figni
tiim quod definitio rifibilitaris, non fic defifi
rationalitatis.

Ratio Secundd. Vel rifibilicas cum fn
datheneoin re, prafeindica narura, velfine, §
cum,  Ergo cognitio DEL; que feclufisioe:
fe&ionibus fecundiim fundatnenta & exlge
tiag procedit, prxfcindete etiam poteticillin!
adeoque &revelare.  Sidutemrifibilicasein |
fundamento in r¢ don pra(cinderetuf, |
fchaberetficut Chyrigra.  Ergoadhuce
te poterit fub revelationem ficiae & Chf:
mare. =

RAtio Tettas Nihil eft defiegandu
DEO,; quod noni implicat’ contadictiontn
]i\g&&' veritagi illius in dicendos hihil negét
dam efl, qu od nor ilﬂj_}?f(::lt:lb \”ﬂdiCE- _ Sed
non implicat ab illa dici aliquid derifibilie
Metaphyfice accepta; Erga.

Assero Quinto,  De ﬁ'{ﬂi’};ﬁ:m‘(ﬁ-ﬂl'iﬂf"
Jicé dccepta, nikil de faéto revelavit Dedh

R Ario,quiavelrevelaflerformaliters 00
non; ubi enim hog revelatum? vel virguaite
Sedinhac tevelatione nihil revelararderibl
tate Meraphyfice fumpta: quia ;am_rcvc{ar:j
turrevelatohomine: revelari auremillamité

{ehominis, elt revelariillam Ph‘:'licc i”mpm._m’
u




Fah il
Ay

Dif pu{ atio 1 1. ~0Q

te Métaphy

CoLLIGES. ¢
1 1F‘i.t's'1|!;.1.‘:

i nacurali, 1

illa evidens, fic
erit adhue Coiicl

[oli revelacioni.

ralis, it donnifi p1 0po

:‘I\]E jam '-1]"‘LL'CI.U

10 L,u_‘.‘.l

non erit ,_111\.-‘\ fio de JI\;LJ

alicuinon revel
:

Tenticndi
lufic eft,
e cum allen-

'um me 3‘:(;1 a
ufioni qu 4 Conc
noh cxp ur differentiam,
timue 1
Y
cluf

l'if ES l”t
quc ‘.nwnt mmt

111
1

14 ut ( L‘hk,-m' ) elt
fide. Cujiss oppoflitum (upponit ati

ResponpeTur: O
ni quid Conclufio eft; fit edudtio
€X connexioné cum ;‘Llﬂm:h,
tenre prin

,nec

IT1O }Ji"]l} 2|
1affencimiuir Conclufio=

Conclufionis
tanguiam inni

i Fritertio &.c.

e [unt

poniturque advertt levis,bonitatis Con-
fequenti®; per guod confticuitur aflenfus Con-
glufioni, ut Conclufig eft. ’L\'_Li.i;]\:\.) autem fit

allenfus objeéto C.\rluulmm«.i.n(‘r actu fidei;
non atrenditot ad predictd, led ad Ly i Dewus
&ixit.

“Duces Sec

fiis deduétz éxunarev

Objectum Conclufis-
relata; &alia evidentiqua
om fidei Divinz:  Ergo ne-
cte exurraquede fide: quia fi rifibi

i, cft idem realirer cumi

cit ad fidem
ti1 Conclufionis;
iat objedtum

nid rion {

¢ pro fadi
Paritas
{u ante-
aflumicur fo-
im 1::'1‘!11ii17'
cm (,(‘11(1

Ia'i‘;jpm.t inniti

cduéta % ex duab usae JJLI-:

C\.';,]. uln

I’C[ nosfies
uin poteric

ES ic.[ 1o cm Huorgad
'k1U_"\_\_thl11 rcvel
id etiam afl

-ft“w circa nl‘ edum

faem [>1rf.,m\1=t.n;

iitercedere debet vifcu-

is Confequentiz, quz ta-

M eIt fevelata

'ONDETUR [‘J'Li-.?].( X ﬂ”t’[l{l‘i\_

’-i,cn-\‘s.c revelatum

dem Vuttértio, vel in di-
teflolutio deftruit ratio

revelata®

nis inaflfenfu
eft:fed mete ;lx:wcrl.aln er, afl

relolutorio,:

T

dé attebdendo ad formalitatem illationis, fed

mercad Ly: Dews dixiz: & hoc tion obeft fi

dei, imo illam fofmalifat.  Repetatur hic fu-
pra factus Syllegifinus qu em conficit Fidelis:
Objeftio dautem b IlIr!_} i mUpL\h & a{u)d in af-

dat affenfus bonitatis illatio
tatx.

fenfu fidei, intetrc
nis;prioti modo |
Dices Um:.mu n Ripalda m.1 . S num.
4s5. Lhr.ﬂu_\ noti folum creditur per fidem &
ur efle homa fenfu Meraphylico; fed et-
iatn {enfu Naturali & phyfico, in quantiim com=

revela

pl Eicur (1 MINIS propra, jiixta leg

res phyficas
les.  Athumanitasteve 1ta fenfu na-
lectitus nawuraliter, &
propiictates naturales;
juaruin unaelt, [ porentiarifiva.

&4 natu

turali & phyfico, com

non folum v "’hl};fL"L‘

1*’ ESPONDETUR;

Per no$ phyfice fum; ptd
ifibilicas, eft rifibil 1[1\””1\.-
"Ellil :ll

L 10t -.‘do,.lk.cn.l\lc.
3 pofito nutum; udn:_mmi.u‘nil.wi’

ter 2 natura‘humana, eflet de
1on bene hLm vircualis reves=
I:Lmnl\ {feduniverfalis: qui 'Jhmo—
polmoue, Ferbum totum homiinem | plits 8&
inilla: Perbum babet sinnes perfectiones qus non
derogant aigmitali fuppefiti, continetut
tanquam pdrtictlare, porentia rifiv
INSTAT Idem; Poflumi credeie fide hu-
iriand; objeétim notum ex re !i':m:miu humatio;
& argumento naturs: 70 etiam
}mhmn redere fide J}.; ina, oi\](‘t.lum notum

ex teftimonio Divino, & ar gumento naturali.

Etiam in cafu Anrecedentis;
ifrquarit ex viargume
adtus fdei hiithdna;

Dice § Ql]nm_.v.
{uz proj rbi graci: ir-ftinlit;l\:;,ii: nalita
tis :{p.lu' & ad convertentiam & in abftradto
dicabilis, quam ‘”L L'L'i :g:;m:wt' ali. Ergo

etiam

et

REespoNDETUR

m

1t1 nacuralis, non eric

Magis adequatur radici

ictas ve

fi revelato univerlali part ‘.u: lare reéveldddir, re-
vélatd radice revelabitur

REsPoNDETUR.
velettir,fion eft penfandiiri
ex impoflibilirace prelcin
}--n fice

mi‘io revelato re=
exadaquatione,fed
li: Jam aiitém
& revelatim univerfale, e
dindividium, quod éer
feiplo prafcitideré bon poteft.

Jarm .

pote elt prafcindi falcem rationale 4 tifibili ;

3

hoc; & illud

adedquefineilloreveldri.  Fs
ligitiit; quod i res fic derifi

‘tisétidam col-
titate in recto, effé
titrevelarafecundim

illami cévélatam; licet no
obliquuri;

InsTAT Primo Ext

dem labitii chariratis

x nimin :\.Sg.wnlnll-'ll'(_']] propter
im, len medidnee DEQ.  Fre
i

‘tedere ex codem :']ul.-

athdmis Detin

O crtram ‘I\L"J—
tu fideér; non

LE) 4 {olun




—

n immediaré, fed etiam mediateirevela-

ediante DEO amari alia,
non aliud eft: quam amari}propter Divinam
bonitatem. ¢ actus charitatis prt\rcdcns
propter bonitatem Divinam, non extrahetur
extra fuam {peciem.  Siautem fides affentire-
tut proprer propolitiollcm nondi¢tamaDEQO,
aflentiretur non revelato, -.ulcéquc extrahere-
tur extra fuam peciem.

R ESPONDETUR,

IvstaT Secundd.  Ponamus, quod Adamo
DEUS nonsifivnum dogma revelare voluerit,
verbi gratia : quodfica fc, quEro; potuiffetne
Adamcredere, DEUM effe zrernum infinitum.
Velnon. Sipotuit. - Ergo fufficit revelatio
virtualis: namhz proprierates nonnifi vircuali-
ter continentur. —Sinon pornitcredere,  Er-
g0 neque DEI efle, ab Adamo credi potuit:
guianihil prorius fide Divind credi poteft tan-
quam revelacum aDeo, nifiin ratione medii feu
mortivi artngatue Authoritas Dei, qua proxi-
mé fundatur im{umma veracitate Dei, quz ta-
men , virtualiter nonnifi includitur, in ipfo eflc
Dei.

ResponperTur, Locutio definitivé,etiam
Divina, elt manifeltatio conceptiis alteri; huic
manifeftationiaciva, refponder pafiiva, eftque
ipfaauditio. ~ Quando crgod dicebat DEUS.
Egofum ame, videndum, cujusillalocutio ma-
nifeftativafuerit s & quid fibi manifeftarum ha-
buerit Adamus.  Si enim pracifam & abftra-
&iflimam racionem in Deitate revelabat, in
quantim [cilicet dicit, negationemdependen-
tizin efleab alio, fic non petuiffet fide Divina
ctiam afleitacemillam credere: quiaaliunde vi
non nifi intelle@is intulic, REUM efle vera-
cem, non tamen poterat dicere : Credo illum
effe a {e; quia dixit (e veritatem primam, hoc
enim non dixit; fed nonnifi illam rationem
pracifam: cmi!’cqt;cl;tcril%cu_&us,utpotc non
innitens Ly Dews dixitnon eritfidel,  Siautem
dicendo DEUS fuam Alleizatem, manifeftavit
illi proobjecto Mareriali aflcitatem, pro forma-
Ii veritatem acteitantem, potuitlet tunc crede-

olum inradice revelaretur
illi veritas prima. Ercerté {i Deusdiceret: Ego
fum a me intelligendo pracife quod fitindepen:
densacaufainefle, potuifict dicereAdams; po/féz
i cogitare,quod licet Dews fit 4 non
[fir weritas,g (Lindependensiniis,que illi nece(fa-
710 competunt s fortéantem illi non competit neceffa-
vio veritas. Sed Bgo i mei intellectss , demonfiro
amihi, quod fit werax,non poffimtamen dicere Cre -
do, aniacff veritas: hocenim non dixit mibide [e.
Vi hujus allati direété ad Argumentum, Re-
{pondetur, quod in divetfa fuppofitione potu-
ericcredere quf)i:’l DEUS fitale,in diverfa non

otuerit.

Appo. Dicipofle. quodin illa propofitio-

ne: Ego fum a me revelerur veracitas Divina

1 * = N
re. Sednego, quo

quidemalic

go Tractacus L.

2
cetur runc ob

non virtualirevelatione fed eonfuff yy:
eflerenim illu-cvglatiohujus fenfiis; t‘ﬁn,‘ : |
inme omnes Pcmﬁmmlcs:a“c‘[cilfc(;];;:_"
le@tu,quodetiam veracitas ficperfedio, Crg:j,u.,
revelationem univerfaley,

InsTtat T creio.  Revelatio virgyglis
magis amicaoblcuritati, oftenditque fiibm;“}tl
nem majorem primz veritati, dum cl'editur:.
iam nonnili connexum cum revelatg, G

ResponpETur.  Revelatio vartualis, noget
magis amica ob{curitati, quia affamit bio Co:'
morivo aliquid Lumine naturz notum-,i];;,‘:
tem fubjeétio eft nonnifi praten(a: qma.,:,
foliD eo & cjus veracitati,led & commmivr;;:
turali exliberur, quod deftruic ﬁlb]cﬁ‘tkonf;
Sicut non eft fubje&tio @qué venerar ﬁmu]
Rvgls,‘nc .chr:'m.

Poni etiam [olet inftantia de Angclis,qr{-i
feilicer prafterde ratione formali fidei, § hi
obfitita difcurrere, utdicatur mMagis accomm
data CreaturzineelleGualiegiam Angelis. |
antem Angelus, habitd fpccic,no{c]t Crege ‘
remin Creatura, caufam in cﬂbﬂ'u,confcque}. |
ter rationabilitatem in rifibilicate hine acom
modando {eillorum modointellligendi DELR
debetrevelare etiam paffioneminradice, §
hzc ratio non tenet; quia etiam Angelim
femper caufam ut caulam agnofcunt, (ed et
caufam, nonnifi materialitet, non nofciturd:
fectus. Curergo etiam huic modonon po
{c conformare Deus, adedque non reveland
paffionem revelatd radice; dicique poreltd:
{umptam doctrinam, tuncefle veram: debe
{cilicet revelationem accommodare [ele mod
nofcendi, quando nihil obeft, Obeft auea
ut prazcifa revelatio vireualis, fufficiar adfide

CoLLIGES exinde. (b;éd paffio formak
ternonreveleturin radice, licetpoficeffe e
lata in univerfali aliquo, & hoc iplo elo&
fide.

DIFFICULTAS IV

Poteftne dedici Concluffo de Fidey ex di
pramiffa nonnifi probabii?
IcEnpum elt. 8 nomine probabilep
miffa, wenit pramiffa enjis objecinin el |
vewelatum, non cret illa Conclafio de fide.
ProraTur Prmvé.  Exnonrevelarononpor
elt{equirevelacum, {equereturautem, lipiEd
&6 modo fumpto probabili, forer Conclulin®
fide, Major autem probaturs quia fi exn®
revelato poflet fequi revelatum, ieqtl}crfi-.‘n
contradiGoriumunum,exalio concradittor
ex albo fcilicer non album, ex Enté non 1 |
Ercerté ratio motivaadaliquid dcbct:dlcfmf ‘
tionem nexiis, cum co, ad quod fno_vcr:_:ﬂ
hocque ftat totam artificium Syllogil! Pf"”;
dentis, ex eo, quid hac fint: nonhabftﬂmt_"
hunc nexum , non revelaum cumt e
laro.

Prost |




Diﬁ)utatio 1L

ProsiTur Secundo. Refticurione ratios
num, quas ibi in hac matcria oppoluit Quiros
difp. 3.in prima parte. g

Primaratio. Conclufiofequitur debilio=
rem partem. '
ll;if)t’iﬂ erit probabilis, etli dedutta Couc!l_nm
ex titraque probabili premifia non clt de fide,
eriam deductaex una probabiliynon ent dchde
mgq::c-ridcmkmm;lplum: Conclufiofequitut

debiliorer pattem, Negatutque ulceriusnon
ohftarecerticudini fides; quod motivum iilitis,

{it nonnifi probabile,
Secunba ratios,  Non poteltofiriex pramil=
fafalfaConclufiode fide. . Ergo m:c;cxprobaj
bili: .+ Quod autem dicit Q uiros num. 17 ubi
premiffa cft falfa; nec objectum pramiflz vel
Conclufionisverumelt.  Idem hicapplicatur.
Ubi premifla probabilis eft, etiam objedumal-
lius, eritnonnifi probabile; adeoqué¢non fidew
TerTiAratio. - Premifla probabilis per oppor
fitos eft naturalissa Ergoan principiis illorum,
non poterit fequi Conclutio {upernaturalis.
Sicut Aumriupcnmrumlismm InniticuE cogni-
tioninaturali.  Ecficut exigentia pet (¢, quam
LllCit amotr 1‘.![-’(‘.’:']’11[1.1].’““5 ild (_'Og'lllfli')n(.‘lll lu-
pernaturalem, ¢ {t talis; ut ex ;1&;';1:_1‘!.‘)';[1??1.‘-.;1‘.
non :‘Lx_luflLLi: “mmrEupc[na(m‘aha cX {,l‘igmnull_g.
naturali: itaidemin prafenti dicendum: - Et
ficur quamvis objeftum aétiis cognitionis natu=
ralis,ab objeéto cognitionis fupernaturalis non
differac formalicer, tamen hec hoi obftante,
non {equitus amor {upernaturalis ex cognitione
natarali.  Traidemin peefenti dicenndun.
Prosatur Tertid,  Siex pramifla natorali &
gquidem probabili, fequitut Conclufio de fide,
{equitur pollerevelatumefle aliquid, utpote de
fide ctiamfi non pracefleritrevelatio, adeoque
tevelationi noninniti fidém ; inniteretur enim
pmm‘nfi P:-xmiﬂ‘x, qua {ipponitur non reve=
lata.
Dicenbiiv Secundd.

a

Si nomine probabils
pramiffeveniar pramifja, ex objecto revelata, it ta-
mennonalft probabilivii, qiod [it revelata non ex-
tludens feili V{éi‘;:.'z:immf prudentem , non erst
ille ajfénf W fidet.

Prosatur,  Quid deberettuncimptudenter
imperariactus ccr.ul'llmtls,quod fietinon potelt
uc dickum etiam {upra. \

DicexouM Tertid, 87 nommne probabilis
pramifje veniat pramiffa ex objecto revelsta: (it
autem hoc [enfa probabilist quia feilicer fine ulle
formidine conftet, anvd hoe Dews dixerit, non timen
hoc conflat éveophyfice vel Metaphyfice, porerit 1a-
men f.r.‘)/sﬁ:ff.’ﬂﬂ l".]‘f de /J'fx’f

Prosatuft ex dilis {uprat quia feilicet nihil
deeft, ue procedatur ad adtutn fidei, ion deeft
objectumrevelatum s nécjudicium prudensin-
formansvoluntarem; ut imperet ackum certiffi-
Inum s utimperat habens miotiva credibilitatis,
expelléntia prudensem formidinem.

{'.IE_;()

2 A o - : N
Ergo Conclufioexuna pmbalw‘

81
ben¢ tunc précedi poterit ad altum fAdei
quainvis :.'jgmo{é loguendo, non debeat dict
hae premilla probabilis, fed cerrameoraliter.

Ogjreid Primd Quitos. Poteft efle affen-
{us fupernatiralis quamvis ebjectum illius in-
tritnfecum motivum, fecundim (e obfeurimap-
pareat. Ergo &' quamvisappareat folim pro-
babiliter: certé enim propefitio Parochi mo-
dum proponendi probabilem non excedit,cum
codeém modo, quandogque proponat fuias jigno-
tantias, utquodin Euchariftia fic corpus Beatz
Virginis,

ResponpeTow,  Difparitatemefle ; quia neca
dum eric Conclihio innitens non revelato,
\llmm\‘hinm’t:{turnb{EJum,:mn innitérecur au=
tem revelato, i inniteretur probabili pramillz,
ptobabilitate de qua Aflert6 primo, Propoli:
tio etiam Parochi poteft cflc probabilis, Cum
nof fit motivam fdei, ficut debeéret efle dicta
pramiffa. . ;

OijicirSecindo. Supcrmrur.ﬂjmc;1&1{:.\'4,
non vehnit ex fupernatiiralitage morivi, nec ¢x
modo quo appatet objectum formale, fed cx
pracifaexcellentia modi tendeéndi adtis, eflen-
tialem connexionem habentis éum reali exis
ftentia objecti. Seéd excellentia & cértitudo
moditendendi aé&is, haberi poteft, quantum-
vis objectam pure probab liter proponatur, te
eum mylterium Trinitatis propém’tur Catholi-
Co & Calvinifte, ifte credit hde naturali qua
probabilis elt pure, ille (upernarutalicertiflini.
Deéindeé quiaactus talis, dirigitar Virtute {upe=
Fiofi; bene autem ftat a&um diré@um per fupe-
riorem Yirtutem, certiflime .1tt-.n~;1u1u, quod
proxime elicicnei oblcarum eft; q‘ucnu;d':noe
dum homo ceecus, reéte dirigit fagittam, dire-
€tus ab alio (copum difcérnence,

. [ Efgd quams
vis motivum preémiflaram proponatur, folim
per actis naturales probabiles, inferre poterig
fupernaturalem Conclufionem; non quidemei
folavipropria, fed tenénte fe,ex parte principiiy
aliquio auxilic fuperiori,

RESPoNSUM. Quod excellentia & cerris
tudo actis habeti poflic, qn?lm\-':i\ objectum
probat

iliter proponatue, fi CEreroqui revela-
tum (g fecus {1 non fic revelarum, N

item Calvinianuni affenfum de Trinicat
n-'mnallaficn‘h"ﬂ.p-’c'mbllrfm,‘ uali hal
m‘umcxp'-rtn:‘\.=bim’;’ci‘isrc‘ni\ilc: relpicic enimt
teltimoninm Deivetum ex obje@®o:.  Nec clt
|_]llc:11tu:1iz:rprc::l').lh:lifcx!n['»ﬁc&n: haber enim
fitmam adhafiotiem.  Sed eft hoc lfenfunon=
nili probabilis, quia proficilcitat a prine

coatut
3

PIOllﬂv
turah, quod non efl decérminatum, urallenfm
¢liciat nonnifi- certiffimum, .
vittus nempeipfe habicus, i
dinem formaliter & objeét
&ive, efficiendo [cilicer 2@um qui certiflimug
eft. H:c.uucm(]uxnmr:icccrrimdinc n|‘;c:
Qiva&formali, quammnoen apparct qui cor

Superior antem
on confert certicu-
e, féd folim effe.

ferre
poflic




82

poffit probabilis premiffa? pracipué cimnec
adadtum talem procedere poffit ipfe habitus fi-
dei, fi non habet premiflam urramque revela-
ram. llla direétio qué videns dirfgic ceecum

fagittantem, difparitatem habet; quia five fhgit- e

tans five alius dirigat i€tum, cadem eric ratio
conftituens formaliter in ratione bonz jacula-
tionis, retaj(cilicet tendentia in fcopum; non
et autem eadem ratioallen{iis conftituti & tor-
malifati motive probabili {eu non revelato, &
motivorevelato.

Osjicrt Terrio.  Objeétum metivum ob-
{curum, affenticnti non proponit per {e plus,
quam probabile; & tamen hoc contingit in
omni actu fidei. Ergd cognitio fupernatura-
lis, inniti poteft motivo probabili. Antece-
dens probatur quiamotivumillud, quod pravie
proponitur ad fidem. fupernaturalem negari
poteft: habemusenim circa fidem liberzatem
-:qomraricr.ads. Ergo apparetprobabile oppo-
fitum ; nemo enim negare potelt objectum, cu-
jus oppofitum non apparet probabile. Addit
plus lucis relplendere in motivo probabili,
quam in pure oblcuro, qualis eft exiftenua re-
velationis in fe fpedar, feclufi propofitione
Ecclefiz,

Responperur, Objeftum motivum ob-
fcurum non proponjtur plus quam probabile.
hoceft proponicurut non includens in {¢ ratio-
nem motivam certiflimam, Nego Antece-
dens. Non proponitur plus quam probabile,
hoceft incvidenter, quam inevidentiam dicit,
eflcprobabile. Concedo Antecedens. Quz
inevidentia facit, ut revelatum negari poflic,
quamvis nOn puretur cile probabile, oppofitum
ei. quod dicitVeritas prima. uamvisautem
ptopofitio Ecclefliz it probabiii_s nonnifi, hoc
¢ft, nonnifi moraliter cerra,nonfequezur,quod
motivum fidei ‘cr‘)ﬁ’]t efle nonnifi probabile:
quiaillo priori pofito, habetur, undeadhuc pof-
fitprocedi ad aftem certiflimum, ratione {cili-
cet motivi, quod non haberetur, fictiam moti-
vum, cflei nonnifi probabile.  Ex quibus folve
ea, que adfert Quiros num. 1z.

DIFFICULTAS V.
AnCognitio dedulia ex pramiffis [uperna-
turalibns [it ipfa fupernaturalis?

+ ST quaftio fpedtans ad Procemililia Theo-

logiz, {ed in hunc locum rejeéta, quia non
potuitlet tracari, his qua fuperits fone dicta,
non cxpenfis; attenderur autem in prafent
nonad hoc: An deductio illa vel illatio poffic
formalifare afum fidei; de hoc enim alias.
Nec atcenderur ad hoc: An objeétum Con-
clufions fit futurum defide quia huceft jam ex-
penfum, fedatcendetar maxime ad {upernatu-
ralicacen.  Ex quo etiam -deducerur; An
Theologin {it fupernaturalis.
Dickspus Poimo.  Now repugnarent affénfus

Tra&atus L.

sta dedulus fit in Entitate Nutupally.
tra Molinam, Fonf. Fafl: Gillium
Ripaldam de Ente {upcrnaturalj
55+ :

PropaTun Prim:}. Q}{iﬁ id non rcpugna[

Prosatur Secundo. Quiafi deberer [
fcnﬁl.\rl'fciupcmam:a]ls,cxcoido:iretur .

Eft oo,

& Iﬂlr:w Ud
d“}:umﬂﬂﬂf

- . u‘

innitcretur motivo fupernaturali, hoe a’;llﬂ:

nonargoit neceflario fupernaturalicacem i
e di

‘Gumaliis.
Pmm_.\_-um Tczxif.‘._ Quia nulfam pradion
tum cltin hu:‘rahcniu exigitivam {upenaty),
tatis, quod enim 2 Seac Co nclufia folutioney.
gumentorum qua collegit Ripalda,

Osjicrr Primd. - Cognitio refpiciens mor.
vum fupernaturale, eft fupernaturalis,ing e
m_mﬁ r.clpiccret premiffam naturalem unam, i
il]!fli‘l‘l lqpcruamra_lcm : quia motivum intelle.
&isadjudicium Unionis extremorum inter
eft Unio extremorum cum medo. Sedubi
étiam untum exrremum elt 'E:pernaturah,mu
Unio eft fupernaturalis; uc videre eftin unione
Verbi cam Humanitace, & Gratiz cum Ag.
ma. Ergo.

Responperor Negando Majorem.  Qud
adfertur de Unione non tenet; quia quod Unio
illaphyfica ficfupernaturalis, exeooritur: qu
fiforetnaturalis, eflec debita fubjeftonatusalif
effer debita fubjeto naturali, etiam extremun
quod connedtitforetjam debitum: efteoimil
laUnio effentialis determinatio, ad illud extre.
mum habendum.  Siqueforerdebitumeste:
mumquod conneétir,non foretjamillifubjedo
fupernaturalis, & tamen fupponitur ill effe fu.
pernaturalis. - Non  fequeretur autem adhue
aliquod {upernaturale,reddidebitumalicuing.
turali, quantomvis affenfus effec nagaralis &
concurrant ad illum premiflz fupernaturales
przcipué cimiliamotiva,non producant phy-
ficé illum aflenfum.

Osjicit Secundd.  Conclufio deduda e
coghitione fupernaturali, fuapre natued fuppo-
nit principium fuparnaturale. \Conclufioenin
fuapte nacuré {upponit pramiflas;conlequentst
non concrahiturincer Vires folius natura.

R ESPONDETUR. Supponit:llaConcluﬁofriﬂl“P
cipium motivum {upcrmturalc&:d non effedi
vum. Non apparet augem, gui prezcile, mor
tivam, {upernaturalifare pollic. e

Instat,  Cognitio qua {napte Nawurd el
non poteft fine praviacognitione fupernatit:
li, eft abfolute fupernacuralis, ficut adus q@
fuapte naturd non poteftefle {inc vocarione i
pernacurali, eft fupernacuralis.

Responperir, . Etiam ackvm , non exvoc:
tione fupernarurali fupernaturalitatem defomt
re,  Unde etiam vocatione fllpﬁfllat””hpo i'

td, poteft fequidiflen(us peccaminofus patt
actus ﬁI}ICmﬂ!UMilS-
um fupes
fciirdice

lis. Eritque tunc ille
quiu {upponit principium {ui effc_&l‘f




!
|

O

Diﬁ%u tato 11 3:

paturale.  Non oftenditut autem, quod in
pr efentiad pradictam affenfum;, non poflit dari
pru:ripiun\ naturale.

tio dedudta ex dupli-
¢ alia feientifica, cftin»
autem naturalis cogni-
tio, porelt efle inevidens & cesta.
REspPoNDETUR:. Negando Minorem
utvidere eft in affenfu Haretici, ad communes

rtio.  Cr

¢ci pramifla, una de hd

evidens &

certa, n

=

nobifcum articulos:

by

Secundo.

Dicenpum elt

Non repugnare
&

] .

s itadedntli

PHRALIF &

PropaTur Primo. Quia id non impli-

cat.

PropaTur Secundo, ~ Quia non repugnat
syrincipium illiuscognitionis effectivam {uper”
¥ F &

naturale.
Prosatur Tertid. Quia fier potelt, ut fit
illa cognitio haturalis. Elgﬁ) & fupernatura
lis: erit enim hec iplo magis ptoportionata
motivis Conclulio.

Osjrcitur Primo.  Illa cog
bet objeftum formale ftri_‘-cul.atu';lic, nam al-

itio non ha-

fentiremur ¢

itioni propter connexionem
Ccum }.'E\-.‘.i: 3 \.'L“.‘L' connexio nacuaratis
{1

RESPONDETUR. Nonrcpugtmrcp‘;i;lcipi-‘
um aflenfivam fupetnaturaliter ; connexioni
natarali.

OsjiciTur Secundo. Nonlufficitad (u-
pernaturalicatem pr emiffa fupernaturalis moti-

bet effe principium effe&ivum

va,ledetiam
fupernaturalé.

Reseonpiturs - Concedendoy & Negando
tale principium repugnare.

OsjrciTur Tertio.  Principium illius co-
gnitionis, hon erunt fupernaturalés pramifle,
fed cognitio bonitatis illationis, qua naturalis
eft.

R ESPONDETUR,

Negando quod Connexio
is; non pofliv atcingi actu {upernatu-

%

ielt Tettid.  Concurrente habitu
o sl itiamerit illain Entitate ng-
Dixi Concurrente habitu Theologi-
yoflet eunc fimul exercere {e fuo adtu
actum fupernacuralem.

co, q
ﬁdu’.), oL
Propatur Primo Conclufio,
tiplicanda Entia {ine neceflitate.

Non funic mul-
Ergonecfu-

pernaturalilanda; nulla aurem neceflitas po-
nendz T hénlogiz fupernaturalis.
PROBATUR | i

Quia Echnicus poreft
umptis difcurfum confice=

e etittiaturalis, & tamen ex folaallum-
u ] arguitur Theolo-
giam, efleactu lupernaturalem

ex principiis fidei af
!

re,qui cer
Al .

ptione

Propatur Tertio. Quia datur quedam
‘ 1

AL~ 3 By o B
craphyhica Chriftiana qu& tamennon et fu-

pmn;im:.'i!.r'm licerallumat mulea ex fide. 1 rgod
idem dicendum de Theologia.

Ogjrerr Primo Ripalda.  Chriftus Domi-
nus wlus o dilcurfu per actus {cientiz infufz
fidcles peraétus fidei infufz, arguunt exrevela-
tione Dei myfterium revelarum ; pluraitem ju-
dicia pridentiz infule, qua immediata n
funr, perdifcucfamhabencur.

RESPONDET UR, guplmﬁf{‘! quf‘nl f?é-.'i‘.ti:? mid-
{a Chrifti, i

ralis, producerrantiim natur

vifi quoad modam fupernaru-
1les altus. In fup-
pofitioneautem’quod fit in Enticate fupernaru-
ralis; difparitas erit.  Quia nec per rationer
nec per Auctoritatem nftat nobis, q
Theologia fic'principium fupernaturale, Fi-
deles utunrur difcurfy, tanquam aliquo pravio,
vel imperato ab habitu fupernaturali fidei.
Idem dicendum depradentia; qua ex fuppofico
difcurfunaturalitom primum format dic
fupernatarale, Virique Spiritnales pofir
tiis naturalibus, tum primiim accedente illumi-
natione {upernarurali, facinnt alfe &us fupernas
turales,

fithos

)

Osjrcrr Secundo Idam, Conclufiones
Theolos ] i ipiorum fidei af-
i‘np‘izl 1 atiam Del. Er.
Shi]l:{:ii|nt!=.f‘i=cis turales.

Resronperur. Hancgratamelle qui-
dem gratiam, fed ' ordinis naturalis, non ex-
cluduncur tamen illaminationes fupernarura-
les. Quaipfailluftratio,non {fupetnaturalifae
iEIus actus, ficutnec fupernaruralifant Conclu-
fionem, premiffe {upernaturales,

Osjicrt Tertio.  Cognitio T heologica pot-
elt movere voluntatem in adtus fu;wcr}mn
& prohoccitatProfperum.  Frgo sc.

RespoNDdETur Negando Anteced 15,
Auttoritas Profperi non plus vule, quam qr_n'w.d
ﬂduf faciatnos rés i.nrcliigcz'c, }L‘qucnsquc dif-
curfum natucalein, illaminario Spiritiis San
fufficit urfic fupetnaturalis,

Osjrcirur Quard. Conclufio Theo-
Iogi"cn.rqux :-fl‘;-tlti.,lii:cr elt (Ij‘onc!ul'io, & pra2-
1*.1;11;4 hrpj;mmt,cxagmm‘iriﬁ pra:miﬂisInpcr-'n.'l-
mr;:%_xbus fidei, ex quibus de fado dedutcitut,
Ergo eritintrinfece fupernaruralis.

Responpetar.  Negando, qudd Concliifip
Theologica exigar premifl:
turales, hoc eft fuperna
biles, licetexigat pram
eltaliasa veritate prime
fidei atringibiles: fuppe

1ralae
ALdICs

cEly

nonpoteft dici; quod X
lumineopernaturalips
fentfupernaturalesut | 1
quia exigerentur ab aliquo nacurali: quia ta-
men Theologia e braemiflas prn.ccdcmus
c}:.c\'.\,qum hoceft articulus ridc:l.cflmquc ;-1(;[1
adimant v;ml'mhifir)r‘zagcnti,urii velitpreftare
id, quod praftat ignobilivs, in eodem

ifias nonnifi
nam & el-
i&nonellent

Benere
preliec




84

praftee & ipfum illud nobilius, fic ur premiflz
ctiam lumine \crnaiu:;1lii'r'upuiit-.r,pollintad

1llam Conclufienem concurrere.

Appo. Cum przmiflza Conclifione non-
nifi prafupponantur tanquam metivom & non
tanquam principium effeétivum, mera praefup-
pofitio illarum pramiflfarum, fupernaturalita-
tisque carundem, non poteft arguere in pra=
hjpkuc)\?u]]u"u't‘-rl'!‘.:ttlli':‘ll!l‘li(:lll, Certe enim
vis {ublariva gratiz liipvrnawmlis, inclufa in
peccato, prelupponit gratiam [ilpcrazaturafcln,
m:cr;uncni]la:p[dvis,cﬁmpcccaroﬁlpcrlmtu—
lis; quod eciam exaliis illuftratur,  Nam {1 co-
forin duplici loco ponatur, naturaliter videbi-
tur, & tamen pra:ﬁup;.)oujtur miraculum fuper-
naturale quoad {ubftantiam. Et ratio cft:
quianonrepugnat ut entitas illa, adhuc habeat
fuperantiam omniscreatz vel creabilis fubftan-
tiz,adedque (upernaturalitatem, licer nonnift
ex {uppofitionellius, aliqua paturalia oriri pof-
finr, przcipué clm illa prafuppofitio, non fit
Prxliippuﬁcmgfupcmamrahs, qua fupernatura-
lecft, {ed qua convenit in aliqua ratione com-
muni cum naturalibus; ad cum modum quo li-
cetfupernaturale incuitivé non poflic nofci na-
taralicer, potcﬁ: noftinacuraliter,{fecundum ra-
riones comimunes.

Instat Primo.  Ele@io fupernaturalis pra-
fupponcns intentionem finis {upernaturalis, &
ipla cft ﬁlpcmmumln‘s. Ergd & Conclufio
prafupponens premiflas {upernaturales.

Responperur,  Difparitatemefle; quia da-
tur principiumeledionis {upernaturale, hoc eft
prudentia fupernaturalis, idque ex doétrina Pa-
trum, que non procedit de fupernaturalitate
Theologi@: prcipuc clm non exigantur pra-
millz, nonnili lumine fupernataral prefentari,

Instat Secundo.  Defadonaturaclteleva-
ta ad ordinem i’upcrm[ur;;lmn, & poteft efle
Conclufio formalis Theolvgica, fupponens per
{e prxmiﬂ‘au fupernaturales. Ergo de fadto
confertur a Deo auxilium,ad hujusmodi Con-
clufionem: DEUSenim non denegar conna-
turalia principidt

Resvonpetur.  Naturam effe quidem eleva-
tam ad crdinem fupernaturalem, fed non m
omnibus, nec oftenditur, quéd elevata fir ad
ordinem  fupernaturaliter Theologifandi.
Camque Conclufioilla non exigat per fe pra-
miflas nonnifi fupernacurali lumine prefentan-
das, eriam{l ira prelententur, nen erit exigen-
tia ponenda Concluﬁoiaisinpcrlmmrn‘us :quia
nec illas praemiflas, qua fupernaturales exige-
bar. Hincredibirad ftacum naturaliter agen-
di, ne ita muloplicerur modus agendi, non fe-
cundum cxigentiam.  Jam vero, nonoif, per
{cexigentia, tundac connaturalitatem,  Linde
poﬁtO, quod agua inducaturcalor, non ¢ft exi-
gcmi.l in aqua & connaturalitas, ut conlervetur
ille calor,led rediius ad naturam;ita & in Theo-

Tractarus L

logia,noneft cxi_ggm-i;a ut premiffe nomigy,
mine fupernaturali przfentate movean ideu
quetedibitintellectus adNaturam,&c:m !
fionem paturalem. o
e InsTaT Tertio. Tales conclufioneg
ximé conferre ad tuendam veritatem ﬁdm‘:,
pernaturalis, ctim ex falfirateiliarum ol
tur, falfitas principiorum.

R ESPONDETUR. Etiam hiccaph‘."t‘[c-’l[dcﬁ'vuit
ad tuendam fidem, quz tameneft n;u'umljs:‘&
non intereftutilladefenfio fiar 28y fapernay,
rali, cum tocavis defendends, fundag fitiny.
do proc edendi [cientifice.

Osjicit Quineo.  Principium illjus o,
clufionis, poteft effe auxilium fupernatugy
imo & ipfa fides: quia etiam habigus iuﬂum:
inintentionem finis, influicin formalemelef
nem, Conclufioautem eft quaedam elegy,

REesronbpETur, Pofieelici illam Conl
fionem, auxilio, non fupernaturali, f illyd &
nec Auctoritas nec ratio oftendi. Concluﬁq)
& eledtio eodemmodo fe habent in genere ds
pendentiz, fed non in genere Entiszr:ordim
Addo Conclufionem iltam, non refpicere ad.
zquate idem objeétum cum premiffis, quiaiy-
nititur bonitati illationis, ad quam non are.
dunt premiffe: &infuper non eft ratio fiper
nataralifandiattendentiam, ad idem objccimu
formale.

QUASTIO Ik

An Putatiteé vevelatwm it ObjeciumFir
der Divinef
H}Ec quadtio tractari foler ab alifs, ubi w
¢tant de certitudine Fidei, locum rame
eniam hicnonincommeode habet,tanquamop:
pefitum{eunon obje&um fidei-

Dicenowm eft.  Pusaritié revelatnm nom il
effe objectum Fidei Diwvings hoc elt quandoal:
quis putat etiam invincibili ignoran:i& dece:
ptus, quod hoc ficrevelatym, & tamen de fady

geig:

noneltrevelacum, quantumvis coneturelicert |

atum fidei,ad illum actum, effective non con
curret habitus fidei Divinz.

ProraTur Primd6.  Conclufio Audoriit
Tridentini Sell. 6. cap. g. ubi docens neminen
fine revelatione pofle Icite de Confirmarion:
fui in gratia, pradeftinatione, jultificarioneld
{ubdic: Cwm nullus feive 1d vales certitmin
Jidet, cuinon poreft fiubeffe falfioms; fubefler auen
ei falfumn, fiquod non eft revelatum, crederts
quod fic revelatum, B

ResronpEB1s. Intentioem Trident!ﬂf
non fuifle, eo loco, definire, quod habicus fid
infufe, non concurratadadtum cujus Obie,‘m
eft nonnifi puratina revelatio: fed definit®
quod cuinoneft revelarum de fua verbi grits
juftificatione, quodid non potfic Credc“?ﬁ.df'
cui non poffit fubefle falfum, per quod_rpll'é"
{upponitur; pofleid credere ﬁdc,culpoﬂm” i
eile fallum,

Cox




Difputatio 1L 8s

ConrtRr A, quia quamvis eo Joco non fuerit

mens Tridentini id definire, fufficic quodid
colligi poflic, ex verbisillius: agic enim illic de
fide Divina, dequa pr;z:dicar,qub-;l ¢inon pol-

ficfubefle fal(um, & quamvyis fupponat quodid
credipofler fide, cui poffet fubefle lal\um, non
tamen (upponere poteft, id credi pofle fide Di-
vind, de quotamen hicquaritur. . Jam autem
univerfaliter de fide, caque Divina, { quiain
fubjeta materia) pronuntiavit Tridentinum:
quod cinon poflit fubefle falium.

Prosatur Secundo. Non implicat contra-

dictionem talis qualitas, quz effentialiter depo-
feat, ut concurlus illi ad agendum tribuatura

Deo, nonnili tunc, ctim re ipsa, objeéto illius
Materiali, conjungitur Formale veré.  Sed ta-
liselthabitusfidei.  Ergdimplicabitillam ver-
{ari circa marteriale, cui non fit re pfa conjun-
&um fuum formale. Minor probatur Qui_&
phralesPacrum & Concil. appellant fidem elle
certiflimam, fidem nunquam falli, & enuntiat
Auguftinus, quod Potius veller dubitare an vi-
vat, quamnonitale habere veritatem,quam in
eordeandivit,id et credidit; non effer aurem
habitas certiffimus, G falli poffer, & putatitio
formaliniti.

ProsaTur Tertio. Argumento Negativo.
Sinihilobfic,non debetin linea certi, deterioris
cficlortisfides, pra {cientias precipué cum ab-
Eofuti’-L&.‘J’[,ctm'ccrtirudoﬁdci,ﬁxprn cerritudi-
nem (cienti@, de quo infra,  Sed fcientia non
pocelt efle principium a&ds falfi, Ut proba-
tursquia & eflecaltus ille feientiz ut fupponi-
wor, &noneller; quia vel nofcerer per caulam,
veinon nofceret per caufam.  Ergo non effet
altus lcientiz: quia {cire eft nofcere per cau-
fam: Si nofcerer per canfam. Ergo, non

‘tus falfus; quia cui competit definicio
{cientiz, fcunonfalll, eltnon falfum, Cogni-
toautem per caufam, eft definitio fcientiz feu
non falfi.

Objicinntur primo Paritates aligue.

Priva Paritas eft.  Per nos poreft prohiberi
setiam bonus, & ramen principiari i princi-
pio fupernaturali.  Ergo & allenfus putare re.
velationi, poterit principiari ab habiru fidei,

ResronDETUR. Difparitatemefle. Quia
C}(n.n!'iu;::‘iaw'p::m culiigitur efle determinatio-
nem, in aliis principiis fupernaturalibus, ne con-
currant ad aétum {upernaturalem, extrinfece
malum. Colligiturautem, efle efentialis de-
teciminatio in fide, ne ei fubefle poflit fallum;
adecoque néinnitatur putatitie revelationi,pra.
cipue cum ille error, foretintrinfece malus Na-
turzintelledtuali,

SecunNpa Patitas eft. Poficd praemifi
defide & alia falfa, non implicat illam premif-
famconcurrere ad Conéluftonem fallam. Ergd
nec implicabit coneurrere Deum ad aflenfum

.

pucate revelationi. Circa Aotecedensdifcur-
rit Lugorori feét. 7.

REsPONDETUR, Di['pﬂritarcm eile, quia nul-
lum eft fupdamentum effentialis determina-
tionis in pramifla; fecis (utdidum) de fide.
Deinde pofita premifla de fide, non hoc fenfix
cltde fide & {upernaturalis, qudd debeatin Syl-
logilmo credi nonnifi Ade Divini: fed quod
alias fit credibilis fide Divina, adedque adhuc
poteritefle nacuralis, & quanaturahs, principia-
reillumaffenfum, Deinde, fi exmala incelle-
¢tione Premiflz de Fide, fequirur Conclufio
falfa, illa non erit actus fidei in quanttim malé
intelligicur, adeoque A &us fidei, non concur-
retadfalfum.  Pauld aliter candem d ficulea-
temfolvit Lugo: dicicque, per Accidens illam
premiffam , concurrere ad Conclufionem ec-
roncam.  Sededdem vidrelpondent oppofiti,
quod fcilicer per Accidens fides Divina, poflic
moveri n'cwiuzion('puratinﬁ_

TertiaParitas eft.  Quia multz aliz virtu=
tes fupernaturales, poffunt exire ja fuos aétus,
circa objetaratione {ui formali'ton informa-
td: ficverbi gratid poteft amor Deiamare fub-
filtentiam ablolutam omniburs tribus Perfonis
communcm, quamvis illa non detur; & obedi-
entiainclinare ad id, quod revera tl]}wnhr nem
prcepit.  Ergdidemdici poteritde fide.

REspoNDETUR.  Przrer allatam difparira-
Gty : : .

tem, id obftare: qudd (cilicer habicus alii, i
verfentur circa obje@um re vera, (Ui ratione
formalinon informatum, non agent (]llldgluarﬂ,
contra exigentian {uam effentialem, qu exi-
gentia .'IFI"J. nillis [-.-Izll'ombus oftendinon poteft,
nifiquz fir, verfari circa oh;cftumproncpmm)_
. " y L
ficum : h:ncencafu,mmrnnwnmnutxrnf
tur extrafuam formalem ratioy
tur fecundim illam,
fidei concurrererad affer

un-
iem, fed operan.
Vaurem i habirug
ilum putarz revelarig -
nis, extrahererarextra fuam exigentiam effeq..
t]a]clmfbcnnd&mqunm })('tit,ﬂ{ui“? non poflic
fubefle falfum, adeoque ne moveagur putatire-
velatione.

N

Quarta Paritas.  Prudentia fupernaturalis
Ipe&at ad intelle@um, & potelt verfari circa
objectum, cuinonelt unita ratio formalis obje-
&i. Quod ipfum probatcur; quiadi&arado-
randam Lﬂ_lr verbi gratid Imih.lm,qu.mtumuis
re vera hcri poflic, quod non (it confe-
crara.

Resronpiti,  Alind effe pridenti
petnaturalem verfari cirea objectum
Ii‘t m}:m ]r ;1ti4-1 !fi'n:'m- lzs.,‘q uam inquirjc prudens
tia; & ahud elt lari prudentiag
jeétum citi non eft lmji'.'ll:‘:ttl;» e

: ! tormalis aliorim
habitaum : pomum eft falfum, fecundam ve=

rum. Hincjam difpatitas cft; quia prudentiay
elt :!ct-?r:luﬂa[-l, noinifi ad ai.ingcnds:m actio.
nes lecundum circumftaneias, hic &nunc, Hine

(h) fi hig

am f(ga
Cui non




86 Traékatus .

fihic& nune, fecundliim regulas vircutis & ho-
neftatis, poflic hec Adoratio ficri , di¢tando
illam, non tantum -non extraheretur ad hoc,
ad quod clt determinatas fed exerceret fein
fibi debitos quia autem fides eft effentialiter de-
cerminata nonnifiad aflenfum certum, b elice-
ret actum proprer. putatam revelationem, €X-
trahererur extrafuam {fpeciem, 8 ageret contra
fuam cflentialem determinationem, Rutfus
prudentia [uperpaturalis, comparatur cum pru-
dentia naturali, foloque ordine, & n aliquibus,
Materia diltinguitur. Prudentia autem na-
[ura‘.h,rc[’lvicitad hic & nunc, lecundum leges
judicii. Jam aptem fides proportionatur {ci-
entiz, Sicutergo {cientia nunquam cognofcit
falfos ita nec fides.

Quinta Paritas eft. Non obftante fuper-

naturalicate, poflunt alii aétus {upernaturales
fieri ex imperio venialiter malo, ut fi aliquis
imperet {ibi fumptionem Euchariftiz, ticuld va-
nz gloriz.  Ergo & fides, vitiari potcrit vitio
falfitatis.
* REsPoNDETUR. Difpatitarcmcﬂb: quia
non eftcolligere effentialem determinationem
incalu Antecedentis, quazhaberurin cafu Con-
fequentis.

Osjicrrur Secundd.  Idem cltmotivum
aflenstisinutroque calu, nempe revelatio Pei,
Ergoinutroque cafu, eriridem actus.

R ESPONDETURs Nonefle idem motivam
inre: pumtiti& enim, & veré revelatum, reas
liter diftinguuntu: {ed funt idem apparenter,
ficurcolor verus & apparenss

InstATor Primo, Poteft Parochus cum
3isdem morivis credibilitatis proponcre articu-
lum falfum, com quibus verum, Ergo & fdclis,
¢xcodem principioafrcntin.

Rzsponperur, In gafu Antecedentis ,
non poteft colligiulla determinario efentialis,
qua determinetur Parochus, ne proponat
zquéfallum,ac proponitmylterium: & tamen
clt eflentialis determinatio 1n habitu fidei , ne
soffitaffentirinon revelato.

Instatui Secundd. Ille a&us, qui nen
pofitus, facit bominem hareticum, pofitus,
facitillum fidelem, eftactus pofitus ab Habitu
fidei.  SedfinonpraberetPetrus aflenfum ré-
velationi; quain putat efle veram , quantumvis
inte fic falfa foret hxreticus. Ergo ponendo
i]kuma&um,crirﬁdclis.

RespoNpETuRk, Falfaminptimis effleMa-
jorem, eo; quod pauciora requirantur ad con-
crahendaminfidelitatem, quam ad effe fidclis:
nam ex generali princiEio, malum quale eftIn-
fidelitas , eft ex fingulis defeékibus: Fideliras
autem quz cft bonum, eft ex integra caufa.
Deinde illi revelationi diffentiens, non propret
id quod formaliter & tanquam Minotem ne-
ggt,forcth.rrc:ncu_s.chprop:crid, quodimpli-
cit¢ & tangquam Majoremnegac: quienim pu-

tatitiz revelationi nonaflentitur, cenfens
8 Ll

cile veram, eft implicite refolutus, ad o |
10

{fentiendum Deo dicenti.

tnstarur Tertio,  Eddem facilitate oy

ctur aliquisverz ac putata revelationi, [

ex eodembabiru.

1

Resronperur.  Conlequentiamnon gy
ol

quiahabicus fidei infule, non eft

Porroiplaillafacilivas, poffer referriin habiy

faciliratisy,

aliquem naturalem acquifitum fidei; poe
item referriinfpecies easdem: faCllitanTEmj“
tefed partc objedti; quaetiam facerent iy

fenfibiliteradvertat fecom difficu

cafu quo non haberer, habitum facilitan
Deinde fortéetiam non fenrirer tane Bl

Iateope

tem, polteaque inftructus, difeernerct e
& e A : 3 i

ifeilld; licer dum illam non expetircur
{erid referre, in aliquam rtencationem disboly

Deniquedici poffet DEUM urA

uctorem Ni

tarz, (uppleturum defe@um principii filin
givi, ad occultandum, neé pucet homo,infeel

principium difcernende infallibilicet putan

revelationis, 3 vera,
Ogjicitur, T'ertio.  Ponamus

aliquem Ji

dzum ante Chriftinarivitacem elicicntem s
attum: Credo Chriftum nalciturum, pi

mus rurflus continnare hunc actum etid |

poflt Chrifti nativitatem, hic aftus poft Chif
nativicatem erit faliis, & tamen erit fideiq

idemactus continuatur,

Reseonpet huic Argumento S, Thomat |

cunda Secundzquft.. art. 3:.ad . Dicied
poflet, huncattum ewndem percepribiliter &k
fundim noftrum putare fore} gquid motiE
quod perceptibiliter movet, putaret efi ko
in re tamen ip(a, erunt duo diftinéi atts !

primus quidem fupernattralis, 8z¢
bitu fidei: fecundus aucemelicitus

licitusabbt
viribusaté|

r2,  Addo nihilomints hune actumj Ch
{tus nafcerur, etiam in nobis fidelibus, i fort?

tur per ordinem ad illud tempus
quo verum etat dicere. Chriftus

P;—xtcrimz
il
nondums

natus, fed nafcetur ; perordinem inquamic:

lud tempus, Ly Chritus nafcetur

etiam ant |

bis fide Divina creditut : quia actusille per¥

dinem ad illud tempus; femper eltvers: b

hoc fenfis, poffet continuari ille fupernatits
actus 4 Judzis, effeque adhue vers:

Poffibitisne Qualitat fupermmm/u e
dens ad putate revelathm?

AsSEro Primd. - Pofibutenele quabies

attendentem ad putatam yevelarionem.
Rartio. Tumguiaidnon implicat

quia poffibilis eft qualitas, Qu¥ ead
bilis principiet actus fidei; adeod
vices habitus fidei, & infupet f
rationum prxfcnbcrzd? reg‘qlas
agendi; itauc fub hac formalitates

em indi |
quc hﬂb:;“ |

ic directivaoy’
hic & oo

fon ¥ |
o |

!

|
\
|
[




it

Difputatio 1. 87

t 4 parre rei. fed ve
&overum proue eft & pacre rei, fed ve-

rum, ptout eft in his circumfitanciis, licet lub
priori formalitate, habear pro objecto verum,
: voflibilis

prout cft 4 parte rei.  Er .
erit habitus, atctendens & revelationi, vere & ein
quz hic & nunc putatur vera. Et 1.J\?11_t dantur
actus voluntatis iupcmarumlcs. qui procedunr
fecundim merita objeéti, prout eft a parre rei,
& {imul prout apparer; & alii procedunt fe-
cundim merita obje&i, non prouc eft 4 parte
rei, fed prout apparet, ut cum diviri, & ramen
mendicanti; cadem mifericordia tribuir elee-
molynam, cum milericordia non pul'iir moveri
nifi tunc tanttm, quando eft miferia: ica ut
etiam diftus habicus, non poffit aflentiri tan-
tiim objeéto fal'o, & quoed apparer ut falfum;
licte poflic affentin objelto, qued purat non
efle falfum, fed revelatums adhuc enim illa
qualitas eric virtus, quia nemo malé utatur, hoc
eltad fullum credendum, quod ut falfum pro-
ponitur; erit etiam difpofitio ad optimum infuo
genere,hoc elt ncPative, non inclinando fcili-
lC('[;1Liil!lfltll‘a(]ll.'ilcric,(‘;l!AH‘I‘HSi onficdifpofitio
ad oprimum pofitive, hoc eft,
fectionem ob prout elt a parce rei
Tum quia in 1s non tantum aflencicuc
vero prout eftd partereis fed etiam vero, pro=
uthic & nuncapparet.  Cur ctiam non poteris
dari qualitas fupernaturalis, habens (e per mo=
dum porentiz intelleétive {upernaturalis, que
atrendacad veram & putatamrevelationem,
ResponDEBIg cum Oviedo cont, G 4 num,
31, Quamvisnon poflit in hoc puncto afligna-
Ti

attingendo per-

pugnantia pure phyﬁm‘;n!i"c: Ii tamen pot-
elt Moralis 8 Theologica: hoe eft formaliter
relulians exbondtare & perfeétione DEL licee
radicatainnatura actis.

Contia, 1t non datur repugnantia
= t)
m-nﬂil S, ne 18 |‘r!!\f:(!f;]:}: thpCi’I]rL[:IIdﬁS,

procedatfecundambic & nunc, licét non fem.

per procedat fecundim objeGtum prout eft &
parterei, ita nec in prafenti dabitur ulla repii-
gnantia Moralis.

Assero Secundd.  Didtam gualitatem #om pof-
= ’

ittt fidei.

Jewocars rigo
R a 1105 quialy fides, exacceptione pralen-
ti Theologica, {upponit pro habita nonnifi
fumme certo.
A .‘.,;z:r-'rtl'tl\‘).

Talem /}.ﬁzfnmlwfﬁ liber alis
deis quia adhuc uterque
refpiceree communem eandem, rarionem,
hempe revelacion ucfic,

J

Scdad fabiliendum aflcrtum primum [ol.

o I S
iabity

) -
roglic; 1420, ¢

wende mplicantio,
ProsA IMprIcANTIA ef}: quia & efferjl-

] 1 ]
lehal 1‘[:9LJP:‘.’:J'lL‘.Il.l.}\‘ ut tupponitur, & non

meobjctto proutd parse e pectato; iniftofen:

fufalfum eft, qudd f]lp:m*-(nr.ﬂm]o;l p st effe
principinm aflen{ds talfi,uc \'1.*&1’:‘:1%1‘1: pruden

tia fupernacurali,  Quod(i per falfum incelli-
ges nec ohjeéto nec p:'hpmi[:rni conforme
Concedi poteft Antecedens.  Et ficuc in Lo-
gicis falvatur veritas prime Operationis, quan-
tumvis appre

vendat ."\Hg_zf:!illl per modum ju-
venis alati: quia fcilicec ille congeptus, cum
Ub](_'[ftl) ‘Lfl'LT‘li[ ‘_zpf_‘-r{'hrnh_), h.ibt.‘L CCH'U[I'I'I]E'J—
tem: ficetiam ille ;

flenfus eric affenfus verus,
prout dicit conformitatem fecundim hic &
nunc Pli[.'lr.'.ﬂ‘l urveramrc '\'.'!-.! ronem.

Secunpa IMrricaNTIA deduc poteft ex
j\micu._'qu.n‘ra\-'aslih:lmcEmn:uurm(iri}\cn.,in.tru--
dicium.) Quod fcilicer DEUS, efler caula
pacticularis aflenfiis falfi, & tamen lupernatura-
lis; quia concurrererad illum aflenfum , non de-
terminatus a caufis fecundis.

RespoNDETUR, Implicantiam multum pro-
bare, probar enim quod nec DEUS poflit effe
Auctor {upernaturalis prudentiz; guia ctiam.
illa eft principium affenfiis falfi ~Compatate ad
objedtum.

Trerr1a IMPLicANTI A eftex Lugone cia-
tohum: §g. Attus (upernacuralis in fubftangia,

on potelt efle indifferens, uc fic verus vel fon.
) nec habicus fupernataralis poteit cffc in=
diferensad verum prout conforme objecto, &
verum prout apparens.  Antecedens probarur.
Quia diéti adtus funt Ordinis Divini, dati ad
hoc, ut homo conftitutus in ordine Divino,
operetur, qualiterdecee operari hominem, Di-
vini Ordinis.

REesponsum,

.

¥
n

Implicantiam probare muleim
quia probatnencfle poflibiles actus prudentiz
fupernaturalis, qui fint Ordinis Divini, quiia et-
iamhiinterdum fune difformes, comparace ad
objectum proutefta parterei Quodfi fufhci-
at illos effe hoc fenfu Ordinis Divini, duia {e-
eunddm formalitatem {uz Entitatis, h el_‘lmu {u=
l\cl"mrinm cuajuscunquenacur® creatx vel crea-
bilis, licethane {uperantiam non dican , in mos
do [uo procedendi: in hoe enim {uperantur 3
fcientia verbi gratia.  Ira & ip prefenti, idem
dici poterit pr: ;ip!!éﬂll(fllt: quia mnd.mopc-
randifecundim hic & nune,no
turz intelleétualis.

InsTaets Primo.

nelt malum nas

Actus fupernaturales fung
I;J[L“l'I!tl'!r“.[LCd,th"Of.’!lraliti}]']!cr_
Llguidemn perillos formalireg
aturd, fupra propriam Cond:tionem,
18 perfich & non deterior Ic

talesinfuaen

ficiant hom
elevarart
Ergoperille
ber Narura

&

Responperury  F

dadi des

iamifi pridenei:
!

3 I H{upetnarua
talisactendacadbic & hunc, non réddicur derg-
riorperillam nacurg; quia etidm arcendere ad
hic& nunc,effbonum hatire intelleétualis, iea
nec per allen{um putat® revelationi, deceriof
rcddetur natura.

111
1
i

IvstazisSecundo, Afus (upernatuialis via:

(hy. a2

litita-




88

luntatis, non pmc&cil‘cmn[usintrin{bcé,quam-
vispoflit efle malus malitia excrinleca & deno-
minaciva. lj.rgc.us‘c;attuhjn':c:llct"tfl‘;h:purnn-
turalis, poteft efle fallus & erroncus; non enim
clevaret, fed deprimeret.

ResponpeTur.  Adum ﬁlpcrnnmmlcm non
poﬂ‘c elfe fallum & erroncum, i nec fic confor-
mis objedto, nec procedat fecundium hic &
nunc; deteriorem enim hominem ut affumitur
redderer: ficut femper etiam in naturalibus,
deteriorem, error reddit, nonreddicprudentia:
confequenter nec ille aétus fidei deteriorem
redderet.  Ergo ficit prima operatio, cujus
yeritas fumitur ex objecto, non prout eftd parte

o S5 %
s -

]

D15a=tL ;
De Pafllionibus objeéi Fidei Divin. ‘

dub autem contradiGoria in nullo afenfi ol

= Omine harum paflionum veniunt Cet-
fricudo & oblcuritas: rationem tamen
SURS principalioris habet certitudos hine in-
evidenciam perimittit {ibi truucati fides per mo-
tivacredibilicatis, & alia, dequibusinfra: {um=
mam autem certitudinen non Permittit fibi
truncari, de qua certitudine 57

QUASTIO L

De Certitudine Fides,

RAEMITT O Primo.  Notificari poffe certitn-
der:gm per contrariiexclnfionem; hempe quod
fit affenfus formidinis expulfivus,'ad eum mo-
dum, quo fuo modo netificatur frigus per hoe,
quod expellerenatum ficcalorems Quxipla
formido, involwitfemper & affenfum & diffen-
fam. Ratio quia {i non involverec aflenfum
non eflér formido, {ed fimpliciter & abloluge
Negatio. Rurfusfi noninvolveret diffenfum,
efferabfoluta affirmatio. - Qui iple affenfus 8
diffenfus, debet quideni efle circa idem, fed
non propter idem. Quod debeat efle circa
idem. Ratio cft, quia alias affenfus ille & dif*
{enfus, habetent fe omning difparaté, i habe-
rent (e difparace, aflenfusnon refltringerer vim
diffen(ils,& ¢ contra. Confequenter aflenfus,
fimpliciter eflet affenfus’, fimpliciter autem
affentus.noneft formido, Nenegamen diffen-
{us & aflenfus debene effe circa idem propter
idem : quia alids in formidine verificarentur
duo concradictorias & idém quod affirmaretur,
negaretur, & quod negaretur; affirmarctur ;

rhabitum.

: by b 5 :
Shlta Al

Traltatus .

rei, {ed prout przfentate, non reddit deter
remintelle@um: ita & in prefens, e

InsTaBrs Tertid. Non poteft D
producere habitum erroris. Ergo neg d‘thé

Responperur.,  De Antecedenti igfy,
erit. ~ Interim difparitas eft: quia 'h::bitu;:t;
roris ut talis, non habet ullum agum qun‘h.
portet perfedtionem, qui fit in bonum,one:ﬂl
tis, quinon dedeceat {pecialiter natugm w[c‘
lettualem.  Jamautem habitsille, c[imll.:':
fentiens putatz revelationi, non lmberena;
dedecentem naturam intelle&ualem, ﬁcmﬂ.‘
lam nec pradencia dedecer. ‘

= FkSY kS P e FRN PR S ey e
R
T [ e Tt e e o

ATIO-IIL

funt, imul fecum ftare.  Porroiniftay. g.fie
midine, fortaflis Pecrus tion folver debium
fortaflis folver, formido illas fon vedi
citca potentiam phyficam ; non {olverd |
Ratio quia objeéum formidints, eftillud, qud]
eft ratio formidandi, potentia aurem illa p
ca, non eft ratio formidandis illud ehim
poteft effe ratio formidandi; quod cum alt
certiffimo ftare poteft.  Jam aurem quice
feit, quod fir futura foluto, noleit d\;
potentiam phyficam ad non {olvendunm, cu|
liberé folvac,  Necitem vetfatur illaformid
penes folutionem & non folutionent, quiadii|
in illa formidine contradiétona vepfcat
tur,  Quod ergo tandem erit objectims formist
nis? Formido illa vetfabicur afleniu ﬁmf

objettum quod eft futurum vel noh futururll!;
jas habee affengiend

ita ut raciones iple; q

& rationes quas haber nen aflentienc)
ingrediantur illud Objedtum. Ratio ¢
alfentiendi ¥

hoc modo

imprimis in i
difientiendi, non verificabuntur confrnﬂi‘f“‘
ria, quia licer fint de codetn, non furt _PE:
pret idem, (cu rationc ejusdem. i ‘a“?
patte; fervatur id quod diximus !':rp;!:
nempe formidinem circa idem Lj.ﬁbc“‘ \..
{ari aflenfu & diffenfu. Eccere ElS F
hoc falvatur formido , ﬂ“"mf” PI
mo & per le tollitur formidas fed ,Mf.
& motivis aflenriend! 2

L‘]L]U

latis ranonibus pis
diffentiendi tolleretur per € hlgtls e
Quod ipfum probatur. Quia jua;enﬂ .
: : ~Alentiendi & m f
tionibus  affenciendi 5 il

|
|
i

l
|



| iputatio . 30
i AC1oNiBus ¢ ntiendi, ! i
tio, non jam formido, & ¢
o s rationibus diflentiendi & n
!‘?'\ "‘ir_-;‘( 1 himpliciter

Hivam. ‘(,'1" itudo fu

: e o
usacl objectum ¢

; Cernitudo autem ob ]
in fundaca vero.

15 rationis Motiv:

Vi
1
iC

LIIO]‘ mrea

mter

colr

m ablolugg, certum it ec-
e, {1 verum {ub cond ittione, erit et-

erum verum
finitive, efle

dictum. Por-

10C 1P 10, QL1132

lud iplum, ¢ incertum.  Ucpote
itis obje cctibile pmr( ul

" 1 .0
1M tamen id quod €1t cerc
- 1

201 effy

, fit affedt 1ibile

tis obje l~.-|u\(\=[k1n

1, DA

'mrm 1\ r exi
t debet efle,

Jeine 1 }(’lllﬂldﬁ
m pro detdr mun[-‘ q

o
el
1
1

10 ec=
3 l’"‘!IJ nitor ibero.
rius v ':n

I \'.‘”:(;L"‘?T“ {], 1(: L

cht ‘ﬂl'(

1atio t

i ef]

pi u-:cz'n'is

adfero,
inatum,

quod non deber
ue iuj—b‘libil’-", gri

rrusictas, hie |. potiusex lineadici, dete
liciur i hofpes certd venturus, hoe  {e. ~f‘fﬂla!l‘ful'twumLhm ‘x-urm:

(h) 3




-, {eu ratio, qua non potelt cile

nlls aliter le habentis, ac exi-
ecti: infallibilicas aunt
15, iNNICENs prac

1 fubje-
moti-

\,1 Vidy L:l Jf\, L\tl‘.r‘
'\’1\‘

in

Colligendo dicta. Motivum certnm

quantum cftita,ac debetefle, vocaturverum.in

quantum dicit determmationem, vocatur ne-
cefl & in quantum eft principivm for-

nfiis fecundim mefica objeéti, voca-
le. Ri }71] da iLPLt itis \I\, "UR [ ic
p. 1l sthoc explicatcer ticudinem, quod di

cat:;;uurmmmmmn nlecamactis cum objc
to,ita ut veritas dicat folam conformitarem
cum objeéto;, non dicendo connexibnem in:
trinfecam. Sed hzc c\']'m'-ntm oftendit non-
nifrcertruainein a

parte principii {e tenentem;
& non certitcudinem 1 )arte motivis uddum%
autem furc deleriprio illius ut fic. ]\ruvcum
demuis per pof =1{\-1\. vel imyj *rf'f bile eriamm habix
tum l'l..-tlh.[](,lil a DEO s'nc fidei humanz
connexumintgniece cum objeéto, (éd inniten-
tem loli veritati humaha, habebitcertitudinem
3 patte pr incipil & connexionein intriniccam
cum objedo, non habebit tamen cettitudinem
,}_t) arte molivi.

De Conditionibus Ceytitadinis.

PrEMITTO l.;\.-‘1 o,  Quidf: ff/'i‘ﬁjfff.ﬂrﬁfﬂ

df( -”!Ifﬁr“fl'f'-'i' -.'"(?JH’J ilL dlip 6. UM ]b (‘Lll Pf;:
terhas mm Londmumcs certitudinis Form:ws
quzelt firma adhzfio, & innitentia neceflatio
&mml biliin [uo genete motivo, terciam hanc
‘.miu. nempe quod taliter proponum obje-
tum, ut cognolci & judicari evidenter pnﬂm

repughantia, cum piudu]tl dubitatione.  Ra-
tionem fux doérinz reddic Lugo, quia nif fi hae
tertia condicio requiratur, "v'ic'(t.u concedenda

in .‘11\‘“0 fenfu, gqui communiter in-
Hmatur, ¢ IIIUU ipfum probat. (,\1_.11[{
is veris ini materianéceflaria,
clat€ penetrantur nec proponuntur
infetrar ednclufionem étiam véram, porerit vo-
luntate, fibi impgerare, faleem impru identer af=
{enfum firmum, & excludentern otnhem formi-
irca Ptzmiflasquam circa Conclu-
non penerret; uimnm Ik
-JEUOHL“.I‘;.

aliquis

EC’U \}L.JZ noii

dinem,tame

m\ur‘u.n &
enim objectum iu yerum iri
1, impoflibile e {t CI".’UL. fuctic
er conféquens impollibile eft,quod
is objecti fueritullo cafu falfus; ha-
it etiam ficmam adh&fiotiem, cum velun=

be
tas poflit imprudenrer affenfum firmum impe-
rare,fine fufficiend fundamento, ut conflat in

nillimé & obftinatifimée tenenti-
nam fictic voluntas, licét non
poflitimperarc a&tum Amotis circa objectum,
nifiinillo appareat aliqua ratio bami,po:cﬁ. ta-
men propofito bono, imperare ibi amorem

Haxrétici
bus fuos et

Tractatus |

majorem, & hir
jectizitaineell
je&o,inquo nonapy
volantas poflit hoc ei
faen alinm tat

q uo L‘titi aflenfi | g
.}m ne CL'T

Lm’lwl 1erea
Armis, &,innit

Eur |

u urcomin

crtirndinen
dici "lnmnmn,mm €o calu pofe
Up[’y aliz As tdL!]l dicendum efferd aeomni

jurare:
alio GbiLCld probabiliter nobis propofita: ok
{emus enim jurare,
peratd hol
dtum; &
He illiss Doctritia

nos elle cercos, nimiram)g,.
ois prius aflenfu firtho cirea tale obe
cohibente formidiitent achial

Non SarrsFacirPrimo. Qo eni
An ille affenfus, {it Incelleéus, an Slci:m'nja;_
Fides, an Error, an Opinio? nequeenimconr
munis pI‘;ifofuphm agnofcit alios affentind
]“n autem ille affenfus non efletls

clleétus: quiaintellectuseft -*1Tea‘||uiprr'1cu:o-
Fum prepter illametipfas clim tamei p
affenfus procedat proprer alivd.
allenfus non eft Scientia : quia hecinger
fira habet, quod fciens in a&u lignato, fcitth
fcite. Non euam Error: quia hic nongia
pcrhurtu per caufam reis hocque ipfo, illac
gnitio; non eflec cerea, 8 non ¢ffet innitens ot
cellariz & infallibili rationi, fi forerétror.
gtiam illc afenfus eft Fides, quid non el
mere proptet u.flu‘no‘num Ergo J-Lm.|<'|- {
debet effe opinio.  Ergo hecellirio
bcnsfi\'m:unndhmﬁunfm,-1 mo enimop
firme adhazret.  Ergd ulterins ille affentds;
nonecritcerrusfed opmarivus: opinativimal
tem, certitudi ladit,

i‘ﬂ-‘\t‘ln $s

em exc
Now SaTisracit Secundd.
fuhujus difcurfis,
cmwinc-"v Nam ];111)1‘111*1( N
ca pnl]u imperaré yoluneas a {ferilum :
'\ tio quia ecrain voluntas, 1wnpmﬂrlm‘?f“
affen f'nmfmn i, nifi afitecedat cognitio &8

&iva ‘1m< imperii.quz fion lmreuh' fare
1§,|1L(‘£ul'

Quiain progrel
nol

affumit aliqua Luge gt
0, qii\]\

fl [mﬂi'l\

1‘[” 1TCIN }ilL\_]]‘ ain ;rmﬂCCI
rids dicat fe firme adhereres fuod
enim imperet voltntas affenfum ffmum inte
bus fidei, id oroficifcitur, tam ab evidentiamo
tivorum credibilitatis, q\m'n a {pECIﬂh [fom
natione Spiri mCt[, qua lia !:rznmpl
poflunt oftendi, utit cafu oli i culeatis, fmpe
voluntas, firmam adhzfionen. Sicut g™

(it
vis mihi Pettus aliguid eftetur, cujus }m;nw.i
pi




umic de ¢ L eticis cum dl]ul'l.~

fiénim procedar de Ha-

s potelt impera-

ia moventur rationibus

us nabiicum coh-

imj mr:m:.an“ llflu ,ﬁrm-nn adhzfio-

ad ‘Ll’mnu Mt J”Il\.lJH:: ]\hl-l‘; mnt

't potentia liber

[11l||.\_l ectu 1 P

tiictam ab lHr\ dua-

-ati poflit,quos

quia ut redte

1
dem motiwis proj

licat proponitt

1 -
milla conc
itudinem, qu

proponitur,id poflit cvi-

lll;.il]? pet rinensad i

quid vert

UL é'h FINOC:
exmodoq

wis actu

denter jl

quia a tack }i-l{-‘m‘]‘ :
necefle eft ack
1aberée firmam certit

poflic habere necef

necfuflicicquc

communiterdicitur ) conneXionem cum ve

tate objedti, fed nec (i!L eft; it actu habea
Erpgodetiamne Jlf"lhc ietad aCtualem certity 1di
nem; pofiejudicari tale. Ad

aic

3 IIH ovenire l\‘.'\ 1€,

eccundum veritatem objecti, qui

Ergo uitra ponetur tértia conditio?

Ex his Corrices. Hanc conditioneii
non efle fpecialem, fed 'ncl’it.n.w. in adhzfione
firma, &m {uppofitione procedendi fectindim
Veritatem olm L,-}.'

rentur dux nonnifi 1:..‘
1L.L1L 1tur llluu\ 0s faltem \.J" osd 1111,
_ulumzcLuim\,ahquoqv. tos fidei
quenos credimus: quia quidam illos ¢
propeeridem obje@um formale.

e .
INESPONDETL

Hzreticosformal
dereé propter folum mortivui
}:111113;.@1:4];“11 lunt fuas res 3
{as. i!lH-I"J-PH.'11(1\-'(.‘lll’,llx",.!'LIIjl. [

n,quod fit vericas

CCrlo inotiva
acnos. Sedpofito qudd eodem motivo mo-
verentur elicerent actutn Tque cértum ratiofie
mouvi, ed non tatione p1 nec “:u {Ima hocprin-
cipium in fiobis eft habir

155°Ct L;c.n\]lu. effentia-
Rt = oy Sy AU als 0
hu'a determinatiis; ad concurrenduin notinifi

amrevelationem; q Juod principium noi
eltint IA‘IV‘:LM

Pr&EMITTO Quinro, Dui
wec ibats Cerrittidings .
“.'-'1; 'r' i’w«ﬁc ;
ncce

&, Séin ,,.f,, ut modus c6 l.‘lL‘Hd‘ Etrlnr',u
hinc Haretici quamvis moverentui D/

lacioné fola, non haberent cert

LCial in-
i, & cum ad
li dhtece=
‘._‘(-):‘:. e l(L ln=

u:'cdc:]da jtidi=

bilem, & Im_u‘u. conditio

(h) 4




alicer ce Qtied
-alu, quo LB per {u-
v concurreret ad aflen-

quia i

falfum:

concutrere ad aflenfum
iego, qui clicio aGum fi-

cum concurtere, non eflem tunc prcaprik" cet-

tior, quam fiackumere natarali eam crederem.
Conditio. Ut aflenfus fic firmus per
quem {ciliceritaadhzreat chjecto, utabillo vel
nullo modo vel nonnifi difficulter dimoveri
P offit. Hanc Dolfrinam ;,-f’:.-r;'éf,t; impugnat Lugo :

IvpueNaT Primo.  Quod poflit dari affenfus
immediatus certus,licétnon appareat connexio
neceflaria, inter excrema,ut conftarin affenfu
fidei. Ergd apparet, non efle univerfalem
Conditionem, connexionem medii cum ebje-
cto.

ReseonpERT potelt.  Non pofle negari,
id ad aflen{um certum, neceflaria {ic con-
nexio motivi gum objeéo, five fit inter extre-
marealiter, five nonnifi ratione diftinéta: cum
.:'mpof’léhﬂ‘asﬁt.1ii7cnfus ecreus & non verus, ita,
utfi ficobje&tum verum ex {uppofitione, etiam
connexio ficneceflaria exfuppofitione.  Siau-
tem [ic impliciter verum, etiam CONnNexio erit
ihupliciterncccfﬂu-]a: (}11;]]15‘C\11-L[1'\“X1'0C.‘:f'up-
};o.f'ilionclci}-:timn inter Deidictionem & rem
dictam.

ImpucNAT Secundd,  Quia ad certitudi.
fiem, hon :'rj-q;‘.irizurquédaﬂ"cntlcns cognofcat
veré(uurh modum aflenticndi efle infallibilem.
Nam Beatus videns DEUM, habec adtum
omnino certiflimum, quamvis non habear
actum reflexum, fupra ipfammet vifionem &
fupr jodum Cill’a [Ci}-‘.}ﬂll.{iiﬂi‘;l”ibﬂcm.

‘Resronperipofler,  Quodhac Conditio
non fit neceffaria, ur a&u exercito cognofca-
tur, {ed fufficic utin actu fignaro id fiag, & co
modo, quo, fciens, {cit{e {cire, quamvis id non
faciat,inactuexeicito, Hocque
folum voluit Kenincks  Unde nec requirit in
allato Xcm}ﬂ:;,’{ltin acku exercito, nolcaturin-
£allibilicas fidei illius humanz.

ImrucnaT Leroo.Lugo.  Exemplum ad-
duttum, a Koninck prebare oppolitum: quia
{cilicetfequensre lexio, pro priotinatur® elici-
tmmacum fidei b nz, cumque {upcrnatu-
ralem; non pnﬁ’ct fa cercum, qui in ante
non {upponitur fuifle-certus : non porcft enim
selle cettus, qui intelleGum non certificar
defuoobjedo. Cujus ulterior ratioeft, quia
gadem forma, eodem mypdé vnita, non porr,-,{t
in pofteriori natura, dare novum cffeGtum for-

eftnecellet

Of

malem fubjeto.

Respronpery poflee.  Hum aum in (e
fuife certum, quia ante eam reflexionem ha-
buitiizpcm..u[:’JIi:.wrc-'-nLcui\;nru:xncﬁ certicu-
do: fequensque reflexio , non facercr aétum

Tra&atus 1.

in (e magis cercum, fa men habeytamy
lum, magis certum; adeum modumlc“gﬂ“
invenit demonftrationem 311‘@““":&11&&1
illam pro tali agnolcit, nifi polici 1'L‘HtxiunnL:
rcerce {ud reflexione nihil pliss ccrtimdln‘;sﬂﬁ'
étiva illi alkui rribuit, quam ante nop |
fed {c certificat de illa certitudine, quaejag
in attu, Quoincafu, duplex ccmmdgi:.:f
venit, certitudo {cilicet objeétiva nﬂfh,.k;.'
titudo de certitudine adls; hacpofieriom
venitareflexione, nonprior.

lEbU{ T

pr
j
1 by

Nibilgmip

Nox Satiseactt Primd.
Condiri.oncr. poflunt revocari commods
duas. Namprimapoteftrevocariad conney
nem objedti.  Tertla revocari potelt af,
mam m%‘n;.u fionem: Sienimnon ficipfi zl‘ténh!‘.
enti ini’allibjii_s, firmé ei non adharebiey f;f
femper cum formidine. uarea etiam o,
ditio non aliud habet, quam firmam adhyf;,
nem. s

Now Sarisracrr Secundo.  Quia fean]
illa Conditionullo modo ab eodem explicany
quid univerfaliter velit.
herericis illud eft particulaes & particilu
certicudinis exemplum.

e certitudine, quibuscunque tandem aflihw
communi.
bilem,velintelligicinfallibilitatem ex partess
je&ti, 8 fic revocabitur ad Connexionem
vetitate objecti, velincelligit infallibiliaeme
parte cognofcentis, & hac revocatur adf
mam adhzfionem, utrumque autem fimullu
prum formalifatinfallibilicatem,

Nox Satisracir Tertio,  Quiaquodhare
ci non accipiant Ecclefiam tanquam teguln
infallibilem, hoc ipfum non eft fimpliciterae
ceflarium ' faltem pofitive ur fupra dicebam:
quia DEQ credi poteft; eriam fine propofitian
Ecclefie, uc fivin privata revelatione. Rur‘i"':;
quod haretici eadem tegu'd ad veros & ad fik
{os articulos utantur, id etiam inftantiam br
bet: quia eadem motiva credibilitaris, defert
unt alicui ruftico ad credendum articulum i
rom, & falfum.  Ergo explicatioilla II!CJ?““
fallibilis utendi, non fatistacicr, propret Inflar
tiamallatam,

DIFFICULTAS |
An az[ﬁz.ym Fudes fit Ct’i'fyﬁmlﬁf £

Y pponuncomnesatlenfus Fideh efle certl
fimum s habertamen id fuas difficuleates

Pun&um Difficultats ¢

Diftinguizur quo fenft affenfis F il ﬁ‘
certiffimus? £

wust Primo.  Affen[ws f{!”' %W'
[ certiffimunts certizuding ﬂ&jff?f’“’"
Sroearur Primo.  Audotitate A(.illl'xé'
tiffimeé,inquit S. Pecrus, Jeiat domibi ] "“‘”!’5;;%

75
!

ICE

o

Qi'in omhes |

Nam quod addicé |
Hic autem quatiy |

Rutfis per iftum modam infil |

|




.

[fermontin.

Di{imzatid 11 03

i3

Dominum eum s & Chrifl fecir.  Secunda
PC[l'i 2. fiﬁl&(’)ﬁ'it‘ IllL"\l‘ [ ,I.,.f'i}:r;-'?l c f’.F'.’J‘,"fog( Hm
Auguftinus lib. € anfell. cap. io.
Facilisis dnbitarem me viv orey quAm 707 it effe ve-
pitatem , quam ai livi in corde. Balilius Lplfi
43 ad Greg, Nifl. /# [ublimioribiss dogm: a!_t/fm
poLrer f, J ’ffﬂ(i[}ﬁ?:fﬂf{ﬂ»’ff'/f"j.)!l:!«‘t)’..

DEE 'ffz ‘
Erin Plalm. 11§. Fides [upra vativid tles erho-
dos, animam ad affen|us rabens. Richardus 1. de
In.pt cap. 2. Quotqios inquit #eraciter Jrdeles
X, ,;,hf’mrc LerLing encmils s qlsim guod fide
wits s pli 1..1v: déapud Valent. u.lp . quait.
.1Ll.n 8.

viur Secundd, Quod habet eandem
dinem objectivam, -q_'.l.ﬂ't'l haber iple
US, eftex patte objecti certiflimum: quia
otelt effe majus, hoc

DE
Divina cettitudine niliil p
iplonon eflet Divina, fiill ‘m yretur major. Sed
ectivam quam ha-
em eft objeGum & moti-
yum formale aflenfiis fidei, quod motivam for:
maleallentiendi, & cfle veracis, iplimet DEO,
nempe qlif)d fic Veritas primas

fides haber certicudinem obj

bet DEUS: g i

Prosaror Tertio. Quo motivuin eft certi-
iis, eo alfenfuseft certior certitudine objectiva
defumittir enim illad motivo; & :L;l,'TlJ:_‘,iﬁ_i‘i;l u
fumuscertitudine phyficd, quam morali, magis
Meray shy ficisc {mephyhc d: quia etiam motiva
{untcertiora, Sed motivam fidei eft certiflim
guia Divinu. Etficut fubfiftentia Chrifti eft

{ubfiltentiaper fectiffima,quiaDivina,ira & mo-
tivim fidei eft panuh!ﬁimun qum. Diviium,

Dicexpud elt Secundo.  Now effe dé natura
is fidei, effe cér iffimnm ceriitiidine graduali,
prosaTur Primo.  Falfaelt haec Univerfalis :
[L inis actus fidei elt certiflimus certitudine
g betefle verahazc particula-
ris.  Aliquus adtusfidei non eft certiflimus cet-
titudine ﬂhlul]dll‘ Ergd ultetits eft verum,
tionelle de natura attis fidei effe certifimum
Sienim hzceffer, de na-
tura illius, omniacui conveniret.  Falfam au-
tem efle illam Ugiverfalem prolntur Tum
\!‘ll all l-\“ 15 “ ircan U 15 l [1L ll] rl\.l\‘ :mnol‘nl‘us
{funt &qualis intenlionis nhmu l]i‘-,‘

ar

i Ergo debe

certitudine graduali.

1

l% omnes

uImLLqm-, meritorii l.n:‘;u idem dicendum de
fide. Tumquiade facto experimur interdum
nos intenfits, intetdum minus intenfé moveri,
licér nutnerus gradualisdnobis taxari non pof-
fin ]\pbuu‘u.mlm. cotiverli ex hzreticis,
quod aliqua intenl¢ ceedant, alia non item, ob
J\(u.tlm ( aperandas difficultaces:  Tum quiz
nullum eft principiom determinativam ad
,"._‘lel.ll ratem grd idualis inteafionis: non enim
hoc eft ]_,Hlnul incelle@tis: quia etiam fuos
ackus naturales, non omnes ;l-qxr:llltcr intenflos
facic, i[l[(‘z‘.‘fnr-q\uc allentitug 11,;1nup|,5 qnm‘n
Conclufionibus.  Noh etiam imc;)rinci}-;mm
dererminativam, eftipfe Habirds fidei, quiaille
fehabet per modum potenua 3 {ole autem po-

tentiz, non funt principium detérminans
& ]u‘ﬂ*m intenfionem. Non
acquifitus nacuralis, et tale determinativam

mu1m:cL\lmuanann.thw hochabet. Ergoid
uhnldu)c[in ut in naturalibus, ita & in pre-
Mo

tiam habitus

{enti,in majorem .1H1::: ationem poten

citationem ab excrinleco; qua fioh elt ratio, cutt
femper fit 2qualis.

ProzAiur Secundd, Quia intenfio actus fi-
dei vel eft quid realiter diftinctum a fide; vel
honnifi ratione; utrumque autem probat, quod
non fit de narura actis fidei, efle cernflimum
certitudine ::;r.niu;:h. nain i incenfio et dilkin-
¢ta realicer; cum unus actus;
qui, finitis in infinitum 'l\t|l'\l‘:1 conjungi pof=
funt s alias effet infinite inten( actuid
lmlwcm)qu.u! finitisininhnitum actibus conve
nirepolfee.  Ergd non eft ¢ i

nonhabeat :ui'n‘,

Lus, titpore

certillimus ceruitii-
dine graduali; quiaaddibiliseftilli copiagradu-
wim : qm)hnnm,nlmLr;.!]:i.,.;mcn[l[iu.-mrHL'LL:i
actibus, non poteft elle unus actus cereiflimus:
qumunumxu-x non habeefibiidentificatos re-
aliceralios actus, nec aquivaletiam ad plures
ackiis.

ProBATUR
fion eft in omnil
actus

R EsBoNDERIS.

fidei,
Ergo nee

Tertio.  Habitus iple

us @que mcenlus,
4

a 1} CIES per nos

Ouull I
¢ontineatur il tno lnci ividuo. leu ctiam &
IO[’I‘TIJ.L'EH lisintenfio contineri potent in uno
’iﬂ‘tt.

ContRA:  Quando ioccuir',.‘p-'_‘f,i(:mcm‘.ri-
:ﬂ;ri totaminindividiio,aceipirti {pecies
dumquod natuta elt, & non fecundim di
nesindividuales.

Neque enim il tio indivis
dllx_‘l funt religua in\dindu:x, confequentet neé
rationes, qua conlequunrut individuationem
funtinunoactu, _T.lm.":w::n_‘.uom‘.-n:1@9,.1111::.\,
quod totaharuraadis fidei contineatur in no
llltli\u.tiﬂ fed negamus contineritotam intén-
llUII cm; \ JjuE AL\][llllil ]ildl\. JI‘HJ\[ XNES.

Hane Conclufionem tradit Jklli'i.{ll‘.,nu!n
nhqunmm.1r\ncll itmagnam hdems ina
non effe mulcum lumen, "

Dicenpum el Tertio
u:fg/jm; £x flm.[ ]n"mu,
[én aétam, qui de facto cers
ctum, in ifto j’éi;ffé, actus fidet, non eff affe
tffimus.  Pro hac Coenclufione [
Secund4d Secundz queft. 4.are. 8 '.Lsp;xu.mm
3 diftinét. 5. ate. 3. Albertus Mag gnusing. difps
1;_ art.17. D. Bonaventura dif '{. mck CJJLI]]J[‘[_L

L]J.”Z 4+ Richardus aer, =, quzlt. 1. Alenfis
u tid parce quaclt. 68. att . EcS. Thomas hic,

qualt. 4.are. 9. Ubit dem certio-
ictnuir_h.;nlw

} _ lorem ex parte
{ubjecti. Et entia cicatus affert. 2. docer
s . gy C i r o &
f;,.ag,w_mnm, S itiam ; IntelleGtum princi-
prorum, quodammodo effc habitus cerrio.
rés, qudm fiden

87 nomine af

lanr Cajet. in

clme

Prosa-




94

_ Prozatur PrimoConclufio Jmpoflibile eft af-

fenfum fidef ex parte {ubjeéi efle certiflimum s
& efler enim talis ut fupponitur, & non cffet;
quiaaflen(sille ex parte fubjedtiseft certiflimus,
quo ex paree {ubjedti non datur ceror, fed al-
{enfu fidei quocunque, ex parte {ubjedti, datur
certior. Quod ipfum probatur. Impofhibileeft
imL'ogn-'IL‘CrCAu&(urimtcmDci:lttcﬂm;u m,ut
non poflic magis adhuc & perfeétitis cognofci.
Ergo impoflible eft illam Audoritacem arte-
ftancem, itaex parte fubjedti cerrificare, urnon
poflitmagis: que enim ex parte fubjedti magis
penctrabitur, €0 ex parte f{ubjeéti, magis certi-
ficabit.

Propatur Secundd.  Illa cerritudo ex parte
fubjecti eft certiflima, qua cx parte {ubjeéti non
datur major,  Szd certitndine fidei ex parte
fubje&idaturmajor certicudo: quia cerritudo
quam haber DEUS ex codem motivo hoe elt
VCI‘il‘nt]Sprimﬁ?, dere revelata proccdemis, €x
parte fubjectieft major: quiaex parte fubjeéti
illa certitudo in DEO eft infinira, in credenti-
bus finira, hoc{ueiplo,quia ex parte fubjeficlt
Divina, ex parte fubjeéli eft certior: quzcun-
queenim perfectio Divina,cft identificata Dei-
tati, & ex ipfa identificatione perfectior eft.
Neque walet fi dicas. Aflenfum fidei ex parte
{ubje&i eflc certiffimum, comparandoad {ubje-
&tacreatanon ad increatum ;noninquam valet
quia Conclufio procedituniverfaliter, - Etfics
ut fi dicas creatan: {cientiam effe maximam,
bené arguereturquod non: quia [cientia Divi-
nacft major, ita & inprafenti.

Prosarur Tertio. Quia i ex parte fub-
jectiaffentus fideieflet certiflimus, effet ex cos
quod haberet motivum ccrtiﬂir:num. Sed ex
€0 qu&dhnhcat motiv.um ccrl:fﬂmmm, non fe-
quitur quodadhucefiet eertilimus,quod ipfim
probator., Tum quia,qua fe tenent ex parte
objecti, non debent confundi cum iis, que
fc tenent ex parte fubjedti.  Erge nee
principia, qu® cx parte objeéti reddunt affen-
fum certifimum , confundi debent cum prin-
Cipiis , qUE €x parte fubjecti, reddunc aflen
fum certiffimum; preecipue cam poflicefle per
omnes aliquid ex parte objedti certiffimum,
non tamen ex parce fubjedi. Tum quia,
fubfiftentia Chrifti, quamvis fit infinita, non
tamen facit modoinfinitd fubfiftere Humanitza-
tem Chrilti. Ergo etiam poteric effe moti-
vumex parte objedti certiflimum, & nen hoe
ipfo, facece ex parte {ubjecticertiflimum affen-
{um. Tum quia, univerfaliter obje&tum non
communicat{uas pcrf_c&ionf:s fubjecto omnes,
(i modus communicandirfon fit zqualis, 1pfiob-
jeto ; cum ratione modi communicandi, fe
communicetobjeétum, fubjecto s quze commu-
nicatio interalia, hic ftat, in perceptione obje-
&i, quanon poteltellefemper 2qualis.

Perhoctamen non Negoy affenfum illum ef-

Tra&arus 1.

fe inhoc fenfu cetciffimum certirudiy
fubjectiva, fifcilicer comparecur cypy Certy,
dinibus naturalibus, quas credens Pgriﬁs\t[‘;[\l:
deferere quam fidem, ubi eric ccl'[iilldg{:ﬁ
£liva maxima,non quidem petibilis gy cﬂml
one ipfa penetcationis, & aliis 1enemibu5[n..\ |
paite fubjedi, fed petibilis & conditione st
objedti, licét fubjecto, relucentis & 4
ab codem.

Punctum Difficultass )

Comparatur cevtitudo Fidei tum alis (y
titudinibng, -
}:,!:T'ltlit‘](} ﬁdei comparagé ad alias eery

_dinesverbi gratid Metaphyficam,

Expricatur,  Si deferendum efleg pet i
poflibile motivum Metaphyficum, &b quodd
fetconerarium fidei, potitss illud vellendse
re, qu?mj motivum fidei: que {uppolitiod]
impolflibilis: impoflibile enins eft, effe dusy
titates pugnantes. Ne tatgn diCMllrchfuP.
pofitio tollens fe iplam, de qua univetfiie |
praceralibi dicta, pono hiccontroverfunal
quam habui de hae materia, cum Collegamy
Vire pracellentis ingenii Patre ALBERT(
ZERONSKI.

Suerono Primd.  Categotiam impoffbl
Supremum genuserit impofiibile; dividituri
impoflibile abfoluté & impoffibile ex fiappet
tione. Impoflibile abfolute dividicur inimyl
fibile, Mcraphyficé, phyfice & largius inimp|
fibile moraliter. Impollibile autem ex fupp
fitione, dividitur inimpoffibileex fuppofiton
tollente feipfam, feu ut vocac Durandus inin
peilibile incompoflibile, & in impoffibile
{uppofitione, non tollente feipfam, feu inir
posfibile composfibile.

Surrono Secundd. Tam imposfibile i
composfibile, feu ex fappoficione imposhibil
tollente feipfam procedens, quim impostbl
ex {uppofitione non tollentelfeipfam, feuimp
fibile composfibile,implicare contradictionen
& quiadifficultas oritur de fuppofitione impe:
fibilinon tollente feipfam,quodilia etiaminve:
vat duo contradictoria inre ipfa. v

Ratioelt. Tum quia fi fuppofitioimp®
fibilis, nentollens feipfam, non involverct nug
contradiétoria in re ipfa.  Ergo Petruspot
eflenon{nbftantia. Sequelaprobaturs Hms!\
femel fequitur fupremum genus Categoriad
cuiinferiorinon convenire,ut poteft non &
venire infuppofitione impesfibili non rolent
{eipfam, poterit & alteriinferiorinonconvert
{uprerum genus, quod eft (nbftantia, adeoge |
necconvenire Pecro. Tum quiadc(uppﬂ'iw‘
ne imposfibili non tollente fcipfam, vel por®
pr.’a’dical‘i,quf}d(iiirnposfil)ilis,vcilloan" ‘\

|
1
|

€ magn! |

e iy

PPt

Sinon poteft. Ergd anferear ot ré_iﬂ‘”,‘“
ficandz pradicationis, quiaillaftacin idenditk

5 e & I
te proportionata pradicat cumiubjeffﬂ;”‘t'l’l;
1




[1|t lop
alire:
culin
2 Mg

RT0

mnine

otelh

et |
i3
i

(i

Di{f‘)utado 111

rum ex dialeticis, gua ratio anteretur, l1non
- hil ol oSy el -1

oflet pm.::.h'c;m i[]:pulmmc_. de t‘l!}ninn.mom_
impoffibilinon rollente feipfam , cumenim 1m-
M ( i 2 a1 <
roli]bz!c,ct\ [uppofitione nontollenteleiplam,

fit fubjeltum, quodal ‘-‘Lul".u.lL.',punpnﬂiuslj.a

tem importar, quare ergode eo fubjecto dici

trs 'I'l-ﬁ'nEVOJL‘[JI.'C[[iC.".L'llETlpDﬂibll!C,.ll'l quo ta-
men {tat, tota ratcio i‘;mdicmufi. Siautemdé
fiuppolitione impos(ibili non tollente feipfam,
I oteltp zedicari, quod ii';nnpusiiln]is,porc[.}cl;ti
jam & definicio imposfibilis petita exlinea Dici
le ilapredicari,ob identitatem definitionis &
Bz i i p[‘-t\:i} pradicari definitio impol-

petita ex linea Dici,potelt ;n‘?ﬁ('i'-c.u?.i,
guod involvat dus contradictoria ¢ hzc enim
elt definitio imposfibilis 5 inlinca Digi. Tum
quianulla fuppofitio immutat naturas 1‘('.}11:11 3
inrentiones enim non auferunts nec addunt
predicataprimo inrentionali qualeelt Lf‘..ﬁj(:d‘i-
va poshibilitas velimposhbilitas. Hineli inde-
'i,vci'l;ic:{'itn‘ :

iibilis

a fuppolitione ¢ft imposfibile inre,
a’t'mmpoiuimpp:d]tzuuc,:ricm'llvoshbifc quo-
m]nm. : :

Restonperur. Imposhbile ablolure in-
cludit contradi¢tionem przdicatorum 111(Ir}r}-
ditionato Concedosimposhibile vero ablolute
posiibile vero condition involvit contk:
am inabloluro quam in

c

aic_ﬂwm:L!r;t'.ii(;;lul'uln
Conditionato.  Nego. i .
ConTrA. Tum quia Conceffo hoc, quod
imposfibile ex fuppolitione non involvat pro
ftatu conditionato , duo ¢ontradictoria; fed in
{enfu abfeluro , habetur intentum aliis verbis,
nempeiiire; involvidao contradictoria: ;111:'53-
] 1 chim & in re yin prafenti, verbis diffe-
Tumquia{i concedatut,quod imposfi-
bile abloluce, involvat duo contraditorias non
autem impofiibile C_\'ih-r)puﬁ[mnc : redirer pa-
ritas & argumentajam facta.  Quodfidicatur
non in Utroque ftatu involvi hanc contradi-
Ctionem s nilulerit contra intentum argumen-
ti noftri.

runt.

Nam nos volumus in fe convenire
¢dicata contradictoriay non autemqudd
eiconyenianttam inftatuabloluto, quam con-
ditfonato,

DicEs. @;mdo dico, fiLeo eflethomo
ellecdilcurfivus,fenfuselt,fi posfibile effer Leo-
nem effe hominem posiibile quogque éffer efe il-
lum rationalem.  Sicutavtem ex conditiona-
entia & caufaillius condition , nonl
ponitur res ablolute in efle exiftentiz, fed ablo-
luté eft non exiftens, ita ex conditionata poshi-
bilicaterel, & caufla |i1kL1~puaiib\hi‘ntiss cotidi-
tionata, non ponitut resabfolute posfibilis, fed
manet im}':-\:,[i'l.‘i? X,

auo pr

REsSPONDETUR.

Si mangt resimposhibilis
ablolute.

Ergo 1n fe involver dite contradi-
¢tioria, qui medius terminus noftrum intenrum
pmb&t. Sienim Conditio mhi]POmtm rebus,

nec ponet poffibilitatem in re, Jirg('\)IEa]j<}L1|d

-

\ﬂ'.

)
elt impoflibile inre; pofica conditione poslibi
]l‘[ﬂ.USilLH](.‘tinl'(':‘li'l'lpusfjllw!!c‘ ELgf;dc;Jla\f'
rificantur duo contradictoria.

Sutrono Tertio. Regulam dignofcendi
qué‘)d aliqud fuppolicfo fic nnpo:fﬁv is incoms=
posiibilis , feu tollens feiplam, hancefle,f1 quod
'-.z:mpm'.\:a_['Eiamzlr.le(: niu:__m formaliter , imme=
diate,& perlocumintrinfecu negat,que aurem
non tollit feipfam, nenidem quodafiitmarur,
formaliter & munedmcéncg‘;‘.t,iicé[ ut dixi ne-
inte.

Ratre. Tum gquianullaelt oltenfibilis {up-
pofitio impoflibilis fine dabitatione , tollens{e-
iplam, qua id nonhabear, & omnishochabet,
femperque , ut oftender Indudtio.  Ergo per
regulas definitionis pm:’cdfriflJ regula, Ercer-
te hac [uppofitio, {1 per imposfibile Leo ellet
homo, non efletanimal rationale, eft fuppofi-
tioimposlibilis tollens feipfam. Nam afhirmato
definito, negarur definitio, qua tamen formas
liter & iminediate,perloc umgquentrinfecum,
habet fe ad definicum.  Hzc avtem: Si Leo
per imposfibile effer homo , nendurm effer di-
onus; qui l}lyc.icr&,r'{'g.at quzcunqueanimalia,
cit fuppofitio impos{ibilis, non tollens leipfam:
quianon{equiturad Leohominem , formalicer
& immediace, regimen animaliom, ITrem hac:
Silapis effetanimal, non effet rationalis, eft fup
pofitio imposfibilis : imposfibile cnim eft lapi-
dem efle animal , nontamen tollens feiplam:
quia adefle animalis; nen {equitur formalirer
immediate; & perlocumintrinfeenm rationali-
tas.  ['um quia (i fuppofitio imposfibilis dus
contradicteria immediate & formaliter invol-
vateltinutilis;finon involvat eft utili
né pradi

Erod be-
dictd modo explicatur: quia tohféxpli-
catio illius ad hoc tendit, utfit ad arguendum,
illa fuppofitio utilis. Ancecedens quoad pri-
mam partem probatut.  Si poflet {uppofio
nontollens feipfam aflirmare, & idem imme-
diate negare s &qué involveret duo conrradi-
oriaiplamet fuppofitione ftaruque illo inten-
tionali, atqueinvolvitin ftatu phyfico & abfo-
luto: procederetenim de eodem,peridem,ra-
tioneejuldem. Siiniplaetiamluppofitione fors
mata, involvitduo contradictoria, Ergo nulla
veritas habebitur: quia duo contradiftoria ve-
rificariimposfibile. EEIlcmLl[‘;;{ul‘n(.‘l"lf!]i‘fl:qliud
multum probat nih;lyrnlmt; ita & veritas
duorum contradioriorum eft mulra veritas s
_ « Ergo ficutefle,quod eft non el
fe, nuilum eft effe; itaveritasaffirmacionis ejufe
dem; & veritas negationis ejuldem,eft nu%[.e'vc—
ritas. Antecedensidem quoad fecundam pats
tem probatur; quiadi nonidem quod fermali
ter negatut,tormalicer affirmerur,non erit cof-
tradictio in fuppofitione, finon erit contradi-
&io infuppofitione , poreric 2fle veritas, i veri=
tas ,ergo & unlitas ad {cientias, teramgque for=
malitatesinternofcendas, Tumquia fi fpecta-

recur

adeoquenul




96
retur hatura hujus quod eft rollere feiplum,
videndum eft, quis posfit formari conceptus ,
tollentis feiplum. Inimaginabile eft,quod tol-
latfeipfumaliquid, nifi quod inlinea effe fir, fic-
ut elle & non effe 5 tumqueineelligitur tollere
feipfum, effe, quandoinfuoefle, includit & in-
ambicnon efle: inlineaautem dici, qua verfa-
turinter exrrema Noz & Jtznon apparet, qui I7a
tollat feipfum : nifiin e, habeat Noz.  Tollen-

is ergo leiplum eritifte concepruss quodin ef-
{e, quod eft, dicicnonefle, & in Iz dicit Nom.
Hince contra conceptus non tollentis feipfum
contra conceptus non tollentis feipium eft,
quod in fuocflenondicitnonefle, &in fuo Jza
nen dicit Noz. Ergo & (uppofitioimposfibilis
non tollens {eipfam,illa crit,quain fuo efle,non
dicitnon efle,8z infuolzznon dicitiVez.Sed fup-
pofitio imposlibilis non tollens {eipfam, cafola
non dicit in fuo efle,inclufum non Effe, & infuo
Jranon inclufum New, qua id non affirmar for-
maliter & immediate , quod negat formaliter
& immediat¢. Sienimnonformaliter & im-
mediat ¢ hocpeget, nonerit contradiétioratio-
nc cjuldem , decodem, peridem , adeoquenec
fublatio {uiipfius,

Dices. Primd Suppofitionem impoffibi-
lem rollentem {eipfam,in hoeftate, qued Con-
ditiorepugnetilli predicatoaut concepribilita-
ti, quz objecto alicuifub conditione tribuitur,
quod multis modis contingere poteft, U:fi
effectus formalis negetur caufe formali, vel et
fectus virtualis caufz virtuali, vel duo aliquain-
tet {e connexa feparentur.  Ponuntur exem-
pla: SiLeoeflet homo , non cflerrationalis, fi
Leo effet homo,non effet rifibilis, SiPerrus ef-
{fet Leo ,non eflethomo.

ResronpETuR. Negando renere hancre-
gulam in quantﬁm fe opponit noftrz. Ratjo.
Tum quia hzc regulanon convenitfoli ; con-
venit cnim etiam {uppofitioni non tollentife-
ipfam: quia hac fuppofitio, fi posfibile eflet,
Leonemefle hominem , poffibile quoque ef-
{er, effe illum rationalem : non eft tollens fe-
ipfam. Lbi ol:]cihzm cui pradiéta ratio tri-
buitur eltLeo, conditiofub qua tribuitur,cft, efe
{fchominem; hocquod cribuitur, eft, effera-
tionalem, & ramen indubié huic objeéto quod
eft Leo, repugnatefic rationalem. Tumquia
hocquod eft tribui prazdicatum repugnans non
fatis liquerquid velic: quiaiftarepugnantiavel
eftcomparate adid cui tribuitur illud pradica-
tum, & ficilla propofitio, {i Leo efler homo,
non efler rationalis, non erit tollens feipfam:
quia negatie rationalitatis, non repugnat Leo-
ni,qui Leo, eft dictum objectum. Vel ifta repu-
gnantia qUa non deber repeririin .’uppc:ﬁn‘o.
nenentollente feipfam, eft comparate adCon-
ditienem , tunc hac propofitio : St Pecrus ef-
{er Leo non efler homo, non erit rollens fei-
pfam,cujus oppofitum voluitarguens, quia Ne-

Tra&atus |

gatio hominis non repugnat
Conditie hic &:ﬂ:,e:ﬁ”r:Lcenis.‘j‘umqma ol
oltendi: pofito, quod hac nﬂllraf‘ﬂ!cx‘\.li*rﬁ
teneat,per quid differat hec alrer, Nﬂlniiﬂ':
_quodin fuppolitione non tollenge fciphm‘;f..
“debear effe repugnantia, eft diccrc,qmdnm
debeat efle contradictio, qUE ratiope enfdm
formalis, debet efle. i
Quod attinet ad illa exempla, Primygg
xemplum cltlegitimum fednon cxea,qu&dw:
getur efteétus formalis de caufa tormali, [;d
quia id affirmatur formaliter, I'L(iga[llffﬂ:‘l;g.
liter & immediaté. Nam cim mhilﬁ[m;gl.s
formale & immediatum quim deﬁnizumé;
definitio, & tamen hic affirmaco definito g
cfthomo,negatur rationale, quodeft d:Em’zi'
vum. Imd dico effetum formalem poffene.
garide caufaformali rigorosé loquendo, Nig
dealbarionigcaufa formalis eft albedo, necey,
fa ejus formalis eft fubje@um capax, &tame
finon ficfubje&tum capax, non dabsturefffy
formalis: nec enim albedii: dealbabitur s

Leoni, & tany

gelus, denominabiturquealbus. Tteminrige, |

loquendo effe@us formalis rationalitaris, g |

clt homo, fed confliturum fen Compofitan,

quod tamen componit, etiam id, quodnond |
caufa formalis, fed materialis verbigratidu. |
malitas. Unde ctiam effeéus formalis albedi |

pofizin pgriete , non eft paries albus igorug
loquendo, fed dealbatio , hoceft denomini
confequensipfum illad Compofitum Accidn
tale. Sedhocad prafens non facit: nequeenin
hicmenseft,difcurrere de effectu formali.
Secundum Exempluns. Nego continere oy
pofitionem tollentem (cipfam : Non rardenin
hanc fuppofitionem audimus & admitsimus
Si perimposfibilehomo effer rationalis, &na
eflecrifibilis. Majoritem eft connexio inhe-
mine, animalitatis cumrationalitate, tanquan
partis effentialis,quam cum pasfione, & wm
admirtitur hac fuppoficio: fi per impostibilelt-
trus effe animal & non eflet rarionalis,
Tertium etiam Exemplum non plene l’atisfaci_l
quia admictuntur fimiles; verbigrapd. Sipol
fibile eflet Leonem effe Petrum, posfibile quo-
que elfet effe illum rationalem ; Petrusquein
diéta fuppofitione fumitur nonnifipro fo[gu}
dividuanone. Undefenfuseft : fihzcindivi
duatio: Perrus, non eflfechomo, (ed Leo, fon
eflec animalracionale, quod magistenet diﬂ:’{l-
guendo Petreiratem formalicer ex naturirel;
abefle hominis. Sed politoctiam, q”ﬂd‘d‘d?
{uppofirio tolleret feipfam ; ajo non €x coldld-
fe,quiaintet e connexa {eparantur : namctiad
in {uppoficione non tollonce feipfam talislcpz
tatio contingir,ut (i dicam : i perimpoﬂibi[ﬂh‘
pis efferrationalis,non tamenanimal. 3
Dices Secundo.  Ubi funt duo contrads
&oriafive mediaté five immediaté, ibinod

veritas.  Sedmoshoc admittimus: E’i;’::g




edik

filils
inatiy

ciden:
cnin

e [upr
enim
mus,
¢ 0on
fihe-
A
amea
lePe-

facit
ipol
quor
1e it
lain-
divis

non

Diﬁmtatio IIl g7

otefteffetunc V'Cl"i[.ls,qutid tamen falfum cl“r:
Namin hac 1uppoﬁtio1]c, fileo cﬂ_cr lmmo_,(:‘{-
(et rationalis, eft veritas; inhac vero tollente fe-
ipfam,fi Leo eflet homonon cifer racionalis eft
falfitas. -

REesronnErur, Imprimis. Hocargumen-
tum nos non petere, quia nihlil agimus de me-
diata contradiione, fed de contradiftione in
te. Dire&te ramen Refpondetur; ubi funtduo
contradictoriamediaté,non pofle elfeillic veri-
tareim al}bhitgfﬂ,poé‘ibt tamen efle conditiona-
ram. Nonpoteltefle abfoluta veritas,hzc enim
eltveritas in re 3 dictumaurem, inre, efleillic
duo contradi&oria; poreft tamen clle cmui_itio-
nata veritas: quianon affirmatur illic & fimul
negatur Conditio, adeoque non eft inilla con-
tradiftio: neque enim quandodico. Si Leo
eflethomo , eflet rationalis, affirmando eflc
].omjnis.,negocﬁ‘chotmniﬁ, lnidupru;idirii
dicas: Ub1funt duo contradictoriafive media-
tefiveimmediate, co refpectu quo lunccontra
ditoria,non pofle AT vericatem , {ecus eo re-
{peétu, quonon {untcontradicteria.

Dices Terrio Ponamus, quod infinitumCa-
ngul‘L’m.}tiLum\'c‘!‘b!E_F}l'atl.liE]'Ip{l:E(.'t,r_!l.”m\[l in
hac propofitione : Non datur infinitum (_f.l;c
gﬂl'l.’n]-l[lt_l.]”]) non []]'.lf-_ terminiimmedadialc N
formalicer congradictorii; tamen co ipfo propo-
firio eflecfalfa; quiacontinet terminos contra-
dictoriesimmediate.

REspoNDETUR. Fortasfis attendendo ad
hoc, quod {upponatur infinitum Categorema-
zicummelic(nrc,nundebuili&cporipropui‘wuo;
non darur infinicum Categorematicum : oppo-
fitum enim hic intenditur.  Sed datur infini-
twm Categorematicum, nifi forte mentem non
penctremarguentis, Sed quidquidfirdehoc:
Concedo quod ad imposfibilicatem , {ufficiac
mediaté involvere contraditionem, nce de
hochic difputatur: Sedan ficfuppofitio impof-
fibilis non tollens feipfam, qua licécin re contis
neat duo conrradi¢toria, non tamen immedia-
tehocnegar, quodaliaaffirmat , & de hoceft
quaftio. Deniquectiamin oftenfione impli-
cantiz, quod implicet infinitum Categorema-
ticum tahs eft proc effus , & effet infinicum &
non effetinfinicum,que cftimmediata contra-
di&tio,ad quam quecunqueali¢ revocantur,vir-
tuteque illius robur habent.

Dices Quarto.  Hac fuppoficio eft tollens
feipfamadecoquefal(a: Si Leo effethomo, non
ellec difcurfivus; vel non eflerrifibilis , etiamf
non contineat predicata immediate contradi-
ttoria; quod autemhac fifuppofitioimposfibi-
lis collens feipfam probatursquia non eflecratio,
Curtabisuna propeﬁtiu {ub conditione impu{'_
fibilificfalfa, alteranon, nifi quod una ficinfnp-
politione tollonte,algéra non rollente feipfam.

Respoxperur. Dodrina hzc affumic,
quod illz {uppolitiones fint tollentes feipfas,

qua funtfallz. Undefu; I‘nnim!_'h:l‘cf Major.
OmImI‘uppoﬁriotul]ca*s {eipfam, eft falia,qua
Major non tenet. Non repu enim dari
1}1}15:r:|1[i0115n1nontoHcmc-nlimpi 1,8 tamen
fal{um,tollere etiam (cipfum & efle faifum, non
{ontrationes , qua fe ex definitivis |
confequantur.  Primum Exemplum eft legiti-
mum , qzsh;nﬂ‘ir:n:lnlt' difcurfivoieurationali,
in iplomet definiro quod eft homo , negatur
idem rationale feu difcurfivum. Secundum
autem exemplum eriam {upra negatum cft,
quod fit legitimum. Quodfi quaras qua {ic
rcg‘uf:‘ taxandis quznam fuppofitio fitnon tol-
lens [eipfam; & tamen talfa vel vera, id fﬂpcétﬂn»
dum erit cx nexuvel disnexu pradicati cum
fubje&o.

pradicatis

Dices Quinto. Propofitio hypothetica
velConditionalis eft tota vera, ac indivifibili-
Ergo& in fuppoficione non rollente {ci-

am,cft toraac indivifibilitervera , quomodo,
autem poteftefle vera, fi continet duo contra-
dictoria.

Resronpertur. Hypotheticam effetoram
veram, (addovel falfam ) ex fuppofitione, fed
{fed noneltnecefle ,criam inre efle veram. Eft-
quein imaginabile pofita veritate hujus condi-
tionat, fi Leo effet homo,effet animal rationa-
le. Nonimplicarcnre, efle Leonem animal
rationale. Stautem implicat; qua reflar qua-
ftio,ciim hociolim4 nobis di¢tum fit.

Apno imprimis.Si infuppofitione nonidem
formaliter & immediaté verbi gratianegetur,
quod affirmabatur, non fore contradi@ionem,
quiahxc deberefferationeejufdem.. Si autem
verbi gratid afitmerur de Perro rationalitss,
negeturtifibilitas, erit in re contradiGio: guia
rifibile,inre, eftipfumragionale : hinc Ncé{no
rifibili , negatur in re rationale : mediatum
enim & immediatum, non haberur in rei exi-
ftentia ; infundabiturque coniradicio inillo,
& eflet homo realiter, & non eller homo rea-
liter. Deinderevoco, quod fcilicet inomni
{uppofitione non tollente (ci}:fnm._ﬁrpponarur
femper vera aliqua, verbigratia, i perimpoffi-
bile Leo effethomo, effet animal rationale, {up-
pnmclmnc,Ommsh:)mo cft animal rarional&;,
hancquedodtrinam ﬁlppouit trequentitisPercz
ex Aureolo.

Surroro Quartd, Actum hunc :Vellem po-
tius deferere motivum Metaphyficum , quam
motivum fidei, non poﬁ'c explicari periplum
prafens: Volo,

R artohujus fuppofiti ex S, Thoma tradita
de PaenicéntiaD. 1. M. 81,

Suppono Quintd.  Aftum pradiftum vel-
lcn} potius chlcrm;(: motivum Metaphyficum,
quam motivum fidei,non pofle effe, nec dici,
aftum abfolutum ex parte a@tis; fed effe illum
conditionatum ctiam ex parteactis.

(i)

R A~




08

RaTro. TumgquiaTota Schola Thomiftica
& Neltrain hoc concordant, qu(‘)d actus con-
ditionatus ex parrcaﬂﬁs,ﬁ:pcncs Vellewn v?rbi
gratia , 8&atus abfolutus ex parreadtis, fitin
Polo. Hincquando penitur i Thomiftis exem-
plum actiis abfoluti ex parte aétiis,conditiona-
ti ex parte objecti, fic formatur » Volo ut fi Pe-
trus mercipexericconvertatur, inquonoscum
illis concordamus ; necunquain obycimus illis,
quodillea&usronfirabfolutus ex parte actus.
Nos autem confencientibus etiam Thomiftis,
a&um conditionatum ex parre atls, exprimi-
mus; per Vellem, exquo fic formatur Argu-
mentum. Vel poteft voluntas elicere attum
conditionatum ex parte a&fis velnon poteft.
Sinon poteft. Ergo nennifi pradetermina-
tio datur : datur enim Volo nonnifi, ablolu-
tum, Thomifticum,conditionatumautem ex
parte objei. Si poteft clicere Voluntas actum
conditionatum etiam ex parte actiis, non often-
deturillorum condiftinétio, nifi quodactus ab-
folutus ex parteactas fetin Folo : uterque e-
nim habebir éxiftentiam s uterque verfabicur
circa conditionem, & quacunque alia diftin-
&io adferctur, ¢a nan (e tencbica parte actlis,
de quo hic quaritur, fed ex aliis pradi.camen-
tis. Ergo cum pradictusatus non fitexprimi-
bilis per Volo : hoc ipfo non erit abfolutus ex
parteaétas, Tumquiaactus ﬁgmﬁcabahs non-
nifi per Vellem , & eflec ablolutus ex parte
adlsucfupponitur , &nonecflerabfolutus ex
parte attils, quia quzcungue ragio communis

L}

Tractatus 1.

Dices. Aulores Clasﬁcos;,hunc;&u v
lem non peccafle appellare abloluryp B
actus. Ergo & dictusactus S
parteactus,

ResronpETur. Claflicos illog logu
reftritione: dicuntque illum adyy ufdu?:
nosalids diximus: effe ablbimumfuor:}gi ﬁ.
parte actus, hoc eft exiftentem . i eo,:cx
conditionaté exiftit,ur videre CrifatrendciP
ad argumenta, quz ut folvant, did muf
ficionem affumunt.  Sed nen dogeng [i’icicw
pofito quod poffine elici actus 4 volunta ?
iam Conditionati ex parte actus, & quidey :
ftinétiad a&ibus abfolutis ex parte adtug ;“
dicunt inquam, actum Vellem nonpcccg’(re.;?_
fe abfolutum ex parte actus: hac eftippy,

> Crit abfofyy,

tendendi & verfandi,nullam habere Cod,
o |

nem a parteactus,

de quafolo, efthica
{tio. i e

Applicantur fuppofita ad prafens,

AsseroPrimo.  Tusposfibile effe  us s i)
i

evidens Metaphyficé , & tamen [it contrag

fidei.

Rarro. Quia imposfibile eft verificatids I

contradictorias hac aurem tuac verificnm
nam in quancum eft aliquid revelatum , etV
rum : DEUS enim nec falli nec fallereys:
eft; in quantim autem eriamoppoficumds
evidens Metaphyfice , {upponitur effeVers,
& clt Verum: quia evidentia Metaphylc,
non potefteflenifiVera; oppofitatamen utd:

aflignabitur aés abloluti ex parce actiis, ejus- xi,feucontradi&orium dictans, Ergotuncyer
que exprimibilitas, eaoftender, a&um , non- ficarenturduo contradictoria.

nifi per Vellem verbigraridfignificabilem,non
elfe abfolutum ex parte adtds : qua ratio per
nos, eft rendentia ex parte actus , nolld condi-
tione affedta, & exprimibilis per verbum de
prafentiindicativi : ipfumque Ly Indicativi,
ejusque definitio viderur hoc fignificare: que
enim abloluta funt, indicari poflunc. Rursus
omnes apprehendimus abfolutam volitionem
fignificart per Volo , quod ipfum probatur
Actus abfolurusex parreactus, et actusexpri-
mibilis abfolute , exprimibilitas enim illa , fe-
quitur conditionem objeétivam aftus. Sed
nuHus acus nifi actus Voelo, eft exprimibilis
abfolaté. * Ergo nullus actus nifi actusVolo,
eft altusabfolutus ex partealtus. Minorem
oftendit prater dita, Indutios Ly enim fci-
rem,ambularem;appererem, communisappre-
henfio docet,non importare cfle abfolutumex
parce actus.

Tum quia iftud Vellem , perfe eft quid
commune & actibus abfolucis ex parte adtus, &
actibus etiam conditionatis ex parte actus; da
ergo per quiddiftinguantur in eoipfo,quod fe
teneatex parte actus : & quodcunque oftende-
ris, illud probabir, qu@d actus ablolutusex par-
te actus, nondebeat per Vellemexprimi,

Assera Secundo. Pafits quid per impafib
oppofitumfidei dictaret Metaphy/ica,deberetefth
mo refolutus(wh conditione, ad potins feqntndn
motivum fidei.

R Arto quia motivum fidei, clt nobilius&ir

finice certitudinis; Metaphyfica aurem verit, |
pay

clt Creata & infinica.
Assero Tercio. Hunc altums. Sk altermyin
Jaciendum faret poriis affentirer motivofideigun
Mesaphyfics, effe actnm eriam ex parrm’i‘:i:cm‘x-
tianatunz,

Ratio. Quia efta&us, nonnifi per Vellen
exprimibilis : exprimibilitas auzem talis, nout
actum conditionatum, etiaim X paree actus.Ex
quibus. s

INFERES : Certiorem effe fidem,evidetté
Metaphyfica , quia motivum fidei o dictunt;
elt certius.  Sedinfuper

(J\L']:EI{ES Primo. 4»
allufctentie infufa?

Assero Primo.
[éie quaper [¢ excedit viresparvr o ofe “)"""Tf::
!#?/J‘AH,’?"Z!-Nl!!iﬂf,&’Ejé’ﬁi"ﬂﬂ‘,{lfdﬁﬂmﬁd""E&ﬂ :
tum Turriani Secunda ScaTundzdlfp-4l-d“ i
Contra Amicum,Granadum & ex patte gonttd
Lugonem. R

Alum ﬁimfi‘einﬁﬁéff’ﬁ' !

affenfos fides it et




Tum quia certi
micur ex certicudine morivis

K aTio,
{einfufz, non elt motivum Zque cerit
Scientiainfula, ql:.i Scientiaclt,de
:"_"-il'l ) pet €4 wfam, (-n;__:ni'.io autem per ca
.ml.xﬁ £QUECCITA , 4C COZNITIOPCL IC
rinfecum, quiell Veri L.zﬂpun-a qus lu“Ll}uln,
1XC mc ‘]'[]:‘E.ll-.'\ ‘” ’1'1 [Il'lfl\.f-\ " ]L!CJU D,

ycumex-

I'um qua nullum motivum (,‘lh-llllﬂ‘l,L[T com-
l‘.ﬂ“i'l']t(ll'nJD-‘[I\'U;']\‘I'L"HU. Tum quia qua-
cunque ratione equabuntur, ’!‘k]llﬁnl.:‘;l”xllull
peeeturab zqualitate motivi.  Erg >0 non often-
deturcerticndo :L‘quu?:xnlm:;'ln';l.
DrcesPrimo Cum Lugone.

r Noneft ra-
2
tusfcientiz per fe infulz, non fic xque
cetrus, fi feiendia infula ficcalis,ur non im.l[ui!\)
nmdnh-uucdwlhduh]m vel formidare, ctiam
eximperio voluntatis,
Responperur. Cer l’ltlm"" m
eficpenfandam ex defeétu formidinis, fed ex
excellentiamotivg. Qu;ungu \M etiam,moti-
vum fidei,quantum ex vimorivi, non admittit
ullam formidinem,fed nonnifi ratione plica-
tiomis illius motivi.

tio,Curs

hivamnon

D1ces Secundo cum Amico
fufa fupernaturalisefta DEO ;1

lari, 1( Juanon minus implicat i
(lLiAl'llIll.p.LC .[m.‘.du.shdt."i fallat.
Conceflohoc.

Scientia in-

Nego certi-
tudinem o bye ctivamnon effe m ajoremin fide:
quia hzc non {pcétatur penes prazcifamexclu
fionem l';x]fi, fed penes excellentiam ipfiusmet
motivi, mod unq.'CCu!m tendi falfi, quiin Ve.-

R ESPONDETUR.

ricat |m*.-_a,.ior.i_rg eltnobilior. Necvidetur
probabile , quod fi DEUS concutfu fuper-
naturali concurreret cum P ciro ad creden-
dum Joanni, quod ille aflenfus, fic 2qua-
lis certicudine objedtiva, ipfi A&ui Fidei
Divinz,

Dices Tertio cameodem. Ad ucrumque
aftuin concurrit Auéoritas Dei, licetad atum
fidelimmediate, ur motivum formale:ad atum
autem {cientizz infufz nonnifi mediate: nam
hoc ipfo quud ad illam DEUS concurrit ut
Caula par wulLris,in[crpunir fuam Auéorita-
tem, ne tali actui poffit falfum fubefle &z nefal-
firas tribuatur Dea, utr Caufez particulari.

Responpezur. Eo cafu interponere Defi fuam
Auétoriratem non per modum motivi, fed per
modum principii pmdue"tl\n. Stautemnon in-
terponirivam Audtoritatem per modum moti-
\'i‘ hociplo non habebitur 2qualis Veritas ob-

tiva ElULliL\lllI nuramotivo.
Negue valer quoddicit.  Ideo motivum{ci-
entik perfeit ‘i ¢

mvis fit certumsfundare
et incelle-
libile, intu-

2
zqualem r_‘utuL:dn;LJ:\; ;
ctum,ut applicatum per lumie
fum a Deo,ut causi particulari s Non it 1quam
valet, quiailla: : ‘¢ caulz ef-
ficientis ; hicautem nion queritur de infallibili-

T
o8]
.
C
vead

4. 99
tate oriunda ex parte caufa efiic ientis,fed nen-
nifi motivi.

Asse :;l‘HCC‘.H]L[(\\_ At
certiffeare fubjectum , pra actu A
10.Quia poteft majori lumine penetrari
upe rnatu-

o tnlle
rr}f’.n’; b€

tivain circumf{tancia|

quam penetrerur cl loactum fidei.

)
Ergo & magi
£
Asst |'i}'1 ercio.
fufe, noneffe tam certum, certirndine objectivadr
entitativa,

R aTioexdiétis:

scertificarefi

?rff‘ﬂi ’J‘Lu/“f:? 47(;!';{/4"[.-'—

fem

quia motivum fideieft ex-

cellentius, nec profici{citur actus fidc lapring i-
pio, exfua 1';1[it111¢:.'i'frf ili. Poreft tamen altus
{cientiz inful ex parre {ubjelti magis ¢ ertifi-

A i

illiusvericas , 1n-

care; quia & magis pencerati
clufain E'l"‘i]\("
Qu arEs Sectne 10 An affenfiss fidei fit certior

se Beatifica? El
nus ,Lh- autemaq

> CCI'TIOICIN ¢ "‘( 1!][ (_fiji. ra~
liscertitudinis docer Ami-
cus,Lugo, Koninck.

Assero Primo. ﬁ';ffri;x‘f;?:.?fm/fﬁr 1 r/ﬁ'.fmifzn
lem fidets certitudine objectiva. Quiaidem urro-
bi mcmomnnuc.mmlm s,nemp :Vcrms}ns

¢lle certius.

Vifione Beats-
j eritasprimaper fi-
dem /;m,'”{; medianterevelatione creari , non obefl
hac,quaminis equen

lem autem feipfo non po

\sSErO Secundo.

/ 7
-1”'/..”f3r1"' 1

flca im

& certitudine.

R aTio quia perfona Vetbi communicator
Humanitati,mediance Unione aur difpofitioni-
bus: naturz autem I)wi: x peritenditatem: &
famennonc 1 majora I”lJl[.".}. l erl MnNaE li]( rcarz
terminantis Naturam Divinan, pra (c,termi-
nanteNacuramhumanam:quia iiras hzceft

eadem. Ergo in Vifione Beata & fide erig zqua-
lis certitudo : quia ab eadem Veritare prima pe-
l’h)l!l‘%.

oTertid. Viftonem Beattficam ex paree
Aa/,/fer? € # 44/(37(?”4.& titndinem,

lh\jm qulL(‘l[lllldO {fubjectiva defumirur
ex penctratione motivi, quz indabie major in
Beatis,circa Veritatem primam,

Dices exRipalda difp. 11. tum. 69. Fides{u-
peratcertituding quamcungue notitiam n
ralem etiam intuitivam. Ergo etiamdeberet
fuperare Vifionem, 3')(;1'5.'?:{:':11’ cum Vifio Bea.
ta majoris & minoris claritatis capax fit, ita ut
ejus claritas remicti poffic : Imo potelt DEUM
cum Creatura confundere, ficut inger dum Vi-
fiofenstis & intuitiva,confundit hominem cum
I.Cfc.silc.

I’ ESPONDETUR. ]“* oF

aru-

atem effe : quia
x {cienrii,
Er i cet poflic elle ma-
or & min €ard,non tamen unquam cx-
cludendoidentitatem {ui mocivi cum fide, & re.
tlllcndﬂ.i“ & cr l'.\l_i”l'lf';llliﬂti\.il’.i\"'" (:-H'ilf‘\ an=-
tis.Negatur ctiam Vifionem pafie confundere
Deum & Creaturam : quia lmuj {onon foret

non am\.m},l z | 1[1&.4:,.
jor & m‘nmi\"iiiul?

CORR) Vifia




10Q

Vifio Beatificaut {upponitur: nam notitia, quz
noh beatificativum {eu Creaturam , ac beatifi-
cum,attingit,non cft bearificativa.

Quares Tertid. Anadtusfideinaturalis,com
altu fidei infufe fit equalis certitudinis ?

AssEro Prim0, Wlwm aitum fidei Naturalis non
habiturnm agualem certitudinem enzitativam, ¢
mf:'meprimz/ziideﬁmzibilfm.

Ratio. Quia certitudo entitativa , defu-
mitur 2 principio effentialiter dererminato
nonnifi ad a&us certos;aflenfusavcemille , non
oriretur atali principio: quiaoriretur ab intel-
leétu, quinoneffentialicer determinatus, non-
nifi ad affen{us certos, quam determinationem
dicitprincipium aétisfidei infaflz.

Assero Secundo. Hlosdnosaius, habituros
&qualem certitudinem o.’;_jw?z vam.,

R ar10, quia affenfus ille urerque, eandem
Aultoritatem Divinam refpicerer tanquam
motivum : amotivodefumitur certicudo obje-
&iva.

AssEro Téetio. < Affenfum illum Natura-
lem , compararé ad alios affenfiss naturales, fore cer-
ziorem,

Rarro,quia & affenfus fideiinfule,compa-
rat¢ ad alios adtus natorales, eft certior.  Ergo
& diftus actus eric certior: quiacx una parte
eidem motivo innitunturs ex altera parte nos
qui differentiasaciiis naturales & fupernatura-
les non percipimus , ab vcroliber &que certi-
ficamur.

Dicgs Primocum Lugone. Illumaétum
eflequidem magis firmum, propter majorem
adhzfionem ad obje@&um, quam ad objeéta fi-
&a,nontamen cile ¢qué cercum,quianon haber
zqualem repugnanciam intrinfecam cum falfi-
tate, quam repugnantiam habecraétus fidei in-
fulz,

REesponpETur. Si per repugnantiam in-
trinfecam intelligaturrepugnantia ratione En-
titatis , Ordinis principii, inhoc fenfu non ha-
bet zqualem cercitudinem aflenfusille fideina-
turalis, cumaflenfu fidei infulw:(i autem perre-
pugnantiam intrinfecam cum falfitace, incelli-
gatur, quafi objectiva & ratione motivi defumi-
bilis cerritudo, hze eritzqualis; quamviscon-
cedi poflit, quod ploribus ticulis nonpofficefle
falfus aflenfus fideiDivine,quamvis uterq; non
poflic effefallus; fuppofito quod eidemreve-
lationi innitantur. Ad eum plané modum,quo
pluribus titulis repugnac hominiefle Chyme-
ram quam lapidi, eo quod lapisnonnifi efle pat-
ticipet, quod repugnat Chymarz ; homo au-
tem,& efle,& vivere, & fzntire, & ratiocinari ;
quorum fingula, funt exclufiva Chymzrz. Ni-
hilominus neclapisnechomo, poreft effe Chy-
mera.

Dices.  Secundd cum Ripaldadifp.ir.num.
s5. utaflenfus ille nacuralis fic incrinfecé verus,
non {ufficic moveri ex Aucoritate infallibili

Tracatus I

Dei, fed etiam conneéti inindividyg
monio iplius re ipsé exiltente, Er 0.

Responperur, Ut affenfis ille, etiamy,
Jparte principii ficiufallibilis,ng fuﬂic.:rcutn']:.
r\iﬁ:ltut‘ Auctoritateinfallibili, fecps utﬁtm-;
fJ;]!lISjjUﬂ nifiex parcc objedtis ad ‘-IUﬂd[utH:'li-
certiflimo motivo moveri, & iliudrcipef{,tgﬂh-l
ri Deum. i

Dices Tertio cum fodr:m.Re]iquiafT:nﬁw
naturales obfeuri, utopinativi & Pmbabp:
non {untcertiflimi, Ergo nequehi, ¥

R ESPONDETUR. L')Iiji;lrlta[cmeﬂ'c:quiapm,
res illi non refpiciunt objetum certishmuy
{ecusactus fidei Naturalisinnitens Divinzrcw.-e].
lationi: idque motivum faum penegeandy,j.
que firmiflimeadhzrendo.

Dices Quartd cum eodem. Affenfus Nag,
ralis non poteft connedicum oh]cétofiipcm].
turali: connectereturautem cum nbjc&ofupc;.
naturali, {1 effet cum teltimonio Dej fuperngy.
rali incrinfecé connexus, *

‘i{:};svu NDETUR. Negando illum afyy
effeintrinfece a parte principiiconnexum,ag
veranonnifi revelatione. Deinde affenfusNe
turalis non porteft connedti cum objecto conge
Xione fupcmur:.lml'fpropunionis,pcccﬁ g

seamefy,

conne¢cli connexione mobilis 8zmoti,porefte |

nim actus Naturalis moveri motivo fupcrmw-
rali, & ipfa vetirate prima,

Dices Quintd cum codem, Dictusalfenfi
non eft dignus, etiam pari adhzfione firmaye.
lantariaincelle@is, qua affenfus fcientificusds
gouseft: quia isaflenfus reipsd non oft intrin-
ce cum ebjecto connexus , ficucelt(ciensf:
cus.

Resronperur.  Affenfum (cientificum m:
jeri entitarivd certitudine certum effepre fife
naturali : hocipfo enim non cffer affenfus i
entificus, finonneéterecur cum objedo: af
ramen fideinacuralis, ex fuppofitione faftz e
velationis,habet majorem objedtivam certim:
dinem.

Pun&um Difficultats 3

Sol-uuntur Objecionts.

OBfICIT Primo Lugo. Sideturaliquace
gnitio evidens evidentiiMetaphyliciad:
€6 convincens,ut non {inacinrelleéum dubits
re velnon aflentiriscerté tunc ﬁdcimcrcdem;s
fuperomnia, fidei objectum, nonhabentan®
mum firmum adhzrendi rebus creditis,enn

contraid quod cali notitid cognolcunt,
Responoerur.  Quodfidelesnon habentik
lumanimum abfolutum: quia pofici fuppol
tioneimpeflibili,non proditurin ;:c’tumrabro_
tum:habent tamen adum firmum condiondtt;
actusqueille non poteft quidem pn‘m‘cnrer,lm.-
peraritanquam ablolu te Eﬂ.cicnd.us i volqnfﬂiﬁ-
quiaabfoluté faciendasnon caditfubobjedi

Pt'll'

e

1




\‘j[lj.
Crng.
liper.

LR

enf
a0
s i
rin-
naf

Diﬁmtatio ITL {a)i

prudentiz fupernaturalis, cadittamen {ub con-
ditione faciendus.

Appo. Quodille Acus non fit futurus fi-
dei, neque enim de hoc ulla exltat revelation
gttod credendum fit etiam contra evidentiam
\ hyficam, Deusque in fua revelarione
posfibilia involvit , nec atrendit de factoad ea
revelanda, quorumimposfibilitas vel F-Gﬁlbiiij
tas , ex noltris conceptibus pendet. Quodfi
ille actus noneflt a&us fidei, noneft necefle ut
illumancecedat evidentia motivorum credibi-
licaris; quz cerce haberinon portelt contraevi-
denriam Metaphificamselicieturergoille actus
nonnifi ab intelleu, (i fuerit necelle cum anxi-
liofupernaturali,ponderante ipfe intelleétu di-
gnitatem motivi fidei , & arrollente,ultra digni-
tates aliorum motivorum.

Osjrcitur.  Secundo A pari. -

Prima Paricaseft.  Fideles non praferunt
fidem iis, quz pgr Vifionem Beatificam intu-
eritur. Ergdneque pratecent,evidentibus Me-
taphyfice.

Rrsronpirur. Difparitatem effe : quia
in cafu Antecedentis, utroque eft eadem digni-
tasmotivi,qua non habeturin cafu conlequen-
ts.

SecunpA Paritaseft, Unaveritasnoneft
majoralia. Ergo neque una certitudo major
alia. A

ResronpeTur, Difparitatem effe : quia
majoritas vericatis non habetur , undeatrolla-
tur, ftatenim in pracifa conformitate cum ob-
jeéo,lcu ejus artingentia. Habetur autem, unde
defumatur majoricas cerritudinis ex digniore
monvo. Quanquamnon pauci negantAnte-

* cedens.

Terrra Paritaseft. Unumimposfibilenon
eftmagis imposfibilcali6.Ergo nec una certitu-
do certior alid.

ResponpeTur., Antecedens non convincit
Difparicas ctiam dari poteft; quia impoffibite it
quidnegativum, in Negativis autem, non datur
preciseintenfio, nifi utita dicam ratione alitis,
ratione formz oppofitz.Jamautem certitudo,
eftquid pofitivum, unde potiorejure,majorita-
tis capax,

Osjicrrur, Tertoa Lugone. Quamvis ju-
ftusdiligat DEum per charitatem fuperomnia
abfolute , non efttamen promprusadhaben-
dum odium Dei, velmentiendum, {i perimpof-
hibileid Deo placeret,ille enim cafus eft chyme-
ricus,& non comprehenditur (ub univerfalitare
diletionis Deifuper omnia. Sicetiam chyma-
ricumeit, proponi per fidemiid, cujus oppofi-
tum elt evidens Mecaphyfice,

Reseonverur.  Difparicatem effes quia fup-
politio Antecedentis circa illud odium , non
tantumeftimpoffibilis , fed etiam tollens fei-
plam: velletenim Deum amare fuper omnia,ut
fupponitur, & non amare fuper omnia, odien-

do: Siautemelttollens feipfam, non poteftel-
{¢ objetum prudentiz fupernacuralis.  Jamau-
tem in c:n{l‘i k(,'()i\fuqu{_‘nliS, eltquidem {_u%)pol'iv
tm|mpo[I‘:[>-.l;ﬁ,|1mn tamen tollens ltipli'l.l'{].,:!.d*
coque fundans prudcnsdic‘t:qlln_cn, depraferen-
do. Meraphyfice,motivo fidei. QL_I:][H\'IS.\IH'
tem talis aéus non exigatura fidelibus, parum
retert, quia multi funcactus laudabiles, quinen
exiguntur. :

Osjicrrur Quarto. Id magis eft certum ,
de quo ne dubitare quidem quamyis peractum
indeliberatum quisqiiam poreft.. Jamautem
de rebus fidei , faltem indeliberare dubitari
poteft. 5

ResponpErur €xS. Thomaquaft. 4.am.8
Dicendum 5 nquit guid ills dubitatio ,non eff ex
parteactis fider,(éd quond wos. in quantum non ple-
ne affequinar per intelleétum quafunt fides. Quod
ipfum exponitar.  Duplex dubitario incerve-
nire pocelt, Primaquz fic fundata 1 objecto
& exmeritisobjedti.  Secwndz fundaranonnifi
in capacitate & defe&uofitate fithjeé Dubi-
tatioorta ob merita objeéti, arguitin obe&to
defeGumcerticudinis , non atguit orea ex {ub-
je&o: quiahwc, poteft etiam circa certisfima,
princip;irc d ationem;ex nonintelleCtis ver-
bi grauid terminis,  Quiaverd dubitatio in fi-
de,oritur nonnifi ex pattefubjecti,& non fecun-
dum merita objeéti, non enim meretur DEUS
ut dubiteturde ejus dictis,ficuthes dubiratio,
nullo modé nocear certitudini fidei: oritur
enim ex excellentia ebjeéti , quod eft Veritas
prima,ad quam defeétuofitas noftra, in llaipfa
nolcenda; nonaceedit.

Instarss. Certitudo guznenmeretur affen-
fum, nifieximperio voluncatis, non efttanta,
accertitudo, qua eft ex exigentia prcifa obje-
&is & tamenaflenfus fidei , ‘oritur nonnifi ex
imperiovoluntatis :allenfus Metaphyficus, ex
exigenciaobjedi.

ResronpETur.  Quando praberur affen-
fus nonnifi eximperio voluratis, ita exigenribus
meritis motivi, noneric illa tanta certicudo, ac
qua habetar finetaliimperio. Caterim fihoe
imperiuminterveniat proprer defeftuofitatem
fubjecti, non potentis pervadere ad motivum
in feiplo {pectandum, poterit illa certitudo
eflemajor, ficatera fing paria; hocautem eftin
ﬁL{C.,

Osjicrrar  Quintd. Affenfus fidei non cft
certisfimus ¢ qm;fu;mmra:‘i'cnl'u.\ quinon funt
certislimi intra fidem, quod ip{um probatur,
quia affenfus qui exhibetur obje@o revelato
propter primam verltatem , non clt zqué cer-
tus,atq; eft nfi‘cn!i;s,q:_li C_'\illll‘.{.“:tll'ipﬁillctVFl'i—
tati prima: quia veriras prima,habetfe permo-
dum pnm‘apl:i ¢ aflenfus autem I.’rtnc:pinrum,
certior eftaflenfu Conclufionums; quod funda
turinillo Ariftotelico principio:proprer quod
unum quodquerale, 8ziplum magis.

Q) 3 Rz.




102

REespoNDETUR:  Principia affenfuum na-
ruralium , cerriora efle Conclufionibus {ecus
Principia affenluum (upernataralium.  Ratio
quia in alTenflibus naturalibus alia etk ratio afl-
fentiendi principiis, alia Conclufionibusj ratio
aflentiendi principiis naturalibus , eft ipforum
cvidencia in illismet ipfis inclufa. Jamautem
ratio aflentiendi Conclufionibus, eft alia,nem-
pe, connexio quaralis, cumillo principio. Un.
dectiamin Logicis dicitur, quod aflenfus prin-
cipiorum fit aflenfus fecundz operationis ; al~
{enfusautem Conclufionis, ficaflenfus tertiz o-
perationis; qui aflenfus, etiam motivis, inter (e
diftingununtur. E contrain affenfufideiraio af-
fensiendi principio cadem cft quaratio affen-
tiendi objecto revelato: quia huic principio,
quidquid Deus dixir credendum eft quiadixit;
aflentior, proprer Ly DEUS dixit.  Rurstis
affentior Incarnationi, quz cft objectum fidei
& fubjeétum Conclufionis fidelis , propter
idem principium, quia DEUS dixit. Quod-
fi ucrobique peoprer eandem rationem aflenti-
endi affentior ,. & idem aflumo , pro motivo
aflenciendi principie, ac pro mortivo affentien-
di objeéto, firticin rationibus atlentiendi non
firdiftin&io, adeoque differentia nulla, inra-
tione formali. . Quodfi utrobique eft cadem
ratio formalis affenciendi; fitututerque affen-
{us, fic zque cerrus.

Ut autem falvetur quomodo hec quidem
vere fit principium , & hoc veré non principi-
um, quamvis utrobigs; fic eadem ratio aflenti-
endi; hocindepetendum : “quia feilicer dera-
tione principit eft , affentiri illi non proprer
aliud. Jamautemiph Ly DEUS dixir,aflen-
timurpropteripfummet Ly DEUS dixit.Jam
autem affenfus qui exlubetur huic verbi gratia
objecto 5 datur Trinitas,. exhibetar proprer
aliud , nempe; proprer : quia DEUS dixit,
Cafuverd quoaflentimur, DEUIM effe verbi
gratid,quamvis vetitas prima, qua eft morivum
affensis, ficidem cumefle Dei 5 allentimur ta-
men illiefle Dei propteraliud ; quianonatten-
ditur hicadidentitatemrealem obje&ti & moti-
vi; fedad hoe, anipfitermini qua tales, finc (ibi
ratioaflentiendi.  lludprincipiom : Preprer
quod unumquodquetale, & ipfum magis, de-
betaccipi cum moderatione; alidsipfa albedo
magis disgregaret vilum, quﬁrn paries albus.
Inhoc fenfuergd folurn procedit, quodtationi
formali propter illametpfam & immediacé ,
competatillud prazdicatum, de que agieur,, {i-
cutimmediate propreriplummet DEUS dixic,
affentimuripiDEUS dixis; qudd autem ficln=
carnacus, non allentimur immediate propter
Incarnationem, fedgnia DEUS dixic,

InsTtasis Primo. Etiam inter atticulos fis
dei intervenic prafuppofitio unius ante alium,
& ficcreditio, quod DEUS creavericmundum
prafupponit, quod it DEUS, Ergofalsoatiu-

Tractatus 1.

mitur, non credi objeta, PTOpLer conpe
nem: Siautem credentur proprer cmnngm
nem, nonxqué omnia creduntyr
ckum.

REsroNDETUR.  Inter articalos fide g
connexionem quoad efle, fed nonpracig uan
ad moveri, motudebitefidei; nec pro mmrn-
quod creaverit, aflumerur, quod i f'cd. Jc"
dixerit. .

InsTaris Secundd,  Affenfys exhibipy
evidentiz motivorum credibilitatis nune&a;,
fenfus cerriflimus. ]:',z'g_{? neque affenfugeg
bitus objecto fidei, ericaflenfus cerrif
hic pofterior pendera priori.

ReEsroNpETUR. Aflenfum fidei penderes
aflen(u motivorum prafuppofitive; nogy,

» Utanteg,

i
mus,qug

tem tanquam 4 ratione formali; hincliceriyg |

motiva credibilitatis non fundentaffenfum ¢,
tiflimum, modo illum funde veritas primg
fiet adhuc affenfus certiffimus, Cx[l]PPUﬁtién;
motivi certiffimi, & accederfzeimperioyoly,

tatis, proportionacum motivoaflenfum jupe

rantis.  $icuc approximatio prafuppofitaan |

ignoticnem, quamvisnon habeatwmigmcn.
‘di, fufficic, quod illa reperiatur, in iplomy
igne tanquam caufa : ita etiam, licéc momy
credibiliraris non mereantur aflenfum ceni
mum, fufficicquéd illum mereatur veritasps
ma.

Instasis Tertio. Ponamus EthnicumPh.
lofophum converti, in quo prafupponebaturi
ante,demonftratio, de exiftentia Dei: idemf.
delis factus , credit eandem exiftentiam, ng
sotelt magis affenuri affenfu fidei , qu
DEUS exiftar, quam aflenfus faert per &
am demonftrationem ; nonenimpoteft creds
re plus Dei exiftere,quamDei exiltentiam,ou
ficidem objedtum. Ergd vel fides non eftaflen
fus certisfimus, velnon cft certior, quam fitds
monftratio Megaphyfica.

ResponDErur. Tam demonftratio,quan
aflenfus fidei, {peari potelt velfecundim ob,

je@tum cui conjungicur aflentiendi,vel feou ’

dum racionem aflentiend : prioriillinoncon:
venit majus & minus , quia objecum, feiph
certius effe non poteft: fi autem fpectetufecun
ditm rationem aflentiendi, hae potelteficms
gis & mintis certa, quin idemfit feiplo cerius
poteritque efle cerrior fides ratione mouyh pré
illa demonftratione. _

Osjicrrur Sexco. Poteftvoluntasimperit
affenfum abjectinon revelatizque frmﬂm:“
revelar, ut patetin Hereticis. Ergo fides,non
eftallenfus certiffimus. _ ;

REesponpETur.  Nonfore illumgﬂ':mum
2qué certum ex parte objecti & motivi,deqth
hicquaritur.

Osjrcirur ex Ripalda difp:#.
1deo fides eft certiflima pernos, qul
pugnat DEOQ fallcre, quam buman

num:4%
amagis FC'
2 [cienvEs
idous




>
=
=-

}i{? utatio JIL

idque ob dignitatem excellentiorismotivi; fed
hoc non convincit; quia licet Deo repugnet
m‘i:-'i\!'l'.l?C:‘cqlz;q.mlticutlm,hlih poteft cflc par,

{cientiz ac fidei, repugnantia falfiratis : quiact-

fam mag
h,qum'i ipfum probatrs quia fides potelt Eill_i,
quamvis DEUSnon fallat: quia }m}(_cﬂ' conci-
pi ides, quu;{ alfentiatur revelationi vetre non
c.\n’%unif,quinl)liUbn:ipsi} -‘-.]Lwr;llujal)FUb
pihil teftans {eu revelans, fallere non poteft,
REsronNDETUR. Negando pofle con-
cipifidem affenciri revelationi noh cxi{}cmi)&'
tamen exobjecto, (dequohicquaritur) move-
ri veritate prima. /Equé autem DEUS & fi-
des ratione objeti & motivi falli non poteft:
quiautrobique eadem reperitur veritas prima,

DIFFICULTAS IL
An fides movers poffic revelatione

» fawal

~Enfusticalielt.  AnDEUS poffic fallumre-
bvclarc? {cualiter, quam [e res habcats de
uo confule Valentiam hic difp. 1. quaft. 1.
punét, 3. Koninck dilp. 1e. dub.1. Lugo difp. 4.
{ect. 2. Pontinm d:(i).11.qu,t‘i‘c,‘;..Aimcumdﬂp.
2. [et, 8. & alios.

Pun&tum Difhiculeatis 1.

Poteftne DEUS de abfolsia potentia

meRtivis

q

T decidatut, an poffit DEUSrevelate fal-
{um, querendum erit univerfaliter, an po.l
fit mentiri ?

Dicesoumelt,  Dewmde abfoluta potentia, non
poffe mentiri confequenter nec falfam revelares
atqueadeod nec fidem moveri arcvelatione fal-
fa. Eft conclufio non tantum contra Arme-
nos, & Prifcilianiftas, qui cenfent DEUM in-
terdum mentitum fuiffe, fed etiam contra Hol-
cot, Gabrielem & quosdam ;Lllos,quiCathoIiL‘i
cum fint; decent nihilomintis, de petentia ab-
foluta, DEUM mentiti pofie; quamvis non de
ordinaria. Idem fub aliis terminis : Nempe
pofle eflcrevelationemnon veram; docuic Car-
dinalis Petrus de Aliaco, Adamus; Almainus;
omues apud Ripaldam de Ente {upernatarali
dip. 51

Authoritate ad Hzbr. 6
cam dixiffer Apoftolus Dewm [us pollicitationt
addediffe juramentum, [ubdit ¢ ut per duas inquit

/

Proeatur Primo.

res immobiles, quibus impoffibile eff incativi Dewm,
Jirmiffimum | ori haberemues s & tamen pet
oppofitos poflibile eft mentiri DEUM: &
ficurnon dicimus, impoflibile eft DEUM de-
negare concurfum ad peccandum, quamvis de
porentia ordinaria,illum negare non poflis, fic

srepugnat Deo fallerequam fidei fal- »

103

nec dixillet Apoftolus 1.1,1,in‘.lri‘:i:iic et DEUM
mentiri, i d abfoluta potentia mentiri polfet.
Etalio loco: Fidelis inquit perasanct, megare fe-
ipfum noin porefl. Ex quoficurgecur.  Impol-
{ibile et quemquam negareleefle, Ergoimpol-
Gbile eft, & DEUM mentiri: nam {l mentire-
uu:pclAp()l"{u!um,ncg.lrcr:‘uiplum. Similia
habet Dionyf ¢. 8. deDivinis Nominibus. Am-
brofius ¢. 6. epift. 36. ad Chromat. N,
inquit #on mentitur Dens? Sedion mentitur, quia
impoffibile ¢ff mentiri Desrm. Similia habet
Aug. lib. 2. de civit.c. 5. & lib. 2. de Symb, ad
Catech. c. 1.

Prosamur Sectindd. Rartionibus AuCtorum.
Tum quia ug ait Amicus, DEUS peccare non
porelt. Ergo nec mentiti: peccaret enim fi
mentirecir.  Tum quia uc ait Valentia, Con-
gradictionem implicar ut is mentiri poflic, qui
haber fummam & infinitam auctoritarem ad
Pc.-mndcm]uma!‘nsJiLi efle verumy quod ipledi-
cit: talis enim auétoritas. deber cxcludere
omnem formidinem in credendp,non exclude-
tetautem, fimentiri DEUS poffer. Tumquia
utait Lugo mendacium eftintrinfece malum, &
exiis quzideo funtprohibita quiamala; quod
fupponitS. T homashic qualt.me.are. 3. Ergo
a Deocommittinon poteft.

Proparur Terrio.  Si Dezus pofler mentiri
ctiam de pocentiaabfoluta; & effer Deus ut {up-
ponitur, & non effet: quia non effet infinicz
pcri‘cft:'mlis: major enim elt perfeétio, hont
pofle etiam de abloluta potentia mentiris fieut
majot eft fantitas, non pofle etiam de potentia
abfoluta peccare. Jam autem fi Deusnonel:
{etinfinita perfectionisnon efl
enim Dei; venit ensinfinite p
ficulterius proponitar. Lt cat contea
nemveritarem ee mendacium, - Er
ricatem primam fnenti. & Deum. An-
tecedens probatur, Quia & eflec illa veritas ut
fupponitur, & non eflect: quia mendacium ef-
fer; & ficucimplicachominem effe chymarams
ita implicat veritatem cfle mendacium, cum
utrumque definicionibus diffétar.  Secundail-
latio probatur.  Tumquia par eft ratio htijus,
acpriorisillationis. Tum quiamendaciumil-
lud faétum a Deo, eflet aétus Dei; fi efler actug
Deisefletiplemet Deus, quod eft abfurdum: &
ficut veritasut fic, non poteft effe mendacium
ita nce Veritas ptima; poteft eflc mendacium
quodipluminhoctundatur : qtiia de cujusra=
tione communi, eft honpofle effe tale, ejusnec
tatio partictilaris poteft cfletalis. ~ Et fic fiim-
plicat, hominent eflg bovem, implicabit etiam
Petrum eflebovém ¢ pra ta enins fua aflen-
tialia ratio comiunis; defert ad patticulare,
Hincfi veritas ut fic, non poteft efic mendaci-
m, nec VErieas prima poterit elfe. Negue wa-
lez fi drcas: Ratio communis animalis non pot-
eft eflerationale, & tamen homo qui eft parti-

(1) 4 !

]
'I.’-j‘ffa.l

a

cuiarg




104

culareanimal poteft effe rationale. Ergo etiam
quamvis veritasut fic non poteft efle mendaci-
ums; non fequitur veritatem primam, non pofle
mentiri. Noninquamvaler: quidaliaefthzc
propofitio: De effentia eft rationis communis
animalis, non pofle effe rationale, & alia hzc
elt: Non eft de effentia rationis communis ani-
malis, eflerationale.  Hac polterioreft veras;
priorautem falfa. Quodf p.rior eft falfas po-
tericreftringianimal perrationale; fi antem ef
fetvera, nunquam poflet reftringi: quia verd
eft de eflencia veritatis, non pofle efle mendaci-
um; hacque propofitioeftvera: ficurnullapar-
ticularis veritas, pofliceffc mendacium. Tum
quiaex co quiafanétitas ucfic non potcftefle vi-
tium; benéinfercuaramorem Deinon pofle effe
vitium. Ergé & in prafenti idem dici pote-
Iit.

Echzcprobant,Deum eriam deablolura po-
tentiamentirinon poffe. - Anautem poflic fal-
fumdicere peralium, miflis aliorum rationibu$
perhocrefolvizdeber: quiafi etiam per alium
falfum diceret, faceret actionem diffonam na-
turz intelle@uali, quod argumentuminfra pec-
tractabitur,

OsjicrunTur Primo.  Authoritates Scri-
prurz Genes. 4. Timenti foam necem Caino
refpondetDeus: nequaquam, fiet; & tamen
poftea occilus eft a Lamech. Multi etiam
Sandki Spiritu Deiafflaci, menuri fune.

ResroNDETUR, Non dixifle Deum,
non occidendum Cainum, fed non occiden-
dumimpuné. Alii eriam negant eundem fu-
iffe Cainam, quieftoccifusa Lamech, Quan-
doverd Genes. 22. cateroqui Spiritu Dei affla-
tus Abraham, dixit: Ego & puer, poltquam
immolaverimus revertemur ad vos: non eft
mentitus Abraham; quia purabacfilium fuum
reducendum ad vitam, via aliqua DEO notd;
qui etiam pracepit, ut fua uxor diceret fe foro-
rem Abraham sitacnim,ex u{hOricntis,appsI-
labantur uxores, - Jacob quando fe dixit pri-
mogenitum, dixit (¢ primogenirum non gene-
ratione, fed dignftate, quam jam emerar.  Sub-
dit Koninck regulas explicandi Scripturam in
hac materia. Primam. Deum mulea prdi-
gere, nonnifi fub conditione & comminarive,
Secundam.  Szpé cum dicicur DEUS aliquid
pradicere, nonnifi permittie, per hellenifmum
loquendo.  Terziam. Szpe Scripturam adhi-
beretropos; ut cum Joannes dixit, Libros non
potlecapiamundo,de Chrifti factis; hocctiam
notat quod Sanétiviri,non fintfemper locuriex
inftinctu fpeciali Dei.  Au@oritates Patrum
explicari dcbcntpcrhoc,quéd nomine menda-
<ii,intelligantamphibologiam, de qua infra.

Ogzjrcrtur Secundd.  Poreft Deus difpenfa-
rein homicidio ut difpenfavic cum Abrahamo
inoccifione filii; poteftdifpenfarc in furto ac
difpentavit cum Ifraclicis, cum mandavit acci-

Traéacus L.

pere inaures apud Egyptios. Poteftin g,
catione difpenfare : quia mandavftgthmlff."
peuxorem fornicacionum. i
(dc potentiaabfoluta poterit difpentare i
dacio. Ergd etiam & fibi illud permir
RESPONDETUR, Mif]}saliorummdmmbu
paritatem quoad illa priora duo, efle;
Deus mentiretur, non effet infininys it per
&tione urt dictum {upra; cujus oppolitum ffeu:
tur, fi non haberet poteftatemin vitay &fa;lé-
nas hominum; Irem & poflet difpen(areinpg,
dacio, difpenfaretin hoc faciendo, cumquoy
fentialem conrraditionem haber, ey pla
cato, veritatis, per eflentiam.  Non hahery,
tem Deus eflentialem contradiionem, gy
vita hominum & forcunis libere difponat, Qg
Ofeanondifpenfavit ut fornicaretur, hoeegy
eltintrinfece malum; (ed eam que fuit formie
ta utlegicimefibi copularer, mandayits defy
que illi Deus pro {ua parze jus inilludco;PuL
dequo, debebat Ofeas ex cefequenti, con
galiter contrahere.  UndenondedicilliDey
jusadaccedendum ad non fuam, nec deditjs,
accedendi affeu meré libidinofo,
Osjtcrtor Tertio.  Revelavir Densds
raturam beatitadinem  Sanétorum, &

Ergd etiam (ahey
gy
1,

i s

liaf

pofletillos privare beatirudine. Ergo & pols |

non implere fuam promiflionem, Ergo g
mentirl,

Respororrur,  Conformiter ad didtainy
par. Quodrevelaveric Deusduraturam beih
tudinem San&orum, non quomedocungue e
dependentera fuavoluncace. - Si dependen
afuavoluntate, reliquit ticulum, ut fine mendy
cio, pofficabloluté oppoficum faeere.

Instaess.  Poreft Deuspracipere adtum fil
fum, utfialiquis pucarer, ad defenfionem pros
mi, elle necefle mentiri: cunc enim obligue
turadmentiendum.  Ergo & iple Deus,met:
tiri poflet, :

Respownerur. Inillo caf, adefle obligatio
nemorcam ex ignorantia. - In Deo auremili
locum non haber,  Addic Ripalda, ficutilie
noneftex objeéto honeltas in mendacio,fedes
folaapprehenfione errantis; itaneccltintepra:
ceptum de mentiendo.  Sed tantum eft M
jor deamando proximo. Minorem autem fihi
fubfumir, ipfemet errans,

Univerfaliter aucem ea cadunt (ub difpente
tionem, mandatum, vel exercitium Deisqual*
do difpenfatio, imperium, & exercitium,
confonum naturz intelleduali; licer aliculin
particulari fic indebitum, vel ch\lS_pDN:lh"“f1
excedens, potelt 4 Deo difpenfari, mandet
exerceri. - Confonum autem eft natire i
lectuali, ur difponat de rebus & vjtaSupff'T;E"s
Princeps, fed non eft confonum nagure melle
&uali,contra mencem ire: quiaelt oppore
{e, {uo maximo bono, hoceft propriz meth >

: s 18
gjic A Pra -opriz digniatis & €X
dejicerefe agradu prop B fenti

o




o

in
1
beath
16 1ol
onts
ende

n fil
:WION'
Jg.]l'f'
e

l)ifpumtio 111

1di, nonnifi

aflumiturid,

lentiz, cui competitproregula a

veritas: per mendacium autem,
o e o .

quodnoneftregulaagendi.

Punctum Difficultatis 2.

Poteftné DET)S infundere iz;{;g!'r!;;.f em
Crioris € %
b |
Offe infundi creaturz habitum erroris do-
cet Valquez, Arriaga, Hurtadus Lugo ci-
tat. Sect. 3. Ripalda hic difp. 4.num. 37. Ponti:
us & alii. Ncga:mc:‘quc Suar. & Recent. qui-
dem tract. 7. de anima di[p. 3. num. 35 Ko-
ninck citat. dub. 2. Amicus citat. Seéh 5. & fa-
vet Oviedo Controv. 3. UM (2.

Dicenpum eft, 4 ndo errorein pro
gualiz

a

habitualis que eff principinm acl

?‘A?Erf‘:", ,'.-f "'J"-":HM Hown /,’gﬂﬁf:J(.;-;{ffm; 3 #0700
Deus ex verac :

Proparur Primo. Quia pracifa produ-
&io principiinofcendi aliquid, non elt Ii'lCl]‘“O':
alias produdtio animz, vel intelleétis, fi foret
potentia diftinéta; produdtio itera precifa [pe-

- . 3 - P r 3
ciei imprefle, foret locutio: hxe enim omnia

Sed illius erroris
productio,effer pracifa produtio principii no-
fcendi erroneé: in hac enim fuppofitione lo-
quimur: Ergo productio illius, non it locu-
tio. Ergo ne illam producar Deus, non obli-
gaturtitulo veracitatis: quia veracicas, exten-
ditar nonnifi ad locutiones, Relpicit hoc ar-
gumentum definitionem Locutionis, quz de-
betefle, manifeltario con directi ad ali-
um; qua pradicata,non com ipiis
notitiarum.

ProeaTur Secundo.
ieterrorur {upponitur.

funt principia locurionis.

unt 'I\i 1nc k

Quia qualitus illa, ef-
H.HIILI‘- crror (ll!il ta-
lis, nonelt mendacium; cum in mulis commit-
tagur fine mendacio.  Quod# ille error non
eft mendacium, ad illum non ponendum, non
obligabitur Deus ex veracitate sliquidemex ve-
racitate obligatur,adnon ponendum contrari-
umveracitati, quodeltmendacium; error au-
temille non eft mendacium.

Prozatur Terrio.  Illoerrore nec mentire-
tur Deus: qui;ul[ocri‘f)rcnon:rr.:rcr,&-'q_u;m-
tumvis foret ille error mendacium, tamen non
mentirccur tunc Deus: nallum enim ipfe in fe
atum errandihaberer.  Nen etiam illo errore
mentiretur creatura: quianemo fibi ipli men-
tur,  Ergoille error nullo modo efler men-
dacium. Ergonullo modo (;1»pufitus veraci-
tati. ErgonecDeus ad illum non producen-
dum, obligaretur ex veracitate,

DicenpumSecundo.

Duamvisadnon ponen-
7 z :
diin illum ervdrem non obliv ;

¢ eX Veracita-

te: pibilomins illum z;Jz{.:»;’mz;r/mu' 4 Deo.
ProsaTur Primo.  Quia & potfet pon: a

Deo, & non pofler; poflerquidem uc {upponi-

10§
tur: non poflet autem at
rationcm communem non ponibilium per a
Deo,illud non peceft poni alDeo: habererenim
impoflibilitacem pofitionis{ui, 3
rica. - Sed error habet rationem communem
non producibilium per fe aDeo; quod ipfum
l quiaratiod {foni naturz intelleétu-

quia quod partici

rAtione g(‘ﬂ('-

poninon poffit? pro ratione reddi poteft ¢jus
objectiva malitia, nempe diffonantia ad natu-
ramintelledtualem qua ralem.  Sed etiam er-
ror dicit diffonantiam ad naturam incelleétua-
lemqudralem. Tumquiaeftdeje@tio naturze
intelletualis, in {fuaintelleGualitace {e exercen-
tis,ad non intelligentem quodammodo: errans
enim nonintelligicillud,quod intelligere fe pu-
tat. Tum quiaficutmorbi & defectus, funt na-
turxzanimalis qua talis, :{:H}:num; quid ira &
error, eft deformircas naturz incellectualis qua
talis. Tum quiaprecipuum & principale quod
intendit natura intellectualis per naturam, eft
attingentia veri; cuiquia opponicur error, fit, ut
11c"to_pp:\111rnr]}1‘;1:L:1pui‘im‘wm anaturaincel-
le€tualisitaopponatur eriam ipfi naturz intel-
lectualis precipué, cum ficut malum, eft diflo-
numyoluntatij ita error intelleui.
REesponDEBIS.

Diflonantiam quam trahitfe-
cum peccatuin, repugnare nature intelle@uali
quatall.  Jamautemerror, noneft difflonancia
trahens fecum peccatum,

Tum quia nego folum diffonum
peccaminofum, dicere diffonantiamadnaturi
intelleCkualem; probariqueid debuifler. Tum
quiautdicebam, fi dgip!bpr;cc.tmqu:ti'an:f,g;:';
peninonpoflit? pro ratione redditur, ipfa
{onantia ejus ad naturam intelle&ualem quita-
Iem. Hinc fic ut illa diffonantia, etiam non
reftriété ad peccatum, dicac rationem non po-
nibilis 2 Deo. Tum quia etiam illud agere,
Deo, foret peccaminofum, quia émcrv":‘nirct
tuncactus voluntatis in DEQ, producendi ali-
quid per fe difonum nacurz incellettuali; &
quidem tunc,cumDeus ad illud producendum,
nondeterminatur 4 caufa fecunda,

Prozatur Secundo, Quiade Deo petfeétis-
{imum conceptum formare \ECEJL‘“‘HI'\': tribuen-
doilliomnesperfe@iones poflibiles.  Ergo de-
bemus dicere eflentiale illiefle, ur non -
pmduccrcpcr (}: errorem.  Quodfi eff;
illieritnon poffe producere errorem ; implica=
bitutillum producar: quia contrave-
ot i e .5 g

‘ prum de Deo, debeamus
dicere effentialeilli efle, utnon poflic producere
errorem, hocinde (uaderur: n",chcrcﬂiftapc,r—
fetio indeceptivitatis, quz cft principium ab-

CoNTRA,

poliit

tiale

folaeé ad nondecipiendum, tim (& quas :
ficurmajoreft impeccabilitas, qua ;lniwnljr ne
Jeus peccer, & ne alios faciac peccare.  Jam
aulcm




106 Tractatus L.

tiretur: quia diceree aliter quam habealy
Ll

autem ficut perfetio eft non poffe decipis fic
etiam perfectio in genere indeceptivitatis , eft
non poffe decipere. Indubic item perfectio,
quz cltnon pofle decipi, & decipert, major eft
perfectione, qui.quis, non poflit decipi iple.
Namilla prior, continebit& hoc, quod elt non
pofledecipis & in!upz_:r!mc, quodeft non deci-
pere alios: que pertectio Deo non compete-
ret, fi poflee per le producere qualitarem crran-
di, feu facienterfi errare.

Responperis Primo.  Quod Deus decipi
non poflic, proficifcitur hoc ex o predicato,
quizeft veritas primaincognolcendo ;nullaau-
temelt perfectio, ex qua deberer pullulare in
Deo, nepoffitdeciperevel producere errorem.

Contra, Indcceptivitas ipfa, eft perfeétios
quz non eft ratio, curaccenleri non poflicin {e-
ric, infinitarum Det perfe@ionum.

REesronpesis Secundo. Majorefler per-
fedtio, i nec per accidens concurreret ad pec-
catum, & tamen non fequitur quod non debeat
concurrere ad peccaminofum aétum. - Ergo
necf{equetur quodnon debeat producere perfe
errorem,

Cowtra eft. Tumgquia,eftfignuma pofte-
rioti, non eflfe hoc majorem perfectionem in
Deo: quiade fa&o novimus illum etiam ad
actiones peccaminofas concurrere; nonnovi-
musantem per(cillum producere errorems ex
altera parte non pofleillum producere errorem,
arguuntdicta, Tum quiafi Densnonconcurre-
rerad actus peccaminofos, deficerct inillorario
caufze univerfalis, quz elt manifettilima perfe-
&io: deficienteautem vi, deceptivi creaturs,
vel faciente errarc, non deficeret pcrfc&io ma-
nifefta. Przcipuc autem quia ad taxandum
analiquid fpeétetad omnipotentiam Deij prits
debetoftendi,illud non implicare, clim poffibi-
litas abfoluta antecedar refpectivam, fenin cau-
fa; non oftenditur autem deceptiviratem, vel
vim faciendi errorem, effe aliunde in Deo pos-
fibilem. Tum quianon definit Deus effe cau-
fauniverfalis , quamvis perfenon pofficprodu-
cere peccatum?”  Ergonec definer efle canfa
univerfalis,quamvis per fe non poflit producere
errorem. Adrationem enim cauf® univerfa-
Iis fufficic vel per fe, vel cum alio ponere poni-
bilia.

ProsaTur Tertiod Congruo, Quia'fiid
negeeur Deo, magis exaltabicur Deus : quiama-
gis abinﬂ.pcrf‘c&iunc oftendetur alienus, & ex
altera parte, nihil obftat-

DicenpuM Tertio.  Adumerroris guo v.g.
concipiatuy celum effe Lapidpum 5 &5 boc effe inmen-
ze Dei, talem ingnam aitum ervoris, implicat A DEO
wnfundi. EftConclufiocontrade Lugo. Praz-
terautem fundamenta immediaté allata, Z2/%-

er

Prosatur Primo Conclufio.  Quiataliadu,
Snonmeuntiretur Deus ut fuppomitur, & men-

r

mente: inmente enim non habet carl

lapideum; & ramen diceret tung

1a pédu;m;L{iccrcrinquam; quia tali congy,
efformatione, non implicat DEUM!oqui- &

& ey o % o
de facto confimili e¢fformatione Io

poteltinccftafi vel revelationibus,

uin gfy
ceelume:
s

(}lli Pt |
Inquby |

fiillalocurio eft vera, eftque locusio, ctiamiy ‘
- 3

prafenti eritlocurio, licer falfa,

ProsaTur Secundd. Infufione illius affy
& non quucmtur Deus mentitetur enim: §
i,(_)qucrcrtlr,q_u iaille conceprus haberer o
tiones requifitas ad loquendum ab iplo Lo
difp. 1. Se. 11, quianon tantdm aperit audis.

ti rem, fed eriam obiter manifeftat

coneeptiy

internum quem haber Deusdeillo abjedosi
tercedit etiam ordinatio mentis diving: quiaf
intercedit in efformarione congeptus, qu |
Deus manifeltatin ecltafi fuam mentem, et |

in prafenti intercedet ordinatio.

Respoxpests Primé.  Eedem jure poret’ |
dici, infufio Metaphyfice, lacutiodivin, & |
Angelus concurrens per modum objeltiom
altero Angelo ad vifionem {uz fubftantiz. Fy |
fi predicis non competit locutio, nec in pi |

fenri comperet.
Contr A difparitas cft.  Quia

ad locuti

nem eflencialiter requiritur, manifeftatio o |
ceptiis ordinata ad alium: ex fimplici aum |
infufione Metaphyficaz, vel concurfu Ang |
non haberur manifeftatio conceptiis, necords
Resronpests Secundd.  Hlam efformade

nem ira fe habere , ficur fe habere

tille adu

quem Deusinfunderet, quo cognolcitur De.
um habere fcientiam infinicam , & ramenbi

altus, non forer Deilocutio.

Coxtra,  Quia etiam ille infufus aftus fo
retlocutio, fi ficretintentione nonquomods
cunque manifeftandi conceprum, fed proutet

inmente, & cum titulo ordinantis,
in Pr:z:.rcmi habentur.

Resronpesrs Terrid. Quo
tio conceptis, interdum ficlocario
non.

qua omik |

d efform- i

, interdum

ContrA. Non eft ratio cur in prafei

cafu, dicta efformatio non fit locutio, & tamet ||

fuppenirurillam fore mendacium,

Proparur Tertio 2 Convenient. QU
quamyisnon poffic im plicantia often ‘
fione ralfs actlis, tamen nifi nos premat oot
Eiva ratio,negandumid erits utadftruam
dem noftram & revelationem efle ceroiffim

e
i in inf-

st
ik

Quod jpfum probacur. Apoﬂcrioribcnécn\: '

ligimus, Deum non pofle ¢

{Te mendacem; ¢

quod fides, nutaret, dubicando, An Deusp”

tentih abfolatd non fir ufus ad me

peiendu.

B . y nolie i

Ergd ctiam bené arguemusDeum nﬂ’“{P“{H e
€ ; um; &

fundere adtum, quod-ccelum fit laprac®,

idin mente effe Dei, nequis 3fidub’
hic actus infufus, Deus eft trinus,

rets 10
g eltidin

ignte




:['P:.U.i.
L
toiit- |
qlizf
y i}

, Ctian

potent
g, &
4 o

1l P&

el

10 COf

Corao
matio-

e D
en bic

s fir
noao
out ¢l
omui

ot
rdum

34!

Difputatio

mente Dei; neinquam dubitet, quod fic fimilis
priori.

Fundamenta pro grm!zmtc erroris:

L]

Osjicit Primd Lugo. Qua eo calu Deus
non mentiretur , nec logueretur per illum
actum: quod aurem it caufa errotis,non re-
pugnat: qm:icrmrnnncﬂmnlu.\moralim:,fcd
phyficé: Sicut aliz qualitates, quas Deus cau-
{at :nhomine. Imo errorem caufat Deus ve-
ré & propric, quando homo per caufas natura-
lesdecipitur: namqui caufat id ex quo uece{:
fario fequituraliquis cffeétus , dicitur propric
idem caufave.

ResponprTur, Sires fic de adu de quo
Conclufione tertia, Negaturillo aétunonlocu-
turum Deum, nec mentiturum, St autem fit
res de pracifa produ&ione qualitatis erroris;
illa produéio,utdiftum, non repugnabic Deo,
ticulo veridicitatig, fed aliis, de qm‘m_is {upra.
Quod aurem dicitut errorem non efle malum
motalicer; fi ly mor:tl|ccr‘m|rpon‘;’.t pro ly pecca-
minofumveraclt propofirio: 1i autem per ma-
lum moraliter, incelligatur, quodcunque difio-
fium nature intelle@uali qua tali, qua dito
nancia ;1ppu]].-4rurmur.ﬂim»_ois; iva, Nego in
hoclenfu, errorem, non efle malum moraliter.
Quamvisautem Deus caufeterroremin homi-
ne per caufas neceflarias, non probatur, quod
pecie, eundem caulare poflit: quia caufandoil-
lum cum aliis CO[’I‘]P{"[‘lCiPiiS, taceret ut cauia
univerfalis: perfe autem illum infundendo,fa
ceretut caula particularis,  Jam autem mulca
non poteft Deus facere ut caula particularis,
quifaciccum aliis; uccomproducendo aétio-
nem peccaminofam , adtum vitalem &c. Et
quicaufatid, ex quo neceflario fequitur aliquis
effeltus , tang proprie dicitue efle caufaillius;
quando illam caufam producit ex intentione
effecits, quantum eft ex fe, & quands illa cau:
fahabet e permoduminftrumenti: utcum ex
mandato fitoccifio, & cxrerafimilia; non tri-
buetur autem producenti caufam effectus , fi
fine hacintentione, producatur caufa. Ecira
non eft caula oceifionis innocentis, qui conficit
tormentum : nam agens incellectuale, urilli
tribuatur aliquid tanquamcaulz particulari,de-
becagere tanquam agens intelleétuale; adeo-
qucex intentionefinis.  Jam autem Deusnon
intendit errorem, niec cauf, funt inftrumenta
Dei,ut etretcreatura.

Osjicir Secundo.  Idem DEUS poteft con:
ferreappeticum fenficivam, licetille per caufas
nacuralesexcitecconcupifcentiasillicitas. Ergo
& habitum errorisinfundere poterit.

ResronpETur, Negandoconlequen-
tiam: quiaappetitum fenfiivum infunditDE-
US ad exigentiam naturzanimalis; confequen-
ter noneftadhucillins caufa particularis.  Jam

11T 107

autem habitum erroris DEUS pet fe caufans, ad
nulliuscreaturz exigentiam illum producerets
confequenter cflet illius caufa particularis, &
quidem tanquamalicujus diffoni naturz intel-
le@uali. Rurfus in cafu Antecedentis non
committitur quidquam per fe dedecens natu-
ram intelle€tualem eique diflonum : quia pri-
md & per {e ordinatur appetitus fenfitivus ad
bonum fenfibile delectabile; quod noneft ma-
lum perfe,necdicitvel malumanimalis vel ma-
lum patuez intelleGualis, ad quam qv.:l talem,
nullojmodo {pectar. ];u‘n autem infundendo
errorem;; infunderetaliquid per fe malum, quia
per fe diffonum nature incellectuali, quz fola,
pofitoerrore, male habet.

InsTAR: poteft Primo. Errorem effe de-
decentem objedtive & materialicer, non autem
indeccntid morali; poreftautem Deus velle in-
decentiam materialiter, quandé hic & nunc,
non habet malitiam moralem, ur conftat in eo,
quiobignorantiam comeditdie jejunii.

ResroNpETUR. Ut aliqguid DEUS tan-
quam catifa :"pccia[is producere non poffit, fuffi-
cicquod fit objeétiveé malum.  Sic Deus non
pote t ;11‘mh;CC! (& pr.ni(‘tcrn'm;}t;ancn"l necefli-
tantem ad peccacum, Llllzin‘\v-ls tunc pm;dcrcr-
minatus non pecearct, etrotque ille non foret
moraliter malus, hoc eft peccaminolus creatu-
2 effectamen moraliter malus, hoc eft patticis
pans de moralitate obje&iva mali, quam dici-
mus cfle diffonantiam.  Quanquam ex dictis,
Deo producenti crrorem, effecille error malus
moraliter, facetetque DEUM peccare.

Instar: poteft fecundo.  SiDEUS nonpol-
{eceffe caufa particulatis erroris, nec potericel-
{femonttri,velceci; clim non minus fic contra
intentionem naturz, uno oculo catere, quam
fimonoculinonnifinafcerentus.

ResponprTuR, Concedere aliquos non pof-
fe efle DEUM caufam particularem monfiri,
Per nosdifpatitasfic.  Cummon{trum vel éfle
monoculum, non habeat fpecialem diffonan-
tiam ad naturamincelleGualem qua talem, fun-
datquerationabile Deidominmim de membris
crearurarum & habitudine, excendere fe pore-
ritad hac omnipotentia Dei.  Jam autern er-
ror, habet {pecialem diffonantiam ad atdram
intcllgt"tualcm,qu;} talem, ad quam qua talem
non fpectac vel claudum vel monoculum: &
in_fupcr non fundat majus rationabile Dej do-
minium fupercreaturam, ficurnon fundar,
determinet ad peccatum.

Instariporefttertio.  Quodnoninveniatur
quoad hecdifferentig, quando DEUS ut caula
particularis quidquam facir,ac quando percau-
[a:s nccet‘hr_im: (quas iple com illa determinata
virtute facit) idem producics Nam ficut nion
magis DEUS debet verum dicere, quando pet
feipflum immediate loquitur, quam fi per alios
loquatur, quos ad loquendum deputavie : ira

nari




108

nonminus tribuerecur Deo effeus, qui fequi-
tur neceffario ex caufis fecundis a Deo factis,
quam qui a Deo folo immediaté fierent.
Resronperur. Quecunque,elt diffe-
rentia cur DEUS feipfo actum peccaminofum
producerenon po!ﬁr, quamvisillum cum crea-
tura producat concurrendo: eadem differen-
tia cit, curcrrorem per {e producere non poflic,
po{ﬁtmmpmduccrc. Ad cum modum, quo,
pesreétus, non poreft per e producere claudi-
cationem, poteft cum pede curvo.  In quibus
omnibushzc eft differentia, quia fcilicet, fi ali-
quis faciatnonnifiex decerminatione caulz de-
fe@ibilis, non tribuctur indefe&ibili effetus;
prcipué fifehabeacper modum caufe univer-
falis : fecusfi id faciat caufa indefeétibilis, fine
determinatione a caufa defeftuofa. Produ-
cererautem DEULS, illam qualitatem, finc ulla
determinatione a creatura.  Rurlis non fatis
explicathzc objeétio, quomodo DEUS cum
determinatavittute, producarcaufas, per fe-
ipfumnonnifiad caulandum errorem derermi-
naras: Namlfanc determinationem,necincel-
le@ushaber; necevidentia fenfunm; que licet
fallatinterdum; non eft caufa per fe producta a
Deo, fed ad exigentiam caufaram fecundarum,
&infupernoneftdeterminataaderrarem ; cum
faltem in primaappreheniione, poflit defcrvire
adveritatem. Primaenim apprehenfio, ut di-
cumalidsnonpotefteflefalla. Prima Paritas
allatanontenet, quiailla falficas quam DEUS
mediance alio narraret, tribueretur Deo, ran-
quam caulzz principali.  Cafu autem quo non-
nifi mediis caufis {ecundis producat errorem,
non tribueretur Deo error , tanquam cauf
prineipali, fed ranquam caufe univerfali.

Osjicit Tertio  Pontius, quod etiam at-
tingit Lugo. llleerror, {i non poflet produci,
quia haberet aliquam imperfectionem phyfi-
cam aut moralem, Neutrum horum {uadet.
Non haberet imperfectionem phyficam impe-
dientem Deum a {ui produétione: quia DEUS
multa phylicé imperfeéta poteft produceresnec
etiammoralem : . quiaintali errore, non eft im-
perfectio moralis peccaminofa.

ReseonsuM, Inerrore effe impcrfc&ionem
phyficam non qua qualem; fed cum ticulo diffo-
nantiz,ad naturam intelleGualem qué talem 3
itaautem imperfedum, nego 3 DEO pofle per
1epr0duci: efteriamillic imperfectio moralis,
jam cxplicata.

Ogjierr Quarto Ripalda num. 38. Deus eft
caufa principalisilliusaétfis , inguem confert
per (e auxilium fupemanirale: quia auxilium
1‘upernarutalc, eft fpecialis concurfus Dei, & eo
conftituitur Deus caufa fpecialis actis moralis
boni; ar inactum erroneum confert per fe auxi-
lium !‘upcrnacumk:[)eus,ut oftendicurinexem-
plo prudcnria:infufa:, ftudioficacis fupernatura-
lis, pizaffectionis , imperantis affenfum revela-

Traétatus 1.

tioni apparenti, necnon pramiflz fuapetnayg,
lis concurrentis ad Conclufionem falfam, |

ResponpeTur,  Confundiin hog argumey
duas formalitates; formalicarem canfp PILFJLI”

rpalis, & formalitatem caufe {pccia]is,cum;: 1

clinatione ex prppria dcterminatione demis |
Sed quidquid fic de hoc: Negatur M, |
Negatur item prudentiam infufm \rirmm; |
Studiofiratis, dictamque voluntatem cop;,
tere errorem aut aliquid diffonum nanyzes,
telle€tuali qua cali, neque enim eftill; diffonyy
operari prudenter, de quof{upra, ubj de Dl |
revelato,  Ad illam inftantiam de Pran,
fupponoex Philofoghicis, quodillaphyfictny
non producat Conclafionem ; & quamvisply.
ficcillam produceret, non effer Deus canfa
cialis erroris: quiaillum concutfom exhibere,
ad exigentiam caufarum fecondarum, &gy
cuminclinatione.
& InstarPrimd.  Cognitio referens objefu
conringens, eft fal(a ab exifkentia vel carey |
objedti.  Deusautem eftcaufa perfe e |
cognitionis, & fimulexiftentiz, autcawni
objecti.  Ergo cft caufa per fe cognitow
falfz.

Responozrur.  Quando Deus auferr o |
&um, cujus ablatione, redditur cogaitio fill |
non facitidintentione ut contingat error; &l
ex aliis principiis 4 dominio fuio in res crea
petitis, licét per accidens relpedtu Dei,ad ilin
fubtraétionem concurfils, pro confervandaet:
ftentia objedi, fequatur error.

Instat Secundd.  Cognitio ita eft falla,u
fecundiim fe potueritefle vera, terminans ean
dem caufalitatem Dei: Sed quando eft veraib
exiftentia objecti, Deus eft caufa per fe cognti
onis. Ergo,etiam quando eft falla: fiquiden
utroque eventu, terminat candem caulalititen
DEL

Resronperur. Utroque cventuir
tervenire candem caufalicacem Dei, fednot
eodem mode & intentioneapplicatam svern
enim ititendit Deus, non incendir quantumes
illo, falfum. _

Instar Terdo. Judicium intuitivom:
poreft divinitus exiftere, non cxiﬂcenthbiéﬂﬂ“
ficut poreftexiftere apprehenio (enfitivas
concurfus miraculofus quem Devs praflar
tale judicium falfum, conftituit Devm caufzfl
fpecialemipfius. Ergo Deus P‘ﬂ[?& elfe caud
{pecialisjudicii falfi; 1zn6illud judicium P{l"mr
conferre, per fe, in affeCtus falutarcs mord '“_
bonos; & incerdum efficacia auxiliorum,™
ple¢ticur fimiles errores. qixLicd151tVa[qu=I=
interdiim errorem intelledtus,
Chriftum. :

Responperur, Cafu quo Deus cm'bﬁgf
concurfum adjudicium incuitivum 3?’&”:3_
jecto, exhiberet illud vel ad exigentia® %

; oof
rum fecundarum ; ut fiapparear, &nol ﬁtc'tum:

effe gratiam per ¥

L




i
£ane
tadb
;m[':v
dem
{i

e |
non [
ram |

I}iﬁmtaﬂo il 1.

xinrentione

Gum : velexhiberetil :
crroris s fed ex dominio luarum aCtionum,libe-
roquefuo concutfu: licerad boc conlequatut
per accidens error: gui non ca;‘.t_qwdcm per
accidens ipi cognitioni, vel caulz erroris, erit
pcruccllicn\;i\h difpofitioni divinz, de {uiscon-

Error etiam caufacus ad cxilacntiam

curfibus.
caufarum {ecundarum, potcfxcﬁ}: ex gratiaper
Chriftum, non tamen error per {¢ intentus a
DEO.

Ogijrcit Quintd Rozmer. Licet DEUS
fit eflentialiter ompifcientia ; tamen poteft cile
caufa per fe ignorantiz: quid cnim impedit
quomints auferat homini omnes fpecies &
habitusfcientificos, quibus ablatis homoredde-
retur ignorans, Licer item fit fumma lztitia,
poteft eile caufa rritticizs & licet fiteflentialiter
vita, potelt effe canfa per le mortis. Ergd et-
iam licéc fit effentialiter veriras, poteft cfle caufa
pet {e erroris,

ResponpETUR. Quod attinet ad igno-
rantiam; pm]}: alighem déccrc,qubd jgﬂnrantix
poflic effc DEUS caufa per [e: quia illa quata-
lis, noneft quid diffonum naturz intellaétuali,
quﬁmli;mulr.wuim titulo 'lmcqujnhomincs{u-
us, ighorare tenemur; & tamen hujus quod
homines {imus, et Deus per fe caufa.  Confor-
miter tamen adfupra diéta dici potelt, auferen-
te Deoillasfpecies,nonfore Deum caufam pet
feignoranti®, aufercenim ex alio ticulo hone-
fto, dominium fuum concernents, licét poltea
fubfequacur ignorancia. Trifticia eriam &
Mors,poflunt per (¢ caafari 4 Deo,quia non funt
quid diffonum, naturz incellet uali qua tali.

InstaTidem. Deus porelt {pecialiter con-
currere ad deceptionem, qua unus homo alte-
rumdecipiar.  Ergo etiam poterit concurtere
{pecialiter etiam ad errorem,

ResponperTur.  Difparitacem efle quiain ca-
{u antecedentis,ageret Deusad exigentiam cau-
{z{ecunda, vqlemis decipere; non agerct au-
tem ita, in calu confequentis. Im theticd eciam
fupponitur, quod deceptioilla qui aliquis deci-
pitur,quijdln}dw fit feftum, & audiar (actum,
quodinquam illadeceptio, fic meritoria: non
enim illa deceptio, f{ed affectus audiendi fa-
crum, eft mericorius.  Exguibus

CorLicirur. Deum non poffe effe etiam
caufam {pecialem infufionis habitfis vitioft,
quem debeatvincere creatura.

Punctum Difhcultats 3.

Poteflne Dens am[;b;éa._’ag:ré loqui ?

Ate de hoc tractar Koninck pluresque ei-
L:at.de!p.w. dub. 3. & Lugodifp: 6. Scét. 5.
Przjaciendum erit, an amphibologiafit licita?
fienim ficillicita, impoflibilis erit Deo, fi licita;
advertendum,an Denm dedecear: hocus frar.

e B
Suppono Primd. Duplicem efie ampiibo:
logiam. Primam qUE COMIMITIICUL
e ] 3
vrrbm'muin:c.j-n-}n:»i:.[ornr'.l.

rationg
Secundam qUE
commitgitur ratione verborum ,
pruiallorunf Prior l_!ll,'i‘;'(,‘tﬂ cemimitti pot

non integre

‘CJE‘, vel ufurpandoverba ambigua , urAjo te
I 2

Aégacida Romanosvincere pofie: velufurpan-
dovoeces infenfu rariori, utcum dico: Prafens
Pontifex eft Perrus, intellige officio, non no-
mine.

SupponoSecundo. Quod fic objeétum (en
finis amphibologiz? Si enim {it finis ejusdem,
alicer dicere, quam fitinmente: vere fnis illius
eritidem qui :{M?Jidafii,(_p_li:t eriam mendaciifi-
niseft,aliter dicere,quam it in mente; quodfi
eundem finem habentmendacium & amphibo-
logia; u'rnu.ntlm:(;rh ratione finis vel ex objelto

illicitums quis ergocritalias amphibologia fi-
nis: Ratio dubitandi eft,voluntas efhicaciter duo
npi:o!':ziﬂim:.l&c.'nu'm{i\‘loni.1,{imul, vellenon
poteft, non poteltautem oftendi, quamodoin
-.nnp[xibmloginLlunoppoﬁmm:]icvoluntassquia
velle manifeftare mentem, & velje nonmanife-
{tare mentem, funt duo oppofitiflimas utrumgs;
autem hoe vule voluntas amphibologifandi.
Vult enim efficaciter loquendo non menciris
adeoq; loquendom anifeltare mentem, Sicnim
mentiti;eftloguendo non manifeftare menteme
non mentiri erit loquendo manifeftare men-
tem.Ex alteraparre etiam valt non manifeltare
mentem, idq; eficaciter; quiaad buncimplen-
dumfinem, queric verba occulrantiamentem.
Ut hzc ratio folvacur,expliceturque amphibe-
logia;ﬁnis&objcﬂum.

Suppono Tertio. Quod hi duoattus dittinéti
fint. Vellemlogquendo non manifefltare men-
tem meam: & Nolo loquendo manifeftare
mentem meam. Prior eft conditionatus , &
applicabilis in circumftantiis, etiam inefficaci
yoluntati: alius autem; ex modo etiam fignifi-
candi, eft efficax, abfolutus , & determinaram
voluntaremindicar:  Pofteriorille a&tusinvol-
vit(emper mendacium: priorautemactus;non
involvit mendacium, conjungiturque amphi-
bologiz. Ratio, quia ex aia parte non vult
abfolaté occultare mentem fuam: i enim id
velic:,utcrcturpuriﬁsmcudn,c::’s‘,c;u.‘lmamtsh‘.,
bologia, Exaltera parte optaret, non manife-
ftareillam , hinc fir ut claris verbisnon uracur.
Porr6 fubilloadu conditienate expreflo: Vel-
lcrnjmn manifeftare claré mentem meam, poi=
r:AEHuE*mr,clligi & deber, hic alius actus , Nolo
iEmi:Iic:tcroccuir;‘.»;:‘:1* ncein mea. Qt-odpo(-
fitcumilloa&uftare hicalius. Ratio. Quiaeum
actu Cundltimn:):e spoteltitare of }*uﬁ\t‘;s actus

ablolutus,utfi dicas vellem come dere carnes fe-
ria {exra, (i non prohiberet Ecclefia; holo tamein
comedere quia prohiber, Ergo etiam fub 1llo
actu conditionaro vellem non manifeftare
clare | mentem meam poteft ftare hic alius:

(k) ND!O,




110

Nolo , fimpliciter occultare mentem meam.
Quod autem debeac {ub illo conditionato &
oprativo altu, involvi ille abfolutus; nolo
occultare abloluté mentem meam; Rario
cft, quia nifi hic a&us habeatur, omnino
fubamphibologialatebit mendacium; &4 po-
fterioricolligitur: quiapradicti adtis abfoludi,
habetur effcétus , nempé quafitio verborum
amphibologicorum, & rejeétio verborummen-
dacii. Propteg hunc actum, illi conditionato
annexum, falvatur, quemodoinamphibologia
non committatur mendacivm: eft enim illic
exclufio, (utreflexio oftendit ) mendacii: falva-
tur item, quomodo illic non velic contraditto-
ria voluntas: quia contradictoria vera, debent
efle ¢jusdem; de eodem , proprer idem , &
eodem modo; non eodemautem modo volune
tas vult manifeftare mentem: hoc enim vulc
nonnifiaétu oprativo : hocautem, quodelt non
eccultareabfoluté mentem, vultactuabfoluro.
Unde ulteriis obje@tum amphibologiz non
debet exprimi pofitive, volo manifeftare men-
em meam: ron (.'['lilmi'l ‘(}I'ﬂrlhil‘-oiﬂg..!ll.\ qulr-
reret terminosamphibelogicoss {ed debet ex-
priminegative, Nolo impliciter occultare men-
tem meam.  Ex bis jam [uppofitis

Explicatur Finis & Obje&umamphibologia.
Nempe quod vellet ed utens non manifeftare
mentem fnam; quantumvisnolitillam implici-
ter occultare.  Quz explicatio vel ipfa praxi
amphibologias ufurpantium probatur; qui nec
Volun[ﬁmpiicitcr mentiri, & fimul nolunt fim-
pliciter occulrare mentem {uam, eique contra-
venire.

Soppono Quattd.  Amphibologiam  qua
verbis integre prolatis committituc, efle cum
ratione licicam. ~ Ratio quia in illa non com-
micticur mendaciums & nonintelligensillaver-
ba, {uzignavie & infolertiz id imputare deber;
nec elt diffonum naturz inrelletuali altiori
modo operari,quam poflint attingere ordinatiz
Gapacitates.  Dixicum rationes quia provifa
eftanaturalocutio, ut manifefter menrem, ac-
commodetque fe andients; fi czrera fine paria.
Undenec concibnariquisquam debetgrace, fi
auditor, nonintelligat grace.

Surpono Quinté. An amphibologiafitlici-
ta, qua fit ratione verborum non INtegre pro-
latorum, quam appellat Oviedo Contr. 3. num.
4o.intereticentiams dubitant Authores. Po-
nunt illam licicam Valentia, Leflius, Toletus
Sanchez. illicitam Lugo, Soto, Cajetanus,
Azor Ripalda dif. 4. num. 68.

SurronoScxto. Intereticentiam interdim
efletalem, utnon compon&tcum verbis exter-
nisorationem integram, Ratio, quiaalias nun-
gquamdicereturmendacium.  Nam fi quis di-
cerernoneftica, non mentiretur, fubincelligen-
do,uctibi dicam. Interdiim etiam componit
candem orationem cum verbis externis; datur

Traétatus I

~

enimfig 1;:#.(1[5!&:‘:‘1;;}36]]..!1:?11: Apﬂﬁdbeﬁsqﬁa X
ticentia eft, qui fententiz incl](){ltl,? cutly ]
revocatur, utinde parsejus allqua nondmshfl
telligatur s hocque etiam habeg jji; “Farig?‘
ngilii. : Sed motos przftat componee fufh,
mn qubus ;1?tq1m funt qua Exptimunrm, &:';
mennon committitur mendacium; Cﬂqutil':
conjunctio verborum ex ternorum ey ip[-:-
L - . Jlixg
nis. Quod ctiam fic d_um prudens Aygyy
(,‘Ol{lgi[ ex verbis Pr‘,ﬂms’ alia ingerng oy
Imo hoc viderur fecifle aliqueties Chriftyg L ‘
cum dicebat, quod de hota judici; ncquidcm,f
linshominis {circt,(up]flc,f'ciennicommunm
bili. ‘Su’p{‘um item non afcen{urum addyg
huncfeftum, & tamen alcendic; i'ﬂ[l'(‘)l‘qim;lj
do, nonafcendam manifefté ; fedinocay
Snwo:\-q Septimo. U (Onigﬁtur,quamlc
potetft oratio interna, componere eandem oy |
externa; advertendum erit easdem YOCes my,
terialiter: acceptas, ratione variarum citoyy
Fckmrfamm alium fenfum, licge non obvie fig. |
re; ita utipfz circumftantiz fint &quivaleny
fignum locutionis internz ;ut cum circumftn
tizoltenduntverbum E# fumi pro edit &y
bumabfolvo, velpro{olarione corporis,velp
folutione peccarorum , vel offenfz ineells |
Hinc confequenter tuncoratio mrermcumtbx-
(f.'l‘[!:!' potelt componere unam orationem, &}
mendacio eximere verba dicentis, quandog
cumftantiz zquivalent figno & lochrion,
quamvisillz circumftantiz,, non fint vocesoh
viz & paflim pencrrate: quam {ententiam i
deo etiam docuifle Ov.edo,Contr. 3, num.4
Appo. Quodcommodilsdicatur circan:
ftantiis quafi vocibus zzquivalentibus menten
dicenus internam explicari;arque per hocyit:
rimendaciom: quam {idicas, ex o vitarimer
dacium quia prudens colligic alium fenfum, i
verbis latere.  Ratio. (@iﬁprm‘icn[inand{-
entis, nullomodoingreditur locutionem, qio-
modo ergo illam eximet a mendacio? Cun
quemendacium teneat (e a parte loquentis; ¢
iamid quod facit ne fic mendacium, deberalt
quid efle, tenens fe a parte loguentis. His iy
poficis,
DicexouM eft.  Poffe Dewrm logui amphie
logice etiam perintereticentiam, mods fxpf:'cﬂa:
Probatur.  Quia DEUS mensem fuam ol
illomodo expriinerc potelt, qui ii!icitusnarll
eft,aurindedecens naturam incelle@ualem,gi
talem: eft enim infinitusinlocutiva,adeoge
omnesin eaperfectiones continens. Sedam-
phibologia & intercricentia explicata, n““ell
llicita. = Ergo eam DELIS ufurpare poteti
Osjicrr Primo Koninck. Ilia'm[cn;ﬂ“"'
tianon habet ullum fenfum vel fignification®
veram. Ergoelt mendaciumillicitum: dr
tecedens probatur. Quia ut duz 140_cunonﬂ:f
snaminregram rumpnn;mr,drbcrcﬂcll"m“

vel tanquam inter b
& iz

|

aliqua connexio ,




Difputatio 1. 1

& fignificatum, vel ranquam inter duas ora-
tionis partes, qu& rractim inter {¢ junguntut s
in pr:eibntiaumm nihil horum eft, nec ¢ft unio
inter illam locutionem externam & intereti-

centiam. _
ResponpeTur, Circumitantias externas,

effe fignum xquivaleater, licer non formali-
gerinterne locutionis, & per hoc fignum zqui-
valens, uniri & explicari locutiorem internam
{euincereticentiam.

Osjicrrur Secundd ex Lugd.  Veracitas ob-
ligat quidcn‘s ad conformanda verba menti, fed
non ad conformandam mentem cum mentes
debemus ergo comparare vcrbn:pfﬁ cum men-
te, & videre €x una parte voces externas, cum
fua fignificatione;; ex alia mentem loquentis,
& confiderare , anverba exprimant id, l]L[Dd
eft in mente :quomoduautcm cxprimumiipu-
nitur intereticentia?

ResroNpeTur. Ilaverbafi fumantur in
circum{tantiis,ingguibus plm‘,:Iigniﬁcant,qu:‘{m
dicung, exprimere mentem loquentis.

Ozjicirur Tertio. Tora obligatio veraci-
tatis, elt, ad confervandam vitam humanam &
commercium politi:um;quodxquc nutaret, {i
licita effet intereticentia.

REspoNpETuR. Ita ad conviftum poliri-
eum atrendendumeft, &eam falvandum, uc
fervetur jus;fecreti, quod facile extorqueri pof—
fer, fiillicitaforetinterericentia; nemogque te-
nietur abftinereut plis fignificer quam dicatur;,
quantumvis €x ignavia, aliquis hon penetrets
itaetiam in pralenti, ingcrcnnbusipﬁs circum-
ftantiis ad notitiam, quod ingererent verba, fi
Jponerentur.

Osjicrr Quarto Ripalda. Ejusmodi locu-
tiones que {untcum intereticentia funt menda-
cium: locutio enim conftituitur fignificatione
externa verborum.

REespoNDETUR. Locutionem formalem
humanam, conftitui locutione externi, fed non
locutionem zquivalenter, qu:epcndcrc potcﬁ
2 circum(tanciis,utcum plusfigniﬁmmus quim
dicimus.

OsjrciTur Quinto. Poffemus dubitare
defide,; annon DEUS aliquid reticueritinreve-

latis,

Responpetur.  Quod non,  Ratio quiape-
nes Ecclefiam eft infallibilis affiftencia Spiritus
Sanéti, explicativa circumftanriarum revelatio-
nis, fi forte qua effent equivalenslocurtios prz-
cipuc autcm: quia n cxplic.md:s alcioribus
theoriis preceptionibusque morum, diffonum
efler naturz incellectuali , intereticentias fre-
quentare; ex quo titulo obligatus eft DEUS,il-
lisabftinere inrebus fidei.

Instamis. Licee DEO amphibologia.
Ergd & mendacium,

ReseonpeTur,  Negando confequentiam,
Quia in- amphibologia nulla eft diffonantia

ad naturam intelleualem fecus .in menda-

C10.

DIFFICULTAS III

- &3 - . 5
An cognitio [upernaturalis emuss , fit mon-

niff effentialiver vera?

RIpnldn de ente fupernaturali ponit difp. 58.
An Cognitio [npcmarurallxpu[lit efle falfa
exnaturater? & 5. An faltem poteftate DEI
abfoluta? Priorem thefimnegat; de pofteriori
judicium fufpendir, ad quas ctiam difpuratio-
nes, remittitfe hic difp. ro. Sedt. 1-

Dicexpum elk.  Poffibilem ¢ff¢ cognitioners
ﬁr,urﬁ.mtmfrm, ¢ tamen nownifi probabilem,

Propatur Promo.  Quia nulla implican-
tia.

Prosatur Sccundd. Poflibilis eft actus
prudentiz l'upcrn.aurali‘i. Ergo & judicium
ln}uemamra!cpmlmbih:-, nam etiam judicium
prudcuz'mlc:, movetur rationibus probabili-
bus. %

ProsaTur Tertio. Opinariprobabiliter,
non eft ratio diffena natur® incelleétuali crea-
tz, quamvisnon fit perfectio naturz ut fic intel-
le@ualis. Ergo non eft ratio, cur illi elevati-
vum fupernaturale accederenon poflit. Apzas-
tur in contraargumentaRipalda.

Osjicirur  Primo.  Supernaturalitas (icut
naturam cognitionis evehic (upra naturam co-
gnitionisnaturalis, ita ejus proprictates celfio-
res arguir: prima autem eaque pocifﬁma per-
fectio cognitionis, cltveritas, & ad prafenscer-
ticudo,

Responperur. Quod f{upernaturalitas
evehatcognitionem naturalem,ratione ordinis
non in gradu entis & perfetionis; hincacci-
dens !upcrnatnmlc,cﬁ' perfeétiis fubftantid na-
turali, ratione ordinis, non ratione gradus entis.
Confequenter & probabilitas , _erit perfetior
ordine, pre certitudine naturall, licét non per-
fectione & gradu nofcendi.

Osgjicrrur Secundd. Ex conceptu virtu-
tisintelleualis, que ex Ariftotele verum attin-
git. Undeertiam opinionem negat efle vircu-
tem; omnis autem cognitio {fupernarturalis, eft
actus virturis fupernaturalis.

ResponpeTor, Negando hoclenfu omnem
cognitioncm [hpemalu[alcm effe aétum virtu-
tis. Cur enim implicer ‘opinio fupernatura-
lis?

Osjicrrur Tertio,  Nihil et quod decu-
hcr_mgnirim]cm fupernaturalem 4 ratione cer-
Eflllx;:m, fieam nor~dctutbarin fide, ragioob-

REsPoON I)_E'i'l] R. Debilitatem motivo-
rum, & concutl abu ar 3
um 11';1ti0numl rLc':]: gl'ii‘.gilctnls C:cl:iri'iltllf pYEaRL-

5 g g nem I!.]PCL-—-
.—'ga.mdlr.’m,ml formalitarem opm‘-onis,

G2

Osj1-




112

Opjrcrrur Quartd, Voluntas perficitur
quidemafte&u tendente etiam in bonum appa-
reus, {ecus intellectus: quia veritas cognitio-
nis non fumitur ab apparentia objecti; fed 4
reali cjus exiftentia,

Resoxperur.  IntelleCtum perfici primo a
vero, prout eft; fed minus principaliter, perfici
etiam 4 vero proutapparer, utvidere eft in pru-
dentia & iplis opinionibus, qua indubi¢, melio-
res funterrore. »

OsjrerrQuintd.  Quirosinr. par. difp. 4.
num. 1, Actus fupernaturalis, eft {pecialiflime
intentus 4 Spiritu Sancto, elt formalis vel virtus
alis Deilocutio, efttitulo fuz perfectionis [upra
vires naturx; & tamen per&:éi‘m maximé ne-
ceffaria cognitionis, eriam naturalis, cltveritas.
Omnisitem aétus fupernaturalis, eft debitus foli
Deo: egregia vero Deitatis et laus, fi (ibi ap-
proprieterrorem, & fi fides qua inter actus fu-
pernacurales obfcurior eft, non potelt efle fal-
fa. Ergoneculla cognitio.

Resronperak, Sicut datur cognitio
cetra & certiol, ita dabitur minus {pecialiter &
fpccialiﬁimc’:inrcntaﬁDco: 8¢ ita habicus deter-
minatus honnifiad verum, etit fpecialiflimé in-
tentus: opinicautem minus principalitcr; ira,
ut ei ratiofpecialiffima conveniatin rationcor-
dinis,non attem in aliis formalitatibus. Ne-
gatur item, omnem afkum fupernaturalis co-
gnitionis, cil¢ velformalem vel virtualem Dei
Iocutionemietirque adhucaétusopinionis egre-
gia laus Déiinratione ordinis, licétnon 2quan-
do, alias perfedtiones naturales; ut didum fu-
prain fimili. Cumque de prafentihabitu con-
ftecex revelatione & dodtrina Patrum, illum
effe certiflimum, quz revelatio non fe extendit
ad exclufionem opinionum fupernaturalium ,
fir, uradhucillz fint pofiibiles.

Ixstat.  Omniscognitio probabilis ex obje-
ttoeltfallavelvera. Ergoficur Deusnon pot-
eltelle cauflacrroris; itanecprobabilisnotitiz
fupernaturalis.

Respoxperur.  Ex argumento fequi, faltem
efle poflibilem nétitiam probabilem {upernatu-
ralem, quando ex objecto eft vera. Deinde,
poteft dari notitia prudentialis fuperharuralis,
etiamfiattento objeétouteftinfe , resalicer (e
habeat. - Ergo ctiam in prefenti idem dici
poterit.

‘ Dicexounvelt Secundd.  Poffibitem effe cogni-
2i0nem fupernaruy alem, qua compararéad W v,
g-inflans fir vera, comparate ad alind falfa.

ProsaTur Primo.  Quiainhoc nulla impli-
cantia. -

ProzaTir Secundd.  Ponamus ante inftans
Nativitatis Chrifti , elicere aliquem fidelem
hunca&um. Chriftus nafeerwr ; poflet velleillam
continuare ,aut poflet etiam DEUS illum de-
rerminare, auxilioque fuo clevare, ad continu-

Traceatus 1.

andum huncactum, etiam proinflayg s
Chriftusnatus eft: quiactus compara[gad.;::
inftans quonondum “”““&:"’Cfllsc;jl EI‘
Proeator Tertio. Q_‘_liﬂ i pales il 1[9
sfupernarurales non darentur, etiam [‘C;c ctl‘»ri::
Uios eritextremum judiciumnon effo fi n‘"
turalis: quiactiam illa cognitio cft foff, Cﬂm |
paratead inftans, quod nondum ffiljué;q:r: |

extremum. iy

Dicexpumeft Tertio.

{1 o Impa[ﬁ bilen "J'f'? it
zapmem fupernatiy alem, ¢ tamen errony m = |
citer. o

Propatur Primo.  Quia impoffibile efy |
umproducerehoc, quod eft Lflﬂbnumnm-c;
intelleétuali quarali; Edaurcm(ompcti[mu;

ProsaTur b'(r‘(:umln\). (,)L!Ll & C(][npcn:m;
cum gradu fupernaturalis ille errot; &fﬂ';
COMPONEICLUr; COMPONETELU Guidem y, |
ponitur; non ComMponererur antem: quidh |
tectibile ex conceprufio, non lung comi»om‘.]i. ‘
lia ;fummé enim oppofitorufl, nopn daror g |
pofmo;nccapparcgquomodoermr&'{upm ‘
turale pofline comparari inter fe,ficur pefe |
bslc_& perfedtivam; error enim,non poffezel ‘
perfetivus.  Non ctiam fupernaturalicasefy
perfetiva erroris; cumipfe errorfupetnaty
lis, non aliquamelevationem, fed depreflions |
potiusadferret.

ProsArur Tertio. - Sicomparenturinat
error naturalis & {upernacuralis; vel cilevmap|
detectus error fupernacuaralis, vel non;nonpo: |
eftdici quod fit major defe@us: quia fuperns
turaieadfertperfeltionem, que debetfuper
quamcungue pcrfec‘:tioncm naturalem §
codem generetitoftendit indu@io; nonet

poflet cffe major defectus: qQuia excellentiv|

dcfcé\’;us » in ratione defedtls, femper eft qué
turpius; & fic curpivs elt aurigari Neronem,

quam hmplicem colonum,tucpitis cftficicnti|

actuserrer, quam opinio.  Cujus ulceriorRs
tio clt quia preter defedtum, qui fe foloadn
turpitudinem, datur etiam turpitudo, utitade
cam, vici praedicati excellentis, quod debst
impedire illum effeétum, necconfundiillacon
junétione.

ResronDEBIS Pima. - Quodilleerorin
quanctum fupernaturalis clt, ficmints defelu:
fus , magis autem defedtuofusinrationcem
ris.

ConrtrA.  Quiaex hoc fequeretit auri

: - ‘ s
gari Neronem efle magis nobile,, quam col- |
num, in quantum Nero cft quidnobilits. ¢ |

fiscumilleerror non quomoc!ocunqut:hcm'
jot s fed proutjuncus fupernaturali; fic fm}li_?tui
teahit fecum (upernaturale,  Ergoli quaji-
¢tus cft major; qua fupernaturalicatem imper
tans, eft major.

Resronpests Secundo. Errorem ok

. . . L3 (- Iva
quid, fupernaturali extrinfecum;adedque
et

]




natus
Tioria

interk
Ly
ok
pe

.

pecai
=11 B
) lian
k‘ﬂl:.‘;
t qui
pReM,

Frogi |

i
Chte-

I

Auri
colo-
Rur-
£ mi
el

-

Diﬁ)utatio 1L

entitate J(UPCKI'.HELH'J:B , potentem contin-
gere.

" ContrAeft, Quia etiam odio Dei, eflt
extrinfeca amabilicas Divina; & tamenhocnon
obftanre, odium Deinon poteftefle fupernatu-
rale.
one extrinfeci, non fequitus conjungbile jamil-
lud effe cum ente fupernaturali. Deinde licet
quid fitextrinfecum crror cognitioni: quiade-
{umicur ab obje&o aliter fe habente: non ta-
men hocfenfu elt extrinfecum, hoc eft realiter
{uperadditum, ipfi entitati.

OsjicrTur Primo. Falfitas conveniens
divinitus cognitioni, componitur cum conce-
ptu primartio & fecu ndario cognitionis fuper-
naturalis,  Ergo non implicat cognitio fuper-
naturalis divinicas falfa.

RESPONDETUR, Ncgnndo antecedens,obra-
tiones allaas, & licet quidem ille actus erroris
fnpemamra[fx, foret diftin&us ab errore natm-
rali, fed hocipfum {'ubjcﬂumucgatu:,poll'c a-
rierrorem ﬁlpernalui'ﬂmn.

OsjiciTur Secundd. Poreft affeétus ﬁ:per-
naturalis effe vitiofus.  Ergo & falfus.

ResponpeTur,  Antecedens effe verum ,
quando elt extrinfeca malitiaillius actis vitiofi.
Jamautem ratio difloni, non eftquidextrinfe-
cum ipfimet errori. Supponitur autem quod

" Deus diffonum naturz intelletuali qua rali,

qualiseft error, eperari non poffit.

InstaT Ripalda. In calu antecedentis non
folium mediate, potcﬁiilca&.us eflemalus, in
quantum {cilicer ab a&umalo referretur in fi-
nemmalum , verlimetiam immediaté : quia
-jpi'cimmr:dmti: a Deopro fuo libiru pruhibltus,
fieri potelt , contra prohibitionem  divi-
nam.

Responperur.  Prohibitionem illam teddi-
turamillum aétum, nonnifi extrinfece malum ¢
quiahoc eftintrinfece malum , quod ipfum in
entitate manens, non poteft fieribene : hocau-
temnon competerctilliattui, Ea qua fubdic
deduratione vifionisbeares alibi foluta, hoc
tanciim addo. Negando a {cientia implicis in-
tc‘;lwgcmi:cp:’;{'i'cntarl invifione repugnantiam
addeftruis cum pofiit effe vifio Deitempora-
nea: velad maximumreprz{entat, nonpofle
illam i DEO defteuifub conditione, iDEUS
nolit; ad eummodum,quo in Angelisrepra-
{cnta[urincorrugnbilimsj (i Deusnolitua {ua
potentiaadid.

OsjrcrrurTertio. Potelt exiltete co-
gnitio lU‘CCi'il:‘{t'll‘:}.“S potcﬁnrc abfoluta Dei,
non exiftente objefto , quoad reprelentat.
Ergd & cognitio fupetnaturalis poterit cfle er-
ronea.

Responperur,  Duplicem errorem diftin-
guidebere; quendam fimpliciter, & pro omili
eventu , ut i quis dicat Deus non efterinus.
Secundo error, quirclpedtulmjus quidem in-

Ergo pracifc 2x co,q::ud aliquid fic rati-

113

ftantis error eft, refpeétu alids veritas: Prioris
illius erroris non poteft efle caula Deus per {e;
nec }wtcit exiltere !hpcm:nu:ﬂlis cognitio, ita
errans: poteft polterioris ordinis: expreflcque
docer Quitos, occafionaliter pofle e Deum
habere ad errorem, fed non determinando pra-
ciftad eundem; &ita etiam Deus, nondando
gratias efficaces , veitur jure {uos licér illis
non datis , fequatur per accidens pecca-
tum, ’

Osjrcir Quartd idem.  Cognitio fupet-
naturalis non alligatur ebjeéto extrinfeco im-=
mediaté, acperfc; fedmedia volunrare Divi-
na. Deus autem poreft negare exigentie re-
rumiupcmﬂcum!iu:n,quod negatexigentiz na-
taralium.  Ergo poteft negare cognitioni fu-
pcrn;uumli.:”)(a[}cmiamﬂbltc 1.

Resroxsum, quod Deus poflic negare co-
gnitioni fupcr:utu:‘.’:l_i exiftentiam objeéti, fiilla
verlerur circa aliquid canringrm, conquucn
ter erit adhuc vera refpectu diverfi inftantis;
necerittunc etrot * quia profilire in atuin fe-
cundum , quemhic & nunc cirdiim{fantiz de-
polcunt, non clterrare.. Negaturtamen potle
Deumdenegare concurfum exiftentiz objecti
neceflarii, & qua talis, atraéti a notitia {upcrna-
tarali, idque ob rationesallatas. Ex quo ctiam
regulari deber, qualinam apparenti revelatio.
ni, poflicfieriafleniuy fupcrn:ztumlis.

Ogjictt Quintd idem.  Porelt effe vifio
fenfitiva intrinfece fupernaturalis, qua tamen
retineaturinabfentiaobjedhi. . Rur(isde fado
inapparitionibus miraculofis, itafit, utfaciat
Deus fieri vifiones referentes obje@um, quod
re verd non eft. Ergd etiam porerir Geore
idem, cum lenfationibus intrinfecé (upcrn;p_m_
ralibus. El'g6 & notitia rupcrnamrelis, poterit
efle erronea.

ResponpetuRs  Infenfacionenullum p[’op']&:
teperiti crrorem, dequohicagitur.  Deinde
non effet tune Deas caufa per fe ertoris,, fed
nonnifioccafionaliters apparitiones etiam illa
non funt difonz naturz intelleGtuali , qua
tali.

QUAESTIO IIL

De Obfcurstate Fedei.

REMITTO Primo. Edem ¢ obfeuram,

Ratio , quiaid docet Scriptura & Pacres,
unde vocatur grgumcutum non appatentium,
lucerna in cahgmofo ; cmzmiatmuqnt ¢t Pa-
erum: Fidelisfom; nefcio quodcredo.

Pravitro Secundd.  Obfcuritatem fides , ex
alias dictispullomado poffe liabere rationem motivg
& quamvis obfcuriras conjungarur racioni for—’
mali fidei, utfidicarur : formale fidei et veritas
divinaobfcuré atteftans: nihilominis obfcuricas

(k) 3

non




14

non habebit rationem motivi, ad eum modum
quofidicam: Ignisapplicatusignit, applicatio,
non cft ratio formalis igniendi. Quod uni-
verfaliterinhocrefolvitur,  1d quod eft anne-
xum rationi formali, cunc habet rationem for-
malis, quandoextraconjunétionem, eftinilla
partialis vis, ¢jus, de quo quaritur, Namcon-
janétio ipfa, perficit, non immurat rationes re-
rums ipfaque cunjunétio, non dat vires. Hinc
{1 minor, non hgbeat vim movendi partialem,
etiam conjundta cum majori, non habebitwim;
applicatioque conjunéta cum igne non igniv:
quiafeclula conjunétione , ign_r'_cmii vim non
habet. » Quia autem etiam obfcoritas , non
conjunéta auchoritati divinz, vim movendi in-
telleétum non habet, fic ut nee conjunéta ha-
bear.

Pr 2M1tT0 Tertid, Prater evidentiom for-
malems, dayi ctraim evidentiomobjectivam. Ratio.
Tumquia datur certitudo objectiva.  Ergddc
evidenria objeétiva ob  paritatem  rationis.
Tumguiafipotett dari conceprus illius; & hic
oftenderar, desfacto. comperere- objecis; de
faéto dabitur evidenria objedtiva; hic-autem
cenceptus mox adfereeur, . Tum quia con-
muniter dicimus,quod non eantim hoc eviden-
ter cognofcamus, fed quod ipfum fic in fe evi-
dens, quologuendimodo fignificatur evidentia
objetiva.

PrzyviTTo Quartd.
glj{‘(’fmm Pt

Expricar Pritnd. + Valentiaid difp. r. quaft.
5-punctoz. Quod evidentiafic neceflicas affen-
tiendi objecto. .. Hiee explicatio

NonSarisracrr  Tum quia non loqui-
turdiftinte, anidfeatiarde evidentia formali,
andecvidentia obje&iva, Tam quiactiam dum
aflumitsr medium nonnifi probabile, & Syllo-
gifticedifponitar conceflis przmiffis,neceflita-
curintellectusadalfentiendum, nequertainen
tuncdatur evidentiaobjectivera, & non putata,
Tum quia i Deus decerminaret ad affentien-
dumalicai propofitioni,, nonnifi proprer tefti-
monium fallibile humanums effet ibi neceffitas
affentiendiobjeéto, non tamen evidencia. Tum
quia datur, {ua ctiam, in voluncate neceflicas, in
qua nullacvidentia. Ergoncceflicas, ntconve-
niat aliquomodo tantiim intelleftui, deber ali-
quoalioreftringi. Tumquianon explicatunde
oriaturilla neceflitas: {i enim fir ex neceffitare
pradicatorum objedti marcrialis,talis necefficas
ctiam fidei convenic: namyv, g. Deus materiale
obje@tum fidei,habet etiam neceflariam conne-
xionem {uorum pradicatorum.  Siitemcff ex
certitudine,immurabilicacé &c. fiiorum predi-
catorum formalium; ralem evidentiam habebic
fides: quia etiam illa habebit immutabilitacem
motivitormalis, Ecex hig impugnari deber et-
iam explicatio Hurradi, dum aic evidengiam in
hocftare, ur ei pofitd, non habeac intelle-

‘Qf;‘d frz evidentia

squod intelle@us ab ipfo objedto cony

Traltatus [.

Ctus potentiam  proximam af ¢

: lﬁqcnt'.r_
dum. <
Exprieat Secundo Lugo., Quod evide

fit neceflitas affentiendi, QUZ proveni; s,
; inciey
ad cjus vericatem non negandam; quodyp
explanat per differentiam illiyg neceflig; 4
omiii alm,ﬂu-&’ non eftipfa: quia fciliCc:o;ip:
:11'::111c:gcﬂrta< : hvcz proveniat 3 vuluzmu,,.w
perio, five a Deo, five ab inadvertensi, ady
motivacontraria, talis cﬁ;n:licérinfenlh[r,l., ‘
pofito, non poflit cum ea neceflitage o
diffenfus: potelt ramen poftea, petlevern
nonnifimemorii illius aflenfis pravi, oppaflt;
partiaflentiri intelledtus.  Quandg auten,
fenfus eft evidens; repugnat diffenfus, E!iarl
nonnifimerioria prateriti confenfis mangy
Haecexplicatio

Nox SAT]SFA(_.‘IT‘ Quia non CXPIicarinqug |
fitafitiftaconvitio 5 pofletenim Degs i
re aliquod obje@um probalyle, ad produgy,
dam aliquam, qualitatem determinatam, g
¢jus effet naturze, ut ctiam nonnifi ob meny:
am Pi'&l?tixi}i’l)iti nﬂcn{'ﬁs,dcrcrmincwrhnmgaj
non diflfentiendum. Quodfi hoe dicasp |
venire in evidentia, € vi motivoram; necd: |
fuit explicare cujusnam cenditionis fint il
motiva? Tum quia etiam fola memoria g |
boni, poteftimpedire voluntatem, ne illudoe |
rit, & tamen non competerettunc ulla evidg |
tia volunrati; explicandum Crgo venir, quidst: |
dacilliheceflicati, evidenria {pectans adintele. |
¢tum. Tum quia etiamfi per impoffibile |
foret memoria; pofletadhucefle evidentiz:n|
recte ergo per id explicabicur evidentia ut
Rurfus memoria eft quid confequens evider
tem aflenfum: quzro, pro illo priori, pcrquidi
formalifabitur evidentia. i

Execicatur Tertid,  Quid fir evidemid |
utfic,communis ad {ubjectivam, & objelivat |
eft claritas & perfpicuitas in linea nofend:
Quam explicationem probat vel ipfa proporio
adevidentiam phyficam vel lumen : que cla
tas fife tencat ex parce objedi, eritevidentiaob
jectivas i {e renear a paree fubjedti formali
Hinc jam evidentia objetiva, erit clrits ¥
perfpicnir.mpﬁnsca‘-gniti obje@i. Hacipladi: |
ritas & perfpicuitas defumitur a lumine Natri
liy lumenautem in nofcibilibus, fant princii
lumine naturz nora , aut veritas fcij.vid@ in F
manifeftans. Quoticfcunque crgo adusar
quis,n'.mfcmrprmciplohlmincna?ur:tng{f:‘-‘f
proximé vel immediacé , aut veritate fcip J’
manifeftante; illeadus habebit evidentiamfo
malem : quia fcilicer illud motivum, cﬂ!””
claritatis & perlpicuitatis attils. @3nuoj~:
16 ipfum objeétum, dicit profuaparte& rd"i1
fentatipfum principivm,aut conne;mncnn:rﬂj-
illo proximam, vel cftipfa veritasfcipfam mét

3
; L e e
teftans, habetur claricas & pet Iplﬂllf"soh :"

e




|

entiy

Viden:

porio
e clark
tid |\!I.

"Diﬁ)utatio 111 i§

va. Sicutenim cuiappiicatur lumen oculare ,
reddicillud clarum & evidens, &iplum lumen
eltetiam infe evidens: ficetiam cuiobjecto ap-

reddet

i

p't.‘c“_rl:r]11.'11(‘111!11:&]]&.}115[L‘u princi
illam cognitionem claram, & iplum etiam obm
je@um, {eu illnd luminofum intellectuale, erit
clarum.

PR Guod cm evidentie

- 2 b
fit inew e cum fides d:
7 neceffario debet exeludereevidentiam. Por-
evidentia pm,‘ mtervenire vel'ab ex-
trinfecis fidei, velabiftis qua intrinfece impor-
tatfides. _].lmmltcm!'Edo‘fmportatinnimccd
veracitatem Dei & dictionem.. - Hincdifputas
ripoteft : Anpofiicftare fides cam cvideatid,
qua mihievidens {ic veracitas Dei, & dictio ab
Exrrinfecum autem quid fider, {funt

{includat tnevi-

ea facta.

dibiliratis,experientiafenfuum, no-
&zc. Dicuntur-autem ifka effe ex
+nullomodo ingrediuntur

monvac

tia f¢ fic:

rationem forma

DIFFICULTAS L

esfRare posfie cum evidentsa rationein-

lem fidei.
L]

f??»;/’rco;‘z»:m Fides &

Xaminabitur primim hizc thefis.  an pof-

fir haberievidentiade revelatione nen ha-

videntia de ipfo Dei; five non vifo Deo

infeiplo ? Negat Bannez, Affirmat  Sua-

tez & Valquez & poftillos Lugo difp. 11.Sec 1

AssERO Primo. fnftntentiagne afféris noy pof-

i effentiam Divinam [ine attrtbutis, velas-

ine cffentin, impoffivile ¢ff cognofii eviden-

2y o [!.'!r’ﬁf..".; vifions revelationem activam , &
(it fcientia invifionis Dedm.

nenRLoTy

RiTio, quia& coghofcercturtuncicientia
vilionis revelatio activa, ut lupponicur , &non
cognolceretor ; quiarevelatioadtiva .
met Deus.  Ergo fi nihil poteft cognolci vifi-
veidenrificatum Deco,quin cognofcaturvifivé
Dens : finon cognolcitur tunc per vifionem
eus,necrevelatio aétiva c'UgHD‘[thU:‘.
o Secundo. Inféntentiaaysea,
attributa mon wisi effentia, poteft vidersre-
welatio activa,non vifo Deo,
Q uianon majoremdicitidentita-
tem cum | va,quatn dicat actri-
umellentia. Er go finon obitante iden-
weributi cum effentia, poteft videri
deffentii poteritetiam vi
revelatio activanon vifo Deo;s quia adhue
et cuncnofci Deus: quomaodo enim nolee-
tur locutio Dei, fi non nofcisur Deus,
Assero Tertlo. Revelationepaffiva intuitive
7m0 eff neceffe intwitive cognofiiDenm.
Rarro. Tum quia revelatio paffiva non
1agis connedéticur cum Divina effentia, quam
nnedtaturcreatura cum Creatore; & tamen

eft ipfe-

RaTio,

butum e

intuitive cognita creatura,non cft necefle intui-
5 lum demones intui-

1e{cuntmulcam el turam, & ta-
yumdent Deum. Un erlaliterque vi-
e&ivo , non elt necefle eodem genere
ervaderead terminum. Tumqua
5, qui conftitnimur partici-
5 erit qualitas,
tuatur formaliter lo-

tivé cognolcere Deum. D

i1t ponitur quali

lacurz
Deus nobis cenfti
juens; & perc
alinm loqui
utqualitas g
& non Divinz ; nec
qualitate; cujus ipfius qualitatis,
Speciesimprelia gt
ta, potericcognolc evidenter, il

125 ita posfit

am qualitat@n impoflibile fir
n Deum: ficutimposfibileeft,

ix, hicalit

(LI IPZ'I.[H') 1

in takli
pollibilis eric
E",‘rg-“ illa Ewii-
leffelocurio-
nem Dei; fed tuncnon eritnecefle cognefcere
intuitivé Deum : quia pecies illa, reprzfenrat
nonnifiillamqualicatem ; & fiid negas, nonftas
in fuppofito. Tuam quia ut urgerLugo. Pot-
eft Angelus cognofcere fupernaturaliter enti-
tatem atiis Fidei & ejus fupernatoralitarem.
Ergo & cognolcere evidenter , quod habeat
pro objectoveram revelationem Dei § confe-
quencer feit evidenter exiftentiam revelatio-
nis :hoc enimipfo, quia vider entitatem illius,
videtetiam connexionem eflentialem cjufdem
ad Deum yeré revelantem snec ramen inde fe-
quitur,utvideat etiam Beum.

Assero Quarto. Revelaticne paffiva intuitie
ve cognitd, eff necefle prefi "‘;w,f/n-z‘é, cognofeere
Denm, :mﬁm.-éw guid conueXum, g
~Ramo. Quiaimposfibile eft nofeere locu-
rmr‘.cn‘l,&n(ml_!m, iplo pra luppoenere loquen=
tem, n!iuqi,u efler locutio fine principio. Uni-
vc\riu!.tuquc ragioné l‘l.'[dri\’.’lCt'J;,{I'li{'L‘l s faltem
alio genere netitiz, attingi deber id , ad quod
eft relatio,

iddicativa,

{.'5 ssEro Quintd,  Dum cognefcituy Dens yg-
2erialiter ut dixi e prafiuppofitivgillamaterialic or
pre ppofitiva Dei cognitiv, eff evidens evidentif
[eientia  licet mwon evidentis Vifionis, Quod fic
evidens evidentia {cientiz.

R 710 eft. Quia omnis nofitia demonftra-
tivaevidens efl; dcmonﬂrmnranrun, eum, qui
loqaieur, i_itnagu; effes non erictamen cv:cicn—
tia illa vifionss © quia poterit necdum videri
Deus.

: D;c;-s"PrTmr). Nullus cﬂmtdlcé‘rmpmpmv-
nommsfpccici,qm; manifefter Déum qulln"m
rcm,imp & nullafpecies, que idpraftare pofit
Ergoaflertafune falfa. .

i X
: 1\;._51:_ INDETUR, NuH_-im quidem intelle=
atum.t‘:iscpropm tionagu 1,-Hi>cciuihzpc:;mtura!i
m:imfcfhmti I_'icumlm;ucmcms potelt tan‘cr.:
cfle proportionatus pet potentiam obco‘icntjmn
lem: ficuteft proportionatus per nos;ad pofli-
bilem {peciemimpreflan Ded,

Ds CES Secundo. Sicognafcittr evidenter
revelatio quod fir a Dea , & q

() 4

uod fir locutio
Dei;




116

Dei: nonhocipfo cognofci debet evidenter
Deum cfle:quiaqui audit vocem Perri,non hoc
iplocognofcit evidenter Petramilogui, nififi-
mulvideacipfum Pecrum. Ergo & qui cogno-
{cit Deum loqui, non nolcit evidenter lo-
qui Deum ,nifi videat ipfum Deum.

REeseoNDETuR. Negando quod cum co-
gnofco evidenterloqui Petrum , non cogno-
{cam illum eflc evidenter, evidentid [cientiz.
Rurfus cum vox Ferrificimicabilis 2 Paulo, ita
ut fenfu; qui judex vocis eft, difcerninon pof-
fit, fic, uranditd voce Petri,poffitadhuc nonin-
ferri evidenter exiftentia Petri.  Jam autem
pote(t dari vox Dei, quz ﬁtinimitabiliﬁﬂ crea-
tura; pra:cipuéantcm cum (ur dixi, )inferri Pof-
fit,etiamin humanis evidenter Perrum loqui, fi
ita audirus difcernar, & oftendant circum{tan-
tiz evidentes, nullumalioloqui.

Drces Tertid. Ipfeadtusfidei innititur non-
nifiofcurzrevelationi, Ergo cognitio etiam
quidditativaactis fidei, non poterit fundare
cognitionem gvidentem , revelationis Di-
VinZ.

ResroNpETUR,  Quamvisactus fidei, fic
oblcurarevelationis diving cognitio, in genere
caufz formalis motive fidei'precise , nen ta-
meneft obfeura, m ratione medii cogniti, & illa-
tivi. Bené enimillarevelatiotanquam effectus,
ad evidentiam usque oftendere porelt exiften-
riam caufE.

Punéum Difficulcatis 1.

An Paﬁ:o‘i evidentii de re-velatione, poffit da-
7¢aftus, Fidet. -

rcenpuMelt. Poffedariadtum fideietiam

pofitievidentii (fuppone fcienti@natura-
ralis vclIi:pcmatura]is,modoi’:la nonficvilio)de
sevelatione Del.

ProBATug, Primo.  Quiaid non implicat
contradi@ionem,nec oppofitum fuadet autho-
ritas Sacra,vel Katio.

Prosatur Secundo. Si pofitd evidentia

wod Deus hoc revelaverit , non poflet efle
acus fidei de revelatione ; velid effet ex ratio-
ne generica fidei, velex ratione fpecificd,nem-
pe fidei divina. Neon ex ratione generica fi-
dc':,quiaevidcnriamoralis,qu::habctur deve-
racitate Perri, & evidentia etiam phyfica que
haberurde hoc,quodid Petrus dicat,nonimpe-
dit, quomintis adhuc ponatvradusfidei huma-
nx, & credatur, vere id Peerum dicere.  Ergo
a\pparer.quodidnon ficex ratione generica fi-
dei 3 non eriam ex ratione fpecifica; quianon eft
major ratio de fide humana ac divina. Negue
waler idicas. Quod cum mihi confter evi-
denter Petrum id dicere, tuncnon credo,quod
hoc dicat,fed fcio.  Noninquam valer, quia

Tracatus 1

quamvisnon credam {ed feciam hoc illn dic

re; tamenadhucpoflum credere,quad Vcréd:-:
car.  Ergo &in prafenti idem dicendun, ﬁ
ficut evidentia phyfica de di&ionc,&mdh
ia moralis de veracitate, nonimpedic aﬁen(u;,.
fidei humanz;itaevidenria quzcanque i
certitudine fidei Diving, non impedict ﬁd:;
Divinam.

PropaTur Tertic Communiter. Quang
Apoftoli audierunt in monte Tabor vocc:;:
nube Ipfum mz‘fﬁeevic_‘]cns illis fuiv, Chriftyy
audiendum effe, rali evidentid, qualis habey
dum egoaudio , Pecrum ante me loquentem
ficutnon obeft quomintis ego dicar evidene
noffe Pecrum ante me loqui, quantumyisy
poflit, quod deludantur fenfus mei; & ficnom
phantasma aliquodloquens: fic etiam eyidsy
crat Apoftolis Deum hoc loqui ; quancimi
fubefle potuerir fufcipio , quod efler dznn
qui illufurns Apoltolis , cas voces formue
Univerlaliterque fides hzc , non excludite: :
dentiamfibiimproporcionatam,abidscriam e
cluderet evidentiam moralem & demonfeaic
nem de veracitate Dei. Ergo excluditesidy.
tiam nonnifi propottionatam,quz nullaaliad
nifi vifienis beate : ficut etiam fidei noftrai,
proportionataeft certitudo vifionis beatada
ipfomet Deo petibilis formaliter ita & evides
tia fidei proportionata , erit nonnifi evident |
vifionis.

Osjicrrur, Primd cum Lugo Affenfusg:
nitus ex clararevelatione , non poteft none:|
alfen{us evidens objeétirevelati, affcnlhsmwml
ad quem ordinatur noftra fides, eftaffenfusine
videns; ad quod refpexit Hilarius&. de T |
#on baberinquit weniam, (éd pramisumyignonty
quodcredis. [

Responperur. Cafn quo veracitatidi
nz affentiamur evidenter , hoc fenf erit i
inevidens, quia fcilicet affenfus illefidebexcl
det proportionatam certitudini evidentiam,
de hacloquuntur Patres.  Loguunturenint
evidentiafimpliciter &fine addico,adeoqueds
propottionata fidei; proportionata augem el
nonnifeevidentia vifionis.

InsraTidem. Si idem habitus fuffcitadsk
fentiendyni etiam revelationi clar::“”“d i
cur habitus fidei deftruerecurin Beatss: .

Rasponperur negando fequelam ob dicen
infra.. Pronuncparitas nontenet; quia V'(E&.
nis evidentia, cum fic prupomonamccrtllu i
fidei, illam cenfenda eft negare fidess per PI?_'
portionatam evidentiamnon imelhger‘d{o’qtb
fi illam exigac fides, fedhocfenfi,quod i €%
dentia ranta & tim adzquaras A ma‘.,:l- :
eft, ejufdem certitudo. Quod alﬁme}c
cit idem Lugo ex Patribus: affenfum . f;u"l
alfenfum liberum, qued ctia® d”ch ;)U,;y;‘,
traét. 26. in Joann. Ma/f‘apﬂf_’ﬂ”‘q“" ﬂﬁ :y
cere non volens , credere anien non potef B




Difputatio II1.

Jenss & tamen aflen{us evic
liber, nifi forve in caufa, 1 :
cogitandum de motiviss Eu‘ non coviacit.
Namaflenfus fidei, eftaffenfus liber; etiam poli-
(lenciendum cera

lens, nonelt aflenlus
eré fe applicando ad

14 evidentia;liber feilicecad { :
ticadine [umma ; quam) a;_n::n:': .'.‘\"EJ(';}F"&,HDH
{itliberin ordine ad aflentiendum aliqua certi-
cudine. Ratio, quiaillaevidentianoneft (um-
ma; eft tamenaliquas (i non eft fumma, hon ne-
ceffirabitad aGum {ummeé cercum : quiaaurem
cﬂE:1I1qu;1,11cccﬁi[nl‘i:adniiqucmccrmm all‘cn:
fum. Tamautemfideiaflenfus, cumdcebeacel-
fe certiflimus, firs utcumnon necefliceradil-
lum , evidentia, qua non cft fumma; cafuquo
exhibeaturaflenfus certiflimus, non exhibebi-
tur propter illam cwldmm;un,m!ih’bcrc\; fiqui-
quidu‘" vidcnrf';l minor maxima, non mercour
allenfum certiflimum.

Ozjrcrrur Secundo cum Recent. Suar, Ex
Principio {en medio evidente, fequitar Coil-
clufio evidens. a5ed hujusmodi Conclufie
DELS eft crinus, fequitur ex medio evidente,
nempe ex hoc, Quidquid DEUS dlmg elt ve-
rum, DEUS dicitfe efle trinum, : l;rgo LT[}
cvidens} ac proinde non poreft efle atlenfus

11\{C£a
Responsums  Exmedio evidente, evidentid
ropottionatd certitudini fidei, non poflelequi
aflenfum fideis licée poflit fequi ex evidentia
minori.

Tdem medius terminus fic proponitur.  Po-
fitA evidentid Divinz atteltationis, infcrtur_cvi-
denter objetum atceftacum,ira e hﬂ.bt’.‘rCJIlCL{t
i Deorevelatur.  Ergo de illo non poteltefle
fides. Antecedens probatur: quia‘quidquid
perneceflariam [equelamex premiflis eviden-
tibus infertur, evidenscft.  Sed pofita eviden-
tii atreftationis, infercur cfle id, quod revelatur;
idque pcrncccﬁ‘arian‘n {equ ;latll utpatet in heoc
Syllngi[ifno, Quidquid DE__UE: ‘tc{‘taﬁml' cvi-
denter, evidenseftyitaefle infe: - Sed DEUM
elle trinum & lmumhcvxdcnterDEUS teftatur.
Ergd Deum efferrinum & unum, eft evidensin
fe.

R gspoxsum.Habendamtune.evidentiam,
{ed componibilemcum fide: quianonclt{um-
ma & praporrionam certitudini fidei.
Fidesnonfolim credit obje-
Gum revelatum. - Sed eriam revelanri s idque
probat Authoritate S. Thoma, *Sed quando
revelanseftevidens, non poteft illi eredi: nam
evidens cum f{it, non manet obje@am fidei.
Ergo evidentia teltimonii, & veracitatis illius,
tollitidem.

REesronsuM. Siconfterde revelante, evi-
dentia proporrionara certitudini-affentiis, non
poteritcircaillum revelantem, effe fides. Secus
fi G evidens, evidentid improportionarta certi-
wdini.  Quz emnia refpiciunt hoe principi-
um,  Quiafialiguid ficevidens,evidentid pro-

InstaT idem.

17
portionatdcerticu llni,_(":cbirmmi fidems ipfum
illud motivum & certificabit, & evidens erit,
adcoque non habebitur, unde petatur ratione
motivi ohfcuriras fidet.

Oszjrcrmar Terrd.  Pofitd evidentid Divi-
nz atceltationis, allenfusexilla proveniens,non
relolvererur ultimoinfolam Dei Auchoeritatems;
fed poritsin qn:mdnm notitiam feu {cientiam a
pelteriori. Ergo non effer aflenfus ille fidei:
quia hic, infolam Auctoritatem Dei refolvitur:
& fiinalind refolvitur; jam non cftactus fidei:
quiaad murationem motivi formalis, necefle
cltmucaria&tums pracipue quiaaflenfusidei,
debet efle certiflimus: certiflimus autem non
efler, fiin Authoricatem DEInonrefolvere-
tur,

R spoxnpETUR.  Sicut quandoantece-
ditaé&tum fidei evidentia mortivorum credibili-
tatis,inipfoactufidei, & aflentiendi modo, fe-
cundum quem ex imperio voluntatis elicicur
actus certiflimus,intervenit virtualiter hic aétus,
quo dicatintellectus, (e non obilla motiva affen-
tiriobjecto fideis Sic etiam in praflenti, inter-
venicvirtualisactus , quodicatintelleétus, fe
non obilla motiva aflentiri obje@o fidei,inter-
venitque virtualis actus, quo dicitintelle@us, (e
paratum efleaflentiri, etiam non habitd ed evi-
dentid, modo aliunde confter id Deum dixifle.
Intervenireautem tuncralem a&um virrualem.
Ratioefl: quiaadtus fidei eftadtus certiffimus,
8z quiaillum certiflimum, non ob illam eviden-
tiam producit intellectus, ur repetito dictum:
hinc porius fequitur ipfum motivum certiffi-
mum, & virtualiter dicit, {e nonfiftere in iis
mortivis; qua non {unt cerciffima,

Punctum Difficuleatis .

An ex pracifa vatione ieftimonit, femper far

affenfus obfiurms 2

!i_ﬁrma: Valquez, cui git Lugo ¢onfentite
urrianum & Lorcam. ' Neear
Recentior: Swarez cit. numy. 506. 4 Lugo 43
Dic ENDUM eft. Accipiends reffimoninm
nounifi formalieer, ¢ precisé in'illo fifbends, e~
per affenfies proprer illud exhibivus, ¢! a(z{éﬂrm.
] ProsaturR Primd, Quiateftimonium praci-
fe, oﬂcndi:qu;dcm {6 efle connexum tum oba
jectosalias & reftarerur obje@um ur {upponi-
tur, & non teltarerur : quiateltarinonaliud ef
quiam illud conne@i cum objeéto 1
uﬁcpdi:prxdicam conneéxainter fe, L)u inferitis
explicabitur. © Ergdfemper erit obfeurus: il-
lud enim omne oblcurumeft, cujus pradicato-
Tum connexionem inillomet iplo non advergi-
maus.
‘PRC}BATUR Secundd.Ponec
rinon poflit, Deum e
dicendo

fed non

7 jnoddemonftig.
n efle veritatém primam in
& cognofcendos fi pro motivo affimag

Dcum




n8

Deumeffe trinum, quia dixit fe effe trinuim,
®qué obfcurum hoc eritante,nihilque indclu-
cis & evidentiz accipietur.  Ergo apparet il
lam evidentiam , non peti ex folo preecisé tefti-
Moo,

Propariur Tertivapari. Conftarmihicvi-
denter efle aliquem bonum Mathematicum sdi-
car mihi fe habere hancvelillam demonftra-
tionem, guamtamen ego inillamet ipfanon ca-
pios certe teftifionium ejus, non facicraffen-
fum meum de illa demonftrarione evidentems
quia illateftificario, non manifeftat objeétum
uceftin fe, connecxionemque pradicatorum
cum leipfis. Ergo&omne teftimoninumidem
facier, ex paritaterationis. Omnes ha pro-
bationes fundantur velmaximeéin hoc negati-
voprincipio. Nonapparet, qui preecisé refti-
monium manifefter objeGuminillometiplo:8
tamen evidensnotitia, deber attingere pradi-
cara & conexionemillorummet fecum.

Perhoc ramen negatur , quod materialiter
accipiendo affgnfum fidei, posfit darifimul evi-
dentia procedensexalio motivo, dequoinAni-
maftica, &infra.

Restat adhuc explicare, quidhoc fir, rem
effe evidentem per principia intrinfeca & cur
hanc intrinlecitatem nonhabeat Dei teftimo-
monium?

Nomine intrinfeci principii non efthic acci-
piendum, id, quod eftincrinfecum intrinfccita-
teconftitutionis entis ; alids res, non poflent
nobisinnotefcere, nifi vel per genus & differen-
tiam, vel per materiam & formam: cum tamen
dentur & demonftrationes d pofteriori feu per
effe@us, & 4 priori, v.g percaufam effecti-
vam & cjus applicationem. Sednomine in-
erinfeci accipiendum eft omne illud, quod pet-
tinecad efle ; five tanquam principium effeéti-
vum, velapplicatio principii,five tanquam prin-
cipium conftitutivum, five tanquam cftectus &
paffio,quam fibideterminatilludeffe. Quod
autem nomine principii intrinfeci,id venire de-
beat ; fuadetur imprimis: quianibil eft magis in-
crinfecum rei s equam efleillius. . Imohoc fo-
Imefle , eftintrinfecum, Porrdipfumefle
{fupponit & invelvicnon folum {uaincrinfca; fed
ctiam principia agendi: eft enim efle proprer
operati. . Supponit item caufameflicientem,
que terminum nonalium habet nifi 1pfum cfle
inttinfecum , fupponit item effectus, pafliones :
&c. firergout aflumere talia, ad aliquod efle
notificandum, fit fumere aliquid intrinfecums
hoc eft inminfece in illomet ipfo manifeftari-
vum. Univerlalicerque pemine intrinfeci ve-
nit: quod nexum pradicatorum, ipfius efle, in
feiplo, qua tali,oftendit. Suadeturidem a po-
fteriori : quia quacung; vera demonttratio ha-
betur deobjecto, fempsr proceditexaliquoillo
genere nominatorums; hincemim quando volo
demontftrare, quidquid Deus dicit eft verim,

Tra&atus L.

accipio proprincipio v.g. quod Deg debgy
et 4
qua dtmonﬂn

competere omnis petfectio: in
tione aflumicur aliquidintrinfecum Deo.
ergo teftimonium divinum qua tale Pfalcis‘”:n
ratione teltimonii (pectatum; nequefi; ncf
pium reieffe@ivum, nec t:onl“titm:ivurnP t
hine fit ut pracisé teftimonium, nop ﬁr:n :
vumintrinfecum. Dcnique,urresnubﬁc‘::' ‘
nexionem pradicati & fubjedi, in Db]e&oiﬁ;
[cPcrihiICm ; & non lolam connexionem i
moniicum objecto: quiahzcconnexig foli :
manifeftar,quodresficmanifeftaca: non)mm,m,
manifeftatconnexionem pradicasi & {ubjedy
infe. 3

O Bj1CIT Primc‘; Lugo. §i principiumg.
trinfecum, ficillud, quod eftintrinfecum ing,
iplo, uteffenciavel paflio: certum e |
quiri hl_lel“modf principium  ad efideniy
@oncluhqnis. Nam plares demonftrations
a priori, fiunt per caufam efficientem, $ieg |
per principium intrinfecum, doliim fignifi |
aliquod medium, habens connexionem |
objeéto Gonclufionis , per aliquam habjug. |
nem intcrinfecam ;talis habitudo repetitur,din
affentimur objecto , quia Deus dixit prop
huncSyllogismum.  Omnis revelatio Deie} |
vera. DeusrevelatIncarnarionem. Ergolugt
natioeft vera.

RespoNDErur.  Inaffenfu fdeimaterd |
ter accepto s haberimedium dicens connesie
nem camobjecto Conclufionis , idquepers|
trinfecam habitudinem , non tamen haberin|
affenfu fidei formaliteraccepro. Materialt:
tunc accipituraffenfus fidei, quando aceipt
aflen(us circa obje&um fidei, licécnon ex moik
vofideis feuexly Dewsdixit formaliter actiph
turaflenfus fideis cum innicicur pracisely |
dixit. Porrdinaffenfufideimaterialiteracs:
pro, teperitur habitudo medii adobjeéum et
que intrinfeca; quiailli propofition Omnist:
velatio Dei eft vera, prebetur affenfus, prop|
ulterivs motivurm demontrativum sitautred
a pofteriori colligi pofi'u.rcmita[chaberc:qtﬂl
illamita(chabere Deus dixic.  Jam auten it
affenfus Aidei, formaliter accepto,non repertt
intrinfeca habitudo medii adobjedta :quiail\h
propofitioni, Omnis revelatio Deiclt verat
affenfu formali fidei , praberur aflenfus, p
prer Ly: quia Deus dixit, & amen Iy cusde
xit,nihil omaino evidentiz & clavitatisadiett,|
FEr ficut fi detur Profeffor Mathematica; i y
€tum,de quo conlflerevidenter moralitengi
fit bonus Mathemaricus; {i -dicat ipfe dii
trum quadrati efle majorem cofti quadrart, I
hil evidentiz accrefcer; idquees eo i &% F
motivum’ pracilum diviz nen oftendit Os:
nexionem pradicatorum : {iaucem dffs p
fret idem , tum primum accrc(_ccr eyl rt-_
tia; ita &in prafenti. Pone €0l paliE: |

monftrati quod DEUS vem di‘“&ii:;: |




oitm

utem
D

mip. |
in fo
DR
Nt
iong
iver
cert
Gl
Itudi
rdim
ropit
Jeieh
Incar |

erial
nexie
el i
.)l‘i'l ]
ialit
ipit
motk
CCipl
}'Dﬂi‘
¢ 10

m el
ISt

4,10

10-
pe |
nsdl: |
dfert, |

Difputatio III.

debeat ; quid evidentizaccrefcet i dicatfe ve-
rumdicere?

Instar Primo idem, Sicut ex vehementi
operatione ;gni»,c‘;i[!uptcr Ixof..ci:m-lc_u_
catio, per demonftrationem a polterio

etiam per fimilem demonftrationem ., colligi-

mus veritacem Incarnationis , ex revelatione
clara,per intrinlecam & necellariam habizudi-
nem, quam revelatio haberad fuum objeétum,

REsronDETUR, Revelationem habereha-
bitudinem claram, quéd fuum objectum mani-
fefter; fed nonoftendicclare,innitendoipfi Iy
Deus dixit, connexionem pradicatorum obje-
cti,in illometipfo.
at Secundo idem. Evidentia intelle-
alis, prout condiftinguitur ab incvidentia,
non potelt in alio confiftere, nifi in hoc, quod
intellectus convineaturab ipfo objeéto, & ne-
cesfiteruradaflentiendum : fed quando dedu-
citur Conclufioex revelatione evidentr, convi-
ctus manerineelleétus.  Ergo,

Respovsunm. QuandodeduciturConclu-
{io ex revelatione evidenti , aflumendo alia
principia, In qu& tanquam in motivanon reflol-
vitur fides , infertur evid objeftum , & per
fjum, dicensfaltemay

mec
habitudinem ;
fumuntur pracise principia, in qu relolyitur
fides, non aflumitur medium dicens intrinfe-
camhabitudinem cumobjeéto,fic v. g. ficalicui
igrota hxe propofitio : Omnisrevelatio DEI
eft vera:li probemillam perhoc, quia Deus di-
xit , omnem revelationem fuam efle veram;
zqué eftignorahzc propofitio, hoc medio af-
{umpto, uteratante; necenim :11311:111‘«11111 elt
quidquam, quod diceret intrinfecam habicudi-
nem mediicumobjeto. Quodfi demonfires
idaliunde , tam primum aflumes medium di-
censintrinfecam habitudinem ad objeétum,
adeoque aliud clarum.

Y
meaicumo

Instar Tertio. Pofitoaflenfu evidenti u-
[rimquulﬁ xmillz, & notitia evidenti de boni-
tate illationis; veritas Conclufionis nonporteft
manete fimplicicer obfcura. Ergo etiam po-
fito , quod veraque Premifla fic evidens;non
manebit Conclufio obfcura , alioquinintelle-
¢tus , faleem feclufoimperio \'o]un-r.\lxs:poli'ct
diflentiri.  Etcerte, ficutex veronon poteftfe-
quinifiverum; ficex evidentibus,non poteft fe-
quinifi evidens.

Resronperur.  Exdiftis,negandofcilicet
quod fiaflentamur pramiflisaflenfu formaliter
fidei, & pracise ex hoc motivo,quia Deus dixit,
evidenter nos allentiri s licetaliunde, & non ti-
tulo fidei,poflithaberi evidentia.

OsjrciTur Secundo. De factodari poteft
actus qui fic ob teftimonium, & tamen fit evi-
dens : quiacafu, quoficevidensDeumaliquid
dicere; eritilleaétus propeer ditionem Deis&
tamen ericevidens: ficnim non eilct cvidens,

e i s e

1o

tunc & eflee evidensillad Deum dicere, & non
effecevidens:efler quidem evidens, ut {upponi-
tur; nonefleautem : quia cvidentem aétum
non princgpiares. :
Responperur,  Cafu quomihifitevidensali-
quid Deum diceres ericille actus evidens quo-
oc; qued hoc Deunsdixerit; nonerittamen
€ 1s evidentia  clarificante  connexionem
pradicati sam fubjecto. Unde diftinguendz
funchz duz propofitiones : Esidens eft Deum
dicere, quodficerinus¢ & Evidens eft Deum
effe trinum, ex co przcisé, quia Deusdicir;illa

priorin di€to cafu eritvera, poiterior falfa. Ul-
teritsque diftinguenda funt evidentiz.  Una
que ficintranfitiva, & fui,defe; & aliatranfit-
vaqu fitfui, 8¢ aliorum,.. Evidentia quz ha-
betur quod hoe DEUS dicat, eft eviden-
tia (ui & dele , fed non eft evidentia fui &
um.  Unde uleerius cum mihi evidens eft
teftimoniumy illud ceftimoninmnon eft refpe-
¢tu {ui extrinfecum, fed intrinfecum , adeoque
non eftillic evidentia, praecisératione alicujus
extrinfeci: nequeenimteftimdhium de feiplo
teftatur, fed manifeftacfe. FEttamen in pra-
{bm!qun:riturdc teltimonio,non C(.')ITAPCH‘J[OJJ
{eipfum,fed de comparato ad objeétum.

InstaBis. De fadto inceelo videtur claré
objeum , & tamen nonnifi ex pracifa ratione
teltimonii Divini.

ResronpETur, Negandoantecedens, Vi-
deturenimobjeétum , nonex prxcifa ratione
tellimonii, fed quiaftacfimulcom vifione , quz
vifio eftmanifeftativa pradicatotumintrinfeco-
rum, & veritatis,ut eftinfe.

Osjicrt Tertio Recent. Suar, VeracitasDi-
vina et mediumintrinfecurireidictz, Quod
iplum probatur. Quiaveracitas Divina H)L‘Rlei[
duo: Veritatem in cognolcendo, & Veritatem
indicendo. Jam autem veriras in dicendo &
cognolcendo,habetintrinfecam connexionem
cum redicta, Veritas enim in cognoleendo ,
cum Ii;cognitio reirevelatz, eft quadamillins
reprafentatio : ac proinde Nabet incrinfecam
connexionem cum reprzlentato ; Veriras
etiam in dicendo , cum {ic Virtas! naturalis;
habet neecflariam connexionem cum obje&o.

ReseonpETur, Veracitatemdivinam effe
mediumintrinfecum. ;- faltem apofteriorirei
nofcend2.  Inquantim illa uleerits demon.-
{teari potefts fed non ex pracifo pradicato te-
{timonii,

Punétum Difficuleats 3.
dn Fides flet com ~viffone beatsficas
'7\\7(?11 eftqualtio:Andefadto fides ftetcum
L lwﬁuuc{;t:_;m. ConlentiuntenimTheo-
logide facto vifionem beatam non ftare cum fi-
deex 1, ad Corinth. 30, ubi dicit Nas nunc vi-
c_lcrc .;Iipcculo;&: in\rgnimarc; [UNnc autem
facic adfaciem: & tuncewarnabitnr inqm’: quod

# i)zp EF=




120

imperfectumefl. Eftque hac pofitio Commu-
nis Theologorum. Adducit tamen Valentia
hicdifp. 1. quaft. 5. punét, 2. Auctoritacem Irz-
nciexlib. 2. ¢, 47. & exlib. 4. €. 25. oPawlus in-
quit ommibus caseris evatuatis manere fidem,
[pem ,dilectionem. Similia habet Tertullianus.
Sed eo loco non docet Paulus quod fides fic
manfura in ceelo, dicitenim qudd non fimus vi-
furi innigmate, & qudd evacuandom ficid
quod imperfe@am eft. Ly autem Nwne pofi-
rum referendum eft; non ad vicam futuram,fed
ad prafentem. Authoritas autem Irenzi hoc
folum vult, quod fides firmanfura , {ecundim
communem racionemaflensiis firmi. Urenim
loquitur lib. illocitato.  Fidesqueeffinquic ad
Magiftrum noffrum, permanet firma. Nec eftitem
difficuleas i hoc s an defaéto maneat habitus
fidei in Patria. Confentiunt enim Theologi,
defaéto nonmanere : colligiturque idexillo
Apoftoli loco, Suadentque congrucnviz.
Quia habitus fideiin ordinefupernaturali, da-
wur permodun intelledtis {upernaturalis,{uper-
naturalinorinia nofcitivi ; & quia fuccedit la-
men gloriz, nen erit tamen neceflitas habitiis
fidei. Daruridem fides habitvalis, utprelu-
ceat meritiva voluntati {upernacuralis guia au-
temn in ceelo nullum meritums & quia praluce-
fcentia hec adibus veluntatis, perfectinshabe-
ri poteft 4 lumine gloriz; fic ut definatnecefli-
tas habitualis fidei. Totadifficultaseft s An
de potentiaabloluta posfintfecum ftarevifio &
fdes ? AffirmatSuarez Hurtadus Koninck hic
difp, 11. dub.1, Arriaga. Pecrusa$. Jofeph. &
alii. Negat Lugodilp.17. Seét. 3. num.z7.
Amicus cum diftinctione hic difps 11, Sect, 2.
& alii.

Dicenous eft. Nopapparereimplicantian,
guare cum wiftone,nonpoffit fLare fides.

Pros aTur Primé. Quianullaadferripoteft
inhocimplicantia.

ProsaTurSecundo. Quia pet nos poffunt
fecum ftare divirdtus formarationalis , & irra-
tionalisin eadem materia. Peccarum item &
gratiain cadenfanima; &aliafimilia. Ergoet-
iam porerunt fecum ftare fides & vifio.

ProsaTtur Tertio: Eafolum non poflunt fe-
cum ftare,quaz contradiéterié opponuntur,qua-
lisnon cft oppofitio inter vifionem & fidem;
quia & funt formz feu aéus pofitiviséz non pro-
ceduntratione cjusdem, licetprocedancdeeo-
dem. Semper enimalietas erit;inratione mo-
di movendi.

Quod attinet ad Fidem habitualem.

Osjicr poteft Primd.  ExLugone: Quia
{cilicerille habitus effet otiofiisin Patria : racio-
ne enim {tatlis beatifici, cui obfcurus affenfus
rcpugnat, nunquam poteftelicereactum fuum.

Tradatus 1.

Cum crgo habitus non conferverurnifiyo
ne ad operandum, ceffante hocfine, nog i
{ervari calis habitus. e
ResronpeTur. Hanc congruentiamg,
rdere, quéd defattonon nmneatlmbi:ugﬁgcﬂl
Patria; quia tamen non effer Cffcnti:llil'cl‘f's
ftra, adeoque non otiofus effentialiter ; L{
fer enim faltem divinicts principiare aém]:,;
dei, manereque inteftimoniom miliranus&;
clefiz; ad eum plane modum quo Milites gy
{enes, fervantarmaquibus uﬁ;Rursﬁsnunpgq,.
ci Doctoresdocent in Patriamanere foriug
nem, & tamen nulla illicadverfaquz ol
tur, docent manere caltitatem, & tamenly
nulra rebellio corporis. Ergoneceflariaeltil,
rior reftrictio,quod eriam de fadto aliquishab
tusnondetar. Imo pofleraliquis etiam pref
tishabittis fidei invenire neceflitatemin Py
ad credendum fcilicet ea, qua alidsd Sids ‘
non videntur,& tamen revelantur,

OzjiciTur Secundo ex Eadem. Habitug. |
fufi producuntur & fervantur ad exigents |
gratiz, Cim etgd gratiain coeloexnamnk 5
exigat perpetuitatem, & inamiflibilicatemili |
ftaciis; per confequens exigit , quddhabiu |
deinunquam amplits opcretur;ccﬂ”amcaute& |
hac exigentid gratiz;imo pofitd exigentiaog '
dem gratiz contrarid,non pofletjam Deusent !
{ervarehabitum fidei.

Respoxpgruk,  Nonimplicare contradie
nemutfervetur habirus fidef, etiam fineuls,
imd & contraexigentiam grati. Negaturie
quodfides ftar¢ hon posfit, ctiam cum inamsf
bilitate gratia,

Osjicirur Tertid. Beatitudoeft flauo
thniaggregatione bonorum perfedtusquodh
{um eflet,fin Bearis haberetur fides : habere]
enim oblcuritatem & inevidentiam,qua fecn)
trahiraliquam formidinem.

REsPonDETUR. Beatitudinem effe fa
omni aggregatione bonorum perfectum, i
fibi debitorum, Negaturaute efle debitur|
idque perexigentiam indifpenfabilem,nelidt)
bitus fidei in Beatls. - Argumentumuclork
muleam probat ¢ probat enim quod aiilk
quod nonvideant Beati inDeo, coquqdlgﬂ‘"
tantia excludacura ftatuomni aggregatmnchu-
notum perfecto. : d ;

Osjrcrrur Quartd,  Sublato &lml"?Sﬁb]‘!l
reddito, ex fuppofitione objeco formal: art
butionis alicujus habicis, &iple habitusexfp |
pofitioneilla imposfibilisreddiror: ACtteHt]
fi fimpliciter objeétum formale att_i_'ibﬂf"'?“;
redderetur imposiibile, redderett umphc‘[j
imposfibilis ille habitus. Sed_aneatﬂ:iii"‘l,‘;
pofitione ; redditur imposfibileforind ¢
Sum atcributionisfidei , nempéversE 5
obfcuréacteftans. Ergo. o4

RESFONDETUR, Negando.rmuorlcﬂ"qnd,.
verfo refpectu poreft efle veritas prima ml\';rlb

L




autet
i
600

dichs
il
Ipires
amifh

T
odfh
berel
fecun

Diﬁgutatio 111 124

verfo relpedu poteft effe obfcura s;adeoque ma-
nere objeGtum actributionis. )
Osjrcrrur Quintd,Communis eft {ententia
manere habitum fideiin Beatis.
Reseonperur.  Llam procederedeco;, quod
defaltoelt:idque ex congruentiis fupea allatis,
nonautem de co quod poflibile eft.

Quod attinet ad compoffibilitatem aitis fidei
€9 vifionis i contra.

Osjrcir Primo Amicus. Quia fermalete-
ftimonium fidei,nullam novam cognolcibilita-
tem adfert objedo, vilo in Verbo uc in objeéto
claré manifeltante. Nam itavidere objetum
invertbeo, elt videreillud ucinacteltance : eft
enimvifio Beata, clara quzdam locutio: & ficut
unus Angelus loquitur aleeri manifeftando illi
{ecretum cordis fui ;- fic:Deus loquiturBeato ,
manifeltando illi intima foa , quod agnefcit
Plalm. 88. Locusus®s in vifione Santtistuis. Ergo
cum obfcurum teftimonium , preter arceftatio-
nem Dei, quz eft formale motivum, nihil adfe-
rat, nifi puram negacionem evidentiz, quz ido-
neanon eft uc intelle@tum moveatr ad novum
affen{um; nullam novam adfert cognolcibilita-
tem , ratione cujus puﬁitimc]lccium beatiad
novum aflenfum movere.

Reseonnerur, - Negandoquodimplicet con-
tradictionem, duos actus fimulefle, quantums
vis unusnon adferacnovam cognolcibilitatem.,
Et fi non implicat duos actus fimul efie de eo-
dem objeéto, &exeodemmotivo, plané non-

"nififolo numero differentes snonimplicabiret-

iam fimul effe aétus duos ,  quantumvis nullam
novamcognolcibilitatem,alcer, adferat objectis
Et ficucnonimplicat cotradiGtienem informa-
rifubje&um duabus albedinibus ; quantumvis
una nihi! plus adferat , quod non habeat
altera; ficnecimplicabicfimul efle duos actus,
quantumyis unusin circumftantiaalitis,nullam
novam cognofcibilitatem adferat: allatutus ci-
teroqui,fihicalter abefler. Sed poncimplicare
contraditionem duosactus non adferentes di-
verfam cognolcibilitatem Gmul fecum Rare: id
nonnifi vetum elfet tunc , i neque quoad mo-
dumdiverfa eflet cognofcirivirasin altero adu,
Cerre autem actus fidei, diverlo, quiacbfcuro
modo,attingit oblc&um,quo modo, non attin-

~

gitvifio. Unde &illic diverfitaselt,inmodo at-

teltationis,

Osjrertur Secundo & Koninck Finis agen-
tiselt , per formam productum aflimilare fibi
pailum: hinc nullum agens potelt naruraliter
ullam formam producere in Subjeo , qued
jam eft aCtuatum ance aliqu forma; que natu-
r.1l‘.t<_:r vel eminenter, continet pcrfci‘tioncm il-
lmsf_orm.t : Namecalidum ut duo ; non poteft
calcfacerc ur quatuor. Quodliagens reperi-

atformam qu ex parte continet perfetionens
formz inducendz, adhuc agens ; modo fubje-
Gum fit capax forma, potelt iﬂlll”lld:lgcft‘ s fic
calidum utfex , poreft calefacere utquaruor.
Cum ergo tota perfectio quz haberi poceftab
actufidei, reperiacur invifione,non poteltcum
illaftare fides.Vifio autem poteft fupervenire fi-
dei :quia vilionis perfectionem nonnifi inchoa-
tam;, continet fides.

R ESPONDETUR. A rgumentum probal‘&ﬂ“dd
id fieri non poflitnaturalicer. Namnoneft du-
bium ,qudd calidum ut duo, pofliv agere mira-
culosé in calidum ut quatuor.  Rursusargu-
mentum muletim probat : quia probat abftras
&ivam notitiam de Deo, non pofle ftare cum vi-
fione:continerenim pcrfcchnncm abfltractiva,
vifio.  Quodii abftractiva notitia & vifio ex
eo lecum coharere pollunt :  quia aliomodos
idematcingicabltractiva ; poterit ctiam ftare fi-
descumvifione:convenit enim etiam illi,aliecas
modiagendi, a vilione. Addic Lugo ,quodfi
applicerur calidumutduo, ad calidum ur qua-
tuor,fimul utrumqueagere poreit. Ergo ftando
in fimilitudine,finon przcedart vifio fidem , &
principiafimul utrisque appliccumr,po[crit el=
fe imulvifio & fides.

Osjicrrur Tertio ex Lug. cujus Argumen-
tumficdifponi potelt. Implicar quod incelle-
¢tus moveaturad aliquemaflenfum fine morivo
{ufficienti : Sed pofiti vifione, nonhaberur fuf-
ficiens motivum fidei: quia hze repugnantia
non'cft repugnantia ex folo defeétu vircurtis in
caufaefficienti, fed ex ipfa repugnantia forma-
runi; ut pofitd plend potleflionc, boni,non pot-
eft procediad deliderium cjufdem;, vel electio-
nemmediorum, qubusilludbonum procure-
tur, Ergoetiam politd pleniflima poflefione
veri, in feipfo immediaté, nonpoteftdariufus
mcE{ii,:u{ idverum comparandum. Ergo nec
pofita vifione, qua eft pofleflio veri, poteft dari
fides', quaeft quafi ufus medii ad eundem f-
nem.  Ergo ulterivs poficd vifione, non datat
foficiensmotivum fidei.  *

R.ESPONDETUR, - Conc_:cﬂb, effe illicrepugnan-
tiam ex parteipflarnm formaruin,quz funt fides
&vifios negoefle repugnantiam indifpenfabi-
lem.Quodattincrad Antecedenss non demon-
ftratarin hocargumento,cur eo tempore, cum
de f_:u.‘io pol_hdcmr bonum, non poflic (altem di-
vinitus przientari ucacquifibile; quo cafir , cu
nop poreriteuamelicidefiderium.  Cur item
quando haberur gaudium de poffeflo bono,non
poflicdarifpecics , illud reprafentans uc futa-
rumi& curDeus determinare non poffic,& ad
hame{apl hancipecrem, & ad habendum as
&um defiderii.

Osjicitur Quartd, Implicat idem affirmari
& negaride codem, & racione ejufdem 5 in his
enim itacvere cantradict.o. ~ Sed cuum vifione
ftarecfides, affirmareturidem& negaretur de

)] codem




122

eodem, & ratione ejuldem : Namaffirmaretur
tunc & negatur ly evidens de codem objeéto,é&
ratione motivi ejufdem, nempé veritatis pri-
mz, quz eftmotivum formale fidei & vifionis.
Jamque eadem v. g. effentia Divina & effee
Beato evidens, & inevidens,ratione ejufdem
motivi,hoc eft veritatis prima atceftantis.

REesroxpeTur. Quod ex vi quidem ejul=
dem veritatis prim& , competeret idem obje-
&um videri & pon videri , {ed competeret
ex vi cjuldem verirtatis, aliter; & alio modo (e
habentis. Nempe claré (e manifeftantis per
ordinem ad vifienem,& obfcuré atreftantis per
ordinemadfidem. Ad eum modum,quo i San-
&us(perior dicat inferiori, {ealiquid viderein
Deosinferior poteft afferenticredere; & tamen
credendo arringet veritacem primam oblcuré
atreftancem; quamalidsiple claré videt.

Instasts, Hocipfumeffe quod negarur ean-
dem veritatem primam, refpeéu ejuldem,pof-
fe fe habere claré manifeftantem , & non clare
manifeftantem,Sicutimplicaridem lumen cor-
porale,refpeéka cjuldem illuminare, & nonillu-
minare;quamvis refpecta diverfi objecti, poflic
non illuminare.

ResponprTur. Negando hoc ipfum im-
plicare, quodinftantia dicit implicare , reftargs
probandum. Univerfalirer autem non fufficit
ad contraditionem ; ut de eodem verificentur
przdicata ; feddebencverificariratione ejulz
dem,nonutcunque, fed eodem modo fumpti,
quodhicnon habetur. Illud de lumine non te-
net:quia non habetur alius ullus modus appli-
candiluminofi {fubjecto capaci, & difpofition fi
illuminando.Jam autem {unt varii modi,quibus
{eapplicatveriras prima,

iNsTABIS Secundo.  Ex pracifa hac addi-
tione, quodidfaciatveritas prima, alio modo,
feu diverfo refpectu,falvaretur,quod non repe-
riantur duo contradictoria; dicam enim poflibi-
fem efle hircocervom , qui diverfo refpeétu
etithircus,diverforefpectu cervus.

Resronperuf. Negandofequelam Difpa-
ritaseft. Quiaillicillehircus, efler non hircus
ratione cjuldemrealitatis, ad quam realitatem
in_dicta contradicteriaattendi debetsadeoque
effetadhucillaentitashirci, infeipfa, nonenti-
tas hirci.  Jamautem inprafenti, eadem qui-
dem realiter veritas effet claré & non clarére-
przlentata; fed racione diverfimodi,& penes
quemfolum modum, verfatur in prefenti tora
quaftio. Necfequetur eandem veritatem pri-
mam efleinencitate claram; &in entitatenon
claram:fed tota diverfitas erit, exrraillam enti-
tatem, (pedabirurque perrzs excrinfeca, hoc eft
actus clare & non claré reprzfentantes verita-
tem primam , &iplam veritatem claré & non
clare atceftantem.

Instasis. Impoffibile effe videri idem ocu-
lo corporeo, & non viderioculo corporeo.Ergo

Tra&atus 1.

impoflibile etiam erit videriidem
& nonviderivifionebeara.

RESPONDETUR. Difparitatem cx gigi. .
fe: quianondantur plures modivcrﬁmdi‘]s*
rfiva, nififola vifios hinc i pnnercmrnenl.np"'
effer meré nonnifi {ublariva vifionss, I):,rI ;']l
autcm pluxjcs modi vetfandi incelles s
de nO!‘l_‘JlflO 5 porcrit' non procedete ad :oHe,;
damyifionem , fed includi in ali nonpifigf
diverfo pofitivo : pofitivorum auterm noy Eu
contradi&io. Quando rr;(:urritur,q,und]::l
fint {:omc:quentcrcon::1':;cTitE‘tcn'I':l,oﬂf:nt:liidnuE
poteft.  Beneque defenditur, cnntradi&uti:
confequenter nonaliaeffe, nif; quando g,
no pofitivo , expriiitur formalitas ncgarjv;
qualis eft oppofitia confequenter ex muduﬂi
gnificandi contradiétoria , iirer teneba ¢
lucem.

DIFFICULT AS1
An fides flare poffit cum evidentia exthif ‘

corzim Fide

Vifionchgy,

Tltulus jam eft {upra explicatus, Sedy ‘

prafens difficulras & fabfequens peae
trentur , confulenda erantinfimili ditainds |
mafticis.

Noneftrantadifhculeas, Anidem poffite: l
creditum & fenfu perceprum < nam Apoll |
credebantChrifturn habereverum corpusiboc |
que ab ipfis exigebat Chriftus, & tamenijh
Chrifto monente, urroborarentur infide, pi
pabant & videbant, quoniam Spirituscarin
&oflanonhabet.  Nec eftitem tanga difficil
tas : Anquihaberdemonttrationem dealiq
objecto , politfucceflive de eodem, exercen
a&tum fideisalids nemo Philofophus, pofferae: !
dere Deum effe.  Ec fi fidei poteft fuccede |
vifio beata: cur eidem v. g. fcientianonpoli
fuccedere?Necitem eft ranta difficultas: Anke |
mul poflint ftare habitusfideid habigus fcient |
deeodem objeo,aliasin Metaphylicoadulo,
baptifmusuna cum eitzsdi[poﬁtionibus,nnn?d-
ferrechabindm fidei. Etiipotcntiaamaudxa?z
non amandi,inrra candem entitatem voluntis
conjungipoflunt,curnon poterumcan_jﬂngﬂﬂ-
bitus Metaphyficz & fidei,quifuntdiftindi

Negue valetfi dicas. Non poffun;ﬁmuIcch
alus fidei & lcientiz, Ergo nec habitus: 04
quorum habituum actusinter (e pugnant, il
rum eciam actunm habitus, imerfepngmb"“"
Concedo emim inter illos habitus pugnamit
non per incompatibilitatem; Cox
qualis habetur caloris & frigoris i i
denon porteft effe fimulv. g ;;I&}as”am.f ot
vini, & acus voluntatis Tomicidii; niilo :
nus latro converfus ; poteft habere habit

i . s voluntas
amoris Divini & fimul habitamillius vl s

[cpid{l. fr

confimilemgue, »

|



ed
pett
oAt

el
yoftol
5ih0c-
nigs

y

fiihid
ficul
liguo
Toete

[ Crts
eders
polli
Anl
enti
ulto,
ndd
1di &
atls
il
i
lefe
o
unk.
i f!j
ey
U
Dk
-

filu

5

' )j{i)utatio 111

tatis, cumqua pugnet; quando autem peccator
pcrditl];llnulsmilt.fo.s pcrpL::('.1rum;r:v.rr:dc}i‘d
non procedit ex repugnantia habicuumincer e,
fed ex connexione guamhabent cum gratia,
canqu.lmpurfbf“cion:’xilim:. Sicuc e 'op{:rdri.i,
forma & radice paflionum perecunt p
fublatd graci, tolluntt 1 habitus infufi, qui
gratiam tanquam pafliones fuam radicem con-
fequuntutr.
Major eff iz hoc difficnlzas. An poffic fimul cfle
alis [cientiz evidentia, cum a&uali fide, ei-
queconjunctainevidentia 2 Quazipfa difficul-
tas adhucfobdividi poreft. An fides posficfi-
mul componi cum evidentia, inclufa , nonnifi
in {cientia abftra&ivaz In quo puncto ordinarié
affirmant noftri, exceptis Molina & Fonfeca.
Negancautem T homifte, contra quos pluribus
peit aliosagic Ripalda.

onesslic

act

Duod i
Ruod fid
aolitie ewidenis.

5 posfit componic y
Rati juia Angeli
videndo Deum vifione beata, poffunceundem
abftractive cognolcere in creaturis ; ade oque
COlTIPO”L'[E Ck'-gﬂlndlltlili non mtulicivamdcum
intuitiva. ‘;L'LJL&.Tﬁ-jl.‘bu)[]'}'uolljpntiiiiid‘.illﬂo-
titia evidenti. Tum quia pofl:
cvidenti cognolcere,

confusi, dilcernere non val s,componcndo
tum temporis notitiam evidentem & obfca-
ram. Ergo etiam poterit componi fimul fides &
evidentia. Tumquiailla oppofitio a&is fidei,
écalicujus evidentisactiis, nec habetur racione
objeli; fupponitur enim idem effe altis ucri-
usque objeétum, Necratione motivi quia
1}11ll§=:lﬂ'llsprutcdit pcrprinupm intrml'cc::_, &
alius perexcrinfecas hecautem nullaminter fe
oppofitionem dicunt. (_);,HL‘ opponuntur in
contraexauthoritate, idf{olum volunt, quod
quantum cx vi & motivo fidei,nihil appareat e-
videns; velquod, non ftenc fecum evidentia
beatitudinis, cumadtufidei. Quandd autem di-
cit Gregorius: fidemnon habere metitum, ubi
humanaratio przbet experimentam: id eo {en-
fuaccipi debet, quod (cilicet non habearur tan-
tum meritum : majus enim eft fi credatur id,
quodrationon demonfirar. Quandditem di-
cunt Patresaliud S. Thomam vidifle, aliud cre-
didiffe, illi hoe folim volunt , quod vifionon
fueritratio & motivieredendi.  Aliilatres in-
ftabant contra Manichzos qui dicebancnihil
efle nobiscredendum,quod nonvidemus, Cui
errori, utfe opponerent Pacres, dicebant. fidem
non effe corum qua videntur'; non quod non
poflic eflectiam corum que videntur, ledquod
non debeat efle tantim eorum , qua videntur,
UndeSan&iPatres non dicunt non potuiffe cre.-
dereS. Thomamillud quodvidebat; fed atten-
derunt maximeé ad verba illius: Dominus meus
& Deus meus; ubi emnino nihil dicendo de
corpore Chrifti, quod videbat ; folum explicuit
fidem dc ejus Divinitace,

St
nus difcuriu
villone materiali

quod

Uade S aliud vidit,

123
8aliud credidit feu profeflus eft. Hinc& laus
cii.—\}‘n{huli,qm\]did » quodnonvidit credide-
ric: nempe (ui Domini Divinitatem, licét non
negent Pasres credere illum potuiffe,criam id,
quod videbar. Necexverbisillis Chrifti: Bearé
()‘l::;,uau viderant ¢ credidernnz > quidquam in
contraelici poteftyquia etiam refpectuobjecto-
rum {enfuperceprorum fides & libera & meri-
toriaeft:non videndoq; vifione proportionatd
cercitudini 5 {emper creditur Pquancimvis qui
credunt quod vident, non fintbeari, hoceft ex-
C{:ch[crCrcdcnrc:x{fur?;unga autem poflc evi-
dentiam, cum creditione, vel ipfaillaverbao-
tendunt. Quia vidifli me Thomacredidiffi. Pari-
tas illa quod fcilicet lux minor,nonilluminer,il-
luriinante majore,per aliquos nontencr.Ratio:
quia nihil haber lux minor, quodfimilimodo
non exhibeatlux major: habet aurem fidesali-
quid.quodf‘u.)]ac:dul:-urfLi.'-mi-‘- 1anquam ali-
quinegantetiam Antecedens s hxc & pluraalia
Ripalda.

Restardifficultas. Anfides fimul ftare polfic
cumevidentia intuitiva.Negat Suar. Valq. Ko-
ninck,Hurcadus, rthl['!.'inI]li.\'.(}r.il"‘..‘lL{IlS,l[lgO.
Affirmantaliiinter quos Arriaga. Mediam qua-+
fifententiam tuetur Ripalda hic difp. 12. n, 65.
quad fcilicecftare quidem h:cu.%uopo[ﬁiat, fed
regulariter nonftent.

Dacexvum elt. Poffé fare frdem cwm notitia
TRIHIEITVE.

ProsaTur Primo.
contradi¢tionem.

Quiaid nonimplicac

Prosarur Secundd. Tumquia quacun-
queinhocrepugnantia oftenderur, illa tantiim
evincer, idem effe vilum, & non vifum; hocai-
tem ad conrtraditionem non fufficic quia
contradictio non petitur ex hoc, ut fubjeétum
firidem contradictorii pradicati : quia criam
non comragli&miari-m'z;lmn it cfle idem fubje-
¢tum per hocergo, quodeftcommune, etiam
ntmwmmdiﬂ:orns,nonpntc{Ealiquidflﬂmi,'m
ratione contradictorii- Jam gutem vifum & non
vifum,erit nonnifl (ubj eGtum , vel fi mavis dice-
re objeétum , circa quod verfabitur fides & in-
tuitiva. Tumquia contradi@torium ut fic fae
in efle & nonefle. Ergo & particulare con-
vaditorium,ftabitin particulariefle, & patti-
cularinon efle. J;;mzmrcmquxl:unqucnotir'r—
va,nonfchabencficutefle & nonefle ; hoc iplo
enimnon eflentpofitiva. ~ Siautem non fehas
bent ficut efle & non effe. Ergo contradi@oria
non {unt. ‘]am:mumn-."‘m_-.'n-\iri,cs,:ufionisfcu
intuitive (ha enim duo inpralenti pro eodem
fumuncursiumique & alias ~.<‘;[fu:~,r,;r_‘..¢ uantu
:lcup:cmrcvidc}m c:')m{:fh!nil:nn ab jg;l_n?irg\:{;]i];
funt tbrxju_;c polirive; adeoque non fe expellunt
contradiftori¢. Tum quia ut urget Ripalda.Sal-
tem fides prazcedens tempore vel nacurd,potefk
connaturaliter cum quavis evidenti notitiz &
intuitiva componi, Q!_DL{i}J{‘LI{]]pEObJE;(I[]]ﬂ:]_

(a2

fomno




124

fomno excitatus,crede diem effesquia focius me
excitaps id mihi teflatur. Deinde aperea fene-
ftrivideo dieilucem, nec difcedo tunc afide :
quiaveritas teftimoniicomperta , patits advo-
cat aflenfum illlios,quamab illorevocat.

ProeaTur Tertid. Reltaurando rationes,
quibus folucionis aptavic Efparza.

Prima Ratioeft. Quiaplures exhisquiac-
ceduntad Deum, cognolcuntevidenter iplum
cxiftere; & nihAominus credunt ipfum; juxra
illud:accedentem ad Denm oportet credere,
quiaell, & inquirentibus fe,;renumeracorfic.

ResronpEeT Efparza.  Nonde accefluim-
petfectisfimo per effecti loqui Apoftolum, cu-
jusmodiaccellus nec demonideeft. Sed loqui-
tur deacceflu perfetiori,&upernaturaliinem-
peurad Juftificatorem, & Glorificatorem. Un-
de etiam quando Philofophus dicit.  Credoin
Deum,.Subly Deum refpondet conceptus Dei-
tatis proprius fidelium,qui fub conomine com-
ple@untur principium & ultimum finem fuper-
naturalium.

Contra, Tumquiaquodattineradipfum
locum condiftinguit 4 poitolus, effe Dei, ab ef-
{eremuneratoris : quaduo confundir pradicta
doétrina.  Tum quiaquamvis agat Apoftolus
de acceflu perfecto, hoceft fupernaturalizqua-
rerereftar quarecirca, conceptuin lum fiide-
lium proptium de Deo , quid fidelibusexcree-
tur actu fupernaturali, quare inquam non pof-
fitfimul exerceri circa idem objeftum, actus
naturalis,itaue uterque acti s, le ‘(':nmpanantur.
Tum quiaipfumilludefle, prout eft priusfor-
formalitare juftificaroris & remuneratoris, vel
potcltafidelibuscred, velnonpoteft. Sinon
potefts curnon? Sipoteft; cumilludantece~
dens effe, atringat demonftratio Metaphyfica;
quare, illa, cum actufidei compeninon pofet.
Eccerté, vel poteft Deus dicere feexiftere, vel
nonpoteftdicere. Sinonpotelt; Ergonondi-
xit. Egofum guifum. Sipoteltdicere, Ergo & nos
id credere poflumus, alias darctur dictio DEL,
quz non poffet meretiaffenfum fideis & tamen
de illoiplo exiltgre,, dantur demonfirationes;
quz,noneft ratioscur non poflint componi com
fide.

Secunpa Ratioeft. Evidentiacredibilicais
myfteriorum noftez fidei, eft defide, & tamen
etiam eft evidens.  Ergo fimul & fciuntur &
creduntur.

REsponpeT Efparza.  Eft quidetn defide
dari motiva credibilitatis de (e evidentia mora-
liter , nihilomintis non eft de fide adefle mihibic
& nunc,evidentiam credipilitatis convenien-
us. Verfanrur ergo circa diverfa formalicet, evi-
denrtia & revelatio s dilcernuntur autem cogni-
tiones directz & reflexg,univerfales & particu-
lares, circatempus & perfonas, qua {emperin-
ducunt diverfitatem formalem incer objeéta fi-
dei, & obje@tum & cientiz decredibilicace.

Tractatus . |

Contra. Tum quia concedoillas gy,
pofitiones prout {unt formatz ab Efpmapﬁl
diftinctas; fedquarere reftaccirca Pr\‘lna (“
turevidentia morivorum credibilir, it
enccircaillaverfari fides & notitia evidens, ¢ |
porelt verlars habetur intentum, §j non ..o
verfari.  Ergo vel nec eft de ﬁdc,tcﬁiguw'“
Deicredibiliaefle; vel non eft cv':dcnsum;u:‘i
ter,quod eft evidens moraliter, Typ Uia(:l"‘
ficivdiverditasinactibus , petibilis, Atatioges,
flexz :veldireétz notitie, ita utille circa;‘dh.
compari fepoflint,  Ergo 8 diverficas mgy
adterentis evidentiam , &'ncnadﬁ:rtntis::ril
dentiam, erit (ufficiens,ut a&usillisinnumm.
fe compatiantur. Tum quia per noscxdi&:f
r‘me revelato u:}jvcrlhli rcvclanturpauicuhri:
Ergo poterit effe alicui hic & nuncde ﬁdgl
quod habeat evidentiar motivorum crcdzbiji‘.
tatis,& tamen fimul €Xperietur notitii e,
tifeillam habere. Ergo fides&talis notitiag,
patibiles funt.

LIS porgf;

tn

,

Solvuntur Oljeltiones,

_ Osjicrt Primé Koninck. Non poteftaguy
infubj.éto,inducere for mam,quaminveniy.
maliter vel eminenterindu&am, Unde califi
ut due non poteft facere calidum ur quane;
Evidentia autem continet evidencer noritin
fiden

REesroxpeTur. Majorem tunc effe vern,
quando prater continentiameminentialemy
hilalivdhabet forma qua inducendaeft. Jim
antem fides prater connnentiam fi eminent
lem in notita intuitiva, adferralieracemme
di nofcendi: hinc aér illuminatus quantamis
contineateminenter calorem poteft calefic:
quiaipfecaloradfercaliquid fpeciale praterii
continentiameminentialem 3 quauquam[iﬂi.
dentiaiftafit ex principiis naturalibus, adqu:
lem bic maximeé atrenditut, negatur continet
in tali evidentia eminenter fidem. Rugsusalid
eft loquide furmis phyficis alind deinzention:
libus,veraque erit major de folis formus phylicis
hac enim ut foducantur mulea requirunes Vg
urnon fiatatio in fimile,utfic capacitatis fubg-
&inon impleta, utoperatiofiat abcxczﬂ'q)&f-
fimilias quz quandonon habcn:uriudllm‘non
poteft forma, Et quiaforma incentionaiesa ot
conditionibusnon dcpendcnl»beﬂél’f’mmﬂ'
lasin feinducereporerit, c-ampatiqumlflzs.D_ﬂ'
nique major falfa eft, {alcem de porentd ablo:
luta.

OBj1cirSecundo Suar:Supcrﬁuim‘tcmab-
horretnatura,fuperfluusantem elleraflenfisf
dei,quando habeturevidentia, :
Salrem hzc fuperfiu®
tenti@ ) 0

merodiltn:
ok

RESPONDETUR. |
non erit infuperabilisablolut po
ctiam duos calores, folo nonnifi nu




41l
1ot
is 61l
Chigs,
xd‘\(}:‘,

iy, |

¢ fide
Ed!hﬂ;.

Lo
nitfo.
alidin
latuo,
it

e,
et
Jm
T3 18
mmg-
s
eicri:
eterfii
 fieye
dque
e
saliud
ciond-
ylicis
oV ga
{ubje-
I, &C
i non
4 to
il
De-
ablo-

nibe
s fte

s
qua
[t

ctos,

&os,indu
{unarurali,non | ”[‘L‘IHLCZ h
fercmajorem ,m]f ¢ Certit

Osircrrur Tereio.  Tuncingelled L\m.mr
medio ad affequendam veritatem,

4 ratione ablens eft , & non ‘[*
ficut elt velunrtatis natora,
nein boni, ni:', illud ablens

cere poteft. Erfires pr oced

deaflen-

{es divina,quiaad-
]

€l TL‘C

evelationem, eti
Iiteretiamid fi )
poflidea ecircailludexer-
3 m per {olum lumen
perfecte posfidetur. Paritas
quia elettio mmn:ttumlﬂct
natur :ufp("]}CT'Enn[I'l aliquod, quod nonha
betur, n =v.1c'11uc ele@io circa ‘w.m:n }‘-nﬂ'c['.
fum, non inducer novam p Jam
autem nova cnf*m'\io o lus, &
eflio ejufdem ob-

ordl

icinoncim.
[ NOVUS MO«
ratione novi modyj, nova pofle
jecki,

Osjrcrrur - Quartd.  Experientia , quia
dum oculiscerno folem,quantamyis aliquiste-
fteturdiemefle , & affent
potero ¢ i
gO:!
pati fe,

RespronpeT Maracius &z Lugo. Negan-

do Antecedens PUIH‘.:E\H.‘:(]L]@ experiri quod
credamus, {i nobis dicat a iqui‘; Pofnaniam,
quamczreroqui videmus, vel vidimus. Non in-
commoda chmim, li do&rina Ripalda;regula-
riter loquendonon conjungi fidem notitix in-
tuitive,  Rartio: quia afl 15 fidei, non pra-
ftatur nifi eximperjo yoluntatis: volunras autem
ad hoc imperium regularirer | 'qucndu , hon
movetur. unu-..;l intelleCtu einon pro-
punrururéuupcu '..'.1\_ali-ll‘ﬂ;F.TOE![CHEIUIEL‘{Ci[l-
L‘.“J:mnm notitiz miuu:it"v..m. Denique ex-
pericntia fi tenet,in hoctener; quando iple af-
fenfus fideinon adferc majorem cerricudinem,
(jll‘.ill] aaqle 'ltl]OIl(l-l!gl]-L!“'l‘. ﬂO']C\L’il‘C“ tunc
actum fidei; appetitus enim veritatis, qui com-
peticintellectar, fufficientert um,qw[um fedfs
fides adferac majorem certitudinem, uradfert
ii\...sl?mm >hocipfoinclinabicur intelleétus,ad
arripiendum illud motivam,

non
Er=
nrem incem-

€0 coner iri ,

'(]Ir:{'l\ ide
c

enfum evid

Ratio:

InsTasnts.

Vi haétentls diGorum fequi,
qnmi

1m connaturalicer fides & notitiaintai-
1 (tare poffine

tiva [cct

REsroxpETUR. Fideshumana&noti-.
tdintwitivaob di¢tam rationem raro fecum {}a-
re,{ecusfides Divina : quia animaappetit cer-
tiori motivo moveri. Fides tamen evidentia
vifionis bearznon ftant fecum connaturaliter:
quia cum vifio non minu

ccrtu,m'upumg evi-
(JL”[’ L prc ‘PO‘.L‘LEVLII[U"-D Elllﬂ 1am ; ll]fkff‘l.llt
jam hJu: precipuc cum modus r\ofccnul di-
ftinctus,qui haberurin fide pra vifione, compas

™ T -
_EL J :ﬁ tltu{l\.‘i iil. 125

- Cirrarrnrbad:
{ioneim, L IMPCrred

rate:

druracyva

I

Animaetriamv. . bovis 8zanimaranon

‘.I':i"wiﬁ\['}““!‘

limn cof

inm: formam , non ¢lt autemin

am nonnib cognitionem , que
- unt umyuimumw contrarias,&
rietas qua elt racione dwverforum moti-
imilis ci, H';rc!’un diverla tempera-
tentium.
Efparza, Nemo credit
DPeoi oneinteriore,determi-
nateé ad iHUITI hic & nuncdireétd ; cum homi-
nes {xpé loquantur v age, nequirautem Deus
1 ) fired hic & nuncad
eterminate , fiillud iplum formaliter a&u
quia nequit Deus ineprire loguendo,
necvulrauchoricatis fuz derifionem:ineptitve -
ro J11urc~.p'~ itd {uld aucheritate vult {uadere
rem,guain audicns Vil {"r,&[ni}(\ ndiscrede mi-
hi duo & tria,efic quinque, refp: Thdeatur Ltcdo
itacfle obtuam auth sritatem, manifeftahac
fer derifio.

conrra

vorum,efi
turacolor
Os

video

{y

Inepticer. DEUS, fialio
modo idem objeétum non manifelt aret quam
hfmg,m]rputv dentiam, & non adferrer mo-
tivum excellentitsquam {i evidentia, vel par;
pofferenim contemni écrefelliutpote ignobi-
Liis. Etquiain humanis nen adfertur moti-
vum majus, pre evidentia, fic ug illi foli inhz-
reatur, contemnaturque regulariter loque
do, autheritas dicentis. Sup..,\ autem  evi-
dentiam naturalem , adfert DEUS certits
motinum ; &iivchrcmnprni vifionembea-
tam cum fide ; adferret par motiv L'm,aquuc
non contemptibile.

n o
INESPONDLETLR

InsTaT Primo. Licétcredensnon formidet
actu, necformidare poflitin [\ fu compofitofi-
dei, aflentitur tamenad modum forinidancis;
fed nequit intelleClus ﬂl!cngn ..ci modum for-
m'ul.mm VC][EJU)LI._I.HI][“ ormaliter videt.

ResroNDETUR.  Nonf(atisapparere , quo-
modo vi certisfimi motivi prou\i.xml ad tho-
dum formidantis ; fed polito etiam ica proce.
dere fidelem,  procedct formidando ex vi
unius Mmotivi 5 non }‘mcccsct formidando ex vi
alius.

Iystat Secondo.  Repugnatur quis congeis
piatpromiffionem quafide fucuro {ub conditio-
ne; quod vider jam exiftere ablolure :
quam poterit, tametil maxime co
buncadum : vele Perro dare ¢
venerit, dum \|<!Lr navi

nec guis=
ctur, elicere
ntum {1 navis
m venifle. Erpoet-
iam repugnabic , ut wu, concipiat affenfum
znigmaticum , circa id ,qued. in J,ropua[pu e
cogn “lcit.

RespoNprTur. Sicurperiplum Efparza,

{cientia conditionaca ftatin Deo cum abloluta,

) 3

cur




126
cur non potericftare, & increatura. Negogque
talem promiffionem non pofle fieri. Sed re-
gulariter nonfieri: quiaregulariter non propo-
niturab intelle@u eventus tuturus, cam eft jam
prafens.  Sed pofitd evidentia circa objectum
fidei , potelt proponi&acceptari fnbintcllcéhn
motivam fideis urpote magis certificans poten-
tiam quafitivam certicudinis, hoc cft intelle-
ftum.

Instat Tertid” Siquisalii denuntierad mo-
dum formidantis , quem aliupde notum eftid
{cire, certiflimé protintisdicetur eum ﬁngt’rcf
nec omnino quuicx animo; quodtamcn fieri
notipoffet, nififupponeretarut certum, non
poffefimul eum habereinan imo,tal\cm modum
concipiendieandemrem; pracipue quianemo
poteft {ibi fingere, nec perinde agere interius,
acfi non effer {ibi fuorum confcius fecrero=
rom,

Responperur.  Ciim legaliter hac duo non
ftent fecum, multd magis in humanis,bené tunc
diceturtalis nop loqui cx animo, fed fingere;
pracipué cum loqui ex animo ;, fit loqui nihil
reticendo; ille autem habet inanimo,etiam cer-
tam {cientiam, dequanihil enuntiat,  Calu
autem quo {ecum componantur illi duo aflen-
fus, nemo fibi ipfi finger, fed ex vi hujus motivi
affentietur certd, ex vialiusincerto.

DIFFICULT AS IIL

Potefinc Fides ftare cum incertitudine ex..
irinfecornm Lides?

Neertitudoexcrinfecorum fideieft incertitus

dopetibilis 4 morivis probabilibus, quz non
agnofcitpro fuisfides , {ed {peétant ad opinio-
nem. - Quaritur ergd. An fides Divina (tare
poflitcum opinione? B

Dicexowm elt,  Effe compoffibilem opinionem,
fidei : poffeque hat dus fecum ffare.  Eft Conclu-
ji’io pof{ﬁ{gs conrraﬁé}‘arzaﬂqux&‘ 53

ProzaTug Primo. - Quia nullainhocimpli-
cantia.

Proeatur Secundd.  Rationibusqua fecun-
do loco funt pofitz in difficultate pracedenti.
Unde urget paritas; pofluntduo alii affenfus, ex
diver{is motivis, circa idem objetum, fecum
ftave. - Item cognirio abftradtiva de Dei exi-
ftentia; cum Vifione beata: poteft item ex di-
&tis compati vifio beata, Fidem.  Ergo & opi-
nio poteritftare cum fide,

Proratur Tertid argumento quod fibi oppo-
fuit E(parza.  Siopinio & fides nofi poffent fe-
cumftarein codem circa idem, rationes proba-
biles Theologorum circa my(teria noftrz fidei,
cxcluderent a Theologis fidem illorum, & ef
fenc inutiles , ad confirmandam fidem alio-
rum.

Tractatus 1. |

Responper Efparza. Theols
moveri perrationes ad opinandy
dei, (edad judicandum effe rationghijy tady
myfteria , etiam fccundﬁmdifcm-mmmw\f
fem, necimpediunt exercitium fidei, (ed [r- ‘
illud reddunt Facile. |

Conrra.  Tum quia quando e

208 tine m |
m de repyg

. =0 , tationy
reddunt rationabilia myfteria fidei, ve| mmLt
monftrative vel probabiles, §; dtl’l’](}l]r[uf.

frg

va. Ergo (cientia & fides ftare fecum pol
]‘:rgo & opinio cum fide. §j funt probab
Erzoquantimex vifua, pmbabi[cmnonniﬁi{i
fenfumadeoque opinativam de illo objefyy ;
nerant, dequotamen, aflenfum cettifliny
gencratﬁd.cs. Ergoilli duo adus frare feon
adhs.;cpnﬂunt. ~ Nequeenim, ue dicis, exch.
dit fides, ut myfteria noftez fidei reputentiy,
tionabilia. Tumquiarationesillz non iy
diunt exercitium ﬁd(_:f, redduneque illud malgg
facile. Ergonccaﬁml[hsiflisinnirens,quijn‘
dubi¢ opinativus cft}, impediet attum i
Tum quia poffunt fecum ftare certitudo nong
moralis, quod hoc DEUSdixeric, habitapy
motiva credibilitatis, cum certitudine fumm
quod hoc Deus dixerit, petita, ex iplomet)
Dews dixiz.  Ergo etiam fecum ftare poteny
opinio & fides. ~ Mitto objectiones quit infi
mili tractatz in animafticis, Perftringun
nonn 1 Recent.

Osjrerr Priend Efparza.  Fideseft cerraen
titudine excludente penitus poflibilitatem o
pofiti; opinio autem cftincertaincertitadine |
formidincadmittente poffibilitatem oppofit |
haber{Ariftot. & S.Thom.quef. é7. auya
funt incompoeflibiles effentialiter, hujusmed
certicudo & incercicudo, dé codem ; fecundin
idem , eflent enim compoflibilesaffitmatiol
negatio fecundum idem ; negatautem poffibile
tatem oppofiti fides, quam affirmat opinio.

RespoxpeTurs  Negandotunc fore affimi®
tionem & negationem fecundim idem: qu
eritfecundim diverfa motiva. _

Ogzjicit Secundd.  De rationg epinioli
eft, uc fibi proponantur oppolita, neque potel
itaampleéti vnam parrem, utomnino excludit
oppofitam: quia caret medio fxcludglﬂc op:
pofitam partem; & tamen fides excludicoppe
fitam partem. ]

Reseonpriur.  Fore hic exclufionem o
oppofice partis , non ratione ejusdem; feddl
motivifidei, non exclufio autem oppolite pi
tis, erit vi motiviopinionis; quzduo fecumli
renon pofle, necdum demonftearut.

Ogzjrcrr Terrio. Vi hujus dq&nnzfequg.
retur, quod connaturaliter poficuccﬂc fim [
amot & odium, aflen{us & dillenfus: proccdlff
enim ratione diverforum, qu& quidem n¢ A0

nirts ftare fecum pofle, multi aueumant. %
Responverur,  Negando fequel. Quia

. : E 15 motivem
tivum amand; haber vim expuguand/me i




mpe.
nmlg;
Ul i
fide,
o

A Ot

oy
inele
fitie
A
modi

Difputatio 111 127

s - TeVeat
odii, utpote non trahens ad amandum faltem
{ed rrahens fimpliciter ad oppofi-

impcritd(‘.; lici _
1enteriple amor, haber vim cx-tn:l—

tum, conleqt ¢
lendiodium , utpote oppolitirationem habens,
unumgquodque autet ; lere fid
oppoficum velexiplo ticulo confervari nis fuls

caidem & fides, exeoiplo
lenfivaobjeéto , nonfibi op-
ellendi

em eft nacum expellere fiba

Opinioautem ci
quiautr iqueelts

=

ponuntur, adeoque nechabent vimexpell

fe, quz vis expellendi fundatut in oppolitiones
ipfaque opinio comparataad fidem, eft ficutim-
perfectus afienfus , comparatus ad perfectio-

rem.

Osjrcir Quarto Quidam, _
{ecum ftare fcientia & opinio.  Ergo nec fides
& opinio. Antecedensprobatut. Ifjtmcpn-
tmdiil'r_wrinmanpofhmtvcri!icstridccodcm[ub-
jedto, feret autem hoc in prafentis quia actus
cercus quieft {cientiz, & actusincercusqui eft
op'miun‘rs, {unt contraditorii; & ficutirratio-
nale, dicitnegatignemrarionalitatis  ita incer-

Non po[‘ﬁmt

tusactus,dicitnegationem certitudinis; & ul-
Namirrationale: quiadicit ne-
irrationale,
ia incertum
ufm poterit

teritis patet. :
gationen rationalitatis, poteft dic
non eft rationale, Ergo eti:

n ionem certitudinis, i

HRAY

Reseonoetur,  Argumentum videtur mul-
tum probare: quia probat album & nigrum
non poffc divinicus fecum effe; quianigrumdi-

cit negationem albedinis: benec enim
nigrumeft, non album: pmb_gz :
tionali & irrationali non pofle informari ean-
dem materiam: quia irrationale eft negatio
rationalitaciss nihil avtem {o1 pofir
ncgat‘iom:nr‘ormanpmf:ﬂ, Exquaretorfione
(:ol;f'u;gitllrs.'cm‘tjm'. Qx_an-\':u aliqua ncgatio
eftinre aliquid pe:[imm‘n , importans aliquid
ncga:wum,tunccumopp:[impoﬁtho,nomii-
cit contradictionem, & quando negatio in re,
non eft aliquid pofitivam; tum primum vera
eritcontradiétio. . Jam aurem incertitudo eft
quid pofitivum in opinione. Unde ctiam de
opinione, eft predicabilis aflenfus; qui eft quid
politivam. =

Osjicrr Quined.  Totahze Conclufiofup-
ponit, ideohzefecum ftare pofie, quod proce-
dantratione diverfimorivi, 8 diverfi objectis
fedlicee proccdmt ratione diverfimedii, pro-
cedunttamen tatione ejusdem objeéti. ]trgrj
adhuchec imal fecum ftare implicar, quia fut-
ficit ad rationem c littionis ut de uno
{:ndcn'u,]u;;nb;u;‘m,;’;L alfenius certus & incer-
s &cfidiverficas mediorum eolleret contra-
dictionem; P.-:H:_-tc:n.mn fecum ftarejudicium

remanimaras

quo g'g':cati_loy effe verum, & }.ucil(.::.um quod di-
cathoc effe falfums iremaflenfus & diflenius:
Poﬂ'c«;cmn‘;lm:ﬁcti,rauonc diverforum moti-
yorum.

Reseonsun,  Affenfum & diffenfum, illaque

judicia divinicds fecum ftare pofle: quod au-
tem connaturaliter fecum repugnant, non tepu-
, fed quia
leo

gnantex oppofitione contradiét
habent feaum particulares oppofitiones, ad

gue pugham: neque enim ut dictum, diflen-
= L e

} FoiFiie | R
{us, eft imperfectus c1 iem obje&

y affenfus, ut
contingit in actu probabili comparato ad cer-
n elt aflenfivam eidem ob

tum, utrumgque er
jecto.

InsTaz. Quamvisaltusrertus& incertus

non fint contradicteriiratione fui, erunt tamen

contradiétorii, ratione ejusdem objedti, & ejus-
dem intelleéhiis; 4 quo procedunt, & quem de-
nominancefle imul certum & incertum : con-
tradictio avtem delumirur non ex diverfitate
ipforumactunm; fed ex identitate inte leétiis
& objeicjusdem , alias nulla coneradiétoria
darentur: quia intellectus pellet unam propo-

fitionem ex contradiftoriis uno aéu judicare
tanquam veram; & eandem alioadtufimulju-
dicaretanquam falfam, quod dicere eft abfur-
dum; quod autcm defumatur contradictio ex
uno codemque objedto per ordinem ad unum
cundemque intelleGtum patet: quia omnes
concedunt propofitiones contradictorias fimul
& femel fiveuno, live duobus ad&ibus,ab intcel-
lectu tanquamveras, admicrinon pofle.
Responnerur. Non {aris liquere \lunmi'_\\fr)
ex identitate intellets delumacur conrradi-
&io. 'I.icc.rcr;?mnonpoﬂintcﬁ”cduzz contradi-~
Storiz imulverz vel falfz; bene tamen pofluntg
abintelle&uelici, & tamen tunc illz contradi-
&toriz, vere erunt contradictoriz, denomina-
buntque intelleftum contraditoria elicien-
tem, quod quomodo fieri poterit, {i contradi.
¢&io petendaeft, ab codem intelledtu.  Rurfis
intelletus, eft PriiJC_"-;?ium etiam contradifori-
orum actuum, quod quomedo [fare poterir, (i
contradiétio petitur ab eodem inrel .:Ftu,cog..
tradiftoria autem nunquam fecum ftare po-
{unt. _Undc ulterius negarur fore illic veram
contradi¢toriam , eum non defumarur ue di-
Ctum ratione ejusdem Mmotivi:

! fienimnon erig
ratione ejusdem motivi conrradi&tio, quomodo
erit afirmatio &negatiode codem.
Suppofita de |
Surrono Primo.
terminum de lineadici;

tima contradiitione.
Contraditionem eff
L > & quig dicifequiturad
eile , etiam contradictio lupponet efle circa
quod; hinc diftinguendo terminos, contradi-
Goria Logicclunt in Affirmo & Nezo, in 1g g2
Noz; contradictoria Mcraphyfice lunt in Effe &

_'_5L.“~p.\)?:o SL?CHH(L&‘. Maximam effe diffe-
rentiam incer contradi€toria. = Viderur hoe
ATiﬂ'O[‘C](‘Si'[{l(’.‘{l.’}-‘-l’lll!’(.' 10. Meraph. a tex ;«L‘
Que {e habent in differrendo fieur d.ii'ia;::
quz maxime d FE.‘:’.]I, maxime differrent, Ja 5
autem contraditoria {unt quz maximé dift
diffantia antem ultimorum inquir ille #

=4




128
. . 1 1
quz eriam contrariorum. Portd quod con-
tradi&oria maxime inter e diftent explanat id
Arift. per explicationem maximi &; perfedti.
Maximum eft cujusnon eft exceflus,perfeGum
verd extraquodnon clt poflibile aliquid habe-
re , quemadmedum ctiam catera perfedtadi-
Jam autem
excedit.

1

cuntur, eo quod habeant finem.
contr: am diftantiam  nihil
Ergoilla maxima, eftque illa perfecta differen-
tia: Cum enimTn illa debear effcoppofitio per
effe & non effe; hociploeft perfecta: quiacum
dicat proalio extremo nihil,feu non effe; perfe-
&a oppofitio erits extra finem enim inquit ille
nihileft; perfeéta ergd eritilla oppofitio: quia
rerminata ipfomet oppofitonihil, ranquam fi-
nali, quod nara finisfeu perfectiz mihilenim in-
Hoc ipfum {uppofi-

quitille extra finem efl.
tumper hoc

Prosart poteft. Maxime differunt qua
nihil habent commune, nataque {unt fe noonifi
auferre, & (cafeextrudere: ficnim fit aliquid
cotmune s hogip{o quiacommunc ¢lt, non fa-
cict differre, fed communicare: & ficucduz
paralellz magis diftant, €0 quod nibil habent
commune; nee ita diftac triangulusre&ilineus,
co quodhabeat aliquid communenempe angu-
lum;ita & in enrtibus & di&ionibus,ca maximeé
diftabunt, qua nihil habent commune. Nam
nonefinullomodoeft commune Eff & negatio
utpote malignantis naturz , nata eltexrrudere
affitmationem; ficut maxima ficincer concradi-
Gtoriadifferentia.

Huicluppofito videtur diffentire S. Thomas,
quarit ille Secundé Secundz q. 79 art. 2. An
peccatum omiflionis fit graviis pr& peccato
wransgreflionis , feu commiflionis ? dicitque
graviﬁs efle peccatum Commiflionis cateris
paribus: Rationemdat: quiamagisdiftatcon-
trariumafuo contrario, guam fimplex ejus re-
gatio, ficut nigrum plus diftatabalbo, quam
ﬁmpliciter non album: emue enim nigram eff
#on albume; fed non conwertitar s manifeftum antem
{ﬂ inqui:, ?!mdfmmgrqﬁa contrarietur actuz vir-
rutiss emiffio antela importar negarionem cjus. Sed
hzcdodtrina S. Thoma non eft contraria fup-
pofitoallato: nam nonloquitur §. Thomas de
contraditoria oppofitione , an illa comparate
adcontrariam,idquein ordine oppofitionis Lo-
gicz fic major;fedloquitur denegatione fimpli-
citer; nomine autem negationis fimpliciter in-
rciligit,quaudé aliqutd in ratione fua primaria
quam imporeat, non dicit oppoﬁtioncm &re-
pugnantiam; non eritautem negatio fimplici-
ter, liin primaria {uaratigne oppoﬁri‘onc:‘n di-
cat; nhecfchabetmeré difparate, & iramagis
oppmn‘rumlbo nigrum,quiainprimariaratione
pugnant; miniis autem pugnag viride, quianon
dicitoppofitionem adalbumin primariofuora:
tione; licée ad viride fequatur negatio albi.
Cum autem contraditoria fecundum primas

Tractatus I

rationesfecum pugnent, ficut Maxime diﬁew
Sed explicandum venit, quomeds Cobitad
&otia, nihilhabeanc commune, gy,
= SlIFT‘L!;\J“.'! Tettio. Sictthumrunqucdiﬁ-»
“tia fulmyu: tcommunchoc, quod "“T”"’qu;':;'
fter. \S:_:p_p-o.::ir item {paiium quod mmrw
:‘_.f: Ln{c’rc;pa; ;Itamaxima coz:tmd.&om:»n|n~.é-'
fc'n:nua_, {vpponit ctiam aliquid Commu:;-‘_
nempe (ubjectumillud dequo proccdi[)&m‘r;.
pullulabit primacond: "mmfﬁ'zz:f:ﬂiaml;;mm;
ut {ic contradiftio de eodem, Dogr h;‘
Atift. Lib.r. deinterpr. c. §. Lﬂfmiﬁﬂm%_
tem inquit guod una negatio, uiius afflmatipg
erit: hocenim idem oportet ncgafc nesat.
nem quodaffirmatio affirmavit; idque o[?cndj:
argumentoa pofteriori.  Non eft homogly
& elthomoalbus, (i non fing dceodcmﬂab?:&a!
non funtcontradi@oriz , hinc& verz el
funtprimayv g.dePetro, fecundade Pau[o:‘qw'i
non proceduntde eadem {ubjedto. 4
Quorum omnium Ratio® quia fi nnnpm:
cedatdecodem (ubjeéto negatio & affirmag,
peroon efle,nontolleturefle: quia dc‘t\creti[.‘
lud tollere conjunétione fui Non 3 non olly
autem conjuncione fui Non; ﬁquidcm i
eidem non unirctur , non procedends
codem. Necaflirmatio rolletur A negario
nequeab illa malignabitur: quia cam non e
ciet. Erficut nemo 2gritudine aliend zpe
tat & malignacur; itanulla aflivmatio, negiia-

ne malignabitur, fi fupra illamnon cadet. B¢
hoc tamen non confticuerur contradictio fu]

dixi fupra ) quia habere commune fibjectin
( utdiccbam fupra, ) conveniteriam affirmato
nibusveris; hine per hoc quod el communeet
jam non contradictoriis, formalizari non pot
rit contradidtio.

SurroNo Quartd. Contradidtionem t:
berc procedere etiam ratione ejisdem five pra:
dicati ive motivi. v. g. Expreffic hoc Aulto
Una antem INQUIC affirmati & Aegario off, e
umnm deuno figrificat, & infra. = Si vero dubs
sz nomen pofitum eff . ex quibus non s,
noneff nia affirmatio, negue 4N #egi. Ql_ldj
ipfum probard polteriori.  Quiain contrads
&oriis eft differentia; fi auteriynon dicaturidem
de eodem, non erit differentia: mbil entn
quit differt gui diceres gnod ¢ff home, eqis albwi
boc auzem nihil differs quam diseres of ngﬁ;adfﬁmfr
¢ effequues albuss [fergdhacmmlts i st

[unt plures, manifeftum eff quod ¢ privs G
ta, ¢ nibil ({upple comrad:’&ionem]ﬁgﬁ"ﬁ""‘
Hocipfum probatur. Ponehas propofitionts:
Actringo veritatem, uteftin fe rat
Non atsingo veritatemut eftinfe r;ttion’c of
nionis velfidei. Cerré hze Contradidorizi®
funt; & ficde reliquis: quianon procedunt®
tione ejusdem.  Déindefinon prﬂ_t'fdat ar:
matio & negatio de codem , non erig Reme

. . : L i neg
tradi¢toriaut dictum fupra.  E1go cmmﬁoc\c'
pr

i ifionis;
jone viflors |




i ]j;c.

Ty

m i |

do s
i,

n aff

Difputato 1L 120

procedat contradictio mtione_ ejusdem pradi-
cari vel motivi 8¢, nonerit gtiam vera contra-
dictoria, Quod ipfum inhoc refolvitur: quia
G non fitaffirmatio & negatio ratione ejusdem
Utirmatio j[]'.l'\_‘gd-a
it con-
neLo-

pradicati, manebitomnino :
ta: fimanebitinncgarta, hociplo non cr
s H ar Aehera{l e in O
tradi@tio, quz femper debetclicinora
"'.\!I},ll‘ll]l flfHL‘lHLl[JL)l‘]C[T! & [Njé

4 cC

s r ~

& in ordine Metaphyficoerit nonniti Zjfe: quid
non habat derurbativam fui, Nezgjje. um

autem hoe ipfum motivam, poflic hoc vcf‘.ﬂio
modo {umi; quaalietas modi @quivalet ipfl di-
verfitati motivis hinc, ucficveracontradictio,
debetelle oppoﬁtio per eft velnoneft, per affir-
mo & nego, ctiam ratione modi ¢j usdem. Ra=
tio, quia {i non erit appoﬁr]oin ratione rnpdi;
non crit in ratione modi differentia, adeoque
Lcccontradictio. Et hincpullulatilla conditio
contradictionis, quod debeat effedeecodem,ra-
tione ejusdem, ly ratione gjusdem,{ubdividen-
do, five ratione ejusdem pradicati aut motivi,
five ratione modi. Quod alii exprimunt:
Concradictionem debere efle, de eodem, circa
idem, ratione ejusdem.

Suprono Quinto. Ex diétis| contradictio=
nem non debere fumi pracifé ad intelle@um,

quem denominant illaaffirmario & negatio: li-
cet ad veram contradictionem, requiratur ut
idemintellectuas affirmet & neger; ad contradi~
&ionemingquam formalem, nam 9&1 objectivam
id nonrequiritur : fi enim dicat Chriftianuselt
DEUS, dicat Atheusnon et DEUS, eritadhuc
objettivacontraditio, licét non formalis ¢jus-
dem fubjeéti, non enim idem fubjedtum eft af-
firmans & negans. Qﬁmd autem non debeat
{umi contradictio prcife per ordinem ad intel-
leftum quidenominetut. Ratio. Tum quia
utdicebam quando intelle&us dicit, hon poteft
idem efle & non efle, affirmar cfle, 8 negat el
{e ; & tamen affirmatio & negatio recipicur in
intellehn, recipiautem non poteft, fi concradi-
o fumi deberet per ordinem ad intelleGtum
recipientem, & denominatum afficmatione &
negatione, a quibusnon poteft non denomina-
ri,cum omnis atio vitalis denominet {uum fub-
jeCtum, & fipoteft denominatis Poterit majori
jure, nempe ratione diverforum motivorum,
poreritinquam denominari certus vel incertus.
Tum quia omnes qui dicunt poflibile effe for-
mariabintelle@uensrations ; dicunt illad exi-
ftere objective inintelleétu, denominareque in-
relleGtum,illacontradidoriafimul concepraaf-
firmantem & negantem. Ergm} apparct, c;u()d

contradi@io, non fit defumenda ab intellettu,
illis contradioriis denominato. ‘Tum quia
omnis contradiétio duos terminos refpicit.
Cumautem intellectus recipiens utramquede:
nominationem, 1irnims,rct'pcﬂh1 illius pracife,
contradiftionon erit. Tumq_m:lqmmvisdv
{umeretur contradidtio ratione intelleétis de-
nominati, cum denominetur a contradictoriis,
& divetlitas motivorum nen inducat contradi=
Gionem, fit, utadhucdenoginariabillisnon
poflit. Tumqmudi\-‘idcrm'ourdixinmsappo-
fitionemhanc inlineamdici, & lineam efle; in~
telletus acquirens illas denominationes, hon
acquiritcontrqdi{honcm, necex lineadicinec
ex linea effe; nonex lineaefle: quiaefleillius
ex illis denominationibus non acquitit non ef-
fc,n(-cacqujr}cn}:puﬁcimlcm ex linea dici: quia
ipleinteilectus noneftdictio; ipfxqueille di-
&iones nempeafficmatio 8 negatio ratione di-
verforummotivorum, {inon opponuncur fibi
contradictori¢, quomodo denominabunt con:
tradictorie?

Tritumeft principium, & nota inveftigandi
legitimitatem contradi@ionis, quod duo con-
tradiétoria, nonpoflint effe fimulvera & falfa.
Hoc principium eft Logicum; nec a Logico
probati poteft: potelt probari 2 Metaphyfico
perefle, ranquam per prins,predici. Ratio
diftz pofitioniseft: Impoflibilecft, ut efle, fic
non elle, & hocjam ulterius probarinon porteft:
quiaipfoefle,in linea efle, & ipfo non efle, in li-
neanonefle,non datur quidquam prius. Erga
nec diéz propolitionis ulterior probatio, fed
fola explicatio terminorum, induétio, & dedu-
&io ad ablurda netificantillud. Sed i duz
contraditoriz verificarentur , efle, effet non
efle. (@od iplum ut proberur.  Suppono
has duas Omnis homo elt tacionalis, aliquis ho-
mo noneftrationalis efle contradi@orias. Sup-
pono rurfusillivs Majoris: Omnishomo eft ra-
tionalis, efle hune fenfum, & Petrus el rationa-
lis,§c Pault:‘rs eltrationalis& ficde reliquis; ita
ut finon efletverum dereliquis, hoc ipfo falfum
clletomnis.  Hisfuppofis. - Formarur argu-
mentum. \/_’crihcari , quod effe hominem, fic
non eflchominem, eltverificari eflc & nonefle.
Sedverificatis duabus contradictoriis, verifica-
tur in LII]in:F[‘dIi Petrum v. g. efle hominem, ut
fuitiurppohtm, Ergo verificatis duobus con-
tradictoriis, verificareturelle & non efle.

Quod eriam oftenditquare utraque non pof:
ficefle falfa modo commutetur propofitio. 2

DISP U-




a3h

0,
(s

B

PP

AT FONION POAND
’J‘f"q K%g 3
CIACIE

Fy

8

D¢ Conditionibus Applicantibus obje-

Stum Fidel.

Q [@RE Mj;T_O I?rimq. ; ‘,Q,’J;’Qf veniat ;/_omr.f-
(N e comditionums ebjecti jider.  Approxi-
'F& caulzadaffectum, in genere cau-
{z efficientis , vocatur Conditio fine quanon ;
quod autem eft approximatio in genere effici-
entis, hocelt,applicatio mortivi in genere caulz
formalis: non intelligendo applcationem il-
lam, fecundim quam motivium unit fele obje-
&tomateriali,illique fefe applicag,utillud inten-
tionaliter informet.  Sed nomine applicatio-
nis, intelligendo applicationem objecti materi-
alis, jam informatiance, vel tunc a&u informati
ab objecto Formali, applicationem inquam
ipfius objeéti,ipfi affenfuro, ad verfandum, vel
nonyerlandum circailludebje@&um; quaappli

catiovocaripoteft, applicario ex parte {ubjccti,
ficutapplicarioilla prior, vocari poteft applica-
tioex parte objedt.

Pramitro Secundo.  Quotuplex jit hac
applicativ ¢ conjunitio? Quancum ad prafens
triplex eft, Prima que fic ratione evidentiz
motivorum credibilitatis, qua evidenter often-
dunr, hoc objectum quod proponitur creden-
dum, informacum efle ratione formali Fidei:
hoceft, effe dictum 4 veritate prima.  Seconda
applicatio, eft ab ipfa voluntate, {equente illa
motiva, & imperante fieri adum illum fidei.
Zérvza cft abiplomer Papa & Ecclefia propo-
nente.

PraEmrrro Tertid. Semper debere inter-
wvenire aliguam applicationem Myfleriorum fidei
credituro. =

RATio. Quianifi appiiccmr,mancbitpla‘
ne,arque finunquamrevelatum fuiflet,Gcut hoc
quod poftducentos annos, de novo eft propofi-
tura Ecclefia, quz nor habet ullas novas reve-
lationes, adeoque fupponit eriam pro nunc,hog
cfferevelatum,refpectunoftniitaeft revelatum,
ac finoneffer revelatum, quia nec propofirum.
Quod'ipfum ulterius in hoc fundatur. Quia
cum revelatio Divina, alteri £28ka, nec cadac fub
{enfus, necex principiis luminz naturz norisin-
ferri poflir, nifi allunde pro'ponnmr, non habe-
bitur {ufficiens fundamentum Credendi ali-
quid: nam notitiznoftrz derivantur nonnifi
a lenfibus , & principiis lumine natvre notis,
Etcerte camrevelatio ficlibera Deiadtio, adeo-
quepotens éfle & non efle, fir ut {e oo intelle-

SRl GRIID )

GENAHEE
i)

DISPUTATIO

&us, non poflit pervadere ad quim contr
&ionis partem, dererminarit fé libereag Divin

Pr &mrTTO Quarto, Luod attiny Mld-r.
plicationem objects, qua fir per motivg crec{ilulr:-
215 g7 volitionem imperantem affenfum; iy i
cationes refpeétu omnium & fingulorun [,
perintercedere debent propter dicendajfig
us; {untque univerfaliores applicatione perke.
clefiam, idque ex duplici camite. Primi gy
etiam auét: ritas Ecclefiz, fecundim quod by
manacft. habet rationem motivi credibiliugg
adeoque eft quid particulare fub illo unyed
contenrum, ipfam autem autoritatem Bl
iz Divinam, motiva credibilicacis nobis appl
cant. Secundo,etiamex co iplo capite motin
credibilicatis funt regula univerfalior quiy
ordine ut’aliquid credatur fide privata, nonel
neceflariaapplicatio, qua fiat per propoficiosé
Ecclefiz, & tamen eft necefle ut fia per motin
credibilitatis, & volitionem imperantem afln
fum ; augemim fierec irracionabilis ille allenfys .
aut nonnifinecellarius.

Pravatro Quinto.  Quod attinet adaplie
tiorem objelli fidei que fit per propofitioncm B |
feeyde hac plura controverfi; attingemus quz
{funtjuris noftri.

QUASTIO L

De Applicatione per motiva crediblita
€5 Fudscium [ubfequens.

Ramittenda eft explicatio rcrrqinorllm- r
N empé guodalindfis vernm & alind crfa’{é:fl4
Quam diftin@ionemineco doc;rﬂarc Amicus,
quod verum arcendat ad conformitarem cunl
objeto, & connexionem Reicum fuisprioc:
piisintrinfeeis ;eredibile yero, dicicconnexiv-
netn cum Teftimonio & rationibus extrinicets
Hec explicatio i
Now Satisracir, Quia objectum h‘fﬂlq}li‘ ule
eft verum, & tamen vericas illius non dicit coF
nexionem cum principiis intrinfecis; fed m‘ﬂd
nexionem cum teftimonio Dei,guod clt qu
cxcrinfecum. .
ALiTER eandem diverficatem Cf}’!“c[
Kon.d. 11, 0. 4. edquod poffitelfe ICW?J;’E}




ittad

bl
E;p‘g!i.

]\'C[{:-.!j
Ecdle |
appl |
motii
quizia
lonel |
fitioné

106
alfen:
enft, ‘

ottt
[ :
 Etit-

5 qUé

alis

um. |
Jibik.
el
cm
ringi-
exio
fecis:

duale
con-
con

q qid

ficat
e
16l

Difputatio IV. 5]

reifalfa, veré tamen credibilis , ut {i duo veltres
fidedigni,eam aflerant,  Hec explicatio _

Non Satisracit, - Nam non dat rationem
Communem credibilitatis ; qua conveniat
ramiis, que a parcerei vera non {unt, quéu_liii
quz aparterel {unt nonnifi vera, unde cxphca:
genus per {peciem. Y

Poriisitaque nomine veti venire debet con-
formitas cum objeéto, loquendo de vero for-
mali, & nomine credibilitatis, omne illud,quod
inducit ad hocuemoverivelimus motivo fideis
vel ftritits loquendo eft innitentia motivis cre-
dibilicais ; & rationibus meralibus, quaindu-
cuntcredendumefle & in concreto loquendo,
credendum efle, quod hoc DEUS dixerir,

DIFFICULTAS L

.sz!iadebmt cﬂ@marz‘w credibilstatis 2

Ebere effe evidenter credibile objedtum

fdei, docerbuar, Hurt. Kon.d. 17. dub. 1.
Amicus, d.3, Lugo, dub. 5. 5. 1. Cenlerur Ca-
preel. negallerequiri evidentiam.  Canusre-
quirebat evidentiam nonnifi ut plurimtim, &
nofter Valent. hicq, 1. p. 4. docet fufficere evi-
dentiam credibilitatis, qua fic talis in potentia
proxima, ex quafcilicet pofita, facile pofler col-
ligi evidentia credibilitatis. Pent. d. 88. tenet
My fteriafideinoftra evidenter credibilia,licet
judicium nen debeateffe femper,ut docet n. 13.
moraliter evidens & certum.

Pun@um Difficultads 1.

Anad Affenfum fides [wfficiant motiva cre-
dibilitatis probabilia?

DIC EnpuM eft. A’;Z.gﬂf’ﬁﬁ;m fideinon fiffi-

cere motiva credibilitatis [olum probabilia.

ProsaTur Primo. Sifufficerent motivacre-
dibilitatis nonnifi probabiliaad fidem Divinam,
fufficerer etiam judicium nonnifi probabile:
nam ex una paree, non poffunt illa motiva
movere nifiad judicium probabile , hoc iplo
enim non falvaretur motiva illa eile probabilia.
Exaltera parrenon effec ratio, urfiad idem fuf-
ficiat etiamjudiciumprobabile.  Sed judicium
probabile non fufficic ad affenfum fidei: quia
illo folo pofito, non poflet imperaticertiflimus
aftus , quod probatur. Quia& imperarctur
aétus certiflimus ur {oppomrur; mperaretur
cnimaétus fidei quicertiflimus cft,8 non impe-
raretur certiffimus: quiacertiflimum eft, quod
judicacur tale, uc oppuliulm illius non ﬁtproba-
bile,{ed per judicium probabile, non poteftim-
perariactus, cujus oppofitum non fic probabile:
quia&eflecjudicium illud probabile ut fuppo-
nitur, & noneflerprobabile: quia exeoipfo
quodimpereturactus, cujus oppofitum non fic

probabile, non eft probabiles prnob.xbi.lc enim
dicit utramque partem pofle {ubfitere;s quod
non habetur in judicio , ratione cujus, impera«
tut,nonniﬁ actus cergiflimus. _

PropaTur Secundd. + Voluntas que dicic:
facactum fidei, deber habere fibi przfentatcum
motivum, quod prafentet, hoc effecerriffi-
mum, {ed tale motivum nen ¢ft probabile : hoc
ipfo enim non effet probabile fed certiflimum.
Et certe eflet femper rationgbilis excufatio in
intelleétu; non prodeundi ad aGum certiffi-
mum, cimuon fitconvictus,quod illum debeat
elicere, habendononnift prn-b.:hihmtcm,quéd
debear illum elicere; efler criam excufatio in
voluntate neimperetactum certiffimum: quia
non prafentatur illi ulla evidentia & certitudo,
fed fola probabilitas : ‘hinc{old probabilitare-il-
luftrata, probabilem nonnifi pofletimperare af-
{enfum.

ProsaTur Tertid.  Communiter ¢x ab-
furdis. Tum quia fequerecur facta fufficienti
propofitione fidei, non teneri aliquem ad cre-
dendum; quiainprobabilibus} poreft quis fe-
qui oppofitam partem, * Tum quia fidehs pof-
fetrecedere 4 [ua fide finé peccaro: quia licet
probabilem fententiam feéqui.  Tum'quiain
probabilibus pro utraque parte cum proceflia
temporis crefcere poflunt majores probabilira-
tes, conlequencer, etiam contrares fidei.

Osjrcrrur PriméaPari.  Poteftaliquis
prudenterculeu lacrizz adorare hoftiam, quam-
vis eliciathunca&um; forté’hzc hoftia non eft
confcorata. = Ergo etiam poteft feri adtus fi-
dei, quantumvis interveniar ille altus, foreaflis
noneft hoc revelatum.

ResponpeTur.  Difparitatem effe: quia ad
cxi_libcndmn latriz cultum, non eft necefle cer-
tiffimum ;cddi adoranteny; quia hzc obligatio
necex ratione, necex au@oritate conftar. Sed
fufficitipfum pradenier nonnifi operaris' adeo-
quefecundiim hic & nunc; ut fuperits dictam,
Jam aucem actus fidei, debet effe certiffimus ;
hincfit, utjudicium ancecelens imperium Vo-
luntatis , debeatoftendere , itarem efle; & non
nonrtantim probabilem efle.”

OB]I(:_ITURSccundL‘:. ’Potcﬁ‘ipfaobligatio
credendi , adgoqnc exhibendia@um cerriffi-
mum , nonnifi probabiliter judicari; ad eum
njqdum,quomouvnm fcn:nn’ficum)pnrc&non,
nifi probabi]F apprehendi, & dici V.g. probabile
elt, hoc cfle demonltrationem. ~Et ficut jn
pmbim'nanq_s fententiis, poteft utraque pats
defendi, & judicari probabiliter vera,

- judicari | Ergo
etiam poterit judicari probabile effe, quod de-
beatponi actus certiffimus fide;.

RESPONDETUR. Tale  judicium  fecun.

diimquod aliquis judicer probabilicer fe hic &
nun;oblnganad ponendum'a&um certiflimum
fidci, velnon ponendum > ingervenire in omnj

deliberari i ¢ i
eliberatione de credendo; fed negointerve-

nirg




132

nire poflc conclusd deliberatione, utconcludi
debetrquando imperandus eftaduscertiflimus.
Ratio quia priusilludjudicium;hocipfoquia de-
liberativum eft, atrendit ad rationes utriusque
partis ;fierique potett ut judicer dliquis cenifli-
mum eflc perpenfis rationibus unius partis, &
nonjudicet efle certiffimum atrentisrarionibus
alilis partis.  Quiaverd judiciumillud, poft
quodimperatut a&us certiflimus,non cft deli-
berativum , neg attendit ad rationes oppoficz
partis,, imo eas refellit, adimitque illis vim
movendifui,in oppofitum; hing fit, nrillud ju-
dicium, pracedens imperivm actus certiffimi,
& iplum debeat effe certiffimum:.  Ee ficat fi
judicem probabilecft,quod hoc, ficdemonftra-
uo,nonpoflum dicere, eft hoc certiflime de-
monftratio, irafijudico probabileefle, quod
hazcficrevelaca,non poffumvi illivs dicere, cer-
tifimeé efle hoc revelatum, Addo probabi-
lem demonftraticnem, non efle demonftracio-
nem, Quiademontiratioelt fciencia, feuclt
faciensf{cire , quodautem me facit{cire, non
facitme opinari. . Inftantizallacz, probamid,
quodintendimus: nam ficut motivum {cienti-
ficum nondebetapprehendiranquam probabi-
le,{ed ranquam {gientificum, ut funder {cientis
am;_ita judicium illud ut pracedarimperium
actuscerriflimi, non debebit formariut proba-
bile, fed ut cercum,

Osjrcrtur Tertios  Judicium illud, quod di-
¢atmperandumefle adum certisfimum, licéc
cognolcat &aflimet ohligationem illam cre-
dendi,non tamencognofcit8z affirmat eviden-
tiam & cectitudinem {ui; nec{e refletic, ur af-
firmet certitudinem & evidengiam (ui.  Ergo
obligatie credendi, non ingluditin (¢ effentiali-
terjudiciievidentiam de obligatione, alids judi-
ciumillud non poffer-affirmare obligationem,
quinaffirmet criam [eiplum, & fuam evidentia,
Ergoulteriuspoterittotum objectum affirma-
tum illo judicio evidentaffirmariveré, eriam
perjudicium'probabile. Ergo etiam absque ju-
dicio evidenti potegitintelleétus proponere ob-
ligationem credendi firmiflimeé. - Ergo & vo-
luntas prudenterpoteritimperare affen(um fir-
miffimum,ctim haberer idem prorfus motivom
imperandi, quod nunc habet; nempe obliga-
pionem & honeftatem credendi.

Responp ETuRr. . Miffidodrini in hocge-
nere Lugonis, refpondetur inquam, quéd judi-
ciumiliud,quod diGatimperandum effe actum
cettiffimum fidei, affirmando & cognofcendo
illam obligationem credendi , affirmer & co-
gnofcatfeipfam, non quidem formahiter 8 cla-
re, ledvirtalicer&confir'e, ad eum modum
quo fciens aliquid demonftrative, dzber {cire
quod fciac , licethoc ipfum non formalicer &
claré, necreflexc percipiat: cenfetur id tamen
Vi uahcerapprchcndcrc » quiaponittalem &
co modoaétum , urfiexvi illinsaétis & modi

Tractatus 1.

tendendi, promptusad e]iciendumfmmﬂ |
huncaétum, quodicat: fe [.cix'(:,qudd[piar :\“
primam illationem ex dictis haberyy refPD‘nﬁd
quod f_ciliCEt obligatio illa credendi;nop jndz,,
dateffentialiterjudicii evidentiam, eiplamfy,
maliter & clar¢ apprehendents, involyje Eimclr
judicu}\m, {e 8 fuam certitudinem virtunlim
conﬁmf -.1ppl_'chendcns » non-apprehendeg,
camevidentiam tanquam aliquid effential,
& per vmodum partis c_ompimcig, Obligatio.
nem, fed tanquamaliquid applicansylting,
lam f:l?ﬂga.tmncm. Secunda autem iy,
tranfitd.  NegoTertiam, Rationegangigy
dictis eft: quiafcilicer illud judicium gefy
{ufficiens ut imperetur actus certiffimug; &nay
effer [ufhiciens, exdictisimmediaté, Etlig
habeatidem motivumillud judicium probabi
le, quod motivum habetjudicium evidcnﬁmu
tamen haber motivum eodem modo more
adeummodum; quoidem elt motivam ey
trantis terminos demonftrationis, & non pene |
trantis, fedaliomodo mover? quialcilicetret
mini demonftrationis penetrati, habent
vimadimendi,  (utitadicam)praecenfumjisi |
contradictorio ebjecto, ad movenduminop: |
fitum; idque praftando quancim ex vi s
motivi; fic etiam judicium ilud evidens, qun.
vis habeatidem mortivam cum probabili, i
tamen modo eft movens: ‘movecur enimil
ita, ut cxcludat probabilirateminoppolitum
nonvifi in unam parcem fercur,quancimexilo
Quia vero dixi, quod fufficiarillam evideotian
virtualicer & confulé apprehendi, noneritns
cefle dari proceflium in infinitumin illis jadicis
quanquam hic proceflus, concefla illaclarder:
dentid; nonfequetur in infinitum, ficucnonle:
quitur quando fciens claré & diftindé fad
huncactum: f{cio me fcire.
Osjicrrur Quartd, - Exuna patee, pofin
quod nonnifi probabili judicio adyertam meal-
ligariad ponendumadtum cettiflimum,exculor
tuncabillo ponendo, quande percognitionen
reflexam cognofcohoc, nonmﬁprababilccﬂ'ce
Exaltera partefieri potelt; quod cgﬂnnnlhﬂ_l?
am cogmtionem reflexam fupra mfllm‘ludlﬂ"
um, quodno€nifi probabile fit: (1“0{3{“'“"“
excufabor abobli r;atiuntpuncnd: akus ce -
. Etgo tunc dabitur obligatio credendi,

fimi.
cumfolo judicio probabili de obligatione &
dendi.

REspoNpETHR. Quamyis aliquisnos
habeat judicium formale & diftinctum, quor
dicet fe excufari abobligatione ponend| s{hlfii
certisfimum, fufficictamen quod i rnoclofp(o
allentiendi , includarurvircualier &FONEW’
quodhoc fit judicium nonnift probab‘ljlﬂ-' E‘
ipfo enim quod determinaté nen "'OIC"MP;'.
nendum cfle adum certifimum, adeftexc!

i [qua
fauo de illo non ponendo, adeum modun qm'
¢minos demanfiat

115

quinonbené penceratre




i |
i,
el
(e d
il
sl

B

Difputatio 1V. 133

nis, 4 poncndo affenfuexcufatur, non per ip!";ujn
reflexam cognit_ﬁoncm, dCIIOi'] }»cncrra‘m termi-
nis , fed excufatur ipfo modo apprehendendi
terminos, inclufo, inipfaillanoritia prafenti,
quam habet. 5

Osjrerrur Quints. Nonne pcrnos“gu:cﬁ
ftare opinio cum fide. Ergonon cftnecefic ucju-
dicium illud pracedens imperium, fic nonnilt
cerciflimum, : :

Reseponperur. Concedo quod opinio
poflic ftarc cum ﬁdc, fed negoquod oymig pof-
fitimperare actum fidei, :{c_ quo eft quzftio.
Punctum Difficuleatis 2.

Anad a[ﬁnﬁtm fidei requiruntur motiva
credibilitatis certa?

UBhoc titulo ponetur nonnifi continuatio

pr.trcricn:conclu!iﬂnu. Hine

Dicenpumelt. Anteaffenfum fidei pracedere
debere judicinm ewvidens. Elt conclufio S. Th. hic
art. 4. ad 2. Nopexim inquit guis crederes nifi vi-
derer, eacffe, credenda, wel propeer evidentiam fi-
gHoru, el proprer aliguid hujus modi: ubi Lyvi-
derer,idemfignificat, quod evidentercogno-
{ceret,

ProsaTtur Primo Auftoritate.  Tefimonia
ainquit David PRI g 1. credibilia facta funt ni-
s nimisaucem credibilianen effent: ficertd
credibilianon eflent. Idemindicatlocusillead
Galat.1.qui certé non concluderet; quis enim
Angclo potius credere nollecdicenti,nifi nofce-
ret evidenter oppofitum. Chriftusqueipfedicit
Nz anrem excufationem non habent , quod non
dixiffer, fi evidentiam non habetent; nam in
PYL‘1TJbili,11[1‘15L]Ui5'(11!(:CXCUiLlEU[.

ProsaturSecunds. Quiajudiciumillud
non pntc{t c!l"c probabile ut fupra probatum,
Ergo deberefle cerrum.

Prosartur Tertido. Anteimperium volunta-
tis impctau:.\:’tmnﬁdc:;x-‘a;!p:':::lux.-: ;Lnli}cltttlx,
judicans , debere imperari actum certiflimum,
velnon preluxit. Sinon praluxit. Ergnaliqmd
erarvolitum quod non erat cognitum; {i autem
prxluxit judicium, quod dictabat debere impe-
rariad&um certiffimum, tunc quaesgp, velillud ju-
dicium dictabat fibi evidens efle, quod deberet
impcraria&uscertiﬂimus,vcl non dictabagfibi
evidensid efle: fidictabacidfibi evidensefle,
Ergo non fuit probabile: quia probabilicas, ficut
cerricudinem,ita &evidentiam excladit. Siau-
tem judicium illud non dictabar id {ibi evidens
efle, quoddeberet exhiberi a&us cerdiflimus,
Ergo foladeterminatione voluntatis factum eft,
utexhiberetur attuscerttlimus. Ergo illeattus
fidei eftirrationabilis,quod nemo dixeric. Quad
autem ille actusirrationabilis fic. Ratio c(t.Quia
& voluntasita credendi vituperabi'is ¢ quia
jubetintellectui ur maximo nifu feratur, cam
pr.rccd.lr judicium,nen elfe necelle,ur tanro ni-
fuferatur 'l"clicutii'mtirn..?::;ircr.’.‘-:':';.-mmo&i

pecear; impcr.mdn {
crcam',qu.li'l\ dicteri !
s fic [chC.zhir)&' icrationabiliter mpcr;.i_nms',
imperande majorem cercitudinem,quamilli ap-
I)ln‘lc:{t. Exalio eriam capite defectuofum eflet
illm!im}wrmm: quiJ.",'L‘”CT:!:L‘,Cii.'I ontra natu-
ram habittis, ibi 2 Deoinfufi,volendoillo abuti,
abutiautem veller; quiaveller ponere exerciti-
um habitlis fidei, contranaturame¢jusdem : na-
turaenim gjus elt, non operaraiine previo diéta-
mine prudentiz fupernaturalis, quod tunc non
haberurs dictatenim prmivnn.!,:11:1;1'11-Icnsvﬂn
tanto nifu velle ferriintelleétum, cum non ha-
beatur evidentia,quod ranco nifu ferri debear;
dictarque prudentia,quod non debeat fe homo
exponere peticuloinre gr.n'iﬁ'-_um errandi, ac-
cipiendo Deum in teftem, non agendo ramen
cumumnidiligentia, exponendogq; [e periculo
ad prabendnm affentum, talem, etiamrei fallz,
qualis nonnifi foli DEO'praberi deber.
Corrices. Cumin unoquo;luc,{alretn ra-
tione motivi,actus fidei debeat effe certiflimus
& unicuique I'CP—I.'CI’CH[HU]I‘ illld motivum uc
certillimum, fir utin credicuris, intervenirede-
beatifta certirudo & evidentia morals.
REesronpEBIS CumPontio. Quod ex judi-
cio probabili,potlit fequi a&us certus,loquende
de certitudinequam habec ex (eille adtus fidei;
€0 quod proveniat abhabita determinato ad a-
¢tum, & quod ineitatur motivo formali infalli-
bili. Etficut prudentiflimé quis credic homini,
qui habetur pro veraci, quandonon poteft me-
Ligs informari, prudentifiméque hic & nunc
adoratur hoftia;ira &in praefenti prudenter exs
hibebituractus certiffimus fidei,

hajorem amotem rei
1i lumen reGum intelle-

CownrtRr A, Hacrefponfioeft de termine non
fgppuucntc :fupponitenim quod ille actus pof-
ficimperari, eliciendusab habiru determinaco
adadtum certiflimum, quod ipfum probandum
fuic. Quod actineradillas inftantias non'convin-
cunt. Nam de prudentia {fupernaturali, paritas,
alibi!olura,ubiclc;)t;t;ititif: revelato; Quod acii-
neradidem humanam, ab 1?]:1 nun\ud\& inftan-
Ha: qua cum non debear goriflimumadtum
t:ll'cm;c,nnﬁ n:cpfaf]it,nliuq‘uj hocipfo exrra (ta-
tum fidei humane excraheretur, htncﬁt,urpof?
ntci_l::conrcnm,,u;licio;mc(.cuo:m:ccvidcmi

Noro. Adalias Ejusdem refponfiones impui.-
gnandas. Siconftatabsg; ulla dubitatione,quod
lrxuc.‘:rrevcidru:mc{dacrconfl.:rc absq; probabi-
hm‘[c partis oppofit, neque cnim poflibile eft,
t]uuq fic & reluceat cognofcenti probabiliras
partis .nppo[zr:x, & tamen non fit dubitatioulla.
1)cnmc‘c_or{dii’hnguidcheut: prudens dubium
cumdubio imprudehti, quod imprudens dubj
um ,Vrl:currn:qn‘ulr:m menti contra evidentiam
motivorum credibilicaris, {ed recurric ita,utnon

fumict11;sncu:c.1F'i'l-1'.[-.nn;f&{!mc:carurnt*-rmjﬁ

10 e = i
1};:[\11.1.'.[11 &_ hegatignem aflenftis: qua diftin-
ctionepofita, verumeft, quodrtalis dubirtario
(m) non




34
nonobficfidei: quia non habet meritumutilli
adhzreatur ; hinc cedere debet;, ut agatfolaevi-
dentiamoriverum credibilitatis; prudens ra-
mendubitatio, qua elt probabilitag oppolfitis
nullo modo potelt proponere yoluntati imperi-
um ackiis certiffimi, ut diétum fupra.

Punceum Difficuleatis 3.

Solvuntur Obfetiones,

Bircit Pritad Pontius, eftque communis
Oobjc&io. Puerifideles quando perveniunt
ad ufumrationis plenum, non habent rale judi-
€ium, tuncctiam, quando firmiter creduntarti-
culis fidei: nam non habent motivum moraliter
certum & evidens, dc credibilitate iftorum
myfteriorum: nonenim habentalind morivam
prater auc’iorim\tcm Pareatum vel Prmccpmﬁ
ram, qUECCrLenon cft fufficiens ad generan-
dum motivam certumtevidens; quod maxi-
mé uluvenire poteft in locis dominio Hzreti-
corum fubjeétis, quanquam & alibiid evenire
poteft: Namctiamex Do¢étioribus aliqui, non
poflunt aflignare {ufficientia moriva ad mora-
lemevidentiamrevelationis.  Ergoapparer,ju-
diciumiftud cvidens, non prerequiriad fidem.

ResroxNpDETuRrR. Duplicem effe evi-
dentiam. Primé quandam queeft quafiUni-
verialis, & cxmeritoobjedtr, & que quantim
eft defe, applicarinon potell;nifi objectis,veréa
Deo revelatis;  qualis eft faltem tota motivo-
rum colleétio. Secundo poteftaccipievidentia
in particulari, 8z ex parte fubjeéti, & hzc, non
eft zqualisin omnibus,non tancum exinde,quia
illud quod porelt certificare unum, non cercifi-
catalium, {ed etiam ex €0, qudd non omnia fin-
gulispmpommur, a:prL)polim, non zqualiter
ab omnibus penetrentur. Priorilla evidentia,
noneftfingulis neceflaria , idque bene prohat
obje&ioallata. Secundatamen fempercftne-
ceflaria, ob rationes conclufionis. Huic motivo
credibilitatis quodeunque tandem fic accedit
pondus ex illm‘nimbtiouc Spiritlis Sanéti, quz
dictat honeftatem credendi objectum propofi-
tutn. =

Negue valet fi dicas, quod haellluminatio
coincidat cum Spiricu privato haretico: non
enimfunt in hoc haretiei, quia illam illumina-
tionemadmitrunt; fed quia illam ponuat, pro
ultima crifi idei univerfahis. Admitric iftam [l-
luminationem Suar.& meminit citatus Amicus
ponens hxc. 57 zale judicinm inipfisnon [ufficiat
ad rollendum omne dubium ¢ formidinem de oppo-
[ita parte, Densipfé interna iluminatione, fupples
idy tr quo externa propofitie deficit.

Quodattinettamad rudes hominesquamad
pucmsmcrlquclmbch:prnportionata {ibi moti-
vacredibilitatis; pueri pro motivo credibilitatis
allumuntdottrinam Parentum , evidensautem
elt moraliter, Parentes non velle fallere,in rebus
Deidocendis:evidens enim efkmoraliter,quod

Traétatus L

puer ftare debet diftis 82 Magifterio luorun,

rentum, quamdiu perfe iplum indaggmmh:
tem non poteft. Hocque judicium prelgsy

perio actls certiffimi. Ad mdimcsquod:mn;
Jilli finc in dominiis Catholicis; fub oy
experientiam veniunt illis motivaplura e
litatis, chundfnm caprum illorumeviden, §
autem fintin dominiis Hareticorum,adfiy "
illic fideles Catholici opprefli, ipfa confl
oppreflorum, fundat jodicium evidensng,
liter: fiautem nulliadfiarillic Catholicizg
tione deillis accipiunt, dirigente ipfomeDe
ut polflint narratis {ufficienter convinc, §
de hoc agetur infra.

O3jrcrTur Secundd. Simotivacred
litatis debent efie evidentiamoralicer, fequi,
quod nunquamiquis poffic difcredere obi |
fidei: quiaquinullam haber prudentem op
fiti probabilitatem, non poreft actu pofitivod:
{entiri, nam non advertit poflefubefle falim
cum tamen (olum falfum, diﬁ"cnfum mereat,
Jam aurem pofle diffenfum praberi objedi:
velatis, & exinde probatur: quiain nobisafs
credendi cft liber, & quia alias nulli Hzrei
formales datentur :namqui,non pueans elicak
quid effcrevelatum, difcredit, non cft formds
hzreticus, cum Harefis, {it voluntaria Elefi
Anteqnam Refpondeatur

Supp o No Primd. In proceflufidei duointt
venire judicia. Primusm, deipfa cvidentiamt
vorumm credibiliatis.  Secumdum, deipfacoit:
xione objedti credendi, cum motivofidei.

SurroNoSecundd. Diverficatemquzpord
reperiti inter Hareticos, circajudicium. de e
tivis credibilitacis,  Primo. Aliqui quidems
concipiunt, ulle modo cvidemignli!'_la!n,ﬁar-’
pro fide Catholica; {ed mente fimplici, putat
1llam ftare pro (e, & hi, non{untnik maerialint
Heretici. Secunds. Aliinon coneipiungnec
fua, nec proneftra parre,illa ﬁare,ftflxiqucaﬂ(
ignorantes,aut dubii,aut Achei. T?rm.SunEqH‘J‘
concipiuncmotiva credibilitatis ﬁar_c pro pate
noftra; quod adhuc dupliciter conungete g
eft,velita,ut nihilhabeant quod opponant il
motivis,velitput cncrvent(bapalﬁonc obcaa
ti; vim illorum motivoram; it ad illa artenders;
caque perpendere, & ponderare nolint, ‘1'““:
tumvis fibimetipfisnon farisfaciane; Gu )
vatioillius vis movendi, ctinmex eo conting
poteft; quod evidentia illa non ﬁ:n@amman:.l'

: : fica.& poftillam Pl
waralis,qualiscft Metaphyfica,&p
fica.

Suppono Tertio. Iiquinih
opponant illis mortivis, non pofhuj.t non i
tiriillis: nam incelledus clt potentid pece ‘uoi A
adedqs nonpotens non aflentiti qh;e&cﬁm
{ciccertd & evidentertaliterie habere. : ;{ .
otdinari¢ non funtharetici 1‘0rl'l'!'ﬂcsl’l.eﬂt :;O‘

illis,fola confeilio externa. i vero quifuap®

: LAz OB
ne excxcati,enervant vim illins gvicet ;:E:iv

hilhabentquo!
affem




D

o

edibi
it

bieth

inter
) mll

Olilt:
;

poict
e
mad

e

ado

D lfputatio 1V.

nendoali uu:.l:mpmdcmu &q nafi fucum, per
hoc quidem ipfum prac (¢ non eonfticuuncur
harerici, wmp.‘mm illoa&unon n'!pm"mc
{efe mori mhdc‘z umr.mmnrmml;saf ffis homi-
nes, ratot 1Ci.ﬁll \.Lluhll 15 jua I»Ia \JUO (e o} ‘UU'
nunt motive fidei, evac lunt haretici form: ilc<
€xeo, quia enery ando ]nllu]iLhC\l‘[C]l{.IﬂZ {al-
gem impruenter oppofitam partem, {equi }\o:—
{Lmr,mn_ [equi mlhmt qun.i;,quutmd' forma
lis hzerefis. j.,\. qutibuts

RespoNpETUR. Secunddm explicatas
condiriones hominum &mtpcndummu illa
mogiva , aliosquidem pollu difcredere obje-
¢tis fidei, & alios non pofle. A&usantem creden»
d: femper eftinnobis liber; oun prarequi irita-
l LU[T]. v O]Illlfilfls, qﬂl |l11!)(.l €ta \_Ilil]ﬂ] non (]1]5‘
dem motivis credibilitatis, fed judicia,de cone:
xione obje&i revelati cum reftimonio Divino.

Osjicrrur Tertio, A”umcndmﬁud princi-
me Uuud {cilicet, {i illamoriva eflencevi-
dentia, tc”fm hdcns noftra foret evidens, qhod
pluribus viis urgetur; (i fidelescog nuéL untob-
jeca fidei efle cvidenter credibilia. Ergo illa
cognofcunt evidegrer vera & poflibilia: Nul-
le cnim fallumepoteft efle evidenter verum &
pofhi ibile qr‘ yd fi Mylteria fidei funt, evidenter
vera & poflibilia. 2o ctiam Myfterium In-
carnationis, & alia c.lpqtitatcmmtcllg&us {u-
pcmnrm eruntvera evidenter.

Riusronsio Commaniselt. '\Tcg:mdo fe-
quelam ;e quod (ufka dictum {it,aliud efle ve-
ruim, n.nlnldg,ﬂmrcthJL conl Lquwtm anu‘l
ctiam cutcwdcntu credibile , & aliud eviden-
terverufs.  AdditLugo contingere pofle, ta-
liter aliquando proponi falfum , ut quispiam
convincaturevidenter, rem ita (¢ habere.

Neguedicas.  Sipoilit [ubeffefalfum illievi-
dc:m e, Ergo nunquam powut imperari actus
cc:r:iﬂinnu. quia poterit cogitari, quud!uh ta-
limorivo, latere poflic fallum. M on inguam
walet; quia in aliquojudicio evidenti motivo-
rum credibilitatis, dupliciter p-wrc& cogitari,
clmm illi evidenti &pul]mm\c (e falfum. Primo,
ita, ut cogitet: abfolucé loquendo, pofleilli fub-
effe fallum; tamen ut hi; ,b::mm.,;udmu,n n
pofle fubcfle falfum. Secundo ita, ut judicet
hic&nunc , pofle hic & nunc fubefle falfuim;
hoc fecundigeneris judicio pofito, non poccﬂ;
impcau1i:1ttl‘scer{iﬁ'umzs: quia hic & nuncha-
betur pwbnbi]ir:lsoppulili: fiautem priori mo-
docogiterur, porcm]mpcnrx hic & nuncactus
certillimus ; quia potelt habere hic & nuncju-
dicium cerrum,  Sed rafuper

Responnetur Objeétioni.  Evidentiam ex
dup]‘.m principio fundari pnlfc. Primo , ex
principio negativo, quod {cilicerres non impli-
cetcontradictionem, qua evidentia eft i:'n:ﬂ:\:-
pria, fecundaria, & put\u\ negatio, lu

oppofitum. Vocariinquam poteft Evidentia
Secundaria: quiaillav. g. propofitio: Omne
totum elt majus fuaparte, nontanitun fenocifi-

ninis, i1

tlumen omne quo clarefe
lem tori.

ce it,;L\l\,L]Jﬂ'Lul\])-l'
ingel HLL 1, p;uum, pl.)uu effe zq ju I.
s abl .r.u]mmim, me {t vocari Evidentia
arkl, Lupuu efuens ex prima. Cum
o etiam hoc pum ipium : Nonimplicatcon-
tionecm, 1u cratep }‘ul to evidentiam,qua
clarefcere poflic, & lpmicu intelleGui, tan-
quat it ,!1]011“7‘|L,h , ut illud P rine iplhl’l adfe
rat evidentiam f[ecundariam, que fimul eftevi-
de Jim} ropria: n"nmmu' itluftratio pofiti-
va cc¢ ;lnbu.\)ﬂl'\ [1[ u. icatorum intrinfecorum,
quod ad evidentiam pr 1}11“\1*1 requiricur, fed
meranegatio luminis, Vocatictii 1111 potefl hae
evidenpia extrinfeca: quianonad Ifertlumen in
{e & evidentiam. Sesunda Evidentia, eft Pri-
maria & Intrinfecas quz
Jumine nature notis , vel in propolitionibus
oftendentibus connexionem pradicati cum
fubje&o,in illam Lu'ul..., Vocatur aurem hze
cvidentia propria , quiPrale fimpliciter & fine
add 1m,kmpudicmunln propr ¢, Cimergo
defcripta evidentia fit evidentia impliciter, &
fincaddito, fir, utvocari polli® evidentia pro-
pr i¢: pracipuccum fitinclufain 1}1[ ametre, ad-
LO[]].T.[. 1]1[ '].DPIDPT] 1C4,T- Il]u‘l\ 101 aill E“d{’ nonor-
ta; vocaturitem Primaria, quia eltex iploefle,
non vero exnegationibus, cc nfequentibus elle;
efleautem, femper eft primanium, inco,cujus
eft. Vocaturitemintrinfeca, quiaoftenditin-
trinfccam conncxionem, modo alids fupra ex-
plicato. Hincin fornn {olvendum eft ar gu-
mentum. Quod fcilicet fideles cogm:!\.mr;
Myfterium v. g. Trinitaus, eflc verum eviden-
tid excrinfleca; hoc eltorra ratione alicujus con-
junéticum Myfteriohdei; & evidentia {fecun-
daria,hocefl, adimente p»;ﬂii):fl[:lir:ﬂ_l & veri-
tatem oppofito; acvidencidin -
trinfeca * erenim motiva credibilicatis, non
{func Myfteriis fidei intrinfeca,& tamenillafola,
habent evidentiam,

Instans. Boua et hzc confequentia.
HocobjeGumeltevidenter impoflibile, Erg:

eftevidenterincredibile. ?.lélﬂLllui]] l].};g ‘{”;;
eritbona. Hoc olwic\‘lnmc!tcwdmncr credibi-
le. Ergoeltevidenterpoffibite. Confequennia
probatur. Quiaaboppofite cot lw(ii'lulhg bene
arguitaradoppofitum Antecedentis. Unde et-
iamab hac pr Lm[]tmm, Petrus currit. Ergo
movetur, bené¢ arguitur, Non movetur, E rg
noncurrit. Inprefentiautem res codem modo
fe habers Nam evidentercredibile , Opponitug

inclufa in principiis

licetnon ficver

evidenrerincredibili,poni turgsinConlequentis
Jam autem in Antecedenti ponitur (\l\i(.!}h.l:
mapuﬁmm cui opponitur evident
hine adillud argumsntatio valc

-

pollibile,

it
R ESPONDET ﬂ;am.u & cum coLugo.Abop po-
firo Confequentis valere arpumencationem ad
oppofitum Anrecedentis, G illud « plmuu.m fig
contradictorié o Pp c:fl[nm, nonvero {icont ra-
rie. Etfic non valer hec ar gumentatio, fi ex
hacpropofitione: Petrusefthomo.
(mj= %




136
animal: inferas, Petrusnoneftanimal. Ergoeft
brutum;idq;ideo quia Ly Brutum noneft con-
tradiori¢, fed contraric¢ oppoﬁtum homini.
Cum ergoinpradifta argunlcnmtlor,ciit non-
nifi illatio ad contrarium, confequenter non
eritlegitima, Cert¢ enim evidenter incredibi-
Ic; noneft contraditori¢ oppofitum evidenter
credibili, fed nonnifi contrarié. Subdit poftea
Luge quomodo illa illatio formari deberet
camquefic former, HocobjeGtumeftevidenter
impoflibile. Ergo eft evidenter incredibile.
Item, hocobje&um non eft evidenter incredi-
bile. Ergo nonecltevidenterimpoffibile. Dein-
de concefla hac primaillatione. Hocobjeétum
eft evidenter impoflibile. Ergo eftevidenter
incredibile:illa illatio (ecunda: Hoc objeétum
eftevidenter credibile.Ergo eftevidenter pofli-
bile; diftingui debet. Hoc objetum eft eviden-
ter credibile evidentiidgtrinieci Concedo s evi-
denuiintrinfecilNego : confequentereft eciam
evidenter poflibile evidentiaextrinleca non in-
trinfecd. Explicatio diftinétionis ex diétis{upra
colligitur ;

Osxjrerrur Quartd, Implicatin terminis,
eflealiquid evidenter credibile 5 quia implicat
elle idem, & ramen evidentem. Sedcredibile
denominarturafide, ficur vifibile denominatura
vifa, fenfibile A fenfu, ita credibile a creditione,
feu fide. Ergofifidemimplicatefleevidentem,
implicatetiam credibile aliquid, efle evidens.

ResrPonNpETUR. Implicare fidem efle
evidentem evidentia defumibili ex ipfomet mo-
tivo & proportionatacertitudinifideiut di¢tum
fupra; poteftramen fides efle evidens evidentia
aliunde petitd.  Quodatrinetad paritatem du-
plicivia ei fatisfic. Imprimis. Vifibile & alia
{imilia denomumtiva,vclpo[ﬁnrconﬁdcrmi ra-
dicaliter & fundamentaliter,vel proximé 8 for-
maliter ;s formaliter confiderara, denominantur
a vifu, radicaliceraccepta, non denominantura
vifu,feda {baentitate,{euproprietateintrinfeca,
quzeft virtus quadam macerialis, motiva fen-
{iis; fic eciam credibile formaliter denominatur
acreditione feu fide, fed non credibile radicali-
ter, quia credibile radicaliter, cft ipfum meri-
tum movendi ad aflenfum certiflimum, idque
ob veritatem primam.

Aliaviafatisfic, Diftinguenda eftvifibilicas
& vifio, prior enim precedit pofteriorem, prior
tenetfe ex parceobjeti,polteriora parte poren-
tiz. Negatur ergorigorof¢ loquendo, vifibile
denominariavifu,led a vifibilitate; ita etiam ali-
ud cft creditio & credibiliras, creditio enim eft
idem quod fidesaéualis, credibilicas autem, elt
quidantecedens fidem, & diftinétum realiterab
cadem, &infuperetiam ab iplomotivo, &ab
hac credibilitate, rigorofe loquendo, denomi-
naturcredibile.

Osjrerrur Quintd. Motiva credibili-
tatis vel fingula poflunt fundare illud imperi-

Tractatus 1.

um, velnonnifi fimul fumpta,
fumpta.

Sinonnifige,
Ergoinrudibusnon dabjey, a;r;::;ll

fidei;quianefciunt omnia moﬁ"a‘:ﬁngulafupﬁ-
unt. Ergo etiam Hzretici habebung mgyyafs
ficientia pro fuis fetis.

ivafg

Rg_sm:«:nm'un. Regulam univerfaloq ¢
non pofic,aliquem convincitnonnif unum {,l
dibilitatis motivim, alios plura. %Diadii;.
reticos attinet, (i fint materiales, poilunt mum.
ri peo fuafeaaliquo mativo credibilipy n:
fubjetto, applicanteillud, fc&x,nunexohp‘&u'
Siautem fint formaliter Hzretici, ne g uii
dem prudenter & convi&ive mover pofu;
non enim poteft id illis effe evidens morgy
cujus oppofitum & aliter fe habens, putant m;;l
efle.

Avppo. Differentiam etroris Manicks)
dottrina exigente evidentiam motivoruy e
dibilitatis. Convenicutraque parsinhoc,quf
exigat evidentiam; fed dllcrcpang[uhl’ramu
evidentiz: quiacom munis {eatentia exigith,
dentiam Excrinfecam objeo fidei: Manidis
Intrinfecam. Differunt idem inmodo exios,
di: quia Manichzi dicebant, non pgﬂ‘cadrt
quidquam objectum fide: Divtoz, nifi quody
{c ficevidens; Communis hoc fentenria nond;
cit. >

Punétum JQifficultatis 4

Dantwrne aliqui aﬂeﬂm Fides infirm

Ipalda, cum pofuiffechicd.s. : . 4300
R &)

jecta noftrz fidei effe evidentc®®redibly,
femperqueiis przinformari affenfus fidei pert
¢tos & firmos, randem n. §8, ponitaliquost:
affenfusfideiinfirmos, quinon fupponunrcrc-
dibilitacis evidentiam.
Dicenvum eft. Now dari affeafis infns
fidei, qui non fupponant evidensiamoredibiltili
Proeatur Primo. Implicant aflenfus o
infirmi. Ergo & qui non {upponant evidentt
am credibilitatis; ctim ex éo deberentellein
firmi, quia illam non fupponerent. Anrcccd;ns
probatur. E:cﬁcntaﬁ‘cniusilliﬁdm'ix_iﬁr{mut
fupponitur,& non eflentinfirmi ; quiainoitie
tur vericati primaz,& faleem implicitc nofeuati
innitiveriati primas &, itainm?cnrcsﬂh?'c‘;
ritati,affenfus, effentinfirmi, &inmtt:rt:'mqnlu
veritati, ut {upponitur , cum fint actus ﬁdcl_,&j
noninniterentuts quia fi mni:e_rcnrur veritit
primzilli affenfus inficmi, hoc:pfovnoneﬁmg
infirmi; quiaomniaflenfui ngfccml (r:rnmrcn
hoc motivo, tribuit motivam ficutfe; Ka&e
mnes fuas rationes formales , adeoque & fims
firmirates obicﬂivas&:infalfiba]'rmrcs_,uto[’rc.ﬂ_'
ditInduios probatqueratio,giia II‘TOWI“’_" §
feftaum  corpmunicatio , i iplo 1
ditur - motivo : Hinc i illud motivu

: A1imcoms
communicar fe affenfui, movendo I”unri]utnmc




PC[TL'
0s ¢l

1t Crt

yfirms

Difputatio IV.

munica omniafua,confequenter & firmatg,cum
1pr1111“le1 \re Mmotivi, ficmovere motivis; ac leo-
quefiille caflenfus fidei inniticur Vet iprim®,

evaditafl Tenfus firmus. ‘I'.t_CCi'l'gH\CHri‘\ n L‘A‘Lll—
(cientz infirmi, & hi1
¢ non {unt, cur ergo

rurulliatus
hoc '11\{;1 al
idemnon

o
tasillafidei , vele
hoc non, ow...‘mn n firmis,
Yibus fidei, idem eft motivum; \feuu,,\l atrte
penetr actionis motivi, & tunc ; e
moveri .cnmupnnmn‘i non C‘\:J( m-,iinou
£X [,Lllull Ploig “’O non U.C.Lill Cr L(]‘LH] enim IU. ma-
lifazur veritate prima. Siexperitur, Ergo habet
eandem,licécfortenon u...u.z1|1|Lr,nnnmum,
AC 11 uLI.J \.‘ll‘] 1|11n!lb ,qhh\l [am 1-” JLL"'“ Sill IT\l\
{ubftantialisutita dicam fizmitudo, delumitur
cx fonre veritatis primz, qua informac, ctiam
illum aétum, perte infirmum.

REspoNDEBRS. Infirmi
ex viiplorum motiyorumc
dentium, rel M‘ﬁu}m us M

CoNtR
actus fidel non d'.--m-t dici
; otelt e

wod firmus, imo cfths:

nius [cient

licetur de hde,
fmm':mr fie ‘W/.a
3

C\[.JL e objcatt MOotivi
Lulu[]" 1 1111"11])15

atem hanc fumi,
ibilicatis non evi-
11

Llp'\.;'}b‘.\fnuu
fed firmus :

-1
ulr h&xc

1S No

sam
qQuuatiic

facit
quia habensd icbiliores vires,facit hec uuodma-
IOLLRFIFLUH Erficutdebilis non eft exercitus
qu ,1\111(, millium, qmt.u ichoc, qllm.‘ eXercius
deg em millium, ita & in prefenti: Tum quia
}m itoillo defeétu C\'ldcmu‘ motiverum credi-
bilitatis,non poreft inferri debilicas a&us fidei,
{ed debilitas aflenfus ad motiva cr
qumhd 5001 rc{p'-cim';.-""-':w edibi -LL.:'.['“ tan-
quamrmnnun {ui motivam. _{ m qui 1}1@;_1
111~111)111n1-t.1[u aflenfusad motiv nbilicacis
uzappel lacur infirmitas exering: dei, quo
modoﬂ.‘mrml 4, potericimy frmfli-
mus firmitate fidei. Dequo fupraaétum.
PropAaTur Secindo: Exorincipiis Rip. Al
fenfus fic .;mm.-‘im opunt perle evidentiam
g fenfusinfirmi eundem
tnpoo rent. € ='caar<:nm”rrabutur ldes aflen-
fus fidci firmi fup ponunt parlc cyidentiam cre-
dibilicatis » tlll-dllmDL nt mt...huu.n redendi,
adeo conftantem , utnullam admiccat formidi-
nem; potiusque *"i”'trmdri quam yjecki veri-
tatem negare; fe 1unnmmfk.1fu|l.o L[Lli[lip-
ponitur infirmus,eftaffectus conftans credendi,
non .;.{'\.u[LgrdeDUUldlntll] & dubietatem, &
cum affectu nioriendi pro illo quod credit; fi
enim admicteret formidinem, quomodo eflet
firmus Airmicace fidei. Etinon haberecillum af-
fectum mortendi. Ergo dancur aliquia&usve-
i quonon tenerecur homo mori: da-
birurque fidelis,quinon debeatappretiare plus
veritarem pumnnu 14 movewur > quam viiam
{uam, quod tamen conce dere vic - diff
REsPONDET [\IP'IIL]"J.

hibilitaus,

cile.

rino:.

Nonelie ‘;c.‘(_cz:b ugra-
tione omnis adis fidei; , fidelis debear effe

12
37
ybat. DEUS eft di-

gnus amore efficaci op lmfuo omni offen(z et-

;;un \'C]]Ll[l,l'.llﬂCl‘.:lIll“illh...ﬂl L.thu_i;?,lf_‘l[ll!!l
ad vitandemortalia,& nonvenialia,Ergo fimili-
rer quamvis fides dignafir praedicto aftetu, po-
reric I\un..,: honefté, Jiominusefficaci, fedim-
’ pmrf.‘ﬁ_a_gnv fideli non occurreretoca
o & dignitas fidei, altem ex defectuin-
culpabilis cohmlczmuonis, vel ex defeétudcien-
tiz motivorum. ]

}‘ aratus IHOI( (“11 'JL 'H'! l‘tﬂ'] 11

ContraA. Licetexaccidenti pol Tera
efle refolutus ad morie fuum aftum fi-
dei, ex ob]f‘n}un '.t n, & C\Incnt 5 moml, dc-
betadhocefferefolurus; q
tiodeunoadlu, quam de

’]qill‘,ﬂoll

;n“u , - cum LlECl‘(llIC
eodem motivo moveatur.Jam aucem fi darencus
Jtlmh’ leiinfirmiex merito objecti, non debe-
retelle homorelolutusad moriendum. Paritas
adlaradeamorenontenet: quiaur dictumalias,
{ubftantialis Charicas {alvari poreft, ctiamfinon
fiar dereftatio venia |:ium, {ubftantialis autemra-
tio fidei (alvarinon pofler,nifi it a&tus certifli-
mus, qu.anonh"m'? & veritati innitens.  Sed
dehocutdixialias aGtum.
ProsaTur Tertio. Dantur a&usfidei infir-
] ;_'nmm:!.mrl.rr'.?-TLH.:Lic:l;z'h:'mi. Eit

mi. b

Confequentia quam vocant mirabilem, ue dixi
repetito alias; cujus reducendz ad formam fyl-
logi(}icammtiot‘em unam & alteram hicrrado.
Cavendum bic eft ne probetur Confequens
potits quam Cot a.:q uentia, pu.mh.mf Confe-
qu- :ns ponnifl : {1 pr ubu[\uv Nondaria&us
fidei infirmos. Probabitur .1!;'L€:1'n Cn‘nfl:a]ucm
&*Lon!éqtrent:’a , finontantiin f‘mm tur non
daria&us fideiinfirmeos, fed ideo n(md.m quia
dantur; quimodusarguendi quoas dmodum cft
novus, fed inantiquis principiis Diale&icis fta-
bilirus. Hic autem modus probanda Confe-
quentiz,varius eric, ex variis fenfibus, illius fa
¢t illationis.
Primus Mopus eft. Unam coneradiGoriam
ponendo pro Majori, aliam pro Minori, & in
Confequentiacolligendo utramgs. Sicy g Non
dmrm'zﬂ'usfulmntnmi dantur actusfideiin-
firmi.  Ergo dantur 3&us fidei infirmi.
Ergo dantur actus fidei infirmi, non dan-
tur adtus fidei infirmi:  elique hac eadem
Methodus, quafinegerur C onfequentia Argu-
me m)m{m"m,.arw'rT.utrc:u\:f"nnm&dmmol—
fibile,& inferendo oppofitam L(?iltl"l(iluh‘[i .
Echicmodus oriturex primo fenfu illius lllatio-
nis;quielt, fi negasunam contradic lormm,que
elt; Nondantur atus fideiinfit

. mi, negare de-
bes,hanc; dantu ractus fideiinfirmi, ‘N_dql]'bns

non placet pofitio cnth} memarum, in qmbus

probanda confequentia non Antecedens, non
placebithic modus.

Secunpus Mopus eft. Affumendo medinm ter-
minum & applicando utrique conrradictori: v
demum infercndo urramque cobtradi@oriam,

(m) 3 que




138

qu {i non inferacur probabitur Confequens,
non Confequentia.  Sicv.g. Nondanturaétus
fidei infirmi qui non funt certisfimi , dancur
a&usfideiinfirmiquinon (unt certisfiri. Ergo
danturaétusfidei infirmi, non danturactus fidei
infirmi,quod ficbene probeturConfequentiade
non folum Confequens ratio petitur ex fenfu
cjusdem Illationis, Datis actibus fidei infir-
mis , fequiturnondariaflenfus fidei infirmos.
Quia autem omfs fimiles {equelz probantur
perallationem rationis;unde & hic ericadferen-
da, & cim utraq; illapropofitio, habeat fe non-
rifi per modum unius,utraque ericinferenda, &
finon inferatur non probabitur negata: quiato-
cumillud complexum quodinte eft fequela, in-
ferendum fuic.

Terrws Mopus eft.  Probando per hypo-
theticum Syllogifmum quinon cenfetur Cate~
goricus , neautemincidaturin vitium probati
nonnifi Confequentis & non Confequentiz,
Conclufio debet utramque contradictionem
colligere. v. g. Exgo fidanturatus fidei infirmi,
non danturactusfideiinfirmi: & f{inon colliga-
tur,utraque contradi¢tio,probabitur folumnon
dariactus fideiinfirmos,quodeft probare folum
confequens & non confequentiam, ex eo ot-
tam, quod ponat nondari actus fideiinfirmos,
quia dantur. His de artificio probandze confequentie
dictss.

Illa propofitio. Non dantur altus fidei infirmi,
&aliasf{imilesfic probare poterimus. Si dantur
actus fidei infirmivoluntas credendi pracedens
adtum fidei, velimperataflenfum certiffimum,
velnonimperat; Sinonimperatactum eertiffi-
mum, Ergo non rantum ex parte motiverum
credibilitatiseftinillisinfirmitas& incertitudo,
fed eriam ex parte motivi credendi, cujus oppo-
fitumalids probatum.  Siautem imperattutc
voluntasaflenfum certiflimum,vel prainforma-
tur voluntas quod hocfitcertiflimum , velnon
przinformatur; Sinon preinformatur, Ergoeft
aliquid volicum non cognitum, Si przinforma-
tur quod hocfit certffimum, Ergo fupponuntur
credibilitatis mogjva cvidentia ; quia non appa-
recratio, quomodo tunc pofer imperari aétus
certiflimus,

Perhoctamen nonNego,quad dentur actus
fideiinfirmi hocfenfu; hoe eft cum mulcis in
oppofitum difficultatibus,qua tamen iploexer-
citioactils fidei contemnuntur; danturitem in-
firmigradualiter; hoc eft, non xqueé omnesin-
tenfi, etiamfi omnes (int fubfancialicer firmi,
quia certiflimo motivo innitentes, & imperati
tanquam certiffimi. :

Sobountur Objettiones,

Ovjicit Prim6 Ripal. Evidentia credibifitaris
noftrzfidei, oriturex confideratione perfecta
motivorum; At pluresfideles eliciunt actus fu-
pernaturales, absque confideratione perfedta
corummotivorum: quia {xpé fideles eliciunt
actum fidei inﬂ.;rut"ti aparcnteindocto , qui non

Traétatus .

facit fufﬁc?cnter im_ci?.ct"tum convine
velletdubitare; 8¢ fitalesnon creduntfide
na,major pars populi Chriftian,
non credere fide Divina.,
nRESPONDETUR, Hanc evidentiam gy
petfe@a confideratione non geaduali, fed fy
ftantialiut ita dicam, hoceft potente ccrt'u[}h
mum reddere fubjectum. Quz iply pcr[lil.
8 g 1 o]
confideratio fubftantialis , licétnon ft pere
adfubjedtum aliud, quod tali conﬁdcragiun:
non moveretur, fed eft perfedia & lafficiens
hocin particulari fubjeétum, ;

InsTaA T Prim‘d Ripul,- Qui rudes reyyy
d-um fufpic;mmﬁqcm pofluntde curfi tey o.]
ris -.ui cam fagacitatem pervenire, cui motiyy
credibiliratisnon fufficiat, quin deinde aligg],
lispropofitumfity tamen poflunt feme] aeg,
pram fidem profiteri ,repetendo ejus affegy

Occurrentibusitem dubietatibus cirea fidem,
licétfideles non fuccumbant, inde libetss u:
mencisoccurrunt. Siautemaberenteyide
tiam credibilitatis, non poflet cumilla compy
niulladubictas:  quia evidentia, piiyﬁcércpu-
gnat,cum omnidubietate.  Rurlusfi aliafids
proponatur a Parre, alia 3 Matre, alia d Pamy,
qui cligic religionem Catholicam, credends
eftverosaflenfus fideiclicere quamvisjure ol
ficdubitare de credsbilitace Religionis Catholi
ca, cum videat plerosq; fuz familiz, oppofitun
credere, & fibinonoccurrunt arguments,qii
bus ad eredibilitatem Religionis Cagholic
convincatur.

Reseonperur, Quibus apparet non fufficis
mortivum credibilitatis, quod habeant pro fuff
cienti: Nego quod poflint continuare atmé:
dei,quiaclicerentatum fidei certiffimum, fiv
fufficienti preinformacione. Quodauteminds:
liberaté occurrat dubietas, id non arguitdef
inevidentiam. Nego enim quod {e non poflin
compati,indcliberata dubietas cum cyidenty
faltem in aliquibus cafibus,velfi fenon compat:
untur,id non procedic de evidennis moralibus;
Nain hz cim non excludant: Pofle oppoft
dantlocum,faltem indeliberata dubiceari, Qi
Pacrem alitis,Marrem alitis fidei haber,calugio
fequatur fidem Catholicam, pl'éthpponi!ltr in
illo rieceflarid ex didis {ufficicntia evidentiz it
motivis credibiliratisinclule; quibusadditpt’!ﬂ'
dus, illuminatio Spiric@sS. S

InsTaTSecundo. Initio Ecclci:zmuluiu{}t
converf(i,folapradicatione veriatis,absqueulls
miraculiss pluresitemrufticipolt El:ldl'flln1 ke
angelium refiftune nofbra fidei, exiftimantesies
am fectam efle prudenter credibilem, Go¢
poflunt fi veling ad noftram fidem con'e®
quamvisin eorum poteftate non fic, deponcté
errorem, credibilitatisfuz (e,

R EspoNpETUR. Solusmodus prs
his & illis circum{tantiis, pafeﬁt‘ﬁf
motivum crebibilitatis, faltemque prae
miracula, poterunt efle hoc morivi, pre

i, ejug, o

= i
dicendy i,

dicandiin
{ufficiens
edentia
fertin

\
i '
|

-



J[‘I &
d fi.
oitif
ety

ety |

tiogy
0,3

Crlim,
1o,
tyum
iud.

g
lenfi, |
iden, :
e . |
viden: :
e |
-TEpL: |
afides
atruy,
fendus
e ol |
atholl.
>fitan
8, quk
holicz

iens
o e
um i
n, fing
vinde.
Jdel,
oflin:
entid,
T'I}‘.ifl'
libus;
volit
Qi
[H (!lm
arin
uzin
:pun'

neré

diin
[ens
nia
il
i

Difputatio I'V/.

ciim (upponitur adefle vehemens San&i Spiri:
tds illuminatio, dictans , quod hac pra dicatio,
fit Divina. Siautem aliquinon habentmoti-
va credibilicatis evidentia, nec poflunt, nccde-
bent converti; quomodo enim poficnt fibi iny-
perare aéum fidei cc:‘riﬁi_mnm 2 & quousque
{upponuntfuam feGtamefle prudenter credibi-
lem, non poffunt fibi imperare actum fidei Ca-
tholica,certisfiimum.

Instat Tertid. Innumerifuntquibus error
itaproponitur, ficucnobis fides; tamen propo-
fitioillorum errorum, non facitevidentiam cre-
dibilicatis.  Brgonec facietnoftra. Deturitem
cos homineshabere evidentiam credibilitatis,
fuz {eétz, incredibilitacis noftra ; accedar Mi-
nifter Catholicus, proponatmotiva, poterunt
illi credere fide naturali , & non habendo evi-
dentiam, cam Miniftri utriusque partis, patis
fintapud illos Auctoritatis. Idemque contin-
geretfiad Indos accedar Pradicator Catholi-
cus & Hazreticup, paresque quoad reliqua, &
iisdem motivis gredibilitaris utentes.

REesponpEtur. Poreftefleex parce fubje-
&i evidentia motivorum credibilitatis etiam
quoad errores,non tamen ex parte objecti: no-
{traauctem motivactiam ex parte objeéti,funtta-
lia:quiainre ipih,cm]}unduiu[':c;I\Iyé;crio.C.-s(Ll
autem quo propofiriserroribusd diverfis Mini-
ftris, paria motiva proponantur, petcruncap-
prehendi paria, quoad usque ftatur in delibera-
tione ; feded conclusi, convelli debent evi-
dentid oppoefiti;pertinebitquead Spiricum San-
&um, illuminando,reliqua pcrﬁcc:c.

OsjicirSecundo Idem.  Poteft efleactus

naturalis honeftus, aflentiendirebusfidei, cum
{ola cognitione probabili, Ergo & atus fuper-
naturalis. Antecedensprobatur, Quiaaflenfus
voluntatis conformis prudentiz, eft honeftus;
utautem fic conformis prudentiz , non exigit
evidentiam,
“REspoNDETUR., Etiam fides naturalis
pernos efkcerrisfima , modofupra explicato,
ided non poteftimperaria judicio probabili, &
licétactus aliquis , ut ficconformis prudentizx,
non exigat evidentiamsfalfum tamen cft,qu&:i
camnullo modo exigat. Oftenfum enim eft
{upra, fore imprudens,imperare a&um cettiffi-
mum, quousquenonapparce evidentia, illum
efleimperandum,

InstarPrimd. Plerumque evidentiaim.
Poﬂ'ﬁ-)iiii eft.

ResroNpETUR., Circa objecta fidei non
elleimpo(ibilem; cumg; fic requifita ad aum
fidei, pertiner ad illuminantem Spiricum San-
&um provideredeilla. Inaliistamen materiis,
poteft elle evidentiaimposfibilis.

InsTaT Secundd. Affe@us qui moveturex
honeftate credendi Deo , non potefltnonefle
virtuofus: atcum folacognitione probabilis ho-
neftatis,poref(t fieriactus nacuralis,imperans al-
fenfum fideinataralem. Ergo.

139

RisponsuM jam. Honeftatem credendi,
poft conclufam deliberationem noqpoli'c cum
probabili cogpitione componi: nec forevirtue-
{uma&um illum,

Instar Tereio.  Edam inftatu pure nature
teneremur credere Dee loquenti ;3 & tamen
tuncellecnounifi judicium probabile: namin
co ftacu nen eflenc miracula,

RESPONDETUR. Supcrc{{c aliosmodes evi-
dentiz, ipsaque vita Prophetarum dicentium,
& Auéoritas , poflet efle in certis circumftan-
tiis,evidentia moralis, 8 ®quivalere propo(i-
tioniParentum,refpeétu puerorum.

Osjrcit Tertio ldem. Auctoricas Sacrafzpe
meminitfidei infirmas dicicenimChryf,cumS.
Thom.in Catena Mar., 9. Dicamusigitur guoni-
¢ff fides introductoria fCilicet ¢ per-
Catechifmus Pii V.ante expofitionem

Symboli admirtit, quod fideslate patear, & ma-

gnirudineac dignitate differar. Gregor. Lib. 72,
Moral. cap.14. aliasar. Jpfainquit fides plernm-
que in 6)4:.9:"1&;)_{#55 &5 nntat {’-E"f(}[idzz ¢f?, Cjﬁ‘jdm
certiffima habetur : ¢ tamen deejus fiducin,adhne
[ub dubitatione trepidatnr. Beda. o eodermniy,
remporeis qui necdum perfedié crediderat fimml ¢
credebat ¢ increduliserar. Videreliquos apud
cundem Ripal. d. 1num. 18.

ResponpETUR. Nominefideiimperfedte,
appellaria PP, non intenfam gradualicer, vel fi-
dem quz fimul multas habetin conera obje&io-
nes,licécrefellantur & refurencur iploau cet-
to. Eodemmodoexplicandus Gregor. quan-
quamilleincelligi poteftde fideimperfeéta,hoc
eft, nondumattingente emnesarticulos; fubdic
enimibidem.  Pars nunc ejus accipitur,urinno-
bis poftmodiim perfectécompleatur. Hocquefe-
cundo modo explicari debet Beda. Auguft.
qui citatur ex epift. 102. non plusvult , quim
quod non iifolum credant, quialiunde (cientiis
inftructi demonftrantfibialiquos articulos, pol-
lendoque ingenio , ipfa motiva credibilitatis
penficulatius penetrant. ® Inde tamen non fe-
quitur, daridebereadtus fideiinfirmos. Care-
chifmus Romanus explicat (€ipfum,dum dicie ;
d_ivcrf;s fhidei gradibus ecaftdem definitionis ra-
tiohem convenire ; quz cereeillis nonconve-
niret,fiunusaflenfus eflet firmus & certus, alter
infirmus.

Osjrcrr Quared.Idem. Honeftates obje-
&ive vircutum moralium, propenuntur inrer-
duma cognitionibus oblcuris, non elicitisa fi«
de, Ergdfimili noticid,poteritmoveri affe@us
fidei {fupernaturalis,

I{_ESPONDI-LTI.IR.’Tl':ll‘lﬁto Anrecedenti. Dj-
f:ual'IE{ltCInCﬁC‘. Quiaaus aliarum vircutum
nondcbcnccﬂcccrtiﬁimi-, hincadii[uspotci’n
moveri vohmtns,c:iamnonpra."lucentc eviden-
tia &certitudine.  Seciis eft defide {uperna-
turali; quamex co,quia certiflima eft, diximus

(”') 4 fﬂpm




].4_0
fupra,imperaridebere, nonnifi ex pravio judi-
cio certiflimo.

InsTar Primd. Sufficic utfirmiras fidei ex
parte{ubjedifit habitualis;nec tenefir actuali-
teridexprefsé velle , qudd velit potitis mori,
quimfidem deferere : nam etiam ex virtate ve-
racitatis , tenetur homo effe refolutus patlﬁs
mori, qu;‘zm mendacium committere, & tamen
non tenerurad hocnifi urgeacneceflitas : Ergb
idem dicendum defide,

REesponpetur. Sufficerehanchabitualem
refolutionem,ita tamen ucilla, fecundum meti-
ta objedti haberi poflit 5 non poteft auremha-
berifecundim meritaobjeéti, fi prudenter pu-
tetur oppofitum cffe verums & licét ad hoc
nen teneatur,antequam occurrat obligatiosde-
bet camen effe objectum merens obligationem,
quz obligatio per folum probabile judicium,
non poteftinduci.

IxstarSecundo. Poflumus ex veracitate
recufare ‘potilts teftimonium probabiliter fal-
fum, quam mortem.  Honeftum enim efteli-
gere mor1, quam probabiliter mentiri.  Ergo
etiam honeftum etit, cum fola probabilitate
ampledi potnis mortem, quam diffenfum fi-
dei.

Reseonperur. Hocargumentum impri-
mis eftcontra Ripalda. Quemodoenimeiunt
illi aflenfus infirmi , fivi illorum eft homo ob-
ligatus potiusmori,cum ex hoc deducatRip.
d. 6.num. 49. firmitatem fidei , quddhomoﬁr
paratus mori.  Difparitas etiam eft. uiain
cafu Antecedentis , falvatur toza honeftas ex-
pendendivitam ; In cafu autem Conlequentis
non falvatur. ldqueexeco  : quianoneftho-
neftum mori pro hoc , quod hoc fit cerrisfi-
mum,( ut cerrisfimumdebet eflefieftinnitens
veritatiprime ) cumtamen hocnonnifi proba-
bile puterur. Rurfusin calu Antecedentis erit
actusille honeftus , quia electioneilla mortis,
oftendeturad veritatem affeciis, qui eft nolle
probabiliter mentifi. Jam autemnonoftende-
wur ad veritatem affe&is, fi velis mori pro hoe,
tanquam pro cerfisfimo (quiainaiternce veritati
primz ) cim tamen hoc nonfit certislimum
pettes {ed nennifi probabile. Cafiiavtem quo
nulla occurracratio prodiffenfu v. g. Myfterio
Trinitatis , occurrantautem nonnifi probabi-
liamotiva pro afenfu, ex dictis fupra,non pote-
rit imperari adtus credenti , qui eft certisfi-

nus. :

InsTAar Tertio. Cum cognitione proba-
bili aut oblcura boniratis Divinz , potelt eli-
ciamor Dei fuperomnia. Brgoetiam cum pro-
babili cognitione poflumusimperare affenfum
fuper omnia.

ResronpEtur. Difpatitatemefle. Quia
inLy: Amare fuper omnia , non includitur
qujdquam,quod fic exclufivum probabilitatis
nonnifi; cum _Probabilitas, fit de linca In-

Tra&atus 1.

telleétiis; & Amare, de linea Vi
Jam autem affentiri fuper omnia , cftexcly
vum pradicati probabilitatis ; eft cnimind:,;':
certtudoinilloaffenfu | qua excludnmmm:
probabilitatem. Quar exclufio ex ditis ey
potelt,nifi preluceat imperio illins aékls, e
dentia. Quanquamipfum Aﬂlfccdcnmﬂrm /
etiam dcberet. d

Osjierr Quinto Idem. Theologicimpe
eft;ufum fidei qua pre careris virmtfbusnccz[.
faria & cm:nmunis fidelibuseft, absque funs
mento difficiliorem reddere quam aliamyp,
tutum; difficilior auremredditug, firequiruy
evidentia metivorum credibilitaris,

Resronperun.  Adefle fundamentom tumg
illis qua hic, tum exillis, qua de judicioprofy,
bili & certo, fupradicta.

Umtate,

Continuatur Solutio,

Haunoldus fub histermin® traardiffiod
tatem: Quod adtus fidei , connect| posfitom |
hocattu: forcasfis Motivacredibilitaris,
funt effentialiter connexa cum locutioneD, |
€0 quod ex fiio modo tendendi,fir conjuaghi |
lis aétus Adei, cumtali formidine; jratament |
admittat exclufionem emnis formidinis, g
proveniatformalicer ab imperiovoluneatisgn |
illud judicium excluditur. Utvidere eftapudi
lum Lib. 3.1, 254, circa quam illius pofitionen

VipErur imprimis immerito {upponet,
quod habeant motivacredibilitatis effendala
& neceflariam connexionem, cum locution
Divina,& Ratio eft. Tum quiaquz habetek
fentialerm cum aliquo connexionems eafepat
afe non pofunt; Jam autem potelt eficlom
tio Divina, & Deusnolle firmare eam permot
va credibslitatis, pofluntque & ipla matiracte:
dibileatis poni 4 Deo, fed non titulo crediblle
tatis mot voram, fed aliis de caufis, Deo plat
turis. Tumgquia fi ipla motiva crcdihi}iuctisl.
habent nonnifi evidentiam moralem,quamaik
feftanchanc propofitionem Dé#s dixir,quom:
do habent effentialem connexionen cumLo-
cutione Diviffa.  Tum quia effentialis conee
xio, cft connexio Mctaphyfica , connexiod
tem Meraphyficaaur {tatinidentifications,
in R elatione Tranfcendentali.Oftendecho
dudio. Jam autcm motiva credibiliatis,0ee
funt identificara locutioni Divine, necappire
undeadillam dicere debeant Relationeme
{cendentalem. : i

Viperus rurfis immeritd fupponere: PD;;
conjungi cum actu fidei, hune a&l]}nff;:;;".f[;i
ita judscando fallor. Ratio. Nam l “qum;
deber imperium volunatis cxcluh\‘“m,”n;i.
formidinis , deberec illi prelucere miery i
liusimperii,quod cerie non cxiul:EIUl'Pc“
Tudicium. Forzaffis ita j!{&’f{dﬁdf’f‘?f[d?" 7

VipeTur denique. Non faris cxp

Jicare
e




b il
NEM,

man
omo:
i Lo-
niice

2 it
seln-
5,006
}u:c:

(raf:

Difputatio TV 141

mentem fuam Auftor, Quia & admittit tale
Judicium ftans cum a&ufidei,hocenim inten-
dit,& nonadmitcic , quiadicitabimperiovo-
luntatis judiciumillud excludi, & quia poft im-
perium voluntatis,tum prilm‘emIf:;;uirur Acas
fidei,jam ille non (tabit cum talijudicio, fed re-
perictexclufum. Penfandanibilominns fint ejus
argumenta,

Osjrcir Primo a Pati. Dumaflentior ali-
quid Petroteftificanti, & credoillum verum di-
cere, poflum fimulhabere formidinem cxpref-
famper hac verba : Fortasfis tamen fic credendo
fallor goetiam dum judico hac motivael-
{e effentialiter connexa cum locutione DEI,
poflum habere formidinem fignificatam per
hzeverba.  Fortasfis itajudicando fallor.

o

ResponpeTur, Imprimis difparitatem cffe,Quia
cum aflenfus fideihumananon debear efle cer-
tisfimus, poterit compati aliquam ingerticudi-
nem; adeoque & illud judicium : cum ramen
actus fidei debemt efle cerrisfimus.  Rurlus fi
aflenfus fidei humana ficica exprimibilis , ve-
rom foree dicic Petrus, poteric ftare cum illa
formidine,fed i abfolucé puter verum efle ftan-
te illo motive,& nonrefutato , non poterit ha-
beriilludjudicium : Fortéfallor.

Insvar Primo. Poffuntpradidailladuo
judiciafecum ftare, non enim lunt contradiéto-
ria.  Eccerte hzc funt judicia contradictoria.
Hac motiva [unt effentialiter connexa cum locutio-
#e divinay Hecmotiva non fitnt effentialiter con-
nexacum locutione divina s fed hoc fecundum,
non eftilludjudicium formidolofum. Fortaf-
Sis fallor judicando , quid fint efféntialiter conne-
xa; & ficur poflum dicere:Petrus verum dicit,
quamvis ita judicando fortaflis fallor + quam-
vis ftari non pofiint ha duz fecum. Petrusve-
rumdicit.Pecrus verum non dicit.Ita & in prae-
{enti idem dicendum.

ResponpeETur. Hz duz propofitiones.
Hae motivafunt effentialiter connexa cum locutio-
we Dei.  Fortasfis fallor judicando guod fint f
tialiter comnexa 3 vocequidem & terminis non
{unt propofitiones contradictoriz, fecundim
tamen{uam objectivam ratione® {unr contra-
dictoriz. Ly enim funt connexa, fupponig hic
pro aflentior, atEgmo,ccz:G tenco, cuitamen
certo téneo, cui irmiter affentior , fecundim
objectivamrationem opponicur contradiGorié.
Fortasfis fallor judicande. Hincfiquis abfolu-
luté dicat, Petrus verum dicit; non vere cum
diminuente particula, forté verumdicic , non
poterit judicium habere : fortaflis fallor judi-
candoquod verim dicat. Denique tranfeat
hoctotum , quia fi hoc judicium excluditur
per imperium voluntatis , jam non ftat cum
actu fide1 , licer przcedat per modum ten-
tantis.

InstaT Secundo.  Judicium quo quis ju-
dicatactum fidei efle eflentialiter connexum

cum objefto, non mints eft judicium cerrum,
quam judicium quo jadico,hac motiva efic ef-
{entialirer connexa cum locutione Divina, &
ramenilfud judicium, licét habeat intrinfecam
judicio contradiétorios

repugna
Actis ¢ {
éto , nontamenhabet intrinfecam repugnan-
tiam-cumjudicio formidolofo : Forzaffis fallor
in meo judicioselt enim hic actus opinativas. Er-
& cum hocaétn, Heemotiva funt eflenciali-
ter locutio DEI, ftare poterit pradiéta for-
mido.

ResponpeTur, Quidquid fic delegitimirate
hujus cxempli. (non enimviderurifte aétus o-
pinativus) Difpariras eft. Quia cum aflenfus
ille : A&us fideielteflentialiver connexus cum
objeéto, fit afl;

nriam cum

ey conne;

B0 s CHIn rjr,fjt’-

lenfus non certiflimus fed formi-
dolofus, & opinativus; ut aic Haunoldus, ftare
poterit cum judicio formidolefo ; affenfus au-
tem fideinon eft opinativus, adeods; exclufivas
eritillius judicii.

InsTar Tertid. Motivamadentia, Imma-
culacanrconceptionem Bearisfimz, merentur
judicariefleralia , quaznon poffenta Deo per-
mitti, nifi eflent connexa cum objeéto. Arqui
cumhoc ipfo judicio poflet ftare judicum for..
midolofumreflexum, quianecdumeft de fide.
Ergo.

Raseoxperur.  Difparitatem efle. Quiacum
Immaculata conceptio nondiim fivarticalus 4.
dc‘i,bcm\:(:umI]f\}jlltiu'fmbiw.‘ut]uccumpinnpi“
nione, ftare pot ;

it formido. In prafenti aue
tem agitur, an formido ftare poflit,cum acu fi-
dei.
. OBj1cirSecundo. Obfcuritas motivorum
inhoc confiftic, quod non habeant vim extor-
quendi confen{um &:ncnc!’!it,mdim[cllcéhrm
l_:.gc) po:c{%.xfn,nh_ls conjungt cum judicio for-
midoloforeflexo,
Responperur, Non vidcmrcﬂéphmﬁs apta
. . . » g - - 3 2
tribuens morivis credibilitagis obfcuripar. m;
- - L | . 1+ %
cam cum fint evidentia mataliter,non poteftil-
hg Obf(:‘llrltilstl'll!‘l,‘i > QUANEUMYIS non fint ity e-
thlel}rm, atquefunt gvidencih I’u:incrpu Meta-
phyfica, quiaetiam Princiaia Phvf;
xque qwcicutm,:".;-hmrcwd
tephyfica, & tamen hocnon ol
3 avfici on bote* inl
pis ll hyficis,non potefttribuai oblcuritas. Sed
S z = A (= L
quidquidfit dehoc. Concedo quod cum af
fenfu de motivis credibilitati th .
ARl = u“luulu.]_m,po.sirrcon]ungl
judicium formidolofum , fedneco voile
e B0 Bide; « €50 poile con-
Jjungicumactufidei , dequolis eft; ad quem
iplum aftumfidei, non poteft procedifing im
periovoluntans , amperante actum firmisfi
;num; quo}d ;pfumjmpcrum)pz‘minppomir refu
utatam efle illam formid; 3
e e 1Hlu'n lu‘t‘nmum—m,cou:cnt:mtc fe-
- tectu,ey identia illamor ali,quz excludic
illam formidinem. Queaurem ficdifferent; 11
; 2 g He I iain-
ter actum evidentem & oblcorum, ea petatar
cxdiftisde hac maceria, e

ehyfica,non{ung

nta PrincipiaMe-
\} 3 H
oitante, Princi-

OB“..




142

Osjicir Tertio.  Poteff DEUS alicui re-
velare fuam predeftinationem ; hzcrevelatio
non potelt confiltereinlocutione pasfiva, que
fit eflentialiter locutio Dei,{ed debet confiftere
in {ignis, qua quidem hic & nunc debent credi
ellz locutioDei,fed debent confiftere infignis,
quzquidem hic & nuncdebenteredi effe locu-
tio Dei , abfoluce tamen pofient exiftere , quin
cllenclocutie Dei.  Ergo poteft dari adtus fi-
dei, quo homo fufm pradeftinarionem crede-
ret, cujus motivum formale effer locutio pasfi-
va, non effentialicer talis,. Minor probatur, Si
revelarioilla effeceflentialiter Divina,non pof-
fer homoillidifcredendoaut nolendo credere,
peccaremortaliter.fed debet poflenon creden-
dopeccare munulitcr';quia agnofcit obligatio-
nemcredendi.  Ergo.  Majorprobarur. Si
enim poflet peccare, nolendocredere,rale pec-
catum pet fuum effentiale pradicatum, pende-
rerabillaRevelatione.  Ergo effetpeccacum
mortale effentialiter impunibile paena zternd,
alias falfificaretyr Revelatio Divina.

ResronpErur, In noftris principiis hoc
non haber difficulcatem ; quiainnoltris princi-
piis Revelatiopaflivas non eft motivam forma
Ie fidei. Sed quidquidfitde hoc, Quamvislo-
cutio pafliva non fiteffentialiceralis, quia ta-
men eftinduétivaevidefitia morali, quod fitlo-
cutio Divinapaffiva, viillius evidentiz funda-
birimperium voluntatis,quod excludet omnem
formidinem ,adeoque jam non ftabit illa, cum
atufidei. Cuiiphi revelationi, poffer homo
difcredere, fed illa difereditio auferrer jam ab
illoatumfidei , adeoquecumadtu fidei non
ftarer; illeque homo pofler quidem difcredere
illi revelationis; fed ftante aétu fidei,non et dil-
erediturus, licet pofletdifcredere; ficur pofler
aliquisrefiftere gratizeflicaci , non cft tamen
reftiturus: i noneft difcrediturus, non eritef-
fensialiter impunibile illud peccatum. Pol-
ferqueilla revelatio falfificari, comnon auferat
libertatem, licér'ngp fic falfificanda.  Quan-
quamrigerose loquendo, non debet dici quod
poflet falfificari, sum enimnon révelarit illum
non poffedamnari , fed tantiim non efle da-
mnandum,illo pofle peccare,non evadit potens
falfificariillarevelatio, cim nondixerit revela-
tio, non poflcfibidifcredi libere , licét revelet
nonefle fibidilcredendum. Eft pra oculisha-
benda inftantia, quomodo gratia efficax, pra-
deftinatio, {cientia vifionis, & conditionara,de
actibusnoftrisliberis, falfificari poffit.

Instat. Tridentinum Sefl’ 6. cap. 13. in-
ftituic, deberenoshabere firmiflimam {pem in
auxilio Deis & tamen addic.  Fermidare de-
bent.

ResponpETUR. Firmitas fpei ex modoten-
dendi porentia volitive circa rale obe@um,
nonexcludit formidinem , unde nec tribuitur
illi cercicudo, uc actibus intelle & ds,nifi figarata;

Tra&atus 1

nechabentur motiva credibiieags
evidentid morali , quodaliquisfy
tus, licétfihoe (ibi efler revelatym
ret formidare , cum formidinem
Fridencinum,ob defeétum revelationis
aliquis fit predeltinacus, quddalicyif,
fapeccata, &c. Ecrquiamodustendeng inte]
le@tisinvolvic CC!tiEt]dincm"'dm“tqllcmom‘
credibilitaus & revelatio :hocip[o debebip ;
cludi formido. *

Punctum Difficuleas;

Bualia fint defattobac motivaz

» indudly
Pradafip,
> ol deh,
jlfﬂn] o i

» qui
1t dimf,

U&rEs. An fideles defato habeanty,

& ralem evidentiam de rebusnoltzzfid,
Aflirmat Gran. hictr.2.d. 414, Negatauen
Lugodifp.ir. Sy1.2n. 30,

AsseroPrimo.  Hibere?

Ratio.  Quia haberur evidenria motiv.
rum credibilitatis ut Pmbm—nnmpm. Ergy
habetur evidentia de rebusnoftre fided, &g |
Divina revelatione; ad hoc enim praftandin
ordinarur motiva credibilitatis.  Tam quiali
non haberentfideles defadto moralem eviden.
tiam, non haberencullum fund:lmcmumimpg.
randi fibi affenfum cereiflimum.  Tum quia
tota ratio Lugonis in oppofitum facin he,
quod non habeatur evidentia de rebus fide
tanta,quantav.g.de exiftencialndiarumexhoe
autern non poteftinferri,quod intulic num. 4.
nempe defaéto non haberi moralem evider
tiam de rebus noftrx fidei: quiahoc eft arg- |
mentari, quafi anegatione qualicatis, quads |
gumcntn[m nontence.

AssEra Secundo. Ex;mr!eﬁ:ljeﬁi nonle
beri tantam in aliguibusevidentiom, quantsug
de extflentia Indiarum.

R at110. Eftiplacxperientia. Etquia termii
ipfifuadentes evidentiam exiftentiz Indiarum,
faciliismovent & trahunt,quam cermini, quod
hoe Deusdixerit, ‘ .

AssERoT Etid. Ex parteobjeli majorem toi
dentiam haberi de revelatione Jadkaguimv,g. é
exiffentia Indiarnm. geis

R at10. Quiaid genus teltimonii quonitit
exiftentia Indiaram,non eft comparandumme
raculis Marcyriis 8¢ alis. -

Dices Primd cum Lug. Experientiacon
ftac facilivs poflealiquem, imprud:n_tcr.il‘_itlfh
dubitare dercbus fidei , quam deesiftentare :
gionis Indice, cum pluresfing, qui dcta:.}?aﬁ' N
de fimul deficiunt ; nemo autem negit exiften
tiam Indiarum.

R psronpETur  Exceffumevidenti® "x.!m.'f
pracisé capite taxarinon debete, qu‘;‘i;::sr:':
e POIilt'cmm ’mpmdmﬁﬁrl'liguimitarum.
querctar evidentiam de exaltet i




it
mi-

Difputatio TV .

principii etiam lumine
1egane illa interdum,
cxnon pCi'IA,'LE‘-'l.’JS{\:'[‘l}".?l ‘:lcg.’mtquu v.gZ. To-
tum efle majus fuaparte , i comparent caudam
gliris, cum refiduo ejus cmrplor%‘.}ih ergocony
victio, fique majoreft, renecie a parte 1‘15L\|u£’u;
quam non negamus; nec tamen inde fequitur
11,114]01(?\11 eficevidentiam moralem Indiarum,
quas pm.‘fumi[llrch'milu‘m negarc; licer forte
dentur rudes qui illas negent , quousque v. g
apprehenduntdebereillos caderc ad ceelum, fi
nobis um‘nliri pedibus ambularenr,

majorem efle evide
naturxe E‘JU[i :ham ]'{?d

Rurfus
inma;l'cmicondlﬂ:mgucnd-_:funtduc_L Primo.
Evidentia motivorum credibilitatis.  Secun-
do. Applicatioiftivs evidentiz ad hocin par-
ticulari Myfterium fidei; Iftipracipue Hare-
tici, qui poft fidem femel fulceptam negant
eandem; nonnegant efleevidentia motiva cre~
dibilicaris, necnegant fidem Chriftianam mira-
culisv, g. & Martyrio crevifle; fed tantum ne-
gant illa huicin particulari applicari p:vﬂ_‘c: quz
illorumnegatio Adgerur oblcuritate atio-
nis, augerar pasfione, & depravatoanimo qua-
1is pnlﬂo nonmovet ad negandas Indias; prgzci—
puc autem cumfubfenfum cadere poffit ; An
fintIndiz , volentiillud pergere 5 non ca-
dunt autem fub fenfum praatta Martyria vel
miracula; hinc ex partelubjeéti, cicius negari
poflunt motiva credibilitatis,quim Indiz , non
cx parceobjecti.

Dices Secundo Cumeodem. Quantumvis
fideles , dum fideles funt,paracifine ad negan-
dum poritts Indias quam fidem ; hoc tamen
provenit ex pia affectione & imperio volunta-
tis, captivantis intellectum in obfequium fidei,
quo imperio ceflante, intelle@us fibirelictus,
facilits poffet dubitarc de rebus fidei, quamde
exiftentia Indiarum.

REsronpEripoteftexdidtis. Quodhic
agatur pracisc de folis mouvis credibilitatis &
corum cvidentia, ad quod non indigemus pia
affectiones fed hze fequitur polt aflenfum evi-
dentiz motivorum, & requiritur nounifi ad ju-
dicium de objecto fidei.  Sed quidquid fit de
loc. Negamus quod fecundum exigentiam
meritorum objeéti,quodclt evid®ntia motivo-
rum credibilitacis, non debeat cIiL‘humopa a-
tus potits &ll?‘;rc:lcrclndiis,c_iuém non aflentiri
illis motivis; lict oppofitum contingat ex ali-
quo accidendi,

Dices Tertio. Quamvis major evidentia
de Indiis habeatur,quam derchusfidei , hoc ra-
mennonoriturex €0, quod fundamenta no-
ftre fidei minora fint : funt enim multo majora,
{cilicet veracitas & teftificatio Divina.  Sedex
co, quod minus clare nobis proponantur,quim
tundamentaad credendum cxiltentiamIndiz.,

: REspoNDETUR. l—bcurgum:ntum con-
fundere evidentiam morcivorum credibilitatis

oY

aflenfumq; illis cum affenfu Adei :namatfenfus

143

motivorum credibilitatis , mon innititur veraci-
taci Divina & teftimonio s probafle autem de-
lv.;crs.:,m.egi.-;convi6t1vas’cﬂbr‘alm_nc:s,(]u\r {ua-
dentexiftantiam Indiarnm, quam (inc rationes ,
quz fuadent motiva credibilitatis effe eviden-
tia. Aflertaautem procedunt de affenfi ob evi-
dentiam motivorum credibilitacis,illismeripfis
prabito,quamvis relaté ad revelationem : non
vero de affenfu prebito ipfirevclationi. In-
tereft autem hoc incer affenfisn de exiftentia
Indixz, & inter aflenfum derevelatigne , quod
idem omnmc)mo:wum,quodcﬂ:rni?licvidfns,
& fitmotivum aflentiendi exiftentiz Indiarum,
& fit motivum aflenfusexhibendi , ipfiillievi-
dentiz. Jam autemin aflenfu ideimotivum
allentiendinoneftilludquod el nobisevidens :
nempe motivacredibilitatis; fed dictio Dei in-
evidens. Hine fit ur comparando duos illos
proceflus affentiendiIndiis feilicer & obje@®o
fidei,(emperaffenfus objedto fidei, randem de-
finetin obfcuritatem, non vero affenfus India-
rum: przfumptaenim evidentia phyfica 8 ocu-
laris, quam unusquisque potefthabere de exi-
ftentiaIndiarum habentqueillamtot alii, com-
municat evidentiam affenfui, de exiftentia In-
diarum.

DIFFICULT AS 1L

De ipfis maticuis Credibilizatis,

COnfuTc de hac materia Tannerum , & ante
illum Valent. bic q. 1. p. 4. brevitis habet
Lugod.y.S. 4. Amicus d.3. S. 2. Pont. d.28. 1.
4o.leddiffufifime & enodace Bofius, de fignis
Ecclefiz, Perftringo aliquo. =

Puné¢tum Difficultans 1.

Proponuntur hec motiy

L. Y Ncredibile eft quod DEUS ica fic iz
glorizincurius, & tantus deferroranima-
rum, quin habeat faltemaliqudm colle@ionem
hominumre&é de Deofendientivm, & reéta de
illo docentium,que non aliaclt nifi Chriftiana 3
perpendeenim variaabfurdain infticutis, mori-
lms,qualimtibm,Ethnic_‘iﬂni,Mahomcx.mil’m'r,
Hereticitmis de quorum ultimé hoc addi pot-
cft oftendendo folam Ecclefiam Cacholicam
efle claffem reéte de Deo fengentium &f.‘r:lo_
Ejntiftlun.Cum confter pe f"v.wns,:c!iun,zﬁdc;n
Chrifti non defe@uram fuiile ; antequs 2
refiarcha primi incepiffent | quod lt:'iltif:;;
quem Epifcopatum,fuz profeflionis, pr:'fuiﬂc,
oftcndcl:e potucrunt : quod notat novam illos
fur ) : ul dentes : quicnim
illi prefuerunt Harefiarchis,& non primimab
illis




144
illisperverfifunt ? &tamen fides CHRISTI
temporibus , ad confummationem ICCL‘III du-
rat; & {inuncpotelt provocar: ad Ecclefiam vi-
fibilemv. g. Lutheranorum, ante nonpoterat
ad illam provocari , jam aliaeft, & mutata Ec-
clefia , fa&acx invifibili vifibil's; autigmen-
tam eft , fuifle illam ante deérinam v. g.Lu-
theri, folumqueid excogitatum ad defenden-
dum errorem, quod non novam fidem incho-
rit. Edrecidivillud.  Poguslaus Lefzizynski
Thefaurarius poft Procancellarius Regni, olim
Hzreticus,adicrattemplum fuz feétz , adver-
ritin arcu fornicem {uftentante (‘primiutajunt
cheri ) multum pulveris, quarir cur hiL: pulvis
non fubmovetur : deturpar locum ? Et ecce
fubmuflitavic Catholicus Senex 5 antiquiot eft
ifte palvis, quam ficherefioqua iftud remplum
modo poflider.  Indeilli primainjecta cogi-
tatiomutandi feétam, infidem Catholicam.

II. Totadignirasnatur® rationalis creatz,
flav intellettionealea , & probis volicionibus,
tanquam priuc’::piis recte agendi; qua pars mun-
diitahabetcogitationesaltasde Deq, ac Ca.
tholica Ecclefia 2 expende quid non docet de
Trinitate, Incarnatione, Euchariftia,Juftifica-
tione; ad qua intelle@us nullus fuapee natura
pertingere poteft : quod iplum eftendic hanc
colle&tionem I—PCLiJﬁ[CI a Deo illuminari; & i
tanta ahi de Deo cogitant atque nos, propo-
nancilla.  Cumque tot Seculis contra totar-
ticulos inltitering oppofici, nullus unquam con-
vulfus, nullus ca proprer limitatus, cujus oppo-
ficuminfeéiseft. Quod attinerad dogmara
practica, tantz funtexcellentiz prourab Evan-
gelio proponuntur, & proutleguntur inaffecti-
bus SS.infundat's Evangelio, ut ftupeathomo
ea omniaexpendens. Legantur affecus Chry-
foft. Auguft. Bernardi, Bonav, & nonpauco-
rumex Recentioribus; quodnorat Deum effe
cumhac Ecclefia, illique prafidere fanctis fuis
illuminationibus & infpirationibus: quid fimi-
lcinlibrisEtlmicoEum,Alcor.mo. Hezreticis
Scriptis.  Unde 8 Andreas Przyiemshi olim
Hareticus pofteaCathiolicus & CaftellanusCul-
menfis, dicebac fe, loc, per motum , motivo
credibilitatis, quiﬁ;—:oﬁqunm omnium Scéta-
rum pracipuos evolviler Auctores, & poftea
Catholicos , advertit lemper fetariosaliquid
detogare Deo, folam Catholicam Ecclefiam
plus pra aliis tribuere.

I'l.  Sumus tam diffitilocis, moribus & af.
fetibus,omnes concordamus in articulis. Ecfi
dicantoppofici {e goncordare in articulis prin-
cipalibus; in hoc ipfodifcrepabunt , quinam
funt principales : & fiarticuli fideifunt, omnes
prancipales (unt: quiaomnium dignificativa ve-
nicasprima. Cumgquedecernit Ecclefiaaliquid
efledenovoexplicité eredendum ; tanto con-
fenfu obediunt, rantz doérina viri: & fi qui dis-
obediant,longé funginferiores. Numquid enim

Tractatus 1.

enim Pelagio non fuit do&ior Auguftings 1
thero toralii Do&ores? Comparznmj i il
ruminter{e , fubtilitas tradand; quz n::n
notant Deum curare partes hojus Etcle{”‘j
Amo cim primum Harefiarche magno ar:i'
multos traherent, fenfim defeceruny, u[{cj{'.
exnumero Harefum. Fides autem Cﬂthn;l
calemper manfic; & £ nbinitm[b&*adh;'j'
baturfervide, facile id fuit,quia onih‘an.lff_.
tatesinducebant. i

1IV. Quod unquam regnum crevit perh
quod deleretur & vinceretur? nifi Deys miru:
culoscillud propaget & ferver; quod ipfum
fignum morale, Deuim ftare abhac Ecclefia |
noftra convenit,in quaiplorum Martyoum
merantur undecim millicnes ex Chronolog
Ecclefiaftica.  Accipimusque per hiftoriggy
relacionesipforum euam H:Erc-ucs.:rumm&r;.
tesin Indiis pro fide moti,itemque inter Hyp,
ticos & quidem ranto numero, & tanta fuce,
fione, quod Haretici de (uis, ne perfignesy
quidemaudencrecenfere. |

V. Magnificentia interna & extem ol
clefie.  Quod autinet ad fiagnificentiam .
I‘cmam. Sci ml]_'; in Sc r\},\[um &in ngC MO}
fis quanta magnificencid res Diving trathae
templo Salomon's, & quantiprecii fuit calilifs
cerdons ad tempora Moyfi fabricata 5 b
iplam magnificentiam, Deoiplo, volente & i
étante.  Qua autem magnificentia Ecclefi
Romana,non folim Romaz, {ed &inaliisregio
nibus, ad quam femper rediit,fi foree fuitbells
interrupra.  Quid aurem fimileapud Harai
cos ? nec debetefle quidquam fimile, citm ot
cx nutu Dei, fua admiftrent.  Quisunqun
honeltorum Hareticorum vovet adgenethli:
cam orationem,nt {uus filius, fiar Pradicansa
Minifter verbi? in Catholica autem Ecclefiag:
iamRegius fanguis Rcligiontbosfe mancipin
& quidem repetito, & rant numero, & ilibaty
vircute.  Que & quantaelt magpnificentia e
clefiz extantaregum & principumamgue {ine
cera, tot,ac tam variis actibus, pra{tirarevere:
tia? quam quisalius nifi ipfe Deus acuit. Quod
attinerad magniﬁccnriam&f;»lendarﬁmfuter-
num; ille virtutibus & eruditione fatquiddo
&ies & ernditius Ecclefia Romana? adeatit
catalogi librorum & auétorum, Idque gets
hominum quodipfivel maxime ro:}@mpﬂm!:
putant, nempe {cholaftici Tl]enlugi,lraomPff
fundamenta illorum enervant, ut f”f‘:'l’_m‘u:
illisvelint, quam illis fe commirtere; I&'ilhi*
ftudialevis momenti fune, qui Haretd admv
jora p(’:rtmgc‘l‘t‘Po—tt‘l‘mlt,quilleC‘ICV'a’Pﬂdll L
{cere noupofluor. Dequa ipla Ecclefia PEU'
ponoargumentumAngli cujuldam]@omzcﬂtﬂ-
verfi. Velbe *.égnhcnmurEcclchaanﬂﬂ‘
vel nenbene? fibene, apusDeicﬁ,torjﬂme“'
tenariis annotum ftabilitum, & [‘I”mmpﬁ
Rerumpublicarum produdtum, fi autet 48

g




na B
Am e
e Moy,
fatz iy
kil
5 han
e & di
cclefz
 fegio-
t bells
Lzren-
101000
nquan
e gl
nsal
13,C1
i
h!\'lFrf:ﬁil
ia k¢
e fin-
VErea:
(_}_uad
Jintes-
iiddo-
cantut
genis
}1(i'ni|c

Difputatio | V.

gubernatur : hoc ipfum oftendit Deum ftareab
hac Ecclefia,qua itamale gubernata , {tac con-
tratot herefles.

VI. Adhuncusquediem exEthnicis mere,
reddunturoperi Ecclefiz,fideles ,cum quibr§
eltnecelle, & miraculis , &vitze fanttitate, &
Martyriis agere 3 & i id fiat fine miraculis; hoc
ipﬁlm inquit Auguﬁmns magnum foret mira-
culum, firestam difficiles factu & capru, fine il-
lis perfuadeancur.  Jam autem Hazrerici nul-
lam Provincii oftendere poflunt, lafe,’quando-
cunfuerandem converfam, Exquo arguimus,
non cooperari Dominum illorum verbis , tan=
quam verbo Dei, fequentibus fignis. Conver-
{os ramena nobisinfafcinant poltea fuis princi-
piis, ucfeceruntin Java: quia magis Ethnicifmo
fimilibus , & ad viram moresquelaxiores du-
centibus.

VII. Accipiamus totam colle&ionem eo-
rum,qui v. g. in Lutheranifmo cenfentur {upra
alios vircuubus protecifle: accipiamus eos qui
exCatholicaEccl®fia cenfentur efle fancti;com-
parentur utriusque pareis Virtuees ,  Caltiras,
Merr:ﬁcamo,]c-jun‘m, Amorinimicorum,Fuga
henorisex hac ipfavita, {ubjectio ad Majores;
vincet Ecclefia.  Er cui ufui hzc Deus tanto
numero,tanta {ucceflione infpiraret, cum pro-
batione omni poflibili, folidz virtutis , fi tota
colletioillorum hominum, eft cam conftanter
devians.

VIII. Perpendanturinfingulosferme con-
troverfos articulos facta miracula,quid fimile il-
lihabent? quid de ipfis energumenis {fanandis?
quifiverinonfunt,& tamen probent illosnoftri
veros efle, fanentillos; {i veri, oftendant {uam
in demaoniapoteftatem,qua characterifticaelt
Apoftolatls quibus dzmoniafubjicivncur.

IX. Quammultusillorum populus,quiver-
fatur inter noftros Catholicos,petita Deosutil-
lumilluminet,anficfuabonafides; & fi id non
petit, eft (alrem expedicus, quod fi pre oppofito
illuminaretur, tranfiretad nos : cum tamenCa-
tholicihoc eft poflefloresbonz fidei, nusquam
de hoccogitemus ; de quo quod non cogitent
Hzrerici, extimeid dicere poflunt, nonintime,
{i int formales hzretici. i autén qui ex no-
ftris adillos pérvertuntur, nusquam id facjunt
exilluminationealiquafpecialiincerna, fedre-
[pcf"tu,pnsﬁonc » carnalitate abdudi : judicent
illiipfi hoc in confpectu Dei rcﬂcftanuju(: (e,
ad fuam menctem.

Punctum Difficultatis 2.

An cverwmmiraculum fieri pofSit in confirma.
tionem falfi.

Irca hzc motiva credibilitacis reftar Scho-

latticis difcutiendum : *An verum miraca-

lum praftari posfit ad confirmandum aliquod

14.5
fallum : de quo tra&tant ordinarié¢ Aucores, &
poft illos Lugo dilp. 2.ad Sect.r.Anum. 14.Rip-
hicdifp. 4. Sect. 5.qui dm;vt ; in ordine Era;[ct}-
tis 1}1‘0\-’1;1;‘11:3l'up“-n_]mL"'.|l|5,id non poﬂc.ﬁhcll :
quia defacto funt decreta nonnift ad confirma-
tionem do@rinz verz,utque reddatur nofltra -
des credibilis. Sed pro alio rerum ordine , id
}10ﬁ"~:li-\'ti.

Dicexpus eft. Exaccidentifieripoffé,ut ve-
ruws miraculum \fiar in confirmationcwm falfiper (¢
tamen fiert non pm‘c’,f?.

PropaTur Primapars conclufionis. (Q.n'a
idnon repugnat,& videntur hoc fuadere argu-
menta,ponendain ob jectionibus. Secwnda pars
Conclufionis

Prosatur Primd. Quiaquamvis ponamus
Deum ex accidenti facere poffe miraculumin
confirmationem falli, non fequitur pofle eum,
faccre per fe idem; quia malum poteft etiam
Deus pcraccidcusf:lccrc,msn porgft per fe.

Prosatur Secundo. Quiafiper Deus con-
currercrper verum miraculum ad cﬂnﬁrm;uio—
nem falfiper feeflec auctorillivg falfi, {peciali-
terillud promovendo, firmando, per [e autem
non poteftefle auorfalfi : quia alias mentire-
tur,affumendo figna ceftificantia mentem fuam,
qualia funt miracula,ad figificandumid , quod
nonhabecinmente. Hac ratio et fecundum
mentem Lug.  qui dicit miracula efle voces
Dei : licetid indigearexamine, poteftque illis
eribui ratio , applicantium gantim dictionem
Dei.

Proparur Tertid. Quia Deus non por-
elt efle caufa intendendo ut fequarur aliquid
diffonum naturzineelleétuali, quirtali, urdi-
ctum {upra: quodtamen in prafenti conginge-
rer; quiafequererur affenfs f.:ill'llf-,l,dquc‘ inten-
denteid Deo,quiaagente ;id perfe, in confir-
mationem falfi.

Noro Primo. Quod tunc fieret pet fe mira-
culum in confirmationem falfi,quando non pof-
ferinalium finem proximé referri; ficreraurem
peraccidensin confirmatiofiem falfi,quandoin
alium finem pro:fim(‘: referri poflet, cui poftea
{ubneéitur confirmatio falfi. *

NC.)TU Secunds. ValdeQifficile efle,ex ipfis
exter;oribus, & eventu, taxare veritatem mi=
raculi, R.acio,qniamulrapoiﬁzntiDzrmonc
p;crari miracula, que extrinfecis non poflunt
dnftm_;;ui,qualmquc patrabuntur tempore An-
tlichm[ti\. AdditLugnfqrtasﬁscrinm mortuos
fecundum apparentiam fufcitakic ; facilé enim
Dzmeon potelt hominis mortui cadaver acci-
PE!]L"C,!”L]dFll!CAIT:UVCI'.C,VL'I fibi tabricare; cim
defactoetiamid bofi Angeli prafliterint ;
Angelus Tobix loquens, ambul
dens.

Noro Tc_rrd._ Quamvis de miraculis non
posfit Imbc‘n evidentia Metaphyfica,poteft ta-
men baberi phyfica, ralis fcilicer qualis habetur

(n) aPetro

ut
ans ; come-




146
i Petro,quod ambuletPaulus, quem aliasnovits
cuivifioni poflet fubeffe fallum, cafu, quo phan-
tafma effer. + Etficut ex hac {ufpicione negari
non poteft, evidens eife Paulum ambgplare, nif
ex circumftantiis dubirari poffic, anille ambu-
let; ficnecdeevidentiamiraculorum ; quod fint
vera, dubitari poteft ynifi alivnde {int ciccum-
{tantiz, quzfundencdeillis dubium. Ectcer-
w2, {1 impliciterneganda effet evidentia, quor-
{nmillaranquany motiva credibilitatis eviden-
tia requireret Ecclefiaad decernendum de Ca-
nonizatione San&orum:quorfumillis fidem juf-
fiffet confirmari Chriftus ? quorlum ponc-
rentur inter - pracipua motiva credibili-
tatis?

Oszjrerrur Primo. Deus ut Auctor nature,
po:c{k offerre concurlum creaturz -, & dareilli
poteftatemagendi, previfo abufu, nec propter
hocDeus, diciturefle caufapeccati, cam acci-
dat,praterintentionem Dei.ErgoetiamutAu-
éor fupernaturalis , poteft conferre virturem
agcndimiracuia,prmvidcns abufum illius victu-
tis, & fecururaln confirmationem v. g. falfi; hoe
enim fieretextraintentionem Dei,

ResponpETur. Concedo rotum: quia €0
cafu non cx intentione confirmationis falfi
operaretur DEUS, adeoqueid fieret ex acci-
denti.

InsTan15.Cui Rexdaret figillum, & illede-
ciperet fubdiros , illa deceptio noneribueretur
regi, ctiam id previdenti, nifi foreé permiflive.
Ergo etiam Dcusnon eflec caulailliusfalfi, nifi
pcrmifﬁv&.

Resronperur. Siperfefierer miraculum
in confirmationem erroris, non effer Deus tan-
tim caufa permifliva; effec tamen caufa nonni-
fi permisfiva; efleccamen caufanonnifi permif-
fiva,fiper accidensfieretin confirmationem er-
rortis miraculum. Quodattinetad Antecedens;
pluribusillud examinat Lugo anumero 24.Di-
fparitas pofler dari; quod figillatio privilegiiha-
beat nonnifiunum finem, isque folus figillatio-
neobtinetur : miraculi autem patrandi pote-
ftas collatad DEO ,poteft habere plures fi
nes; potcﬁque Dcps unuminteéndere,non ali-
um , adeoq, permittere,ut ex accidenti,incon-
firthationem falfi fiat miraculum , non autem
per fe.

O Bjreir Secundd, Suar. & Hurt.  Poreft
Deus darealicui gratiam miraculose conferen-
dz{anitatis,que dono; poflet illeabuiti,in con-
firmationem {u*erroris. Rursis fi Chriftusin(ti-
tuiflet;utConverfioEuchariftica {fenfibiliver fie-
ret,runcnonefle ratio,cur in confitmationem
fal{i,nonpoffctul:ibacerdés illa converfiva po-
teftate. Iderh dicendum: Siunus petat fieri mis
raculum,intendendo confirmationem falfi, &
alii, petant idem miraculum,bona intentione,
nuinquidné co cafirimpedirstur Deusa ponen-
doveremiraculo?,

Tractatus 1.

ResrowpeTur. Omnibus dllaisey
peraccidens confirmatio effecfalfi pet iﬂuch;
raculum :quia b alium finem prime, b
poneretur @ Dico : ficut etiam potef darelf
Jum arbicri um, ex quo pcr:_\.a\:cidcns!'cqu;tmj,.
&tio peccs_.mmo!a; non taméinnoftris Prifcipy
poteftinfundere habitum viu‘ufur!n,eoqm‘,‘.{mﬁ

erfeordineruradaliquid difforme nagurp
telleGtuali. Ira etiam pateltfieri,ug decurpot,
ftas parandimiracula , exqua,peraccidesk
quarur confirmatiofalfi s licez nonpoffeiyy
dare, intendendo confirmationem falf.

Osjrcrt Tertid  Suar: Sufcitatio Luy
fuitverummiraculum,a Chrifto, in'confiin
tionem f_ltr:: Diviniratis,factum s quamyis Jusi
non poffent dubirare deveritate miraculiup.
te rotids comedentes cum Lazaro,dubitgbay
tamen, !ilC(\:t cu]pabilitcr,dc Divinit_:etcChriﬂl:
¢o quodillud miraculum ob preces foromfile
zari,potuiffent cogitare,a Deo fadum,

R esronpETUR. Hocargumentum nond)
contranos,fed probare nonmf fecundamCen
clufienis partem.

IwsTasis cum Ripalda. . Poteft Devscon
curtere tanquam caufa per fe inmiracula g
rentia,qua {fecundum {e {unitoperanaruraliay
contigit inmiraculis Chrifti, & miracuhs Pha
raonis,quz tamen puiTcnt credibilem reddes
do&rinam falfam,

ResroNpETUR. PerfeadillaoperaDey
concurrit,hoceft, non per accidens illaadi
pendera Deo,fednen per fe;hoc eftineention
utfequatur deceptio, % non habendo finemai
um, in quem proximé referaturillapateatio,d
quidem concurrendo adillam, fecundime
gentiam pacti,quod interceffic inter maleos
Dazmenem.

Osjicit Quarto Idem, Si Deusnonpotel
conficere miraculum in confirmationgm dv
Guinz fallz,per{e;nec potelt per accidensiqul
dubitare poflemus an non alia miracula el
fuerine, utin illis Deusintenderit alium finem,
& non copgimationem verE fidei.

R £ s poN b ETcitarus Oviedo. Quodt
{tra fides nonpoffic per hoc enervais q}:iaa&qs
fideinon poteft ferriin revelagionem falfoest
ftimatam s gue refponfio e

Non SATISFAcIT. Quianonquatibse
certicudine fidei, petibili 4 parteprincipt k_d
quzrimus qnomodo il'llpf!l‘ﬂ].‘i posht ac?u! ffl"
tsfimus,przlucente morivo,quodeﬂ:m:mcn =~
fiforce funt fada, nonad conﬁl'mallfiﬁﬁ}‘{oc.t["
nam Chriftianam. Dicit O\'icd.alxllngctffi”
reddi credibilia noftra Myftetia. Ergo il
non ftar Ovied. in defenfione miract_:lorulmw
Dicit deinde: quod error ratione mlrdﬂf}"";

rum; non eflet in tota Ecclefia. Sed oinJ,IF'- nJi-
precedit de miraculis; q.'-‘ibus{otahCCIkhJ
titur.

L poaidel
Comumonrus eft quod adferr in hnc(;-c“

arglibe. |

-



tione,
mal
tio, &
nell
efics

putc:T
n do
syl
gal
nem,

d no-
adtus
o el

Difputatio TV

Oiedo,jamque inante poficum eft. Nempe ex
co,quodaliquid de potentia ;J.l:!u‘.ur.llﬁcr; pet-
eft, non eftfufficiens fundamentum ingerendi
prudens dubifi,an it.l_d{.f';u}qﬁ!crit: le poten-
tiaenim abiinlumpollcnto:m_na.u:cidcmm,qu‘:c
fenfu percipimus, efle ine {ubjectos non poilu-
mus tamen dubitare, anmodo ita contingat u-
niverfaliter. Czreruminaliquo particulari ho-
minc , poll'cc ob c!ii}.tmmcioncm;1rtciuc-fccrc
credibilitas ex miraculis dc[nmpm;lcdwrolurm
denti dathoc occafionem diligentitis nonnifi,
inquirendimiraculi. ’

Appo, Pefitahac propofitione Prima.Per
accidcns,pnrc& Deus vero miraculo confitma-
redoétrinam falfam Secundis. Deusperle,con-
firmat micaculo do&rinam veram , eltlis an
ad primum,anad fecundum genus {pectentno-
ftrz fidei miracule 2 decernitque fidelis quod
fpettentad {ecundum: qm\:quamluﬁ:b_mr,non
erat ullus alius ﬁniﬁ,qui p:'udcnrcr adverti pol-
fer. Ergo effec temeriras, hzcmiracula, & hanc

Rursus non rard ipfimet

doctrinam raxac®,
docentes , ( quod fecit Chriftus & Apoftolidi-
cuntfe pacrare ho‘cmnmculurn in confirmatio-
nem nennifi doétrinz : qua exaltera parte,quia
nihil abfurditatis imo fanéticatem continet,
concludimus certod evidenter moralicer, fadta
illa miracula, in confirmationem ¢jufdem do-
Grinz.

Punctum Difficulcads 3.

De motivis credibilitatis inrudibus.

Liqua de iftis motivis €redibilitaris in ru-
4 dibus dicta funt {upra quaft. 1. difficulta-
ter. pundct. ;.lbdvcuiumin{LlpCL‘:lF]ql':’.L'xpcﬂ—
dendaR ecentiores motivum credibilitatis,quo
Ihovcnmr rudes & pueri,appellant Difcernicu-
um.

Primus modus fxi;,-ﬁmx ds,

Exericat Primo Perez. SupponizguePrims,
efle penitusimpoffibile naruralitét, qnodin re-
busobfcuris,intelleétusné dubitet. Supponig Se-
cunds elle verum miraculum, quod credens res
obfcuras, credat fine dubitatione, Supposurz Ter-
t/o. Propofitoarticulo vero fimul cum falfo,ru-
demillum hominem expeririillicoin fe, quad
circa unum, nempe circa verum , poflic non
dubitare; circa falium € contra,experitur,fe
non pofle non dubitare. Supponit Quarto.Rufti-
cumrepcerite& videreinconfcientiafua ob]iga-
tionem credendi fine dubitatione arciculum ve-
rum, & fimul fenon obligari, ad articulum fal-
fum, absque dubicatione : quia nullus obliga-
ruradimposfibile. Hxc relacavide apud Hau-
noldum.lib. ;. n.193. Hecexplicatio.

P
14.7

Non Sariseacit Primd. Tumquiadebu-
iffeccumaliqua himitatione dicere Perez quc‘)d
!';mnl.‘mﬁbi]gm(:ualircr,qm}dinrclms obfcu-
ris intellgétus nondubifer; nam non eft major
neceflitas circaoblcura dubitandi, quam fitne-
ceslitas, penetratis pramidlis allenlug; c\!nrbi‘
to, prodireinailenfum & exercitum conclulio-
nis; & tamen cft posfibile ne prodeatur, ca-
quuoalit\) ficdiltracta mens, & avocetur, Tum
quia. Cumbicagatur de Rydibus potettillo
rum itacile debilis c.}pacmas,urmi iftas obfcuri-
tatesnonattendant , & in iftis qui cultiores
funt, poteft intervenire tzdivm & nolitio talia
examinandi, adeoque circa obfcurumnondu-
bicant. Tum quia. Siimpoffibile eft natu-
raliter in rebus obfcuris non dubitare inte!le-
&tum,cum hoc Difeerniculo polfitoin rudibus,
adbucrigoresé maneat actos fidei dubitabunt
circaillumrudes, faleéantecedenter; quomodo
ergo verum erit [uppofirum tercium,qnod Ru-
des experianturillico,fe circa verum articulum
pofienon dubirare; 8 fi miraculo auferenr du-
biratioantecedens, miraculo asfercur obicuri-
tas fideijadeoque jamnoneritactusfidei: cam
deellentia a¢tus fideifit oblcuritas , aucdearri-
culo dubitabunt,cum imposfibile fit naturaliter
circa obfcurum non dubitare faltem antece-
denter; fiautem facic illud dilcerniculum non
dubitarc,inipfo exercitio Actus fidei,hochabe-
ljum omnes fideles, in fentencia negante Actus
fidciinfirmos.

NoxSatisracir Secundd. Tumquia,fi
eft yerum miraculum, quéd credens res obfcu-
ras,credat fine dubiratione,nullidabuntur He-
retici mareriales, namilli, hocipfe quia mate-
riales funt , credunt, fuos errores tanquam re-
velatos,adecoque credunt resobfcuras » & cre-
dunt {ine dubirtatione , quiacredunt nifu & ra-
tioneaflentiendi fidei debita : adecoque uc illis
videtur certiflimo , conlequenrer {ine dubira-
tione; & i dubitarent circaArticulum czrero-
qui falfum, convincerentur camen illum efle re~
velatums hocipfonon mattriales fed formales
Hazretici ellent. Nam quantumvis putatitié
revelatum , non poffit efle obfeGum fide; , ta-
men nolle aflenriri affenfuxerrisimo & affenia
fidei, objecto quod putatur effe vere revelatum,
‘L:‘PI_];HH‘ qui_d im:Iu[gn m intra latitudinem objeéti
mh.dciltarls. _Euuiicnsctiuminln‘crcucismu—
terialibus contingere , utcredant ine dubita-
tione res oblcuras, aleerurrumincervenier : aug
quj;lpazcﬂ:qn‘scrcdcrciincdubitauonc absque
miraculo,cijusoppofitum \'uiujrl"crcz}au[\:c_
rummiraculum pofle

um tficri in confirmationem
falfi,quod videturablonum.tum quia poteftali-
quis itaeflereverens fui Domini,utrei cxtera-
qui ableurg fibi commiflz, aflentiatur fine dubi.
tationc:neque ramen tunc intervenicr yeram
numcurum;ochir:miaq; illaintelle@ s, quam
requiritS,P.Ignacius,cftobedientia fine dubira.

{n) 2 tionc




-

5 e

148
rione,& tamen i quis ira obediatin re fibi non
nota,qué djam miraculi fic,¢gre perfuadebicur.
Tumquiaexaminandum venitillud Ly {ine du-
bitatione : Nam {i fife ullomiraculg, Doétus,
(neque enimhzcmiracula pro doétis videtur
exigere|Perez cum loquatur de Difcerniculore-
fpedturudiom)porelt credere {ine dubitatione,
imperandofibi actum certiffimum, poteft pe-
netratamotiva credibilitawis,cur {ine ullo mira-
culonon poterit gudisimperare fibi fidem fine
dubsitatione, poft penetratum motivum credi-
bilicatis fibi fufficiens. Rurfusvel hac dubita-
tiofinequa credirur, excludit etiam tentatio-
nemaliquam & refutabilejudicium de dubitan-
do,& hzcimmunitas viderceur fine fundamen-
to adftrui , velcerté creduntfine dubitatione,
quiarefelluntomnem dubitationem,eliciuntqs
aftum fidei certiflimum 5 & jam hocertillis
commune; etiam cum doétis.

Non Sartisracit ~Tettio. Cum nega-
tio illius dubicationis voluntaria,autfaltem ex-
perimentalis,non pofliceflefinemorivo, de hoc
ipfo queritur, quodnam {ic motivim, inducti-
vum ad hoc, & ita vaftum ac conviétivum , ut
nonpoflitdubitare. Quoditem, itavaltum
monvum, utexpetiatut rudis, circa falfum arri-
culum,fenon poﬂé nondubitare , veréque jam
ille non effecrudis,fed & doctior do&iflimis,qui
circafalfum articulum experiuntur fe pofie du-
bitare ; magis enim participarent de Deifcien-
tia, quz excludic omnem dubitationem, unde
inquitere folent dodti,an hoc velillud fitarticu-
15 fidei, ufficierqueingeniofisfimis fcholalticis
sere ex rudibus,quid tu fenrisznam fi dicanc
illisfenon pofle non dubitare circahoc,inferen-
dumerit, non effehocrevelatum , cum per mi-
raculum patratumin rudi homine, difcerni id
poffit. Etramen videtur experientid conftare,
quod tudes,fiexperiuntur f¢ non pofle dubira-
re circaarticulum verum, etiam experiancur fe
non pofledubitare circaarticulum falfum, quia
velillam fibi perfuafumhabent, vel quia cermi-
Nnosejus non pcm:tr?mr. Tum quiade hoc jpfo
quétitur, quod fic motivum illius obligationis
credendi fine dubitatione articulum verum?
Recurresadrevelationem relucentem: redibic
quaftio, quod habeatur fundamentum @ quod
motivii credibilicatis, circaillam revelationem
factam ? Tum quia nullus quidem obligatur ad
impoffibile, fed reditquaftio; fi purarec articu-
lumfalfum , rudisille,eflerevelatum, renererur
illum credere,licetnon crederet; qua hujusim-
pofhibilitas , ne rudi apparear articulus falfus,
ranquam revelacus:Rursus fiimpotlibile eft, ut

-arriculum falfumaccepreriine dubitatione ru-

dis, nullus ungquam rudis fier hxrcncus,quia im-
poffibile eft illum habere dubitationem inarti-
culo fidel, Quodfiillud Ly : Nullusobligarurad
impoflibile, fumaturrelaté adarticulum falfum
delncacnationey. g SpiriclsSanéti, ceré hoc

Tracatis I

non cft objectum impoffibile, poffer enig:
catnati. i

Secundus Modus,
. |

Exrricat Secundo Pallavic : apydey
dem. Quodiftud difcerniculum, confifiy,
quadam apprehenfione fingulari& faprahumg
na, dequa dici }?osﬁ: s Net wox bamimmﬁm
Adduntalii Dilcerniculum hoc ftare, inillyg;,
narione quadam incerna, quede fe ipfa dicy,
Ego (n\rr; vk Deiinimil abilis anatura, ¢ wijfy
2e, quid i’amrﬁ'{m‘ nunc verum dicat.  Hecily,
minauo reflexe cognita , haber eandemyin
caufandijudicium credibilitatis, quam hibey
motiva crc\dsbzlira_tis » & perhanc illuminag.
nemreflexé cognitam , determinaturinglle.
ctasruftici , adformandum judicium evideg
credibilitatis, ut poffic elici & imperari afusf.
dei.

Co:.\;rnahaj]c explicatiogem propofita g
gumentaab Efparza, defenditibidem Haug)
dus , pofted fuapropriaformar, B¢

ImrocnwaT Primo. Indlluddebet ferire
folutio fidei, quod ultimo reddimus pro raio: |
fe, quare credamus v. g. myfteriumincamati |
nis; alids convinceremur crederelevicer, At |
qui pro ratiene ulrima, nonreddimusaliqun
illuftrationem , tanquam motivum formals |»
Quod. Ergo nulla hujusmodi illuftratio, el
metivam credibilitats, feu motivam ceeded |
di,deviaordinaria, Minor probatur. Quit j
fi quis interroganti Judzo, quare credatl:
carnationem , refponderet , quia fic illumi-
nor ad credendum , tali illuminatione ; quz
dicic fe effe vocem DEI, & Parochum ve:
rum dixifle, cam dixic verbum efle Incatng
tum; numquid Judeus non riderct talemin:
ftruétorem, & non dicerec 2 Audivitum
Parochum , hoc jam f{zpits dicentem , el
nunquam  expertus fum talem illuminito
nem.

Responper: poffet. Secundum fatum
quaftionisin prafenti,nonidelt difeerniculum,
in quod ulturgo refolvitur fides ; hoc enmé
DEI revelato, hinc quantumvis llominario
nomficultimum refoluterium fidet , adhucipl
poflct effe difcerniculum.  Vierge iftivs 2d:
verfionis tranfeac ml:um.Deindcargumcan
probatmulcum, probat enimnee nodtliacrcul;
dibilivatis fuperitis enumerara,efle rotivam &
fenstis,quiafi hac motiva proponeret Chrilti
nus;relponderet Judaus,pridem hazcnoyi; ot
temen convincune,& tamen hoc non oblbnt:
poﬁuntiftuddi!ccrniculuminpo&isacmmq{" x
va credibilitatis.Item non poflec ulcimum relo
lutorium fidei affignari ; ipfum Dcmlmtcug-_
pletum ur velis, quia rc‘fpondﬂc’,]”d?”f’&ﬂrm
vifle propoficum,quodid Deus dixcnr;l,dq\

s . sdidDets
illis complementis, fedfe nr:garf-‘,q”f’d"ji\.m[




bem |

atio-
elle-
ders

usfi-

aqr
1ol

rire:
atlo:
Jatio-
At
1&3 il
mals
y, et
den.
Quia
¢l
i
quz
1 Y0
arng:
min:
U0m
, fed

a0i0-

i
Jum,
melt
natlo
iph
5 ade

fa
edi-

Difputatio 1Y/

dixerit: & quod aut verafint complementaaut
fufficientia ¢ nihilomints hoc nonobftante,
ipfum: Deus dixit, {ilmpmm,cum {uis comgl;-
mentis, eft (wfficiens monvum fidei. Ergo &il-
lius difcerniculi, ex hac refuratione Judzi, non
{equeretur infufficiencia.  Et ficue propofitis
motivis crcd;bilit:ﬁia,prrncgamequ:jluimu il-
la effe convincentia, rejiceremus id in pertina-
tiamipfius , &inpeccara quibus {e %rm'ignum
prafticitgratia Divina, ita & in praefenti,idem
fieri poflet.

ImrucN AT Secundo. Sidarerur hujusmo-
di difcerniculumingernum , inter locutionem
veram & fallam Parochi, deberemus illius me-
miniffe , ficaromnes conftanciffime memine-
runt {uarum vifionum, aut falcem maneret me-
moriain confufo, utin Rege Pharaonc {fomnii,
cujus eratoblitus. Arqui rufticorum nullus un-
quamﬂllnlil:uscf%a(fmcr:.{'uEmimmodillJi[ccr-
niculum expertum efle,& abillo l'cﬂc,}'c cogni-
to, tangquam motivo credibilicatis , fuille per
motum,utactum fidei ficmifimum elicerer, &
&z quod ad movendum non minorem vim ha-
habuerit,quam fi, vidiffer millena miracula in
confirmationem fidei fieri , & {i rufticus tale
quid affererer,pro homine impoftore, aut pha-
natico haberetur.

Resronner: pofler. Inquirendo ex Ar-
guente: Anille ad fingulos actus fidei 8 reci-
m-.mn-.sﬁymm!iApr-!%mlwi , experiator{e mo-
verimortivis credibilitatis vel non? fi non, cur
cx1giruirca difcerniculom memoriam prafen-
tem; fiexperitur , codem jure illi credendum
erir,acrudibus, fihocde fedicerent.  Quodfi
fufficiat vircualiter nonnifi concurrere tanc illa
metiva, ob facilitatem acquifitam eliciendi
idemdicentoppofiti. Deinde im-
war enervari ifta illuminatio S

actiis fidel
merito vide
tiis Sandti, cum illa revera admice
infra. Querereitem reftabit exarguente, an
itamoveaturrelztione Martytiorum , {ubico-
rum, & Miraculorum patrateru m,in confirma-
tionem fidet, atque moveretur fi hzc prafens
luftrarer oculis, difcurercrindagine: fi zqué,
curidnon putabitut impoftura? finon zqué &
tamen hocnon obftante, motiva credibilicaris,
funr do&o virofufficiens difcernicelum,curet-
iam rudibus prdiftum difcerniculum , quam-
visnon fit ita evidens, {ufficiens non erit * Cer-
té quidquid fic,aniftud difcerniculum feu illu=
minatio reflexo cognofcatur , tamen ¢illain
fingulis actibus fidei ,etiam doctisspralucer, ue
innuetur infra , ubi de illuminatione Spirit(s
Sandti.

InstaT Primo, Sicut certisfimum eft quod
al‘.q;!oi‘um;‘.&umnlmbunrumn:biw‘:!bm.m-,im
ctiam certislimum eft, quod non oblivi{camur
omnium, rufticivero nunquam dicuncfe b ujus
difcerniculi recordari.

REsroxDERT potelt.

3Dk~

p
r,dequo

Inatuquidem exer-

149
cito, & utendo termino illuminationis forté
aliqui non rcfp\-.:nn’crcm, quanquain etiam re-
1'1\0E1:iurcm {ubhis quivalenter rerminis:Deus
meadbape fidem vocavit: fed in actufignato,
ad hocrefponderent, quod{ecnri fint fe legici
meé dicturos Creds , que {ecuritas , in gratam
Salvatoris referri debet , adeoque etiam inillu-
minagionem.

InsTAT Sccundd. Nemo oblivifcitur per e
lﬂqucndo ftatim ,contra&um nitorum , quia
inducunt gravemobligationem. Arqui obliga-
tio credendi et omnium graviflima.Ergo fihac
inducitur per dilcernicalum a2 Deo infulum,
non ohlivifcetucillius rufticus,

ResponpeTur., Camadadtusfidei,eriam
per objicientem, requiratur illuminatio Spiri-
tis Sandti, illaque fir faltem in parte, iftud dis-
cerniculum, non debet dici quod illius oblivi-
fe: es, licercam cxplicare non poffint:
pracipuc autem quiaactuum internorum expe-
ricnoiaft xionem, ctiam per arguen-
tefn,quantumvisinre gravi, non lemper habea-
tar , urnon habeaturin prav®a illuminatione,
quE ex doctrina Tridentini datur.

Instar Terrio. Unde conﬂ.i[,qu&d dilcer-
niculum Il;critpu:ifag illuminatio interna quam
cxterna,danturqueactus , quornminonhabe-
mus memoriam. E[E;Ol}gtcnmiiij;,\_'\‘OCL:Sr‘t-
iam extrinlece fuifle percepia, & tamen non
meminiffentruftici ; & ficur quia infolens eflec
illas voces audire , meminiffent illarum ruftici,
ita quiainfolens cft,il]mninatioiu;.)crimtm';ﬁis,
xquivalensin efficacia infinicis miraculis, me-

RE sroNDERIpoteft. Sicurpofitapradi.
atione exrerna,clt necefle ponere illuminacio-
o internam concra Pelagiavos , itaquantum-
visillud forer difcerniculam cXternum,require-
retur internum , quicquidfic, an iplum fundet
fuprafereflexionem. Et cumarguens licer non
admictatilluminationem illam pro dilcernicu-
lo , admitrit tamen eam proantecellivo ance
actum fidei, refpondere d@bebit,an experiatur,
anmeminerit illiusilluminationis,

ImrucnAT Terno. INuffaticillaelt utique
adus intelleGualis. Ergo deber pofle aflignariil:
liusobjetum : Hoc,non eftlocutio Parochife-
cundumle fpcc’hm; nam hzcetiam peradtum
naturalem poreft reprafentari& reprafentatur
quando Parochus tallum dicit : non etiam pro
objectohabethoe, quodeft cffe derivaram i los
Cutione pﬁrxt:erita Dei,hocenjm eft obje@um
11;1.11115:1th15ﬁtl1ci. Dcnin}l.:c uno verbo dicendo

arochum dicere verum;affirmacur id a&u lj-
bero: lllaminatio aurem illaquz eft difcernicu-
]171[11,71101&1 eftactus liber, fed fit in nobis fine no-
bis.Ergo debereflealiud illius objectum , atqui
nullam poreft aflignari.

ResronpEripotelt. Quarendo exipfomet
arguente; quid habear pro objeéto illuminadio
n) 2 Spi-




1O
Spiritiis San&ti? quam indubi¢ ipfe requirit ad
aétum fidei. Attendendo rursisad ea qua pro-
porit,ca etiam non convincunt. Nam praci-
{is que affumuntur , gantumvis locugio Paro-
chiforet obje@um illius illuminacionis , nihil
impeditet , quominiis peratum fupernatura-
lem reprafentata ( quipoteft verlaricirca idem
objeétum cumactunaturali , ticulo fupernatus
ralis fuz, fpecialits ira poflec cercificare, uenon
certificat actus natwralis, {icut certificac revela-
tioveraa&ui fidei in Catholico,nonceruficat
in Hzretico. Diciitempofler,objectum illius
Illuminationis efle locutionem Parochi , fed
proutdetivaram alocutione praterita Dei,qua
in tantam erit objetum ipfius actus fidei, in-
quantim fiftic in locutione Dei praterita qua
tali: aurem objectum difcerniculi , inquantum
fiftic potitis inlocutione Parochi , quantumvis
importante fimul derivationem {ui, a locutione
prateritaDei.  RursusNego hoc, quod actus
liber cum adtu neceflario non poflic habere
idem obje@tum, ucdefacto idem elt objectnm
amorisliberiin ¥ia, 8 amoris BeatiinPatria. In-
fraeciam attingetur & objeétum hujtsillumi-
minationis, & quod hzc Hlluminatio,interdum
ficprima operatio, interdum (ecunda.

InsTaT Primo. Pauld quidem aliter quam
hic proponatur , excerpo tamenea, quavi-
dentur poffe adduci , ad impugnandam,
prxrcquiﬁmm ad actum fidei Illuminationem
Spiritds Sancti. Hzcilluminatiovel eft{ecun-
da operatiovel prima: fifecunda, talejudicium
cfler evidens, utpote non dependens ab omni
imperio voluntatis , 5cquc evaderer fidescvi-
densin Atteftante; quiatam veritas,quam lo-
cutio Dei cflet evidens, poifentque in codem
intelleétu conjungi duo judicia contraditoriag
nam ftance hac illuminatione poifet quis dice-
re. Non datutlocutio Dei de hacre, & tamen
illa, illuminatie diceret {e efle locutionem Dei
dehacre. Non etiam hacilluminatio effer pri-
ma opetatio: quiahocipfo hzcilluminatio,non
effec obje@um formmale. Quod , ipfins adtisfi
dei,&c. &c.

Resronperuk. Pofleeflehanc illumina-
tionem , etiam in linea fecundz operationis.
Quod illud evidens effec judicium evidentia
experimentali cercum eft,quia tamennec elfler
principium lumine naturz notum , nec conne-
xionem proximam cumillo dicens ., ideo de-
mus,quodad fuiaflenfum non indigerer impe-
rio voluntatis, nihilominus fuaderet utimperec
yoluntas actum fidei: neque tunc fides evade-
rerevidens in atteftante, quia daretur quidem
evidentia experimentalis Allius atreftationis,
fednon evidentiaPhyfica, autMetaphyfica;
quod hoc Deusdicat, necadferretur pro aflen-
tiendoilliarticulo , etam accedente i1llumina-
tioneilla, non adferrecur inquam aut principi-
um lumine naturZ notum, aut proxXimaicum il-

Tra&atus 1.

loconnexio,qued {ufficcretad obfc11rilntcm{1
dei, Pofita autem illa illuminatiope quz i
ceret, Eft deboclocutio Deis poﬂ'ctquidcm!:l-
bere adhuc diffenfus ; Noz datur de jy, L'ama'-
Dei: quia tamen ille diffenf{us non pom:rem;ﬂ
nfii infenfu divifod priore illo contradiog
ideoadhucnonfequeretur 5 pofle fecum o
duo contradiétoria. EEil’;lqllaHdDdiCD.Arp;
Petrum, cumlibere amem, ]:)OtLlifi‘C[VClllﬁcar‘L‘ !
Non amo Pgtrum i quia tamen hac vériﬁcm
foret nonnifiin fenfu divifo , ided necdum f.
queretur , polle fecum ftare: Amo Pemun
Non amo Petrum. Polﬁ‘t&tmmdici,quﬁdl“; |
llluminatio fit primaapprehenfio, quam etig

nosnon dicimus in noftris Principiis objeftup
formale Quod, ipfiusacts fidei.

INS:I‘AT Sc‘cundc‘). Vi lmjusil]nminationis, |
actus ider eflet evidens , nullo indagcnsimpg.
rio, quiaficret per {pecies proprias fui objett,

REseonpETUR.Quidquidiic demente P2l
lavic: cur pofita illa illuminatione non effets
&us fidei evidens,dictum fuprf,  Quodauten
addit defpecicbus propriis [ui objecH, hog i
examinandums nam imprimis illuminatioin.
quantum c:'ldi:ir. Expcr!men"takm (cientiam, |
non cognoleiturper {pecies , fed perleiplam,
ut & omnes alii adtus,quos in nobis experimur,
Sed fecundim hanc experimentalem fcient

am ,non cft objeGum Adis fidei , illa illogi:
natio, ~ Rurstis non apparet, qui illa illuminz
1io, objeétum quod reprafentat, reprzfente
per{pecies propriass Nam utloguitar obyiciess,
dicitilluminatio, {e effe locutionem Dei, quo-
modoautem Deum per proprias fpecics offen:
dic? & firccurrasadboc, quod fufficiar ueill:
minatio per {pecies alienas obliquum locario-
nis reprafentet, exeofe q_uil:ul‘.ip[hmDewdtxif.
quodformat actum fidei, non nofci per fpecies
proprias, cum obhquumlocutionis Dei, non
nofcatur perfpecies proprias. Rursisficutpol
fumn concipereilluminationem, quzﬁt locutio
Dei, in wbliquoimportando Deum, itapofiu
candem concipere {ubhis tetminis. Deushee
loguizurs quocafu, i per fpecicspropriasnon
nefcitur Deus , nec per proprias fpcc\icfnoilcrl-
turillominatid adequate fumpta, licet intuite
va &‘expcrimen:aTinoriria,nCc}"Cr [PCC’“?'["‘
nas, experiar. me id nofcere ; quod no@optf
Ipeciesalienas; per quod ctiam refpondetipor
eft ad confirmationem fecundam & tettiank
Undeexperimentalis notitia illiuslocutiond,
determinat quidem intelleCtum ug necetlard
allentiatur {esllam habere, fednon d?tﬂfmm“-
ad obje@tum,ad quod manu dudit, C““’D;”m
loquentem per fpecics propias non oftendat,
necadferat Principium Iumincmtu:xno:um:‘
autaliquid proxime illi conjunctum, quod ©
quiritur ad evidentiam. e
Instat Tertio Infuper, - Omne T“dm":;"
quod & quatenusreflectituginfe iplum, qll:auc




Difputatio TV. IS

hancreflexionem, eftevidens. Ergo etiam o-
mn]supyrchcuﬁo,qmlaEcx;Lrﬁ?'uftlcxam {eipfam,
clt carenus apprehenfio evidens.  Atqui ap-
g : e s 355 . Il
prehenfio evidens qua evidens , rapit intelle-
Gumadaflenfum. Ergo fi illuminatio eftre-

flexainfeiplam, erit evidens, & rapiecintelle?

ctum.

Rrsronperur. Judicium quoad experi-
mentalem fui notitiam , femper elt evidens,
quia tamenipfum Dl)](.‘(ﬁ.’l’il] uircaquodci},p'ot\--
(‘ﬂ non GCL'.rfLrl‘t{;M'c }‘)CrlpCC!cs pu:pr'ms , 1de0
adhucrtelinquiturlocus actui oblcuro & inevi-
denti, non quidem circajudicium, fed circaob-
jeftum judicii,  Hine & illa illominatio, quo-
ad reflexionem circa e, erit evidens, & atracta
notitiaexperimentali; quiatamen objectumad
quod illuminac, non reprefentat per {pecies
proprias, relinquituradhuclocus inevidentiz.
Erita cum dico. Deus eft Incarnatus, habeo
intuitivam notitiam me hoc dicere, & tamen
hoc non obftante, actus fidei circa incarnatie-
riem, eft obfcurumeo quod nec Deum, nec In-
carnationem, per proprias fpecies nolcam , ita
&in pr;l:fcu[:'.

ImrucN AT Quirte. Per hane Illuminatio-
nemamittit Propofitio Ecclefia facta per Paro-
cham, rationem Locutionis Divinz, quodeft
contra Scripturam dicentem: Qui vos audit
me audit.

ResronNpERIpotelt. SicutpropofitioPa-
rochi, non excludit per Haunoldum ¢tiam mo-
tiva credibilitatis, ne fint Locutio DE] ita nec
excludet illuminatio, ne Propofitio Parochi, fit
DeiLocutio. Inpnncipii\:u.rtcmnoﬂ:rls pro-
pofitio Par )cl}i,non clt Locutio DEL {ed Pro-
pofitio, quid fueric locutus DEUS.

ImpueNaT Quinto. Admilla hac illumi-
nationeincidicurin erroremde Spiritu privato,
quem Hearertici prztendunt.

REespoenDETUR. Cum enam Haunoldus
admittat illuminationem Spiriclis Sanéti,often-
dere debet, cur non coincidat cum errore de
Spiritu privato.

Haétenus diéta refurara funt abftrahendo a
{ententia Pallavicini, & falim attendendo, ne
torqueti pofient ad impugnandui prarequili-
tum Credendi, quod eft Spiriviis Sancti 1lh‘1mi=
natio.  Cetermm illa Explicatio

Nowx SaTisracrr. Tum quia contra il-
lam faciunt argumenta aliqua, contra explica-
tionem Perez pofita.  Dicam enim nullum
pofleefle Hareticum materialem, autnullum
hzreticum ex rudibus: i enim dictac illi Spiri-
tus Sanctus, zque ac noltro rudi, hoc effe De-
umlocutum, &quidemdictione, urvoxnon
heminem fonet, tunc revera rudis heretico-
rum, nonerit hareticus; fequetur enim vocem
Dei fuperbumanam, fi autem non habebit ta-
lem locutionem & tamen credet objecto non
tevelato, reveranoneric materialis,fed formalis

o e R R
Hezreticus. le_!;z'rmfiuzn item erit in rebus
dl1lm~;;:\11iulirujH.t-hmL'L'\'cl.u.t:_.c']u.ﬂv.‘m'[um
:inq'.].m‘.crir-.[o.[{i(mbu*,:lr;Cu'._:lh._u‘ experian-
¢ Tum quia

tur vocem ﬁl}‘.fl’h\ﬂnl’.l]ﬂ(-‘“ 'E'l[l“i:
cum cxpr:‘]iundo nemo 1mﬂir internofcere
aGum {upernaturalem. Ergoctiamnemo ex-
r[wrac:n]fr, poteftcerto & infallibiliter fcire, vo-
cem aliquam effe foperhumanam, transfiguran-
te fefe Demonein Angelum Lucis.  Ec certe
contendant inter {e ®qualis capacitatis duo ru-
des, Catholicus & Hzreticus, obtendant urer-
quefe fentire de f‘uis articulis vocem fuperhu-
manam, quid adteret C;\tlh:llyua rudis, autetia
pro Catholico rudi Dottor Carhiolicus , quo
oftendacvocemin rudiauditam , fuifle {uper-
humanam, Tumquiaexplicari hocipfum de-
berer , quomodo fi aliquavox dicat: Ego fum
wox inimitabiles 4 natird, non puﬂl-: illam imitari
natura: & {1 hanc genericam locutionem, Ly
Vox inimitabilis a maturanaturalicer, dum difpu-
tamis,intranos experimur, corfimilisin divi-
duanonpofliteflfelocutio, qua fe dicatinimita-
bilem a natura, & tamen natumlis. Addo,.{i
hazc illunfinatioreflexc cognita, haber candem
vitm caufandi Judicium credibilicatis, quam ba-
benr vim , motiva credibilitacis; ficutmoriva
adferunt ravionem induétivam ad illud judici-
um formandum, ita & hac illuminario deberet
adferre motivum: quod hxc explicatio, non
tangit.,

Tertiver Modus.

Exrricar Tertio Efparza & dicit Audto-
rem {ufficientem l’n;)polnioms credendorum,
nonfolum debere effe miffom 4 Deo mediace
velimmediare , {ed etiam loqui debere, tan-
quam miflum 4 DEO. Hec locutio propria
Miniftri, utmiflia Deo, clt fupernaturalisex-
trinfecé quoad modam ; quarenusoritur afide
fupernawrali , do@rinz divinitis revelarz.
Demum conferenda erit ifta: locurtio quoad
modum fupernaturalis, cumGimili quoad enti-
tatemn locutione puranaturali etiam :_'x:s'in1fcc:3,
& quoad modum.  Locutio pure naturalis gi-
3“}?‘" audiente namrnh:c:\ bené difpofico, co-
gmtionem conceptls naruralis, cui {fubfiruicur
cadem Locutio. Locutio autem extrinfece &
quoad medum {upernaturalis, quia fubftituirup
conceptul lupernaturali loquentis, connexo ef-
lenuahiter cumrevelatione Divina

: 3 » & approba-
tione Ecclefiz PR

: nerepoteltinaudiente, fia-
pernaturalicer difpofire per Lumen fidei. & i
pepoafien: dilp :.; cn fidei, &in-
fulionem spiritlis Sancti, cognitionem conce-
puas cjus fupernataralis, qui et forma extrinle
4, dl[}:{lggcr'.s veram DEllocutionem excer-
y - | & &
nam,a falfa. Adeft crgo femper Difcernicy-
lum vere Dei locationis
o :
quidem naturaliter, utpo
fupernaturali

a l..ile"n,impcrccptilnia
te proprium idiomatis
perceptibilevero per lupernari-

(n) a4

ralem




152

ralem illuftrationem,qua tamen ipfa illumina-
tio, nihil pre(tare pofler, fi non preiret locutio
exterior, informans phantafiam, & dcp_cndcn-
terabillapereeahensihitelleétum, ad jnfpectio-
nem conceptionis interioris p:‘xcxiﬁcntis, re
ipfa, inloquente.  Heg explicatio

Non Satisracit Primo. uia ipfom
punétom de que quaritur, nempe quO Motivo
credibilicatis moveantur rudes non explicar.
Tum quia Cowcedo au&orem f{ufficicntem
Propofitioniscredendorumdebere eflemiffum
i Deo, faltem mediate, fed quarerereftar; cum
hocfiteriam objectum fidei, qudd hicfic miffus
4 Deofalcem mediarté, quale fic dilcern culum
illiusin rudibus,prcipué i Principiisiftorum,
qui tantum cribuune propofitioni Parochi, &
ctim, non folim fic objectum fidei, quod hze
locutio fit locutio miffi 2 Deo, fed eriam quia
hicipleeft mediaté miflusa Deo, proillo priori,
proillo Antecedenti, quo prait fuz locutioni
¢ & tamen proillo priori jam eft miffusa Deo,&
jamhoceft objeétum fidei; ) quodnam fit Dil-
cerniculum ? Tum quia, Cliim poffiteflelocu-
tio erronea, quamvis orta 4 fido fupernatutali,
ut cum aflererce quis: ficut {unt cres Perfonz
Deitatis, & non plures (cujus rei notitia pendet
a fide fupernacuralitrium & nonamplits Perfo-
narum ) itaetiam tres effe Deos & non plures:
quod erit difcerniculum , huncnonloquitan-
quam miffuma Deo, licétillius do&rinaoriatur
a fide fupernacurali doétrine divinicis revela-
tz, de tribus&nonampliis Pecfonis. Tum
quia, Concedamus quod logutio puré naru-
ralis gignat inaudicnte cognitionem conceprils
naturalis, & quf)ci locutio exerinfece fupernatu-
ralis gignat in audiente bene difpofite fuperna-
turaliter, cognitionem conceprus {upernatura-
lis: quarere reftat quod fir difcerniculum,
quod heclocutio L~ naturalis, hec fupernatura-
lis quoad modum? quou item difcerniculum,
quiaego auditione mea pereingo,ad conceprumn
nonnaturalem fed fupernacuralem? & cum hic
conceptus fit connéxus eflentialiter cum reve-
latione Divina , quod eft difcermiculum huojus
ipfius fidei Divinz? neque id fupponi debuit,
fed explicari quodifam fit talis fidei difcernicu-
lum? Tum quia querere reftar quodnam fit
difcerniculum licetimperceptibile naturalirer,
quod fit proprium idiomatis fupernaturalis, &
quod Sathanas transfiguransfein Angelum Lu-
cis, imitarinonpoflic. Tum quia. Ipleex-
plicans,velinfe,expertus cft hocidioma vel in
aliis, fiinfe 2 Ergo hoc non erit difcernicalum
rudium: fiinaliss, {i poteft cxperiri quis, fe at-
tingere ad conceprum fipernaturalem ipfius
prolponcnris_,l1ochlc explicate poteft,ergo & il-
ludidioma explicare porerit, faltemobjedtum
illjus explicando.  Tum quia.  Afferathare-
ticus e inftigariad fuum aruculum fallum, mo-
do imperceptibili, fitque revera illufio, qua in

Tra&arus I

Dazxmonis, extraordinarié operant
referripoflic: Catholicus ctiam rudis, gioy
impercepribile quidam fcntirc,&jnex’hm[:.“
naturaliter; quod erit clil?:crniculum, i‘};u;,a ”F
demnon haberelegitimum Judiciyy i“:qu;-
Bere? Tum quia. * Concedo interim Idiﬁhl
fieriinfpectionem conceptus interig i
ftentisinloquente , quodnam eriy dilcemi;

lum, concepruminteriorem, effe canrcpmmg:
dei& non erroris , effe fupernaturalen &1
naturalem, utincernofcacur, nongay ’
fupernaturali
nem.

Non SATISFACIT Secunds, Ratiog
Pri_nci‘piorum_ quz fupponit explicans, Tui |
quia fi non aliunde defumatar fupernatury
?Xﬁtrlllllf.‘ca quoad modum, nifi ex €O, quia oty |.
a fide fupernatarali do&rinxd‘wmi:ﬁsrcvc]a:z, :
dicendum erit omnes Herefes, efle fupernay,
rales c{(r;x:ufgcé quoad modum, quia omesgs.
unturdfide 1upcr11.1FuL';:li doGrine divinitisg
v‘e.lata: : fy munt enim ortam ex Evangelio,m |
I intelleéto, tradicione detortadee. Tum iy
hoc qupd eltoririillamlocugionem iﬁdc[‘upu:
naturali do&r;:)x divinitls revelatz,qui, i
_ﬁef‘cs vel eft ipfius loquentis vel aliorums iy
ipfiusloquentis, quia poteftaliquisbenc, & ue
'ad‘cvemum, proponere verum articulum, i
iple illi dilcredar, aut tunc, dum de illp logui.
turynon habeat conceptum, feu fidem loper
naturalem.  Si autem habet ortum 2 Gde i
peroaturalialiorum,qnomodoverm etit,quod
audiens pertingat ad concepeum {upernattr:
lem, quem loquens haber de objcéto, cumie
veraillumnon habeat.  Tum quia cum pofi
efle fimillimus actus ideinaturalis cum aduf
dei {upernaturali, excepro principio Agus, di
cerninon poterunt , quomodo ego fuppoi
explicans, conferri pofle locutiones illas,nem
penaturalemé fupernaturalem quoad modin,
Tum quia etiam locutio qua appellagurextrin
fece & quoadmodum fupernaturalis, inhomite
fupernaturalicer difpofito, poteft gignere -
gnitionem nonnifi naturalem. Conclonetut
enim pius Concionator, probet ex revelation,
Deumeffefufnmébonum, audiaac illum il
ftrazi fide s omnesneclicient amorem fupemi:
turalem? Etliitaeft, cim reftesurScripti:
Qui diligitnon manet in morte, fcientfe omots
effein gracia. ~ Ergo fi tung; nongignitoramd
fupernaturalis, poteritetiamnon gigni cognity
fupernaturalis. Tumquia probandum fuif
ratione aut experientia; pcl'iiﬂg'{“" P”'T”h'
quem ad conceptum alicujus diftinguendo
quodille non mentiatur, reveraque iy m{:-
ceptum deobjeo formet, qualem Pm}m;
itemque quod ipfam conditionem fnpcma[[\u:.
litatis attingar, in eaqueintucatur, h‘a_f;c{t.cur-
tionem, huic Conceptui ihpt‘.maturﬂh[ﬂb i

sl jquidd
tam cffe ; & fi lirers infRicutl, dam ﬂl*‘f“t’]‘iv;

5, mﬂ.lit'l]m

I§ Prie

catur, talifef
conceptui, fubfirgj hanclocyg, ‘




Difputatio JV.

novodifcunteffe de fide non experiuntur fe per-
tingere ad conceprum dicentis {upernatura-
lem , &quodhaclocatio fic fubftituta conce-
prui lupernacurali, qui ad hoc pertingere pote-
runt Rudes? =

NonSatisracrr Tertid. Quiainftantia
delocutione naturali allata habet {uvam difficul-
tatem. LTum quia locutio externa oftendit
quidem hoc concepiffe loquentem quod loqui-
tur, (ed non oftendir, quod revera iga fenciat, &
quod vere loquatur. E:g-ﬁ. etiam locutio quo-
admodum {upernaturalis, licéroftendar conce-
piﬁ.‘c dicentem,hoc, qnnd_ loquitur dicens, fed
ion oftendit conceprum (upernacuralem, deil-
loobjecto. Tumaquia cimnon poffit effe per-
(:Cp[mh:u:.uc':onisnatur:llis:, alia, nifinaturalis,
feclufarevelatione, bene infertur quod locurio
naturalis, gignat cognitionem naturalem, con-
cepets dirigentisillam Jocutionem; fed unde
oritur uat LUClI[iO “][)Clnﬂtllfﬁ“s (’11.1~‘(1d mo-
dum, {ubfticura c_gnccprni (e dirigcnm,gigncre
debeat nonnifi cognitionem fupernaruralem?
Tumquiaduohicdiftinguendafunt.  Pertin-
gentia ad concepium ditigentem locutionem
deveroarticulos deinde pertingentiaad ipfum
conceptum fupernaturalemde objecto, fieft
de objecto conceptus fupernacuralis ad quem
pertingacur, inferecurindubié, illum efle verz
fidei articulum, fuppofito quod non poffic dari
crror {upernaturalis.  Sed inde jam fequicur,
non polle ullum Predicacorem mentiri, ed
quod rudisaudiens, pertingatad conceptum fir-
pernaturalem. Rurfus ;‘imdagare voluero ar-
ticulum controverfum, fuffecerit me niri ad ha-
bendum deillo conceprum {upernaturalem,
potcrogue deillo Articulo conceptum [uperna-
turalem habere, quantumvis non eric decifus, fi
particulariter pro me habuero {ufficientia mo-
tiva, quodficrevelatus, defadtoqueficrevela-
tus. Proponendus ergoeritille Rudi, & tunc
firudis pertingatad conceprum fupernaturalem
loquentis, eritillearticulisdefide; quaproba-
tio, Anid (it Acciculus ideiyvidetur effe abfona.
Quod fi fufficic pertingere ad conceprum fo-
lum dirigentem locutiontm, ciim hac directiva
notitia, poflit effe communis errdri, quirtrahet
fecum fupernacuralicacem: hﬂbd‘itqucvimgi-
gnendi in audiente cognitionem fupernatura-
l_mn? Aqu:‘:mdicm, mr;nlxiliﬁsopcmbimr extra
fe, quamintrafe, nam cxtra e internofcer con-
ceprum fupernaturalem lequentis, & in fe, non
internolcer, an cognitionem habeac [upernatu-
ralem.

= &
Quid tenendum,

ASSERoPrimd.  Nom effe Juris Theolosici de-
cerneve, quo defacto ¢ in Individuo metivo creds-
bilitatis moveantur Rudes. Ratio. Tum quia
¢flet hoc, deinternoacty vaticinari, nam non

TR T R G e P AL

poteftactus internus nofci aliter :
velationem, nifi ipfe aétus, cx cffctu extrinfe-
co, connexionem habente cum a&uinterno,
petnofcagr, & ira ex ¢ifeétu qui eft Locutio,
internofco reluxiflie in mente, e, qua dictione
expreflaflunt. Opusitem .EFE:I'iCiLiIu[l!,p.l’ﬂ-‘“l'
ideaminternam. Quia ;amcm_nu]_lus ctteétus
extrinfecuseft, qui oftendar, quod fitconnexus
cum hoc defaéto & in Individuo motivo, ided
qur.';dniiquisrud]s hoc motivg moveatut , ad
pertingerenon eft juris Theologici. fL]m hoc
quianon elt jaris Theologici diccrci quod hzc
claflis Doéorum, vel mediocricer Dodtorom,
vel hujusnationis Fidelium, hoc'inindividuo
morivomoveatur. Ergonequeecitjuris Theo-
logici ;!ircrc,c}_;bziha;cclams fidelium rudium,
hocdefactomorivo moveatur. Tumquiaipfi
rudes interrogari de fuisinductivisad fidem, hic
quidem fic,llealiter refpondet. . Ergo etiam
ad experientiamattendendo, nen eft juris The-
ologici, unum aliquod in individuo, & defaito
poftore motivum.

AssEgoSecundo. Efe jurs Theologici offen
dere motivg credibilitatis , quibus defaito poffine
moveri Rudes.  Oltenderuntque Theologi
hzc moriva efle motivacredibilitatis, commu-
niaillis, cumdocts, & tota refidua Ecclefia.
Etquiaa facto ad porentiam eft legitimus re-
carfus,poflchoc facere Theologos,reéte often-
ditur, peripfamotivacredibilizatis, quz colle-
gerunt Theologi. Quod autem hzc motiva
fint etiam pro rudibus. Ratio eff. Tum
quiaficffent diftinGamotivailla, vel effent evi-
dentiora vel minus evidentia? fi evidenrtiora -
Ergo & certiora; naminaflenfibus talibus, evi-
dentia 4 certitudine non (cparatur : adeaque
ctiamdodtis convincendis magis apta, quim
quz defadto proponuntura Theologis,ed quod
majorevidentia & certitudo magis {it convici-
va intellectis Doétorum, czteroqui facilivs in-
ventiviobje&ionumin conera. - Siautem funt
illamorivainevidentiora, miniis erunt aptacon-
vincendis rudibus, quia illdtum capacitas, non-
nifi adevidentiaeft. El‘tqnidum'vcrnmm.u:'s\;
illosmoveri particularibus, qiiam univerfalibus
vcrimfibm,mjrufuwitcm ilids poflc objicere, ce-
terumut penecrent, majori evidentii indigent.
Tum quiaSyllogifminaturaliflimi R udium,de..
fa&toinnitunturiisdem Principiis quibus Syllo-
gilmi Do&orum, morales etam demonftrario-
nes, uc qud\d hac Mater diligat hune filium,
conficiuntura Rudibus ; ex jisdem

principiis
moralibus. 3

Ergo idem dicendum de motivis
credibilitatis.  Tum ‘quia interrooari fideles
rudes cur nolint fice fetarii, adtcrant fcmpcr
(ut experientia oftender) aliquod ex monvis
credibilitatis, que funt Communia Do@&is: di.
ccriﬁc{, noneftapud illos feriafexca , necqua-
dragefima, c(ikapud illos Sacerdos ira maritus
utcgo,quibusfi mplicibus termings innuunt mo-

tivaim




154

tivam credibilitatis San&itatem Ecclefiz. Re-
ponicalius,irameiPacres & Avi fenlerunt, per
quodrudis{ufticienter innuir, fe moveri, fuccel-
fione fidei perperud, fidemque fuam non novi-
ter, (edabavo, &a Chrilh}im‘cp:ﬂb. Eritet-
iamquidicatnuncapudillos fic, nuncita in de-
lubrisfic: (linguaenimnoftranencodem mo-
doappellat hereticorum templa ac Carholica,
ideo utor ipfo Ly : Delubra) anteanop habe-
bant imagines, modo habent, anteanon admit-
tebant auricularem confeflionem, nunc admit-
tunt; & hisahisque modis explicant non efle in
illis Ecclefiam unam, & czcera fimilia.

Assero Tertio,  Licet rudes defalto movean-
tur motiviscredibilitatis issdem., gr:z'fam docrs, mi-
bilominus longe alia methods.  Et hoc ex duo-
busconftabit, imprimis quiainterrogati rudes,
femper adferent aliquod motivam, revocabile
ad motivafuperiusallata.  Deinde quiahocea
amplitudine & energianon explicabunt” rex-
plicancdoéi.  Eccerte quamvis ea fubt. itate,
quam & ingenium, &cartificium Logicum pra-
monftrat, nen promantf{uos Syllogiimos rudes,
ut promunt Doéti; nihilominus revbcabilicas
illaad principia Lumine naturz nota', oftendit
illosmoverisisdem Principiis: ita Revocabili-
ras ad principiamoralia , oftendit illosmoveri
fisdem motivis credibilitatis, quibus moventur
Doéi.

Cztertim oftendendum adbuc venic quz fic
diffcrentia motivorum credibilitatis , quibus
mnoventur rudes Heretici, materiales tamen, a
motivis quibusmoventur rudes Cacholici. Di-
cique porelt quod fimili merhodo moveantur
utriusque fortis rudes, & quidem ex €0, quia fi
polluntdodtiillorum, materiales tamen Hereri-
ci,iisdem motivis credibilitatis moveri, quibus
& docti Catholici, fi item poffunt moverico-
dem Evangelio, fi item ipfa moriva {unr univer-
{alia,nonapparct in ipfis motivis diverfitas, (cd
tota etitinillegitima applicatione motivorum,
quia etiam eft illegitima applicacio Evange-
Lii. .

AssEro Quarto.  Deferendum multnm offé
Seanritaticuedam ," quarndes Cathelici, ex gratia
Salvarvorss 5 freti , procedunt in imperando [ibi
Aitum fider. - Quam fecuritatem, priores illz
explicationes, (emperinnuebant, licctvariis vi-
is, qua {ecuritas, licetfubaliqua pecfona & lar-
vahabeaturin materialibus harericis, longé ta-
mentenaciori & magis fatisfativo modo , ha-
berurin Rudibus Catholicis; ita, utfi darecur
intuitivanotitia (ecuritatis, quam habent mace-
rialeshxretic, cum fecutitate rudium Cacho-
licorum, majorillaadvercerstur, exigente illam
ipfaconnexionecumobjectorevelaro, & illu-
minatione SpiritdsSanéti: de quainfra, Et
hoc puto fignificare illam doctrinam Perez;
quéd fine miraculo non poffic fieri ur credat
quis res obfcuras, fine dubitatione. Innuit

Traékatus [

item & illa propofitio Pallavic: quod aydy,
vocem fuperhumanam.  Innuitideny -ﬂ];;“
pofitio Efparza quod rudes audipy, idi..[?
{idemdicdedotis Catholicis) PTUPIiuml;:'.: i
tionis fupernaturalis. Ccrtécniménﬁgn':sh;
iccuritas eft, habere magna quidem ey ubw&:
fednonex modoapptchemicndimntLvac}:;“J
bilitacis, nihilominus credere fecariffime m.l
J_ar'mni 3 & Gicurdixit Auguftinus: Mngmun;"
{e miraculum fi fine miraculis dieagyr ﬁdtiC;.
II]ohcg propagata, ita magnum eft miraoyjyy
& Deiloquentis opus , C”‘id“”““m"“"nucd.‘
bilitatis modo rudibus debito penerrare, sml
men cvadere ad actum credendi, cum iy
previa lecuritare.  Per quod videnr et
fierifaris , doérinzillorum Magiftrorun |

5 v : £ 0l
principalihoc punéto, concordant,

E i

AssEro Quintod.  Securitatembane, it
connexione cumobjeitorevelato, principaliser .
dere, ab ilinminatione Spiritils Sanéti, Quinf
indoétis,multo magisin radibus eft necefle
mittere: & Ratio eft, Quia ciim illa feys.
tasin re tanti momentinon poflit referri inmp,
dum ver(andirudium, cicca motiva credibili
tis, adeoquein aliquodnaturale, referri debebi
in principia ﬁlpcmammlia,ncmpc in 1 luming.
tionem Spiriths Sanéti, renentemfe ex partein.
telle@tiis, & Piam attectionem exparcevoln
talis,

Neceffitas hujas il luminationis in univerfm
colligi poteft ex auctoritate.

Prima Auttoritas S, Thoma 22. q.2.An
9.ad3. [Inducirur ({upplecredens ) anddorii
Divine doctrine, mivaculis confirmata ;g g
plis eft interiori inflinclu Dei moventis, e mi
lewiter credsz.  Ubinomine inftincusS. The.
mas, illuminacionem SplritﬁsSnnfh&Pim af
fectionem incelligit.  Requinturqueiliauli
motivaexterna cred:biliratis, quia clt ultrami
racula. Illud autem Ly Quod plus ¢ff, nondi
citcomparationem , majusné fitquidmitac:
Ium, anille inftin&us, fed folim diete, fuperadi
ctiam miraculisinftin@um Dei, illoque com-
plericrediturum, in fecuritatequadam, ifaﬂf
hicinftinfus Facerveniac, etiam inauctor
Ecclefix acceptanda, Nec dicendus eft [eri-
ter c?cdcrc,qui nixus motivis credibilitatis ine
hocinftinftucrederet,defactoenim noreftcte:
diturus, & i fineinftin@uDeicrederet, o0
crederet fupernaturaliter.

Responeer Haunoldus. Hocfolimk
gnificaria$. Thoma, quodleviter c'rr:d‘crrf:q“?
NOIL EXAMINatis MOCIvis c1'ca'1bx!irans,hnclomﬂ't
diétamine prudentiz crederet,cum rcql}i_ﬁf“:
judicium prudentia, feu ]L!diCiugllcrth[?lj ﬁ’
proponensobligationem &lmncﬂ.lltt‘l‘ﬂl%ﬂ .
di: & hoc fic per Inftin¢tum Spiritus -F”ff:
nempe per primam gratiam & auilivm lope

3 i : ~ 3ot i Lumen |
natutale, ita ue fﬂpﬁm-’llﬂfamﬂs hidetin L[u.]..;,




erfuny

LA
oritite
: g
£ 1
The-
m af
ultea
2
1 di-
raci:
raddi
com-
itaut
ritate
levie
fine

ECie:

non

Difputatio IV.

rll["CT!‘I:]I‘lll':‘.]Cjtal‘l(ll}lJIll caufam efficientem re-
feratur.

Contra. Concedo quod leviter crede-
riet, qui fine didtamine prudentiz crcrnic_*r_c:, {ed
quarere reftat, annonex mente S. lho!_n;-::
(verbisillisindicata) conftet, quod po_{E ;Lnilq-
um prudentiale deillis miraculis confirmanti-
bus fidem, fuccedere debeatiple inftinctus Sp1-
ritiis Sandti, cum deillo [;mqnamdc aliquo di-
{tin@odicat S. Thomasillud Ly.¢r guod plus ¢ff.
Rutfiis non apparet cur ille inftinélus debeat
concipi per modum cauf efficientis. Conce-
do quidemquod Lumen fupernaturale hoc eft
Lumen fide1, concurrat ad Aéum credendi in
gencrecaufzefficientis, fed quia illeinftinctus
prcedere debec ipfammer fidem , & eft per
modum Actus , qui (inmulrorum principiis )
producet Actum fidei2 4 5

Secunpa Audtoriras eft Arauficani qudd
Canone j. fic habet. A4 confenticudum cogé-
tatroni (alutari,eft nece(favia llluminatio & Infpsra-
#io Sprrizds S. & hia velle credere eft cogitatio
falutaris, precedet illam illuminatio Spincus S.
videturque idem innuere Tridentinum dum
can. 3. dc Julkif. requirit prevenientem Spirits
S. infpirationem.

Tertra Auétotitas eft S. Augultini. epift.
107.ad Vitalem. Nonideo inguit praparat Deus
wvoluntatern, quinlegem atque doctrinam, libero ejus
arbitrio adbibet, fed quia vocatione ills [ancta, fic
ejies agit confenfum, ut etiam accommodet affénfum.
Ubi per vocationem {anétam intelligit illumi-
nationem & Piamaftectionem. Innuitquehoc
& aliis locis,ubi cenfer nosinterius doceri, loqui
nobisPatrem in abfcondito, &c,

DIFFICULT AS I

De Judicio circa imoticva credibilnares.

" UB hocrituloquaretur.  Anjudicium circa

motivacredibilitais, fit naturale an fuperna-
turale. Effenaturale docer Suarez; fedrequirie
infuper illuminationem in entitate {upernatu-
ralem Kon. d.13. dub. 3. pbnic in poc judicio (u-
pernaturalitatem nonmfiquoad modum. Na-
turale ideflejudicium volt Amicus. d. 5. Sedt..
num. 113,” Afitmat efle fupernaturale Lugo. d,
1. Sect. 7. cum Hurr, Rip. d. 14. num, 39. Pro-
cedit autem hzc difficuieas in {‘nppuiizmne
quodillud judiciam nen cliciatura fide Divina:
fienimabilla eliceretur, hocipfo elfer fuperna-
turale; quia concurfus potentia {upernaturalis,
connaturalicernon purclfproducctc » nifieffe-
ctum fupernaturalem.

Dicenvomelt.  Indicium de motivis cred;-
bilitatiseffe in entitate naturale.

ProparifoletPrimo. Judicium illud eft
ex motivisin entitace naturalibus. = Er go elt&
iplamnaturale.

155

Resronperr potelt. . Negando Confe-
quentiam: quia {upernaturalitas non defumi-
tur ex motivo.

CONEJR MATUR.
hazreticis reperitur.
natcturaie.

Resronper: potelt, Hog argumentum
multum probare, quia probaret etiam aflenfum
ob veritatem primam, effe naturalem, quia hic
habctur etiam in hareticis faliem reftricte.

Prosat Secundd Kon. Si illud judicium
effet fupernaturale, clevaremur illo ad fratum
fupernaturalem & vitam, atque ita fides non ef-
{zt fundamentum & initium vice fupernatura-
lis, quod eft contra Auguft. epift, 1c5. & alios
PP.

ResronpERr: potelt. Hoc argumentum
multum probare: quia probarec quod voluntas
credendi antecedens actum fidei non ficfupere
naturalis; camtamen id docear Kon,

PruBaTur Secundo. Patres intelligen-
dos, nondefola pracife fide; fedderora illius
azconomia, adeoque de illa completé fumpra.

ConFfirMar1 poteft ex Suar.  Si illud ju-
dicium effecfupernarurale, vel efleeliberum vel
neceflarium? ficttliberam. Ergo proceflitex
imperio voluntatis,hoc imperium vel prazcefiic
judicium liberum vel neceffarium.  Si libe-
rum.  Ergo anteceflic ante illud aliud judici-
um, & ficininfinitum; fi neceflarium. Ergo
&illudjudicium, de quo difputacargumentum,
eft neceflarium , neceflarium autem| efle non
poteft, quiancceflitatem caufat fola evidentia,
qua eftnaturalibus, defumitur cnim ex motivis
naturalibus.

REspoNDETUR. Quamvis concedartur il-
ludjudiciumefle neceflarinm, non fequerur il-
lud effenaturale, ex eo, quod inniratur motivis
naturalibus : quiafupernaturalicas non ffacmo-
tivo.

Iflud judicium etiam in
Ergo apparcu illud efle

Prosarur Tertio  Conclufio Argumento
negativo. Sicutnonfunt mulriplicanda entia
fineneceflirate, ficnecdigdificanda, necin alti-
oriotdinereponenda; Nulla autem elt neceili -
tasattollendi judicium ad orflinem {upernatu-
ralem, utoftendet folutio Argumentorum.

CoNFIRMATUR. Quiafiponatur [llumina-
tio Spiriels S, prarerillud Judicium de motiyis,
nonerit ulla neceflicas ponendi fupernaturalig
illiusjudicii. Quod autem debeat poniilla jlly-
minatioexprefle docet Arauficanumecan. 5. 44
conféntiendumcogitations [alutarg, eft nece/faria -
luminatio & Infpiratio Spiritus 5. Confirmatur-
que Ravone,quia impoflibilis eft tranfirus i
contradictorioad cdntradictorinm fine fuffici-
entimuratione,adcoqued ratione non canvidti-
viad ratigncl‘n conviétivi; fed pofiris quibuscun-
que motivis crcdibilitatis,corundcmq; appre-
henfione potelt unus convingi,aleernon convin-
ci:quz caiminhoc im}:licau;ia. Ad quemeran-

{}EUITI




156
fitum non poreft alia aflignari mutatio, nifi illu-
in natio Spiritiis S.

Osjrcrr Primd Lugo Auckoritatem Sacram.

ResronpETUR. Lll2a omniaintelligendacflc
deilluminatione SpiritiisS. qua infuper anobis
requiritur, caque {upernaturalis.

Osjrerr Secundo Idem.  Ad voluntatem
{upernaturalem fufficit cognitio naturalis. Ergo
& ad aliasomnesvolitiones{upernaturales, fuf-
ficit cognitio nataralis, & tamen, ficutad amo-
remvoluntatis non fufficit phantafiz cognitio
itanec nacuralisnotitia, f{ufficictad imperium
fupernaturale.

Reseownerur. Non tenere argumen-
tum, quia infuper admittimus illuminationem
fupernaturalem.

Ins Tat Primd. Velillailluminatio folaabsqs
ullojudicio fufficit,ad volendiicredere vel non
dufficit? & quidem nonvidetur fufficere Suario,
quiaad hoc ut voluntas moveatur honelté &
prudenter, neceflariaceft, & futhiciens apprehen-
{10 objedti, & judicium, quod expediat credre.
Confequentercum judicium iftud fitnaturale,
iplafimplex apprehenfio, debet efle fGpernatu-
ralis,confequenter folum judicium non fufficier.
Siautemnon fufficitilla apprehenfio fine judi-
cio, non eritratio, cur magisapprehenfio,quam
judicium debeatefle fupernaturale.  Imo ma-
gis requiritur fupernaturalitas in judicio: quia
apprchenfio non mover proximeé voluntatem,
fed mediaté, quiaproponitobjeétum, dequo
formari debet judicium.

ResronpETUR. Ordinarié loquendo non
fufficit fola illuminatio Spiritds S. licér pofler
fufficere, utente videlicet Deo iftis vifibilibus
adinvifibilia, utira fuavits inducantur homines
adcredendum. Pofito, quod illailluminatio,
ficnonnifi fimplexapprehenfio, eft ratio, cur
potiusillafic fupernaruralis, quam illud judici-
um: quia deilla illuminatione enuntiant PP.
quodfitex gratia, quéd non dicunt de illo judi-
cio. Caxterum etiam illa illuminatio ex infra
dicendis, poteft eflefjudicium , & nonfimplex
apprchentio.

Instat Secundo. Objeétum illius illumi-
nationis poteft termfinare actum judicii {fuper-
paturalem; & ciimomnis apprehenfioaprafit
generare atum Judicii circa illud objectum;
criamilla illuminatio, qua dicicur effe fimplex
apprehenfio,generabitjudicium fupernaturale.

Reseonperur. Nonbené urgeri,exeoali-
quem aétum effe fupernaturalem, quia obje-
¢tum illius, poreft cerminare aéum fupernatu-
ralem; quiaobjeétum quodeft definitio, hunc
abtum: Definitioeftclarior (e definito pofecter-
minare fupernaturalem; nequetamen defadto
fupernaturalem terminac: quia nullum eft de
hocin Scriptura & PP, rationeque manifefta in-
dicium, Ecquamvisapprehenfio, firnatagene-
rarcjudicium,quiatamennon generatillud effe-

Tra&atus I

&ivé,nondum fequetur ('upernatur;ilimjudic!:
circamotiva. Sedetiam in prefenti ofteng),,
eftjudicium fupernacurhle, geniwm gl illam.
prehenfione fupernaturali , nempe }udiciua '
guodeltactusfidei. Denique urippyj tTﬂ
diciillamilluminationem efle judiciug :po“M
movere poteft ad affentiendum Deg d,icgm‘-
cum jam judicarur prudcntcr,hocncumdixiﬁ\t.

InsTa T Tertid. Advoluntatem ﬁlpemazu:
ra!cfn creqc‘nr.{x,.l’uﬂi.c:r]ud;cium naturtalejny,
veniente 11;11:111:13no§1c fupernaturali,
idem dici pofler, dealiisfupernaturalibys virgy-
tibus.

ResronpETor. Difparitatemeffe: quigh
otdine ad_ugcndum aliarum virtunm a8us
habetur fundam‘cntum ullum, intervenie gy, |
plicem aétum; {ed intervenit nonnifi uns, g
cum debeat efle proportionatus volungar f;
pernaturali, inferturbené, debere illum effe fa.
pernatoralem.  “Jam autem cum habeaturf
damencum, prater judicium de motivis credi
bilitatis , intervenire illuminationem Spirit
Sancti, ex altera parte cimnallum fondame:. |
tumurgeat uerumque huncaftum fupernar.
lifandi,imo obeft principium, ne dignifice.
turentia {ine neceflitate; fit ue nonnifi il
nationi {fupernaturalitatem cribuamas,

Ozj1cir Tertio Rip. d.14.n.30. Exani
lio gratiz haberur {cire & cogitare, illuminai. |
que & illuftrari; hzcautem pertinentad judici
um potits quam ad apprehenfionem: {cire eniny
quid agere debeamus, folius judicii eft: e
enim proprié non fcimus, nifi judicando,

ResponDETUR, Argumentum non el
contranos, faltem eo calu, quoponatur illail
luminatio effe judicium. Sed infupernon cop:
vincic: quia PP, non agunt deilluminationepet
motivacredibilitatis, fed dealiaa nobis admil
fa. Immerito etiam {up penit, fcire, deberi non.
nifi judicio formali. Nam inter modos(ciend,
elt definitio,qua non eftjudicium. Quanquin
ipfumillud judicium demorivis,poreftappel
Gratia cum addito, hoc eft ordinis naturalis,

InstaT Primd Rip. Nonfolimappchenfio
nes, fed ctiam udicium, regulans atfectus fuper-
naturales, pertinet ad auxilingratiﬁgqﬂibus)“'
dicirs annumerandum eft credibilicatis judic:
um, cum nullaappareat interillud, & aliajudi
ciadiftinétio. :

Responsun ubifolura Objectio fecunds &
Inftanciaterciafupra. :

InstaT Secundo Idem. ~ Quanvis afedts
fupernaturalis, poflic effe ex fola firaplici appre
henfione fupernaturali; idtamen ordinarienon
fic, ;

Responperur. Concedendo, quod ordi
ri¢ illuminatio fit judicium ;e{pcﬁu i
altus fidei, licét non refpectu ipfivs immedit
actus fidei, de quo inﬁ-g. A

InstaT Tertio. Sitalejudiciume e




Pot.

SQI\.
1,
Oteft
i
i
il
1.
neer.
Ergy
[

liain
5,100
e d.
Al
ti ﬁ]-
e fi
”CUD
teds
i
men:
{18
cen.
lumie

-
inari
idici.
enin

iem

efle
lla il
cor
epit
1mil-
non-
endi
U
ellari
3
fio-
per-
50
dici-
udie

, &

Etus
%
10n

Difputatio IV.

rale |cqucrccnrcxnobi> cﬂ§ i_inici iv.‘.tium,qucn -
admodum eflet ex nobis initium Charitatis: fi
ailbnﬁlsﬁd:ip:a:viusm{illaln,c[Tumnmf'al_iﬁ_.

ResponDETUR. Noneritex nobis initium
fidei: quiarequirimus infuper {Llpcrnlw.]rnlcm‘
lluminationem.  Quando autem: dicunc PP.
Non efle initium falutis cx nobis, nonhoecided
dicunt, urnaturalia omnia adjumenta exclu-
dant,fedquodilla naturalia, non promoveant
nosin vitam acernam; & non fint actus {icut
oporret. Etficuta charitate,nen c:gc!uf\iiturno-
titianacuralis , quod Deus fit infinite bonu.s:
quiailla noritia, non admittitur tanquam quid
promovensnos in vitam xrernam, nee eltactus
ficut oportet.Jea & inprafenti paritasnon tenet:
quia illud judicium de motivis, nonnos promo-
verinvitam zternam, nec eftacus ficut opor-
tet,

Qajicrrur Quarto. Iludjudicium nacura-
le, vel et liberum vel neceffarium,nonliberum,
(11|iainnititutprin::'j‘l‘iis cvl‘d-:mibus,si fi cﬂ li-
berum,apparctquod non ficcertum. Siquidem
ad (e eliciendum indiget imperio voluntatis, 8
nonhabetinfallibilja motiva. Nenetiam illud
judicium et neceflarium: quiaperordinemad
illum finem, ad quem exigitar,non videtur ha-
bere commenfurationem & proportionem,id-
que ex co;quia illud judicium ordinntu‘r adim-
perium actus certiflimi & certioris prz {e; quo-
modo ergoilli proportionatur?

Resronperur. Illudjudicium,ficut & alia
evidentia moraliter, effe judicium neceflarium
moraliter, Quod autemactinet: Anilludjudi-
cium fit proportionatum illi imperio, diftin-
guenda erit proportio in genere entis & ordinis,
& hzcnonhabetur in judicio naturali, de mo-
tivis crcdih\{imcis,&in[crimpcrium[upcmaru-
rale. Deindehabertur proportio in illo judicio,
non hoc fenfu, quafiillud judicium, ficthotivum
affeniis fidei, .S:quaiipm motivo fidei pra:{cn-
tet ipfailla motiva, quibus moverur, fed habet
proportionem prafentandi, quod poflit pruaden-
terillos a&us ehicere homo , rcf‘pic':cndo illad
motivum, quodelt, Deus dicens.

Osj1cirur Quinto. Imexplicabileefle, quid
fitilla illuminatio, pofito,quod iy quid diftin-
&um, ajudicio de motivis. :

Reseronperur, Non efle inexplicabile,
Duvdut fias.

Notantur quadam de Uluminatione
Sp:rz}’és Sandli.

NoroPrimo. Exf{upremoquod Deushabet
jure & dominio in creaturam, fundatur in Deo
poteftas utendiereatura proutlibuerit, idqueex
ipfadehnitione dominii. Etquiadatocreaturz
rationaliliberoarbitrio,nondum fe (poliavic do-
miniocreatur® , etiam ftante iplimhbcrm:c:
hincftante etiam libertate creaturz, necdum fe
fpoliavit poreftate utendi creatura intelle &uali,

gy PR rr e TR

157
utilli tbuerits quia vero inter creatd numeratur
Intelleétus & Voluntas, fic ut dominium D El,
ctiam in intelleétum & voluntatem extendatur,
confequenger habebit Deflls poteftacem utendi
illis, ad ufus liberos ut libueri, intacta volunta-
tis libertate, & inviolato modo agendi, debire
intellectui. Porroad hocututatur Deusvolun-
tate creatain ordinead actus gratiofos, exhiber
illi auxilium efficax, de quo alias. Utautem De-
us, ftante debiro modo agendj, intcllectui, do-
minium foum inillum exerceac, utaturqueillo
utlibueric,habetilluminationes fiveille fincap-
prehenfio fupernaturalis,& cogitatioin nobis,{i-
nenobis, {ive per cogitationes,quasin alio_ordi-
ne,dicebat Arift. injicid bona fortuna, ofteren-
do etiam interdum concurlum, etiam adjudicia
{upecnaturalia, quandorequiruntur. g
NoroSecundd. Ad duplicem finem pofle
comparari illuminationem Spiritlis S.” PR1Md,
Inerdinead fundandum imperium Volunraris,
quo imperat voluntasintelleétui actum certifli-
mum fidei. SEcunpo,Poreft comparariillumi-
natio Spirits S. in ordine ad iplem affen(om fi-
deiexhib®ndum : comparatailluminac Spiriciis
Sanéh inordine ad imperium voluntatis, habet
pro objeto honeltatem imperii illius, in cir-
cumftantiamotivorum credibilicatis. Jam au-
tem comparata illaminatio ad ipfum aétum fi-
dei, verfatur circa honeftatem affentiendi veri-
tau prima. Etquidem fic pofle comparariillam
illuminationemratio eft: quiaad urrumqueil-
lud extendidebet, & quidem quod extendatur
ad affenfum Fidei fundarar maxime in PP, qui
Fidem Divinam docentpendere ab illuminati-
one Spiritds Sanéti: quod accipifimpliciter non
poflet, fi requirercrurilla, nonnifi ad imperium
voluntatis quod ipfum imperium non cft fides.
Requiriautem etiam illam illuminationem ad
imperium volunratis. Ratioeft, quia judicium
{olum de morivis crcdlbilimtis,c:ﬂimproporti_r:—
natum imperio fupernaturali,quod debet incer-
venire.
NotoTertio. AnillaillminatioSpiritdsS.
( proutraqueparte circaquam ver(atur ) judici-
umfic, anverd perficiatur {oka apprehenfione.
Univerfalistegulatradinongoteft. Nam illail-
luminatio,qua reprafentac honeftatem imperii,
poreftefle implex apprehentio,calui quovolun-
tas poffit ponere ctiam deliberatum altum, non-
niﬁiliumiuacuilmplicinpp:chcnﬁonc_ Quod fi
requirit yoluntas deliberata, eriam judicid, rune
dicendumerit,etiam illam illuminationem, effe
nonnifi judicivm. Quod attine? ad illuminatio-
nem qua reprafentat honeftac€ cliciendi aGug
ﬁdci‘,illaiﬂumiﬂnrio.ﬂhﬁ‘icitﬁ fit fimplex appre-
l‘iC['lflo.Ra[iO quia fiad a|iajnd:ci;1 nacuralia,fuf-
ficitut precedatfimplex apprchenfionaturalis,
cutad judiciom fupernaturale idei, non fufficier
fimplexillaapprehen(io.Poteft tamen faltem in
nonexercitatis peractus eredendi , intervenire
illuminatio,quz fit judicium, qua ipfaillumina-
) -

tio




158

tio prout attendit ad motiva credibilitatis (uo
modo,potelt dici clara, in quancamarcendit{uo
modoadveritatem primam, potelt dici obfcu-
ra: fieur & ip{hvcnteis prima obfcure teftatur.

Noro Quarto, Qualisfit proceffusilliusillu-
minationis. Proponuncur motiva credibilitatis,
quaintellettus judicacefle evidentia; quiave-
roilla evidentia per ordinem ad imperium vo-
tuntatis, quod debeceffe fupernaturale, non cft
proportionata, fablequitur infimal illuminatio
Spiritis 8. dictans, efle honeftum eliciilludim-
perium , incircamftantiaillorum motivorum
credibilitatis,judiciique deillis,poftea fubfequi-
tur imperium quod elicit voluntas imperando
ac¢tum fidei, & fimul etiam illuminatio Spiritis
§.repralentat intelleétui honeftatem eliciendi
illius attis, proprer motivum, quod eft veritas
prima. Nam fimpliciter voluntas non poteftim.
perareactum talem, fine reprafentationc ratio-
nisfeumotivi, alias veller intellectum moveri
ad judicium finemotivojudicii, & hoc moti-
vum reprzfentat illuminacio Spiritts S. dc”quo
videcopiofius Rip.d.14.5. 1. =

NoroQuintd. Nondariin nobisa&u, ha-
bitum, per modum potentiz ad illamillumina-
tionem Spiritlis S. quia nu!lum eft fundamen-
tum ponendi taleshabitus : Sicutetiamin nata-
ralibus non datur habitus qui fic cogitationum
bonztortunz. Unde producuntur abintelle-
€tu, hic & nuncelevaco. Sicucetiam projudicio
circamotiva credibilitaris, non dacur ullys ha-
bicus, fed illud elicitincellectuas, ficat & alios a-
¢tus ex motivis evidentibus. Anautem genera-
ri debeatpoftea habirus aliquis facilitativus,ad
illud judicium de motivis credibilitatis, pendet
exmateria de Habitibus.

QUAESTIO IL

De applicatione ad credendum per dmperium
Voluntatis,

L
Slcut Volitio fequitur Intelleétionem, ita ap-
plicatio per velitionem, fequitur applicatio-
nem, qua fit per inwlleCtionem.  De gua fir

DIFFICULTAS I

An aitum ffidei antecedere debeat Tnperium
Voluntatis @

Drc ENDuMelt. Quodaitum fidei, debeat an-
tecedere adtus voluntazis.  Eft communis
apud Lug.d.10.8.1. Amicumd.1¢.S. 5. Kon. d.
13. dub. 4.

ProBaTur Primé Auéoritate Trident,
Sefl. 6. can. 6. dicichomines difponi ad Jultici-
am, dum inquit excitats Diving gratia ¢ adjuti,
fidem ex anditn concipientes , liberé moventuriy

Traétatus 1

Deum,credentes,veraeffe, % Drvinity y.
& promiffa funt. Similia habet Araufie, o calr--
Auguft. . 26. in Joan. Mulra i“qllitpatf-i‘ ;JJ
rehomowon volens,credere antemum paf{,?;;-j‘:ﬁt;
Jeﬂif; : : |
ROBATUR Secundd. Quando aliquapor. |
tianonhaberprarequifitaad agendum, fjag
illorom prerequifitorum deber CﬂCiﬂ'ﬁL‘,uudiu.:
pletivam , hociplo enim non ciTctpm::cou;;;
tum,fiillonon pofito, pofletficri attio,utefig |
oftendit Induétio. Sed intellectus ueafentyy
certo, requirit evidentiam, utetiamofiendgiy
duétio,& refolviturinhoc principitm; quiag |
telleétusinaflenfucerro intenditveritatem
non eft nifi ratione principioram,velveriis
{e atracke, quod ucrumque evidentian impo
tac: Quiaaucemin motivo fidei, deelt evily
tia,deberefle aliquidillius I'upl:lctivum,hoc:h-
undepetinon poreft, nifi a folo impetio oy
tatis. Cumeniminfc non habeat hoccomk
mentum intelleéus, abalia potentia vendics
illud debet, quz nonalia, nifi voluneas,

ProsaTur Tertid. Quiaproprer motim
probabile, cum infe cercum fic, non affenty
cerco intelleGus, nifi accedat imperium volis
tatis. Ergo & in pralentiidemdicendum: 1
enim mintis unaconditio requirituradaffenlis
cercum, quamalia.

Osjicrrur Primd. Nonhabetvimdeten:
nandiincelleGtum voluntas, quia illa degem
nationeintellectus excraheretur exera fpedin
fuiobjedti: extrahi aucem extra fpeciem uiok
jetinon poreft.  Sequelaautem probaturgid
objedtumincelleiis eft verum,voluntasat
nen patelt ponere, nec augere, veritaren ob
jedti.

REsponpeTur. Non dererminati intele
&um a voluntace tenente fe determinationt
parte objeéti,hoc enim eft folum verum, gl
nonadfeccvolunras,  Sed determinationcpe
modumnclinanis, impellentis, rogantisés
Cenferquidem Cajet.quod voluntasin rcl[esr..!
poflicimperare aflenfum fine ullo moavo;
hoc falfum efle, in fyperioribus ctiam didut

Instasise Ponamus propeniabintelles
mortiva credibilitatis cvidentia, & non projo
ull5 modo rationes in oppoficum, adcoquefi
attendere intclleGtum ad rationem f3}ﬁ3 L
poilec fubefle, cur tunc elicinon poteritads
dei, fine ulloimperio voluntatis, ot

ResronpeTur, Etiam non pl'O}j‘ﬂﬁf“F“f
modo rationibusin oppoﬁmm * rcqm_yeturl":
perium voluntatisad fidem: qui_a;llrnlusuuln;lb:
fiipfis motivis credibilicatis, facilitatur }JCF-'I‘L’
quianon ponuntur rationes in oppelizum :i\;!i:
iplum motivam actisfidei , non adtc‘n_slirc;'.
prarequificam evidcnriam,qlmmﬁdcpa'cm 1rt.-
lectus certo aflentiens, Sinon ad?f.r:lxlludpf‘in'
quifitum , debet omnino quar illiusfappt

1 1
- . ; uniaih
vum,quod ngn alind,nifi 1mpcr1un1\01fxmr




g,

Jotv
Tentin:

n
{lenlin

letem
lecerm
s

1 b
iUl
S aALem
em ol

inelle
wione !
n, g
one jti

relects

| DOEn
e |

Difputatio TV/.

InstaT Secundd. Fieri poteft, ut quodnon
et fummum bonum, imd in re ipfa admiltum
mqusimpcrﬂ.‘&ionibus,nccuﬁtctcanwn ad {ui
amorem, cafu quoin oppofitum nulla appareat
ratio, uc fit in motibus primis. Ergo & idim
prafenti dicendum, caft quonulla occurrat ra-
tio, contraid, quod hoc Deus dixerit,

ResponpETur. Difparitatem efle: quia
utponatutilleamor, nullumdeeft prrequifi-
tum , tama parte intelle@iis quam 4 partevo-
luntaris; quod enimillnd? Q uamvis autem non
occurrantrationes, contra Ly Deunsdixit; quia
ramen Ly Deuvs dixit,nonapparet tanquameevi-
dens, defeétus illius evidentiz aliunde fuppleri
debet, & hoceft, nonnifiimperium.

Ivstasis Tertid.  Incelleétus nonnifi veri-
tatc movetur; quam tamennon promitvolun-
tas.Ergoaabilla, ad affentiendum, non determi-
nabitur, pr;mipné, {inon occurrant raciones in
oppefitum.

ResronpErus. Determinarevoluntatem
nondeterminatione tenente fe ¢x parce objeéti,
ded exrrinfecé & allicitivé.

OsjrciturSecundd Scripruradc Arifto-
teles. Scriprura quidem qua dicit demones
credere & contremifcere, 8 tamen illi non ha-
bentpiam aieétionem. Arift. autem dicic2. de
An.c, ule.t. 57. poffenos phantafiari cum volu-
mus, opinari augem non ita.

ReseonpETUR. Quodattinetad demones,
illi noncreduntcum pia affe&ione: quia hze
clt ucfuppono {upernaturalis, adeoque non re-
quifitaad atum naturalem fidei, qualem ha-
bent demones. Sed etiaminillis daturimperi-
umvoluntatis: idque cx co; quiaquamvis mo-
tiva credibilitatismelius apprehendane preEno-
bis, conltarqueillorum colletioni, quod hoc
miraculum fic verum, a Deo vclAnge!;s profe-
¢tum,cum norittotaillorum collectio,quod nec
natura id patrarit,necip(i; hincadformandum
judicium de motivis credibilicatis magis necef
firantur: quia tamen illa motiva non reddung
motivum hdeievidens, fed deftitutum hac con-
ditionereqnifitaad aflen(ym cercum, qualiseft
inillis,illius fidei,fir,ut indigeant fippletivoilli-
usevidentiz,quodeft voluntas. Ad auétorira.
tem Ariltotelis quod atinet, ille non plus Vult,
qnim quc‘)d diximus contra Cajet. nempe fine
ratione propofita , non pofle moveri incelle.
ctum, per lolum imperium volunratss.

Osjicruntor Tertio Paritates.

PrimaParitaselt.  Affen(us fidei humang
wlopimonis,poteﬂ:cliciiincnnperm volunea-
tis.. Antecedens docer Kon. hic difpgs. dub. it
n.40. & Probatur, Qwacti medium opinionis
authdeihumanz, nonproberfua objedta effe
evidentervera, probat raincnclaré, eaefle evi-
dn:ntcrpm[mbilia. Ergointelle@Qusabillius eyi-
dentia determinatur.  Antecedens probatur:
quiaficutratio evidenter certa, facic fuam con-

e

1)39)
clufionem evidenter certam, iraratio evidenter
probabilis, evidenter facit fuam conclufionem
probabilem, {i nulla raties conrrarium fuadear;
Ergo ficuf quando habeo rationem evidenter
cerram, Conclufio apparet nobis evidenter cer-
ta,ita quando habeo rationem evidenter proba-
bilem, Conclufio apparet mihi fuo modo evi-
dens.  Ergo & intelleGtum, ad probabilem af-
fenfum determinans,

ResronpErar. Quiain R fu Antecedentis
cumnon exhibeaturaffenfus certiffimus, fed ra-
lis, quihabeatomnia prazrequifica, & non indi-
gens aliunde fuppleri: Namevidenseft efle pro-
babile,quodelt evidenter probabile; hinc fir, ue
nonindigeatintelle@usimperio voluntatis, fe-
cus in prafenti: exhibendus enim eft affenius
certiflimus, quinon habet ahundcprmrcquiﬁ-
tum, Undeprazrequifitumillud deber alinnde
{uppleri, hoceftabimperio voluntaris, urdi-
&am.

SecunpA Paritaselt. Porteft aliquis poftac-
quifitum habitum conclufionis Rroprer premif-
fas , afleqtiti eidem fine a&ualibus premifiis.
Ergo etiam pofito habitu acquifito fidei, poreric
aliquis prodire inaétum fidey, fine 1llo impertio
voluntatis.

Responper Lugo. In cafu Antecedentis,
intervenite aliquid,, quod fupplet defectum
attualium premiflarum, nempe memoriam fal-
tem confulam premiflarum. Nog poteftautem
oftendi,quid fupplear dcfc&mnillmsimpcrii,ur
]1:1|)i[9 illo fupplemento, poflitprodire fidelisin
alfenfum fidei. Deinde (i ficaflen(us conclufio-
niqui propofitioctt, poreftefle fine memoria
ulla pr:rmrffarmn,quia proutpropefitio eft,non
hnincrullam connexionem cumillis. Jam autem
aflenfusintelle@ualis certus, habeg connexio-
nem cum evidentia, quafinonadfit, deber Gal-
temintervenire luppletivum illius;
13<1n.1f1ud,quai_mimpcriul"n. Siautemaffenfus
fic cqucluﬁom utconclufio eft,requiricur ateen-
dcnn;n etiamad pm:miﬂ"as;llocip[ocnimnon of-
?ctaﬂcn(’us conclufioni, ut conclufio eft: quia
ipla conclufio formatur per Ly Eo guod bac fins.

DIFFICULTAS IL

Refolvuntur quefiea de codem Imperio,

& hoc certe

UzresPimo, Poffibile fit, ut fine ul-
loimperio woluntatis, eliciatur actus Jidei ?
' ASSERO.  Poffeid fieri, oft affercum Amici
cit. num. 82. & Kon. num. 44,

Rario. Tum auiaid nonimplicar,
quiavoluntas concurritad actum fidei me
terminandoad pofitionem aftis fidei, tales au-
tem determinationes , in aliis fimilibus, poteft
Dc:usfaccr_e\: determinandoy. g+ uthoccogire-
tur, cumalias occurrentia objectorum pot;uiff
ferdeterminare, ad (i cogitauoncm.T:]m quia

(o) = potelt

Tum
re de-




160

potelt DELUS ponere qualizatem pradetermi-
nantem & neceffitatem phyfice, & non exlpe-
&are dererminationep ponendam a voluntate.
Ergo &in prafenti , porerit Deusdeierminare
ad actum fdei.

Dices. Nonpoteft Deus{upplere cognitio-
nem repreflentantem objeftum  voluntati :
Ergo nec poterit fupplere determinationem
oriundam 4 voluntate imperante adtum fidei:
nc\npotc{fi[cmIﬁcusﬁlppicrcvitaljtatcm. Er-
gbnecdeterminationemillam, qua determinat
Deus,ada&umfidei,

Reseonpetur. Negari pofle Antecedens.
Confequentia etiam non tenet, quia datur
Axioma. Nihilvolicumnificognitum. Nul-
lumautem fimile principiumeft, quod dicter;
non pofle aliunde determinari intellectum ad
actum fidei, quama folo imperio. Viralitatem
etiam Deus non poteftfupplere, quiafupplen-
do, facit, neficabintrinieco, adeoque nefic
quidvitale.Mortue tamen modo poteft fupple-
re.Quod ad prgfensapplica, quod poflitfupple-
re determinationem oriundam a voluarate, fed

.non vitaliter.

Quarkes Secundo. «an hec imperium [it
meceffarivm , quantumvis accedar evidenzia, gnod
Deus [t verax, ¢ quod hoc dixerit?

Assero Primo.  Guamvis evidens [ir aliont
(/’m’mpb] fisé y quod Deus won poffit fallere, & [r¢
evidens phyfice guod iddixerst, adbuc erie neceffa-
riumimperitm voluntatis,inordine ad affenfim fi-
des. Utincelligatur Affercum. Cafu quoeffent
iftz evidentiz, duplex poffcractusclici.  Primo
Certus certitudine phyfica vel Metaphyfica. &
ad huncaétum, neneft neceffarium imperium
quia neque eft neceflarium ad alios fimiles a-
Ctus. Secunds pofler eliciactus fidei, & ad hunc
aétum, eft neceflarium imperium voluntacis,
deque hoc actu procedit noftrum Aflercum,
contra Pont. d. 27.num. 22,

Rarro. Quiaillaevidentia non eltfumma,
nec proportionata cgrticudini , & tamen elici
debetactuscertiffimus. Ergo defedus ille pro-
portionatx evideptiz, dace porerit locum, ali-
cui cjus fuppletivo, guod non aliud, nifi dictum
imperium.

DicescumPontio. [llaevidentiaphyfica,
facit, urevidensfitcredenti, quodresrevelata
fityera:  Ergotambené determinabitur adju-
dicandum quad fic vera, quim determinabicur
ad judicandum , quéd conclufio fit{cientifice
vera, .

ResronpeTur. Quodartinerad Antece-
dens,cum tuncresrevelatapon fic evidens evi-
denria [umma, {fed nonnifi non fumma, ficucre-
linquitlocumactuifidei, ita relinquit etiam lo-
Cumimperio, Paricagetiamnon urget petita ex
fcientifico motivo: quiain affen(u{cicncifico,
propottonatur certitudoevidentiz, hincnon
relinquirur quidquam f{upplebile ab imperio.

Traétatus L.

Jam autem in prafenti, non PrOpottiongyy: |
dentia cercitudini, confequenter pefin. .
cum fuppletivo.

(D\LUEJRF s Tertio,  An volunpy i, :
eitum fidei, dflé(’m: ¢ffe libera el aeceffarins 4

AssEro I"rlmu. Proatio flam W/ﬂm,;m,,
yans actum [idei, poteft effe weceffaria, .

]:{ﬁ T10. Quiaid nonimplicat; beneqyy;
differentiaillaintelle &is ad poncndumqaa&
fidei, poteftancceflario imperio aufer; ::“d
enim Pi’c:dqli: hhcrm_s ad illam dc‘[ermi!na:,m,
nemzimo v1dcrur_pozms aliquomodo, 44 il
non\con[crrcr. Etficuc volunras porc fejpfam\::
beré dctcrmmarc,Poteﬂctiam df:t::rmiua_rml
cgi]"m-j{;, Cur ergo intelleGum nog P(}[;ﬂ:
ctiamneceflaria voluntas determinare

Ass:;n o .Sclcun 51‘(3. Etiam pro praf. i |
20 [ﬁ eff vmperinma 'ualzmmteﬂeceﬂ.r}n:‘%,m%n”ﬂ; :
guiidem ad :mffrqrzdz;m affenfum, nontemes s :
perandum a/fmjnm fidet Drvine, fiy Sinper omy

I{_ ATIO, Prioris partiseff. Qaiaetiampro iz
fenti ftaru, pofitis motivis eredibilivatis ilong,
queaflenfu, poflunt non accurrere rarionssi
Oppofmim, etiam px;o (ulpel:"liom:'1'1'np«:ri|.Erg;J
tunc vo]umas neceflicabitur, ut impetet afley
fum, fiquidem noh habet pralucefcentiany
nonimperetaflenfum.  Pofleriorss partis

Ratiocft. Quiaadhocimperetur alei
foperomnia, non habetur principium deter;
nans, quianec habetur evidentialumma &po
porcionata cerritudini , quaeft requifitaadd
fenfum fuper omnia.kchoe prarequificumalii:
dedebet {uppleri,nempeabimperio volunt,

Assero Tertio. Pro prafenti flatn, ordinut
amperari atkim fidei, 4 voluntaze non wecefftaty
adimperinm adtus fidei.

R ario. QuiaPP. & Conciliadocentfiden
noftram effle meritoriam. Ergo debereflelibe
ra; & cium non {itin fe libera, debet effe ratione
alitis , adeoque ratione illius imperii liberw
Cumque pro prafenti ftatu motivumfideino
prafentetur evidens, evidentia, certirudinipo
portinnara,nonhabcrur determinativam, ¢
ceflirans ad illud i pegium actis cerciffimi.

DicEs Priead. Eadem Charitas poteltptin
cipiare &actus neccllariosin ccx:lo,&_a&uslil;:»
rosin via. Ergo etiam idem llabizusp;xaffc&le-
nis;poﬂ'et principiare & imperium necelfariun
& liberum aéiisfidei. :

ResponpETUR. Quaod poflie dar{ra[#shg-
bitus piz affe@ionis, de hoc in prafenti nond:
{putatur;, fed |dicitur non cfle funda_mfﬁium
quoddetur defacto. Paritas (lIc Cham‘nrcclion
valer, quia‘ollignmr ex :tutkfr;ratc,.quud Che
ritas nonevacuetur ; hing ralis debuit pfﬂ\ffdf"
aDeo,quz eflec princi piativaactuumamosst
jamneceflariorum,  Nihil autem fimile habé
mus de piaaffectione neceffaria. e

Dicks Secundoex Rip.cit.numt 44 =

i i
fc magis cxigunt hibertatem affedus wiret
qllii:l

linguiy,




fiden
¢ libe:
itione
ibera,
fion
lipre:
e

pri
Yl
(o

rium

s ha-
n di-
et
1of

ha
J Llf:'.i

e

Difputatio V. 61

quimaflenfus fidei, & tamen virz‘unfm aﬂ"gt“mﬁ,
}).:\Hilntﬁc[mb}:quc!ibcrm!c‘, l:_rgo&nﬂcnlus
fidei, idg; etiam pi o prafenti Dra‘lmc,inltcrm‘lm‘.

REesponpeTuk. Difparitatem efle,quia v
panancur actus indeliberati aliatum virtueue,
habetur fufficiens fundamentum necefliratis il-
lorum adtuum, licér dejicientisillos actusd rati-
one liberi & meritorii,nempe prafentatio boni-
tatis, 8 non prafentatio rationum in ﬂppofit_um.
Jamaucem prafentatis motiviscredibilicatis, &
non prafer:tatis motivisin oppofitum, habetur
quidem fufficiens fundamentum, uthocjudice-
tur evidens moraliter, non pr&lentatur tamen
illud motivum tanquam evidens evidentid pro-
portionatd actni certiflimo.  Hinc ut exear in
aCtum fidelis,debet evidenti® efle [uppletivam:
quod nonahudeft, nift imperium \'L:)]ll[](‘;l[is,
Caterum poflent concedi ctiam in fide, actus
quifintindeliberari, feu prima apprehenfiones
fidei, pc;llbntquc3ppcllarimclloauvé fides.

DicEs Terso, Aéus Chariratis interdum
pofluncficri ex {olaapprehenfione {upernatura-
li,qua noupntcl‘timpcrari libere, & tamenille
apprehenfiones esunraétus fidei.

Reseonperur. Ex didis illas apprelren-
fiones fore fidei inchoativé, non complete
fumprz.

DIFFICULT AS IIL

An timperium illud volnntarss, fit m enti.
zate Supernaturale?

Sfe illud fupernaturale communiter doce-
tutr cum Molina, Hutt. Gran, Lugo cit. n,
31. Kon. n. 48. contraScotiftas, & poltsiloscon-
tra Pont. qui illam voluntarem dicit effe,nonni-
{i quoad modum fupernaturalem d.18. num. 2.

DicenouMmelt. Foluntazem credend:,effe fu-
pernaturalem i fubffantia.  Hujus fupernatu-
ralitatisrationemreddere difficiliuseft. Plures
in ante excogitatas, folvunt Lugo & Amicus.
Cererum etiam ea ratio qua utitur Lugo, nen
convincit. Quiaquamvisprobet oblequivm in-
tellectuale, quod exhibetura id2,non pofleim-
perari nifi & voluntate fubjiciendi incelledtum
Deco, qua voluntasnon poreft cile mala. Non
probattamenquodillavoluntas, non pofliceile
naturalis. Siquidem naturalis voluntas & fuper-
naturalis objeétisnondifferunt.  Quodautem
addit habere Deum paratum concurfum, ut
quotiescungque de re {alueis agitur, offerat con-
curfumfupernaturalem; ideofenfuverumett,
fi alias fit neceflitas fupernaturalitaidi illum a»
Gum,quz neceflicas in prafentiunde habeatur,
dehoc ipfo queritur.

Amici etiam Ratio non convincir: quia prior
parsillius, probatfidem debere efle iiipcx'lmm-
ralem,&non proceditquod imperium illud de-
bear efle fupernaturale : futhcietque quod di-

catur fola pracifé fides, & non imperiom illivs,
efle actus proportionatus fanétitati. Pofteriot
eciamillius pars non consncit; quml!cérﬁdcc
fic difpofftiolibera ad juftitiam, non eft tamen
nccefle; ugipfumillud, ratione cujusilla dicitur
libera, fit fupernaturale, ahdsctiam judicium
demotiviscredibilitatis , quod eft prarequifi-

m ante ipfum exercitium libertatis, deberet
Hine

r;!lbillpcmammlc, quod negat Amicus,
alitrer i
Prosartur Conclufio. Auctoritate Sacra.
Quia PP. & Concilia ad hanc voluntatem re-
gurantgratiam & adjurorium Dei, qué phraft
{olent PP. explicare fupernaturalitatem m (ub-
ftantia. Jamaucem Arauficanum 2, can, 5. do-
cet non folum iniciumfidei, fed & iplumcredu-
litatis affeétum, effea Deo.  InnuitqueS. Tho-
mas 2, 2da quatl. 2.art. 9. Jyfiminquit,credere,
ingellectis, affentientis revelationi Divi-
NEEX z;,»??f?ia voluntatis, & Deo mets per grariam.,
Exguoformatur Argumentum. Il aétusqui
non pofluncfieri,nifi ex gratia pgr Chriftum, vel
exgratiadine addiro, {uncfupernaturalesin fub-
ftancia. Scdad volitionem credendi hoc requi-
ritur, ut vidimus. Ergo. Quiaaurem hanc quaz-
ftionem itatraGane Auétores,ut fimul eriam di~
feurranc, anaveluntate mala, poflitimperari
actus fidei: Hinceircaid ;
Noro. Immediatam voluntacem » & pracife
imPcrium credendi, impoflibile eft effe malum,
liccemediatum imperium,poffitefle malum.,
Rario. Quiaprzcife fpecarum imperium
credendirelpicichoneltatem credendi: in quan-
tum enimillam non l‘crp'cercr, hoe iplononef-
ferprecife imperium.Honeftasautem credendi
eftntrinfece bona,hinc ctiam,conftituer aéhm;
quem {pecificas;intrinfece bonum. Pefterioris
Ratio eft: quia porelt aliquismoveri ad ipfumil-
Jud:mpcrium,ﬁnc:.iuquninlwncﬂo. Cafuau-
tem , quoaliquisex duplici morivo moverecur
adcredendum , eoquein unum aétum compa-
¢to , nonpoflet effe ille aQus fupernatucalisin
{ubftancia,ut diGumin ﬁm'ﬂim Animaftica, di-
verloque efletrefpedtu bonus, diverfo mafu; ut
dictumin fimili de A&ibus homanis. «
Osjiciz Primd Ponrtius, Nullidantur habj-
tus pcr‘li: infufl, praecer tres Thcn]ogicos,quori
nou efler verum, {i hzc volitio efet {upernatu-
ralisin fubftantia: quiafi efler, provenirer ab
g]iquu habitu per feinfulo, non autem ab ull
1111‘str1bus. S:cgnmab ahquoprovcnirct,maxi-
me Prc:\vemrctacimrnmrc » lednonpoteft pro-
venirea charjm_tc + quandoquidem omnis aétus
C[ml’}li;ltl;:;][‘l]iuﬁ,prmfilppomt aGum fuperna-
turalem fidei, cum®éconrra hac voliri
{upponatur omnia&uj ﬁdci‘.i nec I .
; ‘1{E5P(;N1)g'rlllﬁ. Non fatis liquere cur
adumat_E_ur‘:n'ns-li\lnm Majorem. Non funt habi-
ras per (e :p{nh nifitres; [i enim procedacde ha-
biubus refpicientibus pro objeto formali De-
um; veraeft major.Sed non alio fenfu.Curenim
(o) 3

0 exX

non




162

nonpoteft dicihabitus per fe infufus, etiam ha-
bitus temperantiz fupernaturalis, prout condi-
ftinguitur ab habitu ejpsdemacquifiro fuperna-
corali.  Quodfi dicas eofenfuillumnGn efle per
{feinfufum: quia requiritur a charitate,tanquam
paflioaradice, quod expreflic Auguftinos,dum
Scrmone 87.in Joannem de Charitate air, quod
non poffit haberi fine czreris bonis, quibus ho-
mo efficicurbonus,  Hoc fenfu etiam habitus
pizilliusaffeéiofiis ( calu quod darectur dequo
infra) noneflctperfcinfufus,fcdad exigentiam
torius complementi & ceconomiz fidei.

OsjrcirSecunds.  Quamvisillavolitiofit
fupernaturalis nopnifi fecundim modum, fal-
vari adhuc poflunt dicta PP. qui dicunt illam
volitionem fieri ex gratia.

REespoNpETUR.Quod non. Ratio, quia ex ot-
dinaria phrafi, quiutuntur PP.contra Pclagia-
nos 8 Semi-Pelagianos, dumutuntur hoc rer-
mino,id eft,donum Dei, id eft, ex Gracia Sal-
vatoris, lemperintelligunt (upernaturale qpid,
quoad fubftantjam, intelliguntque gratiam or-
dinisexeedentis. Nam & ipfi Pelagiani admit-
tebant gratiam ordinis naturals, iplumque effe
creatum , appellabantdonum grauz.  Ecficur
exdi¢ko Tridentini, quodocer fidemefle do-
num Dei, re¢t¢ inferimus , illam effe fupernatu-
ralem in fubftantia , fic ctiam ex co, quia ex
Arauficano pius credulitatis affectus, eftex
graria, bené inferimus, illum efe fapernatura-
Iem quoad lubftanuam.Ex illistribus locis qui-
bus probatPontiusVolitionemillam effe fuper-
naturalem nempe exad Phil. 2. Jpfé eff qui opera-
turinnobls ¢ velle ¢ perficere.Joannis 15. Sine
me nibil poteftis facere.Ad Rom. 9. Quid habes
guod nonascepiftis exiltisinquamlocisinferunt
PP. gratiam contra Pelagianos ordinis exce-
dentis. Hincetiam Pontius debuiflet inferre,
illamvolitionem efle excedentem, adeoquefu-
pernaturalem in fubftantia.

Osjicrr Tertio.  Siilleactus foret (uperna-
turalis, przfupponeget cognitionem in fubftan-
tia fupernaturalem, hoc autem eflt inconveni-
ens: quiainde fegueretur, fidemnon eflc radi-
cem juftificationis noftrz;s hoc enim nonaliter
poteftintelligi, nifi quarcnusfuppomrur, quod
nullusadtus , nec habitus fupernaturalisin{ub-
ftantia, prfupponatur fidei.

ResronpETur. Ante piamillamaffedi-
onemantecedere illuminationem Spiritis San-
ctiinentitate (upernaturalem ; & quiautrumg;
hoccomplet fidem adaquace accepram, adhuc
verum eritfecondium PP, fidem efle initium &
radicem noftrz juftificationis ; & ficur difpofici-
ones & prarequifita, non dant effe impliciter
anteinfufionem forma, ad quam prarequirun-
urzita cumilluminacio & vohitiofupernatnralis
requiranturanceatum fidei , ante illum Puﬁ_
tum, non dabunt cfle fimpliciter, adeoque non
erunt initinm fimpliciter , & radixjuftificatio-
nis.

Traéatus 1.

Explicatur natura Pice Affifin;

Osjrcrrur Quinto.
euodnam fit mouvum hujus
cujusillavircurisaétus ?

.RI?SI’G}fDETlIR. Mgrivum ifkius piz e
¢tionis, elle ho_nef’tatcm 1mperandiacks ooy,
fimi , pofitd futficienti propofitione meu.
prima, aliquid dicentis.  Ratioquia impery j
qui tale, dc?et moveri honeftate reiimpm:.
dz » quia ctimimperium fitquid telativumy
remimperatam, debetad honeftarem illius g1
tendere, & ab\i[la {pecificari, tanquam 4 fuore,
mino. Ergd & imperium illud voluntagis .
fpicithoneitatem adkiis imperat, i

.Hoc.morwum non eft revocabile aduly

aliam vircutem. . Ratioquianon poreft ey,
cariad fidem, ciim Prxccda[ fidem, nechbe
pro objc&c{rcvclﬂrioncm,fcd honeftaremeger
citii actis hdci‘; confequenget non el viny
Theologica; fiquidem non haber proabjedy
Deum. Non etiam (pe tarad virtutem fudipfe
tatis ue voluit Valentia, quia fudiofitas nonye.
fatur immediate circa exercitium cognition
fed circa apperitum cognofcendis nelitniniy
vel defes. Non revocarur ad Urbanitaten:
quiahzcex Philof. 4. Eth. g. atrendit ad foln
Moderationeminludo.

Afferuncalii, quod piaillaaffectio,revocet:
addonum pictatis : velexeo, quia donumpic
tatis elt accepratio praviz confultationis, &
non credendo vel credendo: hze enim
ceptario non aliter fit, nifi volendo, ficutcon:
{fulrariode deambulando, velnon deambulan:
do,nonalicer acceptatur quam volendo dean:
bulire.  Sed hoc

Non Satisracit. Quiaomnia domac
communi fenfu fequuntur Charitatem. Jamai-
tem piaaffeétio, eriam ipfam fidem anceced
Rurftis exmodo noftro-concipiendi, prits et
acceptare confulcationem de deambulando,
quam velle; quiaillud velle, eft potius effefis
acceptationis. Denique pictas,que cltaccepe:
tio pravia copfultatinis de credendo, velnon
credendo, potits eft complaccmiainﬁd‘lﬁm
prafuppofita; hic autem quaritur, deaduis
perante fidem , ad quamnam virutem ey
tur.

ComMobriisitags dicetur, illum adumfe:
&are urinquit Arauficanum ad pivm credulici
tisaffe@um: pihil enim commoditsdicipot®
& conformius phrafiPP, o

InsTar Primo.  Siilleaduseflet [pecialis
non revocabilisad alias viceutes, id ideo i
quiarelpiceret pro motivo honeftatem “‘-T‘
tiiaftus fidei: fed hoc non convincit: ‘]”'“‘T“
deberet darifpecialis vittus , qua amet? ur:
tatem credendi: ficut daturi}zecia'is""ws’q.“l.
attendic ad  ipfam honeftarem Xt

attis fidei: ‘eritque proccﬂus in infihiw;:

Noq eft explicsy, |
pie affc&ionis,& '




et
pic
yd

Con
fan-
-

Difputatio '/ . 163

iniftis vircueibus fpecialibus, pracipuc autem,
quiaad eandem vircurem {pectar, amarchone-
ftacem objeéti, & honeftatem adtiis; Ergocum
ad fidem Eiwcﬂ'crmn;lrchoncﬂ:.ircm ;quaeft al-
fentiendi veracitati Divine, ad candem {pea-
bx[nrnnrchoncll._awm|[:insJc?ﬁs}c:_)n!'cqumlrcr,
non critilleaftus{pecialis vircutis.
REesronperur., Defpecialitateadtuum &
vircutum , aékum, ubi 2n Paenitentia fit {pecialis
virtus; hic cantuminnuitur: [pecialicacem vic-
tutum defami ex {pecialitate morivi & irrevo-
cabilitate ; Hinc quamvis hioneltas credendi
qua talis,posfic diver{os actus fpecificare : quia
{unt diverfa motiva, nihilominus velitio voliti=
onis credendi,quz habet honcftatem revocabi-
lem ad ipthmmm’ honeftatem , volitionis cre-
dendi, nec ullam diverfam honeftatem adferr,
quam cnim3(quidquid fic quod adferat honefta-
tem,materialem aliam.)Volito inquam volitio-
nis credenti; non requiret {pecialem virtutem,
proinde non erd proceflus in infinitum.  Spe-
¢tatautemad eandem virturent , amare hone-
ftatem objeéti & aétiis , tanquam rationis, Ut
quo, verfandi cirtaobjetum 5 fed nonfpetar
ad eandem virtutem , verfan eirca honeftatem
objecti & honeftatem aétis , fi verlario circa
honeftatem actiis , fic ratio ponendi illum
adtum’, intra poffe proximum,ipfius habicils.
Pone enim aGtum imperartum efle in alia, po-
rencia, & a&umimpcmmcm inalia, tuncvirrus
attendensad aftum imperacum, licét atrendat
adillum, tanquam cffectum,& modum verfan-
di, Ut quocircaobjetam s nonattendit tamen
tunc ad honeftacem fui actsimperari,antece-
dentem ance illius pofitionem. Sed adhanc
honeftatem atrendic porentia vel virtus , qua
elt principiumaétiis imperantis. Sic etiam cum
atusfidei, ficalius pocentiz actus, & alilis po-
t;ll;ima&Lls,voiltioﬁdul, & cumintra pofle eli-
ciproxime, non penatur A &us fidei, nifivoli-
tione honeftatis adtis, ficut fides, ad illam non
atcendar; ipfaque prafuppolitiovolitionis ante
actum fideioftendit, quodipfa volitio, non fpe-
&etproxime ad habitum fidei.

Instanis Secundo. §§ credulicansaffeus
attenderetad honeftatem fidei, prafuppaopere-
turille affectus antcfeipfum; quia ante credu-
licacis affectin prefupponicur honeftas atus fi-
dei, qua RON poteft prafupponi,nifi velitio pre-
{fupponat feipfam; quia illa honeftas a&us fi-
dei defumitur 4 volitione {cu credulitacis affe-
¢tu, cuifoliicutlibertas , itahoneftas conve-
nit,

R EsPONDETUR. Honeftatem fidei dupli-
cemeffe; quandam moralé & hiec fundatur in
libertate : quz libertas non haberurinaétu fi-
dei, nifi defumarur a credulitatis affe @u liberos
qui liberé determinacad actum fidei : hancque
hencftatem non prafupponir credulitacs affe-
Gus inadtuldei.  Aliahoneftascit entitativa,

imporrans connexionem pradicatorum actiis
fidei: & hzc, pr :).‘:LI\_l!i)DIlll[LiL' ange \’\)IIF]OHC"_I'I‘I :
p(.‘[]("ll [q”L‘ ﬂi)nnlh a4 C.'ll?!]..‘x C( ?I'%ncxlﬂnl\' radica-
lis - hoc elt pradicato & fubjectoactis. Quod
eriam videre eft.in actu imperato, comparato
ad aftum imperantem : quiimperans prafup-
ponit entitativam & radicalem honeftatem im-
i)CI‘;IEL o

InsTass Tertio.  Adimperandamfidem
humanam , nondatur [}wti;z]?.s VIrLUS, I‘lrgo nec
ad Divinam. Kon. cenceditAutecedens, Na-
garLugo & Ponr, Direéte

ResponpETur. Quodinterdum firnecel-
farium imperit voluntatis ad fidein humanam,
quandoexhiberur affenfuscertior, quam hic&
nunc exigatiple modus , prafentans motivum
aflentiendi: quando autem non exhiberur af-
{enfuscertior , nonerit neceflarium impcrium
volunratis ¢ necenimoftendetur, quid lupple-
redebeatilludimperium. - Quia autem,ut di-
&um fupra; in fide Divina , femper invenitur
quod fuppleat illud imperiums fit,utin fide Di-
vina, femper intercedat. " Quando autem ex
Aug. deducitur, necellarium adomnem fidem
imperium,ex eo,quia deberdari victus inclinans
ad mediocritatemincer levitatem credulitatis
Suinter ditin&am  duritiam in refpuendo o-
mnium teftimenio, idnon convincit: quiamo-
deramen illud, poreft ad prudentiam {pectare,
Advertiretiam Lugo,; quod {i fimpliciter non
admumturﬁdcsh‘umana > prerequirens impe-
tium voluncatis, fruftra peteremus ab amicis uc
nobis credant.

InsTaB1s Quarco.  Incxplicabileeft , an
ille pius credulicaris affectus, fic quid perma-
nens?

Resronperur. Non effe quid permanens.
Ratio. Tum quiacorum, quz fiuntinnobis,
finenobis, non dancur ulli habicus permanen-
tes, licet daripoflintutdictumeft alibi, Tum
quia PP. dehac piaaffe@ione loquentes, (cmper
loquuntur deilla, tanquam gratia actuali. Tum
quia Arauficanum 2. Can, 5.air, Q.’uﬁmnzm{-
mentum, ita ctiam initinm fiazi, o ipfim credulé-
tatis affectum, non per gratie donnm, id ¢ per in-
[pirarionem Spiritus S. corrigentem voluntarem no-
flram, abinfidelitaze ad fedem, fetf Aatvralirer pobis
incffe dicit Apsftolrcis dogmatibus adverfari proba-
tzr.Ubi piam affe@ionemnon nppc}faa creda-
litatis habitum; vel poflecredulitatis , {ed credu-
licatis affe@tum s affeGusautem , cft quid tranfi-
¢ns, DON permarens. i

InsT 4 815 Quintd. Inexplicabile eft an impe-
rivm hocficpofitivam, an negativun £

REsronDE rur. Imperium iftud debere effe
pofitivum. Rutio:quinkmpcriumiﬁud,dcbct
efle determinativumad unum ,nonhabentein-
telletu; undeé aliunde dererminetur., Ne-
fgatvum autem impcrium, non determinat ad
unum.

;’ﬂd} 4

QUA.




QU ASTIO IIL

De propafitione fdei per Eccle e
7' Papam, ;

F)Lena hujus decifio prcerperet materiam

Controverfam: Ea quz {cholaftici juris funt
attingemus,inquirendo: An ficdefide, hunc
Papam,verum cflg Papam?

DIFFICULTASI.

An [ir de fide hunc Papam , verum effe
Papam?

Onefle de fide docet Cajet. Bann, Veg.

Canus, Caftro, Turrecremata, Albertus,
Corduba, Didacus de Arce, Mannzus, Beza,
Galp.Hurt.  Valent. criam docet probabile
efle, pofle cligiin Papam non baptifatum, & ju-
re Divinoincapacem. Favetin imili Bellarm,
dumait fola fide naturalihaberi ; quod Conci-
lium v.g. Nicznum fucritlegitimum, Videatur
tome 1. traét. de Conciliorum auétaritate cap.
9. Eflc aurem defide docer Suar. Hure. Alber-
tinus, Lugo d.1,n.223. Amicus d.2.S¢ct.5.Pont.
d.28. num. 14. Ovied.&c.

Pro Afﬁ'rmame Sententia,

Prima Rarro eft. Qud utitur Lugo. Ex
Dei revelatione conftat, Ecclefiam non poffe
decipi in credendo univerfaliter aliquo errore,
in qua Ecclefiz univerfalis infallibilitate’, ‘non
minus continere videtur, quod non pofiic Ee-
clefiaetrare, in cognofcenda veraregula, vifibi-
lifuz fidei, quamin credendis aliis rebus pét
fidem: plusenim Ecclefiz nocereterror circa
ipfam regulam veritatis & fidei, quam cicca alia
objecta particularia: cum effet errorinipfo fidei
fundamento. -

Resronpery poteft. Alindeffe : An Ec-
clefiapoflicerrarein cognofcendaregulavifibi-
li fidei, 8 alind s Ap regula illa nefci debeat
pet fidem2 illud primum veram eft,ut convin-
citargumentum.  Sed non probat id fecun-
dum, inquo tameneft punékus difficuleatis. Sic
v. gr.{i in motivis credibilitacrs rota Ecclefia
erraret, erraret circa regulam, quz applicat
credendas adeoquecircatundamentumquafi
fidei ; & tamenndn eft necefle motiva credibi-
litatis, fide Divini nofeere.  Item fi habitus
ferviles, errarentin aliquo psincipio, nempe v.
g. quod diameter triplicatus non zquet {pha-
ram,tuncnon poflent opera{na hené exercere
illihabitus; neque tameneft necefle, ucid fci-
entifié arcingant habitus {erviles; & univer{a-
licer fieri pocelt, ucaliqud excludat ercorem,
nontamenincludatcerticudinem, vel {cientifi-

Tractatus 1.

camvelfidei:fic etiamnecefle cft, y Eed
non erretin dignofcenda rcguléviva;qua;‘f
nonfit necefle,; illam fide Divina cred; 1,3:;
videturargumentum procedered tetmingy,
firoponente, quia fupponit abunivcrlaliEcd;_

fiaregulamyivam credi; quodtamey proba
dum fuic. ;
Instasgs Primo.  Debemus fide grge,

definitain Concilio Generali, Ergo debepy
credercilludefelegitimum Congliyy; fiew
quia debemus fide credere omnia contentyy
Evangelio Marci, debemus etiam credere illy
cfle verum Evangelium.  Si enim poffumy
prudenter dubitare, vel formidare de I:fgilimi
tate Concilit, poffemus etiam dubitare vc]fo;
midare de ejus definitionibus; & tamen| i
timitas cjusdem , pendet ab approbatione J;
p=.

ResronpEripotelt.  Alindeffe; an i
mus credere definitisa Concilio , fi poffinng
prudenter dubirare de ejus legitimirate ; &4
ud, an illlﬂ legitimiras credi dcbeat.?primumc&
verum;{ecundum prabandum fuicht,caquad
legitimitas , habeat {e tanqfam proponens §
applicans; applicativa autem credendonm,
nondebentcrediut videre eftin motiviscreds
bilitatis : pracipue quia ficurmotiva credibil-
tatis,non funtracio aﬂ‘cmicndiﬁdei,itancc!cgi-
timitas,

InsTaBisSecundd, Sicutdebemusfidecr.
dere, qua Pontifex (ummus 8 receptus defini,
ita debemus credere eum effe verum Pongfi
cem. Nam vel poffumus dehoc prudencetfor
midare, velnen poflumus? fi polfamus; ey
non poffumus credere fide Divina quz definiy
finon poffumus. Ergo poffumus crederchue
effeverum Pontificem, Namquandononpof
fumus prudenter formidare, quod hoc indii.
duum non contineatur in tniver(ali revela,
poffumus fide Divina credere, quod Deusillud
revelarit,

R EspoNDETUR cxdidis. Efenccelle
rium ut non poflicprudenter dubitari delegi
mitate Papz, nonecfle ramen nccellc,id ﬁdc_ﬁz-
vina credi; ficernon, dubitamus nec formids-
mus prudenter de motivis credibilitatis, necti-
menilla fide Divina credimus. Denclufo:
neautem particularisin univerfaliinfradicerut:
nunc addiporteft; quod hanc particularem oi-
tineri in univerfali L%uplici:crinno§cffag, usgie
ad depulfionem formidinis. Primi Negante
ucitadicam,hoc eftnon f‘undandoprt}dm}d”'
bium inoppofitum. Secundd Pofinve ew;ﬂf’
faciendo illam particularem contentape ein
univerfali; priorilla nonfufficirad fidem: nf:?
ctiam non dubito prudenter quod ﬁmbaP"ri
tus. nec tamen mihi eft de fide, mo efle bapee
tum;  Secundumfufficivad fidem. S?d ﬂrg:
buntoppofiti,ralem evidenciam, haberi,dele

timitate Papz. S

|

\
|




g
¢4l
mel
1{16-1
5 §
um,
redie
bill
Ifg\-

cre.
fini,
1t
for
100
Init;
Wi
pol:
fivie
al,

Jind

Difputatio IV 165

Secunpa Rartro gft Pontii.  De fide eft
Deum dedifle Petro,& fuccelloribus, infallibi-
lem Auoritatem. Sedfinoncrederetur hic
vel illein particulari fucceflor verus , ad nihil
defervirer,& fruftra contmunicaretur talis a-
&oriras,quia femper poflet dubitari: quis eflet
verus lucceffor.

ResroxpeTur. Sufficere ad hoc quod
certd &evidenter conftet huncefle Papam , li-
céenon certitudme fideizeritgs de hoc eviden-
tia & certitudo negativa, non pnﬁtivn.

Instat Primoidem. Nonfufficitcredere
inuniverfaliqudd Ecclefiaa Deo fundara fitin-
fallibilis veriratis, fed requiritur ut credaturde-
terminatam aliquam Ecclefiam effe talem,
ad quid enim deflervirer fides ‘in univer-
fali # Ira eriam nec fufficier in univerfali
credere, quod fuccefloreslegitimiPetrifintin-
fallibilis Auctoricatis, fed debetcredi in parti-
culari;huncefle: alias eflet inucilis illa fides, &
inutilicerrevelagetura Deo.

REspoNpETUR. Argumentum multimpro-
bate,probatenim effe de fide,hanchoftiamefle
conftcratam: disam enim, Aidem illam in com-
muni de Euchariftiaelle inutilem ; quia & in u-
tilis fides, de Ecclefia in univerfali.  Et certé
quamyisnon credatur,huncPapam effe verum
Papam, modoid evidenter moraliter conftet,
torum adhue falvabitur: ficut non el inutilis
propofitio, gna fit per motiva credibilitatis, li-
cétillaipfafide Divinanoncredatur, Erficut
non obeft quomintis credatur Ecclefiam Ca-
tholicam folam Romanam effe , quamvis moti-
va credibilitatisnon credantur, o qm}d de illo
priorificrevelatio,non de morivis;s ita credi po-
teritelle Ecclefiam hanc Catholicam, licétnon
credatur hunc l"ap;zm,cﬂ‘c legitime eleCtum.

InsTaTSecunds. Quiadetempoteintem-
pus abinitio Ecclefiz, hucusque ut conftar ex
Hiftoriis Ecclefiafticis, credebarurillos quiha-
bebantur, absque ratione dubitandi pro Pongi-
ficibus, fuifle verc tales, inquo certé non tam
gencraliter conveniretur , nifi effer raditio
Apoftolicacadcre.

Responperur.  Cim gravgs Auctores ci-
tatifenuant oppofitum , immeritd affirmat ar-
guens, quod id credicum fic abuniverfis » fide
Divina.

Tertia Rarro eltqud uticur Amicus. Fi-
de Divinicrederetenemur, hanc cfle veram
Ecclefiam , hoc Tridentinum effe legitimum,
Ergo fide tenemur credere, hoc caput hujus nu-
mero Ecclefiz, quodhzc numero Ecclefia, vel
hoclvgj&mum(_)011c111u]nincludi[. Nam fic-
urnequitincelligi Ecclefiain conmmni,:xbxquc
;1‘.1qunu\1pi|:c in communij ita nequlnntclhgi
hezcdeterminaté Ecclelia, velhoc determinace
Concriium,:ll)squc determinato capite, r\;_”“d
iplum uleerius exemplo ilinftrar,  Sicur qui
credit Chriftum habere dererminarum corpus

phyfi?um, fieri non potcﬂ:, quh_u ﬁmulcrcdsF
habere determinarum caput phyficum : ita qui
credit hanc effe determinatam Ecclefiam , de-
bercredrre hoc determinacum caput.

ResponpETuR. Hocargumentum habe-
refolutionem ex iis, qua docet Amicus num.
158. ubi dicirt, puﬂb me efle certum, qta(‘:dhuc
ficlegitimum Concilium, quamvisnon fim cer-
tus fide Divind, quod proponens fit legitimus
Pontifex; & num. X56. dicit} quodhoc ficlegi-
timum Concilium, folafidehumana conftare,
quamvis definitaabillo, credantor fide Divina.
R urfus vacante fede ch1i;!ii51h.1tcpoﬁro,(‘.]'cdo
determinatam hanc Ecclefiam,nec tamen cre-
dodeterminatnm hoccapur,  Inftantia a pari
nontenet, Ratio quia illa prior connexio eft
phyfica, inferenshocipfo nonelichoc corpus, fi
non credatur, effe hoc capur phyficum.  Jam
autemconnexio Ecclefiz, quz eft Corpus, &
inter Papam, quielt caput, eft connexio moras
lis,‘adcoqucfuhjc-&:\ conceptioni mentis ; Hine
non eft ratio, curnon pofler crgdi heecderermi-
nat¢ Ecglefia,modo credarur invifibile caput,
quodeft Chriftus; & wvifibile fub conditione, fi
fitlegitimum.

InstatPrimoldem. Eademfide Divina,
qua credo Chriftum ¢ffe hominem,credoillum
efle animal, vivens,{ubftanrian; Ergoetiam. ca-
dem fide credo hoc Concilium eflelegitimum
& hujus Congilii hoc effe capur. i

REesroNDETUR. Difparitatem efle;quia ra-
tiv hominis includitilla diéta, effentaliter phy-
fice. Jam autem inclufio Papz, eft nonnifi mo-
ralis, & cujuldam npplic:;mtés\'wi,npplicanm
autem credendorum,non eft necefle urcredan-
turfide Divina.

InsTaT Secundd. Eadem firmitate qui
credohoc Deum dixifle , credo etiam DEULE\J
cfleinfallibilemindicenda. Nec videtur qui
fieri poflit,ut non credacur hoc uHéJc:Mrhm!m
Con_c':h'um; hanc effe regulam vivam ?nﬁxllibi-
l;m in proponendo, & tamien credatur articy-
lis propofitis.

: ResronpETUR. Eomodoid ﬁcri,quo mo-
tivacredibilitatis non credimusfide Divina, &
nihilominus credimus articulos fidei,fide D’i
ni, pcgi]lamotivn nobis applicatos, De auécto-
ritate Divina alia eftratio: quiafinoncredamuns
f1|dc- Divina ipfam auctoritatem Divinam nihil
ulcerius reftarce, ratione cujus tanquam ,moti..
vi, credete deberemus fide Divina articulos
cumipfaillavericas,ficillud m¥rivum, effecqu :
jjrc{olu‘mnoﬂr;x fides, & procederer Conc]i:lﬁs
ildcils‘C>}-‘Hnglsl‘ni.,p‘cr!m_lm nonnifi premiffam
Jam autemnon creditd hacreguls proponente :
mapcbxtadhuc monvumﬁdcr,mancbit rcfo]u:
torium.

Vi-

Pro




166

Pro Parie Negativa.

Prima Rarioeft, Quianullarevelatioex-
ftat,quod hic Papafic verus Papa.

ResronpETuR. Exftare revelationem in
univerfali, quo revelato, quivalenter revelari
particularia, alids di¢um. :

InsTaBis. Quioppofitum fentiuntnon {unt
Hereici: Ergd apparerquod hocnon fit reve-
latum. P

REsponpETuRr. Idefle defide perlocum
Theologicum,non perlocum Ecclefiaftice de-
finitionis. Porro eaqua probantur effe defi-
de, perlocum Theologitum, nonconftituune
ex {ubjecto hercticum,licet ex objetoharefim
continete poflint, hoceft,negationem propofi-
tionis,qua ex objeto,fitrevelata,

Secunpa Rarroeft. Qugd hicPapafic
Papa,elt objedtum prudentiz !hPernaturalis,cui
abfoluté loquendo, fpeculativé poteft fubefle
falfum. Quod ipfum probatur : quia illius Ga-
nonica electio, pendeta multis conditionibus,
quas humanitis (cire non poflumus ; Mam im-
primis non poflumusfcire de requifitis jure divi-
no,utquod fit baptifatus facerdos; Item de re-
quifitis jure humano, utqudd fir alegitimis ele-
¢toribus , quod habuerit fufficientia fuffra-
gia,&c.

REesponpETur. Nos qui {umusremotio-
tiores, licéc(cire non poflimus experimentali-
ter de condicionibus electionis; (cire poffumus
evidenter moraliter, non quidem anteceden-
terante electionem,fed ex confequenti 8¢ apo-
freriori. Erficut fi promulget Princeps decre-
tum, hanc dignitatem non efle dandam,nifi mi-
liti,qui hoc vel illud fecerir, poft collatam digni-
tatem,bené colligimus quéd hocfecerit : ita
cum fupponatur omnem Papam cffe baptifa-
tum, a pofteriori colligimus effe baptifatum ,
quiaeft Papa; nec perhoc petitur principium:
quiafiquaratur, quomodo confter effe verum
Papam, cum non copftetcfic baptifatum 2 re-
{pondebo, conftare effe baptifatum quiacltPa-
pa. Siquaras quarefic Papa? nonrecurram
ad baptismum , fedaduniverfalem revelatio-
nem: Omnem legitimé ele@um, efleverum
Papam;inquauniverfali continentur etiam re-
velatx parriculares, quas particulares applicat
mihi tetius Ecclefiz acceptatio , ita ut ante ac-
ceptationem Ecclefiz , veritas illa ficde fide
quoad(e, non verd quoad nos, Quod fi quz-
ras iftius acceprationis univerfalis , quodnam
habeatur fundamentum ? ad hoc dici poteft,
haberi fundamentum evidencer moraliter,
Cardinalium qui elcgerunt,teftimonium, Con-
cordiapeftelectionem, qua certé in tanra affe-
ftuum , & inclinationum varietace ftare non
poflet , nifi intercesfiflec legitimiras eligendi,
nec permitterer providentia Divina ejus ele-
¢tieni non reclamari, qui illegitime electus.

Tractatus [

Quod i poltelectionem univerfalira
tam gidemreclametur, tandum epi
ecptationi: quia polterior nunguam
matio univerfalis,alids Ecclefiaalcer
pratione errarec.  In
ad baptifmum Bertold. hic num, 34. & Rofy
conditionatam nonnifi formant,ﬁ:rc{"ci]ice{d;
fide effeillumbaprifatum, fifithoc ad Papati
requifitum.  Undeetiam erit dcﬁdcbaptil'an-
tem habuifleintentionem, &e.

Quodartinetadhoc, an fit defide illum ofs
facerdotem , dicit Arriaga : de ordinibysg
inquit dico : quia torajurisdiio,in quapropt
confiftit Papatus,eftindependens ab ordins
ficutverus Papa poreft efle medio anno,fi
dinibus, poreft & uno.

InsTan1s Primo.  Non poteft effe Eeclde
aut Cardinalibus magis evidens huncefle egi
time ele¢tum, quam evidens fit alicyg ,qund
conteratur ,& tamen hoc meminieftevidens:
alids efferilli evidens, quodfiripgraria Deiequu
cumcontrition¢ non ftaepeccatum,

REe:ponDETUR. Ideo non efle defidehi
inparuculari ;' qudd propres purum amorm

T acep e
primuz g,
Clit reely.
Ut o,

neor.

particulariquod gy, |

Dei dolendo fit vere conritus : quia illagn.

conftat, anille actus fuerir fupernaturalis,clu
ratio fupernaturalicacis percepibilicer nondi
cernatur. . Rurstsevidentiailla delegitimis
te Electionis,unicuique comparato ad le,pored
certd conftare, an fcilicet fecundum conflite
tionemGregorii X V. calculum dederitciguen
purabatefle digniffimum ; dealiisautemefthoe
illi evidens ex confequenti,exnon reclamao:
ne,%c.

InsTaB1s Secundo, Non conftat Carding
livel defe, vel dealiis quod fint bapiifati; Ergo
nec quodlegitinie elegerint, Nam legitimick:
&ores debent efle baptifati,

REsroxpeETUR, LicérCardinaliApek
fit conftare, quod dederit legitime fuffragum
illivs ingrediatur cenfum eorum,quosnovicDe:
us lcg-mr.éc]igcntium numerumimplere, Pe-
namus enimyv. g. triginta Cardinales eligentss,
exquibus quindecim fint non bapifari, eligen-
tium legitimé gumerum effequindecim , quan-
tumvis reliqui quindecim nonbapufati iu]ndi'-
cioftrendo legitimé fele geflerine; camenleg
timé eligentium numerum non implwerulm
defetu baptilmis hin ficuteicui conftar,quid
fuus calculus fit pro hoc Papasnondum conftue
podlit, anfitbaptifatus : dealiis etiam deternt
£até nonnovir,quianon novit,an otnneslalil,qul
ejufdem fenrentiz fuering pro hoc Papaineet
{fumvenerint Deo notum legitime eh’numlm
Unde conftabit nonn:f indeterminate, i6d
illi qui cenfum legitimé cligentium i_ngrfﬂl it
vcreﬁnthapti{an,llcél_: illosin pmnculandr:lf;-
gnare non pollic.  Bellarm. etiam Tom. 1
2. de Conciliorum auctoricate, docet ad g
miratem Concilii fufficere eos convenic T:‘




"‘t"”‘
4t
Clia
100e.
tingy
ofm,
etds
tim
s

1efl
nibil

ie.ft
1600

leliz
! ]Egl'
qud
dens:
quia

ehiiig
otem
An0n
,cim
ndse
mita:
yotclt
ftitge
quctn
thoc
1ai0-

dinz:
f.; 2
icle-

A pol
zilm
tDe.
Do
ntes,
gen-
Juan-
%lel-
ulcgi‘
runt
;udd
flare

-

Difputatio IV

externc regunt Ecclefiam, quam_vis non fint
L).lpt'\ml,mu} haretici. Quod etiam pro,pra-
fenti transferri potler. : .
Instasis Tertio. Non efle de fi
haltiam effe confecratam ; hunc item {acerdp-
em cffe vere facerdotem. Ergo.
RepsronpETur. Negando Cot -
tiam. Difpariras eft, quia quamvisfirpromit-
{io Divina non defuturum Sacrificium & Sacer-
dorium Meflizusquead finem LL'E‘ul'r,_('J tamen
promif bené verificari potelt, finon \iclm_r,
certe dealio Sacerdote, dealiaheftia. Promil-
fioautem qua cft, ad finem {zculi I_'utm'um FiTc
{uccellorem Petri, non porelt verificari, nifira-
rioncuums,u[uiviiib1li;crprmnﬁ. Conicqucn.-
ter ratione hujus determinationis , poterit elle
defide,hunc effeverum l’al_:.nminlbrquucAn—
tecedens continere calum explicabilem per
defcenfum disjunétum ; Confequens autem ex-
plicabitur pex defcenfumdisjunctivam. R:[Il‘Si‘]S
et Mijorhzc rqvelata.  Hoftia legitime con-
{ecratacontinet (_:kﬂ.})llﬁ't.hf”t.l , in qua uni-
verlali, equivalentet revelacur foree, etiam de
hac patticulari :%ed continentiaiitlius particu-
abfoluta, a nullanobis evidentia cerrd ap-

le,hanc

fequen-

laris
plicatur, qua tamen ex dictis fupra intervenire
fum fidei.  Conti-

deber, utprocedatur ac
nentiamautem hujus Minoris de hocPapa, ap-
plicat motivum evidens moraliter, rorius Ec-
clelizacceptario , quz non haberur pro legiti-
mitate hujus hoftiz, hujus Sacerdoris; &¢. Cafu
autem quo torus orbis nonacceptet Papam,ne-
que pars talisquz fundet evidentiammoralem,
tunc defectu applicationis, nen erit idnobisde
fide, Denique circaSacerdotium vel hoftiam
dupliciter poteftfc habere Ecclefia.  Primbita
urncgare non poflic nec dubitare prudenter,
quod non fitin hachoftiaCorpus Chrifti , hunc
item effevereé facerdorem.  Secezdo ut habeat
cvidentiam, qua pofitivé accepret, bic cffe
CorpusChrifti , hunc efle vere Sacerdotem,
ql]:r:aC(CIntJriouni\'criﬁlis , [tac pro P;l[!a , hon
proheflia, quipafitive accepratur. - Pares er-
go funt Papa & Sacerdos v. g. quod de utroque
nonrdubirernrsfedinhoc differgnt: quiafacer-
dotem nonacceptacEcclefia pofitive pro confe-
crarosacceprathunc Papam ¢ quod fi nom plus
haberur circafacerdotium v. g, nifi quia de 1llo
nou dubitatur,non poterit profiliniin adtum po-
fitivam, {ed ponetur nonnifi non difereditio;
quia huic foli proportionatur negatio dubii,
quzilluminattanquam quid negativam , ad
;z("tul‘.xncg.uivumnun_dmrc\icmlh Sedacce-
ptatiototius mundi, fundat evidentiam mora-
lem;qua poteft prelucere huicaétui Volo cre-
dere , quiahic eftverus Papa.

Tertia Ratro eft. Quamvis affumatur
in Papam eriam incapax, tamen ’que non pof-
{et docere falfum s acque verus Pontifex : {icut
Ecclefia affiltic Parocho putaro, & Respublica

167

Pextori putato , fic aflifteret etiam purato
Papz.

REesronpETur. Negandoafliftentiam pro-
miffam,monlegitimeé electo,cum exnon legiri-
mé eledtis, & Anti-Papis aliqui errarint.  Ecfi
verba qua promitrunt afliftentiam l’c_[ro , &in
o {uccefloribus fonantaccipiantur, {upponent
non pro luccefloribus marerialicer,fed pro fuc-
celloribus formaliter.

DIFFICULTAS IIL.

Aﬂ;rrlm gtad tenendum?

Ssero Primo.  Hunc Pa e werumi Pa-
N pameff objectum fideiconds e.

Rarre. Quiactuamaliain univerfalireve-
lata,condition:ice creduntur, Quodiplumpro-
batur: quia fieri porelt, quod hoc particulare
fitrevelatum s Ergonon potlum dicere adtuabe
{oluro: Nolocredete; fierietiam poteft utnon
ficrevelgrum.  Ergononpoflum dicere: Volo
credere: quud utrumque devitatur, {i ponatur
nonnifi conditionatus actus.

Assero Secundo. Ex/olapracise ratione ap-
plicantis & proponentis Ayfleria fidei, non inferiur
bunc Papameffe veram Papam.

Rarro. Tum quia quamvis non credarur
motiva credibilicatis, {ufficiencer nobis appli-
cant credenda; Ergoidemdicendum de Papa.
Tumquiatatioaflentiendiinfide , non c[l'k_\lro-
pofitioPapa. Sed Ly Deus, et verax, & Lyhoc
dixic; f:lrgoqu-.umnnvzs non credatur hunc Pa-
pamelle vernm 1’;15:;1:11 » poterit adhuc credi,
{tante toro morivo fidei. Tum quia quando
mutatis quibuscunque aliis, & histelictis, ad-
hu..:rcs cadem {ubftanrialiter maner » apparer
quod:llaalia , nonfint omnind neceflaria,fcd
I1[1r;>cf'acci41c:15J’chabcntia. Jam aurem ma-
nerec Iu‘ics,ctiam fine ullo Papa, (pectata (0la
natura fidei, & naturdmotivi Adei.  Ereg ap-
paretnon pofita hac crcdl?mnc,lu_uﬂ‘c ﬂdl?uc {al-
vari fidem.

Asser o Tertid, Expracifaratione, quod ommis
o s = ~ -
legitime eleitus it verns Papa,de fide eff hune effe
1’,7!,0,1??2. -
g v Tl

Ratioeft. Quia in unive tlali, neceffaris
particularia revelancar,  Erpo etjam particu

" e 5 .
larisde hocPapa eft revelata, fiilla in hac uni-
vafal} ({01}(]!1&1?(]1‘,7 : (_lmd atutem contineae
turapplicatnobis evidentiam®ralis, ftansin ac-
ccpuo_ncrﬁcclehx. Sed quidfi acceptet uni-
verlalis Ecclefia aliquem qui nop eftleoisia. 2
i o {‘q 1 ] 1 non cfki.ig'lrlnm
: $: ad hocdici poteft, non pcrmilfnmm
Deum,uc tota Ecclefia erret, eftque evidens
moraliter , id non pofle fieriincanta ingenio-
rumLl;;nc:mtc,va!acmtcnrfcauiun.,a'%-;c. L()u id
autemaliquidicunt, ficurerravic Ecclefia civea

EunuchorumMaryi i 1 i
}Manunnnm,napm!ccrr.u'c circ




168
acceptationem Papz id nonconvincit, Ratio
quia ctiam illa Matrimonia paticbatur,non pro-
babat Ecclefia. ”

Noro. Hzcmajorelt defide. Quem Dens
revelavitefle legicimé eleGumille eft verusPa-
pa. Toradifficultasin Minorieft. Sedhune
Deusrevelavitefle legitimeé eleétum,cujus Mi-
noris revelatio , eltrevelatioin illa univerfali.
Legitime electus eft verus Papasadeoque & hic,
&ille, &ille, Selum crgo deber fieriapplica-
tio per motiva credibilitatis,quod idetiam Deus
dehocPontificerevelarit. Ut haec Minorcre-
daturnonfuntneceflaria majora motiva credi-
bilitatis, quim ad credendum ad alios articu-
los. Porro ad alios articulos, vix non princi-
palemotivameft, confenfus tot Do&orum, &
Sanéorum, toto orbe [parforum , & innitencia
Divinz providentiz,qua non fic paflura, ut non
fit colle &io hominum, reéte de Deo{enticnri-
um, & veritates ad fe directas percipientium.
Eft autem confenfus Doétorum & Sandtorum ,
acceprantium illum pro Pontifice, pertinerque
ad providentiathDivinam,non permittere utin
retantimomenti Catholica Ecclefia errer. Ut
autem tota Ecclefiabocaccepret, prafupponi-
tur propofitioillius faéta d Cardinalibus Ele&to-
ribus, & reliqua circumitantiz.

DIFFICULT AS HL

Colliguntur quedam de fummo Pontifice.

Oxrico Primo. De connexione Papatis
C& Epifcopatts Romani.  Sunt Cathalici
Doéores,qui docent non effe hanc conjunétio-
nem infeparabilem, poflequealivm efle Papam,
alium Epifcopum Romanum; ita Aliacen: So-
wsin 4. dift. 24. quaft. 2. are. ule. Bannez 2da
2de, queft, prima. art. xo. in Comment. fufiori
dub. 4. Palud. Armachanus,idem Briedolib. 4.
€ap.3.par. 3. Ecclef. dogmatibus. Ratio:quia
neque Scriptura, negue Traditiohaber, Sedem
Apoftolicam ita affixam Roma. Oppofitum
{entit communis fententia cum Suar. Valent
Amico.Bcl]arm.Rario,quianiﬁ eflet ex mente
Chriftihze conjunfﬁo, indubié tanco tgmpore
intetrup:afuiifct,obopprcﬁioncsRoma’&E[h-
nicis; ob devaftationes Gothicas, Regulorum
Iraliz dominatum, Septuagintaannorum Ave-
nione commorationem. Hinc Marcellus Papa
Mareyr. inepift. ad Antiochen, teftaturexjuflu
Dominitranftulifle S. Perrum Sedem Romam.
Ambrol. item, Orat.dereddendisBafilicis.Leo
Serm. 1. de Natali Apoft. Traphesn inquit Cra-
vis Romanis Arcibusinferchis,quote Divinis pre-
ordinationibus anteibat, ¢ honor poteftaris , ¢ glo-
gloviapasfionis; hzcex Bellarm. An autem id fic
de fide, noneft ita certum. Bellarm. lib. 2. de
Rom. Pontif. cap. 12. Sententiam aflerentem
hoceffede jure Divino folum appellac nonim-

Tra&atus 1.

probabilem.  Amicusdocet, honefly hogq
dem defide,effe tamen probabiliys: il ml;.
grucbar,ut ficut c_fl certa pcrfona,adquam ﬁdt:
les,in controverfiis recurrant ,ira fit Rabilsf.
des, ubtinvenisi conftanter posfic, =
Co1 1160 Secundd.Quojure Primatugind,
patu fitinduétus:Occamin Dial.part, 15 C,-
&23.id ex hominum inftitutione immcluéu.n:.
Idem docuit Marfil. de Padua. Aljy dixcruntml
trodu&tumid a Niczno, hocquc fatenturine.
pift. Melchiad. Papaad Epifcopos Hifpan. Dy,
maf, ad Profperum, Sofimusad Epife, Afticay
cujus Verba in Concil. Carthag. 6. habentm‘
Juliusad Oriencales. Idem fenferunt Africani
PP.in Carthag.6.1dem indicarChalced, Atto.
ne 6. Romanum 4. (ub Symmacho. Hancleq.
centiam appellat hareticam Suar, Ratioqi
plerisque alits Canonibus affirmat Niczmn
veterem efle confuetudinem ur EpilcopusRe-
manus prmatum habear.  Ergo primatuihuie
confenfit potitis Nicenom, quam illum conft-
tuit.

Alii primatum huscnon a Chriftofed} |

Petro & Apoltolis manafle dicunt.Unde eriam |
vocatur,Petri Vicarius; ita dpcer Julius LB,

Anacletus epift. 2, affirmar, Apoftolos voluift
Petrumhabere primatum |, fedbacaccipipal
funt de voluntate confentiente inquit Suar.non
conftituente. Namidem Anacletuscpift. 2.0

prefle negatab Apoftolis hunc primaramacee: |

prum.  Undeergo acecpeus?Ex commisfione
Chrifti indicataillis verbis.Pafce oves measiSu-
perte zdificabo,&e.

Corrico Tertid.  De ele@ione in Papim
¢jus defignatione ac renunciatione.

Quod attinet adeleitionem.  Nonnifidejute

pofitivo eft,qudd foli CardinaleseliganiPapam, |

inSuar. AmicuscontraCajet. & Bellarm. Ratio
quiafeclufojure pofitivo, non eft cradillos lo-
losreftringarur, com fimplicicer in quacunque
Republicapertincacad Majores, Caputlibicli
gerg : quem ordinem nonexftat ullom jus D1
vinum,quod volueric Deus mutari in chubli-
ca Ecclefiaftica. EclicétinaliisEcclefiis morto
Epifcopo clectiofpectet nonnifi ad Clerum il
lius Epifcopargis, non {petabit ramen eic:&}o
Papa dejure Divinoad!olos Cardinales,quiail
le et Paftor univerfalisshincelectioillius p?rff-
non eftnecefle urita reftringatur. Expedit
menid Ecclefiz, w:lob1pf'amnorigian1ﬂllgc'?'
di,ftacumque Ecclefiz, & neceflitates mage
notas Cardinalibus, quamaliis commugiftatﬂ“
irem citits {ubrogandi fucccffarih?mfc”‘df“'
dumgqueturbas. Ad hancelectionemnon F';.
&at populus perfe , quiaad illos de jure n:nu[rcr
fpe&tatele&tio, qui prelumuntur C-ﬂm}:fmnhic
pofle judicare , de qualiratibus cligendis "
autem eft ftatus Ecclefiafticus : per ac clus
tamen id fieri poreft ut fi adfcifcatur POP;‘H,
tanquam reftimonium dat

prus » de Vil é
) ) : \ o i prac
tegritate cligendi , imo defadto 1 im,m

|
1




i¢
-

iR
cda

i
Ep.
nife
pol-
ot
CX-
CCE:
one

Su-
am

jure
alm,
i
1o

que

eli-

1

A

catum cft , & fupponitut ex cap. in Syn.

d. 62.

r{g_{ron'uﬂdu ad d
cafu,quodidnon verg 1L in dai
& cafu quo non conterast
hereditas,p yofleinguam de
rem.docet Arc. Amicus, lut mfu:.l 5. Petrus,

cenfetur Succeflorem’ fibi elegiffe Clemen-
tem, ut iple Clemens teftatur epilt. 1 .ad Jac
lmunm[h.,&hu‘c,ruu ap. G Perrus d. 8. q.1
cecClemens refignarichuic defignacioni, fe
‘lllt.1;1)11{15[!}1(3&(,1(.1[! m. docetque \unrtd ;
S.4. quod Linus & Clemens d rnarint {ibi
fucceflorem. Deinds ‘pnult efle m]mmu’wi.wl“
l.u.lcfm,bmmm_\urnpm.\ atur pol’tmoa.ccm.
cleéio furura,, cum multis di H"muln tibus. Et
certe poterar C hriftus talem poreftatem Vica-
T )ililif(?lllll}lﬂ(‘;l_lu()d(. ue contulerite .mwl?
oftendunt. Eccumalii Epifcopiexc
nePapa pc offint fibi {fucceflorem m,' 0
non Papa?( ;:!‘oh:um fen Lr,'rdi.
Turrianus.

();mdja!fimr ad Rennniiationes, Porelt i).lprs
renuntiave Papatpi? qim( zlef t:mn a'n;‘;;i'g-
o renuntiavit snec eri )
fenfus Ecclefiz uc vale Suar. &
pofitum fentit Bellarm.

CorrrcoQuartd.  Defide ipfiusperfon
quz elt Papa. Papam poffe efle Hareticum at-
firmac Bannez, C;JiCt Driedo, Canus. Soto.
Corduba Aragon.Valent, &nuo;mn‘-z de Vié
reV.tradic, Eufeb.fuilfe hz I ;
thus obrulit, Liberium h!tll hz
Hieron. Anaftafium fuiffe harer
norium cenfet pro hzretico Adrianus in epift.
rele@ain Synodo8. & in Epift. Agach. relatain
6. Synodo. Oppoi:tmn .'anmt l’mn'L 15, T ut-
recrem. &alii,doc entesillosinterius in Hzre-
{im non confenfiffe, ficut necS. Petrum, alio-
qui perdidiffec fidem S. Petrus contra dicdtum
Chrifti ; Egorogavi, &c. ut non defigiat fides
tua. Alfdt Palao. defiderr. 4. dl[lj L. patt. 5.
S.2.n.7. Non effe dubitandum illos in hzre-
fimincidere peruiffe. Ratio: quia Concilia illa
generalia accufationcande harefi Paparum o-
mnino E).plohl'lu:t utpote de lu,r[u..h > quibus
impof flibile firefle hareticos; Quod autem Pa-
patactus Hareticus, manet P.xp.x ; docet Bnn_
nez Valent. Seto,Cano, Corduba. Ratic: quia
denullo Pontifice poffemus effe certi, efleillum
verum l’unt:mum » & aptum 'd}‘iu yonendos
articulos fidei; ctim de nullo certificari pofii-
mus,quod nuu.lmll_nn fidem

Corrico Quinto. Quoadea quzdecernit
Papa.

.,..

i -
sationem. Pofle Papam

Circares geftasvel ex malitia vel ex ignoran-
tnpotc{tmmrcl’ apa, v. g. damnandoinnocen.
tem,itaomnes.Ratio qu tuncnonagicutPon-
tifex, fedut Judex.

Nox poteft tamen ftataerealiquida fidelibus

Eif}’:utaf}o 1V. 160

obfervandum quod malum fie, Ratio quiade fi-
deeltit lorem Petrinon pofle errarein pa-
fcendis ovibus ; errar etageem tunc. Pofle tamen
errare indege uni Provinci; xlata docuerunt ali-
i 15 l)nn-
t?.h'ua;mu\'iw.i(.nu‘ ficum {entic Pa-
lao cum aliis : qu torius Ecclefiz
€Erare non pe oteft,nec refpectu particularis cr-
erit, cium et ']‘:L‘C‘i?(:a’u illius particola-
] -m\.u'mmﬂ"ﬂl
tione 55.2 Pollet er-
. quaft. g.ar.ule.D,
aflerunt ramen id
m fapiens,{t dicatur
crrare polie Ratio: mri’LC".lmni-
Zagio. \\ eltext fh‘ 1onio }mmvm quod falli
ed Llni din Cs 11‘1011\/‘[1()“&. S5 m\n}\m
Papa,&zquod hoc dicere ichareticum
alent, & Palao. Ratio :quia -ohhg\lr\"r ad
credendum falfo, nempe quadhicficinczlo,
quinonelt

qui. Ratio: quiatuncmu

rarc po

A 1 dicunt.  Non polle errare Papam in
C:zmmzar'ouc,po e,in Beatic .nnc,qunm
Beatificati one non proponitur quidquam uni-

F N Q tlul.l" EJL' po nit
.xlum_Um.o.
in Beatificatio-

&, pe odiplum toti
lcdcfm. colcmlus pmpommr quia Mifla fic
nomine totius Ecclefizs docuit tamen Torrez

uod conceflo cultuv. g. B. Aloyfi Noftris.non
m {ecularibuseundem colere.  Ratio-
1dat: quia hullus debet coli culty publico,
fine 2 'hmn[atc Ecclefix , quz non eft ut hic
Beatusabomnibus colatur. Op [mlmum {entit.

Palao. Ratio : guiauna Mifla, eltcjuldem valo-
risac plures, & inunoacalio lu\ 0. Ergo decla-

rando, quod poflic in honorem Imrm B. dici
Mifa, L![].‘l,(!b_hr.lﬁtflPU” diciomnes. Unde
etiam poteltpopulusvelCle 111\“1[ plicationem,
vel proceflionem inftitucre ad aliquem Be
tum;ica Palao, ex Juriftis Balno,
cito, Bonilla. Ex Auguftifianis
on. Rodrig. Dominquez. Ex
Manrique,Perez. Bernard. B I;w nediétin, ‘\ L}W
zar, Serna s Ex Francifca®®. Guevara Vj Halear.
Tajardo. Ex Noftris Monte Major. Prado, Ti-
montcel. Roy. Martin. Palao.

Quoadapprobationem re
Pontificum errare in approb:
gione, de fide et : approbando
que alias difformia iLmt Eva
enim doceretaliquid falfum robandocon -
tearium Evangelio : quod autem errare pollit
i(iCU‘l.EllllTl Ic%- priddentiz.hocelt: approbando

id (jl‘.{)fl nimis laxum, velnim isdurum eft,do
cm' Bann. Rationem dar quialnnocent, III Kr
g.X.otdinant,ne nove religionesin(ticyan-

tur; e nimia religior ;

Ecclefia Conlu(lm|L1'I]1m11;:|1:1:_?thr ISIL’IMU“ :

5 Lrgo fi de

(P. fa

Occa.Sarmi-

Non poffe

iliqua relj-
{cilicerinjlla,
gelio : hoe 1[1Eu




170

factoillam approbet, rem inconvenientem fa-
cier, cui {encentiz faver Palao,

CorLico Sexto. {Jc.mpprobatim}cCond-
liotam aPapa. NonpoteltPapa Concilio de-
legare poteltatem definiends infallibiliterres fi-
dei: quiahzcdefinitioeltalligara Petro & fuc-
cefloribus, titulo afliftentiz Spiricds S.illis , &
nonaliis, promiflz; ita Turrecrem. Bann. Ca-
no. Valent. Erit tamen infallibilisautoriraris
quodlibet Concifium, fia Papaapprobetur.Ra-
tio : quia Romanus Pontifex,eft{uprema & in-
fallibilisregula veritatis.  Ergo ubicjus confir-
matio acceflerit , error committi non poteﬁ'.
Ante hanc appmbatianem generale Concili-
um, quodinfallibile non fic, docet communis
cum Bann. Valent. Palao.  Rauo : Nonnifi
Petro & ejus fuccefforibus promiffactt infalli-
bilis afliftentia Spirittis S. Concilium autem
generale non cftfucceflor Petri.  Eclicet uni-
verfalis Ecclefia ut inquir, Palao,etiam ut di-
ftintta a Pontifice errare non poflic, autuniyer-
i Doé. fedidnonexeoelt, quaﬁ ipfi fint regu-
la vericatis, & quodillisimmediate affittatSpi-
ritus ., fedquiahoc pertinerad {pecialem Dei
providentiam, quiimmedia te aflitir Pontifici,
ne DD.omnes,quorum confilio uticurin con-
troverfiis , deficianr. Circa hanc queftionem.
An Concilium fic fupra Ponc:ficem vide tom. 2.,
c 12, lib. 2. c. 13. Bellarminum.

Corrico Seprimd.  An Papafine Concilio
gcncraiipoml definire articulum fidei? Verba
Bellaem. funtde R om. Ponitifice ib. 4.¢.2.Pon-
tificem etiam ut Pontificem pofle efle hzreti-
cum, & docerchzrelim , fiabsque generali
Concilio definiat, & defaéto aliquando acci-
diffe: hanc opinionem fecuti funt aliquot Pa-
rifienfes; ut Gerfon. Almainusinlib. deporeft:
Ecclel. nec non Alphonfus de Caftro Lib. 1. c. 2.
contra hzref. & Adrianus V1. Papain quaftio-
nede Confirm. Papz. Svar. d.§. de fide,S. 8.
n.2.hanc queftionem cractans teftatur, quod
in hoc etiam aliqui Catholicidubiifunt.  Pro
hacfententiarecitat Chamirusde Concil. lib:z.
c.10, n.13. Cardin. Cameracenfem & Panor-

mit. Ratio poflet elfe; quiacredibile et Chri-
ftum dedifle poteftatem Papx definiendi arti-

Tractatus 1.

|
culos fidei, fed cum conditione , ye quim
deneflime operetur,prudentiffime aultmon:
rabirur, ex Concilii generalis confilio, Caﬁ;
autem quo aliquid definiar, fine Conciliogee |
r#li, de hocficenuncift, ex commup; nmn'mu.l
Catholicorum {enfu Bellarm. Pontificey b
lum, vel cum fuo particalari Concilin aliquiy
redubia (tacuentem, {ive errare poffit,five g
effeab omnibus fidelibus obedienter gugy,
dum. Cazrerum oppofita fententia compy,
niorlnn_gé & rutiorCatholicorumeft, Dapan
ﬁ*il:qccc fine _Concilio generali articolum i
definire pofie. Suar. cit. putat efle rem defds
certam. Bcl]arm.dicntoppoﬁ:amfcntcmim
non cfle propri¢ hereticam; nam adbuc yige
mus ab Ecclefia tollerari, quiillamfentengm
fcquunrur. Ratio ex Bellarm. eft, quia o4
poftolorum ceetu dictum, (ed PerreLic1 R
gavi proteutnon deficiar fidescua; ubi Lyw,
ua, {uppomr nomn pro communitate. Lyi[cm
Confirma fratrestuos  non poredt intelligi de -
taEcclefia; quia exera illamnullifane frates
Suar. hanc rationem dat : quia Conciliagene.
raliaa Pontificibus approbatahancinPontifi
auctoritatem recognofcunt, Viennenle inCle
ment, unica de Sum, Trinir, Florent. Sell 2610
fine Lareranente fub Leone X, &¢. defacteqe
itajam habuitpraxis. Nam harefis Pelagim
notnifi Coneilio particulari Paleft. Milevr &
Arauficanodamnaca. Bajus item & Janfenils
fine Concilio damnati.  Nec expedichat un
verfalibono Ecclefiz , hanc poteftatem define
endi arriculos collatam Papz alligai ad Con-
cilium; quia illudinterdum convecarechin:
poflibile : porteft item inftare necefficasdi
mnandi hic & nunc aliquamharefim, Media
viaali gradiantor, dicuntque Papamcum fole
Concilio zquivalenci,quales ﬁlntp]urcsDo&o-
res & Academiz confult; pofle declirare
definire, quod hoc ficarticulus fidei, fires um
in ante ezquivalenter fuerit pradefinica in ali
quo Conciliogenerali negando eandem pote
ftatem , fi de renullo modo predefinitainant
ftacuendum fic.  Sed inharendum lentend#
Suar. & Bellagm,  *




i ~-ﬂ
1 fide
lefide
nlim
Ie.

tian
lonA:
1.Ro-
Ly,
yitem
dea.
Al
gene.
niifice
nCle-
261
toque
g
Vi, &
lenils
t
fefin:
Con-
[t 1m
3¢ da
edia
n folo
ko
are s
2§ M
n ali
pt‘[::-

antty
N

IS

S DGR
EHED G

GG D

PP

PBISEIET ATIO V.

De Specicbus, Habitu, Actu, Necesfitate; Subjecto,
Oppofitis Fidel.

TORimum exordiemur i fpecicbus & habicu,
tanguam principiis attusfidei. Sic

QUASTIO L
De Speciebus & Habitw Fides.

3 Uz hic dicentur de fpecicbus & habita
Fidei,applicari debent ad omnium aftu-
umfupernaturaliim (pecies & habitus. Undein
iplo etiam difcurfu,magisarcenderur ad Majo-
res.  Minorum enim lubfumptio facilior, & in
aliis materiis facienda.  Qwod atriner ad [pe-
(71408 e

ASsSER O, guod [pecies conturyente ad aitus [i-
pernaturales, confequenter ¢ fidei, non fint fuper-
maturales. Eltpofitio Suar. & Valg.com com-
municontraGran. Ratio, quiaad actum fu-
pernaturalem noneft neceffe omnia principia
{upernaturalia concurrere , fed {ufficic, urvel
unum f{itfupernaturalein Enritate, vim habens
clevandireliqua, Ergo nifi fit {pecialis necefli-
tas, ut {int fpeciesin Entitate fupernattrales,id
deillis afleri non poteftiquiaficurnon funtmuls
tiplicandaentia fine neceflitare, ita necinaltio-
riordine reponendaj, nullaautemneceffitas eft
fupernaturalis fpeciei. *

Dices in Oppofitum effe aliquas Parita-
tes,

Prima Pariras. Apprehenfiones prace-
dentes actus fidei funt [upernacutales. Ergo&
{pecies. =

ResponpETUR. Apprehenfiones illas du-
pliciterfumipofle. Sifumantur proapprehen-
fionibus , qua habentur ex ipfa doétrina, vel
propofitione credendorum. Nego illasdebe-
re cffe fupernaturales: nulla enimhujus necel-
fitas.  Siautem fumantur :lpprchcnﬁoncs pro
illuminatione Spiritus Sanéti , ille erunt fu-
pernaturales ;s quia illuminatio tribuitur gra-
tiz {ine addito 4 PP. Jam antem fpecies
ille , nullibi cibuuntur gratiz fine ad-
dito.

Secunpa Parrras. Repralentatioinadu

fidei correfpondens fpecicbus eft fipernatura-
lis,Ergo & Ipecies.

Responprrur,  Cim reprafentatioillafic
iplc a&us fidei, debetefle fupernaturalis: quia
datur illius fupernataralifativam ipfe habitus;
qui czreroqui tribuitur grariz finc addiro. Nul-
lum aucem datur {upernaturatilativom fpecie-
ru.

-

Trrata PariTas. Speciesimpreffa Dei fi
daretur,deberet effe fupernaturalis, Ergo& f'pc:u
ciesdeferviensa&ibus fidei.

ResronDETUR, Difparitatem effe : quia
Ipecies imprefla naturalis Dei , caque proprid
nonabftractiva, ex hoc ipfo quod effer natura-
ralis, non effer excedens exigentiam alicujus
{ubftantiz creata 5 & ex hoc quod efletpropria,
ordinaretur nonnifiad intuitivamnoticiam Dei
conlequenter & illaipfa efler debira alicuiCrea-
turz.  Cujusoppofitum doceturin Prima Par-
te; & in materia de {upernaturalirate, Jam
autem pofitis{pecicbusad fidem rrquiﬁtis‘non
nifli naturalibus, illz quidem erunc debitealicui
intellectui Creato, non ordinabunturtamenad
intuitivam Dei , aut nonnifiada@us fidei {iy-
_gcmaulm!cn. Et licée ordinentur ad actum
{fupernaturalem fideiinterdum, ordinancar ta-
men, non determinando {ibi nonnif {uperna-
ruralimt‘um, nec ordinansur ordinatione exi-
gcn:ia:,hcut_&'_lpf}: intelletus non ordinatur ad
:1&1n}10111‘1i(1 {upernaturalesgdec ad {upernatura-
lestefertur ordinatione elgvabilitatis. Quod
ﬁd]lqul} negarce implicare fpeciem naturalem
impreflam Deis nondum tcamen fore Dej vifia-
nem haturalem : quia indigeree adhuc eleyari
ﬂd1!13}11};3'{{1(}9:.«.11 fam , hujl_‘noniuuzumbcrcc
onusdandze dfip.uim:‘ts. Perhoc tamen urge-
urpoﬂct., quod \':J..’il‘(’E:II'[U‘r‘lr caufa nullum ﬁbi
proportionatum habens effe@im 5 non nagura.
lem v fionem, hzcenimnon datur: non fupcrﬁ
;mlrur_aqlcm.,qumhxg illi noneft proportionaca,
ed cxcedens.

Quarra PariTas. Speciesinfulz CHRI.
STO debent effe 1'upc,'nntura]cs,];‘l.go & B

dei.
(p! 2 Ris




172

REsronpETOR. Negando Antecedens; pre-
cipuécirca fpecies; quz non funt de fe deter-
minate & cxigentes aftum fupernatura-
lem. n

QuiNrta Paritas. Memoria aCtuum fu-
pernaturalium eft fupernaturalis , Ergo & [pe-
cies.

REesponpETuR. Exdictisalibi,illam memo-
riam effe naturalem,nullumque eft fundamen-
tum illam fuperpaturalifandi, ciim non defer-
viat intuitive {upernaturalium , aut propriz
notitizut vocant. Quedartinet adexiflentiam
babituum [ispernatur alium confequentes ¢ fieri.

ASSER O Daribabitus fupernaturales, Exiften-
ftentia habituum {upernaturaliuom eorumque
permanentium colligitur ex Auétoritate Sacra,
quz proponitur, ubirraétater t An gratia habi-
tualis fic qualicas permanens.  An auteruid fic
de fide aliqui cum Vafq. Soro. Med. negant.
Aliicum Suar. & Rip. concedunt, Jnfuper pra-
aidti afférts.

Ratro eft, quia homoin ordine naturaliha-
betprincipia pérmanentiain ordinead operan-
dum, exigenteid connaturalitate operandi, Er-
go ctiam in ordinefupernaturali cenfendus eft
habere principia petmancntia fupeérnaturalia,
exigente id connaturalitate operandi.  Ec
ficutnon effer connaturalis operatio, fi profi-
cifceretur ab aliquo extrinfeco, {ic nec conna-
curalis efler operatio, fi nobis, non nifi auxi-
lium eranfiensapplicaterur.  Hacrationenon
eft contentus Ripald. cum quo de Entefup.
d. 120.

DicesPrimo.  Sufficicad hoc,ut alus vit-
tutum fupernaturalium flant  connaturaliter,
concutfus per auxilium gratiz atuale : nam et-
iam auxiliovm hoc, eft principium fupernatura-
le intrinfeco.

REesronpETUR.  Auxilium fuperneturale
effe intrinfecum , intrinfecitate proportionali
naturalibus , nam in nacoralibus merinfeca
talia , funcpermanentia : hinceriam innatu-
ralibus, concurfus divinus non dicicur aliquid
efle intrinfecum, fed eftillichzc (olaincrinfe-
citas,hoceft conjlinétioalicujus extrinfeci,cum
aliquointrinfeco. ©

Drces Secundo.  Aéus fupernaturalis eli-
citus perauxilium exttinlecum, non exigit ex
natura rei auxilium intrinfecum imo repu-
gnat illum fieri per auxilium intrinfecum : quia
pendecper [cipfum eflentialiter, & non per a-
¢honem dittinGam 4 fuis principiis efficienti-
bus.

ResponbETuR, Quodin dittoadtu,ficexi-
gentid non abfoluta auxilfi intrinfeci , fed ut
connaturalius fiac. Quande autem per (efpﬁrm
pendetab auxilio intrinfeco,pendetfine preedi-
cato connaturaliter eliciti, quod predicatum
habet, quando elicitur :ipr:'ncipio intrinfeco,
Unde utrobique pendeta fuo principio, perin-

Tradtatus 1. |

diftintam actionem, fed in diverfis gy
tiis & cum diverfis formalitatibys, §
cﬂ:&ﬁmﬁe&divcrﬂlm,ﬁ:dmtioncd |
circumftanciarum; hicautem volumus iy, i
:a,g’_’rul_n fup; r_n_amralcm cum pradicarg oy, |
tLLFﬂ]]LIS_C]lCI_t] ,a_d quod praed iCaTllﬂhl'tqu:rimus
principium intrinfecum permanens Sed el
dictum in Animafticis. Negari etiampgp in
meritd poteft,quod actusab habiry fixperngy.
raliprocedat fine ullo modo,

Dic s Tertd.  Cum Eodem hiog, 1t
num. 2. Sunt Plcnﬁquc actus fupernaturgs,
quiconnaturaliter fiunt Pcrfo}umanxi]iumu.
trinfecum.

REspoNDETUR., Motus ﬁIPCmHHEAIc:,qui
fiunt in nobis fine nobis connatuzaliter flne
per {olum principium exrinfecam fecundin
communiora Principia: quia etiamin napyrl
bus,exceprointelleétu, nullum datur ptingp:
um permanens primartm cogitationum,fediy
fententia Ariftorelis pendenga bonaformg:
quiatamen dantur alii actus narurales, quih.
bent principium permanensintrinfecum, il
lis proportionentur actus fupernacurales g
gunt principium permanens {upernatual
pendentautem i principio extrinfeco perafts
nem indiftinctam fed {ine pradicatoconmr
ralius eliciti.

Drces Quarto eum Eodem, Sratusordi
Divini, conftitutus per gratiamjuftiicancen,
noneft homini connacuralis & annexus, fedes
naturareiamovibilis acquiricurabadultis,me
diis difpoficionibus praecedentibus habinn,
quod ipfum non eft diffentancum nature, e
connatutale.

REseon pETUR, Staumordinis Diviniinds:
pendenter a (uppofitioneillius,non debereelk
annexum :neceniim eft in nobis principiumex-
gitivum illius,ex{uppofitione mmcn,g!cbctafi-
quid efle permanens , nee {¢ habenshicuzas
vitalis teanfiens, Cumquo ftac, utconna
raliter acquiratur per antecedentes actus; ol
& dancur forma naturales, qua non nift mcdil!
dilpofitionibus acquiruntur, & quia ipfeile
formz , illis gediis difpofitionibus acquits)
funtquid permanens, connaturale c:in'mcﬂ‘: it
habzzus fupernaturalis &in particulariide}
quid permanens. :

Dices Quintd cum Eodfl‘n'-Dﬂfﬂ&DPr’Fb
dunt actus fupernaturales infufionem g
quin illisulla violentiainferatur, 'EI}{MPP‘““
illos non depofceread connaturalitatem prnd
pium inrinfecum. i

R &5 ronsun,Hoc ipfum tale P"_’“’im’e ;
€X propertione, cum Qj!qlljb.llls adtibus na{rurm
libus , licér connaguralius alii adus dtpﬂﬂi‘
fierid principio intrinfecoutdidum, HEpP
{icis,  Siz

cumfy,
1CULidey |
Wetlnyg

DIF




S CXle
turak
radtio-
nag

yrdis
1gen;
fedex
5, Mm¢-
tm,
Ly 1td

indg:
reelle
m X
etali
-l
nat-

Dirput;atio V. 173

DIFFICULTAS I.

An babitus ﬁ!]if?‘?iﬂf!ﬁ‘:ifﬂj inﬁsﬁ

fa cilsrepr 2 =

N hac difficuleare prefupponendum eft, in

hoc effe difpares habitus iufufos 4 naturali-
lﬁus,qm‘)dil!idcntiimphcitcr pofle, non autem
naturales, licetutrique fintpermanentes. Hi
habitus fupernaturales dantes ﬁmplmitc:‘ poﬁc,
vocanturinfufi,non quod non infundantur for-
tea Deo etiam habitus acquificifupernaturales,
hocenim controverfum eft, fed quia non prz-
fupponunt quidquam in illo genere, v. g,ante
babitum fideinon prafupponitur pofle propor-
tionatam ad actus Aidei fupernacurales , ad eum
modum, quo id quod infunditur , non pre-
fupponitur in ante. De his ergo prioribus
habitibus infufis quaritur ag facilicenc , vel
non.

Dicexouy eft L. Poffibiles effe habtaus fper-
waturales infufos , ¢ in partics 7, ¢
Zantum dent fimpliciter poffe,

Prosartur Primo.  Quiaid non implicat
contradi&ionem,in habitu v. g. fidei {pecie di-
ftin&toa noltrate.

Prosatur Secunds. Pofler DEUS af-
fumere habicum infufum,non facilitantenttan-
quam inftrumentum ad facilitandom. Ergo
& facere diftinétum fpecic habitum, perfefaci-
licantem. 2

PadsaTur Tertid. D;mmrpntcntirnarura~
lesdantes & fimpliciter pofic , & facile pofle,
faltem liberalits loquendo, mlcsq: {unt omnes
rorcmix icniimm.Ergc. & dabiles {unttales ha-

vitus lupernaturales.

DicexoumelIl. Defaobabitus 1nfifos non
f.’:i!it‘dr:'

Prosarur Primo Experientid.  Et miffis
aliis, de puero baprifaco , quictim adwufum ra-
tionis pervenerit, non fentit inclinationem ad
atkus mortificationis , & ne id rejiciasin defe-
ctum fpecierum , eciam illis acquifitis , non
fenticur facilicas, Iteih expegirentur virido-
¢tile inomnibus vircutibus facilizatem habere,
de quibus diltummr,quod tamen non (alece-
Venire.

ProBatur Secundo. Sihabicus infufos fa-
cilicaret, effeéusillius formalis eflecfacilicatio,
qu.r:nwnpol?'ct[mbcrifinc:pfohablm. Sed fi-
ne habitu intufo habetur facilicas: quia fialiquis
peccecmortaliter, nonmanentinillo nifi fides
& lpes, & tamen expetitur facilitatem in toc
alus Adibus , Ereo przcise in habitum infu-
fum illa facilicas referri non deber, nec eriam
in{"pccin:s: quia ucalibi di¢tum, illz non funt fa-
cilitative, facilicate tencnte (e 3
tie.

ProBartug Tertid, Quiafinihilobfit, co-

wlari fio 1 non

federiam facile poffe.

3!

parte poten-
i

dem modo eft difeurrendum de ordine fuper-
nacurali , quo & de lmmra_]'z. Sed in ordine
naturali potenti@ non fant facilirativae aftuum,
ad quoram modum cliciendum non funt de-
terminat®. Ergo ctimetiam nosnon fimus de-
terminati, ad modum eliciendi actus fides, faci-
litasillanon erit a potentia fupernaturali, hoc
eft habicuinfufo.

Osjicies Primo.  Poteftaliquid efle prin-
cipium agendi, & fimul prihicipium facilicati-
vum, ut func {pecies.  Ergo fimiliter habitus
infufi non tanctum danc pofle, fed criam facilé
polle.

ResroNpETUR negando Confequentiam;
quia a poflibili non datur argumentcari,ad, de-

facto. Non implicathominem volare, & non
infertur.  Ergo volat.  Unde autem collige-

tur, quod defacto id non comperar habitibus
infufis? Exrationibusadlartis. Qudd etiam tan-
quam fignum a pofteriori adlaca fuperis expe
rigntia{uader.

Osjicies Secundo. Quiarguleis a&ibus in-
tenduns habicum infufum, facilits eliciunt a-
&usfidei. v. g. Ergo apparer habitum infufum
facilirare.

REsronpeTur, Falfum effe Antece.
dens,qui ex communioti fcntcmiu,;mi‘mgmtia
ob aftum,v.g hiberalicatis, augetuthabitus hu-
milicatis, & ramen nonfentitur facilitas. Dein-
de intenfo habirtu, facilits eliciuncur actus, ex
viacquifici habitils, feu alius Principii, non au-
temex vi intenfionis habitis infufi.

Ouj;cmsTcrtié.Habrtusinful’iﬁinclimtad
fuosactus,cim adillos ordinerur, Ergo & faci-
litat: nihilenim alivd eft facilitatio,nifi inclina-
tioadadum,

REsPONDETUR. Inclinatio, quz eft ex vi
pracise ordinis , qui dicitur ad actum,non ef:
facilicas, :1]3:'15(.\:1111::5por::nrimctifzmml:l.trafcsn
feclufis habitibus acquifits effent fibi facili.
tativom, licérinclinatio, quz fit per modum
ponderis cujusdam & alle@ivi, fir pradiéta faci-
litas,

Osjrc1es Quartd, Lumen Gloriz facilicar,
quiancceflicatad vitionen : qu&x autem major
facilicas,quamneceflitas. Unde potentie necef:
fariznullam in ;tg_cndo {entiunt diﬂicultatcm,
Ergo & habitusinfufus facilicabir.

ResronpeTur. Edam lumen gloriz nonfa-
cilitat proprie:illud enim dicicur propric faciti-
t;uc,[mc_qu_olupponimr potentiaagendi, &ra-
men poile videre Dcummpc?nzaturnlc habetur
:ilumincwfaltcmcnnmmmh[cr. Difparitas et~
jam cft, quia pofitg iumi‘nc » ficut non poteft
non facile videri Deus, ﬁcmmporcﬂ;non faci-
le videri.  Jam autem pofita habicu infufo,
porett nondumefle actio, illaque pofit
mutin ip(o a@udefado difficul
paretfacilicatem non debere refs
infuflum. ~

i,experi-
atem, Ergoap.
erriin habitum

P 3 Qs




174

Oszjicres Quined. Virtus infufa cft habi-
tusoperativus.  Sedhabitus operativustribuic
facilitatem , eo enim fole differta petenciazqua
tribuit fimpliciter poffe,cumhabitus, cribuat fa-
cile pofle.

REsronpeTuR. Aliquemhabitum operati-
vam cribuere facilitatem,fed non omnem. Ne-
goq; qued omnes habitus fupernaturales tribu-
ant facilepofle,differentaucema porentia:quia,
licér ucraque adfciac fimplicicer pofle,habitus
tamen {upernaturalis , adferet {upernaturale
pofie.

DIFFICUETAS ‘11

Vaude proveniat facilitas in agendo fuper-
naturalia

Upo funtmodirefpondendiadhoc. Primo.
unc‘)d producatur habitus acquifitusin en-
titatefupernatugalis; codemmodo in fuogene-
reacquifibilis,acin {uo genere acquiruprur ha-
bitus naturales, & hanctenct Mol. Arsi. Hure.
uterque.  Secwndss dicuntali,quod produca.
tur nonnifi habitus acquificus naturalis; hanc
tenent Vafq. Val, Rip. & pottillos Rec.Suar.tr.
2. Anim, d.3.S.1.quzquidem {ententiain dug
membra dividi poteft. lmprimsis qu(‘)d tunc,clm
a&ufe exercet animaacdtibus {upernaturahbus,
{imul etiam [e exercear actibus nacuralibus. Se-
cundo; utfe imul tunc non exerceataé&ibusna-
wuralibus, itatamen, utados ipfi fupernacurales,
illam qualitatem facilitativam naturalem, pro-
ducant.  Quia autem in Animafticis dix;; Ex
a@tuum quidem frequentatione produci habi-
tum,non tamenabactibus conformiteradhanc
phrafim.

Dicenvumelt. Exaitibusfupernaturalibus
acguiri habitum [iperpazuralemin Entitate,

Proparur Primo. Ex principiis Rec. Suar.
A&us fupernaturales habent vim producendi
aliquem habitum, ut docetipfemerRec, Suar.
Ergopotius dicendum elt, exillis producihabi-
tum in entitate fupecnaturalem; quam in enti-
tatenaturalem: quia quando dubium eft, qua-
le aliquid ex aliquo principio particulari, &
non artificiofo producarur inclinandum eft po
tilis, quéd producatur,fimile, quam diffimilé,
adhdeenim potiusinclinat natura. Dixia cau-
{aparticulari , quia caufx univerfales ordinate
funta natura, ad froducendos zquivocos effe-
tus, :

Proparur Secundo. Quiaille habitus,& el-
fer habitus,ad aétus fupernacurales inclinarivus,
utfupponirur ex definicionc habitus acquifiris
& non effer, quia habitus ille, cum fie naturalis,
nonhabet viminclinandi fupra vires fuas adeo-
queinchnabit, & noninclinabir,

REsronper Recencior Suar.  Qudd ille

Tractatus .

habitus , inclinet ad aGuscjuldem objeligy
illis y-a quibus fuit produdtus, per Jacc[de;n
autem eflt ad ralemhabitum, 9116d altus i ﬂ:
turalis,auc fopernaturalis : 6 enim Concyry
avetilium fupcmat.ur::'."c erit !1lpc:na|:ura|g5,ﬁ
auccm nondetur illa elevatio, eritaltusny
ralis.

CoNTRA qu Tum quianon elt ratio, o
peraccidensfir, quod i”ch.lbirusiuc]l'nclarf %
ctus Vl]éltLll’:lI{i.‘a vel [rupcr:mzur:ﬂcs;, quia negp.
tentiz cft per accidens , quod dicag ordinen
ad actus natutales vel fupernatugales, ™
quiain definitione non dicitur , quod deeg
habirus \inclin:lrc ad [imiles actus , non niff g
jecto, cumque non mints differanta@usfue.
nataralis & naturalis, quamduo divetly L'ilj:-
&a, ficut non potelt idem habitus, mfiady
¢tum, circa hocobjectum, inclinare: ira debe.
reenovnidi, fi eft naturalis, facilicate ad oy
lemactum, Tum quiadeeffentia habiuise,
inclinare adfimiles aétusis | rex quorumfre:
quentatione cft productus.  Sed eft prof-
¢tus ex frequentatione adtuum fupernal;.
um. Ergononnifiilos inchnabit. Ergo nonalf
inclinatad aétus fupcma:umlers,mpo:cfccxcg.
dentes , hoc ipfo illa qualitas non erighabits,
qui fupponiturrelpondereillisacibus fupemz.
libug.

Prosarur Tertid Argumento negativ
quia non minus potentes funt in fuo otdinea.
¢tus fupernaturales, qudmnarutalesinfuo Sed
ex aftuum naturaliom frequentatione, infio
ordine producuntur habitus acquifii nature
les. Ergo etiam ex aétibus fupernatutalibuspro-
duentur fupernaturales habitus.

Responperis com Ree.Suar.  Quodexa:
&ibus fupernaturalibus non producantur habi
tus naturales acq-.riﬁri ,non pmvcnircid ,qunﬁ
aétus fupernarurales mins forent perfectiSed
quia habitus fupernaturales producendifuntia
perfedi fut poftulentinfundi immediaiéa fo-
lo DEQ.  Etficut anima rationalis, nonid-
circonongenerat aliam animam, cumigaisge-
neret alium*ignem, quafi anima fic impetfe
&ior,fed quia wrima producenda, eft valdepet:
fedta.

ConTr A. Tum quia, curfaliem adexigen
tiam actuum fupernaturalium,ab ipfo Deanon
producenror habicus {upernaturales f:LIthI-’_t'
eivi? Unde item de tanta perfectione facilicati
vi habitus fupernaturalis urex 3&51t1m_frcquc”'
tatione produci non p_oﬂinr. Ecti hahltumz}ﬂi-
ralesnon fung ita perfect, quinpofling exad
um naturalinm frequencatione, vel cxunoi-
tenfo, (qui eft zquivalenter plures actus naur:
les) produci, cur & habitus fapernarurales “-‘;'
demmodo producinon poterunt. Tllmfl‘;’uf
quzratione fuz perfedtionis peunt nc,?ﬁ;-m
ci,non ex co dant locil, uraliquaimperee im; .
proillis producantur. Nam mmmmmngcsﬂiaui :

-




e}

Di(putatio V. 175

aliam animam, non fequitur, quod poflic gene-
rare formam bovis, v.g.  Ergo etiam in_pra-
fenti, nonelt dandus locusimperfectiors habi-
tus producendi , qui eftnaturalis.  Tum quia,
gunampyvisanimanon pmdm'at animam,non L‘:n
quitut , quod non poflit producere ex actibus
natutalibus habicum naturalem.  Ergo nec cx
cadem Inftantia lequertur, qu(‘ad non poflic pro-
ducere ex actibus nacuralibus habitus fuperna-
turales.  Tumquia,quamvisnon teneat Con-
fequantia Hoc producic , Ergo & illud alind
i:l*nduc:’l',Ii.l!'[undcnmlfup;.wou‘ltur, ab illis,alir
quid producis Si tamen [upponatur ?roduci,
{upponetur produci proportionaliter , & magis
connatutalicer, cognaturaliisautemeft, ex
actibus lupernaturalibus produci habitus {uper-
naturales.  Tumgquia, {i unaanima produce-
recaliam anitham,deberet 1lli inefle vis creandi,
qu ponincricquantumyis producatur tunc ha-
bitus fupernaturalis.  Omaia hac ad hoc princi-
prm revocantar, - Non repugnat talis produ-
¢tio, exalrera parre congruir,

Osjicies Primo. Cum Ree. Suar, Ha-
bitus naruralis acguilitus per actus fimiliter na-
turales, poflet concurrere ad actum lupernatu-
ralem, fimul cum potentia eleverur ad illum.
Ergo de ratione habitls naturalis, folum eft,
quod concurrat ad atum circa tale objettum,
Necilliobeft, quod actus fic ei diffimilis th fu-
pernaturalitace.

Resronperur. Pofle quidemad hoc ele-
vari habitum ctiam natur:?cm,ft‘(i non congru-
it, fialiunde congruacpofitio habitiis (uperna-
turalis.

InstapisPrimo. Ponamusaliquem infide-
lemeclicmifie plures aftus milericordiz, etiam
frdelisfactus, fentiet facilitatem, quz nonhabe-
bitur, nifi abhabicunaturali. :

ResronpETur. Forté Deus ex {ua libe-
ralitate infunderertunc fimilerm habicum iil[wcr-
naturalems vel dabit illi infignem aétum pri-
mum fupernaturalem, ex cujus pofitione, pro-
ducatur habitus{fupernaruralis; velforte acce-
dentealiomotivo orto :‘L_ﬁdc difficulratem ex-
periretat. Difparitas ctiam hgc| dari poreft:
quia cum in ante non praceflerine in infideli
actus fupernaturales mifericordiz, facilicas non
poteftreferrinaliud; nifiin habitumnaturalem
clevatum. Jamauteminfidels, cim prazcefle-
rint adtus fupernaturales , & congruat ex illis
produci habitum fupernacaralem acquifitum,
fit, ucfacilicasilla, inhunc potitishabitum refep-
ridebeat.

InstanisSecundo.  Ab a&ibus {upernatu-
ralibus relinquuntur {pecies memorative natu-
rales. Ergo & habitus relinquentur nonnifi

naturales.
Quia

REesponpETuRr, Difparicatem effe,
ejus nonmif1 & ira accepri Actus datur tnemo-
tia, quem & (ll,ulcm in nobis experimur,non

experimut autem'in nobis a&um fupernaru-
ralem. Siautemnonhabetur memoriaaés,
quafupernaturaliselt ,_nec etiam {pecies me-
morativaeric lupcumtlii‘ﬂ]!& accommodante (¢
Principio, Conditioni A¢tds; Conditio autem
At Bnth iilpcrlmll‘.‘-‘ﬂlmm exigit Principium {u-
Pcmatumlc,quod potelt & congruit haberi.
Osj1c1EsSecundo. Sihabitusiftie
fupetnaturales, non poflent tnanere in peccaro-
re. Nam Trid. Cap. 15, SefBb 6. docet, quod in
peccatorenon mancant, nifi fides & fpes; tales
autem habitus manent in peccarore, experitur
enim facilisatem ad actus fimiles iis, (ucfuppo-
nitur) fupernaturales, quos n gratia elicieba,
R ESPONDETUR cum Arfr ¢ 1
tore mancant habicus lupernart
Trident.autem :.tn;c':}m‘:rl!‘m ﬁmg' licir
{fonat: habitusaurem fupernacur
acceptus, lupponit prointufo, qu
tur.  Et cerre, cim non definiat Trident. ne¢
confter in Theologia de habitibus acquifitis
f‘n}crnaturnfibu.s non eft fupponendum Conci-
lium degerminaflequidquam deillis. -~ Eclicer,
quandononmanerec pofle, tam intrinfecum,
quam extrinfecumotiofus efletille habigus , i
tamen maneat extrinfecum pofle, fitum inau-
x;lm1)ciuﬂl‘rcudu,Puicrl[m:m(rrc. 1uftra-
riid toletlnftantid.  Vivaciilima apprehenfio
deobjeftopeccaminolo, nataeltad actus pec-
caminofos facilitare, & tamen hoe non obftan-
te, habebatillam Chriftus, etiam( fueric {im-
plicitet impeccabilis; aceidenua irem aliqua
manentin cadavete, quz fuerant in vivenge, &
tamen ordinata {unt4 natura , ad operatianes
vitales , fld:]lk.’l.‘; fon habebat Ijmph-..;{::rPci[‘c
cadaver, _bic:& facilicates ille fupernaturales
manere poflunt, quamvis inttinfecom polle
fimpliciter, non habeatur ; videturque hoc fpe-
¢taread honeftatem punitionis, utnon accipiat
:U:a nobis Deusin peenam peccat, qua nos no-
bismetipfis acquilimus; quamvis accipiar ea
qua nobis liberaliter dederat. . Ad cum muf
dum, quo v.g. Dominus fratus famulo, accipit
abillo fummam principialem, quamilliadly-
cra-ndum dedit, quafita tamen exinde reline
quir. E
ly:f;'f\p{s. Ergo ille peccator poteric fei-
pﬁlm_;uﬁ:hcarc, habebitque initium faluis in
e, & in {u:} poteftate, cumin illius poreftaze fig
utihabiruillo,ad eliciendos imiles fupernatat-
r:ﬂcs actus, poteritque dici, quod in peccatore
l(ig.:mn mancat, non quidem anfufa, fed acqui-
REsroNDETUR,  Negando ilis :
jutificationem r;ﬂﬁrill\n-‘rx.ﬁ.‘]:':l'lﬂ l[-"'j}tm o
non poteft {ibj C(}]if]\--l-cl f‘- fh_j': L,I..lmm ey
item exiteina&uni 1::{'1»}'['?-[“” S
vel inrrin{ca;m . "!l‘“?.WC] cXtninfecum,
s poile _ﬁ;mpl:utcr agere, quod
ipfum non eft n poteltate pecear
Iuriiﬁn(mnul](lu;.g[;]n';l, qu fir

Cp) 4

10d inpe

C

5. ‘Nvga‘
acquifica, fed




i

o A

Lo

el it

176
eft rotainfufa;licecpofiic dari habitus charicatis
acquifitus gratia, nonmanear illain peccatore.
Talis autem fpecialis oppofitio , non poteft
oftendiinter peccatum, & habitus fopernatura-
les acquifitos.  Deinde gratia ita {e haber in
ordine fepernaturali, ficut effe in natarali; ficue
ergo in naturalibus muleiplicatis potentiis &2
habitibusnon multiplicaturefle; ita & in ordine
fupernaturali multiplicatis habitibus , non erit
neceflemultiplicari gratiam, qua eftipfum effe
fupernaturale, multiplicando illam in gratiam
acquifitam & infufam. Licét hac proportio
nonin omnibusteneat.

Osjrcies Tertio. Sequiturex dicisdariin
nobis duplicem fidem & fpem , hocautem eft
in auditum,

Resronperur.  Totum hoc Argumen-
tum difficultatem habere, nonnifi ex modo lo-
quendi. ad quam dico rigorof¢loquendv, polle
concediplures efle habitus fidei in homine, fed
nonduplicem fidem; quiaLy fidesfine addico
{fupponit pro pri’ncipaii,adcdquc pro fide inti-
fa,quaeunaeft.  Unitasque objecti {pgcialis in
fide, arguir, ut nonnifi una dicatur. “Ad rem
ramen iplam attendendo , poteft concedi du-
plex habirus fidei , nempe habitus infulus, &
acquifitus.

Instanis Primo.  Sufficiunt habitus infufi :
adquid requiruncur acquifiti 2

REsponpETUR. Adfacilitandum,quz fa-
cilitasnon poteftrefersi, ue diGum, in habicum
infifum,

InsTatSecunds.  Rec.Suar. Habitus (u-
pernaturales funtvelutproprictates gratiz, que
ichabetadillosper modum nature.  Sed gra-
tia cft una, Ergo & habitus.

ResponpETur. Nonnifi habitus infufos,
cfle pafliones gratiz. Videantur in fimili dicta
fupra.

InsTan1s Tertio. Habitus fupernacurales
funtnobiliores actibus , & per {e caulz fuorum
aGuum. Ergo ab adtibus produci nen pof-
{unt.

REespoNDETUR,, Sicutnaturales habitusac-
quifiti, non fimt nobiliores, nobilitate impedi-
ente pofitionem eorundem , pracipue cim
actusfintin hac fententia caulz zquivocz, qua
non debent quare femper, excelientiam effe-
¢ttis;  Sic nec fupernacurales habitusacqu (i,
fene nobiliores, nobilirate impediente pofitio-
nemeorundem.  Quodquidemmagis proce-
dit, fi conformirzr ad dicta de productione ha-
bituum naturalium tencacur illos produci, non
abad&ibus, fed abipfo habitw infufo, in circum-
ftantia frequentationis aétutim, & ab ipfaanima,
proutelevatapergratiam,  Utromque autem
principium conjungitur ad illam produdtio-
nem: quia etiam non {olas habitus, nec fola
anima actus natorales producit, fed utrumgue
Gmul.  Sicucergo, nemultiplicentur principia

Traétatus 1.

produccndi,‘tribuimus vim pmdu&ivam},ab:.
tuum potenti®, nonadtibus.  Sicye Varieml;[
principia produétiva, tribuimus eam vim gy,
ducendi habitus fupernaturales wtrique i,
pio. Addo immeritS fupponi lmh]mslac i
fitos per fe effe neceflariosad operanduny,

Osj1cies Quartd.  Omnis habirys e
fupcr‘narumﬁs aut naturalis.  Ens enip ad;l
quate dmd‘xtur in uarmmic & ﬁipr:mamra]c.
Arqui omnis habitus {upernatoraliseft infuf
Ergonullus eft acquificus. Ergo fi fir acqu'lﬁ_l
s elt nazur_alis. ‘ Sub{umpcum probaty
quiaomnis h:\hlﬂﬁ lupcrna’turalis,excedirm,
naturz.  Ergonon poteft nifi infund;,

Rgs poNDETUR. [llum habimmacquiﬁm
fore fu pernaturalem , quamvis autemexcedy
vires naturz poteft non infundj, fed produdy
principio fupernaturali, quod ad fpernan
tatem fufhicir.

Osjreres Quinto. I—Inbimsproductmturia
quantum per cos {enfibilitermoverur ager,
Jam autem potentia non moverur fenfibily
actufupernaturali: non cxperitur enim {uper
naturalitarem. L

REesponpeTuor. Nec naturalitatem, i
talem experitur anima : hoce iplo enim indr
& experiretur fupernaturalitatem: nam g
{e move ritaliaétu, & tamen fciret experiends,
non elfer]Jlum naturalem: & ficut non oblty,
quantumvis nefeiat aCtum natuealem eliciens,
quodeliciat naturalem aftum,quomintisadhu
illeactus deferviar productioni habitiis nature
lis, ita quamvis non difcernat {upernatutaliz
temis, quielicitactum {‘upcrnazura]em,pom‘ii
adhuc produci habitiis fupernararalis, Suffe
citergo,non hoc fenfu fenfibiliter moveriagen;
quafy dilcernere debear differentiam actum
ratione ordinis, {ed hoc{enfu, quod expeciati
{eillosactusadtn habere.

OsycrrSexed Rip. deEnte. d. 2. Adushe
pernatuzalis non efficiune habitum, qui conte
ratpotenriz fimpliciter pofle, Ergo nec et
quiconferatfacilé pofle: quia co,nfﬂﬂm‘f’f'f‘
poffe confere fimplicicer pofle: folus cnimilk
fufficererabsqueinfuio: fnfficid cnins vel ot
cum principinm efficiens {upcrnarurale.

responpETUR,  Cum nullus adus fi
principium difponens ad fuam porentiam, €
{equenternecexactu fupernaturali generabt
tur habicus infufus, qui eft potentia lopernatl
ralis. - Tuncautem principium dansfacilepot
{e; dat ﬁmplicircrpoﬂ'c,(}liaﬂdoag"“sfﬂ:‘,iefﬂ-'
minatum nonnifi ad talem modumagendi St
ficititem unumn principium f'upfrnnmraic;u:
habearpermodum potentiz, quod nos ConY
nit habitui acquifito. ‘

Appo. S?cur i intelle@iva diftinda rﬂ]ct
tcrab anima {epararenr ab eadem, remanent

5 icer polit
habitus naturales non darent fimpliciter &5 ¢

e pdett
ficnec in confortio intelledus dant. £

~




L
agets,
bilite
fupez-

i
ndirg
1 feirt;
endy
ybita
ciers,
adhue
attiry
ralite
otert
Suff
\gel
Tugm
fatur,

usfl
onte:
cam,
facilé
mille
| oot

s fi
con:
rabi
a0l

: paa’-
eter
Sif

it

nvé

Difputatio o B

modo nec habitus fupernaturales acquifiti, re-
manentes v. g. in Peccatore dabunt fimph:‘il:ct
l)\jlib. L :

InstaBis. Habitusaequificus facilicat pat-
tialiter fupplendo conatuym & concurfum Vita-
lem potentiz,ad quod non eftutilis habitus (a-
perpaturalis: quia concurlus proprius natura-
lis melitis fufficitur per agens naturale, quam
per{upernaturale.

ResronpeTur., Concurlusporentiz na-
turalis agentis, per vites proprias, melits fuffici-
citur pek vires naturales, fed non agentis actios
ne, quzfuperatluo ordine vmnem creabilem
{ubftantiam,

Osjrcir Seprimo Rip. d. 53. Acus fupet-
naturales continent efficaciam a@uum nacurali-
um , cum petfediores fine aGibus naturalibus,
Ergo poflunt efficere habitum naturalem,

REsroNDETUR, Acttus (upernaturales con-
tinere efficaciam naturalium, hoe fenfu, quia
qumob;e&-lpoflhma:ringcw attus naturales,
peflunt actingef® eriam fupernaturales. Sed
non hocfenfu, quafi dicant ordinem vi fuorum
pradicatorum, adeffeGtusdiverfi A (e ordinis.
Et 1iu‘1t Angelus poreft attingere objea, qu
artingit potentia marerialis, nec tamen porelt
principiace actiones vitales materiales. Irain
prafenti.

e
Fitne fimul alfus naturalis civea Objectwm,

crca quod fit fupernaturalss,

AssEro, ﬁ‘{?ﬁlﬂdﬂﬂr].

Rarro Primacft. Quia feilicer nullumeft
argumcncum,&ucccliim_s,quminfpmbcr,ﬁci-
litasque, quam experiunturaliquiin agendo et-
iam fupernacuralia, ctim funt in peccato morta-
1i, porcitbené referri in habirus [upernaturales
acquilitos remanentes , & auxilium Dei tunc
oblatum.

Rario Secunda, Quia vel illi a®us elici-
untur ex imperio voluntacis; vel ex narurali
Sympathia ; nihil horum dicipoteft. Non pri-
mum, quia anceiftud imperium dcbcrctpr&co-
gnofci differentia ackds lupernaguralis & natu-
ralis: non enim cliceret alium aftum, {i fieret
tabtum natutalis, {ed non precognofcitdrifta
differentia, utjam dicum. Soltim enim ratio-
nem f{upernaturalis nofcimus fecundd

dum ratio-
nescommunes 8 abftta@as.  Non fecundum,

quianon eftexplicabile, in quo f{iftat hae Sym-
pathia naturzznon elevacze, ad (e elevatam.
RatioTerdia.  Quia vel ognolcit anima
fcagcrq[upummml1-.1 s quetalia, velnon, Si
cognoleit : Concracrune didta, alids in hatea
ria de fupernaturalitate. chuttm‘quc— ﬁlpcr_
naturaleillud, non clicfupernaturale, urpote in
c_ogno[’ccn.iudcb;mmL].acrmisz na ;
h:qucmcrnccci!cit:tm'Li_mc;.un‘sfr
Sinon cogroftit fe;

turali con-
us naruralis,
e fupernaturalia, Ergc&

177

noneltratio, curelicere debeat alium a&um na-=
turalem : cumilludelicereactis {upernaturalis,
habeat{eira, aclinon cﬂi.‘c elicere actus {uper-
naturalis, 8 ficurdum producitur a¢tus narura-
lis, non producitur fimul tunc alius actus natu-
ralis: icadum pmducftur actus lupernaturalis,
nonerit necelle produci actum naturalem.

Dices. Qq;inaio intellectus cogitat & eli-
Cit cognitioncm fpiriru.ﬂcm,c]u:mtumvis ph;u:‘
tafia né cognolcat cognitionam fpiritualem; ni-
hilominus ipfa pro {ua parte elicit a¢tum phan-
tafiz, confimilem notiz fpirituali, Undedum
cognofcitanima Angelum, phantaliatur ectiam
Angelum pimnmﬁa. ; R

ResroNpeETUR:  Quod phantafia phanta-
fietur, cognitione {pirituali pofita, provenir id,
quia modus operandi [pirituales notitias, de-
pédetaboperatione phantafinatum, ex eo ipfo,
quia Immincshmms_; talis autem neceflitasnon
urget, uteliciendo {upernaturalia, eliciamus fi-
mulnaturalia.  Rurfiis feitanimafe phantafia-
refcondiltinguitqueinactu fignato phantafiati-
onemab intellectione fpiritual®; licee proprium
lpirimaﬁ'tatis conceptum non former.  Jam
aurem non dependet operatio {upernaturalis &
naturali, alids deberemus prius naturaliter vide-
re Deum, poftea fupernaturaliter, nec difeernit
anima etiaminactufighato, actum {upernatura-
lema narurali.

DIFFICULT A S 111
De Canfa Habituum Supernaruraliom,

NOneH‘ difficultasde Caufa maceriali habi.
toum: hzcenimeltipfameranima; Nec
de formali; quia hac funt iplamet pradicara
differentialiahabicuum. Nec eft difficuleas de
caula finali extrinfeca, qua elt gloria Dei. Neg
de cmf;ftﬁnaiiinrrin{'cca,aaip}mdouamincli.
livs finem Qui? hic enim fings erit fubftantia ra-
tionalis, complebilis in agendo fupern
Nomineautern cauflz finalis intrinfecz, aceipi-
endo id Cﬁjmgr.-ﬂf.z » taliseaula finalis habicy.
um, eruntipfiactuos, ad qupsordinatur habipys,
Eft major difficultas decaufa efficienti , quz in
duplici fenfu proponi poteft. Prims. An
actusfupernaturales finr caula Phyfica gratiz
& aliorum habituum Anverd moralis 8 mc’-
titoria? Secwnds. An ipla gratia phyfice , mn
vero motaliter canler habirus fecum CONnnexos,
Quod ad primam attinet, Co‘hmum_w: elt fen-
tentia Negativa, eam docer R €c: Suat. tr, 7,
Anim. d.3.5. 1. plures pro ea citans Kon, |
d,2.dub.2. Amicus o, 3. dugge
S Lng. d. 16,5, 4.

aturalig,

Pundtum




178
Puné&um Difficuleats 1.

An Altus [upernaturales phyfice an‘gﬂé’ﬂm ha.
bitus infufos 2

Enfandaprimimfunt Argumenta Commu-
nisSententi®, & quidem

Prima Rateoclt, qui utitur Rec. Svar.
Kon. &alii.  Si habitus fupernacurales acqui-
rerenturnoltrisadibus, hocipfo jamnon eflent
infufi, fed acquifiti , Sequererurque quod nos
ipfosjuftificaremus: nam mediantibus noftris
a&ibus produceremus in nobis formam juftifi-
cantem.

Resronpenrt poteft.  Adhuc habitus illos
foreinfufos: quianomineillorum veniunt ha-
bitus dantes fimpliciter pofle, quod illis adhuc
conveniret.  Etficut quamvis dicantur caufa-
ri moraliter, nondumex eo veniunt nomineac-
quifitorum.  Sicnec venient, quamvis cauftn-
turphyfice. Necinde fequetur, quognosmet
iplos juftificaremus in fenfu 2 Trid. damnaro:
tantumenim damnat Trident. i ponamus nos
effe caufam principalem noftr2 juftificationis,
& fiponamusid a nobis fieri, viribus noftris,
iplumque principium nnﬂ:rx:‘juﬁiﬁcarionis, fta-
tuamusin manu noftra. Etficuccum Trident.
docercaufam meritoriam noftre Jultificationis
efle Chriftum, nonfequitur, qudd nosnihil me-
reamur, ficnecex eo,quod Deus fit, quinos ju-
ftificar, fequetur, quod aélibus noftris Phyfice,
non producantur habitus fupernatarales. Irem
quamvisinterdum dicantur opcrameritoria ¢f-
{e dona Dei, 4 Deonobis donata, hoc non ob-
ftat, quomints ea dicamur phyfice producere.
Sic poffunt etiam habitus dici infufi, & tamen
phyficé a noltris actibus fupernaturalibus pro-
duci.

InsTar Idem. Pueris in baptifmo infun-
duntur habitus immediaté a Deo, fifi¢ ullo aétu.

REesronpETUR. * Puerificutjuftificari pof-
funtfine ulloactu proprio, quamvis adulti non
poffintjuftificari; a poteruntinadultis produci
habitus fupetnatural€s per proprios actus fuper-
naturales, quamvisilli habitus, peratus, non
producanturin pueris.

InstaTSecundd Idem. Gratia adultis da-
tutin przmium, Ergojam noneft cfiectus Phy-
ficus,

Responperur. Diverfo refpeGu illam
gratiam effe praemium: quia adhuc gratia eft,
& diverfo refpeétu eflc effeCtum , cim hoc
ipfum, quod fivetfeCtus, fitgeatia.  Ecficurpot-
efta Rege dariaurifabro in pramiumideman-
nulus , quem ipfe fabricavic, & in pramium
a&is heroici, ahus actus heroicus, ita & in pre-
{enti.

Instat Tertio. Habitus infufi habent fe
per modum potentiz, & {unt caufz aquivocz

Traétatus I,

fuorum a&tuum. Jamautemnullugy
potegtiam ponit.

ReEsronDETUR, Nullum Quiden

actamnaturalem ponere ﬁmmpotl:ntiam,!mqD

tamen fupernaruralem.  Ecficutmalé quis .

gueret, nullus actus naturalis meretur narj;,

Fcr(u:t_m potentiam. Etgonec fupernaturales,

]Cif.]UCIL‘.]?O : quianon eftnecefle in omnibyg .

?aﬂc':s ci.lc potentias naturales & fupcrnammlcs'
fialiquid obfits obeftautemne potentiz py.
ralcsaugc(lnmr_ﬁm':s_n‘dibus. Quia potentig
natu_mlce; » velidentificantar potentiis animg

velfrabillis d1ﬂingm!nrur,ﬁintnihilominusm:
quam inftrumentanaturalia. Etclim perfen.
turain naturalibusnon deficiat, providet ngr.
rapotentiamfimul, quancam poteft; adzogue
nonfubditeam ullo modo a&ibus, etiam o,
neaugmenti: quaxratio non militac pro potens
tiis {upernaturalibus , hoc eft habitibus infif,
nec enim ponitur habitus infufus totws fimul,
quantus poteft poni, hinc fic, ut fabdi pofiitha:
bitus fupernaturalisactibus, Honautcmpo:cn.
tia nacuralis,

Secunp AR ATio Amici, Eadem eft caufain.
tenfionis & productionis forme; acfolusDeu
eft caufa preductionis habituum {upernatur.
um, quod vel ipfum nomen infufionjs oftendiy
innuitque Trid. Sefl. 6. cap. 4. idque fuppenit
illaGefinitio Aug. quod vircas fic bona qualizs
mentis, qué reéte vivitur, qua nullus male ucinr,
quam Deusin nobis operatur,

REesronper1potelt.  Argumentummul-
tum probare: probat cnim, quodnec meritorié
intendatur gratia noftris ackibus, cim infunds-
tur fine noftro merito, v.g. in baptilmo, &
quamyis augmentum habituuminfuforum po-
natur ab a&ibus, dicentur tamen adhueillihabi-
tusinfufi: quiadant fimpliciterpoffe; quiaad
illos concurric Deus tanquam caufa {pecialiter
principalis; quia hocipfum, quodoperamar,
Deusfaeitnos operaris quia Ly infulum oppo-
nicur hic debiro & exigito, permodum pafio:
nis naturalis. Supernaturales autem habits
non funt rales.  Rurfus fieri potcﬁ;mah”d fi
principium cog{crvatn’mm ir}natu.ralibus, aliud
produ&ivam.” Cur ergo etiam in (apernatd:
ralibas, non poteritefle principium, aliud pro-
duétivum, aliud intenfivum.

Trr1raRarro Amici&Scoti. Non pal
funt duo {pecic diverfa; mutuo fe th.wq"rd
intendere,fed actus & habitus funt fpecicdiver:
fa, utpotcunam pcrm:zncns,a]iudtranﬁfﬂs-

REsponNDETUR. Argumentum mulrum pro°
bare: quia probat etiam llabit}is ﬂ"w.m}es o
actibus nacuralibusnon inrendi. Mﬁ“’”r-%?
veraericde produétioribus _litliyt’FlS; “f’f“;i‘ﬂ
de zquivocis , in quibus aliquid imperic .
alio, inunaratione , po[c&hﬂbﬂ[’cwmpm_‘l'
cendi aliud, ut calor ignem. Itemgue dc !

o rmaliss pet
i in genere caufeforma
tenfione, qua fiacin gene fece

&NSJ rllim




Difputatio V. 179

{pecie enim diverfumnihil intendirur, non au-
tem deintenfione, qua ponacurin genere ¢gu-
iz efficientis.

InstaT Primo Idem.  Non porelt inrrnd_i
gratia & habitus 4 fuis actiBus ranguam a caula
principali: funt enim imperfe@iores habitu;
nec ranquam a caufainftrumentali: .”Uu cnim
poteft oftendi, cujusnam principalis, fint inftru-
menta, iftialtus. Hocque Argumentum plu-
ribus modis diducir.

Responperur. Diceretaliquis, quod actus
{uptinftrumenta natuce prout elevara; nega-
huquc,u‘u{u} natura proucclevata, non |mf11[c(-
fe caufaprincipalis fuo modo, ficut eftin vifione
Beata, caufa principalis anima, per ordinem ad
vitalitatem.  Diceretaliquis aétus {upernatu-
rales efle mftrumenta habicuum infuforum.
Nam quamyis potentiz naturales non habeant
vim fc intendi, non fequitur non habere ean-
dem potentias {upernaturales , li(" quo fupra,
Et ficutex eo, qumanonlunt ingenfibilespoten-

iz nacurales,non tequitur intendi non pofle po-
tentias fupernaturales; Sicnec exeo,quianon
habentvim augendife mediis actibus potentia
nacurales, lequerur, non haberi eandem \-‘im,u?
puf.cm:’usmpcrmmrahL»us. Competetqueipli
gmlu:&‘_ nalureE prouc elevate; eo \:.I:[i.i sialanio
nobilioris. Qliodﬁ\]ua:ras,quou‘lfundau“cn-
toafleratur? Repouipotelt , hicnondecerni,
quodicafit, fedtamenexaminarirationes: Cug
idnon pollittribuiaét:bus.. |

QuartaRartro.  ExAbfurdis,

Privum Assurbunm.  Quia fequercrur et-
jaminBeatis , per actus fupernaturales augeri
habitus: quia caufa neceflaria non impedita,
{emper, & in quohbcr {ubje&o, operatur.

REesronNDETUR; {olvendam Amico difficul-
tatem effe: Cur meritori¢ non augeantur ha-
bitusinfufiinceelo? precipue, cum tzneatnon
per folam Dei voluntatem , & acceprationem
meritaconftitui. Deindedicipoteft e2conon
augeri: quiajamefthomointermino. Ecfic-
utgrave incentro non gravitar, quia eftin ter-
mino, gravitatioqueilli H‘rov}dcmradOccupa-
tionem centri, ita utconditio gravitandi, fitne-
g.](lo centri; ita Cl\lm ‘.’it‘l‘ll[CnﬁH[ t:mqlmmin
centro & termino in Beatis, deeft illis contitio
neceflaria, ut augeri poflint,

SecuNpuM AssurpuM. Quia feilicer fe-
querecur, quod contrifie phyficé in peccatore
habitum charitatis erga proximum, cium (it ab
codem habita charitatis; quodfalfum.  Quia
lequererur vel hominem per folum actum chari-

tatis juftificari, vel certe cum peccaro, defadto
ftare habitum charicatis , quod utcumque eft
contra Fidem,

REspoNDETUR quzrendo. Cum alus
charicatis prox.mi mereatur augmentum gra-
U& , cur etiam in peccarorenonaugeatur? &
que ratio adferecur, etiam 4 nobis ulurpabitur,

fificlegitima.  Dicique inﬁ:pcr poteft, quod
a&tus charirarisin debitis circumFantiis augeat
h.:{?i(um,ncmpcC:\m}profic:fbimr abanima {uf-
ficiencer averfa ab omnioffenfa Divina. Sicur
rnimv.g;.;mima|ariomlis,nonC\crccrvim len-
fitive, mfi in debitis circumftannis , idque ob
ind '.En_vl'itioncm naturalem {ubje@i,(ic nec actus
charitatis proximiauger habitum, nifiin debiris
praerequificisftatisfupernacuralis, hoc eft, fuffi-
cientiaverfione a peccatis.  Qzxterum fi aGtus
charitatisproximi eflet fimul amorvircualis Dei
{uperomnia, & averfiovirrualisa peccato, con-
verfioquead Deum, concederer quis fequelam
quoadaliqua.

Tertium ABsurbum ex Rofmer, Seque-
retur, quod etiam dum peccator exercecactus
lhp:'-m;lrm‘.\“ oeatinle habicusinfulos: quia
caufaneceflaria cum ponitur, producit fuum ef-
fectum.

ResroNpETUR. Caufam neceflariam pro-
dugere fuum effe@um incircamtanriis & pra-
1‘Cu:11.1i1itj5,quodm prafentinongeft: quia deeft
eflefupematurale gratiz, cui fubferviant virta.-
tesoperative.  Sicutoculus non vider abfen-
reanima: quiafubfervirvitz.

Quinta RaT10 ex Rip. hic d. st, Nullus
cltattusaded perfectus, {upra quem non fing
pofibiles alii perfectiores.  Nullus actus cft
adeo perfectus, quem fua a@ivitare non conti-
neat habitus, Ergo habitus (i
ditperfe@ionemadtis, E
non poreft.

REesroNpETuR. Non effe aded cerrum,
quod aféqtlis attus {upcmn[uralis non fuperec
vires potentiz f{upernacuralis; quia cum illa
potentia revera intendacur » €rtiam vis agendi
ejusintendiporerir , perextraordinariun
concurlum, quz intenfio per extraordinar.um
concut{um, facere poterit , uc altus ponarur,
cateroquinonponendus, i non acceffiflcr ex.
traordinariys concurfias » Vicujus do&rinzne-
gaturhzc propofitio:Nullusactus eft aded pet-
fc&qs,qu_cm luaa&lvitarcnonc--m‘incatl-{;ihi-
tus,fed criam hoc conceflo,nggar

lupernaturalis exce-
g0 illom producere

lll"l'l\’.f__’;.

‘ ) urconf: quen-
tia, negaturitem hac, qug hic{upponitur Ma-
jor: Actus,qui continetur in activitate Habj-
tus, & quiactus poreft efle femper major & ma-
Jot, nonpoteft producere illum Habitum; &
quamvis Habitus fi¢ longe pre
actus, non obeft, quin. produ
quiacaufazquivoca, potett i
pertectior fuo effecty.

SEx 1A RATI0. Habitaselevarimbecillita-

Yotenti: Gus aute me

tem potentiz, a}'tu“s autem nonclevar.  Ergo
non poteft continere virtute {ua aéliva, perfe

) 4 ge
&ionem Habitlis,

‘ REesre ONDETUR. Negando Confequen-
t:filj__j. quia caula zquiyoca potell in aliquo
genere , non cfle zqualis effectui, Rurfis
iple alkus , & iple eft formalis clevario » CXer-

ftannior , quim
catur ab actibus,
naliquo, eflcim-
->

Cllk-




180

citiumque potentiz elevate; Curergofcex-
tendere non poterit ad producendum elevati-
yvum. [

Seprima Rarro Rofmier. A&s caufant
habitus folim moraliter, movendo Deum , ut
illos preducat; hinc oricur, quodhabicus miferi-
cordizaugeatur per actus Juftitiz.

RespoNDETUR.,  Argumentum procedere
deeo, quodeft defacto; nonde eo, quod poffet
cile.  Deinde(Eltem {uos proprios habitusau-
gerepoterunt Aftus. Denique nonrepugnat,
ut ejusdem fie principivm duplex & meritorium
&:phyﬁcum. His rationibus Communis fen-
tentiz {pedtatis, cui nonnifi cenferur Medina
fe oppoluifle, & aliqui tacito nomineapud Tan-
nerum., Ad decidendam difficulearem.

Assero Prmo.  Nou implicare Contradi-
Gionem, quod ab actibus fupernaruralibus , inten-
datur phyfice habitus illis proprins. Vel fiteneas
attibusnon ineile vim productivam habitunm,
proportionaliter dices, non implicare Contra-
di&ionem,ut poficis actibus producarur habitus
phyficé, velabanimaclevarae gratia, velab
animaelevara & habitu infufo.

RATio,quia nullain hucimplicanrja,

Assero Sccundo.  Refpectu nonnifi proprio-
um habitnnm pofféid concedi aitibus.

Ratio , quiacum aliishabicibusnonappa-
ret, quem nexum haberent,

AssEro Tertid. Defacto id non fers.

Ratio. Senfus Communis Theologo-
rumin rebus caxreroquiarcanis.

Puné&um Difficultatis 2.

An Gratia phyficé producat Habitus infufos ¢

Roduci phyficé tener Gran. citans pro fe S.

Th. & Capreol. conlentitque Ripalda de
Entefupern. d, 221 n.12.  Oppaficum fenti-
unt communiteralij; & poftillos Lugod. 16. §.
1. Videndzrationesucriusque parris.

L3
Pro uegante Sententid,

Ramo Primaclt,quiuticurLugo. Quad
fcilicer paffiones & porentiz naturales non pro-
ducantur per phyficameflicienciam naturz, fed
producunturad generante: *imo nec in confer-
vari,dependentab eflentia: quiaficutinlocum
generantis {fuccédir alia confervans caula , -ita
eadem eftconfervativa paflionum: confervans
enim formam,con(ervaterjam confequentia ad
formam,

REesronpETUR, Qudd denominative pro-
duio paflionum tribuatur generanti, in re ra-
menipla, forma,emanatex fe illam pallionem,
pafliones quidem Metaphyficz per phyficam
cmanationem nen fiunt fectis phyficz. Et

Tractatus 1. |

certé ficut aquaremotoigne reduciefe ad g
nug frigus per veram efficientiam Phynp %
ita& primo illud emanat exfe, Hal,m“';qm"
charitatem fubfequentes, fuppong Cgédfl[‘;ﬂl
#rosrealiterd charitate: quia deillis Iu ¥ |
df pluribus virtutibus, cum gratja nobis vcm:;ﬂ.
tibus, loguuntur PP,
) In s-;uu'Lugo‘. Solim expaﬂiﬂnegpmau_
ci Poﬂunt ph_\'hgc, quaz d_cre:rrm'nm:&;,[ml'mlil
brra ke
s e
M quiaindetermmatéillam exigy, g,
gelusitem indetcrminatus.ad exiftend |,
exigit, uthoc Ubi, | accipiatptimda Deo, i
Grariaantem habitualis; non exigit habityg .
fufos dc:crm‘jmr&. Unde in via noy hzhzt
conjunctum fibi lumen glorizin Patriahabiyyg
fidei. .
REespoNDETUR.  Saltem eos habituspuﬁﬁ
producere phyfice gratiay «quos determing
exigit. R I.![fl\lfi » quamvis indeterminag il
pafliones exigeret, non obeftsuo mins aghy
phyficé illas poffit producere , modd degeigi
necrura Deooblatione concur(is: quia eiam
aquanon eftdeterminara adAocnumero friga
& tamen phyficeillud ex fe emanat, faliemgue
non implicac Contradi&tionem , talis phylics
produétio paffionuminde terminacarum, pofs
degerminatione Divina , .qua fiat per oblati.
nem concuctiis. Inftantizadlatz non cone.
niunt.  Namadillud,deUbidicipoteft; illd
noneflediftinétum , nec haberi principium,d
quonam , antecedenter anteiplum effe prody-
catur, habeturaugem p rincipium, ex quo effu-
ant habitus infufi, nempe gratia; quod agens
debearproducere formam, & non materia, non
proficifcicurid meré ex indifferentiamarerizad
formam, fed ex o, quodad iplum effemateriz,
qud talis,non pertincat forma, emananturau.
tem nonnifi ea , quz fpectantad complemen-
tum efle, ipfins emanantis. . Jam autem geaii
ad efle fpium fuum qué cale, exigichabicus, -
quam fuas pafliones.  Quoditem Angelusnon
producat phyfice aliquas infe fpecies imprefls
non debetreferri inindifferentiam,fedquiafpe
¢tabar ad progidentiam Divinam, ff]bﬁnn{i:lm
completam intellectualem, proxime inﬁruerc;,
& aprificaread operandum.  Sedde hocalibh
Quandoautemdicit Luge; habitis fidei v"ﬂ lu-
minis, habere (e, ficur potcnzian1_intc]ic&1vé_lm‘r
habitum verd charitari§ &zaliosficur poreatiai
volitivam, non eft autem juxta rerum nAtram,
utgratia habitualis fit radix aliorum habituum
phyficé, nonaurem ha l)ituum,qu_tﬁam ficuepe-
tentia naturalisintellectiva, id eriam non cof
vincit: quiafinoneft conta ordinem na;Li;;:
non pofle principiare formam {ubftantia *
fuam, & ramen pcﬂ'c principiare fﬂff“am ?cnri
dentalem, v. g, quantitatem ; ficnecin p:ﬁcm
erit , necfequetur quidquam Contra oFd!

=l ‘mﬂf‘
aturzE uod aurem noncifer fecund
natgrz. . Quédautem e




polles
T
¢ ills
adhue
Crini
etiam

i
mque
hylic
polia
latio.
onve.
illd
um,g
rodu-
efflu.
agens
, 100
rizad
etiz,
I alk
me-
;mfil
, tall-
$100
ellis,
A fpe-
c1an
1ere,
alibi,
| lu-
am;
tiam
pam,
gum
fig
:n..?ﬂ-
L
lem
ctl-

enll

Difputatio V. 13

dinem natura; fianimaadferret fecum portenti-
am volitivam, & nonintelletivam, id referri in
hoc debetin noftris principiis: quia i[lmpofmr
tizfuntindiftinéz realicerab anima.  In alio-
rum aucem fencentia hzc gatio adferri pn:cﬁ‘;
quia pro ftatu natura;nen cltreperibile incelle-
&ivum fine volitivo, & velitivum fine intelle-
Jamautem pro (tatu fupernaturali, pot-
eltefle intellectivum {upernaturale fidei , {ine
volitivo fupcrnaturali, hoc eft charitaris habitu,
quam alids identificamus gratiz, = Qui i]lam
nenidentificant, teferent connexionem chari-
tatis cum gratia, in Auéteriratem Sacram,ita,ut,
ficut poteftefle habitusfidei fine gratia , poffic
cfle & fine charitate, qua lequitur gratiam.

&ivo.

InsTaT Secundo. Sicut gratia eft indiffe-
rens adhos vel illos habitus {upernaturales per-
tinentesad intelle@um; ica eft indifferens ad
hosvel illos pertinentes ad voluntatem; & hoc
patetin h.lh‘[UiP(‘l‘l‘lhd&i inhabitu charitaris :
actus enim amoris Beatifici, cx diverfo modoat-
tingendi obje@uth, diverfus erir, confequenter
adiverfo habitu proceder.

Resronpert poreft, Negando, quod ii
etiam habitus phyficé principiari non poflint,
quiindzﬁca‘cnmr exigunur, modd derermine-
tur gracia, exhibicdione concurfiis, ad hos vel il-
los potius principiandos. Charitatis habitus
idemmanet: quiaPaulus dicit Charitatem ®on
evacuari, evacuaretar autem ? iilli fubftiruere-
tur alia Charitas, Sicur evacuatur lumen fi-
dei, cam illi fubftituitur lemengloriz.  Nec
valet,quodilleadtus fic diftindus modo tenden-
di. Sienim voluntatemnoneft neceile efle di-
ftintam, quz amat neceflarid bonum in com-
muni, a {eipfaamanteliberé bonum: iranec id
charitaciateribuendum. Etﬁcuqmtcmiapot-
clt elicerelpeciediftindtosalus , fic & Chari-
tas. Dici ctiam poceft, quod proprietates quar-
timodiomni, foli, & fempertribuantur: czta-
men, quz indifferenter exiguntur , pofunt ad-
huchaberenomen, & rem proprietatis, aded s
emanabilis phyfice protaliftacu: ficut Canicies
non competit homini pro omni ftacu, fed folim
inSeneétute, Xramen eft proprictas hominis
phyfice ab eo procedens, & non 3b extrinfeco.

InstaTLugo. Lumen gloriz non (g ha-
betrelpeugratiz, ficutcanirties refpeétu ho-
minis; Canities enim h.ber connexionem de-
terminatam, cumiplo phyfico ftatu & intrinfe-
cohominis. Arvc1£'>I,Hmcnglori;{nunh.tbct
connexionem phyficam, cum ftaru phyfico
ipiusgratiz. Nam ffatusviz involvit Decre-
tum Deiexerinfecum, decernens tantum, vel
rantamtempusad merendum.  Nihil ergo eft
phyficumintrinfecum mip(a gratia, vel in fub-
jeto illius, 4 quo phyficé determinceur gratia,
ad producendum phyficé Lumen glorie,

REsPoNDERI poreft.  Sicur canities non
Rabe: connexionem phyficam cum cile intrinfe-

¢o hominisfimpliciter,{ed cum efle hominis pro
eoftatu; fic ctiam Lumen glorie, non habec
copnexionem pll)'ﬁc.un cum gratia, pro quo-
cunque ftgru; fed pro ft3cu rermini,  Ecficuc
per oppofitos non producic Deus invialumen
gloriz: quiaillud non exigit gratia pro ftatu
viz: quantumvis eXigentia illa fit fundaca, in
iploefle phyfico gratiz, ita necillud exfe emas
nabit phyfice, pro ftatu viz , gratia.  Ecficut
ftatus rermini , qui involvic gxtrinfecum Dei
Decretum, nonimpedit, quomints Deusad
exigentiam gratia , quzfundataeftiniplocfle
phyficogratiz,cenleatur producerelumen glo=
rie: ficnecimpedict idcmi)ccrctum,quomi-
nusin Decretiillius c:'rcmnﬁm)[?n.puﬁmgrariﬁ,
principiecphyficéillud lumen: ficut in ciccum-
ftantia Decreritalis durationis vigz, iple homo
principiat phyﬂc_(‘ canitiem. . Quodli quaras,
quod fitillud efie phyficum gratie , cum quo
connexionem phyficam dicir lumen ? refpon-
debrrureflelludiplum , quoddicent oppofici,
depolcerea Deo,utin hiscircumftantiis produ-
cat Lumen gloriz, quod depofitre, eft identifi-
carumgratie.

SgcunpaRatio ex eodem, In peccatore
manetfides & (pes, uti{cilicer actus fidei & {pel,
qui acceflarii funt ad converfionem, & recupe-
rationcm grati, connaguralitis fianc ab habitu,
quam fierenta folo auxilio extrinfeco 3 quara-
tio congruentizdcficeree, ihabitushi conna-
turaliter exigerent confervari ab habirg gratiz,
quam confervarionem tuncDeus leiplofuppler.

ResponpiTur. Idem argumgnrum folvi
oportere dLugone, Certum enim clit,quod fal-
tem habicus producantura Dey, ad exigentiam
phyficam grariz, confequenter ctiamacunlcr-
venturad cjusdem exigentiam , quomodo au-
tem confervantar ad exigentiam grauz habitus
fidei & fpeiin peccatore,ctiminillonon maneatc
grati_a exigcns illam confervationem : quod i
confervacur habitusfidei & fpeiin peccatoread
cxigentianrgratiz,quomodo dicetur conferva:
ri il?os,‘ut connacuralis eliviantur acus fidej &
fpc_l,cum confgrvatioi]lorum non fic connacu-
rall_s. %&uj (1 dicas illos habitus non confer-
vari ad cxigentiam gratiz, {=d nonnifi alios, idem
in p;xﬁ:m_: dici po:cﬁ._ Quid fi dicar aliquis
gratiamaliquorum habituum effe produ&ivam,
& confervativam, quales funt habitys morrﬂcs,
& habtus charitatis identificazus gratiz, itaca-
men, ut dentur habicus alii, quos producir phy"r'_
fice, non copfcrvnr, gratia, 8 talesefle fidery &
{pem; poteritquehac R cfponil

: mfit'mnncxpro-
portione effe fupernaruralis cum naturali: in

quo cﬂcnatyrah {ung al:qua » quitafunt pro
ductiva, utfimul fint confervativa, utubjcél‘g ru-
{Pec'tu {pecierum saliquaica productiva, ur nm;
finr conﬁ:rvativa » ficut fo] producit calorem
non confervar; confequcntcr potericgratia me

ducere habituny fide; & i
; c1& fpei;non illum conf.-
vare;,dum abeft, 2 S

(q) TERTI A

i




182 Tractatus 1.

Tertra Ratio eftyquiahabitusifti, vocan- ingtatia, eomodoac alia accideng il |
turinfufi per fe, non vocareneut autem per e citate. Q. |
infufi, iabaliquacaufacreata producipoflent. Serrima Rarie.. Non poef diiths |

ReseonpERT potelt. ~ Vocari iftes infufos  creata, qua efficiac gratiam fan&iﬁcamemcqléfrl
habitus, ut condiftinguantur a facilitantibus, & gonequequa efficiag,habitus {uP“natumi ;
meré naturalibus.  Necobftar, quodin Ange- ResronpETUR.  De Antegeden; d::b
loggatia, v. g non producat habitum Cafticacis:  tari pofle. Interim Difparitaseft; qui rm'b
quod enim habitum cafticacis non habeat An- habet(e per medum ipfius cffe f“Pcrn;.:Em‘.”
gelus,nondebetinid referri,; quianon infundi-  confequenternon dabitur quidquam pry i\?’
tur illi cattitas, fed quianon emanat illum ex fe effe fupernaturali, in quod tanquamcreg :
phyficé gratia;, quazagere debet fecundim cic-  quid, in ordine fupernaturali revorcmrgr:ﬂ
cumftantias, & capacitatem lubjedti: ficutipfa quafiin fuum principium fupernaturale o,
graria confticuit filium adoprivum , & tamen  te elle, operarinon fupponitur; qucdip[um,,m[;
mon tribuichoc Chrifto, non eftautem Angelus fugcrnaruralc potelt habere rationem ot
{ubjectum capax Caftitatis. refpectu habituum, adedque effedivi, n

QuarTaRaTro. Exiftis, quasadfercRi-
palda. Plures habitus exiftuntintenfiores gratia .a@trod attinet ad fundamenty Conthai

habituali, Ergonon fluust phyfice agratia,alias Sententia
ficcet aliquid contra proportionem caufz & cf- :
fedtis. tecedens probatur ; peccator fide-
t An P ip Primum FuNDAMENTUM eft Auttoric

lis eliciens a&us fidei , intendit habitum fidei’s
clim autem remiffi contritione fe difponitad
gratiam, recipitillam in graduremiflo juxtare-

Tl}. quil 2.q 11c. a. 4 ad t. aia Sicup b el
anima effluuntipfivs pocentiz, qua funt gpe. -
: e rationum principia,ita& abi i
miffionem charitatis. . il P@gmm effuin
% virtutes, per quas promovearnt adattus
ResronpETur.  Argumentum 3 fide non R q 1 A4ACS,
\ il b ficd esroNDERI pofier, effluere illas phyf
urgere, cum poflic concedi illam phyfice non .o on. 0 °
3 s : % : exigitive: quia producuntor a Dgoad exigea
producid gratia. * Deinde cum peccatoti tota i lics ;
: ; am gratis, licetnon cflluanc periplam acesr.
gratia reddatur, quamantea habuir, & (imual au- 23 : p
: " ey o~ onem,cfle, agratia, Rurlisnon docet$, The
geatur ratione aétds remiffi , non debet dici, : ; :
uddpeccatori reddatur grariain gradu remil- mas pariter fe habere inmodocffluendianims
i i s 5 & gratiam, licer utraque habeat fuas paffiones.

i ii -ahabait, una
;c:l,l ﬁig:;}uaiﬂliam prahabuit, S hepleiey Secunpum FunbamenTuMelt. A nag
=
& : A.RA 0. DacclM R ot o D numE pafliones {uz, Ergo &4 gratia
e TIO. a
I Resronperur. Noneflenccelfe inomd:

H:‘f:;fz: In gpag;a}x_compagca ad “1_122 V_')“”_.“Sl'“: bus hzc equiparari , pracipué ciim oblfintAr
,quamvisillinon tribu.curcifficientiaphy-  openiy quz pravendunt oppofid
ficaearundem.

RespoNDETUR. Saltem fervandam effe I) fF .
proportionem cum cffe naturali emanante ex (e unceum 1:)1 1CU]taUS ¥
{uas paﬂ?oncs » quam propertionem nihil vetat ‘
fervari. Determinantur Afferenda.

: SextA Rarro. Tn gratia non fecipiuntur -
vistutes, Ergonee aig caemanantur phyfice. _‘)Enfﬁzis Argumentis uttiusque patts.

Responperur. Ucidem fir principium I AssEro Primo.  Now émplicare Coniré
receptivum & effgdivam, folamrequititurad  dickionem, quid gratia phyfice canfet habisus
conditionem vitalitatis. Ceric enim calor, idgue fecundum vim fibi inparam.
quem principiat phyfice ighis,non recipiturin.  "RaArro. Quiaid non implicar Contrade
forma, fed in materia. diorem.

Instabs, Cafuquo potentizdiftinguan- ~ AssEro Secundd.  Probabiliss o, guad i
turabanima, fubjeGumillarum eritanima, non e aliquos habitses phyficé canfet gravin.
matetia, Ergo & (abjectum habituum deberee  Ratro. Tumquiaf finibilobefh debenns
¢flc gratia , & non anima. Ergo, finon fic caufas rerum particularesaflignate, &0
eorum fubjectum; neceritillorum principium.  currere ad Deum; nulla aurem particul:lrgﬂf

REesroypeTur. Etiam ipfum fubje@tum caufaillorum habituum affignati poteft, i
quztridebere proportionatum , i fieri poffit., gratia. Tumquia: quodcunqucfﬂndﬂmfn‘"m
Jamautem nonadeft proportiointer materiam  haberi poteft, quéd polico igncffqliﬂf“‘f"“i‘“’
& porentias fpirituales, quzeftinteranimam & caufeturque phyf?cé, &non Producafural]t?,
habitus fpirituales.  Cumque adhuc gratia nonnifiad exigentiamignis, i dem bichabes
non fit fubftantia , cujuselt proprium (ubftare. tur. Etficur pofico igne ponitut calor &t
accidentibus , potius petenthabitus recipiin  polfito, non ponitur; ica pofirdgraria ponuﬂl:f
anima , quanctumvis poflec dici illos rccipi. habitusfali€ aliqui,& noupaﬁrﬁ,nonpouu’?ﬂim‘

h)




titas §
elleny

0t L

st

s
phyﬁf&
igeig
iccpt
S Thoe
nimam
lones,
natun
ia,
1 0ma
fingAr

5

5.
Coitri:
B [0y

nrrad
i
ul’l’ij [l

bems
on ¢
7larior
quat
enoft
cilon
1Dt
abebic
A non
LinHE
g

Difputatio V.

Tum quia: ut vidimusin f_olfatiol}cArgnnwm
gorum, nihilabelt , quominus o:ﬂcn:\.n‘!r(ll({lc'
quatur ipfa gratia in cmanatione phyhca ua-
rum paflionum. L

Assero Tertid.  Probabiliis . et inprimg
#on produci phyficé & gratia Luwen gloria, ¢ [o-
entiam infifam, nec fidem aut [pem. :

Raxro. QuiaLumen gloriz 11ab_ct fe potius
per modum premii, & fcientia infufa tanquam
effe@us liberaliratis Divine.  Jamautem,qua
permodum paffionum producuntur, non fe it:f
habent. Prebabilitis item eft mon produci
phyficé fidem & fpem: quia ipfa feparabilitas
iftorum habituum d graria,non tantum diftinéti-
onemrealem eorundem imporrat;fed etiam &
jusexiftentiz finegratia. Cumquenulla fit ra-
tio, quod hi duo habitus phyfice debeant pro-
duci, probabiliter inferri porerit, quod nonnift
per ordinemadalioshabicus, cum quibus inte-
rius connectitur gratia, habeat rationem ema-
nauviwmcﬁqugadhuu elfeinhocproportio in
naturalibus, quia ficut forma prefupponunt ali-
quasdifpofitiones , quasnoncaufant phyfice:
ira & gratia prafupponetfidem!& fpem.

Dices Primd. Quamvis calorconfervetur
_{Incjgnr, non reété inferimus, non pruduci il-
lumphyficé abigne, Ergo'etiam, quamvis fine
gratia confervecur fides 8 {pesnon reéte argue-
tut, non produciillos a gratia.

ResronpETuR. . Pracilé quidemid exinde
toraliter non colligi, fed h.gc {uppofiro, exinde
fimul fuaderi, quod phyfice d gratianon produ-
cantur, quia difcurrendo ex proportione natu-
ralium ad {upernaturalia, fi nihil obfit, debemus
poncre aliquas fixas difpofitiones fupernatura-
les, correfpondentes fixis difpofitionibus natu-
ralibus , antecedentibuseflenatorale , &he
difpofitiones in ordine (upernaturali funt fides
& {pes.

DicesSecundo. Non efleidem fundamen.-
tum,quod habitusproducancur phyficé a gratia,
quod fundamentum eft afferendi, quad calog
phyfice producatur ab igne; idque ideo, quia
Deus refpectu effeftuum naturalium , haber fe
ut caufafpecialis , quando defut caufz fecun-
dz,fuopernaturaliaautem Deus concurfu chci-
ali pmducit.

RESPONDE TUR- Exco,qu(}chuspmdu-
eat lnpcrnaruralia l'pcm:tli concurla, non licet
inferre, non dari caufam {upernaturalem, alias
nec actus noltros fupernaturales phylice pro-
duceremus. SPcc:nhmscrgo concurfus Divi-
ni ad{upernaturalia, {olium oftendic, quod Deus
concurratconcut(u indebito.

Dices Terdo, - Exeoignemnonefie produ-
€tivum caloris, folum moraliter: quia nullum
cltfundamentum, quad illum folim moraliter
caulet.

RespoNpsTuR,  Nec etiam haberi funda-

ol - Y e s i [ e

mentum , quod-gratia habitusnor canfetphy-
fice.

Dix 1 autern probabilius effe ,: quod graria
phyficé nenemanct fideth & fpem: quia proba:
bilceft, quod etiam illosemanetphyfice, ira, ut
fecundiim natur fuz conditionem, nonpofling
antecedere infufionem charitatis, imdnec con-
{ervari, nifi ex (peciali Dei dii})cnfétiouc_; quod
nequidem ipfum tencturquis dicere; fi {entirer
inprimo quidem produci, perdereillos habitus
d gratia,nontamenin confervari.

Pun&um Difhicultatis 4.

An habitas Fidei priis infandatur, quans
habirus Charstaris 2

Uod hic diceturde habitucharitaris, pro-

portionaté applicandum eric de habicg
fpci.” Nonprocedic autem difficuleas de infan-
tibus, quibus in baprifmo ﬁmgI duratiene, o-
mnesillihabicusinfunduntur; fed procedic de
adulus, an{cilicer,cim pritis convertendi elici-
anta&tum fidei, quim a&um amoris, pritis et-
iamillisinfundatur habitus fideisquam habitus
charitatis. Affirmac Suar. Vafq. Kon.d. 16. in fin,
Amicusd 5. 5. 4.0.93. NegatLugod.16.8. 2.

Argumenta partss Affirmativa,

PrimuM Arcumentumelt. Poreltconfer-
variin peccatore fides & fpes fine charirate.
Erg()&: primo produci.

REesronpEr1 pofler negando Confequen-
tiam. E6 qudd Trident. docear nos de Antoce-
denti,8cn6é doceat de Confequenti congruitg;,
uc illi habitus ad cxigentiam gratiz producan -
tur,tanquam proprictates ad cxigentiam ipfius
ch(upc:narumIis,quim exigentiam nondicia
gratia,nonoftendit arguens.

SEcunDuM ARcGuMENguM et Amici, * ‘Sa-
cramenta conferunt{uos effe@us omnibus obi.
cem an{'%yOnCﬂtinS,(Cd qui ad baptifmum ac-
cedic (ufficienter difpofitys ad fidem , etiamf
non accedat fufficienter difpoficus ad gratiam,
acceditfineobicead habirum fidei,cfto accedar
cum obice ad gratiam, Ergo illi infundetus
fides.

Resronperur. Hoe Argumentum mulrusn
p;c‘)barc: probaret enim quod fi quis effec
dllpoﬁtus per a§l‘us juttinz, & non per aétus
:unonsl,pnus:lhmﬂmdcr:':ur}ufhtia,quémqra-
tia,quod eft contra Communem, Deindedici
poflet dgpl(ccm obicem cogitari pofle, quen-
dam pontiv_um, pravz affectionis nolend; v.g.
credere, ailum negativum, hoe eftnon pofito-
ru:.'n pr;rr'cquihrorum, qui etiam obex auferri
d{.:?.m:" qumhm?jpfu non cil'r:millapra:rcquilita,
fiillisnon ablam,rcs,adquam preErequiruncur,

{q) 2 pone-

e g e

i




184
poneretur: Inprafenti ergo, aufertur tunc qui-
dem pofitivus obex, non auferturtamen negari-
wais.  Interpreerequifitacnim eft, pofitio ipfius
gratiz, exigitive reliquorum habituum, quam
exigéntiamnon dati in gratia, probandum fuoif-
{er.’ Erlicet quidem characterem producat
baptifmusnon producendogratiam, non fequi-
tur, quod ctiaminfundi poflit fides, noninfufd
gratiasquia Sacra Auctoritas docet femper pro-
duci charactereme tanquam femen & virturem
in probabili fententia, ut poftea producar grati-
am: doétrina autem facranon docet, produci
fidemanteinfufionem primam grariz. ;

TertioM ARcuMENTUM cft exKon.d. 6.
dub. 4. In fideli peccatore ideo relinquitur ha-
bitus fidei 8 fpei: quiacumadhucverefitfide-
lis, convenit, utadhuc aliquid reale in fc habe-
at, quo etiam dum nihilagi, fit& determinetur
intrinfece fidelis, & potensactus fidei exercere,
atqui\dum aliquis abinfidelitate converfus,pri-
usquam habeat habitum charicatis, vere & ex
animocredit, eftveré fidelis.  Ergo etiam Ge-
ber haberehabi{um ;alids dum actu non credie,
noneflet vereac formaliter realiter fidelis; (ed
folim denominatione quadam extrinfecd ab
adtu przeerito,

RESPONPETUR. - Argumentum probare
multum;prebarerenim habitum juftitiz infun-
dianre habitum charitatis , cafu quo actus jufti-
tiz exerceatur ante actum chariratis.  Sicut
ergoin hac materia (ufficit denominari juftum
abactuprzrerito; itafufficier denominarifide-
lem.

QuarTum AR GuMENTUM 2 Pari. Inordine
fupernaturalidanturaliquiadtus , qui nonexi-
gunt procedere a charitateactuali, Ergo & da-
buntur habitus, quotum produdtio non ficcon-
nexacum produdtione habitus chariraris.

Resronperur. Difparitatemeffe: quifinon
denturaliqui actus non procedentes ab habitu
charitaris,?mc iploncc darenturhabitas diftin-
¢&ia charitate, quosdarifupponitur.  Nullum
autem fimile abfurddm pro Antecedenti urget,
Quando autem ex eo, quod gratia habitualis re-
quirat aliquas difpGfitiones , urgeturillam non
cfle primam radicem’in ordinead omnes opera-
tiones fupcmaruralcs, id non convincit; quia
etiamante animam requiruncur difpofitiones;
& tamen anima eft eviamradix omnium opera-
tighum viventis. Deinde gratiainadultisrequi-
ritattritionemm pro difpofitione, & tamen oppo-
fiti, non ponunt apteattritionis a¢tum, charita-
tem.

QuintuM ARGUMENTUM ex Trident. Sed
dehoc infta, -

Pro Parte Negaticua,

Paima RaTio eft, quam etiam proponit
Kon. & objicit Lugo, quia Baprifmus de fe ha-
bet efficaciam ad infundendum habitum fidei,
& aliarum virtutum , ut juxca probabiliorem

Traétatus 1, |

{ententiam decernit Pontifexin Clemery ‘
cazde fummaTrinit. & conftatey G4 i{m ‘
resde bapt\;’fmo. Siautem habitusﬁd}:‘i int;m'
deretur, cum primim creditaduleys }m-n’
pgriefidesin baptifme non infundcr,cm; B
peraccidens. v

REsponpERT poreft.  Retorquendg .
mentum.. . Sacramentum Pu:nitentiz,_eﬂs;_
CLAMENEUM MOTUOTUM, NAUM Perfe copfey
gratiam, & tamen hocnon officit €jus efficg
fidoleat peccator ex amore Dei, Sicur i
tuncSacramentum Paenitentiz per feadjy;
ftificac: quia Conrritio illa non juftifiey n}?f‘
cum voteimplicito Confeflionis: i[aquil-'ﬁdg;
illa in tantum meretur infufionem habitus iy
aduleo,in quantiim ex annexavorto baptifiiin,
plicito, adhuc baptifmo tribueretqr,

Quod autem attinet ad verba Trideniy
quibus dicitur Cathechumeniim petere ab Fe.
clefia fidem,id eofenfy accipi potcﬁ,qu&dpm;
inftructionem in Do&rina fidei, & baptifmun
qui quantum ¢ft exillo, et infufivus lubim;
fidei.

InsTaR1poteflt primdex Trid. Sel., capr.
Ubi docet Tridentinum nosin baptilmofiden
fpem, charitatem fimul infufa recipere,

Resronperi poreft.  Hae fimal rec
[eilicecper fe, & quantimef etiamex vi bapi.
{mi¢ Finis eriam Conci]ii,utaitAmicus,:u_r,
enumerare dona & vircures, quin juflificatic-
ne conferuntur, contra Heereticos, contenden
tes nos)uftificari exttinlccd impuracionejalliz
Dei. Non eratautem mens Trident. defiaire,(.
mulng cempore,annon omnesillihabitusinfun:
dantur, quo ctiam modo explicari deber Vi
nenfe.

InstARrIporelt fecunddex Lugo,  Si fide
fupponaturin adultis ante bapeifmii; poffecere:
nirc,qm‘)d inadulus, ne quidcm aUngftﬂl’ﬁdﬁ
inbaptifmo; quod ipfum probatus quialzpea-
cidere pateft difpofitionem adfidem effeinten-
fiorem,quam difpofitionem,quz poftea ponitit
ad gratiam, & per con(zquens habitum hdelin
fufum effeintenfiorem,quim pofteainfundant
charitas.Quare cum fides & aliz vireuzes foltm
infundantur, quando infundittr charitas, pro-
pter gonnexionem quam habent cum chatite,
& juxra incenfionem illius, non augererur fide
in co cafu , cim jam fupponetetur excedses
menfuram charitatis, - .

ResponpERr1 poteft. Clim pen"nosgradlﬂ_@i"'
tenfionisfint homogcnei,quacunqucaddiqoui
gradusaugebitur,& inten dculrﬁdﬂ:‘“g"b‘mr'
que juxca menfuram charitatis; ion compati
doillam charitatem ad fidem & grads Prfhz'
bitos, icd nonnifi ad augmentum,quodhick
puncdatur fidei,quod folum augmentummer:
{uratur charitate.

InstartercioLugo.  Exdidtiske
fides poffit effe intenfior charirare.

}j][lii quﬁd

Respon: i




Ui

fajo.
Hf!zn.
Cily
vl

argn.
5.
ferme
A0,
/ crgg
icju.
il
fides
U5 i
11k

nt it
b Be-
et
M,
abitug

2P
fiden

ecipi
Y3l
SEral,
catio-
den:
iz
i fie
nfun:
Vicn:

fides
Ceve-
fides
ac-
iren-
it
¢l il
farur
yltim
pto-
tate,
fides
dens

sin-
one
fiiig
rans

Difputatio V. 185

ResronpiTur. Pofle effe fidem intenfio-
rem charitate in adulcis, {i antcdlf}n)ﬁtioncm ad
gratiam, penanturadtus f'uJ::}.‘ Rlcrtorqum llCr
iam potelt Argumentum, quod videtur proba-
rc gratiam non poflc infundi ante Sacr.;.mcl};
¢um Peenitentiz,ed, quédnon pofler poftcaau-

eriinSacramento Pcenitenti®: quiaheripot-
elt, ucficintenfior amorDei, ante confpﬂgo-
nem, difpofitio autem immediata ad confellio-
nem valderemiffa. Ex quoinferes principium
illud Lug. nempe non pofle augeti lmbitum
precedentem, i ficremiffior difpofitioad grati-
am Sacramentalem, principium inquam illud
non tenere.

SgcunpaRarioeft. Nondebere antein-
fufionem gratiz infundi habitum fidei, probae
ipfacflentiagratizhabitualis, qua ideo cft for-
majuftificans, % faciens filium Deiadopeivam,
quiaadeam confequuntur potentiz & operati-
ones fupernaturales, ex quo conceprufequitur,
quod ficut habitus infufi, aliarum virturum, fic
ctiam habitusfidGi, debeatex ipfa gratia dima-
nare; quod iplum probatur: quianon poteft c_f-
{ealiquanaturaprjncipium volendi, quz nonfic
principium intelligendi. Cum ergo gratia in
ordine fupernaturali {it prima natura & radix
habituum, qui funt in voluntare, eadem gratia
deberefle principium cognolcendi , incodem
erdine {upernaturali, adeoque pringipiare fi-
dem. 5 -

REesroNpETUR. Non in omnibus debere
fervari proportionem nature & gratiz,{ednon-
nifiniis, dequibus fundamentumhaberur, Ta
autem fundamentum nonadfers, quare propor-
tionaridebeatinhoc, quodeft, efleradicem
actualem habittis hujus {upernaturalis intelle-
Etivi.

InstaTPrimoLuge. InPatria loco Fidei
fuccedit Lumenglori® , cujusgrataeft radix,
Ergo & invia, eritgratia,radix fidei.  Si enim
eft femel radix gratia in ordine ad cognofcen-
dum, femper erit.

REesroNpETuUR. Iniftis' etiam principiis
Antecedens negando. Lumen gloriz enim
potiﬁslmb: tur tanquam i':runilun meritorum;
nonautemtanquam quid Auens ex radice, quz
radix fic gratia. ,_

InsTaTSecunds. Sihabitusfideijuxta(u-
amnaturam poniturabsque gratiahabituali, de-
beretruriqueinco ftatuhaberefecum alios habi-
tus intufos i_n voluntate: omne enim principi-
um gognolcitivam , connaturaliter loquendo
cltappeutivum, Ergo co iplo, quod Deus ele-
vet hominem ad gradum cognofcitiviin ordine
fupernacurali , deberer eodem modo illum
elevare ad gradum volitivi, nec fufficic, quod
Deusclever perauxiliumadvolendum.  Sicut
nonfufficic exigentiz intcllectis naturalis , fi
per auxiliom excrinfecum, lil‘yp]c;imr defectus
potentiz volitiva.

Responperur., Non adferri rationem »
qua convincatinhoc efle 11'}1111::111 gratiam na-
turz: nametiamperoppofitos cerrum eft, ab-
lata animd auferri incelle@tum, & tamen ablard
gratid, non aufercur fides, Non (ufficicantem,
ut Deus peraliquia extrinfecum fuppleat defe-
&um potentiz volitive, quiaillo{uppletivo po-
fito, non falvatur ratio operantis ab trinfeco,
quam rationem intenditnagura , politoaurem
folo habitufidei, falvabiturratjo elevari.

Instar Tertioldem. Aliz virturesmora-
lesinfufz veniunt & abeunt imul cum graria,
Ergo eriam fides & {pes.

REspoNDETUR. Argumentum  multum
probare: quiaprebat habitum fidei amitticam
gratia, ficut amirruntur alii morales fupernatu-
rales. Dicentque oppofiti, quod fe fufficien-
rcr'mc:m[urralin'}cﬁpoﬁcriori, quiacumdo-
ceat fides, quod habitus morales pofita gratii
ponantur, fublatd tollantur: poreftque illa ha-
bere rationemradicis,utpote ranquam naturain
ordine {upernaturali: bené inferunt caufari il-
los habitus 4 graria: Tale aufem fundamen-
tum, noil habetur, circafidem & fpem.

TerTia Ratroeftex Lug. Quamvis pof-
fit poniralis habitus fidei, qui nop prafupponac
pofitionem gratiz,tamen is, qui defadtodarur
prafupponit pofitionem grati® : ille enim ha-
bitus'eft magis fupernaturalis in fua fubftantia,
facilitsautemeft, admitrere fupernacuralica-
tem quoad modumin hoc, quod habitus pona-
turvel conlervetur, quando non debeat efle,
quim ponerc illam {ubftantiam fidei aded {u-
pernacuralem, pracipué ciim omnis habitus in-
fufus, connaturaliter loquendo, debeatefle paf
fio alicujus primz radicis, quz non alia, nif; gra-
tia.

ResponpeTur.  Nomine fupernaturalis
quoad fubftantian, venit fupernaturale quoad
Enm;ntcm 5 neque cnim gratia eft aliquafub-
ftantia, qua fupernaturalitas zque falvabitur,
quantumyisnon prefupponat fides, pofitionem
gratiz. llapropofitio : D mnis habitus infy.
1US,.dCbCE efle paffio alicujus prima radicis, fal-
vari potcﬂ{ in przfenti per bac: quia quamvis
fidesnon fit paffio proprias hoc cit, emanara 3
gratia, g[’t tamen paflio improprie; quia{cilicee
quamvis antecc@crc peoflit pofitionem gratiz,
now tamen ponitur , nifi ad pradifponenfum
i}atum (cculmr.tgrnri;fr,nrm abfimili modo,quo
h,-mmpartm_!csvcldifl.:ofinm:cs > Bonprafup-
punumpoﬁnoncm anim viventis , & tamen
o_rdmcm dicunt, quanttimex s,
viventem, licét illz & anteced
formam viventem,,

ad animam
ant & lequantur

Refolutio Difficultarss,

AssERO.  Probabiliss effe s quod habitas fides
connatuy aliter produci poffit,anse pofitionem gratie

(1) 3

RaTtig




136

RatioPrima Aflerti eft, quia talis habitus
nonimplicar, & talem defacto felegiffe Deum
probabileelt; quia, velfacit Deuscontraexi-
gentiam gratix , &iplias habichs fidei ¢ confer-
vando illam {ine gratia in peccatore; vel non
facit contra iftam exigentiam. S facit. Ergo
nonfacit; quiaut Auftor fupernaturalium,ac-
commodans fefe iplorum fupernaturalium pa-
tur#, debuit potits eligere habirum fidei, con-
nataraliter frantgmfine gratia , fciens quodid
deberer non taro contingere.  Siautem non
facitcontra exigentiam gratiz , confervando
habitum fidei independenter 4 gravia.  Ergo
apparet, qudd confervetillum independenterd
gratia, & quodilla ipfafides habear juseriam
primo ita connaturaliter exiftendi.

ResronpErLugo. Foremiraculum,fi
non maneat ie peccarorefides: effer enim id
cotitralegem univerfalem ftatutama Deo, qua

. tamen lex juftas ob caufas fuit contra exigen-
tiamconnaturalem iplorum habituum,

Conrracft. Quiahocipfum impugnatur,
Cim potucritBeus ieligere habitum fidei, cui
non etfletcontranaturale manere fine gratia,ta-
lemeenfenduseltielegiffe, utpote quantum fi-
eri poteft,accommodans {efe,exigentiisrerum,
faciensque ﬁncmiracnioid,quod%rdinariéﬁt,
& pozeft fierifine miraculo,

Rario Secunda.  Sicut non funt m uleipli-
canda Entia fine neceflitate, fic nec principia
dependédi, & fupponendi exiftentiam aliorum
Entium.  Sed nuliaeftneceflicas, utexifteéntia
habiciis fidei, dependeat ab exiftentia charita=
tis, pracipuc cum in multis deficiar proportio,
inter cognofcitivam naturale, 8inter cogno-
{citivum fupernacurale.

Rarro Tertia eft ex Trident. Sefl’ 6. cap. 7.
Eides,inquit, ##fi ad eam, accedar [pes¢s charitas,
nmequeunit perfecte cum Chrifto, wequecorporis ejus
vivummebrumfficit. - Ubividetr fupponere
antecellionem fideiante charitatem, cim dicar
fidei,accedere charitatem. Recuftere aurem
adfelam antecedentiam rationis , non eftac-
cipere fimpliciter verba Trident,

Punctum Difficuleatis 5.

De Intenfione Eabituwm Supernaturalinm,

I_)Lu_res inhacmareria Sententias ponir Ami-
cus T, 5, d.35. 5. 8. Cum Communiffima
Noftrorum Sententia.

Drcenbum eft. Luocengue etiam remifly
actu,intends babitus ﬁtperﬁatﬁmk;.

Préparur Primg.  Quianullum efl funda-
mentm, negandihanc vim aéibus , eriam re-
miflioribus.

Proeatur Secundd principaliter. Quia
verba Trident, ut {onant funt accipienda, o

Tractatus V.

fimpliciter enuntiant operibusnaf}

il i B Iisbnnim
gengmtmm,{u_cmmlmbctScmG.Cm

quis dixerit juflitiam acceptamnon conferyariy,
eriam augericoram Deo per bowa pery, i % i
ipfa frutlus [olummods ¢ Signa effe nfi a:?ﬁ',
adepte, nonantem ipfins augends ca i, Mu&:
fit.  Ex quoCar. fic formatur Argumenyy,
De remiflo opere verum eft dicere Fitg
bonum,utporeex gracia factum, Ergo mﬂi
cft dwccrg auger juftitiam, nam i:ldcﬁniléTﬁ.
dcnr.. d.lClT , opus borxl_n‘n augere juftiy
Hoc sizhun_u_rtgecur verbis Tridenr,ihid, api,
Opus remlﬁum antecedit Deigratia, coy,
tur, & fcgu;rur,ﬁt virture, perquam in nog,
fuitChriltus; ficex gratia,fine quanullumgy
eft Deo gratum & meritorium, Ergo il
‘Trident. nihil ipfis juftificatis ampling deeffe,
dendumeff, quominis mereantur: decller aen
illis per oppofitos fervor, & intenfio, Ju
autem per Tridentinum tota ratio merendige,
ferrurin effe ex gratia, quod competit etigme
miffis adibus. . 4

Prosarur Tertio, T. q. non requitin
certa intenfio gratiz ad hoceut juﬂiﬁce:,&g«
neccertaintenfio meriti, ut augeatar ghatis
Tumaquiaau gere merita, forevindetrimeni
merentis; quod iplum probatur: quia haben
gratiam utquatuor , eliciendo atum urdg,
meflererur, quiailleactus , refpetaillioshabi
tis, cum habeac proportionem dimidii, n
poflet diciremiffus s quod i fic habens gratian
utmiile, erit rcmiffﬂs,confequﬂnrcr nec et
torius augmenti. Ergo habere intenfioren
gratiam, cedit in detrimentum merentis. Tay
quia, utait Amicus, {1 ad meritum eltneceflel
pervireshabitlisoperari. Ergoad merimm,
necefle, non connaruraliter operari: quia cor
naturalis operatio, non excedit potentiam. §
item fic necefle operari , incenfione, quelt
aqualis habitui,iterum ad merendum eritne
celle nen connaturaliter operari: quia sges
liberum non eft determinatumad operar,
cundim ultimum pofle:

Ozjrcres Primd.  Flabitusacquifitin
augentur abagtibus rémiffioribus, Ergo neqe
infufi. ‘.

Ret s PONDETUR negando Antecedens, A
ponunt Difpariratemeo, quﬁdhabt;qs-ac:qUIﬁ'
ti, phyfice augeantur, Ergoex conditioneag
diphyfice, quaclt, effeabexeeliu, non poll
augeri, nifi ab a&ibus intenfioribus ;“.habfﬂif
auteminfufi augentur ionpifi meritoric; met
raautem etiamnon sntenfa , habent zatoned
meriti.

InsTaBIs, Ty
ritas; nifi juxtamenluram propl‘iﬂi dirPC'ﬁuom"
Ergonecaugerur.

%{JE $ ].’UN%E TUR! COHCCandGTomm‘ Sﬂ?
nego, qidd actusremiflus, non fitmenlurade
ta ad quodcunque avgmentum:

Non infunditar gratia & chi

Osjicis |
r



athem,
nty,
} (!1'-:(
Vetun
¢ Ti.
it
C.'Lp I
Omiy
10515

A

uirite
1 Erg
gf.'lll!.
enton
vaben
L,
s hab.

rinon
1

.
Difputatio V.

Osiicies Secundd; Si eriam a&u remiffoau-
getur habitus, fequitur, quodfiunus mercatur
unoinftanti, &alius decima parte qmdl’;u}‘an
«}_udd hic polterior fuperaret priorem ‘.m;j‘.rris
gradibus gratiz : fuperaget cnim duratione
aétis,infinicé p]'uril!u%il:[?;.mr:!om‘

ResroNpETUR. Infententia Ariftorehs
lml)«;‘ompnf}rdul'.umn;'mqLI:lL'h‘;'xl'ai:u, infinitis
inftantibus.  Deinde dicipoteftinmeritonon
attendi ad durationem phyficam, fed ad mora-
lem: quia ipfa ratio meriti, cit moralitas que-
dam, ;

O sjrcrgs Tertio. Sigratia& habirusinten-
dituretiamremisfis , fequicur infinitum au-
gmentum Sanctitatis.

ResronpeTur. Sicur necactusfuncinfini-
ti,ira nec augmentum il[iu'cfpumicm erit infi-
nitum. Dicunt eciam alii, augeri tunc gratiam
non arichmetice.

Ex occafione delntenfionc habituumingui-
ripoteft? Alsint_’uﬁn gratiz, &intenfioaliarum
virtutym, fintzquales,ita, ut quot func gradus
gratiz, rot finc aliarum [ingu].arum vircutum,
Affirmat Cajer. §uar. Tan. Kon. Sal. Sfor, &
Gran. dicit hocefle indubirabile , docerq; Rip.
d.28. & defumiturexS. Thoma 3.p. q.89. 2. 2.
in fin.(.) Oppoficum docet Sot, & Viét. Valg.
etiam & Aragon , purant fidem & {pem, non
tendi nifi per proprios atus.  Pro f{ent@tia
Atﬁ_rm;m:cRa::ancsfm'mnt‘Rlpn. Tum quia
Trid. Sefl, 6. cap.1. deferibens incrementum
jngr.‘ttl;!,dlcithocincrmut"nrumpctiinillaora‘
tionc : DanobisDomine fidei, {pei,8 charita-
tis augmentum ; ubi incrementum Jufticiz, ex-
plicat per incrementum aliarum virtutum,
Tum quia, fi pofita gratia ponuntur neceflatio
habitusinfufi. Ergo & au&daugentur: pas-
fiones enim fequuntur conditionem naturz.
Tum quia rationes in oppofitum non convin-
cunt : quod enim dicunt hominem , non per
quemliberadtumreddi magis fideleo: reddi-
tur enim magis fidelishabitualiter.” Ecquam-
vis major fit proporeio altis ad fuum habitum,
quam ad alios dilparatos , habettamen eriam
cumillis mediance gratfd nexu , quazau@a,
exigit fuaram paflionum augmentum.

Haétenus dicta quafiin univerfali de habiti-
bus,debentintelligi proportienaliter de Fide.

QUASTIO II
De A%u Fides,

An&tus Thomas accommodans fe phirafi
Aug. L. depradeft. SS. cap, z.docet, quod
cn:'dcrc,tir cum affenfione cogitare, Ubi perLy
aflenfionc , diftinguitur fides 4 quocunqueal-
fenfuevidenti. Ly enim :‘!il"mic:,'tlmitznhic,
pro libera & avoluncatce imperataadhafionein-

167

telleis. per Lyautem cogitare, diftinguicur
fidesavifioneBeara, &c. Cogitatio enimdicit
quidimperfedtum, & nondum formatum per
plenam vgritatis vifionem: quando cnim ppl-
{idecar Verum, non dicimur cogitare, {ed fcire,
proprerquam impet r_Lél'Jo‘:cm,imn vecatur _fc~
cunda Triniratis perfona Cogir;ztiu Parris, fed
Scientia, Verbum, &c. Additamenaliquid de-
ber huicdefinitioni, ne coincidatcum fide Hu-
mana.  Reflectendo ad dodtrinas {upra pofi-
tas fic definiccur Aétus fidei.  Quod fic Judi-
cium fupernaturale , immediate mmnicens ve-
ritati primz, obfcuré arceftant. Sicutfides pro
habitu fumpta eft Qualitas {upernacuralis
principiativaa&uum aflentiendi, proprer veti-
tatem primamobfcure arceltantem. Ethzcde
definitione Aétiis Fidei.

Quad attinetad divifionemadtisfidei. Ce-
lebris el illa divifio, Credere Deo-  Credere
Deum. CredercinDeum. Primim fignifi-
cathabitudinem ad Deum ,tanquam formale
mativam aflentiendi.  Secundum habitudi-
nem ad Deum tanquam ad ObseGtum materia -
le. Terviumhabicudinem fidei ad Deum ex
impetio Charitatis, qué charitaie quia deftituri
peccatores Creduntin Deum hoc fenfu quia
gratidadjuti , babentefficacem intentionem
{ubdendi fefe Deo perfidem: alids non poflent
dicere, Credo in Deum. Ad quaftionem il-
lam, an dici pollitnos credere in Ecclefiam:R -
{pondetur, i percredere in aliquem, velis fi-
gnificare fubjeétionem intencionalem alicui,
tanquam ultimo fini, fic noncrediturin quid-
quam, nifiin Deam. Siautemper Ly credete
in Deum;, noteturhabitudo ad objeétum quod
crm‘iitur, 8z circa quod exhibecur actys fidei,
vel 1151bitth‘.<)_.t(1l eum, cujus diétis fides exhibe-
tur, inhoc fealu \L‘I.irt][l’l elt, non {oli Deo nos
credere: exprefsé enim dicitS. Paulus epilt. ad

Phile Gratias,i i 1 s
niem.  Grazzas,INQUIt , ago DEO mes audiens

Jidem, quam habes in IESpAd CHRISTF M, ¢ in

Sarictos ejus,

Cicca alias divifiones fidlei,qua dicipeflent,
alibifupponotra&atas hoc, de iploadu fidei
tmé!au dum,reliGtum eft: An Aéug fidei fit dif-
curlivus,

-~

DIFFICULTAS 1.

Premittuntury quadam, An Affus Fidyi f5%
difeur(iyus ?

YR EMITT0 Primd. Dediplici difiurfi fide
: i;g/?x'u_ti;mﬁe quzflionem. Anfides
ficdifcnrfivadilcusu vireuali; nomine difcursiis
virﬂcuala’sintciligcm.io,qu.‘.:'iu‘o {cilicet unoilﬁjj
vifibiliactu, aflentitu (-]l:'iﬁ unipropter aliud ‘3-,-
cundo. Anficdifcurfiva difcurfuformal {6t
per oaﬁin&osrc::hrcraﬁ“tus, ny
lum unius, propeer aliud.

Primo,

: »quifie
olvences affen-

’,q} 4 pl\ £ -




138

Pramrrro Secunds,  Qnoad hoc panctum
divifoseffe Anétores.  Nam Kon.d. g.dub.7.et-
iam virtualem difcurfum negat fidei.  Hurrt. d.
39.§. 22. & 34. docer adem incommeda fequi,
fi concedas fidem effe formaliter difcurfivam.
Jam auté negato formali difcurfufidei, tribuune
virtualem , poftalies Rec. Suar. de Anima cr. 3.
d.3. n.190. & Hurc.ut in philof. Formalem
difcurlum fideinegat. Cajer. Ban. Suar.Gran.&
alii. Concedunt_Valq. Bec. Ripal, Lugo d. 7.
Sedt. 1.

PraeviTro Tertid. Rarisnemtam difcursils
virtualis, guam formalis duplicirer [pectars poffe.
Prims. Dilcurlus vircualis poreft fumi in quan-
tum eft affenfus ex duabus premiffisuno adtu
&eodem, cumipla Conchllionccouceptis,im
tamen, utinnitatur prcisé, ipfi ctiam bonirari
illationis & connexionisunius cumalio , tan-
quamrationi formali parualiaffentiendi : Er
hzcpoteftappeliariratio difcursfis vircualis,
quidifcarfuseft.  Secwmddaccipi poteft difcur-
fus tamvirthalis, quam formalis,itatamen,ulin
ucroquefiatallén(us non proprer fe, fed proprer
aliud, connexione nihilominusilla, non haben-
re rattonem movendi, nec faciente morivam
forrale, & hazcracio formalis, appellari poteft
difcurfus fpecificacivé & marerialiter acce-
ptus.

Pr&EvrTro Quartd., Connexionem adbuc
#pfam dupliciter [pectari poffe.  Primd. Conne-
xionem quafimere Logicam, hocelt, proutin-
nitenten meré principiis Logicis , dio de
omni; vel Metaphyficis. ~ Quez funt eadem u-
nitertio, &c. Secunds poteft {pedtari connexio
di&i & dictionis , mobilis & motivi, quain hoc
ftat; quod reverarario formahs motiva, obje-
&oflit conjunta, quas duas connexiones efle
diftinétas, veliplacarumrefoluteriaoftendunt;
& inter alia, quia intervenicin Fideli a&tus , ur
diétum {upra,quorefolvatfe, ut fi per impofli-
bile alternerum illorum motivorum deleren-
dum eflet,potius defererer connexiGnemillam
Loegicam , quam connexionem hujusditia
Deo,cumhac di¢tioned Deo.

Pr &2M1TT0 QE0td. Jpfamm connexionem dicki
& dictionis dupliciterfpectaripaffe. Velprouteft
inre, vel proucfubeftmodis noftris concipien-
di. Inreillaconnexioeltdictio Dei, & obje-
&um, quod dicitur; ita fe habens, uc dicit illa
locutiodivina. Vel accipi poteft connexio
proutfubeft noftris concepribus, fic fumpraeft
unio quadam, que annectic dichonem Divi-
nam & obje@um’ fic fumptanon eft morivum
fidei : quaiftud motivum, non depender ab
iftis entibus Logicis,ﬁcut nesalizrationes mo-
vendi.

Pr&EMITTO SexXtO. Per omnesdebere dariali-
guesactus fidei, quinon fint difcurfivi.

Ratio. Quiactam inaliishabitibusnofci-
tivis,deyenire eft ad actus, quiulterits difcucfu

Tra&atus 1.

oper oo e e P

= »deillog o
quodnofccrcntur;,quzrt:tcrc[}aret,a, ;
nofcatur.Sinon peraliud. Ergu venitar iy
aliquid, quod non nodcitur proprer aliudl-P
difcurfum , nifi eacur ad proceflum o
deveniri debetadaliquid nonnof
ud.fed per fle.

: Pr&MiTTO Septimd. Non ffetantam iy
difficnltatem, guod frdes fit difeurfivg Virtiligy
accipiendo a’f[mrﬁ;m irenalem maperiliyy,

RaTtro. " Quia difcur us virpuglis accent
matetialiter, non a?iudcft,quémaffc’nririprﬂs
prer aliud; fed criam in fide hoc eft: ﬁauigcn;
Incarnationiaflentimur non propcc:r iﬂ]ammﬂ
ipfam, fed prol‘ntcrrC\’lcllationcl'l:I. Carerumyp.
tualem difcurfum accipiendo, lecundiim quog
fuo modo innititur faltem Partialiter bonjyg
Confequentiz; fic fidesnon poteft efe difgr
ﬁvs_l form:\al]trzr: non enim et major py
3;1(1}15 » quam al_rc;'ms. _ Und_g vides tationen

licurstts materialispeti praersé ex affenfiyny
propret fje; rat_io autem forma]is,[)c:jmmmm_
tentia principio, czteroquingnrevelato, Unds
jam tuncrali virtuali difcurfu conceflo in fide,
fi ille fimulin fecontinea tres propofitiones g
ftinctas realicer, in hocerit fimilis atusillefids
difcucfui eciam formali? quiaficuti hic conting
trestpropoficiones  diftintas realier et e
connexas;ita etiaf actusfides, porelt contine.
retresactusdicentes connesionem inter [e,ra.
toneultimirelolutonii. - In hocautem eritdi:
{paritas, quadifcuriusformalis, atenditad
connexionem Logicam, quatalem, &¢, Jan
autem ille adtus fidei, atrendet prcisé ad con.
nexionem dich & diétionis. Rurstisin difcurlh
formaliipfa bonitas illationis crit partialemo:
tivum, io actu fidei habebit fe nonnifi permo-
dumapplicantis.In hoc etiam etic/imilis difeur
fui: quia non habebunt fe tres propofitionss,
quas cogrinet. Syllogifmus Fidelis, ficut fcopz
difiolutz, & objcéta difconnexa,quzaccede-
te Logicd non poffint Syllogifmum ingredifan
aurem non ficeft, in materialidifcurfu , quem
concedunus fidei : quia hasres propofirionss;
Quod Deus difiteft verum, Incamal:ioncmdil-
cig Incarnatioeft vera, nedtit Logica;eftquehic
iple Formaliter, Syllogifmus quem appelfomis
Fidelis; licetpro varietate mareriarummutt
{ubjectum Minoris & fubjeftum Conglulions
His pramisfis,  Sif '

DIFFICULTAS II

An Affenfus Fidei poﬂmﬂé ﬁfmﬁm
difeurfivms?

1per aliu&

infivitun,
bile pers).

Icenpumeft.  Fidemnonpafeefflf |

A _J fivam formalster. oiv |




Difputatio V.

Prosarur Primo.  Quia fi Fides effet dis:
curfivaformaliter, inniterctar bonitati Conle-
quentiz,faltem tanquam partiali motive,ifthoc
enim fenfu hic difpuratur; fed nutlo modo pot-
clt inniti bonitati Confeqqentiz : quia hocipfo
& cfleille actus fidei, vt fupponitur; & nonel-
fet, qua non innitercrur l‘pcciﬁcacivcﬂ; fidei,
quod eft dictio Dei,quz nunquam elt formata
deprincipio , quz funteadem, vel,dici de omni.
Cumgque affenfus fequatur debiliorem partem,
etiam aflenfus innitens partialiter motivo non
revelato,non erit actus fidei. "

ResponpeT Primé Lugo.RetorquendoAr-
gumentums; etiam pofitd,quod fides fitnonnifi
virtualiter difcurliva, etiam in virzualidifcurfu,
debetinvenirifuo modo ratio illationis unius
exalio,

ContraA quia in fuperioribus hoc fenfu ad-
mifimus difcurfum virtvalem,in quantum {ci-
licet przbeturaffenfus objecto alicui fidei non
immediare proprerfe; fed non eft difcurfiva
virtualiter, Fidesaccipiendorationem difcur-
siis, pro rationeinnitédi bonitatiConfequentic.

ResponpeT Secundoldem.  Affenfumfi-
dei fundari partialiter in bonitate Ilationis for-
malis, velvirtualis. Neque indefic affenfumn
Incarnationis fundari in aliquo naturali cogni-
to:Namlicetilla bonitasillationis poflit cogno-
{e1 naturalicer,ficut veracitas Dei,czterm® fic-
ut ipfe habitus £dei, concuftit ad cognofcen-
dam veracitatem Dei , quarenus neceflaria eft
cjus eognitio, ad cognofctnda Myfteria reve-
lata. Sicetiamfortiori concurrit ad cogno-
feendam bonitaremillationis , idque ‘aftu fu-
pernaturali. Ecper Ly Soli revelazioniinnititur
fidesnonexcluditur, quodeffentialiterinvol-
viturin affenfufundaro in Anétoritate Dei; ad
cum modum, quo dicimus credidiffe nos Au-
¢toritati foli Petriy & tamen concedimus , in-
tervenire illic difcarfum formaliter, Quasbo-
nitasillationis,non {oletappellarimorvum, 7
quod ,fed, atquo: quiaeltquzapplicar, & con-
conjungitmorivum, ## g#pd, ut poflit fufficien-
ter movere.

Congra Tumgquia.” Siaffgnfusille proce-
deretimmediaré 2 principio naturali, non effer
affenfusfidei Divinz.  Ergoetiam fi prosedat
cxmotivo non revelats : urrumque hoc enim
qué requiritur, nempe & principium fiuperna-
turale, & motivamrevelatum, Tum quiaredit
ArgumenmmBonitas illationis , quam m disis
atringiadu fupernaturali, ortoab habiru fidei,
vel inoiticur motivo, quodeftrevelatio; vel non
innititur motivo, quod eftrevelatie. ~ Si pri-
mumm, Ergo boniras illationis eft revelara, Ubj
autem? Sifecundum , quomodoacus ille erit
attusfidei? fiquidem innitetur faleem partiali-
ter q‘i,quod cftfoloumine naturznotum. Tum
quia. Quando concurrit habitus fidei ad af
fenfumde veracitate Dei, eui nariralicer alids

affentiri poflemus,adhuc {alvaturratio Forma-:
lisfidei: quiautalias didtum , aflentimur illi
principio, quia dixit{‘e veritatem, nikil autem
dixit Deys de principio} que funteadem, &c
Tum quia, Nego, quodinaflen{u fideieflentia-
literincludatur aflenfus bonitatiillationis : nihil
enim repugnat exdictis {upra, ue dicar fidclis,
quamvis per impoilibile falfum efler Principi-
um ; Que funt cadem unitertio ,&c¢. adhue
crederem. Tum quia, quamvis fides noftra
moveaturaconnexionecum Audtoritate Divi-
na, nonmoveeur 2 connexione Logica, feda
eonnexione dittis& dicentis.  Tum quia, Et-
iam in fide humana vinterventio difcarsis for-
malis, deltruirrationem pracilamfidei = vi
enim difcursiis, {citur non creditur. Difparitas
etiam eft, quia ciimilla aflenfusnon fic cerifli-
mus; poteritalia motiva,quede genere (lonon
funccertiflima affumere, quibusadhuc promo-
veturin bonoaflentiendisiidesautem divina, e
{it de generefuo certisfima, non poreft aflume-
redetiam pro partiali motivo bonitarem illatio-
nis, quEnon promovet ration>m affensiis ‘cer-
tiffimi, Ted dejici.. Tumqui, Si perrationem
formalemutquo,nonaliud meelligicur , quam
ratio applicauvi, clim alids dixerimus etiam in
aflenfibusintelle&ivis, rationes applicantes di-
{tingui & ratione motiva , hocipfo fequetur,
quod bonitasillationis, non it motivam etiam
partialefidei

REsponp et potelt Teftid ex eodem, Non
repugnat fidei, utrefundarurinaliquid , quod
non fitrevelatum:fiam'ipfa veracitas Dei ,aon
creditur proprer revelationem) licdr repugnesg,
fidei, utrefundatur aflenfus Myfteriiinlumen
naturz, hoceft, in aliquid , ‘<ognitumnonni
pera&um naturalem.

' C(?NTR.A. Tumquia,Negorefolvifidernin
aqu_md non revelatum. Ncgo itcm,quéd ve-
racitas Dei noncredatur proprettevelariones,
Tuamquia, etiam pofitohoc, qudd affumitar
magna difparicaseft: qui_z‘cﬁm refolviuc ﬁdc;
in veracitatem nymam quamvis non revelae
tam, adhuc refolvitur in aliquid Divinum &
fummé ex objeétocertum ] quodin prefenti
non contingeret. Tum‘quia,Pong,dumvo;o
c]igerc_‘jyllogatmum Mctaphyhcum ‘ ﬁIpcrad-
deremihi Deum habitum Metaphyficz fuper-
naturalem,eocafueritille aGus fu}vcrnattlrfiis
dzcertus ccrtir_udir_lc principii,nullo aurem mp:
do certus certitudine objedtiva {urnma, Ergo&
inprafentiidem dicendam.

Responpes Quartd, - Qudd licdr omnes
a&usfidei, qui propric & ftricte dicuntur fides,
fint proprerrevelationem, quales funtomnes
affenfus Myfteriis exhibiti; dantar tamen attus
qqxﬂ{iﬁc non funt. fidei , utfunradys Cil"C:;
principia fidei; quizamen eliciuntuy ab hab;
wfidei. Etficatab habitu peenicentiz elic:.
untur multi adtus i e sllat.

» quinon {unc peenicentia,

ue




100

ut.gaudium de peccato vitato.  $ic & inprz-
{enui,
Contra. Nego quod affenfus principio-

rum fidei, non fintrigoroséactus fidetl.  Dem-
dequamvis multi fincaus pasnitentiz,qui non
funt peen'eentia, fumra pro quadam amarirudi-
ne & inquietudine; nulli tamen{unrejusactus
finc fuo fpecificativo ; nam gauderdepeccaro
ablato in quantum diffone. v. 2 naturz intelle-
Guali. Nullam autem {pecificativam fidei,
in innitentia principio : Quefurireadem,8zc.
REesponnerur Quintéex Eodem. Aliud
efle. applieate regulas Logicas Univerfales ad
hanc illationem, & exillis regulis probare hanc
efle bonam illationem , & hoc percinerad Lo-
-gicam, non ad fidem ; aliud verd eft cognofce-
rein patticulari hanc effe bonam illationem,
absque alia applicatione regularumLogice, &
hoc facitfides: namrafticus ;quinihil unquam
audivitde illis pr#ceptis, difcurtit in plurimis
affenfibus,aflentiturque firmifimé,

Conrtra.'. Tum quia quarere reftat, ufide

-noritfides, idguenoritia innirenté motivo{ibi
proportionato, quodhzcin particuldriillatio,
fichbona. - Tumqiia, quod adferrurde rufticis
non convincigs namilli, liceznontegulent {uos
illosaffen{us perprincipia univerfalia, & Logi-
cam artificialemy, regulanttamenillosaliquo -
-quivalenti;& perLogicamnaturalem , inveni-
endo femper {pecificativam proprium illiilla-
tionis nonoftenditurautem, quodnam ficfpe-
;¢ificativam,dumaflenticur huic in parciculari
illationi, pertinensadfidem. .+ Tumquia;inil-
loaflenfu, condiftingnendw fuat duz formali-
_tates, formalizasaffensils praseisd ex vi motivi,
quod eftrevelatio, fecunda formalicas,ratio af-
fensis ex cognitione bonitatis.llationis, eciam
in particulari , & de hac formalitate quaro,
quodnam habeat {uifpecificativam , & quidem
condiftin¢tumabeo., quedhabeturinaliisaf-
fenfibus{cientificis, adverrentibus hancin par-
ticulari illationem, efle bonam , {¥auremnon
habet fides , eo cafuproprium {ui {pecificati-
vum, {cquigur,quod nonattendat. fides , qud
talis,, illi partialiilkscioni.

PropATuR Secumdd.  Quialcilicet feque-
zetur aflen{us fidei non effe cectiores aflenfibis
naturalibys, co, quod cerritudo ueriusque ingi-
tatur exdem motivo , nempe bonitati illatio-
‘nis, falrem fecundiim illam formalicacem , fa-
chindim quamilli bonitaciinniteretur,

Prosarur Tertid.  Phyficanon inniticur
revelationyin fuis adtibus. © Ergo nee priﬁci-
piis Logicisfides: ficut enimrevelatio quaralis;
eft extralatitudinem phyficim; itanon revela-
;'_ium :Ly Quz funteadem;eft extralaticudine s

dei,

Trattatus ' T

DIFFICULTASH

Solyuntur Objeciones,

“\Bjrcir Primo Ifixgo. Yidetur effe
omnem facultatem intelle@is bt pra

potentiamobedientialem, quad afentiagyry;,
curobjecto propeeraliud, & tamen non g,
dat ad connexionemunius cumaliv:hoceqn
cft alfentiri propreratiud.

~ResroupsTur.  Impoflibilechaffns
ti-uni proprer aliud , 8 non atcendere ddeo,
nexionem objectivam & propéitionatam, gz
inprefenticftinhoc: quiahac quidem dictun,
& illud dictio eft: hociplo enim & efle licat
fen(us propreraliud,utfupponitur; & noneliy,
quia noneflet proprer connexionem ; hece.
nimin prefentiverbis differunt polfibile .
men eftaflentiri propreraliud, & non attende-
re ad connexionem Logicam fen impropor.
tionatam: quiapote(tin prin€pio, cuiinnitt
connexio Logica, non invenite habitus i fje
cificativam & in parriculari fides.

Instatldem Prima. . Sifioc effotpofibik;
poflet etiam intellectus aflentiri Incatnatiod,
poftcognitam revelationem , & tamennona:
{entiri propter revelationem,

P:EsroNsuM. Si non atcendarurad’ conne:
xionem objeétivam, feucongexionem didi&
dictionis ,non porerftaifcnllr_s fidei, praberilu:
carparioni, polt cognitamgevelationem, pote:
ric tamen , quamvis nonateendaturadLog:
cam revelationis cum Incarnatigneconnexi:
nem,

InsTarSecundd. Cognitiobonitatisillaio
nis per nos prafupponitur & prarequiritur, ke
goinfluicnon a]a’ccr,qui{m movendo. Ergore:
pugnabicintelle¢tum tuneallenniri, & nonmy
veribonitate illationis..,

R E s.» 0.NDETu R, Dupiiciteraliqua pre
fupponuncurafide, Primi,tanquam refoluc
ria.  Secunds,ranquam applicauvarelolutore
rum; illaquz prfupponunturtanquam el
toria, movent. - Sed aegoficpralupponibo
tatemillationfs , qua autem pralupponuatit
tanquam applicativarefolurorioram, non me:
ventrationes enim applicantcs, non{untfa
nes formalFS;,Et. fic przfuppenitur bonicas il
tionis. e 3

InsTAaT Tertid, Fideles ruftici affenti
tur Myferiis fidei propeer teftimonium ¥
ficut affentiuntur aliisrebus prop:crt:ﬂ:mﬂﬂl'
wm hominum , licét cum majori ad ehors
Si autem deberent aflentiri diverfo m_ﬂd": &
berent de hac obligations moned, 4%
non fir. = =

REspoNDETUR.. Cum fupp
lesrufticos non moveribonitate
ci, fed [ol4 connexione inter di

onat Lugﬁﬁd?
JlationisLegt
Qum& dide

ne




Pt
Pt
Al
CNe
nim

i

Quz
um,
caf
{lie,
00
12
de-
por-
titar

[pe.
biles

00,
nal

ane:
h&
1o
ol
.ogi-

X1

i
g0
Wio:
ol.
o
i
mo-
rig-
e

lifs
£l
12
0

Difputatio V. 101

nem, hocipfonon attenduntad banjtgrcm illa-
tiuni\Lugicam X moncrietiamnmalluldlgcnt-.
quiadiccre, affcnu'arispwptcrrc.".-'clslttmr,’:'lja,'
zquivalethuic, quod eft dicere ,n_u.h allentiri
propteraliud,quod non eft revelatio. ;

Instatr Quartd, Quando aliqua objeM
ita{e habent,ut unumnon firaliud , & habent
entitatem fufficientem , utpoffincagnofcifine
alio,non eft,curnofterintelleéus,non pofiic{e-
orfiminillud rendere. Audkoritas aucemn Divi
na &Incatnatioyitafe habent

Responperur: Conceffumeltein Praemif-
fis, quod perfici pofficSyllogismusFidelis,ctiam

er tres diftinétds aétus, nen tamen illum {pe-
cificandumeffed principio , qufunteadem,
adeoque necdum fore illum hoc fenfu difcur-
fum formalem.

Instat Quintd. ~ Porefivoluntas diverfo
aftu vellefinem ; diverfomedia, & interdum
ugrumque,uno.  Ergo eriam & fides poterit
artingere {ua fubjecta criam diverfisaétibus.

REsponpeTur. Concedendo Torum, fe-
cundum diétaimmediaca.

Oszjicit Secgndé Rec. Stiar. Probans re-
peririin fiderationem dilcursis ftri&i vireualis.
Difcurfus virtualis, cftunica cognitio , unius
cexalio : quilibecaucem aflen(us fidei, ica (e ha-
bet.

Resronperur. Difcurfum virtualemgma-
terialiteracceptum, non effenifi cognitionem
unius exalio. Difcurfum autem vircualicer firi-
&é (umptum, & proutdifcarfus cft, impartare
afTenfum propter, Duefuntcadem. Et {ubhac
formalitate,ncgatur fidem,etiam virtnalicer,ef-
fedifcurfivam.

InstaT Primd.  Vifio Beara eft dilcurfiva
vireualiter,Ergo & fides.

R EspoNDETUR, Pofitd veritate Anteceden-
tis,difparitatemefle:quia [cilicet Dens vilits,et-
iam connexionem Logicam,mamtcﬂarg nulli-
biautem connexionem Logicam , manjfeftavic
fidei Deus.

InstaT Secundd Item. Cum hz virzuali-
tatesinaétu fideifintfolim Metaphyfice , &
confideratz per noftros conceptus,non tollunt
quod ipfares eft phyficé, & aparterei.

ResronpeTur. Noftriconceptugnon
tolluntid, quod eftadtus fidei phyfice, fed ne-
go principium {upernaturale_, qued eftfides,
defa@o & realiter conaurrere ad affenfum cit-
cabonitatem Confequentiz, quantumvis non
revelatam.

mstaT Tertio.  Sifidesnonefletdilcurfiva
virtualiter,fecundiim quod difcurfos importat
benitatem Confequentiz;idideo effet,quia afs
{enfus fidei debet effe certiffimus. © Sed hoe
nibil probat: quia etiam cognitio DET de-
ber effe certiffima, & tamen potelt DEUS
pro fhotivo cognitionis fuz, habere bonitatem
illationis.

Resronperin. Ut exvi motivi, non #c
aliquisaétus cc‘rtiiﬁmusnihiiobci’r\; quia Deus
utpote omnifCius & omnimodé fcius debet
moveri quibuscunque motivis {eiendi, &in
hoc {ervat conditionem ‘omnimodé {citivi.
Jam augem fides nen debetr moveri quocun-
que Motivo , fed nonnifirevelato & fumme
certo.

Osjicrrur Tertid exiftis,queadfert Ripal-
da, de poffibilitate difcurslis naturalis. d.55. de
Enten.18.Nonrepugnat difclrfus{upernatura-
lis,quemadmodum,ncq;apprchcu!io & aflen-
{us{upcrnauu‘al}s;ctim difcurfus ficproceflio u-
niius cognitionis ex alia,quam quid rcpugnatcf—
fe fupcmamr:z)em_ ¢ Ergo'nonrepugnat fuper-
nacuralis Conclufio.

Responperur. Concedendo Torum. Nego
tamenid defactoefle : ‘quia nihil deelt appre-
henfioni & affenfui, ut fic fupernacuralis ;. ficut
&ipfi fideiaétui,nihil deeft, né {ic (npernatura-
lis; deeftantem defacto ne conclufio fit fupes-
naguralis,& actus fideifub formalitate Conclu-
fionis: quiaprincipium: Quz Wint cadem,, de-
facto,nen eftrevelatum.

InstaBis Primo. Sicut'Conclufio affenci-
tur obje&o per aliud sica ele@tioamar medium
proprer alind, Ergo utrumg; ericlupernaturale.

Resronperur. Non titule dependentiz
unius abalia deficita fupernaturalitate Conclu-
fio, {edtitulo nonhabitz revelationis de princi-
pio. Que [rnt eadem quod tamen formalilat
dephoncm. Nihilautem deeft, gilominus
intentiones& ele&iones fint fupernaturales.

InsTAaBIS Secundo. Przmifle naturales
evidentes deobje@o fupernaturali , inducere
poflunt ad conclufionem,non nacuralem, Ergo
fupernaturalem, =

ReseonpeTur. Concedendo Totum s pro-
{ZC.dlI.'CE’limArgu‘ﬁlCﬂl'Um nonde co,quodeft de
facto,fed depofle , feu poflibili, nam cur id de-
faco n::mﬁar,aﬂ‘lgnata eltracio.

Instasi$ Tertid. Cognitio que {upra nas
turanoneft Conclufio, poreft fieri contingen-
terConclufio.  Ergo cognitio {upernataralis,
quz {uapte naturanoneft Cmcluho,potcl’c fie-
rimaterialiter Conclufio. ~

REspoNDET_uR. Depoffibili non efle diff.
cultatem.  Circa idquod elt defadto, difpari-
taseft: quia nihil deelt quominis Propof{tjo
evadat Conclufio, deeft autem ne propofitio
rupernamralisA evadat in Conclufionem {upef
s e i o

E a eit revelatum
fit, ut Conclufio qua Conclufio , non fit reve.
]ﬂ&. n

ngrpxr %arré Ripalda. Scientiain Chri-
ﬁf}lnhklfa,‘cl‘l‘.’itl}JpemaruraIis,ﬁdCICS etiam per
acus hc‘lelmiu[r;, arguunt ex revelatione Dei,
M}'&’Cr‘itll}l revelatum: plura icem judicia pru-
dentizinfufie; quz immediata non fune s per

difcur-




:'J
.I

RS ——

192 TraGarus 1.

difcurfum habentur, & i defafto pramiflz fu-
pernaturales precedunt, non eft ratio, quare
non afferamus Conclufiones fupernaturales in-
ferri; Connaturaliis enim eft ex przmiffis fu-
pernaturalibus fupcmaturalc:»Conc]ur[ioncs in-
terri. :

REspoNDETUR, Quod attinetad primum,
quidquid fic de Antecedente , Difparitaseft;
quia datur principium fupernaturalifativum il-
lotum difcurfuum, non datur autem principi-
um fupernaturall, quod eliciat Conclufionem
qui talem, tanquam aGum fidei, - Prudentiz
fupernaruralis - dantur actus {upernaturales,
quia datur principium {upernaturale ipfapru-
denria,qua dumuticur difcursu , uritur ran-
quamapplicarivo,meréquenaturali. Connaru-
ralc autem effecelici Conclufionemdupernatu~
ralem , fi adeffer principium  formalifativum
Conclufionisinrationerevelars ;fecus fi defit:
utde facto declt revelatio, circaprincipium:
Quz funteadem.

Osjrcrrur Quintd ex Ittis, qua fibi oppo-
fuir, nobifcum fentiens Quiros. parce tr.d: .
n. 11, Conclufio meverurmonivo prantiffatum,
&inillas refolvitur. Ergo Coenclufio movetur
faltem partialiterex monivo pramiflarum {uper-
naturalivm, “Sed adusfpecificatusab objedto
formali fupernaturali, fupernataralis eft. Cur
enim ex principio {Upernaturali extrinfeco fu-
Eernamm]:tatcmfom'ctur, & non ex motivo
formaliinttinfeco?

ResronpeTur. QuiddConclufiomovea:
turmetivo przmiffarumnon abfoluté , fed ut
innitenti principio, que funteadem, eoquenon
revelato.  Ex didtisalibi,poteftefleattus natu-
ralishabens motivam {upernaturale, nonreéé
ergo inferetur fupernaturalitasex morivo. Pa-
ritasadlatanon tenet. Ratio quiaprincipium
illod exerinfecum erdinatur per modum caufz,
ad dandam {peciem {ui otdinis, hacque inten-
tione ponunturtalia principiaa Deo.  Jamau-
temmotiva ex dictis alibi, non ordinantur ad
dandam {peciem fniordinis.

InsTaBis Primo. Premifle influune ef-
ficienterin Conclafionem , Ergo&ipla Con-
clufiodeduétaex prgmiflis fupernaturalibus ut
{upponitur, erit fupernaturalis. - Antecedens
ptobatur.  Tumquiacaufa,ut producar effe-
&um, nequit pendere abaliqua re,qua ipfinul-
las vires addit, ad quidenim requireret confor-
tfamillivs. Tum quia, ad quidalivd affenfus re-
quireretcxiftentiam motivi. Tum quia,alidsha-
birus,effetcorardiio agendi, & porentia natura-
lis nonnifi eonditio.

ResronDETUR. Quando efficiens requirit
aliguid in eodem gencere,debet unaillud aliud,
viresagendicenferre.  Jam aurem motivums,
requiricurin gencre morivi,adeoque in alio ge-
nereab efficienci. Habitus aurem non erit tota
ratio agendi: quia vitalicatis inclulz in actibus

fupernaturalibus ,  nullum daregys

tinelyy
vitale, deberemusque nos ad ii]am?&;nc:lw:

innagotio (aluis,meré paflive b
contra Tridentinum.
= INsTABIS Sc‘cundg . FOGF" etiam quidQy,
chafio pendearfaleem direived pramiffy, o
qui adhuc debebit Conclufio eiuldem orﬂ’in‘;
feu ﬁ:pcrnat_ui'ahg, quemadmeodum anmtm:‘
liceramori fupernaturali, debegur coguitio g
rigens fzipernaturalis.
~ ResronpEr Quiros. Caufe pollecribui my.
jorem perfeftionem, quam tribuarys effeityi
confequenter poterit elle direétiyam ﬁlpcma'
turale; licéc quod dirigitur ficngeuple, Deinde
dici poteft,per accidens eflead Conclufionem,
quodgredantur prazmifle actufupernarlif.
dei; pofito tamen,quéd caliter credantur, ngp.
dum connaturaliter {equi debet Conclufiofa.
pernaturalis : quiatuncnon nif fequererur, i
dictum alids, i adeflec illius formalifatiyum e,
revelatum, quod non habetur ; pendet autem)
Deilibertate hoc revelare norillud.
Instaris Tertio. Ex jis, quz habetd.,
Talis Concluafio eft propter motivum premi-
farum , pramifle aurem flot revelatz, B
go & ratio aflentiendi Conclufioni erit reve:
lata. .
ResronpeErur. Talem Concluficnemel
fe propter motivum pramiflarum , nonut:
cunque, fud proue innituncur principio, qut
funt eadem vni tertio 5 quod non eft revels:
tum, i
InstaBrs Quarrd. Ad eandem fpecien
pertinet affenius mediatos cimmediaras,pro-
pter :dem motivum.  Jam augem affenlis
Conclufionis, eft'mediaté proprer revelaio-
nem, :
REesronpETUR. Negando affen’nm Concli
fioni,ut Conclufio eft, cffe etiammediatepro
prerrevelationemablolute fumptam Cum_ﬁt
propterrevelationem, prout-innicentem priv
cipio nda revelato: Quefunt eadem. '
InsTasis Qgimé.Diﬂ'cnfusConciuﬁomdc-
du&z ex revelatis ¢ft harefis, Ergo &caffenlus,
eftfides. A :
Responpemir. Diffenfum Conclufioni, g
Conclufioeft noneflehzrefim : quia noncht
confia revelationera; licét objectum Conels-
fionis, poffic contincre harefim.

QUASTIO IIL

De necesfieate Fidii

abl:r(’,qued ﬁ‘(

Urronunt Primo Omnes, Fidem effens:
ceflariam adfalutem, i f
Ratro. Quia ﬁncﬁdcimpomb'l“iﬂp!:
cere Licozexplicuitgue id Tridentinum3eié.

.‘ 5% : licl,
¢ap.8. Eamverd fidem 1upponantca‘h3c‘;;

[




13

3

li-

Difputatio V. 193

debere efle fupernaturalem, co, qut}d L‘PP"_ﬁ’
tum, ficerror Pelagianorum & Semi-Pelagia-
norum ; colligiturque ex Auguftino 1. de (ﬂ'ﬂ_t-
Cheifti Cap. 41.& 1. 2.cap. 26. Vegatamen in
aliquo cafu,docet pofle aliquem iuﬁlh‘??‘“ fine
fide fupernaturali, ut videteefltlibro 6.111_Tr_lr"'.
cap. 17. 20. & 21. Videturque ille F:\')H[CHMTC
Sotus , quamvis poftea retractaric {enten-
ram.

Surponunt Secundd Omnes. Quodme-
rita naturalia non habeant proportionem ad
pramium ﬁrpcmaruralc; quamvi.s Kon.d.14.
dub. 6.n. 71. doceat pofle infidelem ex prave-
nicnti Deigratia facere aliqua bona, quibus ul-
teriotem gratiam, qud ad fidem pertingat, 1m-
petret.” Docerquen. 1e§. per abfalutam DEI
potentiam ficripofle, urquisfinefide uperna-
turalifead juftificationem difponat.

Surrontr Tertio Ripalda hicd. 26, n.28.
duplicem cfle fidem ; quandam ftritam &
Theologicam, que Autoritati & revelationt
Divinz adaflen(~m innitcur; aliam latam,que
infufa 2 DEO, minifterioaut tetimonio cre-
aturarum proponir honeltacemmoralem , ex
quavirtutesnatufales& fupernacurales moven-
tur,  Idemdices, quod fir cognitio fupernaru-
ralis, licécnon procedens propter Ly  DEUS
dixit ; quz {ic diffimilis fidei ratione motivi:
nonenimprocedit proprer Ly DEUS djgic:
fimilistamen inf{upernaturaligate,, in exigentia
illuminarionis Spiriciis Sanct , in prafundatio-
ne ad actus vircutum (upergaturaliom, His fp-
pofitis.

Dicenoumelt. Niff dniteritasi deferatur,
POJJE alignem adultum [alvars,etiam inprafenti re.
rum flatsu, fine fde Bricto , licét non poffie falvari fi-
we latinsfwmpta.  Dixi.  Nifi Auctoritati de-
feratur : quiaordinari¢ Auores iftam diftin-
{tioncm non ponunt , & tamen omnes requi-
runt fidem ad falutem. Imo putat S. Tho-
masad eum, ad quem non pervenit Lux Evan-
gelii, fiforee vixeritfecundim lumen fationis ;
mittendum effe Angelum , quicum in fidein-
ftituat. (‘J\qédnutcmﬁncﬁde!tri&apoﬂ?rquis
{alvari. =

Ra11o cft, quiaex una partedon eft DEUS
adftringendus ad tale vel fimile miraculum ,ex
altera parte connaturalits eft, utexrebus &rea-
tis compara!_;i notiia DEI, edque fupernatu-
rabfata, poflic (blluovgc homo barbarus per
amorem DEI, & exercitiaaliarum virtutum
fupernaturalium ;5 cim ex iifdem crearuris,
poflic devenire ad notitiam naturalem DEI,
Quod autem non poflic aliquis pro prafenti
terum ordine falvari fine fide eriam latils
fumpra.

Rario clt,quia nemo, (utfuppono, ) adul-
tus , poteft (alvari fine moru fux voluntatisin
Deym (upernaturalis hic aucem requirit prace-
dencem notitiam fupernaturalem , ut Galyetur

Deifupernatusalifange,

ediGtum ﬁ:r'rprurer,ﬁ:]tcmﬂdcﬁdc]ariﬁsncccpt:i,
qu(}dﬁncca,impollr?)ﬂch;placcrc ch.

Osjrcitur Primo Senfus communis Theo-
logoruminoppofitum. »

RecronpeTur.Conglufionem procedere fe-
clusi Au&orirate, & licecnon fintAuctores pro
haefententia, {alcem nonfunt contraillam, Ri-
palda etiam recenfer Auctores admittences
gratiam Theologicam ad opera falutaria ne-
ceflariam , quantumvis ante _fidem ftrictam.
Taliseft. S. Thom. Bonav. Carth. Alb. M.
Alen. Altifidor. Egyd. Terrari. Henricus,
Scot. Gabr. Gregor. Capr. Argent. Marfil.
Gorfon. Abulen. Rophen. Driedo, Soro.
Cord. Med. Zum, Arag,. Staplet. Curiel. Bel-
larm. Val. Tol. Sayr. Lorinus. Serrarius. Lef;
Cornel. Suar. Vafq. Henrig. Gran. Ruiz.Kon.
Turria.

OBjrciTur Secundo. Locus S, Pauli. Ac-
cedentemad Denm oportetcredere, quod fit.

REesronDERIpoteft. Conformiterad men-
teid Ripaldaaccediillic per ereditionem, licée
non ftricte [umpram. Deinde didipoceft.S. Pau-
lum non'efle fibicontrarium. Nam etiam ali-
bipofuit,quod ex vifibilibus mundi invifibilia
Deiconfpeétaintelligantur.Undglocusille ac-
cipi poteft defidelibus , & modo ordinario con-
vertendis, non autem convertendis Barbaris
nonnifimodo extraordinario, & ad quos Lux
Evangelii non perveni.

InstanisPrimo.Locusillenon potelt intelli-
gidefidelata, quia Tridentinum illum incelli-
gitdefide,quihomo liberé convertitur ad De-
um,notitia autem ex creaturis, ¢t neceflaria s
cum fitplerumqueevidens.

ResronpETor. Tridentinum illic agere
non de quocunque modo converfionis, {ed
propofita contra Heereticos materia , quibus
aliunde lux Evangelii illuxit, 1lla aucem no-
titia poteft dici libera, ratione non pofitiim-
pedimenti, utillam redderer DELJS fuper-
naturalem.®

InsTaBisSecunds. Juftus ex fide vivie ;hon
folim autem exfide, fed &exilla notitiavive-
ret,quia juftificaretur. "

ResponpET Ripalda nar48. Nomine fidei 5
venire gratia {upernaturalem antecedentemn
opeta bonaquiaillisipfis verbis & fimilibys uri-
tur  Auguftinus ad fignificandam necesfira-
temgratia. Dici item poteft, fumi fidemn (3]-
tem latius, vel procedere di@um de ordina®e
juftificats,

lej 1cITur Tertio, &,ug.‘qui primam Dej
gratiam !emPcr reducit ad auxilium » quod da-
tur credendi , ut doquitdr Lib. de Grag. &
lib. arb, cap.7. & a[iisIocjs,qu‘t'rcfcrrLugo.

: RhSPUNDbTUR-LOqui Auguftinum de cre-
dlt;on_}e,qum ﬁ,’“‘d’mrmmﬂdﬂ,f]tlanquamilla
latioti modo fumptafides, non cft fing auxilio

(r) Instar




104

InsrarPrimo Lugo. PP.loquuntur defide
rigorofa.  Unde {upponunt contingere pofle,
quod aliquando proponantur nobis argumen-
ta&moriva huniana,psopterqua t:lmqn,ﬁ ope-
remur , Non meremur : quia opustune hon pro-
cedit ex fidei fonte.

REesronpETUR negando.Patres univerfali-
terloqui,defide rigorofa,fed loquuntur univer-
{aliter de neceflitate nortitiz fupernaturalis ad
{alutem,quam ponit Ripalda, ex quanotitia, fi
procedit opus,préccditcx fide,liceelacius fum-
pra.

InstaT Secundo Idem.Sifideinomine intel-
ligatur notitia ex Creaturis circa honeftatem
virtutis , fruftra quaereretur : anpoffic ante fi-
dem dari opusbonumin infidelibus : hocenim
eflerquerere : an fine cognitioneboni & hone-
fti,poflit quis habere voluntarem honeftam,

REsponpETUR. Non forefruftra quaftio-
nem; quarctur cnim, anante fidem fine cogni-
tione,qua fitfupernaturalis, poflint haberi ope-
rabona, s

QUAESTIO IV.
De Subjelto Fidei,

udd fides recipiatuinrintelledlu, hoc non

facesfit difficulratem,quia habitus (equii-
tur conditionem potentiz, cujusfunchabitus,
fidesautem {pe@arad intellectum. Efttora diffi-
culras defubjeéto remoro & capaci naruraliter
fidei,v. g. anillaficin Chrifto,anin Beatis; ani-
mabus purgatorii; damnatis ?

Hzc interalia funt ex quibus taxari poteft,
analiquishabitus fic inaliquo fubjecto. Primo
An fubjedtum illud capax fit verfari circallud
objedtuny; (i enim n6 fit capax verfaricircaillud
objeétum, frufted ponereturinillo habirusille,
quidicit ordinem ad tale objectum : nonenim
redderet bonum habentem , & tamen debet
reddere.  Etica nomdatur in Angelis habitus
Caftitasis : quia objectum caftitatis, eft refrena.
tio motuum {enfitigorum circadelefabile.Jam
autem Angeli;non fupt capaces motuum fenfi-
tivorumcirca delettabilia, utpote incorporei.
Exhoc capite nonrepugnaret in Chrifto, Bea-
tis,&c. fides ; quianonrepugnat,ut hzcfubje-
¢raverf{entue circa veritatem primam obfcure
alzjuidacceftantem.  Secunds ex cocft id taxan-
dum,ana&us principalis, & quafiatcributionis,
principiandusab #lo habitu, exerceri poflit ab
illo [ubjefto: fienim fon posfit exercere attum
principalem , non erit {ubjeétum naturaliter ca-
paxilliushabitus. Rartio, quia habitus, eft per
ordinemad actus, & quidem primo ad adtum
principalem; ex quo principio deduximus,non
effe habitumn peenitentiz in Chrifto : quia nen
potuit elicere actum principalem peenitentiz :

Traatus §

Ego PC_CC‘WE : do[-co quod peccaverim, Unge
quamvyis Deus dicere, doleo quddpm;
cares attu principali peenitentie, Exquoes

iam principio deducitur,Chriftom & Bcam'

non pofle connatnraliter habere habipgy ﬁdc‘i,

qria fidei l_wrincipalls?ac;'ms eft. Credy 'verirgm;
primam dicentent, guamnon video s quem aftyy
non poffunt elicere Beati. TérriﬁCa['u,quufu {
poni debeataliquod principium, quod prafte;
feclufisymperfeGionibusid, quod praflie
alius habitus 5 cafuirem quo {upponanr andd
uterque habitus , i refpiciatidem mcilivxilﬁha.
beantque feper modum porentie, arguendyp
erit, quod cedat habitus impcu&&i&.l{ﬁtiﬁ‘
quiajam fuperfluerer , locumquie llins, 1)erfcﬂ.‘
¢&iorhabitus commodins occupar, Ex -quo‘::.
iarp principio inferturin Chrifto & Bearis non
cflc habitum fidei, quialumen gloriz, catero-
qui requifitum ,’ ad vifionem, prftarid,; fe.
clufis imperfeétionibus , quod praftarer §

Werim,

dcls > & urerque habitur, innititur veiey
prima. ,

Hazc autem omniaad hoc principium reyo-
cantur: quia deficiette fine habids in aliquo
fubjeéto , nondeberponi in %odem ifle habi
tus, hoc ipfo enim foret otiofus; fiid non exie
cidentifiat. © Inter fines autem quafi extrinfe.
cos habitlis, eft intentio ipfiuscaufee prima, i
neny aliquem intendentis, collatione habitfs;
finis autem-quem jntendic DEUS incollatio-
ne habitus, v. gr. fidei, eft motus in DEUM
voluntatis tanquam_ad finem: Cujus motfs,
quia funt capaces anima purgatorii, non defi
nit inillis ides, definitin damna:is,fupplc, fi-
des {upernaturalis : naturalem enimfidemhs
bent,ut & Damones dicanturcredere, & con-
tremilcere.

QUAESTIO V.

. De Iizﬁdeﬁmt;.

~

INﬁdch’tas utfic;eltnegatioaffensiss , eague
voluntaria objectorgvelato: qua quiacttop-
pofitum quid frlei , confequenter oppofitira-
tione 4 fide, formalifari debet. Carerumfin:
fidelftas fumatur pro genere , etiamadnegati
vaminfidelitatem,debetexcludi Ly liberinf-
delitas enim negativa; etiam in ﬁdclibusdat{m
Portd dividendo infidelitatem , quafi infpeies
(ubaltcrnas, alia eft negativa, alia privaiy
aliapofitiva. Negativa infidelitaselt, mem
non pofitioactiis credendi, & hae non CﬂP.W’
pri¢ infidelicas, alids enim fideles bac infidelica-
te eflent infideles : nam non _eliciunt 2
circa objeGtumignotumillis,etiat ﬁfltrcx-c!fl-
tum, &c. Privariva infidelitas cfE non poliiio
culpabilis atisfidei, circa objeéi rcvc!aﬁ“::t-

Dixi non poficio culpabilis,quia fieri potelt, i




e
-
I
ti-
-

]

th

Diﬁrwutatio VI. 10§

fitnon poﬁtioa&fwﬁdci,inmﬂpﬂiiiiis: ‘Poiitia
vaauteminfidelitas eft,poficioactiis diflentien-
di citca objetuvm revelarum debite progoli-
tum. (Lu:mdoauwmh_t‘cinﬁﬂc]it:}smcurm-
tur, & an dubitansinfide fic infidelis fpectac ad
-

materias practicas. »

Dividendoauteminfidelitatem,quafiin {pe-
cies ea triplex eft. L'llmiciquus , ]udailinus_,
Hzreflis; que divifio non delumitur ex diverfi-
tate errorum,in particulari fideirepugnantiums
hacenim eft infinita, cim nen finttot errores,
quin poflint efle plures : fed defumjtur ex diver-
fis modis oppofitionis ad fidem. Rario hujus di-
vifionis aflignagifolet : quiavclﬁnr, quiaucto-
remfalutis & fidei cecognofcunt Chriftum , ita
ramenjut fidem ejus nonintegre rerineant,& fic
fiuntHeeretici; velqui Auftoremfalutisnona-
gnofcunt Chriltum,admittunc tamen figurasil-
Tius, & fic funt Judzis vel qui nec Auctorem fa-
lutis Chriftum admitrunt , nec recipiunt figu-
ras, & fic {unt Echnici.Proceditaurem hzc divi-

G et ahetd

el L

fio nonbifi polt lucem Evangelii unde & quiad.
mitteret Teltamentumnoyum,nen Vetus, ¢jus
error revocaretur ad harefim : quia novum te-
ftamentum probat vetug Hujusipfius divifio-
nishac Ratioreddi poteft:quia vel nullaadmit-
mitticur revelatio vera& univerfalis, & fliccom-
mictitur Paganifmus, vel admitcendo non nift
aliquas, & fific cum admisfione revelationum
eriam nove legis,fed non nifi aliquarum,eric he-
refis, {ifineadmiflione revelationis nova legis ,
critfudaifmus. Apoflafiaausem noneftfpecia-
lisinfidelitas, {ed fola circum(tantia,nam Apo-
ftaraneceflario habebit aliqguamex iis infideli-
tatem.

Quomodo infidelicas expellat habirum fidei,
decididebetex an:ipiisdchnbitibus.lndnbéé
infidelitas demeritorié expellic habirum fidei.
Ratio,quiaaliquid demeritori¢ expellic fidem,
nihilautem commodius, quamid,quodeiop-
ponitursfed expellit etiam ex naturarei: quiact-
1amerrorhabitli {cientiz expellitexnaturarei.

E DD E DS

R AL LA T 115 1)

.

: PR £k

DISPUTATIO VI

De Spe.

S Viflantialia harum materiarum, qua ovdinarié inhac materia in difpos-

tationem yeniunt , expedientur.
5.1
Luodnam Objeiium Matcriale Sper,

Ssero L. §7 ﬁzmm‘:tr/}»m,"prmf eitfpes,fen
& babitus verfands cirea 1fperanda a qu',m’)je-
&3 Clum illsus materiale, eff bonnm nobis,
RaTtio. Tum quia non foliimbonam in-
creatum, fed criam creata 3 Deo {perari pof-
funt,& racione {pei formaliinformari,Ergonon
debet alterutrum nonnifi dici ob;’c‘@tm; {pei,
Ergodebetdicibonum nobis : hoc enim (olim,
col]tiElF[ uno nomine,bona rcliqua. Tum quia,
potuifletDeus facere decretum,de fe non com-
municando creaturz per vifionem , pofletque
adhuc tunc manere eadem ratio formalis fpo-
randi,Ergo apparet Obje&tum fpei,non cflene-
ccllario aliquid increatum, Tum quiafpeinaru-

g
ralisobje€um mareriale non eft folus Deus Er-
go necipeifupernaturalis? h

Assero 1L Sifumatur [pespro habitn pracer-
ptivo !?0?21!&!!15 &rernesin hoc senfic ob ojectnms illsss
materiale, eff folus Dews,

Rarro. Tumquiahoc probant communes
rationes, Tumquia, fific famprafpes,nonha-
bcr::tproabjc&oDcum,&ideuﬁpcmr)ct u(;d
o}mnctur vifione, id enim venit nom:'nc,l?qg)i-
tus pracerptivi,& non idem fperaret; ﬁquic;ém
proobjetoillum iplum folum Deum non ha-
beret. Tum quia, fpes prxc’trp:ivn 10.aureo-
tum,haber pro objeéto 10.aurces, Ergo &
Bc:'_;itimdinis &rerne, prout eft habi‘mgs r;ccpf:ﬁ9
ptivushabetpro obje&to Deum uicftBP' 3
dozterna. 3 0.

Assero L Spei, prout off habitus precey

Privas, o@eﬁxm materiale; guod vocaps .»rtzr:';;:

) 2

Fiops,




	Disputatio I. De Objecto Fidei.
	Quæstio I. De Objecto Fidei Materiali.
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Difficultas I. Quodnam Objectum Materiale Fidei adæquatam.
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10

	Difficultas II. Solvuntur Objectiones.
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12

	Difficultas III. Quo sensu dici Objectum materiale adæquatum Fidei Deus.
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14


	Quæstio II. De ratione formali Quæ Fidei.
	Difficultas I. An veritas prima in dicendo & semper quidem, sit Objectum formale fidei.
	Seite 14
	Seite 15
	Punctum DIfficultatis 1. An veritas intrinseca credibilium possit esse motivum formale fidei.
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

	Punctum Difficultatis 2. An promissio Dei prout condistincta veridicitati formaliset fidem.
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19

	Punctum Difficultatis 3. Quomodo formandus sit Conceptus veritatis primæ in dicendo.
	Seite 19
	Seite 20


	Difficultas II. An veritas in Cognoscendo sit etiam formale Fidei.
	Seite 20
	Seite 21

	Difficultas III. An veritas in Effendo sit etiam formale Fidei.
	Punctum Difficultatis 1. Explicatur veritas prima in Essendo.
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23

	Punctum Difficultatis 2. Proponatur & probatur Conclusio.
	Seite 24
	Seite 25

	Punctum Difficult. 3. Solvuntur Objectiones.
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27


	Difficultas IV. An Deitas qua talis, sit ratio formalis Quæ Fidei.
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31

	Difficultas V. An Ratio Formalis Quæ Fidei debeat esse Excedens.
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33


	Quæstio III. De ratione Formali Fidei propter Quam.
	Difficultas I. Examinantur aliorum sententiæ.
	Seite 33
	Seite 34
	Punctum Difficultatis 1. An ultimum resolutorium Fidei sit Auctoritas Ecclesiæ.
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37

	Punctum Difficultatis 2. In quid alii resolvant hoc principium Quod Deus dicit verum est.
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39

	Punctum Difficultatis 3. In quid per alios resolvatur hoc principium Sed id Deus dixit.
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41

	Punctum Difficultatis 4. Fundamentum in Oppositum & variæ Responsiones.
	Seite 41
	Seite 42

	Punctum Difficultatis 5. De Locutione mediata Dei.
	Seite 42
	Seite 43


	Difficultas II. Quod tandem sit resolutorium Fidei Divinæ.
	Punctum Difficult. 1. Præmittuntur tenenda.
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46

	Punctum Difficultatis 2. Formantur Conclusiones ex Præmissis.
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49

	Punctum Difficult. 3. Fundamenta in Oppositum.
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53

	Punctum Diffic. 4. Quid de Reliquis Objectionibus.
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56

	Punct. Dif. 5. Infertur qualis sit processus in Actu Fidei.
	Seite 56
	Seite 57


	Difficultas III. Revelatio extrinseca quomodo se habeat ad rationem formalem Propter quam Fidei.
	Punct. Diffic. 1. Distinguitur & probat[u]r Conclusio.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59

	Punctum Difficult. 2. Fundamenta in Oppositum.
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61

	Punctum Difficult. 3. De reliquis Fundamentis.
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63




	Disputatio II. De Objectis Fidei in particulari.
	Quæstio I. An privatim Revelatum sit Objectum Fidei Divinæ.
	Seite 64
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67

	Quæstio II. An mediate Revelatum sit Objectum Fidei.
	Seite 67
	Seite 68
	Difficul. I. An Revelato Definito sit de Fide Definitio.
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70

	Difficultas II. An Universali revelato sint de Fide Particularia.
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73

	Dificultas III. An Revelata Radice sit de Fide Passio.
	Punctum Difficultatis 1. Proponuntur Argumenta Partis Affirmantis.
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76

	Punct. Dif. 2. Proponuntur Argumenta Negantium.
	Seite 76
	Seite 77

	Punctum Difficultatis 3. Asserta de Difficultate.
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80


	Difficultas IV. Postestné deduci Conclusio de Fide ex alia præmissa nonnisi probabili.
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82

	Difficlutas V. An Cognitio deduci ex præmissis supernaturalibus sit ipsa supernaturalis.
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84


	Quæstio III. An Putatitiè revelatum sit Objectum Fidei Divinæ.
	Seite 84
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87
	Seite 88


	Disputatio III. De passionibus objecti Fidei Divinæ.
	Seite 88
	Quæstio I. De Certitudine Fidei.
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Difficultas I. An assensus Fidei sit Certissimus.
	Seite 92
	Punctum Difficultatis 1. Distinguitur quo sensu assensus Fidei sit Certissimus.
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94

	Punctum Difficultatis 2. Comparatur certitudo Fidei cum aliis Certissimus.
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100

	Punctum Difficultatis 3. Solvuntur Objectiones.
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103


	Difficult. II. An fides moveri possit revelatione falsa.
	Seite 103
	Punct. Dif. 1. Potestné Deus absoluta potentia mentiri.
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105

	Punctum Difficultatis 2. Potestné Deus infundere qualitatem erroris.
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109

	Punct. Dif. 3. Potestné Deus Amphibologicè loqui.
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111


	Difficultas III. An cognitio supernaturalis omnis, sit connisis essentialiter vera.
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113


	Quæstio III. De obscuritate fidei.
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Difficultas I. An fides stare possit cum evidentia ratione intrinsecorum Fidei.
	Seite 115
	Seite 116
	Punctum Difficultatis 1. An positâ evidentiâ de revelatione, possit dari actus Fidei.
	Seite 116
	Seite 117

	Punctum Difficultatis 2. An ex præcisa ratione testimonii, semper fiat assensus obscurus.
	Seite 117
	Seite 118
	Seite 119

	Punct. Difficult. 3. An fides stet cum visione beatifica.
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122


	Difficultas II. An Fides stare possit cum evidentia extrinsecorum Fidei.
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126

	Difficultas. III. Potestné Fides stare cum incertitudine extrinsecorum Fidei.
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129



	Disputatio IV. De conditionibus applicantibus objectum Fidei.
	Seite 130
	Quæstio I. De applicatione per motiva credibilitatis & Judicium subsequens.
	Seite 130
	Seite 131
	Difficultas I. Qualia debent esse motiva credibilitatis.
	Seite 131
	Punctum Difficultatis 1. An ad assensum fidei sufficiant motiva credibilitatis probabilia.
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133

	Punctum Difficultatis 2. An ad assensum fidei requiruntur motiva credibilitatis certa.
	Seite 133
	Seite 134

	Punctum Difficultatis 3. Solvuntur Objectiones.
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136

	Punct. Dif. 4. Danturné aliqui assensus Fidei infirmi.
	Seite 136
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142

	Punct. Dif. 5. Qualia sint defacto hæc motiva.
	Seite 142
	Seite 143


	Difficultas II. De ipsis motivis Credibilitatis.
	Seite 143
	Punctum Difficult. 1. Proponuntur hæc motiva.
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145

	Punctum Difficultatis 2. An verum miraculum fieri possit confirmationem falsi.
	Seite 145
	Seite 146
	Seite 147

	Punct. Dif. 3. De motivis Credibilitatis in rudibus.
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155


	Difficultas III. De Judicio circa motiva credibilitatis.
	Seite 155
	Seite 156
	Seite 157
	Seite 158


	Quæstio II. De applicatione ad credendum per Imperium Voluntatis.
	Seite 158
	Difficultas I. An actum fidei antecedere debeat Imperium Voluntatis.
	Seite 158
	Seite 159

	Difficul. II. Resolvuntur quæsita de eodem Imperio.
	Seite 159
	Seite 160
	Seite 161

	Difficultas III. An Imperium illud voluntatis, sit in entitate supernaturale.
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163


	Quæstio III. De propositione fidei per Ecclesiam & Papam.
	Seite 164
	Diffic. I. An sit de fide, hunc Papam, verum esse Papam.
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166
	Seite 167

	Difficultas II. Asseritur quid tenendum.
	Seite 167
	Seite 168

	Diffic. III. Colliguntur quædam de summo Pontifice.
	Seite 168
	Seite 169
	Seite 170



	Disputatio V. De speciebus, habitu, actu, necessitate, subjecto, oppositis Fidei.
	Seite 171
	Quæstio I. De Speciebus & Ha[b]itu Fidei.
	Seite 171
	Seite 172
	Diffic. I. An habitus supernaturales infusi facilitent.
	Seite 173
	Seite 174

	Difficultas II. Unde proveniat facilitas in agendo supernaturalia.
	Seite 174
	Seite 175
	Seite 176
	Seite 177

	Difficultas III. De causa Habituum supernaturalium.
	Seite 177
	Punctum Difficultatis 1. An actus supernaturales Physicè augeant habitus infusos.
	Seite 178
	Seite 179
	Seite 180

	Punctum Difficultatis 2. An gratia Physicè producat Habitus infusos.
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182

	Punctum Difficul. 3. Determinan[t]ur Asserenda.
	Seite 182
	Seite 183

	Punctum Difficultatis 4. An habitus Fidei prius infundatur, quàm habitus Charitatis.
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186

	Punctum Difficultatis 5. De intensione Habituum Supernaturalium.
	Seite 186
	Seite 187



	Quæstio II. De Actu Fidei.
	Seite 187
	Difficultas I. Præmittuntur quædam, an Actus Fidei sit discursivus.
	Seite 187
	Seite 188

	Difficultas II. An assensus Fidei possit esse formaliter discursivus.
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190

	Difficultas III. Solvuntur Objectiones.
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192


	Quæstio III. De necessitate Fidei.
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194

	Quæstio IV. De subjecto Fidei.
	Seite 194

	Quæstio V. De Infidelitate.
	Seite 194
	Seite 195



