BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Disputatio I. De Objecto Fidei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Lawi
Al

it
i

it |

Dj.l; |

”\fre/’f:cfza prior eft Fuolitione ,

prioritas !i aitands.

modo €5 intelleClus voluntate.
tellettis fupernaturalis , Spes awtem & Charitas [unt de linea -‘*-o-a.ff,»“;ur,
4 ideo fides pra ilis baber varionem prioves 5 cui prioritari reffont dere debei

. 5
tpote direllivum detfo.  Adeogue [
Q'uz nz:fmjm’s habet fe per modum -

DESPUTATIO ]

D Obju,h) ]TIJ\.I

>y Fvolvendo menten ad emhes
7 4 Ph ilofophiz & Theologiz mate-
rias, lrnmﬂmmtraditlomﬂt tuitur
g G de ()b}c{to Logice & Fidei ob
cmdcmmtmncm Cumi enim Logica fubferviat
omnibus fcicntiis; ampliffimum Llf_bt[ habere
objectum, laboraturqiie ne vel nimiuth reftrin-
gatur, vel multum diduicatur. Quia autem ma-
gna ctmm{’t amplitudo fidei, extendens {ead
htlc‘velﬂnh i, & pizlucens ex communiori
fententia qunununque actibus [llpLTn‘llleli
bus, ideo de illius objecto operof 1us difputatur:
Hoc vt fiar, fit

QUASTIO I

De Objeéio Fidei Matersals,

UT ea qua inferius dicentur clariora fiant
pt cpuncmhhu,ci’tmr.cumn objecti, Et
quidem fummuam genus categorie obwcch, cft
iplum Objeum,quod dividiturin Ad#€quactum
& Inadzquartum. ]11.".(L1qu1l'um dividitur in
materiale & formale. Hz c1pa dividuntiirin
cbjecta puré partialia, & in objectum principa-
le, feu nobiliffimam fpeciem objecti: Puré par-
tiale formale objectum dividitur in rationem
propter quam, in qua,fub qua, Ad&:quammﬁcm
jeétum, dividiturin A dzquatum Confidera-
5, & Adzquatum Attributionis: Adzqua-

1m C onfiderationis illud ¢ eft,quod de fingulis
illius habicusin Recto dici poteft. Adazqguarum
autem Atcributioniseft, ad quod in genere fei-

bilis; atnniainilio habicu tevocantur. Prificipa
liotaex his ur pc_r&unrranturn

PraMmriro Primos Quid i a/;jcdum’ Si
acapnturo cc‘tummL}tlﬂmm.u1f.nmhL atio-
he, eft Ratio ipfius circa quod. Ulfurpo in defini:
tioneobjedily Ratio 8 nonly Enst qiiia
tacnrmcﬂmo1Lunun]“m]mu.i'tnﬂw h
rationem objeéti, liceritaoppofice fumpta non
fic Ens. Saltem fine Addito : {ed de hoc etiamine
fra.Non uthlpO"LCm ly Idindehnitione objecti;
fed ly Rarios quialy 1d el gentis '-llnuxpr.x Rario-
fie, in defcrip stionibus atitem debet poni genus
proXimius: }1111 autem ly /d godeft genus fupe-
rius,quia petilludipla Rarfous fis porelt deferibi:
de quo adtumin pro¢miali W)ws‘\dua >h: Nobilis-
{ima Ipecics objedti ut fic, eft '\!oit bilitas; feu
incelligibilitas ob ecti, que definitive eft Ratio
circaquarnintelleéius. HxciplaRatioeuscirca
giiod, feuratio objeéti pérordinemad hofcitiva
tali difcurf{u proponitur.

Noscipirit As eft prdicatuiti, quod fibi
guecingue determinant qiiia latiffima divifie
cftin Ens, & non Ens, cui utrique cothpetirno-
{eibilitassoltenditqueboc indudtio ab uttaque
parte; & licétex stLLHOHdL- tribuahius Deo
innofcibilitatem per comptchenfiohem non-
dum fequitar elle 4|1qnm{l ns cuiinhofcibiliras
competat ? clmm Hainnofcibilitas eft adlmc'J-gr
ordinemadintelle&um Divinum veéra nofcibi
licas.  Ert quidem accedendao ad iplutn Ens; ei
nccmhriocumpctitnofc:ihiht-.n‘,qm.l {i Enseft,
eftid quod cft,{i eft id quod eft, nofcibile eft:
(ay 3 quia

J“Ull-

apcre

i




6 Tra&tatus

quia notitia eft quee attingic ¢/t & non ¢ff Obje-
&i, Siergdeft quodeit, & noneft quod non eft,
hocipfo jamnofcibile : quia attingibile anotitia
eft. Undeulterits infercur, nofcibilicatem obje-
&i, priorem effe etiam vero, pro paflionefum-
pto: quinantecedenterad emanationem, intel-
ligitur Ens, ranquam emanativim. Si antece-
denter emanativum intelligitur ; ergo antece-
denter nofcibile eft.

Non Ens gaudet etiam nofcibilitate accom-
modati : convenit enim illi {pecies nofcibilita-
tis, nerapealiqua definibilitas. Ergocompetere
debet & genus, quod eft nofcibilitas. Rurfus
ctiam negationes, in eo quod negationes funt,
negationes funt,finegationes funt, ergo cogno-
fcibilesfunt: quianotitizaliaparseft; attingen-
t;nipﬁusnoncﬂ?’. Deniquequid eft magisinno-
{cibile, quamipfainnofcibilicas, qua tamen {fue
modonofcibilis eft, cum de illa formetur con-
ceptus. Ex quibus omnibus {equitur hec propo-
fitio, quod nofcibilitas fic prezdicatum, quod fi-
bi quzcunque determinant.

Hzc ipfa nofcibilitas, eft Ratio circa quam
intelle@tus, adeoque objedtum : deber enim {er-
variproporeiointer habitum & obje&tum, & ita
obje&um volitivi eft volibile, fadivi, factibile,
qu& propottio non {ervarctur; nifidicatur qued
objectum intellectts fic nofcibile & intelligibi-
Ie; hocque nofcibile &intelligibile, erit ratio
reftrictiva objedi ut fic, de qua quarebartur in
Pr}:miﬂb.

Drces. LyRatio circaquod noneft ratio
definitiva objecti, quiaoppofira rationi non ra-
tio, poteft habere rationem objecti, & ramen
non ratie, non eft Ratio.,

REspoNDETUR. Ly nonratie,in quann‘un
poteft habere rationem ebjecti; in tantumjam

ranfic in conditionem rationis, fumitur enim
hic ratio ita communiter, ut excendatar ad ly
nion ratio, ficut fumi'poteft ita late Ens, ut ex-
tendaturetiimad ncgationes. INectamenet-
jamitalaté fumptum ensponitur 2nobis pro ge-
nere, in dc—iinic_ionc objecti, quia objeftum lati-
us patet, etidm ita fumpto ente, dantur enim
altiora gencra fic fumpto ente, uc videre eft in
Metaph. fubinitium,guibus nihilominus com-

: . o
setit habere rationem objeéii.
E

PR EMITTOSECUNDO. Duid [itobjectum
caniteriale? Nofcibilitas ut dictum Premiflo.
1. eft pradicatum quibmcﬂ.mquc conveniens,
ita {parfum, uccum nofcerefitnonnifi aliquibus
proprium,nofci tamen fingulis conveniat, qua
ipfa plurificationofcibilitatis,etiam in unoquo-
quecuicompetit efle circaquod, tanquamecirca
nofcibile, feuin unoquoque objecto reperitur;
iraue nullum fitEas,quod inf{ealiter & aliterno-
fci non pofii.  Etcerte nihil eft magisunum
quam ip{um unum; & tamenipfom unum habet
plura pradicara, qua illo agnofci poflunt; ut
quod ficinitium numeri,quodindivifum quidin

L.
fe, 8¢ divilum aquolibet alio, quoa fit perf,;
ctiam D('Ulﬂunluubllm. Quodiplunylter;
hoc I.L‘.f‘c_a]'-., itur. Qu.\_:cunqucprxdicmanc»t ]
lia in Ubg(.‘ﬁ!ﬁ,’&aiil in ly eff& "M"ﬁ:&dllim

rt_fi revocatu |-‘.1‘4::11r|t;1;4_, convenicntie, degy
denriz,&c. limilias adlineam zon oft !'L‘\‘oc:.;]p;.
l}.!\J'\'. l'ill;}_tci,(}ll} crcntin:,di\-siioncs,;ﬂie:atcs&:
hf“_l.]:' Lr_qL.lfa.mh:l l[:lll_"it,ltlum In‘llr}ca el
pluribus con fcnmthuncapando 1plum eft gl
ribus conveniens;in ll\ﬂ(_‘;l itemnon cﬁ,cu{um
{1;1 Ll;ca.rlunnm’nunfnh uluc:-.atem,{i:d aliepey
areliquisomnibus,ideo fic,ut plurificarisgop,
bitudinibus, diverfa in objeéto oriantu pra
cata,adcoque diver{z, & plurificarz nofmb‘m;.
tes,qua plurificatio nofcibilicacum vocatuy
jecht v materiale, ex proportionead matet,
(leazfanatli ex proportione objedi formalisy
formam ut atingatur.

Pr &MiTro TERTIO. Quidfirobjedtimiy,
male? Quod peraccommodationem & propy.
tionem f.m;t:o.;:-a: .d_u. ‘:alic;uo primo effeatis
coneeprualicujus;illud peraccommodationen
& proporrionem eftiplum illad; & taexpi:
portioie, cum rermino materiali, denominy
aliquis terminus, vel Metaphyficus quicliobh
ftengia,velLogicus. Ex proportione cumloci
one externa, appellacur notiria verbumment,
& fic dereliquis. Quod iplumielolvitarishe
Prinfnpium: quia cumres ftet primo cifenti
{uo concepru, ficut per phyficam participaiy
nemillius cnnﬁituunmr1'esyhyﬁcé; itaexpi
portione & accommodatione ad etndem pi
moeflentialem conceptu m,conftituidebebut
tales,perac commodationem & proportiontm:
Porro datur in objeétis aliqua participatio &
commodatio ad primo effentialem concepti
tam materiz quam forma: quiaut dixiinphyl
cis, primoefentialis conceptus m.areria:‘fﬂ;f!-
{e fubjeétum primum, vel porentiam pafivam
primo aurem eflentialis conceptus forme, ¢
effe aétum materiz; edquod per PfIL‘{i&.\dfl’l-
piantur materia & forma, definitio auicm p
cedens per prima, inferc primo efentialemecor-
ceptum. Ulteritsinveftigavic Ariftotelesmi
tiam ex transmucatione (ubftantiali; in guk
quodtrandi eftfubjedumcommunc habetqi

. R o
hanc proportionein ad materiam Vu‘:l&ftfhf-m:
i cum idem objeftum nun ad 1
am {cicntiam {pecter tangudl &

&

A T 12w Choyrmy
mune. bené vocabitur objedum

quid cor

SIS P S
Len ».‘Ia‘.‘.cﬁ.-_;.

|

|

termino ad quem;quo habite congu ge ‘
; : ytio 4%

.

|

&ex o quiacum deturdiverfa cumbm.?
cidentium illius combinationis exigentia
non poflicre ferri in materiam tanguanm |
&um commune,referridebebitin formabes
ftantialem . Ita etiam datur objectums Jd li“_“;:
yroprit [v:n_d!li:{j';‘: J

|

tanquamad terminum |
tia, & cujus notitia congquilii |
item objectum exigit diveifa pring/p

fica quiefcils ¢
i [p:[t-”-

paflion




t enim id \\n]tao'.:c,,q.'.x.l_n iqua n
S e |

I }.l\‘] 1

: - B

it elle unum ut oftend
&zc. & Ratioeft

relatione, i quid

eruntur.
- indu-
(Quiacum

I

arem quidem admicrat

.Jamauteminter noritias ¢
: Unde [uper: 1L notitiam
¢ fenfuum poteft{fubefle fal-
itive fit cognitio
inionem
ium {upe

aautcm cumdvi‘i
“‘LJIW( rat op

voflic : unde duz opit
ko, ftarefecun !|:-'1’:’-iin*,‘:um:11r
1in [Lr.m.u..m;] xcellen-
'Hdw;‘ niti ad unitatem quam
abere, cx {uppofitione, quod
1t, affe@atuniratem Attribu-
Ltrln.‘np:}:n.{hn

obj

deeodem

niraicam ‘]
sneplurainfeambien lo fic i

foluze. Unde quadam confiderar tanquam
principia, L-1;.1;chmllt pecies, quedamur p
bl ones, qu& dam ut effeétus, quedamut oppolita
Clte Dechocobjedt hi‘m dicuntur. Inprimis quod

actributio {pectari nm eat penes formale, quia
ur’bctz}w‘\t ri penes {cibilitatem debitam hnic
iz: debita autem huic [cientiz {cibilitas

Unde dicitur aliquod ubmn

,,m*nuw- qln alc Jiuctcl, .J

formale.

_choa objeéto quo J non hra,\'
lhu[oc{ corporis princi-
¢ Lym’cm proj
ualicacem. Cumque
corpus naturale qua
ione corporisnaturalisnon fit ul
revocabile, hoc iplo nonexpla-
umattributionis.  Quando au-
t ex eo arbitrarium efle obje
quia Deus pofletinfundere
d cerraobjecta potentem fe ex-

',.n,w:}r. Spedat quidemad
[ im latevel nonita

rie-

ita i.‘-.‘.i';cg:,:,ndilr, Ku.;(111‘1(."']ELI[’CXD.’![’III"J'u.i-
us, conlequenter & "yi"wmﬂlwf’tu m if‘iur L
atura fua habebit, quod has[paf

illo h"rm! in
ant funt ral m,Ur
JCJPIQt} iim pl((
tributionis de fin-
bus pradicatur pet
bitur de omnibus,l
nfiderationis. Er fic
snolcibile pro ebjedo tam

10¢

intellectus habetcog

A
rationis. Inl

i z il
ctalforte non aitmgu

J.,j-ﬂ 12 11772

&ibilis rationef ‘I|T|"-.II

dei,velnon folus.

folus Deus. Ergoly Abraham genuitlfaac, non
afh

C]t'\n'i.'-: EHI::H:![I-"}C [.l-‘!.'l. ‘\:w'_:l;\un erHim
I Deus, quem folim dicis
rmali ratione fide.
Etibilis ratione fo
ectom m
corratione formali A
jectum mareriale fidei. N

on el
Si vero nonfo-

G el
I T1Gcl.

reri:

fideishog

faffi dei,eltob-

enim quodathci

ProBATI

:\Llwnnﬂ“utlu.nv
ProzaTur TE th,.bl(h‘”[‘

3

adequatumeflec (ol

ecti rmate

lus Deus adex

quia illumereatu

nat actum fidei;
nonnifiuteft partic

(

) v
\ESTONI

Rz 71\,\Un:1!1
f\h\,d o2

ndiligere vircute Theologic
{ent

motvun

rorm,




8

Ozjrcrrur Terrio apari. Prima Pari-
Non pnffunt videri creatutz vifione
bea auinvideatur Deus.  Ergonecquic-
quam credide illisquin credarar DEUS.

R £ sponDpETur difparitatem efle. Quiacre-
Atales,non puﬂhnt‘ prinupi;—.rcuoE'tmm
em adedque qua talesinformari rati-
libeatitadinis: nullumenim Ensqua
1 eft efle fummum bonum, adeoquebea-
ticudo noftras quia hare ex fuppofitione hujus
vocisfupponit pro pofleflionefecura {ammibo-
ni,uceftinfe.  Jamautem creatur qua tales,
poflunt informar (ut probarum)ratione forma-
li ﬁdc‘il: m::cJpparr‘:tﬁu'lformcnrur, quod debe-
ant elle fummum bonum, Rurfus videre crea-
ruras vifione beatific, importat videri illas,vel
inintellectu Divino,velin decreto,vel inOmni-
l_wo:cmia,vclin effentia Divina, prout zquiva-
lenti quibuscungue perfettionibus creatis, qui
omnes modi videndi, inferunt neeeflario Dei=
ratem,etiat tanquam objedtum materiale Jam
autem credigliquid poreft; quin credendicon-
objedtum materiale, fitDeus. Etfic credohanc
propoficionem Creatura non eft Deus, in qua
Pmpoﬁtione,ob}e&um materiale elt creaturat
ih quaconobjeétumnon eft Deus, quia illud eft
hicfolum ebjeétum materiale, de quo predica-
wr pradicatum fequens quodeft, non eft Deuss
de Deo autem non credo quod non fit Deus :
confequenter cum dico ereaturanon elt Deus;
cum illo fubjeéto, Creatura, conobjedtum non
eft Deus.

Secunpa Pariras eft.  Non potéft charitas
Theologica ferri i proXimum, quin feraturin
Deum. - Ergonccfides.

_ ResponpeTur,  Sicut charitas ion potelt ferri
in proximum nifi feratur in Deum tanquamin
objeétum formaleita& fides.  Utrobiqueau-
tem poteft non ferriin Deum tanquam in obje-
&tum materiale.

DicexpuM SECUNDO. Objecinm adequatnm mate-
viale nom eff [alus Déus & ereathra. Probaturquia
praterhxc dud excrema, reperire cft tertinm,
informabile ratione formali fidei, hoc eft nega-
tiones & privasiones. Imo de facto de illis extat
revelatio, ut cum dicit Scriptura tenebras fuifle
fuper faciem abyfh.

Dicrxou TERTIO: Objectum mal:ria!&wﬂcqﬂa-
tums frdes, wt vocant alii Artributionis, ¢ff Revelabi-
le nominalizer fumpturi,  Nominaliter inquam
fumptem, hoc eft prout revelabile extenditur
adid quod revelatum, revelaturs revelabiturs
non auicm pre o, quod nonnif revelandum
cit, adeoquenon fumendoillud participialicer.

Videtur hzt Conclufio, effe contracommu-
nem fententiam, quz pro tali objeto ponit De-
um fub rarione Deicatis.Ceterum eltS. Thomz
quiim procem : hicitahabe. Formale Fidei obje
Ehum efl veritas prima, materiale vero g.r:m’q}u'.z'
rewelationem divinam. Ethicq.

-

TAS CIL.

arurx

beanitt

credituy propie

e : L
Quando autem ibidem addit, quz i
Juando autem ibidem addit, qua rmey

Tractatas |-

1.art:1.in @ hechaber. Materialevers o
frdei eftid quod a fidelibas creditur. Exinfy
confideremus marerialiter, ea, quibss fidy
tusr, won [olum eff 2pfe Devss fedctiimmy

aflenfum hklcumm:lmimu:, nifi fecundu gy
'll_Zlelll\IlClllqllCii'l Ol'.i!.lﬂ('l‘ll a{@ Dcurmlnqu::m‘ij
t\-)r.m;m. ‘in:;'l.luhlmlur de ﬁllt:'ilfil qii cft nﬂnm;
ratione for m;xl,xs,_f.-.mm;.'l:hc:grquc hane figg
doc.ls inam pet fanitatem, quz eft objeGun,
dicine nonmarteriale {ed formale: legatur
xtus. Deindeperomnesidem dcbct?ﬂ‘cob::
&um Conclufionem quod & l‘“ﬂciplumm\
jamavtem T'heologia comps.r:u:urh.ubilmlo;.
clufionum, fides principiis. ;Porrc\JS.Thn;T:j
difcurrensde objedto Tht‘t‘lﬂgim.pnr:q‘l,‘;,
3.0 6. dgcet,quod divinicasrevelabilia, i
ratione formaliobjeéti hujus {cientiz comm
nicent.Ergo lirevelabilia (tint objedtumThe
logiz, crunc & fidei objectum.

S. etiam Bonaventura videtiir idem doge
nifiquod, quoad vocem differat.  Nam 4L
prol: in finc loquens de co quod eft objeftin
proprium Theologiz, fubdut, pofiesns ingit
wnico vocabulo nominare ut fic ¢ffe credivile lp;:m
tameii eredibile, tranfit invationemintclligihilig
hocper additionem varionis. Videtur etiamel:
fententia hec Auguftini. qiii in Enchirid ¢f

dicit: Fides fuarums verum eff & alionaruminmg |

[e quisque crediz aliquando gffé caepiffenee fudffnty
Sfempizerntim, ¢ alia; atque slia: '

Videturidem docere Pontius d. 13.6.3. B
propefitionem véram ¢um certis limiation:
bus proabjecto materialifidéiallignat; Do
verd nonnifi fub conditioné, quéd aliqud
unum ex pluribus objectis in complexis,
deberec. In eandem fententiatn iniclinat Maw

non quit, par: dis: 1. num: 8: & 9. ron paniti |

Theologiapro objefto materiali olum D

ProsaTur PRivO CoNCLUSIO- Ratioobjeftife
malis quz poreft fetcnta cadem formalf i
ne; xque primoalia obje&ta informare; nod di.‘
bet determinariad unum certum materiale
mo & pet [e. Ergoidem dicendum eft deFik
Sed ratio formalis objedti fidei, potelt it
cadem formali ratione, zque primf;nliq reveh
biliainformare ac informat Deum. Ergottt

debet reftringi ad folum Deum, fedpromu |

alidicetrevelabile. Antecedens primumj®
batur. Tumquiaarbitmrié,&:Cumram‘umm
ratio illa formalis nonnifiad unum L‘cﬁnugr:-““
tur, & adhuc polird illa per noftros c‘nncff-lil
reftrictione, ;z:qué ut ante mancretire! r::.»l
q”h“(’ihi €OonCepLus Naturas r.:rlumnnn an
tant, Timquiaratio illa materialis Fmbeg.r ;..
mnateria, & formalis ficut forma, Ergolicthi®
pertinenter reftringitur num‘.iﬁ 1“‘”.”‘_”? i
Unam partem materiE formaaliquas 18

male immerito reftringeretun nnn'mil.'t_.%‘l
ptimo »'?Cr!élhawu;ﬂc.Tum cgl:l.‘.pﬂ!r




gt

'D":!r;fnltimo . 0

is , licitum erit unicuique k¢

aliarum {cientiatuin.

fubfumpti probatur.
b oftendi unde detur determinat
ndum guam determinatus {it, ne

revelabile lnnmp er {e re

ta ut figadftritus ad revelandum
{enonnifi Deitatem, Etlic

patus {1t D:m, ut fivelitfibic

mo pet

ii, dicat|
velate, & ic taimen pohm non
parer, quare de cxtero non maneat indiftes

nquerevelabs le primo pet fere

cracemefl Sy h
Ap

[;r“SJ.J quoc 1C

yelandum: Cur enim non potetit Deus per {e
revelare,quod ceelam (it 8 sre huncadtum

Credo ceelumeflecreatum? Efthocarguihens
wmexpr n..:."o negativos e | 'E(“Ekillc hanc ne-
rivam ratiofiem; ‘1--1‘1 noneft etiain majorras
icis &que primo {pectant ad Lo~
i ofics tres operati nes & nen lolautfup-
ono-demonftratio? Curite m,uluun &tentad

ei% i R Al
HOosCUrin k.

,\Iml..]u, ficam per fe rel liqua entia ac Deus?

Cur‘item ad 11)!1@1}1 Eque fpectent reliqua
COrpoLd, A€ COEPUS bumanum dquze ratio milita-
birquod inmwn per fe reliqua ctiam revelabilia
lu,h_n:.uil lem, & non folus Deus s\lmm in
rationc on]

ti materialis

Utlz e argumentum robur habeat, pt:m(.‘mh.
la un;wridlisdlii.‘(.rr.cndiL}u;z:n-.u'nul‘.;&
aliqueny habitum, p[mm & per fe Ipe-
nonnifi redutive? Si enimad Deum
1amad objedtum materiale th'
quarevelabiliareferrencur, deberet poni Deu
objectiim materiale adequatum, uc alii vocante
+ In duobushzc regala fat, inpri-
y: Non f(ont multipli-
tandaentiafinenec LJizi.]tL‘::IEng){}LlC nec habi-
s hinc qua revocari pofl {untad habitumrevo-
cari deb

d.l ad

reductive c

Jlt:'lbmum

MISin Principio neg
I i :

nt, & qua pofluntnon confiderari pri-
rnon confiderari p »rimo pet fe.
vium elt. Qu.‘ndo.llmmdcl]:
| aliquod objeétum in aliqua con-
2 [ e r'.n'mn.am.mymmnﬁJri abili
tum, non tevocabilis ...i
s objecti, apparet quod in illo, fit
) 1iy & ptri:.lino*nnll‘l
-im\:mdn-\tm. Elementalecun-
d‘ii;](]u(n'\!ump.u1‘1:\s!i}'f]ﬁi,anﬂll]Ll’cvnc.‘m'lﬂd
myltum, avia tamen manee adhue confiderabi-
litas !“u-L m, {ecundum quod corporafunt, be-
[ rrediuntur wnnd"t ationem phvh-
eciesobjecti. Rurfusprima & [e-
,polluntquidem confiderari tan-
s compofitive Syllogifmi: quara-
t adhuc confiderari , {ecundum
ones rectificabiles,adhucpri-
it ad objedtum Logica, &
iétive. Quz ll]dlltt]!),rt‘f])l(lt
Habitus .ma:qu:uc flii‘n]‘--.iH
nmnem confiderabilitatem fibi propriam artin-
: Unde inferturergo (i prater confiderabili-

{ 1)
ric,aeope

m-nhn“\...c‘

3t} {" al

men pol

quod{untop

mo &

nontantum red

yinc majorems

tatem redudtiv Aty manc adhuc aliquic 1L0MI
derabilicatis propr am attinget ha
tus. Sed non re
1’:. KA

e v

jot avte \nuliplm
tunc {umererur hab
Non omnen o

PC 'miut,qL.mnws
bilicate ‘11}11()}.‘1 jamatgin-

gens; & non

plebilis pe
i

refidua yconfiderabilicas, & ¢ HL‘L pn‘.pl ia,

guianon Juia autem licéccrea-
rurE pol wbilitare referri ad
Deum tanquam effedtus,tanquam quid condu-
censad notitiam 8c. Quia tamen non repughat
aliguid e mmtmc,g_u\g‘.lu_.h illisDeum, fine
hocordingsideo Jdlmcp\‘.;icntc;.durui\iq‘mtpu[
(e, fub fidem.

ne i {ua con

Continuatur Intewtim.
ProsazurSkcunpo, Intelle@us obje&tumeft
u-g:mitil\ilc‘\;c’iinri‘IP ribilesergo &objedtum
Fideimateriale eritintel mnl»jl"' elcogn nofciblis
le,an [.E‘CL.I.L‘, ergo reve (-bl]:,. l_umu}ul_nn.t
prima Probaturyquiaidenydeber cle objedtum
materiale fpeciei potentie; quod & 'genetis po-

L, S T W e
tentix, ur oftendicinductio s & ficlenfitiveutfic
objeétum, eftfenfil

{piciunt promater

le; (peciesque fenfitive re-
-_;l;jign'}ib;}i‘. Quod ipfum
ulcerius in hoc refolvitur. 'Si non cller idem
ob]cc‘rum materiale [peciei potentiz, & gene-
;.Jspuu,mm: &efletilla fpecies illius peneris ut
fupy )OH][U[, & non effer: qu:a dr.h«.uct in go,
(Imdi requ it lpums' rf‘(mlrlt cnsmil :Clés ut
dicar eosdem ordines effentiales quos dicit &
genus: quia dgb"*llwﬂmuoaw. 'mf‘mm:x
huupm enim noneflet | [pecies: {1 fpecies dcbcc
in fe compl leéti genus, m.b(.t etiam Lo:npluu
ordines eflentiales, quos: dicit oenus, nLqu
enim ordines illi effenciales di tr[,w-lunmr ab

il"’l:‘}"(‘ﬁ\’.f'.N\_-\Ildl(.ull.tltL\LLT_ﬂI'WCLlLﬁt.-',\‘?LiCI"l
ordines eflentiales, L]LH{JHICLIH.U‘ULL‘Hnn.iuilins
dicit genus, eft ordo ad objeftum, ¢ giiem ordi-
nemnoh diceret illa fpecies; quia npon haberee
pro objecto materiali idem obje@Gum, cum iplo
genere potentiz,  Subfumitur® Sed fides eft
fpecics intellective potentdz. | Nam hic agi-
turdeFidefupernarurali, qua fe habet t per mo-
dum potentiz, & (;fl (“I"LL]FW itelle@us luput :
naturalis.

E go fi .ll;ul\.a.‘f.ug, ut l:L, dicit pro
objectointelligibile, dicit etiam fides. Secun-
da confequentia probarur: quia hic agitur de
objeéto, r.wm- fic Ipecies li‘lfLH:".nﬂw ‘objeéti
lt?t‘d‘&ﬂ\.‘.u lineam uc.\imch & tamen uno no-
mine Ei;rn‘imtur,iub quo,omnia pet {e .i:..d.ln-
tia continentut, hoc autem nomen nhon porcﬂ:

oftendi aliud, quam revelabile. Quod ipfum
utconfter. -
ProgaTur Tk

rr110 Conclufio. Quiafubnullo
alionominecommodius ex xplicari Pntuﬂl{anu
materialisobjedtiadequata.  Nonfubnoming
entis divini: quia peccatum cft etiam fpecies
objecti

T S —

4%




1O

objeéti idei,& tamen non eft Ens divinum ? Ne-
gationes item & privationes, funt (urdictum)
fpecies objedi fidei, & tamen pro materiali fi-
dei,noninvolvunt Ens Divinum potef} item
de non efle divinodari fides, ut cum credo noi?
darinegationem efle Divini: objectum adtis fi-
dei, eft non efle Divinum negativam, quod ta-
men non eft Divinum, quiadivine efle,elt con-
tradittori¢ oppofitam. Nonfubnomine Entis
revelabilis: quia ly ens, eft genus remotum:
genera auremremota non debentponiinexpli-
catione objeéti, propterdicta in Logicis. Non
fubnomine revelati: tum quia modiloquendi
formari debent fecundum uvfum Dodtorum,
Jam autem tota Schola Ariftotelica abjectum
habitiis cognolcitiviappellat cognoftibile,non
cognitum, volibile, nonvolitum. Tumquiare-
velatum exmodo fignificandi imporrat tempus
prateritum. ]amautcml.uotcﬂ'cﬂ'cail‘usﬁdci
pro tempore prafenti, de quo nonnifi verumcft
dicere, Revelatur. Tum quia cadem fides
qua nunc cft, actingeret objedtum, quod Deus
cras de novh revelarer.  Sicut codem habitu
fidei Beatiffima Virgo credidit venturum Chri-
flum; & veniflealias, pofitd Incarnatione. Al
{umprumprobatur guia quando jam peradta eflt
Incarnatiodebuiffec inomnibus fidelibus muta-
rihabitusfidei; - Ergo apparet quodnonad fo-
lum revelatum,fed etiam ad idquedrevelabitur
porrigat fe fides. - Nonf{ubnomine credibilis ;
qni;}c'rcd}cwocftquid polteriusrevelatione. Er.
go & credibile eltquid polterits revelabili: pro
ratione enim adferri pote(t, Cur aliquid fit cre-
dibile, quiafcilieet eft Revelabile. Ergononelt
objectum fidei, quia-proillo priori, pro quo an-
teceditur A revelabiliiplum eredibile, jam eft
objcétumfidei,  Cumgqueipfum credibile, non
{irultima ratio fidei, non debet proobjecto illi-
us poni, quia hocintrare debet definitionem fi-
dei, defimtivaautem debencefle ultima: unde
aflumi deberaddefinitionem; genus proximum
& differenvia ultima;  Tum quia credibile ex
modo fignificandi ut fonat, importat connexi-
onemcumadticredendi: objedtum autem fi-
dei, potitis conneéti debet cum aliquo tenente
{e ex parte Dei revelantis; cum veracitas illius
fitratio formalisguejamautem revelabile, ma-
gisﬁ.‘{«:nstcxpnr[chi\'cmc:mris. Tumgquia
ficut ex co probawr, Ens credibile efle obje-
¢tum mareriale: quia ad illud feruntur emnes
adtusfideis itadicam revelabile efle objeétum
fidei: quiaadillud feruntar omnes affenfus pro-
prerrevelationem. Tum quiafiexeocredibile
elt objectum fidei, quia habitus fidei eft credi-
tivus; itacoam objedtum fidei erit revelabile;
quia habitus fideieftaflenfivus proprer revelari-
on=m. Ertficuc habirlis cognolcitiviobjectum
el :-c«.gﬂo!o'mlc, inf'i:r:urqm: ex eo habirts cre-
ditiviobjetumeffe credibile, inferemus & nos
eflerevelabile. Ly item Revelabile, impor-

Tractatus .

tatrationemaflentiendi; Cum tamen credis
tas qud talis, utpore renensfe ipart:ai“u.hpl
fitquatalis, ratio affentiendi. T“mqma“c‘-d'
cedunt oppofiti, credibile e € quid pg
revelabili, 8 ex eo nonnifi revelabila nunlc?-
objettum, quia eredibile magis proportign,
fider habitui: nam quantimvis magis fgl'.'
tionetur fidei fub formalitate habirys c-[:l-j,rl"
nontamen magis preportionatur, fub f-'rlr;;l:.
tare habirus,procedentis proprer rcvdm.m;
qua formalitas, eft priorin Fide, deméé
dicitur quantumvis 1llominabile privis ey,
li, nihilominus vifibile effe objectum vily, 4
nen convincit: Namin umhorumlcnzenm‘;
cidom coloratum eft obje@um vifus, N
procedir paritas: nam cum Lusfola, nonpafy
videri,non poteft effe objectum vitive: g,
{alicer enim objectum porentiz debet ¢
tale circa quod verfetur potentids hoci
enim & cffer objectum & noneffer, Cume
nonverletur oculus circalucem ; nec enimen
videt ut fupponit'oppugnans, ton porcle
luxobjetum vifive. Ex alia autem parep:
prerrationes adlatas revelabileeft objedunf
dei; habetque rationem prioris uc conlentio
pugnans.

DIFFICULTASI

Solvuntur Oéjeﬂwm’s

Bjrcrr PriMo quidam.  Impolibiliset
adus fidei, qui pro objecto materialito

attingat Denms ficut impoflibilis eftactust
operationis,quin ﬁmul;i&u,qunmvisnmﬁgm
té;actingac premiflas crgo Deus eft objedu
fidei materiale, ex quo cztera omnia pendl
in eflecredibilis. Anrc-cedcnsprobuuxSw
rio.  Nihil atus fider atingic, nifl propteck
ftimonium Dei fed proprer :r:ftimoniuml)ciq»
tingere quidquam non porcﬂ:l i fimolag.
gat Deum, juxcaillad ad Hebr. 1. Accedentn
ad Deam opertet credete qund fic, q}god b
omniactufidei fupernatoralis. Erceréqw
modo credimus Deo, fi non credimus Dt
elle, 8 veracem effe. :

Responnerur.  Negando antecedens. i
maejus probatioeft pro nobis, & patitienid
habet. ~ Pronobisct; quiaﬁimfch.lbc[Dcyi
in actu fidei ficut pr:cm':ﬁ‘.t, certé ille in e
operatione, non feha bent pcrmodum maenk
lis, fed per modum formalis, quia per inL‘F
motivi; adeoque etiam Deusex vi Pnr.irarii,hii
bebit fe per modum Formalis,  Paritase :
nontenct: quia fifieret iiiatioﬁncfltff“dtnj’
ad premiflas, efler illatio fine {uo fmmaliji]“-:'
vo: quiaFonnrllizarivum&tdiflll;&;\-uml=‘-'>l
eftillaartendentia premifaron. Siauremft
materiali uniuscojusque affenfus fidel 1907

< el i
Deus, nondum fequereeut el actum fide ]

2o 5 epugnat 1 |
{uo materiali: nihil enim repug?

7 3 % fr aqrim; G4
materiale, effe etiam aliquid creat! ;r




bationem :

['-:L‘;:\\:‘ir'n {ed preptc {
e q m]umm nwu po 1\.1‘&

is, concedo pro p.m: onems 1 llu 1t
{omet for-

1e non incl lufa in 1}4
mali.  Nego propofitionem.
Exzi1carur Diftindio. -~ Dupliciter pof-
fimus atcingete Deumrtanquam objeftumma-
ale. lupunm ut {ubjedtum credendi fic
iple Deus, motivum autem fit, teimonium illi-
‘sdtft 8cquia verax eflt. Seccundo pnf"umns
-e Deumsitatt creditio 1111u€1c1u..utu. in
infoformaliinclufa, nmmﬂ]b:IL enim cft crede=
re teftimonio BEL & implicite non credere
Al[]] L)Cllﬂl LSI P[Iﬂll I]]"Ll':) mo l'IH'll."l\.“l'Ll“(.i
cluceatr Deus, lc.qnt:rt,mt obj g,m.m materiale
adequatum fideielle Deum : quiaj: am cum nul-
lo lio mm,* iali, perfe uniretur ratio formalis
i fi pt:ﬁc'iou modo, non fequetur effe
Lﬁ.lm mrq»mtmu materiale Detum, fed fo-

Deum credit

Jum {

erur; efle illam objeCtum .uiuw tum

formale , quod non negatur. Quod iplum

; H | refolviturulteritis:  Nonraroid quod elt fub-
' 1]

| chlm aut amitcicrationem 11{}‘111}(&&[ {ubje-

b, aut tranfic in rationem formalis, fic v. g. fi
\ oc ruodlu.t ]H FDDMM L\’.ld'l nonnifi ruml—
nus; w,] definitio, tuncjam non habebit ratio-
nem fubjedti: quia ratio fubjeéti: non ha-
betur extra propofitionem ; terminus au-
tem & definitio, non eft propofitio: cum

ndo in ratione termini, non habeat quid—
quam, quod de illo pradicert Tunc autem

tette | eft riloln 1 fubj L"tt'l'ﬂ qus ando C’lplt fupra illud
Dt | predicarum. - Rurfus ipfa ratio 1L1b]c‘\.tl pot-
Jai | efrransire in rationem formalis,  Cum enim

mfitadtrictum (ubjeétum, ad rationem non-
ibene poteft terminus transireinra-
tonem formalis,  Porro fubje€tum in ratio-
nem formalis duplici via tranfit, inprimis {1 po-
natur per modum pradicati:& fic quandé enun-
doAnimal et rationale, ly animal, eft fubje-
tum.  Quandeautem per{eccundam operatia
nem dico, homo eft animal rationale, ly ani-
mal, tranfitr ex {ubjeéto in formale, quia omne
predicatum, habetfe permodum forme refpe-
dueusde quo pradicatur, unde etiam predi-
catavocantur formaz Logica,

per

Alia etiam via fubje&um tranfic in formale,
quande totum illud complexum accipitur pro
Motivo, motivum enim habet fe per modum
tormalis; &itacumdicitur: Petrus eft homo,
qQuiacftanimal rationale, ly animal jam non eft
: [ 1m nec matetiale, fed tranficin formale.
o Quiaaurem Deus atreftanshabetrationem for-
tm[is&mutivi;idcolvl)cusqund 1as eft ma-
teriale, & {ubje&tum fidei, tranfirin formale; Si

_1t11t10

L i

in' quo-

ranfit in fnr mn ,

usmens fuit o
quodnam fit
ate medii,

objeftum cre-
k‘lLuui!l'lL n

O3zjrcrrSe cunno Keninck hicdilp. 9.d
1. hum. 10 .,.kllw ¢, non elt jam aéu 5
quod pol acres 6 revelabile
]

noneft objeétum materiale fidei: nam uc ali-
quid fictale, non fufficic quod poflica Deo re-
velati, [L‘JL‘.PHS eft,utfita Deorevelatum.
RresponmeTur.  Revelabile fumprumpar-
ticipialiter;non eft jam aétu rale,quod poflicfide
divini credida@u; fecusfentiendum derevela-
bili nominaliter, qua ratione {umpu im, {tacui-
ruranobis pro mareriali. ~ Idem aliter diftin-
guitur.  Revelabilenon eft jam actu tale, hoo
eft quantiim ex parte habirus habent's {e per
modum potentiz (upernaturalis, quod pofiic fi-
ded 1. credi, nego antecedens.  Revelabi-
lenoneftjamadtt 'tll\ ,hoe u%uomnhptamnn
neceflariaucehciaturaéeus
cedens & nego cot 3'

iei, (.nnccuu ance-

be D
ll.lbcm;lv.,-:] L
turad id quod: | otelt
efle; oftenditque hoc induittio: 8z expetientia,
Vifiva enim noftra non rancim exrenditur ad
flores,quospra nobis habemus; fed etiam adil-
los, qui vi g. ex Indiis adferentur, Quod
ipfumulteriusin hoc fundatuc: quh pote ntiz
ad {uaobjeéta éftrelatio tranfcendentalis i tran-
{cendentalis, eflencialis;fi effeutialis,immutabi-
lissficuc & omnia cllencialia immurabilia {unt,
Si-immutabilisab. exiftentiaiobjetorum  qua
mutabilis eft,penderenon poteflt,  Quiaautem
ﬁdcs,c:‘%h:lb:ms,‘.x;:bc;;s!’cpumodumpou‘mim
ucpote adferens primas viresagendi, ficuriex-
tendatur,non tantim adid,qur)duvcl::u:nu:,
&lcujus exiftic phyficé,;moraliterque duratreve.
latio.fed etiam adid,quod extiturum eft,feu re-
velabile eft. Qlluz mmcmph: porgntiz ad hocut
exeancin adtum; indigent fuis prarequifitis; &
ficvifivai 1L‘|t'cru.1t1 diftantis iummc, objeto
atu colorato; &c. ut experientia oftendit, de-
polcitque conditio creatura , qux cum cffe li-
mitatum habeat, (.L’or\cluf,icq ensadeflc, | li-
mitatum habebit; noneflecautem limicart 1, {1
independenter ab omnibus pre &requifitis age -
juodproprivmelt Dei.  Ided criam i-L,\..:
& habitus, quielt per modum potentiz, exigar -
prarequifitaadve :a fuum ob-
jeCtum, inter qua pri [}\'l'{lnctng -
latio adtualis; ranquam formale aflentiendis
quz quia non {upponitur efle verfara circa id
‘l" ydnannifirevelal ut citea illud, non
poflitverfariafty, ex defe@u prarequifitorum,
fides.

Insrants Pri

rentie omnes
‘um extenda-

r{anc Ju 1’i~th

vicur, f

Mo.  Cum non poffit a&u

yeriari




12

verfarifides circaid quod poteft nonnifi revela-
riscur nihilominus dicetur revelabile eflc obje-
&um fidei.

REesponDETUR.

Quiaid exigitconditio ipfius
potentiz, natz {e extendere, ctiam ad ea, qud
nonexiftunt, quantum et exilla,nullaque falta
ex illa muratione, modo adfint prerequifica.
Objeé&tum autem de quo hic complecti debet
omniz,ad quz {e extendic porentia, feu habitus.

InstatSecunpoKoninck., Ut pofiit ali-
quid coloratum viderinon fufficit quod a Deo
poflit illuminari, fed requiricur ut fit actu illu-
minatum.  Ergoetiamutaliquid{itactu obje-
&um fidei, debet efle aétum revelatum.

RESPONDETUR, Q\}Jnrumcxvipotcntix
vifive, (ineulla iz illa muratione, extendi port-
eltadid, quod poftea illuminabitur, licer ex de-
fectu pr::rc-qu‘ﬁtomm actu non extendacur.
Quod idem verum eft de fide.

Osjrcrrur Terrro.  Multa funt revela-
biliaad quz e non extendit fides, ut ad incar-
pationem Spiritas Sanéti. Ergo revelabile ad
aliquid fe exrendit, ad quz fe non extendit fi-
des. Exalrera partc,adahquafccxtcndicﬁdCS,
ad qua fe non extendit revelabile: quia fides
fe exrenditadnegaciones,non autem revelabi
le: quia revelabile includit Ens, cum tamen
negationes,non {it Ens.

REespoNDETUR.  Objetum materiale, ex
r:oi'_.\fbqumcammunccﬂ:,potcﬂfcad pluraex-
tendere quam habitus; vocaturqueadzquatum
nonnift hoclenfu; quediucludatomncs {pecies
illiushabitus. - Sed quidquid de hoc fir, quan-
pum ex vi habitus fides, ille idem manens, poteft
{e extendere ad eredendaillam Incarnationem,
licer fe non excendat aétu,defeétu prarequifito-
rum ;ita utfic ad illud objeéum actu Potentia,
{ed actu, fenonextendens: Revelabileinclu-
fit Ens implicite, fed communc etiam negatio-
jibus, fecandum quod Arift. 4. Metaph. tex. 2.
ait: Jpfim non Ens,quandogie cffé Ens dicimus.

Quz ipfa Jatitudo hujus objedi, oftendi fi-
dem, ficu & iptelleétum,ad infinitafyncarego-
rematicé fe extenderepofle, licernon fe exten-
dacad infinita carcgorematice.

InsTABIS PriMo. Saltem non eftratiocur
fub nominerevelabilis hoc obje@tum ftatui de-
beat: nam cuam Logica eft habicus cognofci-
tivus, & tamennon {equiturquod materialeil-
‘Eius‘L‘.c‘n:a[}?nm‘ﬁ\‘o nominu(_'ognoftlbilih

Responperur., Difparitacem efle, quia
Logicanoneft potentia, hine non eft neceffeut
ite de ratione objedti ipfius-
met po.’cmix. Fidesauremelt porentia fupcr—
naturalis intelle@iva. Deinde quia alii habi-
ent nomen, fub quo fua cbjedta expri-

juodfpecies omnes per fe confide-
i poffunr, Jam autem non cft
nomei, quoc c:\';ﬂ;inmtol‘]cc’tum fidei,nonde-
;:clcmi\;:ir.[m: e macerialisetiam illa objeéta,

pat ticipet DM e

tus hab
mant, &

rabiles rev

2 Tra&awus L

qua perfe prima poflunt infarmari Tatio
mali fidei Divine,quodipfum obeft
jectum, dicatur Deus.

Instat Secunpo - Valentia, nihj) b
quod non revocetur ad Deum, fpedan,
omnia, ut plrj’_ni;:rcm Dei cognitioner; e
mus.  ErgoDeus, non rcve]abifc ety au
tum objeétum materiale, o

R_T-_ SPONDETUR, Quiamulta Praterey
d;rabili_[atcmii.l;lm reducibilem ad Detmay
{unt intformari ratione formali ﬁdel,i.j. fL
rerillam Lc:incabihmrcm,lmhg[mmadjwcif
onemipecierumobjeifidei: &C]Ui:mi\mfti
dequo hic quaritur, debet effe copmy
omnibus per {e confiderabilibus, gy fy,
communitatem non dicat Deus, fir, ur nu;.'f
quaficum objedtum.

OsjrarurQuarto. Idem debet elfeobiady
principiorum & habitus difcurfivi, Sedihe.
ctum materiale Theologiz, qua eft habitsd
curlivus, ex principiis fidei eft folus Deus, fioy
& fidei. : |

ResronpeTur. Negatam fuifle minog ‘

fe do
HlIc h';!(C.-

Infd *

3

in Proémial.x. partisMajor aurem vcracﬂ,c‘u‘,
queratio hzc haberipoteft. . Quiafinoniky
ob;cétgm effet principiorum & habius, ‘
quam forerargumentum informa: quiai'ci ¢ |
{cientia eft habitus Conclufionum, & princi J
f

funt premifle:: Siergd alind eft objetium piv
cipiorum & aliud Conclufionis, erunt quane
termini, con{équenter nihil tunc (cieur. Dey
de difcurfive nihilfcitur, nifi mediantibusy
cipiis.  Ergo fi principia idem objedum
tangunt, qued valt (cire {cientia difcurfivas
hil unquam fciet.

Nototamen. Duo efle principisunived
lia fidei. Hoc Deus’dixit, 8 Deus eltvert
prima. Hujus principii Deus eft veritas prm
objectum materiale eft Deus, fed ita (utfecm
dum dicta) in multis affenfibus tranfeatinfir
male, non ergouniverlaliter erit objectumme:
teriale. Subilloaatem terminohoceust
ly hoc quod eft pro materiali,non {uppomit?
{olo Deo,adeoqueillic Deusnon cft materd
conlequenter utrumque hoc principiumiac
urmarteriale fidei, non fit folus Dens.

Ogjicrrur. Quinto.  Authoticas facre Su
prurz & Patrum pro objeéto fidei ftauenia
Deum, quod allumprum diftinéé probat Ve
lentia hicdifp. 1. quait. 1. pu116‘r01.§-5- :

Respoxperur. Authoritates has ucplonin®
loqui de objeéto formali, velde objettopn®
pali, hoc eft nobiliflima credendorum [pech
quzindubi¢ eft DEUS.

DIFFICULTASE
Buo fenfu poffit dici ()é j’gﬁ;{m e
»1if9‘.rmﬁm; Fidet Dews?

catibus po
Ra!

Dem habitus fub diverfis formali
eft habere diyerfum objectum,




noren |

Thaie

'\
Di
R at1o quiafidiverficas ﬁmfp-l\uitn:rfcwnrm—
am.nfert diverfa objeéta. Ergd etiam intra
condem habitu l!l,.;l\Llil[IS{UCIII!I.LU[I\‘J(H( -
malitates, por elt diverfitatem formalem obje-
gorumrequirere. Deinde {i eadem indivifibi-
lig enticas, {fecundum totum {uum efle fumpta,
aliter definitur proutef t eflentia, alicer prout na-
mn\.mrr rpreut quidditas. Ergo etiam & idem
habitus, {ub d.\LLLl h:rmqht.m aliter definiri
oteft. Ergo & aliud habere formaliter OLJL-
fum,cem [I-U objedo definiatur.Porro fides du-
pliciter {pe&ari poteft. Inpumumquwnmmclt
itus fumprus Jampntumamrcllcchvai'upcr—
saturali, fic {umprahabet pro obje&o revelabi-
le.Dei nncf}'mln;pdtc'i:u es prout cfthabitus
1znigmaticus; 8 in {pecie,praludens vi-
ﬁonmmriﬁc v, Defic fumpta frde
Dicenpumelt. Quod fides fumptaprocagnitione
vocarny

fca, antecedente cognitignem que

1 ad faciem, babeat proobjelto adequato Denm.

ProsaTur Primo. Omnibus illisrationibus
quas (upra {olvebamus contra Conclufionem,
faver 1fuuclom Sanm’;L ut 1.ad Theflalon. i.

077 eftra, qua eff ad Denm, perfecta
15 ctmm lib. 4. de Civir. c. 20.
* maximum officivm ¢ft ut i

wuump credat Denins.

ProsaTur SEcunpo.  Vifionis beatificz obje-
Gum eft Deusutfcitur ex1.par.& ex materia de
beaticudine.  Ergo & fidel {fumptz pro habitu
Znigr “onf LCU.L?HC::IPIC.F.IUH cx S. Pau-
lo Videmus nunc in xnigmate,tunc aute mfacie
ad faciem,ac lidiceret : d:-ma;uodmmcv.,lnc‘
non r'("‘ nolcimus .][’L \’]‘1( DImus 111 DCO nodl
idem mur clar uwdmcmus, fi non idem eflec
objectum fidei & vifionis.

PropaTur T ERTIO. O\-Ld:i“lﬁnoncﬂ'ctic‘.cnl
objectum Fidei proznigmatico habitu fumpra
& "lni nis, & 'm..m etur pro £nigmatico 1mb1€11
ponitur, & non fumeretur, quia@nigma &
{olim differunc claritudine & inevi-
dentid: hocipfoenim non effer 1|-;us,i= daltus,
1’\5_1.‘.-.'.\1 enigma. Qua aurem rancim claritudi-
ne & 1=1umu‘ ..fhm‘mmtm non diftin-
puunzur objecto mareriali: quia alias non fola

.i'l\[.][t.& ».V\dl'flf‘.l(di[]ngUCfC[![ilf.

OsjrcirurPrivo.  Evam fic fumptd fide
bitu znigmatico, quod Abraham genu-
aac, & quod Tobias habuerit canem, non
qm ifta omnia pertineant ad Deum.
P "rmu{, ad Deum eomodo,

Yatria, pertinebit ad Deum:
ccr I:gcm‘luii(llu’ln Haace mci:mm

matico. (

D.uwl

ONDETUR.

;ifta viderein

teferendo leili
' i 1 : . = Y
pettinentens .1.{ gencalogiam remporalem Filii
1)- i, & canem T obiz tangquam effectum
dentiz divinz. Unde 8 viri fpiritnales LL fac TT
Cteaturasrefert dDeum. Oulmq_.qmc
| eribilitas

‘I‘U\'l"

upra, luffice in ratione for-

Instasis. SiDeusflubqualicunque formas

{' utatio [

r—
i

litate, effer obje&um quodinquiritur,ideoel
fer: quia omnia dicerent ordinem ad Deum
uleim quia

proba lequeretur

quz ratio
omupium {cient ~'|m10|\}\uumtlh D...maj quia
\)nmmqll“‘ rractanturin {cientiis, dici
nemad Deum.

REesronnerur. Ordinem hunc debere efle
non in ratione entis, qualem dicuntobjeéta {ci-
entiarum ad Deum s led in rarione .1[1|:1gil\jlia H
in qua ratione, confiderantur religua, in fide,
pro xnigmatico habita fumpta, relaté ad
Deum.

Osjicitur SECuNpo. Fidei pro
znigmatico (lampta objeftum et Deus.
& fimpliciter fumpra.

RESPONDETUR,
1

Difparitatem effe:

quia
quzrationcs militant pro antccedenti, non pu-
gnantpro conle Lm.'lm' & fide \l'impriumh.lu
b![ll&n't“‘l“ atico, atrendivad id quod pofteavi-

dendum; {fampra autem pro polcntm intelledti=
vafupernacurali,qu® comperit in via, artendic
adid, quod dicit veritas prima in djcendo,quam
c[iamdnc::cnl,unmrramu% Deus, nihil vetat.

Osjicrtur TerTIO.  Poteft Deus decrecum

1o quoquam, aut de
{icin ratione attingibi-
lisd fide atcribuibile ad Deum; quo cafu adhuc
foret eadem fides, & tamen non haberet idem
obje@tum. ErgoDeusnoneft objedtum fidei.

Rzsponperur, Quodad duosillos calus ag-
tiner eos & illi fimilesactingic Lugo difp. 4. (e&.
1.& Amicusdilp. 1. feé. 7. ut hi cafus refolvan-
tur,

Assero PRIMO. N wllam effe creaturanz effe
tialiter irrevelabilems. R Atioquia im]\]lf_
].unmmco(’l;u cid Deo, & implicatillam prée-

ludere jus | 1%0, nc Deus eciam ex abfoluta fua
1.!0(me pot flic dicere e quid de illa {entiat, vide-
tm'qucc—i‘ib limitatio Deo indebita,utnon poflic
dicere quid fenriar, libetisque infignis fecvitus
eft, non pofle promere, quid f{enrias; precipue
cum ipfa diétio, ordinetur ad internos conce*
ptus manifeftanidos. o

facere aut de non.revelanc
nonrevel

idoeo, quod

Assiro SEcunno. Defacto Dewn non bhabeve
decretumunihil revel. Rarroquiaimplicat
cum tali decreto aliqua revelifle, cum tamen
defadtoaliquidtevelarit.  Habet tamen defa-
&o Decretum aliqua non revelandi: quia de
fadto aligua nen revelabit.

Adi,

Assero TrrTI1O. Cafn guo I')ffﬁ:'_ﬂ‘j"ii?’ii'f.-‘ Decre-«
tum de nihil revelands, dupliciter 1llud decre-
tumfe poflet hal Primo, uc fic zquivalens
negativetiamn anidihojus decreti, Se-
cundo, ur feillud decrerum excendatssnnifiad
diftinétaabillodecreto.  Sicutin hbmanis ac-
ciditcum iratns aliquis dicit: Nolo qujdquﬂm
loqui ribi.  Qui attus, hunc {enfum habet,
denuntio tibi, quod eXtra hane denuntiatio-
nem, nihil tibi im denunciaturus. Cafuguo

(b) DELS




fA.
[

DEUS formaret decretum in pr]oriﬁcnflx, nihil
jam caderet fub fidem, quia nulla effec veritas,
quam poflet atringere fub fuo formali fides.
“afu autem quo Deus formaret decretum po-
fterioti modo , adhuc forer fides: quia illad”
ipfum rev t Deus, quod in pofterum nihil
velletrevelares & fi hoc 1pfum revelat, haberur
(ufficiensformalc fidei.

Assero QUARTO. PofJet Deus f.»}cere decretitin
denen revelandaw. g. Inc rnatione directe, quo de-
creto pofito, poffet Deusrevelare decretum de Incar-
natione.

R aTroquiadecretum delncarnationedire-
&2 manifeftatur,indiredté aurem Incarnatio:
quia (ic manifeftari illam nen implicat: quia
ponfecit Deus decretum de illa indireéte non
manifeftanda. Et&converfo poffer Deus facere
decretum de non revelando decreto de Incat-
nationedire@e, & hoc call, poﬁl.'t revelare In-
carnationem, quamvis €x illa revelata, fequatur
indire &a revelatio,decreti Incarnationis.

Assero QUINTO: - Caf 9’!:’-01)6&{]‘:16[’?’{’3 decretum
de non vevelanda Incarnatione, & non faceres de-
eretum de non revelando ipfe decreto, nublacommit-
zeretur immplicantia.

RaTio,quiailla oftendi non poteft, neque
circaidem vetfaretur decretum, & non decre-
tum. An antem tunc circa indirete revela-
tL:mpoﬂ]tvcr!hri fides decidendum conformi-
teraddicenda derevelatione virtuali.  Ex his
affertis ad Objectionem.

RessonpeTur, | Cafu quo Deus faceret de-
cretum de non revelando quodpiam, qued in
rationc attingibilis a fide poflic atcribui ad De-
um ranquﬁm rationem formalem motivam,il-
ludque decretum manifeftarer, tunc pu[]ufnrct
contradictio: quia & non effet actribuibile ut
{uppenitur,& effet attribuibile, quiaillud ipfum
dccrcmm111;‘.11ifcf’c:1tum,cﬁ' atrribuibilead De-
1m tanguam motivum fidei. Cafuauremquo
illud decretum non manifeftaret, nullamgque
aliamrem 3jamnon efferullafides.  Anautem
habicus fidei cafu quo nonnifi unum objectum
attingeretv. g illud decretum de non revelan-
do,ellet ejusdem fpeciei cum noftrate,dubitari

lee. Sed{i ex accidenti non poffet verfari,
adhuc effet ejusdem {peciei. Cafutamenquo
dareturaliqua fides, quz eflet effentializer non-
nifi unius objecti atractiva, indubié fpecie a no-
{tradifferret. Anpautem pot]]t darifides talis?
confequenter decidendum, An ctiam poflirda-
tiintelle@us, nonnifi ad unum cogno(ccndum
determinatus, de quo in Animaft.

QUASTIO I

De rationeformals Que Fidei,

( Uancumvis Ratio formalis proprer Quam
_J fidei, & Qua, eadem fit ut infra videbi-
mus, difceprando tamen difcernecur, ob ampli-

Tractatus 1.

rudinem materiz.  Communiter ompesd
gnant pro objeto formali fid =Vcnm;.-:.'
mam hoc eft Deum, prouchabet ratiog ke
. : : ationemye,
tatis primz. 1“"“5-"[“"|1ﬂ<:mpl'in‘-a[0_,1
p 3 ’ ' 1.5
teftemoning e

ATHS

w homints accipimus, teflimen
vdir in Filinm ‘Dei
ey : riftusipléidem Pery
velationem Patrisrefere : & ad Galag, 4.6
lus fuum Evangeliom refertinrevelatc e

.

Iy

CECYE

8

{u (,lm!ri,S{pnmaadV'{i‘.c!‘l..l‘.z. appe 1[;,‘“;_ |

nonverbum hominuz dverbum DE
Porro triplex pote ‘marti ﬂ"itr‘:;ur .
vertitate prima. Primo anod fic veritas i
di«:qndo, queinreeft iplfl-‘mc: Dc‘ns,p}cu;;:
ceffario verum dicens, & impotens meng 5
cundo formatur conceptus de veritate [-.rig;;
quodﬁtvcnms prima in c:-gnai‘bcndn,m:
l'Ceﬂfip{CI'ﬂC[fI)CLES,ﬂUﬂl‘l”EjT‘CSlE[Ill]'l[,L‘\. :
{cens, adeoqueimpotens falli. Tertio form
conceprus vericatis priimt:, {ecundumg
veriras primain eflendo; de quainfra, ;

DIFFICULTASI

An veritas prima in dicendo, € femperpe
dem, [it Oﬁ_'jfé?umﬁ;'m.:fc [fde. ;

: IcenpuM PrRiMo.  Fevicatompri
dicendo effé etiam yarionen fors

ProsaTurPrivo.  Siveritas primaine
non efler formale fidei, poffet credi anteg
poﬂbtcrcdi,f’cdidimp!'sc.l.r. Ergo &
qv.:oi'cqu}tur.chucla probatur. Pofleaflesn
antequam dicacur, eft pofle credi, anteque
poﬁitcrcdi.Scdﬁ yeritas primaindicen
effet etiam motivum formale fidei,poll
{entiri antequam dicatur; fiquidem illad
non effetratio formalis affensiendi. Erg
tas primain dicendo non eflet eciam m
formale fidei; poffemus aflentiti, a0EGH

offemus affentiri. Majorimmediataprost
Credereeftaffentiri quia dicitur: hoc eniié
definitivé credere,  Ergo pofle affentitih
quam dicarur, clt pofle credi, antcquam &8
credi,

PRrOBATUR SECUNDO. Siveritaspr
‘cendo non lpc&urctctiam ad rationem [
lem fidei,non pai]br dari ratio cur alig !
datur: queram enim cur credas Deur
num,& non credas Antichriftum/falvas
dicastenon credere Antichriftum {alvan
quinidnoncagnolbit DC!H:qumidil"ﬂ%‘
fit,8&c.tcaugem non credere nify quod ¢cf
{cit,lquod;promittic &c. Deus,quarat, :
Unde tibi confter non cognoiceic DEUA
non promififle {alvationem Antichnltif=2
tandem refpondere d_cbcb.s,idmrcciedcr:}
nitatem:quia Deus d1x1t.“-ltcmqucidcoff"
dere pcrd:ticmcmAnrichriﬁi;qul:lid

ProsaTur TerTro. Sidictio Deiy 1O
oo Deo diceat]
o !

e

n

e

motivum formale fidei: Ex ;
~ s 1 1t
femus dicere: Nego. Scqued 'r';,‘“

: T E oris
quia quando aliquid nen clt rauo =

me




g

{truatur
Ut
quis dicat currente Perro

num elt, bene rel

d, quamyis ce
us dicere: N
Namhi
Petru¢ currit quia lig
( ZI\.LU\;Lf‘.'}l’("liin(_u'-'f_-[(

CLHT

}
sinm Dia

anfa

,ead compl

guan a0

103 predicatum aurem, ut fit veram,
L illo genere
I's, non hz
1S autein l"‘]"\ o) A I(
n\\J]J 'I;]I

quandam identi

e w.\l\] icenti:

b Sie

qgul 1alias P
i

cut q
Nego,idem eft, ac fi
t

enimnegagurnifi fal

y formale i iu,l;w. pars etia
d ejus prob:
liarun

I '.L'E ‘.[) 1im-
Sentent: quaz ad
tivaexcludendo veriratem in dic
¢, Sit

Difficuleats r-

rinfec ﬂr:n’fi f/fz'm ro ’n.ff‘
&,

arut

J

IROILTVHRRE fﬂ a

'[ Ocet Ripalda difp. 2 lc num: 3o,
A Jhnd objeétum formale & mmnﬂccum
fidei, poliit efle verira 1s Il'tn'm[cm crcdib-lmm,

rl:mn[um
Lo

vincidic cum

1tum autem recurrit

m credibilivm. Centra.

(f,,;j’ru.r 7

mieca

|
ad veritatem ingr
DicpxpunM eft.

cacredi-

FILVe;

oL TR i

] eiler actus ille fidei

Effer ut fupponitur non effet au-

le elt efic aétum fidei {

m vircutis cujuscunque, fine
] i

ellet.

tem, gquia 1Impo
mofgty

ne
ro.ficur §

motivo illi virratis, L'l'ﬂd relolvitur in hoc
actus [; secificantur ab obje-

asintrinfeca credi-
actus fidei fine (o
rasintrinfecacredibilivmnon
0.Morivo per modum ate
locnimnon L“LL \'(’1 It.x:;lh rinie

motivo:
}’“w"

h
lm(\

ul!

necy

rul -.lns'm.n veritas intrin-
At -h\, non dic

Neutrum di-

non eft majorra-

bl 15, 1100 etium omnium: quia
qu notivumnobis ullo modo

I le motvum affen
beiid | ed nobis faltemaliquo

lirinicea vericas, non E‘L",L;\

Difputatio T g

ullo modo motivum: nd itas
ttinfeca in rantum eft motivuin a ndi,in
1] norwn
lara & ey d eni 1 autem
"quzelt cor rminotum iho ad nic
firumintellectom inloc credibili, Unitas D

Divina, eft T ri

Prosavur T ERTIO.

In quantum move

1‘]!\_,‘[;"‘il“Tl]1l‘[l.:""\'l'ii("i“-‘ilﬂ LS —i crra cft vel

lem, quan loid e Xperior,
1

» YCI ]\111~ 1].',;!L?1'\\

eltmorivun auc raci-

Siidem

ongnatura

-

& eodem modc
mentali v. g. Scientia, motivium
norivuim Fidei

1

odem moedo mos €

non elt
niden

1, HEC €

illyin

4 motivam

cata re¢i

vel

1

Rty
olicnac
< 1 i G e i &
dem {uthicientem ad fidem.
¢ Ripalda. Quod virtualices

Lipalda d
auttoritas Divina qua

|L|1]‘t‘(..[
~

itatut de viccuali

m illam

;oncedimus en
Sed quarit

(.:?x;:u\ quia hicnon d
7

rin s for-

(pici
efidem
elt veritasi
formalifecfidem:

malifar

o i}
niccacréaiil

Osjicrr Privo Ripalda.  Objectun
ii.mwdmu:n & intrinfecum Conelufionis for
malis,poreft efle veritas ipli
&iva, quin immediate & intrinfece aflenfus
Conclufionis, rel vin'i'u'-m:'n-M-wlln‘.w]m-il_: at
aflenfus m\'ﬂ* riirevelan elicitus per fiden
eft effe Conclufio formal

us conclufionis obje-

DOE-
e

=.|~u., .
umin male & intainfecum aflenfus
everitas)

15 1: per

pfa myfteriirevelari.
TUR, IN i

prer \HI'I:\ terminum Cojic
enimnon {mr\,f} eflel

jorem pro
salis: hasc
fine ref] ifla-
uianon }:urcl}_u“ .,qmn Lcli‘...a.u:r in ly
/ frztuticiturex Lo !
Conlufio perquid diftinguer
!ﬂlm.l licis pi t~1"'w!il|n':'}\ ;
li

rums;q

unda foret ma

.mnnm & ;nf lufio.

non derermi
& fineillisk
ideo pon
!-.!] \m v

co ‘\.].l.,(‘.-,; 1 C

actur ;lll’kll'l(ﬁl- doveritasineriniécanon {JL
Morvim j i Icicnubicum, vel L:U"Hl(}ilu
non codem mo 1O Caneurrerct CUJ“H ac I‘ g

Siautem codem modo concurkeret ad fidermn,
quo medo extrahe-
nem hden |
Aflen(us Trinitatis fe-

(b) 2

10 Concurr;

i
1L ac

1rati

guentes




{enfum , elic
1ded, ac i allet
Audtoritatem

14c s non

immedi
juntintrin{ece veritatem in-
i, quid enim aliua? Minore
i: quiaimmemorese-

0 quam-

ramus Arciculos fidei. Jr

rium ad

riam revelationis, {i ea

tur, continud crederemus; ficutatienlum icieh-

1s obje&o fine difct

& "|L=.1<:m:_lr.-

deramus cum difcur(i. _
REspoNI Majorém inptimis fallam
m Catholicus et-

iam nacurah fidc
que tales &tus cha
non nifi revocandus fit
ad fidem; quando eft ficuc opottets qua diftin«
ctionon repetitu aéubus fcientificis.
Adincentum difficuleatis.- Negatut Minor,
recitamus autem articulos fidei, immemores
revelationis, memotia qu poflit fundare ut
icet fimus memoresii-
i:utanqu_nmdL:ﬁniLi\'i

if

ajunt,actumSehexum

pliciteillius revelarionis,!

pradicati inclufiin definito, licét non evoluto;
Rarro:  Quia cluando recitamus Credo if

Deum, {iquaratur ex nobis quate credis? re-#

volveret fe hic actas ex vi prefentis quam tune
‘r:rd;',‘i)rvfitionis]inIm-.,priucz't\'smn ] r‘?f!f‘z' Deé-
7 Rurfus fi quaratur quidfit Credo2in
fuppofita matetia refponndebicur per definitio-
nem: affentior quia revelarum. Verergoinil-
16 Credo, tanquam in definite, Dei diétio tan-
quam definitivam pradicatum includetur. Et
quamyis Deus neget concur{uniad memoriam
illam revelationis fundativa it ajunt reflexionis;
& evoluté (e habentis; hon poteft timen negare
concurlum ad memoriam revelatiofiis inclufz
iniplomet Ctedo, tanquam definito}, calu quo
velic elle a&tim fidei. Imo etiam in aflenfu
{cientifico, fi ille fit fimilis przhabito, debet re-
pcriri\{iﬂ:ttz'{its virtualis faltim.

Osjrcrr Tertio idem.  Priusquam *intellé-
&us allentiacuf alicui myfterio, proponitur pet
apprehenfionem auctoritas Dei re elans My-
{terium, caqueapprehenfione elucelcitrum ve
riras in cca exiftentiz revelationis, tum ve-
ritasincci remifla
apprehentione illi, poteft intellectus aflenrir

(terii,; quin eo aflentu ve

veritati inctinfece My
ritatirevelationis aflentiatiit, quod ipfum pro-
batur. Ea ratione cum fola apprehenfione
Myfteri non poterat intelleétus aflencivi My-
fterio: quiaineafola, non innotelcebat veritas
Myfteriiz atfolaadjunétaapprehienfionéreve
lationis Divinzinnotefcic veritas Myfterii,que
ancealatebat. . Ergo ea fola adjundta; porerit
affentiri, veritatifibi propefica, Myfterii.

Respoynerur.,  Negando Minorem. Pro-
batioillius Tranfitur quianon infert Negatum,

mict
{cdobRevelat
timur, {it vericas intt
aflencimur, ficrevel

Instaripotelt Pr

fenury Deu

Eroo potelt a
e |

VEeritarcim i

RESPONDETUR. €

iy
dendo totum: (g

i, fed Theol

ille atlenfus non ell
quidnon debet lemper i
Careruin |
[rinitater,
dei, fed (uppc
ipfo.Credo, faceret
tior: quia Deus dicic fe efle Trini

cft Trinitasutille dicit.

lationi:

quis ciceter Cred

s, effer illic 48

c lenfum;

implicite revelationi: {ecus fi Deusde
concurfum ad aflentiendum etiam impleitcs |
velationi; & tanquam definitionis rerminot |
clufo in definito: Jam enim tunc, efletnond |
aflenfus Theologicus.

Instat Tertioa Pari Prim A PARD
is non potett intelictus

{tentiz color
intuitivéablente luce, ac veroluce prafent
{entiri poteft, quin c® aflenfu; affentianite
ftentiz licis, ficutablenteé luce, poteft al
exftitiffe Jacem. Ergofimiliter pote
ti polt revelationem propoficam Mylter

anteillam affentiri non poterat; quin cogi!
revelationem deringat.

2 ESPONDETUR: T‘chandnco:ﬁcml:i‘.;i‘
Quia in calu Antecedentis alfenfusiliclda
ficus, habebit }'-i.!.'cwtirr!: {
ritatem intfinlecam. Jamatrema
prer vericatcmingri

cifiim ful [pécihcanvuiig

H :ir: cihica

1

ct '}7!

non haber
h
tivuin, a¢ coneurrit ad afienfumfeien

Sicuniba Parirvasecl Ex §oloamoredt
plici Bonitatis Divin® l:n[cfi moveri |
deteftationer cficacem peccatioppott
tati Divine, quam deteftagio mrumieee
mediate non :’e'rQ!l::ir. Frgo {imiliter |
incelletus, ex fola apprelicnfione AU.&:’
Divinz revélantis Myfteriu; maver
{um veritatis My(terii,nonre'p
fece Auctoritatem tevelanteml

srecidein & eddem modo con

fficu

100’




;Bi@ utatio [

rspoNDETUR. laritas non tenet.
jzqueyV rras habet & actus prele
prolequituramor bonitatem Divinam,
¥ 1

fugit ‘o-.p-:_mta ;li:,ath()C}:iL' ucrobique haben
fuum {pecificativam. S}‘F'Clﬁ;.]“\-’llil.\ autem
fuum 1 haberetr fides, fi veritatem incrinle
campramotivohaberer. Deinde quod attinet
ab nrecedens, licer deteltatio utcunque non
atingat bonitacem Divinam, attingit tamen
deteftatioamorefa,  Cujus{pecificativumhic
&nunc, cft bonitas Divina.

Osjicr QuarTo,  Propofita pcmpprt‘h&‘:;lnm—
nem fuafivam Auoritate Dei revelante My-
fterium,poteft voluntas imperareaflen(um My-
fterii, non imperato affen{u revelationis, con-
lequenterrefpicietur tunc veritasnonnifi intrin-
fecaMyfterin, Probatur. Quia voluntas po-
telt Deo praftare obfequium, non {olum in af-
{enfurevelarionis,fed epiamimmediateinaflen-
fu Myfterii. Imo hoc oblequium potius
cxig:tin i aflfenfu Mylterii. Nam voluntas
cbfequium non praftacin eo affenfu, qui non
eft fubditus liberrati ipfius; at toralibereas vo-
luntatis, revocatur folum in affentiendo revela-
tioni; cui pofito affenfu, non poteft diffentiri
Myfterio: quia lumine naturz notum eft, reve-
lationem Divinam efle neceflario conexam
cum vericate Myfterii. Quodautem hoc ob-
fequium, fitetiam f{itam in affentiendo imme-
diaremyfteriorevelaro. R arroeft. Tum quia
obfequium prafticum Auloritati creaca, non
tam confiftitin affenfu tefimonii ipfius,quamin
aflenfurei propofitz. Tum quia Hareticus con.
temnitAuctoritatem Deinon {olum diffentien-
dorevelationi, {fed etiam immediate diffentien-
doMyfterio. Ergo& Cacholicus poreritreve.
reri Auétoritatem Deinon folum aflentiens re -
velationi ;ifed etiam immediaté aflentiendo
Myfterio, obrevelationem fimplici appehen(i-
On\'pr'oi':o‘.:mm.

Quia

UL VO
UL.VOs,

O

Resronpetur. Quod poflitvoluntas im™
perare affen(um Myfterii, non imperato expli:
cirealfen{u revelationi, imperato tamen impfi'
cite & nonclare, inillo termino, Crede.  Licet
autemvoluntas prefterobfequium etiam in af-
fenfufidei, qui exhibetur Mylterio, non exclu-
ditur LIHN!]!l?[]qll]ill;III‘L'.I][LIS revelationiimplit

cite. Deinde negaturquod oblequium crea-
wm, magisreftatinaflen(u rei diétz,quam Au-

ttoritati dicentis, cum taxa aflenfus rei propo-
ficz, fic magnitudo aflfenfus ad Auétoritatem,
quinegaca negaturiplum principium quodam-
modo L.‘r.t'~ll1c:51'1'0[jnprinmpio. Negzltzoem—
tem cflenlusad rem diftam, erit negatio parti-
cularis, 8 quati Conclufionss.  Negatur, item
quodin humanis, rei propofitz credendoaflen-
tiri pollinvus {ine motivo, guia dictum. Negamus
item hzrenicum in tantuom effe hareticum: quia
difflentitur rei propofita, fcd quia diffenciturrei
propoficz, proutdiéte a Deo. De illa quafti-

[ =¥
one. Anfitlibergasinaffentiendo Myfterio fup-
pofiro aflenfu ad revelationem quid fic dicen-
dum, ex ahbi conclulis colligetur,  Efle fcili-
cer liberum illum aflenfum quia dereon
vad affentiendum Myfterio fuppolito aflen(uad
reyelationem, elt ex fuppoficione confequenti,
& exercitio Libertatis, L]‘a-\.l.':\crti[,’im'n liberta-
tisnonaufercied fundac hibertatem. Imo filibe-

nagio

re nonnifi revelarioni aflentiamur, majus erit
obfequium aflenririilh, quam Myfterio,contra
quam velic Ripalda. =

Taxncirhoc Argumentum. Anadaflenfum
fidei fufficiat implex apprehenfio revelationis,
nonaflentiendo revelationi. Er quidem fieri po-
teft affen(us myfterionon affenucndo illi reve-
lationi explicice, quia non eft ratiocur impliciré
factus alfenfus, non fic fufficicns, non tamenifte
implicicus affenfus excludi deber: implex enim
apprehenfiorevelarionis non potett effe forma-
lifaciva fidei; eft enim indifferens ad afientiri &
diffenriri ficur & E)r:,xpoﬁm) malitiz. ]_7,1'\':0 {e
fola,inratione fidei, non poreft formalifare af-
fenfum. Deinde Fides, eft aflanfus propeer,
adeoquehabens motivum,habetque fe per mo-
domfecundz opetationis, lecunda autem ope-
ratio, non eft implex apprehenfio.

Ogjicrr Quinto varias authoritates,  Sedil-
1xi1:)nn£1cndm](qudd aliguidindependenter a
di&ione Divina Formalii'ctpmflu pacee fidem;
{ed folum oftendunc idem cxcendi etiam ad ob-
je€taqua proponuntur, &non ad folam revela-
tionem,nccadid folum, quia Deus verax cft,

Pun&um Difhculcans 2.

An promiffio Dei prout condiftinia verid;.
citati, formalifet Fidena,

IcENDuM. 9uednon. Eft conclufiocon-
i traRipalda. _Qu licet concedat moveri
fidem veritatein dicendo & copnoslcendo, ta-
men d. a, n. 74. dicit plures-affentus fdei, illis
nonmoveri, {fed fola fidelitate Dei in promiflis,
ihzcdiftinguitur a veracitate.

Prosarur PrRiMoCenclufio. Quiaillafide-
litas prout veridicitati comirﬁl!?gu:_{llr\ & cflec
motivim ii.{uiqnﬁtms ut ﬁrppommr)&nun el
fer: quia ex motivoillo fidelicacis, non poflerdi-
cerehomo Credo. Quodipfum probatur, quia
Credo , definitive ! non eft utcanque aflentiri
certo: quiaalids ctiam Vifio Dei, quae
{us certus Fu.ctﬁ.ics;cnnﬂmdcrcmLm]u
ricum prxdicatum, quod eft affenfus c CiliSy
cum {pecifico,quod eftfides Divina. Irem: Cre-
do,non L'”Z-]ﬂ‘(.’l‘lllr:i'c(_‘l'toIEECVL\iu’.i‘-[C‘I'JLI
ipfum afentici cerro, non dicat forma
Credo,quaralis,inevide i
quod nihildicicde pradi
quecanfbitativisipfing C

aflen-

cum
atem
item eft predicari,
is intrinfecis, adeo-
10: eft eniminevis
dt’lltl‘utmillliﬁPT'L-:-:'V.‘L.‘.‘, r;un{eq-.n:madcrcdo.
E go conjunclio hujus inevidentiz cum asienti-
ot cerro,non formalifabit,nec conftituer idem.

(b 3

Non




Trs

af lE..1 “‘lll Ccrto

18

Neon etiam Credo, definitive eft,
propter locum extrinfecum: quia formalitas
rzcifa loci exerinfeci,n Il]!l!illlhll["l‘ﬂt pea:lh-
co ipfins Credo: locus enim extrinfecus, eft
Prt.w.ﬂtum commune, adeoque eriam ad opi-
niones & aflenfus noncertos applicabile. Ergo
conjunétioillius tanquam alicajus generis cum
alio gen c:uco,hund} affentior certo,non for-
malifabit Credo: quiaduzrationes genericz,
non poflunt fpecificare ultimo, nca,qmdquam
aliud oftendi poteft, quod dicat ly Credo, nifi
aflentior certo proprer teftimonium Dei.  Ex
quibusomnilmq. ProbaturillaSequela. Quan-
do homonon poteft dicere allentior certo, quia
Deusteftatur, non poteft dicere Credo. Sed
fimoveatur motivo,quod eft promiffio, condi-
ftina i reftimonio vel dicioné vera, non pot-
cltdicere, aflentior quia dicitur, fed quia pro-
mirtitir, prout promittitur diftinguitur ab .pfo
dicerevelteftariveré.  Ergo fi moveatur mo-
tivo quod eft ‘promiflio, non poreft dicere
C :

do.

PropaTu SEcunpo & Suppono. Pro-
milfionem {peétare etiam ad fpem, quoluppofi-
to fic formatur Argumentat, vel eodem modo
promiflio illa movet Spem ac Fidem, vel non
Ludcm. Sicodem. ErgoFides,eftSpes, ha-
bcnsi'cilirr-rmorivum{pcc1ﬁ<:"t1vum pei. Er-
gononeltFides; &illaSpes crit Fides, dabitur-
qt.c prazdicatorum commiftios {i non Cmfcm
modo fuml.,c 1promilliomover Fidem, non po-

ericquidquam al md.mmmmmh veritas,guam
Emwu mtcmntmtcllr&us

PropaTuR TERTIO qm.uik, affenfus vel eft cer-
tiflimus ex parte motivi velnon. - Si noneft
cerciflimus, Ergononeltralis, c.Lquolm. quz-
titar,  Siaucem eftcortiflimus, debebit often-

li unde difumat cercitudinem : Undeenim cer-
1o allenticur homo. Deum elle fidelemin pro-
miflis, non ex coquia dicitfe ralemn : hoc enim
negatRipalda, Non ex co: quia demonftrat
Racio illum efle talem: quia lm, aflenfus non
efler ex fuo gepere LLl{lﬂ]ﬂlU‘:, nec efler fidei.
\.mg(c\umumd iltius Adcheatis: quia ex-
-pntia hee nonnifi moralem certitudinem
fundare pwttﬂ Ergo recurti ad hoc debet,
quiadi cicfeefle fi mun,&cﬁ,nusc endo verax,
,‘: o non movebicur tunc anima ad fidem, in-

lependenter 4 motive veridicitatis prima.
(‘ 1iod Argumentum vide infra ad inftantiain

WA,

Qzjrci

]
acmu

per

r Privo.  Affenfus quibus pcrfvr
turaque 4 Deo promitruncut facien-
neut a fide T heol logica.  ldque pro-
oritas S. Pauli, qui agnofcie ad Rema-
idem Ahrahz, quz tamen innicebatur
ni Divine, aftum item [pei, precedit
fides Theologica, qua certeinnititur promifi-
i Divinz. Denique quia aflenfus quo per-
tiadeor, fore bonum 2 Deo promiffuim, quia a

1 3
(1a, €

nas 4
profil

Ctatus |

r

Deo promiffum éft, omni no c'? cettus & ohfy,
rus, innixus verbo Dei.
ad fpem & charitatem, fpec
hi affenfus non moventur i veraci n'rc&,v
tiaDivina.  Ergo timw‘ allenfus fidej
logice (ll];uO.rl'l\O‘.:.LUl aSa prentiaDiving )y
norin quacft diff Hculcas probatur pluri lu;g
Eoritatibus Scriprure. - Et Au”u[hm lib.s,

Civit. cap. 77. & S. Thom. L(Jn 3 In s
Rom. ubidicit. i

abic ad fidem, §

S. Paulusafl l”ﬂ. ille Lationg
firmicacis fidei Abrahe, gOnthn.lnoncn‘ul
potentiz Dei. Tullius etiam pro SextoRofs
haber. Nemo credit, nifi i, quem fiddy
pucac.
RESPONDETUR.

Recitatz ab illo-Audori
tes, non concluduntintencum, ad Hebe g
hilaliud dicitur, nifi qudd res promifla, iy
dem certiflimam & indeclinabilem cadat
autern quod morivam illius quaralis, ficpronil
fio, & ibidem 1r.folum vulr, quod Deusproni
tens, fit fubjeétum quod cred itur, ejusg
lizas allicitivam ut promprius credacur, Ut
& Sarafidelemefle credidic Detm, quitgs
miferat. Sed non ideo formalitercredidicgn
repromiferar, de hoc enim nihil haber§. P
lus. Etad Theffalon. & z. ad Timor.2
aliud habet, quam quod Deus fidelss, fic
&um circaquod verfatur fides,  Ang. €
loqui:ur deinvitativo & allicirivo fidei;quode
iam intelligicS. Thom. peri foxtmnmos}’.h
]?rm:mtb. cxpu;mm enim nos invitar ad
fentiendum ei, quod dicirur, ex motivo,
ficee cr_nqui fit fidelis, & porens
mittens. (,\l.lnq_u am {zpe nomine fcelin
nit veridicus. Unde infideles Reipubliced
cuntur, quinon dicunt veritatem v.8. dCC\f-'
juratis.

Insrat Primo Ripalda.
gumenti.  Eo ipfo quod Duls fi
tensaliquid promi ictat, {eclufd apprehen
terius atcribuei, peflumus |
efleinfallibilite iorvuummutr petl
enim,illijamnon defururam voluntatempots
rl:trmluc imfknm : ratione cnim horumedts
ctirur Deuascum exiftentia boni pron
butaautem conne XACUM ¢X iltentia rer pr
{z, luntmedia (ufficienn mulumaumdm-
&_‘uwmf ieuram promifli.

RESPORDET Fidelitatem pr(\n‘lﬂ onid
Divinarum dupliciter a nobis Nﬁm}”'
sorrag nonatiadtum! et
volungaris Divina. Deinde {ectind !L‘mf“‘
illa promiffio manifeftata eft 'l][l“‘” i
fumpra,eftincos rnw’cibi!:svint.m,uucoﬂ'
adtuutn ilins motiva,  Secundo modods
pta, maovere }mu‘l‘ fidem, Sed partiamt "‘
mrmmu}umc m: \m.\ {tara duas formalitates "

- manifeftationis, pracila foro
i non movet fidem. by

um il

fieltal

dicitur #

Pro minori &

i fariaem

]nprin‘.ia q

wals
moe

miflionis &
piormlimm' ut i
movebicratione alits formalizans




Di (pui:at

{eftath: frantem m r)*.r‘mrmu“ manifeftarta,
non movebit veridicitas Divina, tunc, ut fup-
onitlir, & movebit: quiaman tioilla,non
J.,,[m"‘;gl;;cyu-.r-.\vvrchdcm,nc!ld:cc:uiu Verum s
woenimaliomodo? Ex _w,f;fif-:;ji:fz,

)
ik

]

: Corrrcrtur Resronsio.  Eo iplo qrmri Deus
fidelis & potens 1]1(]L1|\1 promitrat, | promiflione
nobis n-\m{ eftata per veridicitatem, fe clufa ap-
l-cmm jone cuju que alterius attriburi,
poffuimus p setfuaderi futurum effe infallibilicer
id, quroc 1 Deus promittit. Secus {i hon manife-
fletur promiffio petv eridicitatem, & noninvaols
vendo hutaconnexa cutn promifli manife-
ftatione per’ veridicitatem,  Deinde eo iplo
quod Deus fidelis & porens aliquid promittat,
nolca iturque certd illius fidelitas & porentia,
]Jt'dua: emur ita futurum.  Secus fi non con-
ftet certa deillius fidelitare, & porentias; dequa
negamus certd pofle conftare, nifi ratione rmo-
tivi. ,ff\irz‘r.clx..:f, Refolvaturenimue placu-
erit illa creditio in Syllogifmum fidelem, feu
qlli formaliter vel vircualiter formarur in omni
altu fidei, indubié in tali Syllogi{mo ponecur
hic terminus.  Deuseitf u{ci:s&} otens, cujus
affenfus cum non poffit fieri ex fola promiffio-
e, refolvi debebit in veracitatem divinam:

w o nonilliexclufa ucvoluic [\Il valda, ficttune

aflentus fidei. Etcerte ponatur hic Syllogifmus.
Dulac'lndu_hs in promiffis. Sed hoc promi-
y hoc fier.  Unde illa major confta-
bit; nen ex eo quia promifirfifore fidelem : for-
1 mentitur promittendo fe fore fidelem,
lebebistecurreread veridicitatem. Mi-
retiamilla. Sedhoc Deuspromifit. Un-
tibiconftar, nonquia dixic: quiaqurerce-
ftar; nefcisan veré dicat quod promiferit, Un-
de & hicrecurrere debesad veridicitatem.

InstAT SEcunpo Idem.  Urcredatut ‘iwrcmi[‘-
fionibus humanis futhicic hominem promitten-
tem aporchendi Adelem & potentem exequi
promiffa. PLam&’ml)lnmsummdlcuidum

ResronprTur,  Inprimis Antecedens falfum
Ch,-.mnunm m humanis Ly Creds refolvitur
quia 4 Paritas etiam non tenet!
quiainhumanisutcredatur prom!ﬂin, non de-
bet ficri affenfus certiflimus, quod promittens
ficfidelis.  Secus eftin fide: qui affenfus cer-
offimas; quod Deus fit fidelis , cum non poflic
haberi, nifi propter guis dixit veritas prima, fic
ut veridicicas Divina, debeat effe refolutorium
ffenfus.

InstAaT TERTION

Ixit ;.l{t.

:z}.‘l-\h.
Deus videns fuam omni-
poreiitiam & duutum efficax deexiftentiarei,
m futuram infallibilicer, Pr"o eriam
omo fciens Deum omnlpurcntc maé dcccr.ﬁr’:-
terem dare, certo fciet dandam effe.
Responnetuit.  Confequens efle defubjeéto
non "wwprmcntc. Negatur enitit/quod iH(iL"
pendencer 4 fide, mmtuuc"cl,dlcxtatl potlic
uofci notitia fundante affenfum C"'l’iﬂl!'i.\llm_.

o 1. io

Deumeflefid
in illo a&u Divino, non inv
quoc | h: :b-"lrn‘-ﬂ poflicex 3

D

Difpatitasetiatn elt, q
Ivitur quidquam
Uml“l

fcn-

Credo, ex vi
yd non imp
BTTH e T 15+
Quia involvit ly

¥
CCrel fam autcin :

w’.. finitjonis, v.‘.n'-.\h'it a]iqmci. quc
tat fidelicas. ;
querationen haberur in ptira promiflione.
Secunvo. Effe difcrimeninter pro=
miflionem Divinam & diftiohem quia dictio
feuteftificatio conneitur cumreaffertamedio
judicio intelle Unde adhoc requiritur, 8
wud citas & fapientia. P romiflio autemcon-
neétitur cum e promifla medio affectu volun=
tariss requiritque & fidelitatem & potentiam.

Osjrcitur

Sus,

Concedoefle inter hzeduo
difparitaters, Negando tamen ex dictis, utrum-
que horum habere vim formalifandi a&tum
Credo.

Orzjic Demus hominem inres
busaflertis mendacem & ignarum, fidelem ve-
10 & potentem in promisfis: Is‘quidem eritin-
dignus fide in iis qua ‘cﬂmﬂtm: dignus in iis
c]lﬂ' prom-trrr E rgo & f:m_llr‘h & pote ntia
p soffunt form hcipmnn[lulmn fidem, feorfith 4
veracitate & (cientia,

REesronDETUR,

yruk TERTION

REespoxp Etiam in humanis tunc hon
fore fidem rigorolé, quia illa definitiveé eftaf-
fenfus: LQuia dicitny verdled fore nonnifi{pem.

Deinde paritas ton' tenct: quia fnon repughat
inhumanis affenfusfufficiens,ante Ccuulsac,hlm
{pei, quamvis non ml!cactv:’.quﬁxo Quia
autem non pote st haberiin vn, :munm sintelle«
@ualis cettisfimus, nifi quificfidei§ pofitoquod
detur certisfimus aflenfus, hec lolo debebirefle
fidei, qua fides, quiacx m&ls noh poteft aliun-
deformarinifi propter motivam guiz dicitiy ves
"":hucmotivum ab i‘,}o; ¢tu refpici debet, cutn
tamen cenfear Ripalda, non refpici ab illo actu
fidei; illud motivaum.

Pun&um Diflicultatis 3,

Duomodo formandus fit Conceptus veris
4
iatss 24 imaindicenyo?

‘}ICT UM fupra: n tefpetetut vericas
primain dicendo;erit Deitas ipla, quae cft

prifcipicm ponmentic ndi, fed dicendi confor-
micer ad mentem.  8i autem {peftetur veris
tas primain dicendo, prout fubeft noft
fq:ribu;,(-s'izi'nnn 1lir21_sqi‘.3:a{\1m pe
pullulans ex Deitace; nata ringipiate
nem, nonnificonformem menti.

RosMER ut eltendat ver
feendo (dequamos ) non [pe
fidei; icadifcutric,

Ponit duashas veritates, ne mpe in dicendo
& cognofeendo diftinétas efle; gongipiuntut
enim per ordi ad diverfa connotata, Ft
guiafi Deusnon foret verax indicendo, non!{
queretur perlocum intrinfecum; quod nen

(b} 4

§ cons

NS,
lecutios

atem in cogngs

ad motivam




20

recveraxincognolcendo, infertque exinde ve-
ritatem Derindicendo, non pofle ferri extra id
quodeft verumin re.  Sicur actus profecutio-
nisnon poreftferri extraid quod eftbonum.

Quare licer per impoflibile Deus cognolcate
rem aliter q-.l.m'xcﬂ'. & velic illam revelare, non
poflet id facere ; quemadmodum {i per impoli-
bilc exiftimaret chymeram efle poflibilem, ni-
bilominus non poflerillam producere; quia elt
extra objeGum adzquatum omnipotentiiili-
us ;ita ex proporeione, nec pofiec dicere falfum,
quia falfum eft excra objeétum adaquatum ve-
ritatis in dicendo.  Unde per illum veritas in
dicendo, elt veritas prout dererminata, dicere,
nonnifiuteltinre.

Dicenpumc(t, No# recte pradicto modo for-
mari Conceptum, veritatis prima in dicendo.

Prosazur Privo, Quinﬁcfim‘.pravcrica.\',&
cfleut fupponitur formaliter veritas in dicen-
dos hoc enim habet explicatio Rofm. & non
effet, quia de Divinis conformiter formamus
concepeus, feclufis impcrft:t'l'inﬂibus,uc deCre-
atis, ut oftendic Indu&io, probatque ratio.
Quiafemperincipitnoftra {cientia 4 manifefti-
oribus s manifeftiora autem nobis funt creata.
Cm-nquc:dﬁcridcbcat pcrdil&:urfum,d{:betnf'—
fuminotias,quodeft quid creatum, ut devinia-
tuc ad ignorits, quod cft increatum. Porro
veriras in dicendoin Creatis, non defumitur in
ordine ad hoc, qudveruminredicar, fed quod
non mentiatur, (euquod non dicat difformiter
ad mentem.  Ipfa irem oppofitio veridicitatis
ad mentem.quodeft contramentemirio,often-
ditquod veridiciras defumarur ex conformitace
admentem. Unde quamvis aliquis dicatcon-
formiter ad objcéum, & non conformiter ad
mentem, dicituradbucmentiri, licetnon dicat
falfum fed falfo.  Hzcque acceptio vocis elt
criaminter Recentioresex quibus Ripalda ex-
plicans quid fit veritasin dicendo difp. 2. Num.
8, ait: Peritasindicendo gna Deo repugnar fallere,
alind nobus, guam ipf¢ judicat, [fuadendo.

ProsATUR SECunpo,  Tum qu:aill:l veritas &
diceret conforfoitatem cum rebus quﬁ veritas
in dicendo eft, & non dicerer.  Diceret qui-
dem ut {upponitur non diceret autem: quia
quodveritasin dicendo qua ralis dicat confor-
mitatem cum rebus , ex nalio illius pradicato
intrinfleco habetur, camfalvari poflic per praci-
fam conformitatem cum mente.

Tum quia Dictio illis competit, quz fuppo-
nuntur nofcere intellectiveé unde omunia brura
dicuntur muea, quamvis barriant, balent, glo-
citent,quidinillis,non fupponitur noritia Intel-
le@iva. Ergo fiilla veridi&tio eft d:tio, non
potent efle dictio, quin I.:ru:fnp'rmnnt ex condi-
tione 1}"!ius dictionis, notitlam {eu menrem.
Cut ergo diftioqud ralis, perordinem ad resita
{e habenres fumernt # Thm quia formalefidei,
debetale poni; quod fit lecundam dignitatem

Tra&atus L

affenfiscertisfimi.  Unde 6 dareryy
cavel pfittacus,qui non poflcy fallere o,
diceres allenfus proprer verbaillins nop
{enfus fecundum dignicatem affenfys ¢
mi: & tamen talis nonnii verigas,
Rofmer, pro motivo fidei.

Quod aurem dicic Rofimer, ad credendyr
Deo requirt locutionem,qua fitexpresfiy
uis loquentis, ad infallibilitater lz\;mm
non 1'c{q_uu'1, m\]lic expresfio mentis; q‘ludii
quanidicit.  Non convingit. Quiafiadfijen
mmrcqui;':mrcXprc‘i[inn'mxl'.i\\(h?i'uoi\ﬁ ll
qua talem lutficit certitudo, qu.a]cmk. {fert ‘-‘,
piiLt.wu_s: quiaille eriam n:u]pn!!‘cu;imu;
di;_:‘crc,!:‘dufoquc pradicato Deitatis,quep,
cile pc‘rilium non refolvic Aidem: rale CTIEH‘:‘J:\~
vum fidei per Rofim. quale motivum eflipp,
tus ille pficaci. i

Prosatur TERTIO. Ideoralis veridicitasp.
nitur 4 Roimer, ut fic fola relolutoriom fie);
non poteftautem cilc: quia fi quaratur, que
nonnifi verum dicis 2 nen tantum poreltieey |
ad ejus naturam; (ed eriam, quia mensiovab
cxl)rc[!'a, conformatur eciamobjetto, Emg
poteritin hocrefolvi illaveridicitas, Ergﬂux
refolverur _ Ad eum modum: quio, quim :
ratione‘poflum adferre cur homo fit il |
non tantum quia eft rifibilis, {ed etiam qo
admirativus, firutadmirativam, fic in qued |
{olvitutrilibile. |

DIFFICULTAS I

An veritas in Cognof.e.do fit eriam]or-
miale Fide1?
Icenpu eft.  Feritatem primom i
gnofcendo ingreds etiam rationem forman
Jide:. i
ProsaTur PRiMo cotmmuni argumcnm‘ i
desnoftradeber effc fammé infallibils, St
cui nullo modo (nbefle poffic fallum, ut i
conftabit., Ergo debetha bete pro motiv
mali fummam veritatem, non folamndi
fed etiamin cagnofcendo, Conlequentidf
batur., Quianon potcft aliquis movena?
dem fummé infallibilem, nifi iplias [:j‘;]"
Autoricas qua moverur, {it talis, ut lic e .
bileillam falli & fallere: nam fi akerutunt
iftisdefir,adeoquefinon po[lbtqtl]dlﬁlm}-‘[?“‘f
cipere, pofleztamendegipi, non immeti i
ceptio [meratur. Sed Dei Auttontas “'
nonyoteft. Ergoad:llam [pectare debet, ctif
veritisin cognofcendo. =
PROBATUR SE CUN DO Id ing%‘cleUT for
fidei, quod pro ratione credendiadfersp
Sed veriras in cognofcenda pro rationeerer
: {icarmihi Densite
pdebir ¥

P

v

diadterri poteft: quialic I
de; p«-l'l'\u'm illi dicere qtlﬁfc-"“'f.“"
us: quiaegorenon fallo, poflet FCP“"CT‘.V
atura, guamvis non velis me fallgre, nete!

resip(a irafe habear, & tunc refponderet L] |




lionitater ‘-i'<l 1{l1s rrif]
1 Aigl iatem aiicnius ccrti

0 fide;

[ Qe

OsjicirSecukno. St haberet homo poten-

tiam locutivam;, ita allizatan
5

10d eft a paite ¢

naamecnr

4d verum, urnofl

poffecloqui, nif id q
h

Waramuae (UF ciet
A0CTCMUS IUITICICIS

diy I

l_‘_’l‘.--')‘., enao.

querectur enim ut plictacis fupradeferiptus. Pa-
S

A | 1 B BT e ey s
nhil €liet réperire

{
lolv

1ICa VCI'L, in quod re retinn

1 [olumre .L‘iL‘"llLi!]‘{'-"'"\-

upremus Dominus,:

i
fidens ro etlam

le

Quia formalé
¢ affendendi, nor

18 111 dicend

0 dlif
ncludic veri-

rum; & hiiic eft per Accidens, ive {it in n?

fenen

ter; qualicer enunoiatuft,

titurfides:

dum, quo nonma {
; ; I R
telolveretucin dadmirativitacem.

DIFFICU

A Verita

I

).i"\lLl:

1

f

131 VELINOLC

13 nea\
1§18
L
1B
AR
main

ETAS 111

: i
rinale |

T e grt:
LA

(\)l':,u' 11 10CH-

f

le tileithum re

olvitiie in verinofcitivitatem; enid

It




Traé

identificantur; & ita diciturhomo
effe admirarivus, rifivus; quia hze
omniaidentificantur eflentiz hominis, non di-
citurautem homoeffe per effentiamrifus velad-
miratio quin[;:r,-[imrm!mn(‘gnnmrlc:arlﬁc.ﬁt:h"
homini. lil'r;‘.tiuc{l,qLii.a[i idn-n[iﬁ ancur ef-
fenriz, funtellencia.  Sifunt effentia, ficut el-
fentiale eft effentiz effe eflentiam, & per eflen-
tiam eft eflentiz, uc fic effentia; ita &'pr.rdic:o.t;l
effentiz, crunt effentia, & per eflen-
tiamconvenient. Ql_m{ll.ilt‘['ﬂ veritas qua cft
conformiras menti & objecto, np;mf"ru-qucro
fitiva ei, quodelt di ifformitas rei & "Lﬂfll‘nu, eft
prtmmmm identificacum, ficut & rel rqm el-
fentizDivinz. IdeoinDeo veritas prim ade-
{cripta, eflentialiter erit DEUS; compduquc
Deo pereffentiam,elleillam veritatem primam.
RKevolvendo autem mentem ad creata. Quam-
vis certum fic ea qua {untidentificata efle
vialicer illa ipfa, competerequs per efleniciam.
Mulra nihilominus funr, qua: nec identifican-
rur,mccompwmcpct flenciam, quantumvis
in fe nondicint ....puh&:o..cm, id :pm"n de-
pofwm\. patura entis limitari & finici in pcuc-
ctione.  Porrd Deitas habet quidem ritule
idencificationis, utilli predicatafua per effenti-
am conveniant; infuper ut illi identificentur,
habetticulumillimitati Entis, eflentizque per-
fe&tiflime 1n ratione eflentiz. Quam ratio-
nem Parres appellant pr-faqus eflendi., Cum
autem nominc effentiz veniar id, per quod in-
telligiturresinfuo efle conftitui; fi pofico defe-
&tu- cujuscunqgue pmn&mms, nondum intelli-
gicur resillain {uo effe conftitui, certcilla perfe-
&ioeritinreeflentia ; cCompetetque per effenti-
am. Quia aatem pofiris omnibus pradicatis
perfectionibusque Divinis, nondum intelligi-
tur conftiturus in{uo efle DEUS, nifi fic veritas
pm'm fic uc illa veritas, fic cchntmurm DELUS,
feuellentia Dei; efle queillam veritarem, com-
petet per cflfentiam l.)m sitautfi compateturil-
la veritas ad Deitatem infiniras perfectiones
continentem, qua etiam conftituunt effe DEL
dicatar efle d€ effentia, eo quod comparetur
tanquam contentum ad continens.  Siautem
comparetur titulo identificationis erit ipfamer
effentia Dei: quiaidentificationon habetunum
cui identificerur, & aliod quod (e identificer
fed utrumque eft identificacum, & cui identifi-
catur; co quod identificacio fitunicas, unitas au-
temindivifio, indivifio autem qua talis, non ha-
betdivifionem : confequenter necpartitionem
Inquod&Cui. Ideoidentificatio fpectato ti-
rvh) identificationis, non habet Cui Id(‘:l‘itlhcu-
tur, & Quod nonnifi ideauficetut :confequen-
ter & veritas prima, titulo identificacionis, non
tancum erit de eflencia Dei fed & effencialiter
Deus, & hunc Deum, fecundum quod eft ef-
fentialiter veritas prima, & fecundum quod eft
cllenualicer Deus, illaveritas, dicimus effe For-

[\
e

——

[}

1lam,que

per effentiam

identi

tatos L

mal hancqueipfan
mus Veritacem primam in effend
explicandum.

Exrricarur
in effendo,

ultimumrefc

SECUNDO. Ve,

fecundum hoc terminyg,
{ Quare Deuge
Relolubilitas pra arum § 1
non [olum Creatis {ed & DHM ol
oltendithoc induétio, quia :
inadmirativum, admirativam in ratiog
maliter,rationale formaliterin
liter refolvitur; fed & Creati
ommpmcn tiam, mnmpmrmU
nem refolvitur, & f.]": e Hillqlm Raticw
quia rc‘i_\lugn ras nihil eftaliud, nif neXus g
dicateruminaliguad determinaca erie, gy
Lll'lumIL.ppnn'l aiiud, deveniendoad
terius non {uppofit
omnia fimul & figil
invelvant imper ‘
adeoque &iplarefol m]uu pradica ’g,
venict Deo.  Exquaip! (a definitionea
aliquidrelolvi poffit,& aliudut fir
folutivum ; debetinprimis efle inerill
’lliqm qm:uum anum refolvacur in alid
ipfa exigentiaipfius ly vnum &ali ud p! 1r,..,;
requiricur : qumpfum itas definitive eftum
&alind. Accipi nm‘qurmm.nommﬂ
cam quz eft refolutio manifefta: ficurin

slutorium

2eifefloyy

18- € nih)
ain llimyge

ivum i"r illo g

tur terminus, a quo fit Icmlucw &mdm,, l

fit, qui terminifunt duo, a du}nu; p]mlmr
involyentes ;ita 8 haec prupolc onatarelolui
plaralitatem depofcet.

Deinde ad eandem refolutionem requi
ut intaliquo modo idem, feu ex cadem ¢
ftendic hocindu&io. Etita UbiquitasDeite
folvitur in Immenfiracem, non in Pezdefni
vitatem, & Crearivicas refolvitwr i On
tentiam, non in Immenfitacem, & Ra
quia cum haerelolutio, fic refolutio ema
emanartum, cumautcm omnce prmnpmm am
cocujus eft principium, debeat c{hl- aliquom
doidem, ratioillins communisp
emanans continet perl feGionem emanatt
ﬂLIECIl'Iii'!!}C"‘ L"Jl'll[l:l]ﬂ(:ﬂ tJLIJLthﬂfm
bene eflealiquo modoidem. Deniquezde
{olutionem requiritur ut deveniacor ad al
primum in ilio genere, quod pmlntltuL.L
Wam rationale radicaliter eft pmmm in lne
hominis probat pr oporti joad relolucionem
gisnoram: q‘ 1actiam in Phyficist wnlurtk
inmateriam Phyficam; matetia autem Dhyia
eft fubjectum primum. Cumque £clo
Phyficafiatin primum; prupmt:onmct
lucio Metaphyfica, debet ctiam efleinali
primum.  Ratio quia hzcrefolutio fiti
cipia,& cumnon detur r]ro&‘iusmlnhml
caufis & puumm, mb' bunt illa oo

o,

confummabilem; i confummabilem, habe
bunt talem, ug deveniri poflic ad prmum:

f
[V}
~




D ifi)utatio 1. 23

-titaliis i .‘}‘r.l‘d s& pct‘fbﬂ'hr
L{bin‘.w:}:mc;mmpctcté‘x:“f'n:rit:m modo
ini cum aliqua communica-

urplures k a
n'cadem ferie, deveniaturque uique ad
primum in illo genere; hoc autem totum in
nrfenti haberur: quiainter veritatemin diceh=
do, & cognofcendo eft manifeftaalicras; incer
::Emm![‘iwcriratcz;&:vcritarcm i_ncﬂc'ndo;_cﬂ:
Jlictas non minor faltem, quam {it inter ratio-
.ale formaliter 5 & rationale radicaliter; intet
uztamen eftalietas,  Dartur item communi-
tio: quia omnia adunanturin Pmdica:o\"{:-
jeati r.?évcnimrquctandcm ad pti mum: quia
devenituradradicem illius utriusque VEItacis ;
idquein linea veritatis.  Si devenitar ad radi-
cem; devenitur ad primum: hoc Jplc}l cnim
non effer radix in illo genere; fi non eflet pri-
mauminillogenere, Confequenter veritas pri=
main effendo cum fervet refolutorii condirio-
ges, eritrefolutorium,  Undefiquaratur qua-
re credendum Deodicenti? refpondebis, quia
elt verax in dicendo.  Si quagratur, veré qui-
dem dicir, fed reftat quarere anvera?re[ponde-
bisdicit vera: quiaeftveritasin cugnolcc‘ndn;
reftacquaerere,und :nbcntmw;ut‘i;il)cui(ltvc_‘—
taxutroque modo? Refponderi pore(t; quia it
veriras pereffentiam; &:cm:-.mtiws‘il!anu‘n ve-
fitacum, €X Vi prima veritatis in cﬁcudg. Et
fic fampta veriras prima, nempe ita rc{oluti\_ra
utriusque, dicitor anobis efle Veritas prima in
effendo; dejqua quzritur an {ic ratio formalis
Guefideiquo erat explicandum.

Fxprrcator Terrto. Quod veritas pri-
ma in eflendo, fit verirasabfoluca, effentialiter
conveniens Deo, fupraquam fundantur verita-
tesrefp 122, nempe,veritas in dicendo, & co-
gno:gc:w.io. Ratio veri ut fic, communis ad
veritatem, tam quz cft accributum, quam
quamcungueaham videtur definitive effe Rasio
s, iza, fient s Quod probatur; quia fiunicui-
‘(-.mmcu?.ar?\ulrnti&'!’Pccici,c& quid com-
cat rationem J£a Stcut s hocipforatio

=

g

y
mune, utdic

eft generica: quia pradicabitur de pluri.
cie.  Rurfusimpoffibile eft ediam con=
everitatem fine conformitate, conformi-
utem ipfa, eft ratio ipfius JzaSients hinc fic,
timpoflibileeft, concipereveritatem fine
itate, itanecfic poflibile conciperefine
icut, - Cum autem 1pi'um Ita,
it relativam, {ed etiam abfo-
im.  Undeduo Jza, Sicut in ratione albedi-
nis, non tantum dicunt fimilicudinem; fed &
duasalbedines,hoc eft,lea,Sicurutriusque qua-
]?::.tir,cl‘.:;L‘dU :\Jtul;t;u:es‘.untqmdabfohitum.
Confequenter etiam ratio i})lrll.i:.[i:d, Sicur veri-
tatis, non folum erit qind relativam; fed etiam
ablolutum.  Quod etiamrefpicit illud princi-
pinm, quod relativa fundenturin ablolats ; qui-
buspofitisduo praftanda funt.  Dividendi eft

nonfolum

veritasutfic, deinde advertendum, an tandem
i:wl)g'nilﬂh.k'-!i'ma:ur:ﬁ veritatem in eflendo
camque abfoluramatque adeo primam. Rat##

ipfins ita, Sicus (e verias, dividiturin arrributas
dem & intentionalem ? Attribucalis eft, que fe=
quitur ubique conditionem Entis. Intentio-
nalis autem veritas eft, qu i'cquirurinm1ris\nf:s
& intentionativa. Suppmm autem nomine
intentionum, venire intelle&tiones & volitio~
nes s intentionativaautem erunc intellectiva 8
volitiva, 'L'J'lx-:dcn:t‘ni}.\i'ixmv:rjratcmintcmio-
nalem po‘_lun‘.m111‘11m{l\-].lcs'c in veritatem ins«
tentionalem refpectivam & abfolutam. Inten-
tionalis refpectiva, adhuc dividi poteftin veri-
tatem in dicendosfen dicentem. 4 ficut eft
in motitia, & in veritatem innofcendo feu im-
portantem Ira neticiz ad Sicur objedti. quzx ve-
ritates funt 1cfin'nihv£‘. quia concipiuntur ad
aliud, & tanquam potentie ad actus, Dividitur
deindeinveritatem abfolutam. Curenim hac¢
divifiorepugnat? pl‘.l:ci;mc“ refpectn DEL; (ub
cujus nomineablolurx yeritatis, in Deo venit,
ex acceptione termini, Veritasih elfendo; &
quia nb!olntai'cmpcr(umprimn,c:nnpnrarf: ad
refpectiva,  Et hanc yetitatem primam, dici-
mus etiam cfle rarionem formalem Qua fidei,
fupraquam fundacur & veriras in cognolfcendo
& veritas indicendo; tanquam veritates relpes
étiva fupra abfolutam. Quecumnonficacci-
dentalisDeo, eritnon itcunque vetitas prima
{ed vetitas prima in eflendo, & pereflentiam;
dequo quzrebatur.

Appo hisomnibus.  Non fufficere recur=
fumad veritatem primam in cognofcendo radi-
caliter fumpram; quialy radicaliter,in explicans
dis conceptibus, illi formalitatiaddi deber, quae
ex modo concipiendi, nonhabeat in illo gene-
te priorem.  Unde nee redté definitur- homo
per admirativum radicaliter fumptum; quod
ctiam alias eft probatum. Jam autem veritate
primain cognofcendo, datur prier priot forma-
litas veritatis prim in effendo.

Pravrrro TERTIOLicet Antiqui Scholaflics non
refolverint fidem in weritatem primam i effendo
explicitisterminis simplicitis tamen, ¢ aguivalen-
tibusrefolverunt: quia relolverunt idem inve-
ritatem primam, nomine autem veritatis prima,
venire {tri¢tc veritatem primam in effendo,
oftenduntadlarz explicaciones. Unde etiam
S. Thomashicquaft. 1. art. 1. pro ebjeéto for-
mali fidei ponitveritatem primam, fine addito.
Primitas autem ex diétis competic veritati in ef-
fendo. Et n';fci‘ilus q.17.att. ¢ docct,quodin
qualibet virtute Theologica, formale objedtam
ejus, debeat cfle regula in fuo ordine fuptema,
& nonindigensalii, ut in Charitate fumma bo-
nitas, in Spe fumma fidelitas; in Fide fumma ve-
ritas; (lummaautem erit, i compleétatur verita-
tem ineflendo,

Pun-




24

Punctum Difficuleatis 2.
Proponitur ¢s* probatm- Conclufio.
IcENDuM ¢f veritatem primam in ¢fféndo
flipr s explicatam, ingredietiom rationen for’
malem fidei. - Eft Conclufio quamviderurinre
docere Auareolus in quantum in motivo fidei,
recurritad Deitatem,  Videtur etiam illamin
retencre Ripaldadifp. 2. num. 103. fub finem.

Propaxur Primo Conclufio.  Ratio formalis
fidei, debet effe fumma veritas,hoceft ralis, qui
inratione veritatis, nec major nec dignior dari
poffit.  Sed talis'non eflet, fi rationem forma-
lem fidei, veritas in effendo nen ingrederetur.
Ergo. Major probatur. Tum quia fidesCa-
tholica exviconceprus {ui, aded eft infallibilis,
utnon magis fic impoflibile DEUM non elle,
quam fidem Catholicaminfullibilem non efle.
Jam autem fumma infallibilitate, eft necefle,
DEUM effe. Tum'quia Omnis alia veriras,
quznon eft omninomaxima; {ed eft minor ma-
xima, eft veriras fecunda,confequenter non Di-
vina, 8z ulterius debita alicui creaturz, tandem
non principium virtutis Theologice. Tum
quia citatusS. Thom. quaft. 15, Art. 5. ad 2. do-
cuit formale objeftum feu menfuram virtutis
cujuscunque Theologicz effe fupremam acpri-
mamin [uo ordine, hoc ¢ft, quz ance fe aliam
nen habear,per quamregnlari & menf{urari pof-
fic.  Minor principalis probatur, quia Veritas
quaincluditin {uo conceptu etiamveritatem in
effendo, eft major & dignior in ratione verita-
tis, quam fit ratio:quz includeret folam verita-
tem primamin dicendo & cognofcendo, quod
ipfom probatur.  Tum quiafi per impoflibile
itz du® veritates darentur, absque illa tertia,
noneflentequedigne, quam fieffent uniteve-
rirati primz in eflendo: nam hzc, fe fola, ad-
fere aliquid, quod duz illz priores non dicunt,
Tum quia veritas in cognofcendo & dicendo,
eltdignior {ola veritate prima indicendo. Ergo
etiam veritis prima in c-ﬁ'cndo,dignior CIIE,
quiamilleduzfolz. Tum quia etiam fcienti-
fico quﬁraii,c(;nvenir efle veracem in dicendo
& cognolcendo: fi enim res non cognofceret
ut (unt; hocipfocircaillas (cientificus non effet:
& Ui cognofcens aliter dicerer, quam fentiret
non procederet uc [cientificus, fed urdeceptor.
Ecclefiz item convenit utraque veritas: nam
Eeclefiavera, necin dicendonecin cognofcen-
defallipoteft. Cumtamennecicientificince
Ecclefix veritas, fic veritas fumma.  Ergo ap-
patetin illis duabus veritatibus, non ftare fum-
mitatem veritatis.

Proeatur Secundo Argumento Negativo.
Velrepugnat veritas prima in elfendo condi-
ftinétaa veritateindicendo & cognofcendo, &
in quam he dua refolvantur vel non repugnar,
Si tepugnar. Contra. Tum quia non ¢ft,
nec potelt oftendi in hoc implieantia. Tum

Tractaeus L

quia veritas prima in effendo eft perfedtio ¢
pliciter fimplex: fmclms, enim cft ¢ff !

temprimam per effentiam, quam per ag
Ergo eft pofiibilis.  Tum quia $i;
veritas primain effendo, nonrefoly

o0 .J-Jn.;,;
i ? % CTCtUr iy
le;iplumagerein cadem linga; agere pi -
pericirin dicere, & nolcere; &tamen 1eere
. =Y ‘-- o~ 2 g 2 i ‘t )
uil,uuu.hicih.._ NEC repugnit utlequatyy gy
fesinferig veritatis; adeoque i
fendo. Siautem non rept
- . ¢ - . i
necullam dicic imperteétionem,  Frop
5 : 5 -~ : R b
in Deo. . Hac 1plajveritas in eflendg |3
inDeo.  Velpotelt efle motivumfidei
poteft.  Sinon poteft. . Contra, | Ty,
pulla in hoc implicanta. . Tum quiz g,
; g il : quia, i
qux veritates poiiunt efle motiya, Eroo g
5 () . i
hac,eo quod omnibus videatur hoe comy
re, ex generico pradicato veritatis. Tup
Deodieenticrede mihi:quia tanqua veri .
main eflendo non poffum te fallere, oy
certe diccrcCrcarumnoncs;nccpof':':-'.‘
turaexcufare. Nolo credere, vel no
credere,quia eft illegicimum motivam
enim illegitimicas illius? $1 autem porelt
motivum. Ergo& eft: quia incredibilot

i

in aflignanda formalicate motivafide, eperbi |
liin Deo, exclufiffe aliqua Deuma rationsg: |
vendi fidem; quz alids naca (unc movere, &
nifi oppoﬁmm revelatio, vel Avéories e |
vincar, pra:fumcnd um eftde Deo, quodegt
conformiter ad exigentiam {varum formalie
tum, ficut & alias agic conformiter ad exig
asrerum, unde eciaminfercut finem a Deo o
mointendi, deduci turque in tereia Parte,vealk
rum fuifle Chriftum quancumvis Adam i
pecciflet, aliaque in aliis materuis infer
Ergo cum alids veritas primain eflendopoli
efle formalifativa fidei, de factoeft, cuming:
peficumnecauétoritas nec ratio Urgeas.

Prozatur Tertio.  In quodrefolvitur ficesid
eft motivum fideis refolvicur]in vetitatem i
mamineflendo. Ergo. Minor probatur.
quod ipfaveritas Dei prima, qua luppenitite
{fe morivum fidei refolvitar in racione ve
inillud eriam ultimo refolvicur fides. Sea vk
tas Deirelolvitur in ratione veritatis, Jn_m!‘-'
temineflendo.  Ergoetiam ulterits & fided
illam refolvetur.  Major probatur. Exco®
tioncipﬁusrciolurorii;q:.immlodiplmmnu :
riusrelolvitur, non poreft effe ulgimum el .
torium ;& efler enim ultimum ue fupponiti® |
nonultimum: quia ultra illud, ad aliud ;
torium procederetur.  Minor principﬁ‘-“ I

batur, Quiafi quzram quare nolirn_ﬁdc.\f.-
fallibilis; refpondes, quia dixic qui m.dmf
falli non potelt ; quarerercitar quamvis &5
quifallinon potelt in dicendo, forte @met ™
nonitafehaber, ur dixic? refpondebisia €™
bet: quia is qui dixic fimal eft ver IH‘P”?*”

§ dixth

mgnmcmdmquxroqu:‘::eisqmdnxurs; o




R T W R e Vs ¢

eflendo. DEO

- T, !
noicere elienriale ¢l
humana nen fic fumm
umillius non debetret

1 relolveretur ulel- » & eflencialiter verum pring
rem hmk [‘;uﬂl‘ fit

Cum au-

..r) & e Ixalnl L verita

11§ 5 Lil1=

tuatl Hl".”."

rima &

."5”-]%‘!1 1mc -

Vericatum

s, fig, utta
(')E"l!'_[' CONCC _l'j-jﬂ': (1
quem refolvacurfides) formare. g

ex {ua for-
malitate, in ordine veritatis, maxii
mam infk:

nenaha eft.a

un & ulei-

duliem

fed non fecun in dicendo
elt. Quod involvar fecundt® au

‘l}

quod

‘muas .'-.n 1 accipict
formalicare Veritatisin eflend
tatibusconceptis

b idel
pia .“»0-1“‘::11 *
VELiracis ¢ -
dos i fecunddm quod ve

7 £l licaccepradicit nonnifica
um. Tum ficaccepradicit i ¢
Divina,

&o, &

confe

nem vericaos in dicendo , gue qua talis non
identificat fibivericatem in ¢ on
'T!t..ttrm, que fendo: quia 1!-1_1&@:1;1:‘.11.1 Cr
taret.  Quodli

wicendo & eof-

dabict

y FTAcm ‘J‘Jl}.‘.‘l'—
AR e veritas in dicendo qua talis
Sed circum 10N ‘mlmrt.w iCI}n':H;l;,, q.:;; tal g,
furnmam ]ni1 ibijtatem

non dicer

eryfed non in

VIL cuy

\{“‘iil‘.rf‘\l DEa
k " :
refo _u]u] Tatis in orc

de : n:u enim refoly;
s " e 05
1["--"-|!J noneric

olu 1itivam,

]

undo Nen pofle
uid dicar veritas tnrml!.ulkl,: )

dicat veritasin dicendo.

Rese

squod non
1 ra 1

> ut 1'] pon:tur; r\ non el

NDETUR: - Nihil plus i re diraras
ndao: gua non haberee conce- ) L q pPias In  re L ceres
It ; i ramern in orc '.”'1[‘ aa ng ros conceptus {yrenn -
ptum ejusdem explicatum, pet. effle’R uf'n, % e 7 ke \J_[ 8 leeun
Ercerte, ex effe cfluit & ¢ sognolcere dim dictas explicatione 1
]"_..\\'\‘ (_'\;(_\|_:4‘ veritare | aurem -'l:'rr( e 'JI-\),HI“‘[ e

n dice =‘-.'.Jt..m1u;|:.\:-

ineflendo

nltatis =3 rves

relolv in

r Si mquicitut ratio
ultima {

non ent
tas,

I Deitas fir uli-

Divinz in ratione
ne éc ,,) rmalitare V el 1'(.].—
153 hic autem non quzritar de ultimo ref lus

1tiahominis,
MY i Vermatemin

veritasilius non debebitre

d (c) torio




26

totioin ratione Entis, fed inlinea & formalitate
Veri.

Osiicitur Secundo. Deusquatenus pri-
ma veritas, elt objectum formale fidei. Deus
qud Deus, eft veritas prima., Ergo Deus quﬁ'
Deus, et objectum formale fidei.  Ergo non
quatenus eftveritas prima.

R ESPONDETUR. Nr:gamin (Ton[tqucn(inln:
quia Argumentum habetquatuor cerminos de-
{fumptosa diverficare {uppofirionis. Nam ve-
ritas prima in Majori rc:ciup.’ica[iv& fumicur ;
adeoaque in fuppolitione formali. In Minori
autem (umitur non reduplicativé , adeoque in
fuppofitione materiali: Deus enim qua Deus,
nonnifi materialicer dicit veritatem primam.
Diftinguictiam poflet Major: Deus quatenus
cft formaliter veriras prima cft formale fidei.
Concedo, Deus quatenus eft marterialiter veri-
tas prima, eft objetum formale fidei Nego.
Diftinétaque Minori confequentiam Nego.

Osjicrrar Tertio 4 Pari Cognitio refpectu bo-
niratis finalifantis, non {e habet ut ratio forma-
lis. Ergnnccverltasincognofcendmrcl'pcétu
fidei. Ergo multo minusveritas ineflendo.

REesronpiETur. Dilparitacem elle: quia
non elt cadem formalitas communis bonitatis
& cognitionis; hinc bonitas in cognitionem,
idquein precila& formali racione boni, refolvi
non poteft. Jam autem veritas in dicendo,
cum veritace in cogtw[bcndu,convcniunrin ra-
tione formali & pracil¢ veritatis; & ex altera
parte, veritasin cognofcendo pro {ua parte,non
eft quid impettinens ad fidei affenfum qui ta-
lem ; fed completivamilli racionem, defervien-
ceminfalibilicati ejusdem, adferre poteft. Pre-
cifa aurem cognitio, appetitui quértali, non tri-
buit ullam complecivam rationem.Rurfus cum
cognitum {pettet ad intelleétum , volicum ad
voluntatem  impertinens eft, ut ratio formalis
unjus potentiz, compleat rationem formalem
alilis potentiz. Cum autem affenfus fidei fic
affenfus intellectualis, intellectus autem exten-
datur & ad verum dictum & ad verum cogni-
tum, hinc cafu quo fpeétet veritas in cogno-
{cendo ad affenfum fidei, complebit eundem,
pon tanguam quid alcerius potenti, {fed tan-
quam quid referibile, ad eandem rationem
ﬁ;{c;.

Osjicit Quarto Pontius difp. 27. qualt, 2.
qui tam veritatem incognofcendo, quamin di-
cendo, multo magisin eflendo, quam in dicen-
do, multo magisin eflendo, rejicit aratione ob-
jectiformalis fidei: quia etiamfl proponeretur
Deus ( fupple veritas in effendo ) ac veracitas
ejus, non poflet propterea moveti intelleétus,
necinclinariullomodo ut credat Antichriftum
elle venturum; quam enim connexiouem habet
verirasin elfendo ant veracitas ejus, cum Anrti-
chrifto venruro, quandoquidem Deus & vera-
citasillius pofient effe, quancumvis Antichriftus
nonclletfuturus.

Traltatus [.

RespoNDETUR.  Quamvis proponerery: 1),
us & veracitas ejus nonnifl in acy P““‘«Ullj-‘:
eft, potens dicere velnon dicere A"flihqln.:‘,
Venturum, non poflet PT'U[}ECTCJ‘lll'[C“Ci_[‘w:];]:r'in
veriad ;1_ﬂcnr‘.;nd-.mnquf)\lAnucilr\ﬁusg .
turas: {ecus i proponatur veracitas Diyiggy

ercens fein actu fecundo, circa objetumfy
quod eftadventus Antichrifti. Etii(:u:rn;.'-
tio Divina, habernexum cum ob]c&o:m‘:
veritas in eflendo dicit connexionem (grf:.
mabilitaris effenualis cum meritis nbjuﬂi.“',
{cilicet cafu, quo velit Deus revelare An['hlt:'_
ftum venturum, efentialicer determinery
vere nonnifi & verum dicendum, i
InsTaT Idem. Si predidz veritatesely
eflent formale fidei, non requiretent alin
plicationem objecti formalis motivi, ql,!;'g
quod cognofcantur, ut pater in- aliis omoihg
objettis motivis. Nec potelt concipiae:
plicari, quaratione veracitas Dei, objeéto dii
materialiuniatur.
R ESPONDETUR.

Inftantiam mulcum proba
quia probaret ad affentiendum fde humm
v. g. Imperatori, non efle plus necellaim,
quam cognofcere veracitatem ¢jus in dice

uod fi recurratr ad veracitatem in dicail
exercitam inadtu fecundo circa hoc objeds
idem & nos faciemus. Supponimus au
quod nonmfi in aftu {ecundo exercita, i
tas prima in dicendo v. g fic motiz
fidei.

Quez iplz veritates uniantar {eipfis bk
materiali v. g. exercendo {e, & dicendo
comrad.&iomsp&rtcm,]iccradhec requinie
revelatio exerinlecas de qua infra.

Osjrcrr Quineo [dem. Multi exfimple
oribus Catholicis cgrcgé & urilicer cte
& tamen non cogno{%;unt Deum haber¢i
modi veritates.

REespoNpETUR. Dum quxrirurdc forms
li fidei; non quaritur de €0 quid rudioresl
tholici explicite credendo apprehendani. &
queritur ex objetto, in quid refolvents”
fides? Sufficitque quod fideles rudiores i
cite nofcant,appt chendendo dercvelatis
fint verbum Dei veri, 3

InsTaT Primo. Etiam Ca[ho}iC?Dﬂi
purant Deum non habere talem veraci

exiltimant enim de Potenria abfoluta, D

pofle mentiri absque imperfedtione:
hanc Cond™

£

REsFONDETUR.  Proponi
nem tanquam i.\-rub.al)i‘cm, contrd 0
qux cenfurantur, Erc[inmﬁ"chl":huc
apprehendant rudiores, pﬂfl‘lmrc{c”u.amh‘--
tas aliquorum Catholicoruins non ’mPP
quominus de altioribus objeétis t‘fo\:n m:ﬂ
rant, quiarudes nec terminum GPFHH?:;:I::
le fides, notunt, & tamen de hoc formall®
rimus.

InstatSecundd. @Gdiiemml—h?olu
cenfenr DEUM non Pgm mc[mmn:




el

G veline fateri verum, concedent fe id

um non concipere actu, guoties id credun

» Thivina
c iAviIind.

RESPONSUM ;‘i]i‘]';‘t. quo

:quod nemo ncg

imp } Y It IC LQE:LI}KJ\H
quot it Credo.

1 - 1

fwstat Tertio.  Credimus quandoque ho-

uamvis non cogitemus tunc, an fint
;. Ergofimiliter poflumus credere Deo.
sponpETUR: Etaminfide humanaim-
-1fri::;' galy '\UL..Ci{‘.L:;Inrmrng;lius entim

‘,A
-

uare credat ¢ recurreret ad hoc, dicens,
ignus fide. Paritasctiamnon tenct: quia
nonraro evenit fidem humanam fallis ita
AON £ACO eVenit, ut 11:1prm{umcr}:{.rlicrtlr. Fi-
des aurem Divina ‘]u" talis, J’]I}H'Udcﬂ{(‘l‘ elici
t: & cum fic fumme infallibilis, ne-
cell \;-u':uu:cr.‘.ca‘\'drcm:‘.»m;s ad infallibilicatem
requifica; quorum primum cft, infallibilitas
lumima

DIFFICULTAS IV,

An Deiras gmt talis fit ratio jwmm’u
e Frdeid
s
Si-‘cuwlﬁ m diéta de diftin&ione virtuali, in-

daubie 11 con fortio aliorum Sl[l’E'iL)i}ll"l'lii\],

Deitas eft motivum fidei: cum enim idencifi-
cata {it realicer triplici illi vericati, idquc cum
exclufione diftinctionis virtualis, quod triplici
illi veritati competitin fenfu formali, ¢ ompete-
rede nul)uh.{n.]fc Mureali. Sedeojurecetiam
ubiquitas Dei, & cztera fimilia, {pecificant in
fenfurcalifidem;alias finon [pecificarentin (en-
{ureals, mhm-mcn ntur vircualicer.  Difficul-
ras L‘r:"luin‘.“:('.""':'c!:‘ Deirace qua cali, prcifaab
attribucis; an tamen ipfafic formaliter motivam
formale fidei.
DrcennpuM gaad #

Eft Contra Ripalda ci-
tantemn Cajetanum & Aurcolum m[p » num.
101
PropaTur Primo. Pone per impoffibile
¢ Deum, eflentialiter mendacem;
habercramenefleale .xl;‘m]-lcprir;_&lom:: per
impotlibile.  Velfimavis, pone perimpoflibile
potentem menuiri : velprate ll.xnlkuulh\ B
Ieper zllxiu.lile]c decretum, nonnifi de menti-
endo & fallendo: conftareque creaturz intelle-
tualt de exercitio mendaciratis; hoc pofiro,
formacur disjunétiva. Vel poflctadhucilla ex-
cellentia pracile Denacis, move:
vel non poflet.  Sipofler.
noan L

eadallenfum;
Ergo intellectus
itur vero, (ciens enim De-
pofitumefle verum ei,
'(,-;rc,’cﬁlc verum : af-
liltio importans

fi poffet tunc in-
saffentiri, in affen{u {uo admiccerer duo
concradictoria: admirtere enim in aflenfu eft
verum, quianon el verum, elt admittere in af-
Sed afllentiri [ciendo

QL A T
:ceflario alic

ummenciri, u-h\ul-u‘nl‘

R"I\Ju‘..-& t3m hilom:nus ¢
i
1

fenlus enim eft An-.. rale

taefl, vel Vernmeff. Rurlus
tellectu

len{u duo contradicturnia.

i B
iputatio }. e

R y; A\ i e
2, tradictoria. Minor probaturquiaafie

A -

-8
quod mendaciam, aut porid

selt ad-

non elt ve-

s fa HL"P fir
miccere}in affenfu, eft verum,
rum, E I
{eufal{fum fic, eflt admittere in

1 Imcnaac ium

n{u duo con-

sutdixi

elt quad 1m;‘tiuim;!uuzam VNI ¢
.m.cm quiamendacium feu fallum e
{entiri, quia non eftverum.

ittere in af-
L}'hu{ {1

et mo-

ende quod me ndacium fir, el
fenfu, eft verum quianon eft verum
refiduailla excellentia Deit
vere ad affenfum, E g0 Deque nuUNc movere
formalicer pnt[‘ﬂ'.u‘ll;] talis.  Probatur Confe-
quentia quia utrobique refiduum, feclufa veri-
dicitate eft idem, nempe Deit Ergo fi le-

mel movere non potelt snecaliasmovebit, bené

atis hon po

[

3 = f
nel non cit naca
habere: M"'rfum squantum ex illa, lemper nara

entmarguo, Veridicitas i fen
eft non E‘JI‘L.\; propter principium. Idem
manensidem, fempereft & facic idem: Rario
itemformalisdum eft,femper eft ratio formal:s:
quia efferationem formalem, ngn eft quid di-
ftinctum. ab ipfamet illius enrirare. :
Rf'\'{"wlf\vlﬂl.l\-i’).’wfnt'. A

cumentum cfledfa
ciliori ad difficilius via N
habere pradicart

allendi, & tamen 1

1mationis.

le vel ex adjunéto
ri allenfum difficilius
eft,quam prefec ndere a veridicitare & ramen
mereriaflen{um,

Contra.  Tumquianoneftafaciliori addif
ficilius, fed in codem argumentum : quia non
comparatur prae[cin‘{cnm veridicitatis, ad con-
junétionem cum falfidicicare,fed urrobique fpe-
étatur eadem remanenria Deitacis.  Cur crgo
utrobique non merebitura m. Sicutfial-
bedo eftratio formalis dealbandi, etiam juu
nigredini, eft ratio formalis dealba
quia Conjunétio non vet
fundat vt Deitas mereatur per te diflenfum,
quod majus eft, Ergo etiam feparatio veridi-
citatis per intentionem falrem, fundabic, necilli
conlentiatur p(:!im"i', quod minus eft,
tumautemeft argumentari
mationisin eadem linca.

Lici-
ad minus,via athc-
Tum quia Conjun-
ctio non veridicitatis, expellic phyficé veridici-
t: tum, mcretarque diffenfum.
ci

Ergo & prz
o veridicitatis, qua illam expellit inrentio-
n :1!1 ter, fal

fium.

tem fundabit, ne mereacur affen-
1S Secundo ex pringi piis Ris

on urcunque, leda ut eft exi-

erfectioni,adevque

mendacioyefletorn

(-(J\Vll ".
tl\prlum utiuppoeni
formalicate oppofita falf
D, AC veritas |
qguia Vi
pro m

m & fumeretur Dei-
srecHe, fed (ul
cretur pro
¢llende. Tum
I fides , quz habcat
o, Quia dicitur verum: viderue
licare amor, qui amet, c']uia non eft

(e) 12 m,llum,

o F

rima in
tur imphcare

CIiin 1n
i




28 T‘imﬂ,

malum, & non poflic amare, quia elt bonum.
Viderur itemimplicare intellectus, non potens
quidem affentiri falfo, impotens tamen allentiri

vero. Ergoetiamex prspur::omc:,impr.aﬂlhnlis £
i :

cltfides, que tantim inmicatur huie principio,
quod Deusnon voflicdicere falfum & mentiri,
non ateem, quod dicat verum. Sed quidquid
fir deil i::s;p:_;‘iib-f care faltem p:ms’u:sildcs non
debetrefblviin motivum: quia Deus non pot-
eft dicete falfum; fed inmotivum: quiaverum
eft. Siquidem eriam Theologica charitas,
nontefolviturinlioc, quodin Deo nullafit ma-
litia, fed in pofitivum,nempecjus bonitatemin
fe. TumquiaSi Deusnon tantim eft exclifio
omnisimpetfectionis, fed iiiclufio omnis perfe-
Gionis; imd eft exclufio omnis imperfectionis,
inclufionc omnis perfectionis. Ergo fi fumitur
Deitas, prout Deitas eft; & fi fimitur cum €x-
clufione omnisimpetfectionis; fumitur cumin-
clufione omnis pcri’cc’honi’s,:deoquc & veridi-
citatis. Ergonon precileab illa, formalifabit
fidem,utvoluit Ripalda. Tumquia Deitas qua
Deitas eft,fion conftituitur exclufione omnis
impetfectionis, (ed daturaliguis pofitivus ejus-
dem conceprus, {upra quem fundancur illz ne=
gationes: imé nec inclufioné omnis pcrﬁ:-
&ionis conftituicur, ut di€tum in prima parte.
Ergofi Deitasqui Deitas eft, eft morivum for-
male fidei, non eft motivum qua exclufiva im-
perfeétionis mendacii, & tamen Ripalda ponit
Deitacem qui Deitatem, pro hoc formalis
Tum quia ficut partimur has formalites : non
dicere falfum; & formalicatem : dicere verums;
ita partiri poflumus formalitem non difcreden-
tis & formalicatem credentis, proportionaudo-
que p:mdi&a,mmJlmprodlbn:proporrio,qu{lm
utei, qui non poteft falfum dicere, non difcre-
datut, eiautem, qui nonnifi verum, & vere di-
cit, credatur pofitive : Quiaautemnos Divino
teltimonio non tancim non dilcredimus, fed
pofitive credimus, fit ut fides quam habemus;
nonillinegativo, Non mentiri; feu Non dicere
falfum: fed poficiva veritati innicature

Prosatur Secund6. Ratio formalis unius
non potelt contineri inratione formali alterius.
Sed i prerer veridicitarem, verinolciuvitatem,
verielfencialitarem, effet Deitas qud ralis, moti-
vum formale fidei,ratio formalis unius,contine-
returin ratione formalialterius.  Ergo Deiras
qud talis, non eft motivum formale fidei.  Ma-
jorprobatar.  Inductione: quiaratio formalis
veridicitatis non eft ratio formalis verinolcitivi-
tatis s ratio formalis albedinis non eft ratio for-
malisdulcedinis. Quod iplum in hecfonda-
tur: quia ratio formalis umus, non aliud eft,
nifi definitivum pradicatum hujus forma, vel
formalitacis, {ed definitio uniusnon eft definitio
alterius; mifi pullulet chymera, Ergo. Mi-
nor probatur; quiarationem formalem fidei il-
lz veritates pr:r?lanc feipfis. Ecgo {i illamra-

atus |-

tionem preeftat Deitas qui talis feipf,
ratio forinalis unius, crit ratio f\)rn’l_{-u

d
rius.

Is
~ ResroxpEems. Quod prafter diges
{pecierar onem for malem fidei Deigs, 'l;t"
aurem unacatio form "‘I:‘SJI’mﬂaTC‘ii\’crialm:
cici rationem formalem, licet (ub divc:[‘oaf,:
re proximo, contentams unde etiam szg
Conciufio poreit ex diverfis fpecie mogy 13

i
ferri. R

Cownrr A,  Quia & praftaret tune Dey
divcr[hm fpecic rationem formalem ﬁ([c["f
fupponitur, & non préeftarct: quia fimhile
non debemusintra eundern habitum adzgy
{fumptum, diverlam fpeci¢ innd:xqu.ataﬁd:;
ponere, ut {iniliil obfit, teneat illa paritas;,;..
fides,unus Deuss  Quamivisenim bapz‘\fmn;‘r
trip!ex,nuncricncceﬁeponcretrip]itrmﬁder;‘ll
quia de baptifino multiplici modo capinm'.;
datut dot?tr;u;} Patrum; exigebacqiie ucceﬂm;
erendi originalis; cui commode ung b
p[sfminwdo, tatisficri non portiiffer. Sedis

al

dodtrina Patrum proeedit de muleiplici (poe |

ﬁd_ci j neque f?ﬂ' ulla neceflitas ejus Habencz
&infidelitas fufficienter tollitur, perunumg
fenfum: quia DEUS dicit.

: Prosatur Tertio. Turh quia Si motid
fidei eflct ipfa De¢iras, quaro aflentiens prop
Deitatem, vel poteft dicere.  Affentior i
Deitas dicit; vel tantum affentiot quia D
dicit; vel rantum affentior quia Deiraseft. §
hoc fecundum. Ergo non oftendis per i
conjungatut ad teftandum Deus, cum haey

tius parte Contradictioiis. v. g. Incatnatiodh |

hoc enim conjunétivum per ordinem adn
non aliud cogirari poteft, nift dictio. Deins
etiam Conrradiétoria; & non revelata ctde
pollemus; fi {ufficic motivum quia Deut di
quiatdm comparate ad revelata, quam noi®
yelata; veraclt propofitio; Deitas et R
fusdehocipfo: Deitasefl, quatere reftac? Ut
dedeillo confter; & quidcn{ccr[b &infallilr
ternonrecurrendo ad veritatém primam. H
autem credas propter Deitatem Lii_ccntrm
Ergiojamnon pracife fumitur Deiras, fedpr
dicens. Dehocipfo Deco dicente quars,
affentiaris Deo dicentis quia verim dicit; ¢
quiafalfum dicir, vel fimpliciter quia dicitip*
primum;quia {icnon prx[bmdcrcr chms;l\‘lc'
ritate primaindicendo; qm‘-d:'mt‘ndi'rR‘F‘i"“'
Non fecunduim : quia cognito mendacio, e
allentiripoteft. Non ultmum quia Ly]dicit#®
trahens 4 vero & falfo, abftrahic ab aﬂ‘:nfui
diffenfu, & eft quid commune ad affenlum®

by g il
diffenfum. Ergotecurrere debes ad DEU..
entem fidems®

veré dicentem, adeoque mov
preicindendo a veritatein dicendo. Tumg?

nsad fidem 47€"
cxlcindererd®™
i

& ptzfcinderet Deitas move
dicitate ut fupponicur,& nonp




"

Difputatio ].

wirur Deiras prout eft radix veritatis vel
non (umitur prout eft radix.  Si fumitur prout
] ¢ ut Deitas eft, fed

Ergonon prac
licitatis, formalifat fi-

i

fub fort | ragtone
dem.  Siautemnon fumitur prouteftradix ve-
ritacis, non r,'u-r":'in:\.i}undﬁc;qun modo oppo-
qatur mendacio, quod tamenrequirit Ripaldat
hzc enim oppofitio mendacio, eft vel ratione
formalis, vel tatione radicalis veritatis: ficut
Jsfru;;poiitiojn‘homincndu'mtmn;llcaliamrc?-
figi Etaﬂr'..'l%, nifi formalis, vel radicalis mti.:m!_l—
tas. Tum guia vel dantur aliqua rationes in
Deo, non connexz cum fide; vel omnes fune
connexz. Si aliquz non connexa ergo nee
Dt;!asPl':ﬁf(‘-i[ld(‘!‘ls;‘lkfcrit‘ili.'!t:ll’CCH[r‘atil)COH-

exa: necenim ftat particularis pro illa ratios
nifi recurratur ad predicatum veritatis,ad quod
nonvultrecurrere Ripalda.  Siaucem omnes
funtconnexe. Ergo ex ratione quia Deus cft
ubique, poflum nunc credere, Antichriftum
damnandum.

Osjrcit Privo Ripalda:  Excellentia Deis
tatis { 2 immediaté confert Auétoritatem
fuis teftimoniis, cohibet enim omnem 1rreve-
rentiam Diffen(us autem teftimonio Dei, cft
magnairreverentia.,

R ESPONDETL Excellentiam Deitartis {um-
ptam prouteft a parte rei, conferre dignitatem
{uis teftimontis, fed non prout fubeft noftris
precfionibus. Undecafuquo Deus pizfcin-
datd veridicitate, & non prafcindat 4 Deitate;
adhucimpendendus eritilli omnis debitus cul-
tus; fed tunc crediti ita: quid ca
rebit {uo formali. Neque tunc non creditio;
ericirreverentia, quia nec erit debita creditios

Le

nonerntd

Sicutnonefler irreverentia, non elicete aétum
creditionis, fi Deus retenta (ba excellentia, pro=
hiberer affenfum fidei fieri.

InstaTidem. DemusBeatos efle impecca:
biles & fcientia infufa preditos, & quidem ita
rep m;imni"‘_‘ mendacio t'lirl'::[‘rﬂillil(_'f, quamrepu-
gnet mendacium Deo nililominus reftimoni-
um DEI dignius ¢rit, certenonebaliud; quam
ob formalifantem Deitatem.

ResronpETuR. Fore digniis, ob verita-
tem primamin effendo, qua co'mpcti: DEO.

Ogjicir SECuNBoO. Sacta Auctoritas refert
fidemnoftram ih Deum fine memoria ateribu-
forum.

RESPONDETUR:

eéinreeltver

Fidem tii
15 primas
oritas Sacra dicit quidquari ; de pracifione
Deitatis.

Osjicit TeErTI0 E
hendaturteltari
effe verum ; quam

ui Deo Auctoti

Nee enim Au:

0s quod DETTS appie:
iam,apprehendecuriliud

Deus not apprehiendatur
1% & [apiens; at eoiplo quia 1Jcncapp:cf!c::-
celtari vertum; potelt Deo credi. 7 (3
t licredif{cotlithaveracitace & fapie
Major probatur: (ufficitapprehendi Divinita-

. ¢tioni. Undeetiam Chrifti Humanira

3
o

temabomni attributo diftinétam, ut abea, ra
one {uiimmediate, removeatur omnis impe
&io, qui;‘; Deirtas f{‘i[\ﬁl repugnat omni

quod apprehendacurunira Divinicati, i
areapprehenditurlibera ab omni peceato, & er-
rore:

REspoNDETUR. Debere femper appre:
hendi Deum ut veracém & fapicntein radicali-
ter, quamvis non appreheéndatur verax & |
ensformalicet, Unde eciamnon potelt appre=
hendiDivinitasremoveh: omnem imipetfectio-
nem, etiam mendacii nifl in q*l.lll‘l]"l‘: elt radix
veritatis. Licéepoflitnonapprehend: cum for-
maliveritate: necenimeftratio opponendi fé
omniimperfcétioni; nifi ratione vel formalis vel
radicalis perfe@ionis Quod fi tunc apprehens
detur Deus, prout eft radix veritatis, hoc ipfo
apprehendetur tanquam veritas in cffendog
confequenter non przcifé ab illa, formalifabie
fidem.

=
Continuatar [olutio Olbjetionum,

Instar Primo. Decernat Deus non confer:
E’Cﬂ[un_l(.ni‘:’.’ urfum Perroad loquendum quid-
guam falfum ; hdc decreto removet Deus 4 Pe-
troimperfedtionem teltimonii falfi, tacnen non
eo iplo confert perfedtionem veraciratis & f(a-
picnnx, i iis quz Inqu;rm, naii cuim eo decre-
to po‘rc[}: componi Perrum efle locuriim v erum
& efle mendacen; quoniam qguod loquitur Ji-
'étrcip!i\.ﬂwcmm,é'c' propterea Deis colicur-
fum detadloqueidum, tamen loquitur, contra
judicium meéntis etfoneun,

_ Ergo etiam polz
fumus appreliendére Deitatem rémon r:ul-c_m
fingulas imperfetiones, quin apprehendamus
pertectiones ateribtitales Dei.
Responsumjamiefts  Polénoss :
dere Deitatem removentem 1ia]gm‘:%);;rsi.]ti:ﬂ
&iones quin apprehendamus p }
attributales formalirer fumpras,
fumusremdverirem apprehiendar
hendamus perfedtiones accribue

erfeétiones
Sed non pofs
€, quin appre-
: . ; ales radicalitet
fumpms : obrationem {npm adlatam. Deins
dc;(denluqur-mia nontcence quianoneft cogica
bile,inquid relolvi poir 11 e
E lllu, 'quid relolvi 13_0111[ 1l 1as Petri;
quam in concutlum Dei, & tale Decrerym ad-
cr)q‘-‘:c1‘!u.1‘t]u1d extrinfecuam dicent @
autemilla veri

; liperfectio
veridieitaus Diving, vel petius non
dictionis falfi,non poeteftinaliquid c-:«:mnh.'ru-m
refolvi: & cumnon refolvartariny er ,Je-n-] 'f‘;;r_”
i_u:ll:nc;' fnrr.-l"r_a'.n. debebit refolvi in radic U‘-‘{ﬂf
f_gm,pe.un Siautem rq¢ AT

tormalifabicfidern. E
ut fic, quod vohiit Ripn

rAT Secundo.

tcaliter (uimpeg VEriras
[Z0 non precife Deiras

Gratia Juftificahs ¢t ef
anspeccatro,atque etiam odis
Meh non apprehendimus graciam, effe
~, biade - oy =
item, licet jisdem imperfectic

;JE‘:U; re-
{cy 3

}‘-ugng:




30

pugnet, Ergd'etiam poffumus apprehendere
Deitatem, cum oppofitione ad mendacium, li-
cétpracifam ab actributis veritatis.

Responperur. In noftris principiis identifi-
cantibus gratiam charitati, falfum eft Antece-
dens, Deindeexdiétis poflumusillam Oppo-
fitionem Deiad mendacium cogitare fine attri-
butis veritatis formaliter famptz, modo fuma-
tur radicaliter: Si enim non apprehendetur
cum radicali veritate, nullum dabicur funda-
mentum opponendife mendacio.

InstarTertio.  Unid cidemimperfeéti-
oni poflunt opponi plures perfectiones; ut ei-
dem mendacio, Vifio Beata,Unio hy poftarica,
affeétus veraciratis. Ergo &inremotione men-
dacii, non continetur formaliter conceptusve-
racitatis.

ResponpeTur, In remotione mendacii non
contineri formaliter conceptum veracitatisfor-
malis, licét contineacur ex dickis, conceptus ve-
racitacis radicalis. Univerfaliter autem uni
imprrfc&ionioppnnumur plures pcrfcﬂ:ioues,
quandd in illis dancur predicaca contraria illi
imperfeétioni in eodem genere, nec tantum
difparaté fc habentia: nam difparacé fe habere,
eft prelcindere ab oppefitione, vel non oppo-
fitione, adillamimperfe&ionem. Porrd men-
dacioineodem genere, non opponitur nifi ve-
ritas formalis aut radicalis, fine quaradicali exi-
gentia, Deitas comparata ad mendacium, non
nifi difparate & prcifive habebit fe,

InsTAT Quarto. Teftari falfum poteft
apprehendi vel conceptuinadzquato,utimper-
fectio eft, vel conceptu adequato, uc eft calis
imperfe&io, hinc quamyis Divinitasrepugnans
falficati fui celtimonii,quatenustalisimperfectio
eft, non poflit apprehendi absque veracitate &
fapientia s tamen repugnans falficati celtimonii,
quatenus impcrf::éh'o cft, poteft a veracitate &
fapientia prafcindi: quia Deus non opponitur
omni imperfectioni ratione veracitatis '8 fapi-
entiz, fed ratione perfedtionis proprie Deita-
tis. -

Respoxperur. Quando apprehendicur Dei-
ras prout repugnans imperfeétioni ut fie, appre-
henditur prout eftradix perfe@ionum utfic, ad
quam radicem, tanquam quid poﬁrivum, adeo-
queprius, fequicur negatio imperfetionis.  Si
autem apprehenditur prouteft, ut ficradix per-
fectionum, adeoque prout eft radix veritatis,
nonapprehendetur prxcifé Deitas: fed fubfor-
malitate radicis, fine qua pracifive fc habebir,
ad opponivel non opponi imperfectionibus.

InsTaT Quinto Idem. Veritas & fapientia
radicalis, non eft conceptus objectivus, diftin-
&us a concepru Deitatis: quia Deitas fuo
conceptu objeétivo, eltradix omnium attribu-
torum.

ResponpErur. Veridatem radicalem, non
efle diftintam adtu nemine cogirante conce-

Tractatus I

ptum a Deitate, efle tamen diﬁiﬂguib‘-l
quia omnia il_]a pra(cindi pofiun, quz nntrr
habentutdefinitum & definitio, habeny D::
, verfaconnotata,  Veritas autem, Imn?{ll;k
tur per effe radicem. onfundendy e
conceprum Deitatis cum concepen ra;
triburum v. g. veritaris, & fapicntiz
tunc Deitas, pro veritate in eflendo,
Ogjxcxr Quarto. Cum affenfy DEl e
cantis& moventis noftram fidem, comporig,
defectusaflenfusrei reftificatz, ]mautc:q.l:
Dc‘us teftificansincluderet veracitatem & Eal
entiam,non Roﬂ'cr ifte diffenfus componj: L:l
€x nppgehcnfmne terminorum, evidens cﬁq;.
rum cfle, quidquid a fumeé veraci dicits, f‘[]
jorauctem probatur exemplo Abraham, Geyg
19. excmploS. Petri Matth. t4. Rurfusd
dentes Deo, pofiunt credere Deum eff e
daccm exillo Joh. 1,5, Quod non potel i
nifi dividaturaffen(us Dei teftificantis, abifly,
fu rei te_ﬂificat:e: nam’ mendax minimé g
tur, qui non creditur teftatus aliquid cony
mengem. Deniquc viri Spirituales conldiy
fidelibus, utfe pramuniantaffenu perfedalk
teftificantis.. Ergd apparet fine aflenluDd
tc_f‘hﬁcanu's, tardari aflenfum rei teftificaz g
nifialtetabaltero effer {cparabilis,non pofir.
ter inalterum eam motionem conferre, En
feparabiliseft. a
ResronpETUR, Si apprehendate b
Deum dicere, qui eft veritas radicalis; eviden
eft Deum non poffe mentiri, atque fi appiches
datur formaliterverax, Dire¢te ad argumet
tum dicitur cum aflen(u dicto, componi diff
{umrei teftificare,cafu quo non confterpet
tiva credibilitatis verfaram effe veritatem pit
mam, circa hoc obje@um, fecus fi id conler
Abraham folim depofcebat in confirmeic
nem promiflialiquod fignum, ut illo tanguin
motivo credibilitatis evidentiori, roboraretts
vel fuam tenuitatem profitebatur dicens: Unée
{cire poflum quod poffeflurusfim terram 5t
indenonfequirur, quodrei A Deoteltificatn,
quam noverat teftificari Deum, affenfum
prabuerit. - Dubiratio S. Petrinon eratcoit
fidem, alias debuiflerrunc amifife habitumt
dei, quod nemo dicit,  Sed illa dubitatioci
contravirtutem {pei;non ergd inde fequiti>
Petrum rei teftificacz non prabuific allenfum
Difcredentes Deo ®quivalenter dicuntus face
re Deum mendacem. Quiaf illis evident!
moraliter conftar,hoc Deum dixifle, & nol
affentiri, debebunt falteminterpretative cele |
ti, negantes Deiveridiciratem, Concedop®
munitionem illam de qua Argumentum, alt
bonam, fepararique affenfum rei teftificatzd
Deo,abaflenfu revelationis, finonadfinemo*
vacredibilitatis, fecusfi adfint. Sedinde® |
fequitur, foli Deirate pracil formaliat
fidem. 23
Osjick: '

ltey
gt
gLy




o

Diffauratio' I 3

Osjrcrrur Quinto. Fides poteft effe im-
FL‘[:L‘CLJ,L}ll.’f]‘lll}‘cff{,‘t‘t‘lﬂ in co erit,quia pro-
sonetur folum probabilis connexio, DEI lo-

;p:unti; veré, cum objecto, qualis eft apprehen- |

fio Deitatis, ut ab ateributis diftinétz: in qua,
non elucer manifefta conjunétio Deitatis, fum-
ptz pro radice veridicitatis, cum objeéto tefti-
ficato.

Responoerur. Eft manifeftaconjunétio Dei-
watis, fumprae pro radice veridicitatis, cum ob-
jecto teftificato: non enim probabile eft, fed
gertum , vericatem radicalem feu in effendo,
mentirinon pofle. Imperfecta ergo illa fides
noh in moventem radicalem veritatem, fed in
multa in contra occurrentia rejici deber.  An
autem concedi poflint Actus fidei infirmi, de
hoc infra,

App o hic,quinor cenent Pracifiones obje-
&tivas, perillos Deitatem ctimnimicpcnc}cnrcr
i formalitate radicalis veritatis formalifare &
quidem formaliter fidem: quia hzc non pre-
{cindurit; & fub aliis formalitatibus refpondet
Deitas: ad eum modum, quo per illos pecca-
tium faétum contranaturam rationalem,eft for-
maliter Theologicum, quia {ub natura rationa-
li, formaliter continetur DEUS.

DIFFICULTAS V.

An Ratio Formalss Que Fides debeat effe

Excedens $

Eminit aliquoties §. Thomas objp&i 11

| dei cumaddito excedentis. chnn.cnnm
S. Thom. PrimaSecund q. 62. att. 2. Objectum
inguiz Thealogicarsm Virtutium (inter quas elt fi-
des) eff ipfe Dews, qus eff aw:ﬁire?n;cr-aizx /zr;{s', prouz
noftre yationts cognitionem e.}-ccdzz ,&ad :..1b1d5_-m
Theologicam virtutem efle circaca, {fecundum
quod rationem humanam excedunt &art. 3.‘ad
2. habere inquit fidem & [pem, de his que funt
fupra facultatem natnre humans, excediz omnem
virtuzem homini proportiopalem. Px qu:bus
verbis pullulat quazitio: An ratioformalis Que
fidei, (quamquam id alii etiam ad materiale
extendunt, } debeac, habere rationem Exce-
dentis.

ExprrcanT. Hancveritatem excedentem
fic. Omnis certitudo ac veritas cognitionis
crearzz, fundatur in veritate prima DEL ficut
enim effc creatum, cft participatio Divini effe,
ficetiam quz accidunt Creaturis, {unt partici-
patiomes attributorum Dei: v. g. Humanitas eft
participatio Divinitaris; humanirtatis virtutes,
fune participationes potentiz Divinz s humani-
tatis duratio, eft participatio 2ternirartis Divi-
nz, Ergo etiam & certitudo & infallibilitas
allenfus creaturz, fundabicur in veritate prima,

Juizautem quadam infallibilitas ac certitudo
cognitionis creatura, elt debita crearurz; qua-
dim autem eft fupra exigentiam illius; 1deo
etam duirliccm, fecundum modum- noftrum

cognofcendi, veritatem in DEQO apprehe ndi-
mus ; unum quidem, qua fic principium infalli-
bilitatis fuper excedentis emne debitum Crea-
turz, altera qua principiac debitam cercicudi-
nem, faltem alicui poffibili Creaturz. Et hu-
jus quidem certitudinis principium eft, tribu-
endo vires cognofcitivas debitas creaturis; ob-
jetis veré vim morivam naturalem potentia-
rum cognofcitivarum, & praftando concur{um
naturalem. Siautem praftet vires fupernatu-
rales & concurfum fupernaturalem ; habebit
DEUS rationem veritaus, vel dicentis {uperna-
wralis.  Urdehacdodrinafic explicata ftatu-
atur.

Dicenpum cft. Licet ad altum fidei exceden~
rem, conchrrar weritas prima formalifativa fides
Theologics , ponere tamen motivim formale veri-
tarem primam fu ol f.'xcedfmfm s utratioexceden-
tis teneat fe penes motivum , nulla eff neceffitas.
Prima pars Conclufionis: Nempequod veritas
prima concurrat ad a&um fidei excedentem
alibi probatur : quia fcilicer aétus excedens, eft
attus lupernaturalis ur explicans {fupponirt, &
oftenduntcdi@tade fupernaturalitate, Sed ve-
ritas prima, concurritad aGum fidei fupernacu-
ralem. Ergoconcurritad excedentem.  Se-
cunda pars.

Prosaur Primo quia S. Thom. hicquzit.
1-arc. 1. difcurrens de objeéto formali fidei, po-
nicveritacem primam fine ullo addito.

ProsaTur Secundo. Quiaeftinexplicabile,
pofito quod ifta excedentia tencac {e A parte
motivi formalis, ad quidnam deferviar, idque
neceffatid : nam non defervic ad efficiendam
producendamquerationem atus excedentisin
fide: quia motiva formalia, non producunc
phyfice actus, {edin gencre caufz formalis ex-
wrinfecz: produ&ioqucillorum, fpeétat ad in-
tellectum & habitum fupernaturalem. Non
itemdefervitadrationemipfam falvandam mo-
tivi requifiti ad aétum fupernaturalem: quia
morivum formale, & obje¢tum formale {unc
idem; diximus autem in materia de Ence fu-
pernaturali, ab objectis, non defumi fupernatu-
ralitatem, Noneft eciam necefle ponere veri-
tatem primam excedentem pro mbrivn, ut fic
fiatadtus fupernaturalis ex ordine (uo infallibilis:
quia Supernaturalitas, non eft infallibilis ex fuo
ordine: nihil enim repugnat, dari probabilita-
rem tiapcmamralcm ;& opinionem {upernatu-
ralem. Siautem perly,exordinefuo infallibi-
lis, intelligatur; quia fcilicet fuppofito quod
DEO dicenti innitatur, qui eft fummaveritas,
fummam infallibilitatem habebit. Sedad hoc
etiam ponere veritatem primam excedentem,
pro motivo formali, impertincns eft.  Ratio
quiactiamfialiquid diceret Deus, prout eft ve-
ritas pritna hon excedens,adhuc illi infallibili-
ter aflentir E.JL)ET‘ZH]US: quiaramcxcedcnsqunm
non excedens infallibilitas Divina, ab codem

o B defu-




32

nature Divinz, ut nec mentiri, nec falli poffit.

Prozatur Tertio. Tum quia objectum for-
male fidei, debet poni, ftans in iplomet Deo,
& non involvendo aliquid creatum; ratio au-
tem excedentis, vel non excedentis, defumicut
¢x comparatione ad creaturam, Tumgquiare-
velatio paffiva, noningredicur formale fidei, ut
infra videbitur. Ergo nec ratio excedentis.
Tum quia {inibil obfir, maximeé debzmus exal-
tarc Deum; magis autem exaltabitur, {i ratio
veritatis illi intrinfeca, fine ulla defumibilitate
excellentiz ab alio extiinfeco, zqué (ufficiarad
formandam fidem, merendumque aflenfumin-
fallibilem. Ratio autem excedentis habetur
nonnifi ratione alicujus extrinfeci.

Ogjicitur Primo.  Authoritas S. Thomzin
oppofitum ex queaft. 62.

ResronpeTur.  lllo loco nen’ p]us velle S.
Thom. quim quod primatia objecta fidei fint
talia, utad lla lumen naturale, fine prafuppofi-
tarevelatione pervadere non poflir, ut ad my-
fterium Trinitatis. Sedindenon fequitur,quod
veritas prima, illaobjeétaatceftans, inipfaratio-
ne formali motivi, debeat habere rationem ex-
cedentis.

InsTABLS. Salcemfidei pro habitu znig-
matico {umpte objectum, erit veritas prima ex-
cedens: quia etiam vifionis Bcatx objectum,
eft Deicas excedens.

ResponpeTur.  Execedentiam illam vifionis
hoc fenfu admitti: quia nullus eft intelle&us,
qui poflit connaturaliter, & actu naturali attin-
gere Deum prout eftinfe, ubietiam fupernatu-
ralitas tenet {e d parte actus, & non 4 parte mo-
BV

Osjrcirur Secundo.  Virtus quecunque
Theologica, ordinat hominem in Beatitudi-
nem {upernaturalem. Sedfifidesnonrefpice«
ret veritatem primam excedentem , non ordi-
naret hominem in Beatitudinem fupernatura-
lem; non enim ordinaret in cognitionem finis
fupernaturalis: pracipu¢ cum DEUS, ut clt
principium rerfim naturalium , non fir finis {u+
pernaturalis.

RE spo.\znlmm. Negando Minorem. Ot-
dinatio enimin cognitionem finis {upernatura-
lis, non exigit motivium excedens: pracipug
quia . tora ordinatio in beatitudinem f{u-
pernaturalem, eft ab ipfamet fupernaturalitas
te, qua non defumitur ex motivo.

Instasis exScoto, Potiflimam rationem
fidei efle verfari circa Trinitatem § hane autem
nihil continecnifi veritas primaexcedens : quia
nullus effe@usinducit in cognitionem Trinita-
tis.

ReseonpeTuR, Negando Minorem: quia
licétcreata noninducant nosin noticiam Trini-
tatis, fufficicillam notificaria veritate prima,nul-
laque cft neceflicas, ur excedentia, teneac fi 4

Tra&aeus L

defumuntur nempe eflentiali determinatione parte motivi.

r

Unde i ordinaffer Dy
Myfterium Trinitatis actu natarali, jic
pter fedicentem,foretilleadtus infallibilig
non excedens. Quod autem dicityr, ;L
vocarifupernaturalem, quia clidcralioncofn

15 Ceg
icet o,

&ifupernaturalisin fide, non defumayg g E
jecto. : :

Osjrcrrur Tertio, Veritas prima e
dens, non potelt cﬂc: principium cogainy
qua non fitvera: veritasaurem prima gy,
ccdcm_, in quantum non excedens, ho
agens fecundum exigentiam ac vires d W
Creaturz, poteft efle principium cogniy,
quznon fitvera;ur patet in cognitioniby
babilibus, habitusautem fidei et tn!z’ﬁ;qui i
ex Vi lpccici_,cx‘wn ¢x vi ordinis, non potelt efs
principium falfi: quia quamvis habitusfoe;
ficus,in {ua [pecie, non pofiic effe falfus, oy
men exviordinis: quiaeftin ordine nguly
quifallibilitatem paticur.

RzsponpeTur. - Concedo vetitater pring
non excedentem;pofle principiare hoo et
producere phyficé cognitionem que fonli
vera. Negoautem veritatem non escedn
tem, que, fir per modum artceftantis, polleth
principiumth]ﬁ. Tranfeatidem; quodyeis
excedens,non poflit comproduccrcph'\'ﬁcﬁm-
gnitionem, quz nonfitvera. Sedinderonle
quitnrmotivum formale debere cfle verien
excedentem: quia ratio motivi formalis,m !
habet rationem producents adus Did |
tranfeat : quia pofler dati opinio {upernau
lis, ad quam concurrerer Deus, fub formali |
excedentis. 5

INSTABIS, Apoc:ﬂ. 20, dicitur: Ecce novl
cio omnia. Ergo & objecum fidei novia!
quomodoautem novum, finon excedens?

ResproxpeTur,  Non {atis apparet quorgrlf!
innovo Teltamento fit novum mogivum i)
cumin utroque fuerit fidesinfallibilis: adeo®
& motivum infallibiles diximusque luperi
nato Chrifto, permanfifle cosdem habitus. il
vabitur ergoillanovitasfidei, ob admiffos Gar
tiles ad fidem. Cazterum hoc fenfl admi?
musveritatem primam cxcu:ic:n:cm,q'-!Gi?“'
licerad fidei Theologice actum, nunquan®
veatveritas prima, nifidandoei veritatem
mam & excedentem quameungue creatii

Subhoc tirulo decidendum eftid, quodt™
ponituniverfaliter de omnibuns vittutfbus fuf
logicis que(t. 4. Efparza. An fitde raciok
larum, ut fint prelato Dei fuper omma: ¢
quidem fi fpeterur hzc pralatio rationt B
vi, indubié illis convenit : quiahabentpe™
jeéto Deitatem, cui pralatio Ii:pcr.omnm‘:'a
venit. Sedquiaactus fupernaturalis & i
lis poffunt inniti eidem motivo, ﬂO“_”FP“],
qu prelatioTheologicis vimmh.uscnnvﬂ“',:
R aT10,Sienimefleraliqua prthlﬂ»fﬂ'?‘ [rﬂ |
quod ita praferrerur; vel Auboritas per aj['ui




Di{i)utatio 1

s . vel Bonitas per amoreém ut animus €X Vi
; -'ﬂrims {it contemnere, c&tera
arepugnanti iavel aflen(ui vel amori: Sed
g pot dhu ith h muc.mhwmm{ lis,innitens
- veritati Divinz

5 lhnm 0111\110};)oﬁ um citatir non habet
5, quam quod virgutum Theologicarum ob-
umficingenete {uo fummumyv. g. Auctori-

ved l\\i'r';ii'

s fumma, Bonitas [umma, &c. Se
biisdem, a&um naturalem {pecificari non
Dantur quidem veritate Theologice ut
nurin Deam tanquam ultimum finem {u-
pcm\mm.un {ed dantur, uz feramur fupekna-
wialitet.  Nam aétu natiirali ; etiam in hinein
{upernaturalem, ferri poflumuis. Etficurdan-
tur gratize iup;umrm.ﬂcs ad agendum lipet-
naturaliter; ita dantur natutales, vel falcem non
repugnat cas dari, it attingant {llum finem fu-
l:”!’t'lrui'.ll[‘ll] n.uumimr

;\u]wf: valet, {1 dicas cum E rurm qnmi
cim agitlic de vigore natir# , {ub €a voce uni-
ve 11, folim cummchcndmmr omnia natu?
raliter occurrentia in contrariuim. At amof
fupeenaturalis ita amat, ut praeterea [uperet

nnia etiam f{upernaturaliter occurrentia in
contratium: & g.ml]cL viad eca iizpcmn‘l‘lj pro
adimpletione prezceptorum iupcrmrm‘iﬂiun'l,
quodcftlonge difficilius. Non inguam valez;
quia poreft ficriadus n'{tumlis,“}ui velit etiam
f:}‘ rnaturaliter oceurrentia, ne DEO v. g.di-
tenti credatur,fuperare, idque \,nman}olm gra-
tiz, ordinis naturalis.  Ergo hac fuperatio fu-
pc:u- wiiraliter oceurtentium,qué eft fundativa
iftins prelationis in fide Theologica, eft quid
communc ctiam actui naturalisarque adeo ifta

prelationon debetur folivirtuti Theologica tit

hujus a&us,

volaig Elparza.
QUASTIO I
De "Ratione formals Fides propter Quam,

}‘?\ aITTo PHimo.  Predictum titulun /'?.-'ﬁ?
i phiafiab Anctoribis traltari : Ll{_mmmin
ficulimumrefolutorium fidei? quidautem ve-
niatnominerefolucorii fupra diCtum.
R EMITTO Sccundd,  Debere ponietiamin
fide motivum affinfis feu rationem Proprer
quam,adeoque ultimum refolutorium.

Rario: quia&eflecille affenfus; & nonef-
ft'r;11%7;11H]s,L-JTL'cur[i:p_'\oniun‘,non.:i']bc_mtum,
quia aflenfusnulloalio difl"']”ui‘nt‘tcﬁ a fimpli-
ci apprehenfione, transireqt

/

in fecundam wvel
tut;umupc tationem, mhmunncmorw:. Tun
quiaperiplum Guilhelmum Parifienfem & per
Rubionem (altem debet intercedere motivum
cdiendi Deo. Ergo adhuc ille allenfus, non
cr;:"«cm'wri"mhcm autem motivam non fuffi-
cere vel exinde oftenditar tquiaobédientia {pe-
&arad v *}‘mL wem, motivamaue illius non et
conftitutivum Tum quia

Rationesino P W‘f tumnon convincunt: laud:

ITEILIS IIICO[U‘TN.JT.

(%
St

bilitas enim fidei, fion eft in a r{r;'n' t1 fine m-?:::v
vo, {ed inaflentiri fine evident simen intal
libiliter; & J.L]uﬂlmt omnibus ; dni. retiarque
adhuc in hoo aflenfu i)lm Deo, qu .im hominis
quia defererur firmior aflenfus; t alfumque cit
quod poflitpracipere Deus aflent uim finie motis
vo: quia non potelt priecipere rem impolt bi~
lem; & confticutum {ine conftitutivis. Jam
autem affenfus quod fic ob motivuim, pet hoc
conftituitur.
Pr&EMITTO

Certio, - I quo Jit punctas Diffi-
Eultatisin ;m.-j:‘;;/» Credov. g. 111)1[1L<_1u“15 Sa-
cramentalibus efle Corpus Chrifti; hac veritas
noneftnotaexipfis terminis. Tenti-
ridebeo proprer aliid : nempe r]uu hoc Deus

Er ‘\ 1iian

dixit; haciplap wponuo, non eft nota ex ter

minis. }".';__".Ltmm Hlinon poflum affentirinifi
propreralitd ; quid érgo elt illud alind 2 Siali:

quid humapum et ouwa fdem Theologis
cam & II]i‘.l“LL”}L.I]I, in a d non 'l"h.':D'AD"'V
cum vis in Divinum telti:
mohium, quaro ai i di,i'[im‘.tﬂm a priori -an
idem? fiidemyergo nihilrefpondifti. Sialiud,
deiploilloaiio teftimonio redicdifficulra:  cum
non {1t ex terminis notum: Uade vel dabis
in infinitum in teltimoniiss vel tan-
dem débebis .v.p sndere ; non pet
um, inquoaut 140.1 {alvabis rationem T
gici, aut non falvabis, quomodo {ic notlim cx
terminis, (]Lmn l:.mmcnm f‘lﬂlll1\...'JlerCle()\J’iL
Tur chmu His prem

D[PFICLH TAS L

I:.Luiﬁ;ff,d.‘!:ff"i‘( lioriim ;{t‘?fu!h(’

1)[ _utes poft alios '
l[p 9. & Lt O\]'LL |.'§.‘\".
aliqua:

& fallibile.  Si l‘c'.o

procefum

ExeiicarPri

in $ difp.
Sil uquam“. de ulci

10 Ponti 2%, puin. %,
imo m o formali ipfius-
met fidei ultimo, refolyvitur in ipfam revelatio-
nem Divinam, velfolam vel cliim veracitare. Si
vero loquamurde ultimo motivo, quo inclina

muradjudicandum, quod exiftat revelario Di-

Yina, non habeturidem motivim in omnibus fi-
delibus.  Nam iilts..ﬂfnm--u 1t hotiva credibi:
licatis, interdum Auctoricas'& teffimonium hg-
minis fide digni.  Hae explicitio
NoNSATISFAcrr. Tumguid: {1 moti.
vum formale ipliusmet ﬁdrl,id[‘l:rc ultimo re-
lolutivum eft r€velatio Divinia, ¢ ]
praDOEiliOD L.s.ouia‘.;s,frc;

1 s nota¢
Sinoneltexterminisnota.  Erooil ;:ﬂ'cr!c:-c,r
l nmhpl(* ter aliud, adeoquenoneririllauli-

mum relolutorium.
oftendehancevide

oftendes intrini
rum, {1 quz ef
fupra, non {pedtar

ot elt ex terminis nota,
tiany & fi

im oftenderis,
1 connexionem termino-
i xio; ex dictis
_ Tum quia illud
ipfum judicium, \,:lcw judico exiftere revelario-
E]L‘IH,}-"\!:\:J\Li'fi;\.-"il‘ﬂi’idi‘li Ergo habebit mo.-
od docet Pontlus efle revelatio-

ncm.,

tivam fidei, quq
1




34
nem. Cur ergo univerfaliter de illo enuntiat
judicio, quod refolvatur v. g. in motiva credibi-
licaris2 Tum quia hic non quaritur, quodnam
fic ultimum refolutorium ex {ubjeéto, fed quod
ultimum ex objeéto; & tamen Pontius recurrit”
ad dwverfitatem motivorum, ex {ubjecto.

ExrricaT Secundo Amicus cit. num. 26.
quod {cilicetultimum refolutorium fit Scripru-
ra teftificans, verbum Dei,traditio, & Ecclefia:
mutuo verd unum refolvicur in aliud in diverfo
gencre; omnia autem in Auctoritatem increa-
tam, Deidicentis, per fimplicem duntaxat ad-
hzfionem objecti materialis, propter formale.
Hae explicatio

Non' SaTisracir. Quia non rci"pondet ad
pun@um difficuleatis - querercenimreltar, An
hzc prupnﬁfio, Tncreataid Aucoritas dixit,{itin
terminis nota velnon: redibitqueargumentum
fupra faétum ; quarereque reftabir, qui per {im-
plicem adhafionem objecti materialis, proper
formale, fieri poflic affenfus, fi propofitio dicta,
non fit ex termiais nota.

ExericaTur Tertid. Refolvifideminlumen
fidei, quo DEUS illuminat mentem noftram,
Hie explicatio

Nown Satisracrt, Quiaconfundic principium
effe &tivum, cum formali, & motivo, hic autem
non quzriturde principio effectivo, qualecitil-
ludlumen.

Expricat Quattd Granado, docens motivum
fidei & ultimum refolutorium , effe auxilium
quoddam Dei actuale.quod nonquidem habet
fe per- modum principii effectivi, fed per mo-
dum concutfiis aéualis, quo DEUS illuminat
mentem credentis, & 1ta manifeftat illi verita-
tem objedt credendi, ut crediturus credat con-
nexionem Divini teftimonii, cum objeéto cre-
dendi.

Hzc Sententia immerito, impugnatur quafi
coincidatcum Hereticis, qui fidem fuam in in-
{tinétum incernum refolvune: nam Hererici
admiccentes inftinétum internum, non in hoc
{funt Heretici, guia illum admittunt, nam eciam
Catholici dicere poflunt; fe inftinétum intet-
num ad fidem babere; mncernamque fecurita-
temderebasfidei.  Sedinhoc {funt Haretici:
quia ad illum incernum inftinétum recurrune,
1a, ut rejiciang omnem aliam externam [Cgu-
lam, qua ille {piricus internus reguletur, pro-
ptereaqueappellatur fpiritus privagus. Nihil-
ominus hec explicatio

NonSatiseacit.  Quiainftinctusille;noneft
motivum affenfts fummeé infallibile: major
enim eftinfallibilitas immediare dicentis Dei.
Deindenullomodo eft ultimum relolutorium:
Si enim quaram, Cur credas Trinitatem? re-
fpondebis, quia Deus revelavit qui eft verax,
%oili quatram dehocprzcife,quarefitverax,
& unde ubiconftac efle illum veracem : eerte
idnonrefolves ininftinétum tuoum, tanguam in

Tra&atus L

motivum, fed tanquam in proponenten
veraciratem? hic autem quertitur oy 4
politione, fed de refolutorio.

Exeuicar Quintd Ripalda difp, 34 Dl
quc.n.f huic principio, Deus eft veray, n|]eﬂ::
murimmediaté propter e, & non P""Pfeu'(‘.
ud. Hes explicatio 3

NowSamsracit.  Tum quia, Affenfysg
fieret proprer intrinfecam veritatem illjy [
pofitionis, hicautem affenfus non poreftef; 1
deiutdiétum fupra. Tum quia, i I]IEPI-UU;;i_
tioninon propeer aliud allentiremur, idideod,
{er, quia nihil nocivs eft, quam Degm efle 6.
gnum fide & veracem. Sed hzc ratmnnncml-
vincit: quiaquamvisdifto obje@o nililfi,
tius,notitiaTheologica 8 Metaphyfice;filiy
tamen eft, quod etram fic notum notitia s,
hzc enimnon poteft efle proprer aliud,nifiy
prer Quiadicitar.  Quod vero alTumi:R.P]'\.
da; fidem (oli objeto lecundario aflentir .
prerrevelationem, & non prjnmrio,idnoncrm.
vincit: quia hoc ipfum non probatu, oy
oftendetur quiadhucille aflenfus, it forunss.
dei. . Deinde primarium obje&um fidei, ¢t
etiam Dei exiltentia, & tamen aflenciri huigo)-
jectopotlumus: quiadicit: Egofum quilm
Tumquia& efier ille aflenfus fidei ut fuppori
tur, & non eflec: quia nihil cendiftinétinn
{ui,abaliis, eandem veritatem atungentbusi:
{enfibus, in pracifa ratione affentiendi haber
fi inniteretur intrinfecz objedti veritati, M
Jeewdamus ad alias [ententias.

Punétum Difficultats 1

An ultimum refolutorium Fides fic duh.
ritas Eccleffe?

AFHrmat MedinaBanncz &alii.  Porod
&oritas Ecclefiz duplex eogitari potelt:
quidem humana, in quantum dicic cu]chL‘:-
nem hominum Doéorum & Sanorum, 19
uno capite roto orbe {parforum: Secunds B
Goritas Ecclefiz, eft quafi Divina,fitain pet
Ii afliftentia Spiritus Sanéti, {ecundtim quan,
cam gubcm:\t ne errct, Haee I.\'P/r:'.lff.ﬁ.
Now Satiseacir, Primo, quia non tangit f!
&um difficoltatis.  Credov. g.Dcumc{h i
numjquero cur re(pondchlnur, quia DH‘_I),
-Javic, quare unde confter quod revelai
qu&’mcf‘:

nde Plo.

te
refpondebitur,quiaita dicitEcclefia; ’
nénotum in terminis quod guidquid diitte
clefia eft veruny, & quia hocdicit Ecclefia? ‘\
inprimis quod hoc dicac Feclefia non € f‘
notum : quia hoe dicic ribi tuus f}ic&:akcrd
fide Magifter, qui non func Ecclehia: gad ml
ximum eft hoc tibi notum per fenfus & no¢
morali. Ergo refolyis fidem, vel in notité?
fenfuam velin aliquid fallibile. ()_ggqﬂ'“?:
adillamaliam parrem. Qgidquiddzcgl?ft'.
fia eft verum; quomodo id clt €¥ rerminis 17

v i
tum, Ergo illi propolition: alfentiris F[ji:
i




15l
ETCl

n
w

D iﬁwumtio 1

Iwoml.‘u illa non fuit uldmumrefolu-

_1‘1511\{.
illo ﬂim]u‘m ndum reltabic: elt-

& de

ronum
nenotum in terminis :

TISFACIT

Secundo. Quzro an

fides Apoftolorum & noftra fic ejusdem {peciel
g : gl
vel non, 1 e fn radone motivi? {1 cjusdem

immerito aflignafti duplex moti-
vericatem Divinam, & Au-
foritacem Ecclefiz, quaetiam qua participata,
cie diftinguitur abinereata Auctoritate. <
tem eft diverfe {peciei, dicet id contra
communem fenfom.  Ec deinde non fatishet
prefencid lificuleatis quaritur enim hic demo-
ivofidei; nonratione fubjecti alicujus p.\mul-
laris, {ed de motivo exratione objedh, ¢ quod {ci-
competat omnibus aétibus, quicunguc
Jam autem credebat

B
Ipe

vuin hde, i‘.(,i'ﬂl-;

L

{uncactas vere fidei.
quid Adam & Apoftoli,& non propret Ecclehia
P]U ‘ ’llr]O”Lill.

RESPONDEBIS, cluudmom um fidei, ut fic
fub diftinétione concipi debeat; q uod fcilicer
fic alfenfus, vel propter Auétoritater m Ecclefi
vel proprer Aufloritatem Divinam uldldn—
tem.

CoNTR A cft.
ritates copulativ
innitetur foli Audtoritati Ecclehe fides; non
erit lomme infallibilis,nec numrolu Theologi-
ca.. Tumaquiaille du:r.?Au&our"Lu, vf_l(.uu
veniunt in ratione communi motivi fidei, vel
nonconveniunt, ficonveniunt,illa potiusratio
comimunis, erit refolut mmm. Sinon cenve-
niunt, non fatisfacis di [h( altatiz quia hic quz-
UIU[ l{L racic ‘]]L ]14 ql.ﬂ onv C]'ll.l[;[ L[l"l]‘l mo-
tiva: quiaquarirur deratione, inqua,con reni-
antipfi ;l\tfllﬁ. Tum quia redibirargumentum
immediate f. . An feilicet fides ex
T, elicita, fit eadem fpecic, cum fide ex
hocalio motivo elicita.
¢ Saisacrt Tertid, Quia fides neque
po refolviin humanam A uétoritatem Eccle-
fie, neque 1 divinam; non in humanam quia
quamvis hecm: anfIE nihilominus non t‘ﬁ' ex
(uaracione formatiinfallibilis; non etiamrefol-
vipoteftfides noftrain Auctoritatem Ecclefiz
Divinam. (lgia fides noftra, ex {uo motivo,
deberefle fummeéeinfallibiis & Divina; non ¢f-
{er autem ex ll‘o motivo v mme infallibilis:
quiamajor eltin
pet acc lencalem alliftentam.
guomodo eflet fides
tiam, qu& parti
1][\':['” 1

Tum qnm fiduzille Ati{t\j—

c |I§._J;l..1(.,‘_ ihuhm s1nqgu ‘LJITUHI

hoc

fallibilicas per efentiam, |]llm]l
Hec videtur
illa Divinaobillamaftiften-
tiveeltquid Divinum. Sic.
: cr hominem,non ¢ l[C\CJPI x-
cile Theolog L‘n.,\'i‘_!.liII:ll!T!‘:.‘SllOﬂ‘.O LdL.lE}‘_lL’
ticipationem Divinitatis camque etiam infalli-
bilcm; quia fuz entitaci innexam.
gromodo Cutentia impugnati foleat.

ImpucnaTurR Primo.  Quod feilicer Adam
fides & Apoftolorum non refolvatar in Auéto-
ritatem Lcclefiz,

Penfandum

145 hac

)
Hoc m‘umcov""dcw Medi-
Hinc ut teneat Awmm ytum, reftauratd
X « dictis w‘Ii‘ll

Impucnatur Secundd, Auétoritas Ecclefiz
"nobis innotelcic per Au &oricatem Divinam:
Curenim credis Ecclefiamnon }J\-Hr falli 2 quia
idDeusdicit,  Siinterim quaratur cut idDe-
us dixerit ? refpondes quia Ecclefia dicit, en
apertum circalum.

i

R ESPONDETUR.

nam.
debet

ResponpeRT pofler.  Sicut in fimili Hz-
reticis refpondetur. Triplex eft claflis homi-
num cumquibus agi deber; funt enim vel Ech-
nici, qui aliunde -lefiam non habent cogni-
tam, vel Hzrerici, vel Catholici: 51 Ech
lis Au&toriras Sc .-nc\u & non pote {t per Eccl lef1-
am pru]\,!;l-_‘ nec Ecclefia per Scripturam, fine
manifefto rm‘”l) Affumererur enim 1gno-
tumadi U.u...,nl.nmmc'm mnl';t;nlw [mm,
debeat effea noto ad i gnotum, vel a notiori ad

Qu jamvis ubiilli s poftea Auctoricas
] cclefiz, per motivacte =dibilitatis fuericcogni-

, poflit illus Auctoritas aflumi, in motivum
[smlmn\u.‘_n.l ipriram. Quoad {ecundam claf-
{em, hoc eft, H.L’WLic:m!m ateinet; cum iflis
ctiam :“um‘cl-!nunﬂ;*ot'v:’r directe affumi Aucto-
ritas Ecclefiz ad probandum Articulum, hanc
enim neeant,  Sed immediate deber aflumi
primo Snnpnn‘b ad probandam Auctoriratem
Eccleliz, qua illius Aut ¢toritate probata, pofler
pufhs. illa affumi ad pmbnmul‘n Articulum.
Jamenim nonaflumeretor :mqlllt ignotum,fed
ellec regreflus demonftrativus, {imilis e1, cum

caulam pe ercffe@um aliunde cognitum, & effe-

&um per cau {am notam ;JmLL.mu Quoad
tertiam claflfem actinet, hoc eft, Catholicos;
cumiis {upponaturzque hota SLL’!FUH.I ac Au-
&oritas Ecclefiz, tunc adinvicem {e oftendent,
nec fiet probatio propri¢ dicta, in qua fit pro-
greflus {ecundim conditionem noti ad i
us; [mmonus manifefatiouniasinaliosadeu m
:noLlnm n‘\.!ulpuuid !ml{,‘f po fita, in {eipfis invi-
cem reprs mt:mmr & Dicerent
ergo oppofiti, qu: d feilicerin auétoritatem Ec-
clefizrefolvant idem, tanquam aliunde cogni-
tam, & nonex (o2 l)\.lh C ....,leCL 'h'i.bg'_.-[(_[“i}in

in Z)ulpm.m teffimonium: neque enim com-
mittitur tunc circulus, quando aflumitur ali-
de Sed de hoc argu-

niet,il-

ignotius.

rnoti-

quid alinnde éciam notum.
mento alias etiam dicetur,

1""1'”,"‘\"“.“';‘ Lerrio. Quiarelolvendo (alcem
parnialiter fidem n Audoritatem Ecclefiz, re-

{olvereturinaliquid non Divinum, hoc aurem

non debetr admitti: qui ia heut de myfterio
Euchariftiz canit Ecclefias ita & in prfe entidici
E‘O“:”' Sola fides fufficic; ad quod aliudic et-

iam Augultinus, contra epifltolam. - Funda-

wnen hamintbus, fed

Menticapit. 14, Eaciedim

. am_firmanti ¢ illuminants,
Unde é: Joan. 12. dicitur.

ARIMATR 170

"‘.4' ‘i‘ D

;_{_f_;i credit in me, non
eredit




36

credit inme, fedinenm quimifisme 8 C. 2. Dodtri-
#amea non eff mea.

RESPONDERI ]_n'xﬂ"ct fidem non effe adz-
quate Divinam, fi nomine adequara fidei Di-
vinz intelligatur fides fecundum toram laticu?
dinem fuimotivi. Si autem nomine hdei adz-
quatz, intelligatur fides, pro principali, 4 quo
fit denominatio, habens pro motivo Auctori-
tatem qua cft Deus, fic fumpta erit adequate
Divina: pro principali enim relpicier femper
Deums ad eum modum quo hemo dicitor adze-
quaté & completé racionalis, quamvis nonnif
principalis cjus pats inrelligat.  Dictum illud
Sola fides fufficithoc{olum vult,quodnullusfen-
{us exploret veritatem corpuris ( hrifti in Eu-
chariftia,{ed {olafides ; quod verum eft,eam re-
folvendo etiamin Auéteritatem Ecclefiz: quz
quia movebitad fidem,adhuc fola fides (ufhciet.
Ecr ficut per arguentes revelagio intrat formale
fidei, quamvis illa fir quid creatum; necid obeft
utfit Divina; ita nec oberit Auéoritas Eccle-
fiz. A‘Lrgufani verba verificantur: quia ct-
jam credere proprer Auctoritatem Ecclefiz. eft
credere propter affiftentiam Spiricus Sanctis
adeoque propteraliquid Divinum. Locus il-
leS. Joan, nonplus vole, quam efle identitatem
naturz inter Patrem & Filium, hinc qui credit,
credicin Patrem, credic & mn Filivm. Quando
autem Pecrus diciturimmediate motus, ad cre-
dendum Divina Aultoritace, poterit adhuc mo-
vere Auctoritas Ecclefiz: quia & hzc adhuc
noneftrevelatio carnis & fanguinis, fed aliquid
Divinum. Czrerum ha rationes poffunt ex
allatis {upra reftaurari.

Dices Primo in oppofitum effe Auétorita-
tes.

Pr1m A AucToRrITAs Sanéte Scriptutz. Afto-
rum :rd.c!‘cirur,qut‘)d Deusaperuerit cor Lydiz,
urintenderetillis, queas. Paulo dicebantur &
1. Joan.z, gm'ﬁowitmquit Deum,andiz nos, qui #o%
¢/t ex Deo, won andit nos.

ResponpeTur.  Primumlocum nonplus pro-
bare,quam quod graciaDei praveneric Lydiam
adintelligendd & capiendamyfteriafidei. Se-
cundus locus non convincit: quia non dicitar
eum qui eftex Deo, audire illos & propter illos
dicentes affentiris'quod ramen probari debu-
erat: fed Apoft. tancum dicit, eos qui DEUM
norunt, tecipere dodtrinam Apoftolicam.

_Secunpa AucToriTas eft S. Auguftini, contra
epift. Fundamenti. cap- . I:‘-v.mge!}o noncrede-
vem, nifime Ecclefie commoveret Aucloritas.

ResponpETur, [nillo commovere, involvi non

rationem caufz formalis, {ed rationem applica-
tivi, & ficutmotu cietur calor, nec tcamen mo-
tus, eft racio formalis calefaciends, fed conditio
cativum; ita & in praelenti.
“Terria AucTorrras eft S. Thom. hic q.5. 23,
ubi & alids, docer fidei formale effe veritatem
primam, fecundum cjiuc‘)d in Scriprara 8. & do-
&rina Ecclefiz manifeftatur,

Tra&atus [

ResponpeTuR. Ly fecundim, non req
motivum: quia il!lldj‘lm dixcmrina,m\g
ricacem primam fine nllo addiro . Ly :
_ﬁ*fmm'rim-, innuit, ubmam ontihear
ﬁdrl:, nempe in Scriptura & Prop
clefiz.

Drces Secundd,Sipetatara fid
Chriftumefle Denm 2 rzfp ndet quiahyg,
'u?r(:\-'c}.w:t s 51 quaratur unde CEH'.[‘-"[C[:].I:
id Deusrevelaric? rc]’puud;-ln[,qnialﬂ ;
Spiritu San&to directa, hoc me docer titagu
:C.prmd eridebere Fl':,nl‘ﬁ.l‘l_lr: quia :'.uaL:u;:j.!
resdebetin illa principia refolvi, ex q'!i'hml'“
{citur 5 fides aurem noftranata eft ex dog
Ecclefiz, Apoftolorum autem fides
immediatarevelatione. Ergo fides nolky &
Auékoritatem Ecclefiz, Apoltolorum, i ,I,
mediatam revelationem, refolvends,

ResrowpETuR, Quando Pro’ tatioy
credendi adfertur Auctoritas Ecclefiz, pog
fercur ratio 1-‘orma.’ismoriva,Imlaiwpﬁcm i
cum modum, quo pro ratione uftionis rg
applicatioignis. Ratio allaca multum prob,

o
ur Dogy,,
ofitiongp,

elicurery,
"

L'th.ig;

s Nt efty

é I,
nempe quod ars Syllogifandi, inventa db & |
ftotele; in eodem Arifkorele refoluta fiedy |
principia lumine nacur® nota; noftra a
Syi]ngxiut_io,in Magiftros, qui nos illam dogs

erunt. Porro res ineadem principia ref
turcx quibus nafcitut, non tanquam applice:
vis fed tanquam conftitucivis.

Dices Tertio. Hazreticiideo funt Hareid |

quia fidem fuam non refolvunt in Audorg
tem Ecclefix.

REsronpETUR, Ideo funt Hearet
quia negant regulam in proponendo resfi
infallibilem efle Ecclefiam; quod ramenefte
velarum.,

Dices Quartd. Auctoriras Ecclefizbab
per modum organi & inltrumenti Divini, & b

betfe ficur Moyfes & Propherz, qui Fuerantin |

ftrumenta revelarionum Divinarup.  lafe |

manis auren cefimonium Nunri feo chz."
intrat parrialiter affen{um fidei humana.

ResponpeTur.  Qrganum &.‘lnﬁl'u:nc_muﬂ
non (e habet per modum motivi, fed explicar
tis, propter quid credi JL'!)L‘".IL Ncg.uuntr:f.
in Moyfen refolutam fuifle fidems Inftanciads
Nuntio pto nobs efts quia ille non movetid
Auctoritace.#d folus Princeps, cujus eftLeg
tus. Qudmvisauten nunciusin immnuj-s:-
tialirctingrederetar f’i;l’.‘lni"iul‘lf‘linl“ll-l], non bttt
ablurdam j foregancem abfordum, il 087
tur fidem Divinam Auctoricas Ecclefiz: g
fdes humana non eft fummé infallibilis, I'm?
Divina. Si fummé infaliibilis, debe hatet
motivam {ummée infallibile, quod non eft, o
Deus.

Dices Quintd.
abEcclefiaproponatur credendum,
tur,id eflc ce Fide,

Ex hoc iploquod alig®
recté inte

Rxzspo¥

4



IR

p— : e .
3 A p
g ) ~ 1 “v\. ISR |
RESPONDE cec DEUS in fuo conceptu fit Ens |

fide, exco quoc

mum, {umme petf

fallibilicer pro hendatur , quod veras 1%

um, quadeftre cla ma PC“‘I“‘-‘- o naturz (Lati

Acinfercur el waf vex terminis conftabit . (

maliscredend tidgs Spirics S. noneft  bere elle fumme veracem. Hee doclrs
lam Ecclefiam in ratione  #4

i formalis fidet; led ad com-

1crarc

plendum, ut habe onem infallibiliter pro-

r(“[ll‘“'l\

ES iffic i
Punétuh [ Hithct tatis 2.
In quid alis refolvant hoc principivm - Quod

Dews dicit verumeff ?

Ugo difp. 1. [eck. 6. & 7. propon

|_squanc iam if
‘J‘.\_C ]l\.”,' ¢

itmodum
icultatis,

e pralentis dif
{ ;w.nv-u.l-mm;
DockT Quod affenfus fidei fiat
faltem per difcu fum vircualem . g. revelatio
Divinatalleren unpmcﬂ- LLUa wtem reve-

efl Ergd vecbum clt

_l‘]l{

lavitverbum effe hominem.
homo; qu omnia cum poflint uno actu attin-

arcendendoe
z'a ionate

Quia

an €ond

NonSATISFACIT PRIMO
Quz

ad dogmaquintum,
illi: {1 Deuseft, veraxelt, afle
ate, vel non. non aflent
ler ad pundtum : :?-.E“__'
rum,

Ergo non relp
enim debebar ultimum refd
adeo, immediate allentiamur. O
immediate nur  illi 1\:\;“‘
, an affenciamur illi,propter evidentiam
vel propter aliud. Si propter alind.
rgonon fraflenfusimm Stnon pro
preralind eoncra eri.

arque
odf
".'[)1]],

cui

allentiar

ediacus.

Tum quia illi [m\;ue.'iriof‘.i, Decus eft verax,
ablolute non aflentimur imme
diate propeer illam il fam; ¢o qued DEL vera-

th.- 1TE 5

gi , confici difcurlum nonnifi vittua- citas ql)i blata, fieut & exiftentiay per Lugo
lem. praterrevelationem, nonnifi ex Creaturis,col

Dockr Secundo y & 1illa condinionata: Si fig
nemrevelatio Divinaf; e non w[muiL,A(ul ii-  Deus, veraxeft, non habebit aflfenfum immedi-
valetelhuic: Deus el ameé veraxs addicque  arum, fed ejus veracitas nonnifi ex Greaturis

L Major rd

colligetur: non emm app: tio de
una,quam dealia. Et ficut quod alicujus rei
eft caufaquoad eflein ftatu abloluts, clt etiam
cjuscaula conditionara, quoad effe conditiona-
tum, ita quod eft nennifi unica ratio morciva
alicujus pro f{tatu abloluco ; eric eriam ratio
motiva pro ftawn aditionato ,

ipfum prefticit Lugo: namillam etiam

veritatem quz concurrit ad adtum fdei, elle
Tam veri nindicendo, quam cognofcendo:

DoctrTertio. Aflenfum de fumma DEIL
Au&toritare, qui ac lenidarevelata myfteria
ducit, debe ¢ |1l_ fupern: armdl(m &&
elicicuma spter revela-
tionem talis -ma DEI
Auétoritasaliu;

LEHG

fide

imo hoc

Condi

.Lic;n;slun.i alia, pr ni,rc: revelationem. Ra:  sionatam veraciratem, tanquam ex ratione col=
sinfra attingentur. leg gity qm‘dtu icetnatute rationalis pmin‘ic as
betk Non mulcum | referre: til Veracicass 4 u quia €x vi hujus doltrinz

altimo
uit Aureolus; ra-
quiradhucaflenfusille hon mi-
cus: haberer enim pro ob

An affenfus miui ﬁ'f;' Veracitate Divina,
rel olvarurin Deiratemur vol

fequitur refolvi fld'cm in aliquid
naturaliter, adedque in lum )
turque Formalicas: Qua

qua deber defendi.

evidens
en nagura, fubrue-
Theologica i
Quod aur em ille ail

cn-

5 ram Divinarm: fuspendeaca principio fupernagurali cffectivo,
i |I iamdefendi,quod impertinens elt ad prefentem materiam, quid
fan | ipla veracitas [ fic vltimum motivam, in hicquatitorde Formalitate Theolog fidei,
I8 ) quodrefolvicuraflenfus fidei, dicitque duplici-  expartemotivi. Tum quia ctian in hac ma-

rcrpui‘uc.'.""n mari €am perfed i:oucm de DEO.
dicel u[-\ DELUS eft

teria poreltfimilisc l'Cll]L]S\-

tiolus oftendi,qua.
lem opp it alis de

0. Sit verbi gratia

-

tunc debebit artiealus: Credo | )l' \1(11@:}"3‘ o, cur elt
aliomediosi ‘{"l deo: qu {ic credendum DEUM efle ‘Cltul‘f‘ quia

1‘)"; non ot

Ay, o o
CX TEvVeiationc

1mus in hac viea cogriofcere, nifit  Deusdixit, & veraxelt squ T’H)(lﬂ}l“.. eltverax ?
refpondes: quia i {1 i)., neceflario eff

verax. Etquiacond 1ca tral ,]rf‘_m,,u_ e

vel ex Creacuvis; ic & perfe-

athrmare ab

i s g :

IILW | revelationis, vel im, & {'\});?"1 itlequ HALS yiuci,euam
bt ndo pollumus veraci-  tuncfupponeture Averacem;de quo
lute, led (ub con- 1’-;: , PIHNO guxrebat ot F ugo nurn.

itur, loquitar vere;. m.docer: quod ad dileélicnem 1-)1 I.lUfom

indiget tam non luthciar aflenfus & cognitio {o-

fione ter lim conditionata; quomodo ergd fuffi-

ceentur teemint, quod feili- ciet ad alfenlum  ablolutum  fidei quod
(d) Déiis




3 Tradatis 1

DEUS fic, conditionata illa, fi DEUS eft, ve-
raxelt.

Non Sarisracrr Secundd.,  Quia non potelt
admiteere uldmum refolutorium effe Deira-
tem. Tmna-_r”m;1:'5&11‘.1(:”:11;1_11’Cc[.tfj&umfu-
pra s quia {imilis cicculus vivofus darerar, qua-
lemaliis objicit Lugo : Nam credis quod Deus
fir, quia DEUS et verax, & fe effe dixic? quz-
ram quare elt verax: refpondebo quia eft De-
us, encirculum.  Tum quiaiftarefolurio vera-
citatisin Deitatems confundit refolutorium in
ratione Entis, cum refolutotio in ratione Veri,
qua duo funtdiftindta.  Certe enim veracitas
Petri in ratione Entis refolvitur in efle Petris
neque tamen quisquam dixetit, quod fides hu-
manarefolvatur ultimo, in efle hominis.

Tum quiaultimum hoc, quod ille dicitrefo-
latorium, illemetiple refolvit in aliud: dicic
enim quod D EUS fit, hoc non innotelcere
propeer {e, fed nonnifi ex revelatione vel ex
Creaturis.  Quomodo ergo ly Deus eft; eric
ultimum refolurorium.

Nown Satiseacrr Tertio.  Quiateftauraripof-
funtargumenta, qu {ibi objecit Lugo, preoc-
cuparique ejus refponfiones.

FormacurergdRatio.  Tum quiamultiru-
des credunt, quos certum eft non formare co:
gnitionem illam conditionatam, de Dei vera-
citate & exiftentia.  Sratus etiam conditiona-
tus non facilitat cognitionem, & tam difficulter
definitur s hoc in fpccie granum abfolute fum-
ptum, quam conditionate: cumftactu excepro,
nihilminusfic inilla conditionata, quam in ab-
{olura propofitione, quomodo ergo refolvetur
fides rudium, in evidentiam diétz cenditiona-
tz. Quod autem dicic Lugo: Rudes cum
majori firmitate aflentiri, quianon videntratio-
nesin oppoficum,id non convincic: quia prius
oftendidebuiflet,quod rudes illam conditiona-
tam, idque ranquam evidentem ptoptet [c,
forment. Deinde oftendit Lugo in rudibus,
quaficevidentia ex parte fubjedti & firmitas, de
qua hic non guaritur. Cerum autem eft,
cum, quipan‘:m novit, & tamen in oppcﬁtum
non timetargumenta,non habere hoc ipfo ex
partc objeéti cognitionem cvidentem; fed ob-
ftinationem quandam in fentiendo, que cerre
non eft evidentia, adedque fi hzc folum ficin
rufticis;nonrefolverur fidesillorum in eviden-
tiam dicti principii, proprer {e, fcilicet immedi-
ateaflentiendo, quod Deusfic verax.

Tumgquia Quzro: Anaflenfus illius primi
principii, fic certior affenfu Incarnationis, aut
zquecertus;annon? Sizque certus vel certior,
unde hac illi certitudo? pracipué cum fit iili
communis, cum aliis notitiis {cientificis, attin-
gentibusillam veritatem : SiDEUS eft, verax
e; & ramen certitudo feiencificanon eft fum-
maut fidei, neque ita cerra, ac dum affentior :
Quia DEUS dixit. Siantemnon et certior,

 ipfum magis. Recorrere

nec zqué certus aflenfus illiyg principi
{enfus de lncarnationc,quanmdu fily '

lud axioma, beneé procedens de ragioy

malibus: Propter quod w

nem, exiplo habirtu fidei os
quia hic quaritur de certit
de certicudine oriunda
&tivo.

» 4

Tum quia concedimus quidem |
fidei , pofle le extendere ad dplicen

aflenfum, hoc eft veracicatis Diving g
fterio, fed nonprobat Lugo, quad & quomeds

extendat, fe ad affenfum didi principii

formalitate fammea certitudinis, & falvands

bi

i

i

formalitatem fidei , 'quz viderur leape

formalifari, nonnifi per Ly quia dicityy,

Deinde non minus eft oppofita incet
certitudini quam inevidentia evidentiz
finon poteft fidesefle principiumincen;

Tt
i hine
alfen-

fiis,quomodo porerit efle principium cvidenis
s e ;
aflenfiis, qualem ille ponit, circa illam propol

tionem: DEUS eft verax. Imo ho

c ity

fequeretur , quod eriam affenfus fide ci

Incarnationem deberet efle evidens,
tumvis minus affenfu principii: fi

qur
enin

cettitudo motivi communicat fuam cért

dinem obje@o.  FErgd & evidentia

prite

cipii, communicabit evidentiam objef,

feu myftetios & ficut evidentia pr

incipi

naturalis communicat fuam evidentiam &
fenlui & objecto , ita & evidentia princi
fidei, communicabit evidentiam myftent
Quod ipfum in hoc tefolvitur 3 ficuc pi

cipium fe communicat in motivum
&o, ita necefle eft, ur communicet qui
illi identificatum et realiter. Cin
evidenna fic identificata illi, etiam ¢

tiam communicabit. X ¢que dicas, quod 4

obje:
daquid
1 lt:gu
videt:

n

ratione actds fidei, fit, non efie evidentem, ot
fequenter non potcﬁ illi communicati, &I
quam fubjeto incapaci evidentia, Noat

quam id dicas: Inferam enim, & pofle ot

actum fidei evidentem, & not pofle; ion pa
quidem ut tu dicis , pofle aurem: guia fi*
eltelici propter motivum evidens. Negide

tur quomodo actus, qui poteft elicip

motvum evidens, hon poflic effeevidets:

illius evidentia, fic evidentia principil

mp[t.‘
Cim
s &l

capax eft hujus motivi, capax ctiam erit. com
municandorum f{ibi pradicatorum 5?“““‘“
quéd motivameell, inter qua, eltevidentia,

Negue walet ulteriis i dicas. S|cq:ﬂon
municatur a prinripmra[io prinupu;pﬁo

conte
bielo

ad quod mover, ita nec communicandam ¢

dentiam: noninquamva eatl
eft non communicari rationem printip
aliudeft, quam quodmotivum,
lus objecti, fit hoc principium, 808 €

ler: hoc enim,que
if, 000

ad aflenfum’’

con
verlo




Difputatio .
verfo, * Etficornt i racio princi-

yectitm,Cltl propeer
principitm Jam autem per
L -

omnes, communicatur evidentia objecto, pet

Hine fi a principio,

;IrIU'HrW‘r L .
communicarciur iph nhic;}o, rario |)11HCJpII,
deftrucrecur ratio diftinctonis inter illa, qua
pondeftruitur ex communicatione evidentiz,
imo 1 principium communicaret {uam ::crtrxm-
dinem objeéto, non communicando identifica=
cam realiter evidentiam, daretur in principio
aliquid impc libile, nempe diftinétio virtualis
in ordine ad pradicata phyfica, qualia funt
commuinicare Cm’tltufhr‘lcm, non co mmunicas
re evidentiam, quz cum illa elt idcm‘rcniitcr:
fupponitur enim evidentiam, non ¢ffe meram
denominarionem fecundo intentionalem,

Pun&um Difficuleatis 3.
Iz gu:d per Alios 7‘5}?}1’@4!#7‘ hoc princips-
wm: Sed id Dens dixitd

ncipium.

Kaminanda eft iterato hie mens Lugonis,

quiad hoc explicandum.

DoceT Primd.  Quod revelatio nhon fie
antlim conditio fine qua fidei, fed aliquo mo-
doratio formalis, five proxima five ultima.

Docer Secundd.  Affenfum hujus propo-
fitionis: 1d Dews dixit, effeimmediatum, & ex
a:laprc.lu’m“:(m:: cerminotum ; non elfc ramen
evidentem, {ed obfcurum, licet fic certus.

Docer Tertic, Eumaflenfumeliciabhabi-
tn fideis quia licerinnaturalibus ﬂll‘LN {it affen-
fus principiorum, & alius Conclufionis, inl\rn—
mennon procedit de habitufideis quiahic cum
ficper modum potentiz, idummqr, extenditur
ad allenfum principii, & Conclufionis.

DocET Qi;xm‘;‘. Licét non fit necefle ad
fidem, ucnotys obje@umilliusimmediaté reve-
letur, neceile tamen effe, ut proponatur tan-
quam alicui immediare revelarums quucnw
wncnobis Deo peros illorum, qui myfteria re-
velata proponunt, 8¢ appellari pecett Locutio
Dei, hzeillorum propofitio: eftenim quafi lo-
cutiotediataDer. . Unde Plal, g40. dicitDa-
vid: Lingua mea calamus feribe. Ackor. 1. frent
pradixit Spiritus Sanilus per os David.  Augu-
ftinus epiltold 79.q.6. Miraculaloquelam DE]
appellat.

Affenfum qui fic mediace
tevelationi; hoc eft px".npoliti yni Parochi, efle
immediatm, quamvis obfcurum, dicitque eo
caufu, non fieri talem difcurfum : Omnis refti-
ficatio ralicer facta cft locutio Deig hee tefhifi-
catio cft talis. + Ergo eft locutio DEL - Sicut
enim quandoandioPerrumnon difcurro,omnis

Docer Quintds

vox taliscft vox Petris fed compare immediaré
i

vocem quam audic, cum idea vocis Petrisica
comparoimmediate locutionem Parechi, cum

N

idea quam habeo de locutione mediat
“"(.‘l]fl\i L]'lli\k‘r‘.] omnes,.non L‘?;‘N‘.cl'.‘“

Concluc
propter immediate nobis fadtam revelationem:

poflumustamen credere pro m
mediatam: quia nobis h ree

DEI proponirtur, & quidem eum tanta eviden
tia;quam depofcic DEI locurio.  He explica-
tio
Now SarisrAcir Primo.

ptopoficionem: Id DEUS dixir,
uleimum re
aflen{um efle immediatum,
refolvithoc ulterits in propofi
cum tanta evidentia proj

Unia il?.r‘..c

sonit cfle

(olurorivm fidei, dicit enim illuom

@

nork

rlonls, qua

votelt haberi mifi pto ¢o, quod hee DELIS di
]

xit. Jam autem nec ipfa propofirio Parochi
et ulcimum reflolurorium: ia quer
¢redis Incarnationem? quia DEUS dixir.
Cureredis DEUM dixilfe? quia Parochus pro-
ponit cum cali cvidentia motivorum, qua ron
potefthaberi, nifi pro DEI locutioie, Que-
to ulteritis: Unde id habeas, quod judices ita
proponere Parochum ficuroporret ad ptopofi=
tionem locutionis Divinz? ultimo id refolves
inideam quam habes de propofitione debita lo-
cutionis Divinz i en locutionem Parochi refol-
vesinideamsde qua ipfa idea ‘quaro.  Anal
{fenfusills propoﬁnoni,!bcuml\!11‘: quam judicas,
illam ideam efle idcam propofitionis debitz
Verbo DEI, an inquam aflenfus illi, fiar per
fidems anper lumen naturales i fic aflenfus, vi
luminis Naruralis.  Ergd fidem hon refolvisin
nliquid Divinum & fummeé infallibile; {i pet
fidem. Ubi obfectd eft revelatio feu diékio
DEL deiftaidea, viderisque relabiin circulum,
quia DEl diétionem perideam,ideam per DEIL
di¢tionemexplicas, Tum quia de utroque il-
lo, {cilicetde idea & propofitione Parochi qua-
ro: Anille affenfus fic evidens ar mcvidéns?
Si eft evidens, cur obtruduntuc illi cermini,
quad {cilicerproponatur myiterium cum tanea
evidentia titaculorum , mattyriotum &q,
Neque valet {i d'cas, quodilla evidencia fe habe-
at nonnifi per modum conditionis, fine qua
non; dicam enim etiam illam propofitionem
Parechi, habere {e nonnifi per modum condi=
tonis.  Si autem illa propefitio erit evidens.
Ergrj & aflenfus érit evidens: ham utrumgque
mortivum & quod DEUS fic verax, & quod
DEUS dixerit, fecundim refolutorivm fuum
ultimum, habent evidentiam. . Rurfis § ille
aflenfus eft evidens, refolves idem in aliquid
naturale, Imo relolves eriam in perceptio-
nem {enfibilem, & auditionem verborum Pa-
tochi, tibi propofiterum

Tum quia cim ¢

‘ entigis illj propoficiotii s

hzcelt veraideamodi proponends, qui debitus

eltpropofitioni Vetbi DEL s oftende mihi unde

illa 1_>r<r‘}~§-!ic'(.) haber infallibilicatem, & me-

retur aflenfum infallibilem # Si ex
‘.rL‘U 2

tuo ju-
dicio




Frgo refolvisfidem inaliquidnatura-
le. Siex Deirevelatione. Ergo das :\1‘()('«;:”&111 in
infinicum.  Nam de illa alia revelatione, qua
revelabat illam ideam redibit queftio.  Tum
quiahic queriturrefolutoriumuniverfale, quod
non cft illa propofitio Parochi cum tali eviden:
tia. Nam eff tantaexcellentia Divine Maje-
{taris, utei etiamnon adferenti miracula credi
deberer, modd aliunde prudenter judicetar di-
xifle, laudabilisqueatuseft: Paracus fum cre-
dere iftisomnibus, modo mihialio medio con-
{tct Deum loqui, quem actum videtut r:h‘cuiﬂt
§. P. IGNATIUS, dum dicebat eriamfiScri-
ptura periret, {e crediturum ex iis , que fibi
Mangelz patefecerat Dominus.  Tum quia
quz affumit Lugo dogiate quinto, non con-
vincunt; nam quod non difcurrar andiens vo=
cem Petri, an fic vox Petri, id referri debet in
cvidentiam fenfuum, qualem evidentiam non
habeo inilla propoficione Parochi, nifi velim
tefolvere fidem in experientiam {enfuum:
idemque dicendum eft, cur nen difcurram de
albedine,quahdo videoalbedinem,

Appo: Cafu, quoaliquis nunquam vidiffer
albedinem, velnunquam audifler vocem Petri,
poflet uterque difcutrere, ur fi illi dicator qui
nunquam vidicalbedinem, quod fic difgregati-
va viflls, delcribaturque qualicas vocis,  Sicut
ergé inillis, negatio cxpericntim dealbedine, &
voce Petri, fundac difcurfum; fic & negatio evi-
dentiz, ram {enfuum quam principii ex termi-
nis noti, fundare poteft in fideli, difcurfum :
An talis debeat efle propofitio,nomine DEL

Now Sarisractr Secundo.  Tum quia ficue
non {unt muleiplicanda Entia fine necefiitate,
ita nec rationes formales, & quod poteft cffe
cond:tio, vel applicativam , debet efle, ea feric
contentum.  Sufficit autem at propofitio Pa-
rochi,{it per modumapplicativi; pracipué cim
ctiam judicium antecedens de motivis credibi-
licatis, refolvaturinillam evidentiam, quod eft
diftinctum & fide.  Cur ergd idem refolutori-
umutrivsqueerit? cumipfa refoluta, qui ralia,
fint diftintiflima. Tum quia fi quzram,cur
credas Deumefle Trinum? relpondebis: quia
Deus dixits undeconftarquod dixerit # refpon.-
debis: quia Parochus dixit cum evidentia de-
bitaverbo Deisqueroctim Parochus incerdum
proponere poflit, eadem allegando pro falfo
periuadendo, qua allegavit pro verbo DEI,
unde fciam, quod id fit verum vel fallum ¢ re-
curresad revelationem.  Ergo illa potins eric
refelutivum,vel deillaipfa queram, unde con-
fter quodhoe Deus dixerit?

Tum quiahunc enndem medium terminum,
urgendo, dicipotefts. 1lla propofitio cum ran-
taevidentia motivorum potefl fundare articu=
lum fidei, calu, quo res {it revelata, & convin-
catur audiens: interdum non porelt fundare.
Ergo hoc, quod eft propofitionem illam efle ca-

-

Tractatus L

lem, praeterillam talem, aliguid plis reqyee
& hoc portitis erit refolucoriom fidej, '
walet fidicas.  Interdum etiam pr;ncipﬁs ‘EA.’
mine nature nGis, non pr;‘cbcmr “ﬂ'cﬂlis I
tamen prifncipia; iradeilla propofitio, cﬂt}u{
mum relolutorium, quamvisilli interduy ‘
pr.uiwcntnrftilcpil.ls. Non inquam vafep. .
negatio affenfus, oriretur ex debilitare i‘,wq':‘,i
& ad illud probandum, non affumery; "
quam; nifi fola inductio. Jam augey
prudentes, poffunt negare propofitio
rochi; effe fufficientem & ad lufficientign g,
bandam non aflumerur Indudtio, fed aliqu."jl-"
ud:quoda pofteriori monft r&c,nunmi}:iduﬁ'
timo refolutorium: nam ultimum 1'::1";31’;\.;..:{
um qudrale, in illo genere, neca prioti L
pofterioriprobari deber, fed effeex rermpy :
illogenere notum, i

Qi i

Nox .Sn-ysu;rr Tertio. Quia arguny,
quz {ibi oppoluit Lugo urgeri poffunt, Jy;.
MuM ARGuMENTUM eft: quiafi DEUS kg
tur nobis mediante Parocho, deberen
eredere ficut Prophetis, {equereturque Dy
chum habereinfallibilem Au&ori(atclminm
ponendo.

Reseonoer Lugo.  Non habere Auog
tem permanentem, habere tamen actuge,
tunc, cum proponit cum fufficientibus mo
credibilitatis: ad Dei enim pmvidcnriaa:aip;.
¢tar, neinillis qua talimodé proponit, decipt
Auditores.

Contra eft. Tum quia non rard Parodh
proponit eanquam articulum fidei etiamedgs
errores funt, ut indubi¢ contingebar, quik
primum fuadebatur V. G. Lutheranilius jp
eft frem proponere tanquam articolum fi
quod nondum definivit Ecclefia tanquam a
culumfidei. Ergdapparet non habere illose:
iam aétualem affiftentiam infallibilem,

Tum quia quamvisimmediaté non po
4

raculumverum feriin comprobu:icncme 1

ris, poteft tamenadduciin confirmationem® |

¢rinz falfle, quod tamen alias fervit, ad popr i

nendum atticulum verum.

Tum quiafpe&ar quidem ad Divinam -
videntiam camque obligatam, ne omnes Magt
{tri errentin proponenda doctrina fidei, etrard

enim Ecclefia univerfa,nifi ad mitacularecuts |
tur. Sed non cft obligata providentia DEL® |

hicParachus erret,quomodo ergo infer pi
ric , habere illum infallibllem Auctorititéi
a&ualem. Deindehee dodtrinaviderurup
nere,quodin Prophetis fuerit aliqua Audtorts
permanens, &tamen nuilom cft fundamenti®
id afferendi.

SecunpuMArcumenTuM eft, quUd [‘iCFfP?M
porteft : Accipiamus teftimonitum Parochi
ut condiftinGum ab immediata revelaio
Dei, illudteftimonium non eft teftimoniuf®
dicio Dei.fed vere teftimonium hominis

i

J

._i




OPQ_'..

A, SRR Eai=

Difputatio 1. 4

Quéd propofitio Pa-

tiam prout condiltin&a
rita Dei, CM, denominatur-
I, hocque illufirac

arevelaniune prare
quc reftificatio mec diata DE
inltanctis,

Coxtraelt. Tum quia Nego illam propo-
fitionem Parochi, prout condi ‘tuﬂ.un 4 reve-
latione IN‘T'L“IFJ,LHC‘:G!LISL denominetur reftifis
catio mediara DEI. Nec id probat de Lugo.
Sed dico efle teftificationem mere humanam
deobjedto Divino, ficur teftimonium teftis, {e-
quitur conditionem iplius, & non cun_dilio-
nemejus quod reftatur.  Tum quia [nltancia
quam adfert de veritate propofitionis non con-
vincit. Nam qu(\)d pm}m:ino vera, qua inde-
pendenter ab obje@o non haber veritatem, &
tamen eft vera, ipfa fola prout condiftinéta ab

-objeéto,inidrejici debet; quia fola prout con-

diftinéta ab objetto, eft conformis objeéto: non
enim ob cchml cft conforme fibi ipfi; & ta-
men ver illa conformitateconfiftic: Jam
autem nua m \"h [ZLIC lllﬂ\IJll:UnTLHll‘ rationc
cujus, teftimonium Parochi, precifum i revela-
tioneimmediata, habearpradicatum {uiconftis
tutivum, in ratione teftimonii DEI mediati.

Tum quia Inftantia adduéta de charaéteri-
bus non cenvincit.  Nam quando refolvitut
fides humana in charaéeres, nen refolvitur
upquamtan q gamin motivam nmﬂ.i:; fed tan+
quam in cffedtum, & ‘sr‘in.:..mvum veriatis
Hn 1cfitenet paritas, etiam reftificatio Parochi,
deberet efle effectus & apphcativum motivi
formalis, non autem motivam formale. Ruta
fus quamvis charageresforent nlimumrefolu=
torium fidei humanz, non dejicererur adhuc fi
des bumana, a gradu fidei humana, cum tam
charadter, quam immediata ceftificatio, incra
gradum humani confiftat: cum autem teft:fi-
ficatio Purochi, proutcondiftinétad ceftimonio
Divis 10 mmediato, non habeat gradum Divini,
brut f fidesilli inniteretur, dejiceretur 4 gradu
fidei T T'heologica.

Terrium Ar cuMeNTuMeft.  Ille quines
gat Parochum futficienter fibi propofuifle my-
fterium fidei. Vel poteflt adhuc aliunde cre-
dere mylterium, verbi gratid ex propofitione
quam {ibi facit, velnon potelt: Si poreft.  Er-
parecutinante urgebatur, nonefle hocul-
1 relolutorium, & univetfales vel habebis
es innitens principio, quia DEUS dixi,
relolvendoillaminid,inquod deberer re-

olvi per | ugonem, nempe in [.\t'opfli%t'\:m m
fidei.  Siauremnonporeft. Curnon?

uoco

go. Vetum quidem eile,
quod non obligetur ad eredenc MLM! aliquis, fi

RESPONDET

ninetur afeipfa fola, tefti-»

fibi {ufficienter noh proponatur, ob ligatur ta-=
men ad credendum, i ibi {ufhic
natur.

ieneer ;\Iui

Contraeft. Qui
i rhqmm]u.u, tuqu ridem qu‘u.u. Iter propon’s.
Su{wo propeertuam prope fitionem nolo cre-

dere, fed nonnifi propter meam; cft quidem
malum i fibi fufficienter I proponarur, nv‘: o v
men credere : \.]_ui.icﬁlimpln:.m', nolle fe{fub-
dere Deoartteftantis que fubditio tbra manet, fi
aliunde, & non c}:pn-kmtiurm; Parochi, move-
arad affenfum.

a nihil apparer malitia

Punctum Difficuleatis 4.

Fundamentum in 0{:"(:’1!1-?71 €9 Varie
R r/e.-tm‘f{‘()“’r 5

TUndamentum hoc pro {¢ afflumit Lugos
nempe qu{a;iu'.;- Fide Divina, ita debeamus
difcurrere, ficur defide humanaj quod aliquot
mediis probac.  Fidesautem hlmul.lzn[crd m
eft aflenfus immediacus, & u'p\: evidens, ineee -
dum obfcurus & inevidens.  Quando enim
claré audic vocem artte ‘hmmm]wnw aliunde
u}:r,m!&Cn‘l_;mvfi;--, videture

alle

s evidens,
quo judico Perrum verbi grava -uqm ,aliquan-
doverdelt minus clacus, ut i audiam vocem Pe-
[ridii}mti\,\'ul'v'id'camqc:‘iprmu:m Similiter
ergovox Dei anuun s, poflet aliquando clare
& evidenter auditi, & tunca Innfus ille eflerim-
mediatus & evidensde locutione Dei k plerum-
quectamen nonita claré auditur, ur ¢ u.n loqui=
tur per Nuntios, & tunc quidem, licér obfcure
&inevidenterpoflumus tamenimmedisté crea
dere,illam eflevocem {en nuntium aur Sc ripru-
ramDen A« 1U1E,11qu ficut quando loquitug
Deus, velrevelatimmediacé alicui, aliquod cbs
jetum Ewl\h-\H‘.:cw‘cw trevelationem inevi-
denter cognitam, ita ut pollit dubitari, an non
ficillufio? Sicpoteft idcontingerein revelatio-
ne mediara, poreft enim homo formidare, an
hicfic nuntius Deis nihilemint 3 hoc non obe-

rit, quo mindsinevidenter judicet homo, hanc
effe vocem Dei loquentis, per lJlu N nuncigm
Sicugpoteft aflentinid Deum dicere s quod pu:
tavicelle illufionem. :

Sed Conceflo fidem Divinam & humanam
proportionati, inde non f{equitt :
fitio Parochi 1111‘%'*11;11‘ ref
quzrebacar. I
Kumanam teéfolvi in .w.i::n.::cm vocis: v
cnitn non cre

quis.
intuitivam: na
intuitive

Fhek ed ‘t'l' po-

lugorium, de ¢

Deinde immetico {upponirt fidem
e

fum, quem audir ali=
,';.:L ens notigian
fenfu perci p,mmm
Immeritd

Sedcerto phyfice novit

Anima,

nofci itent
{n;--m ic fidem humanam ielolvi in vocem
acteres cognitos. Additumillud non

7incit, nam quando dubito de immediaca

(d)#=3 reve-




1 aflentiar, non

ammet ipfam,
1o non exhibus

quamvis aflen!
erim.

Econtra autem i dubitem de propofirione
Parochi,anficnuntius Dei? anveraproponat?
nen refolvoidin iplum Parochum, {ed in veri-
tatem cransacta revelationis, feu quia proponit
10d Deus dixitc. Cum crgﬁ in
to ad yropomio—

wm illi extemy

id Parochus, g

ifto affenf{u, non redeam itet
1 Parochi, fed ad Deum dicentem, in quo
ultimo conqui [1 ius dictio DEI
firultimum refoluterium, & non propofitio Pa-
rochi.

Risronpinis Primo.  E

um quod id DEUS
dixerit, poteft applicati Falfis, & ramen DEUM
dixifle, etiam per nos, eft ultimum reloluto-
TInm.

Conrra. Negatutexparte Dei, pofle di-
&ionem DEI applicari iis, quz fune falfa, nos
autem di¢tionem Dei, nonnifia parte Dei {ete-
nentem, pPoHimus pro formali. Propofitio
certe di@ionis DEL poteft effe.ctiam pro iis
quz nondixit Deus, finon fiat ab Ecclefiafeda
privatos Nos autemin talem propofitionem,
nonrelolvimus fidem, ur refolvit Lugo.

R esronpeBIS Secundo ex Lugone. Qu_(‘)&
motivum illud, compleatur etiam ¢x revelatio-
ne praterica immediacal, ita ut fit unum com-
plexum, ex prafenti propofitione, & ex revela-
rione immediatas non tamen ita, ut fingule
partesillius complexi credantur immediate,fed
una proprer aliam, feilicet revelatio preterita,
propter propofitionem prafentem, quz cuii
talibus circumftantiis facta, probat, qm‘)d pro-
cedat i revelatione DEI £ idque explicat
exemplo literarum,  Sienim accipias jepifto-
lam Partis ; que refert Petrum obiifle, credis
propter Auttoritatem & teftimonium Partris
Ubi motivum formale prater Patris veracita-
tem, eft reftificatio Pacris, cujus Scripturam &
characteres agnolcis, qua quidem teftificatio,
non continet laltm charalteres {ecundum fe,
{ed etiam adtionem prateritam, qua Pater illos
formavit. Sine quaaftione preterita, chara-
&eres fecundam fe, non funt teftificatio Pa-
tris.

Contraeft.  Tum quiaetiam conceflo illo
complexo, querere reftar quomodoillud fic ul-
timum refolutorium, cim necdum €x tetminis
confter? Tum quia quamvisin aliqua formali-
tate & confideratione, cut credatur revelatio
Dei immediata, refponderi poflit per pmpu[i-
tionem objed. Nego tamen refponderi peril-
lam, tanquam per rationem formalem aflenti-
endi, proprer dicta fupra,

Tum quia inftantia illa de literis allata non
convincit: Nam ctiam actio practerita qua ra-
lis, formacivacharacterum, non poteft elle mo-
tivam formale & oleimum refolutorium, in ra-

A3

tione Adei hum
principium cft
tris,cuicredo. Certe en
tef

tuu;:mm‘ﬂ,qumi timen

qua fideseft, g
ums; ut quo, te

milla g
relpicic

fi reveldtio illa immediata habeg (g u...z,,f."

nullo medomovebitfiden

REespoNDERIpofler tertio exeode

pofitionem ta
recto, &inobliquod

velationem, efle tamen rationem aff
nonnifiratione cjus, quod dicit in Reg
quictur num. i54. Sicur dicimus iy

nem verany perquain perficitur, & tame

. . 1 ~ ¥ H)
pcrﬁcmu'mtulc;t::sjpcr rotumid,quod
tio verainvelvitin obliquo: non perficig

objeclo.

Contraclt: Tum quia non eft in hoeds
cultas, quid dicat in Re&oiilla propolitio
quomodoillapoflicefle ulmumu;'ci‘i\lu
Tum quia fenfus fidelium communis
potidsfidem in illad obliguum: credunte

tama Parocho, dicere f;

L

tideles Trinitatein : guia id revelavit DEUS

. T'I‘u[j‘? .(}L'lii. inﬁ.il}l‘i& allata non convingy
Nam objectum, qua tale, nen eft ratio e
endi intellectum; confequentet nec pe
intelleétis refolverur in illud; quamyis pe
ctio intelle€tus poflit connotare “objetm
Jamautem Deidictio, fecundtim fe,funday
ticulum fidei; hinc quamvis illam dicas
tari in oblique, nonfequetur exinde, quod
nen fit relolurorium fidei, & quidem foht
unica, utquid ergo recurrit ad propofitions

Parochitanquam ad motivum partiale:

Punéum Difticultats

De Locutione mediata De,

THYO Lugonem: cenfer Haunoldus, qul

motiva credibilitatis, propolitio P:
i0 8z loctitio Divina mediata: #
malii loquuntur, Lft)t]][;:if['ﬁi'ﬁfu[ﬂJ :
ivina praterite, prout
losinpar ticulari, directz & derivate
difficultate , videtur agitari queltio
ortaexinde, quid fir mediata lozutio?
nomine mediatx locutionis intelligat
cutio.[’:lroduiA(lu.tcxl_ﬂi('nr.qlildI:}-CU'

fint teftificat
utj

nis

D)

doimmediate locutus fueris, hoc fenfu |
{itio Parochi, erit mediata locutio: Ver
explicat, quid fuerit Deus Jocutus, fi
idecur,hocnoni

Divi

myfteriumrevelatam,leds

reri, titulum mediata locutionis ;
(ll]j.'l ‘.EILUS \13-:6;{3{ el }\i’.' COllCCl][1}5 11U1][13.‘1€15|i}u~‘?
Uilccpms e)uss gice

hocaliquisdixerit, 8alius ¢

eft loqui per aliquem. H

T 1 1
linc anud

mediaté Regem per {uum Cancellari

ud eftreferre 8 docerealiqu
tibi diear.  Unde eriam inmoralibus, a116<
docere mediate per aliquem,

aliquem vel dictare, quodh

& alind
oc doceat

nos, & ad iy
Inqu

{

pr

PN‘I\O' i

na, o8

eft Jogs
s, 4

!
em,quod ho}‘ !\~.:

C.\T'Or‘::;
’Mﬂg: +8
Jul




S & _
gniod Parocii propolitios
mediate locurionis Divina, fed nc

d,quoddixit Den

[um quia longe alits funt
w8 Apoltoli; pel qu'--. |
,--_.!l“'.‘ Tam immediate
A uctoritas Paroc
Ereo G I’lop-waix |
0 de.aw locutionis, l’...'

1, quam bt

cribuitur
cribuenda erit, fola plwnpuiilin objeétia 1
evelati,  Tum quia ficut
canda E nmi\ 1e necellitate; ita nec ‘-J;m 1cans

fel Ll“l\.ul plmvcmm nem Parochi
tatisy habere rationem
yd hoecDeus dixerit, non erit
(Jerribuereillisrationem mediara locutionisy

EO

n func n nlfti;ui-
‘

motiva credit

ganuum, gl

1dignius.

: s Primo cum Haunoldolib. 3.nunmriy.
antur .Lu..lc vocem

Dt

facto fidelesomnesdic

Dei& doceria Deo ut habetur Joan. 6. & ro.
Iem DEUS dicitur Ps miracula tef ftimohium
dare doétrinz E Ero ]

nit Deilocutiofec

diata,
RESPONDE1 J-.<..
dicuntur audire verbum Dei, quia atinncur
;

7 1"‘.“\‘L;rfil)hl..(l &tionis,au-
nDe ,t"'traf:. me-

]E'lh J._".'J’)L'f"' &l
ditio eft, (ed
“.m'.l{tiil'
effec. Evcercéfi quisnoller affenti
li[“l‘)‘\h ® yquen "‘IL)‘L\._

1oL ..l]u untvoeceml

10173

locutio, hoe enim ¢ Pr '

\uctorit

uantumvis

CIT,
L.k.IL'rL:(j.Aluu‘. lled
ret revelationiDiv

men {1 I
nit, non aflentigéturtamen ."&u('i:n
hon opponeret {e revelacioni,
oftendit, Parochononcompetere [ALLS
AT &

s Secundd cumeodem.

tionis Div
Diec
nem Dei mediatam plus non re

Ad locutio-
itur, qus
utlignacredibilitatis appareanta I,\_oi roficifci,
utpet eahomines veniant in c ‘;mnum_ nmy-
fteriirevelati. - Sedfund walia.  Ergo funt lo-
cutio Dei mediata.

RespoxpeT I\]'c‘:_;;mdo Majorem, quia
m delcriptionem Locu:i;w[q

1dat motiva credibilitatis
u-'-;:].mL rerationem tantiim declarantis, quod
hoe Deus dixerit.

Dices Tertio.

In Op poiitum clic Aulto-

Resronperur. Theodoretum citarum
im oftendere, auod hac pro
. confirmerar miraculis,
b 49.quzft. 6. Videturefle
modo Deus mirabilibus

politio:

DETS

A

reribus uis lo-

quitur,quo modo dicuntur ceely; enacrare glo-

T T TR0 B 0 £t 5
A9
a4 %

S. Thomasin t
t. 2. hoc lolum vul
INICArcic 1hom

enifiobmotivum, quia D

[ T ot oyl I
quod elt Dewm tn o

io ciy DEUS perillum mj il

ingellit, qua locutio non oftendi
inftrumentoufuseft DEC

teftarer. Quazft autemuyg. d €t
iam folumdicitur, quod in locuti is

debeat conhderari, i

=]
i,

yprer refolurotr

a7z ‘qi! IES

B
napere

TL.LIC]L]'J)'\!; faco non habentritionem formale my
a materiali; realiver diftinétam : ur com Meta
phylicaconfideratEnsqua Ens. Tum quia fi
femper \JL IHL LD rnater mfc Llu.r \.n inGumre-

mmedias

tus; (11
m[L mir

1on ULem Propre
fi effer pro f;!n".lll‘.t‘."‘l
quia iter debet
dam modo idem,
lnm ide
Quoc
3 formali fit ratione
quiaetiam |

univeria

TO- apparet 51
3 apparet , aflen

atem dej ‘T'-i‘ﬂ}h“.li'w.{

thm materiale
Tum

bentefim-

diftin&um ‘!.' ‘r:'l‘ ur.

qua Ens difti;

uitural

la reduplicatio alie
fert fruftraneacfler: Imofi

£ {154
jed L]L 14 talis, non eft ratio

tem ooty ife=
-

‘ el 4
C L,le iL_qu’:‘n commu

:u.ul-ucs,w, non
Tum quia. Cum canc
le€tus per modum 't
]I'l""\.ll!ll‘ii(H'lT..'.!.H conc
Eit
non .

materis,non

1 circa obje@a idem facere

1T10 C

Tam quia.

darij rmalisidentica, i

ne; fubjectum & predicatvm nondiftino:
tur. 5

PrEMrTTO

1) . ]
cundao LNOR DInRRein affesn|wne

gt fit maleri ummf-,' fora

1) 4 rm




44

rum non eft dlcurfivus, & tamen eft affenfus
mareriali propter formale.

Tum quia difcurfus, eft mortio intentionalis
ad aliud, ficur ergo in motu datur quics; & ad
hanc rendit motus, ita & in aflenfibus deveniri
deberad quiccem; feu non movendo feadalind
propter quod fiar affenfus; confequenter non
dilcurrendo. Tum quia non potelt dari pro-
ceflusininfinicum in rationibus motivis. EL-:J,G
deber fifti in cognitione non propter alind ; &
hoc cognitum non propter aliud, eft cognitum
fine dilcurfu, leufine proceffu mennsab uno ad
aliud. Undetunc eftallenfus propter formale
materiali, idque fine difcurlu, quando in eo
ipfo cuiaflentior, (quamvis in illo dividam for.-
malitatem formalis & materialis) eft inclufa vis
movendi, mcdo jp!umﬂ]ud penetretur. Linde
quandodico: Omnetorum eft majus fua parte
quia eft rorum &c. illud Ly omne rotum, eft
permodum materialis, Ly quia totum &c. ha-
bet{e per modum formalis, non clttamen aflen-
fus dilcurfivus, quaipfum formalein illo mate-
riali continetdr.

PramiTTo Tertid. Omuem affenfum, qui
[fizmaterial proprer formale, idque per difcurfum
{eu propeer aliud, five ille difcurfus {it virtualis
five formalis, involvere neceflario duas premif-
fas, ex quibus deducatur Conclufio.

R A 710 quiaomnis difcurfus vel inniticurilli
principio. Qua {unt eadem unitertio, princi-
pioque fimili negativo; vel innititar illis aliis:
Dicide omni, Dici de nulle. = Sed utrumque
hoc principium involvic, neceflario duas pra-
miffas. Erquidemdeprioriprobatur. Nam
ftat in connexione duorum’ extremorum cum
medio termino, qua connexio haberi non pot-
eft, nifi utrumgue exeremum appizcemr medio;
applicari autem non poteft, nifi per duplicem
propofitionem feu przmiffam. Quod fi dif-
curiusianitatur illi principio Dici de omni, &
Dici de nullo, adhuc fequetur, quod dilcurfus
quicunque {tet duabus pramiflis: {enfus cnim
illius prioris v. g. principii eft quod dicitur de
univerfalideberetiam dici defingulari; ex quo
etiam {equitur, debere & hanc propofitionem
affumi, & areingi, quid dicatur de univerfali, ut
poﬁc.lin['cr.zrnt, hocdebere etiam dici de parti-
culari.  Unde talem difcurfum Vircualem cc-
iamin fide admittimus yneque enim fideiactus,
eft fimpliciter affirmo, fed Affirmo quia {en eo
grmd hac fent; nempe Didlios & hoc dictum, ex
quo fequitur, huic dicto prebenduim efle affen-
{um. Univerfalicer autem aflenfus, proprer
Ly: Eo quod hac fint, notar conclufionem,
qua {emperrefpicic pramiflas. Quod autem
dicitur ad omnem Syllogifmum neceflariam ef-
{c connexioneminter materiale & ’r'nrmalv,qua:
non eft inter Deidictionem & miyfterium, id et-
iam non convincit: quia probaret in materia
probabilinon pofle formari Syllogifmum, quod

Traétatus L

fi fufficiac neceflitas ex fuppofitiong. e

. . L ce
talis habetur in prafend [uppuhwtnmm

x 7 p i i,
quod hocdiétum fica Deo, non poltﬁnonr-f«

dittum.
r Pr EMITTO Cly;:;xrrb. L1V i gy gy
curfi [:r ve q;x:;:;c;«fz_ ;‘f-vf_ﬁr.m,-zla inter e a’
pramijfa; nihilom s feri Pojfe wt mon niff Jm;;;
[t refolutorinm ultimum. 3
Rar1o quia poteft formari ita difeurfis
que clt rato allentiendi majori, fit egap; E::lu
affentiendi minori, confequenter & conclufy
ni3quo L'Zlflll, intercedentdua pramiflz vl gy,
mallcs velvirtuales, unum tamen refolutoryy,
quiaunaratio aflfentiendi. Taliseft sﬂfgqt‘,m;
frdelis: Quod Deusdixic, qui cft vcrjm‘pnm
verum eft, quia Dixit veritas prima: Sedijey.
nationem Deus dixir,quieft veritas primn,E,r\:d
Incarnationem efleverum eft, quia Diityes,
tas prima. In gio difcurfu omnibus tribg
propofitionibus, rario aflentiendi ef, Qi
Dessdixit.  Appelloautembunc Syllogilmua
Fidelem; hoc eft Syllogifmum virmalen, o
intervenitin omni aétu Fidei,
Pr&MrTT0 Quintd. Infententizillon
qualis Suar. bic difpucatione 3. S. 6.4, quihus
propofitioni Deus eff werax, dicuntin Adealis
{um praberi, quia DEUS Dixit; fequicut,qud
unum fit nonnifi refolutorium ultimum filel
RaTro quiaaflenfus ille duas pramiflisi
volvir, ut diétum, nempe DEI veracitawn
quiahoc Deus dixit; fi ergo aflentiris quodh
Dei veracitas, quia Deus dixit, cam Jy DEUS
dixit, fitetiamin alia przmiffa; At uc utioso
pramifle, eadem fitratio aflentiendi; & quisi
fide ulera illa principia non proceditur, firurin
fide fitunusn nonnifi refolutorium,
Pr&mrTToSextd. Puiuscujueqiehabitun
[olutorium, debet effé proportronam fio habii.
Rario quia etiam objectum fenfuum, ¢
non nifi proportionatum, - Unde fonusyela:
dibile,non eft objeGumyifus.  Tumquiak:
timumreiolutoriumnon effec proportionid
{uo habitui, nen effer nltimum: quiaqua pat
non proportionarcrur {uo habicui, ea ranos
non retolveretur im illod habitus, fed quard
fibideberetaliud, fuzfortisdc fFrc;ci rc[oljdw
rinm. Tum quia habitus in ratione total, &
adzquaté (umpta, importat etiam Fationed
mobilis pertale metivifm. Quod fi llud mo
tivum non effetilliimportionatu, nommpor
taret habicus rationcm mobilis per talem Bt
nem;quia non potelt importate i‘fmuﬂcﬂﬂﬂi
impt OportiOnamm,pl'QIC'iPUéC“““”?m‘q{rf
bilis per talem rationem motivam, identii®
vur realiter ipf habicui; cui quidqmd ldCUEEIL
catur;non poteltclfenif propoi‘““f‘““m:m:;
enim fibi ipfi eft improportionawal. T;].
quiaid probatinductio: 11.1111:119““2““1}[:5‘
lutorium (cientiz, non poteft cffe nift lcielt

5 3 b ilis not
cum refolutorium ; aflenfus i)rolznalalhspm‘i




G

i

it

Diﬁ)utatio 1

[\-},rrﬂ effe nifi probabile. Tum quia {i ulei-
mum refolutorium non ciii—t prupo:rionamm
habitui & aéibus; & conftitueret in debira fpe-
cie eos actus & habitum ut fupponitur, & non
conftitueret : quia non poteft aliam [peciem
illis tribuere, quam iplummet habeac: fi ergo
]p]'hmtllt‘t non habeat {peciem debitam illis &
aébibus & habitui, utpote illi iu'.proporliofm*
m,necillaipla conltituerindebitaillis(pecie,
& amenrefolutoriumad hoc quaritur, ut con-
fituatactus & habitum in fpecie illis debira.

PramiTTO Septimd. Noz hot ipfe quia
dliquid eff wltimum vefolutoritm deber effe evidens
¢ certum, licét hoc ipfo, qudd [izultimumefoluto-
#iunt, debea effe immediate artingibile.

RaTropriorispartiselt. Tum quiaeffeul-
timi refolucorii, & effe evidentis, funt formali-
tates omnino fepatabiles; & ratio communis
evidentiz, non elt racio communis refolucoriis
unde lux corporea, fue modo etiam participac
deevidentia, nullo.modo de relolurorio affen-
tiendi;in quancum fubeftfenfibus, Tum quia
in intermediis demonftrationibus, poteft efle
evidentia, & nondum haberirario ultimirefola-
torii ; hocipfo enimnon effer demonftratio illa
intermedia.  Tum quia, dantur etiam ultima
refolutoria probabilia, Ergononcerta& evi-
dentiain terminis: & tamen ex ipfa termino-
tum apprchenfione probabilia: adeoque im-
mediate atringibilia, quale eft principinm: §i
mater eft diligiz filinm.  Unde ulgeritis vides,
quod formalicas ultimi tefolurotii,non plusim-
porter; quam rationem talis motivi, in quo in
genereaflentiendi, ultimo quiefcie incellectus,
nccLllterimprogrcdﬁmr: formalitasautem evi-
dentis, impormr ¢laricatem & pcr{picuim:cm;
Hing jam

Secunda pars Pr&missr probatur: nempe
quod ultimum refolutorium, debeat efle im-
medace artingibile. Quiaultimum refoluro-
tinmeftillud, in quo conquiefcit intelleéus in
genercaflentiendi, fed nifi efferimmediatusille
aflenfus, non dareturilla quiesintellectis: quia
finon efletille affenfus immediatus, effet pro-
peer aliuds i effer proprer alind. Ergo in illo
quod cognofcitur, non datur quies, fed motus
ad illud, propter aliud; in que 1pfo fi quielcic,
critillud uleimum refolutorium.

Pravirto O&avo.  Now officere natura wltie
mivefolutorii quaniumeis extenploilli non tribuas
tur affenfies, & quantumpic gon exerceat vationem
ultimi refolutorss, wiff in aligutbus circumfPantiis:
‘ime procediz, J"z‘fdumnmnfghzmrmm #on

78

qlo) dm:
[t evidy

Ratro. Tum quiaderatione uleimi refo-
lutorii, qud talis elt, non eft effe evidens. Ergo
hiee cognofcib e exterminis.  Ergonecrale,
Cui cxeemplo prxberi natus fic  aflen.
{usi hic enim natus eft excemplo pm:bcn', is,
quz funt in terminis nota,fienimy non {ing 1o ter=

fitzonew, 1d dixit, id dictum cff , ¢

45

minis nota, diltrahitur animus, & nondum ha
betur determinativum, ut exeat in n(‘-_:l.u':- po-
tentia necellaria intelledtiva, qua ad fuum
atum ponendum, neceflitatur , nonnifi pofitis

s A [ S
“k"lnnll!'l‘.ﬁ 'l‘l‘fE[(:L]lllfl(lS ad ﬂg{‘ﬂui!ll’l, Intci ‘,g‘!f.,

elt determinatio ab objccto, non diftrahente
potentiam. Tumquiapotelt aliquis d
dehoc principio: Omne totum u!i‘pm;_lh ‘ilm
patte; & vonnifiindu&tione polica illi allentiri;
nectamenhoc obeit, quo minus illud principi-
um fic ultimum refolurorium, in fuo genere. -
go extemplo aflentiri, non eft de ratione uil;hpi
refolutoriis & quaod facit hebetudo ingenii i
aliquib'us,u:noncx:cmph‘; ultimum rcib!utn::j-
um principietinillis afenfum fui, hoc poteft fa-
eeretatio inevidentiz annexa, ultimo refolutos
tio: quz diftrahic potentiam ii'itqll{:éh’vam, ne
pto hac patte, attufuo tendae. Tum qui.l_Nou
tantiim porentias liberas, fed etiam neceflarias;
videmus non extemplo agere, ledtequirere fuas
circumftantias & prarequifica.  Cur ergo et
famnon idem dici poteric de ultlmo tefoltros
rio, ut rationem ultimi, hon excrceat) nifi in
aliquikus circumftantiis.

bitare

Unde ulreriis fufficiet ‘ad rationém ulomi
refolutorii,quod pofitd induione aliqua, vel
aliis praerequificis, cum primum appareat habe=
teillud refolutotivm vim {ufhcientem, imme-
diat¢ movendi ad affenfum. Quod iplum
tutn temporis contingit: cumipfailla induéio,
vel pregrequifica, innicunturillispfi principios &
ita particulares indu&ioncs,qm})d totum (it ma-
jus fua paree, innituntur illi principio Omtie to
tumdze.  Quodfiipfa pratequifita, innitantue
illi principio, apparet illud habere vim imme-
diat¢ movendi allenfiis; clim illa ipfa ancece-
dentia,inilloipfo conquielcant. Quodautem
eftratio quiclbcndi intellectui, eft ratio imme-
diate movendi ad allenum,

\
Pramrrro Nono.

Vniver,

ter hanc /)?'r:'}:a‘- -
tias fimiless
nonpoffe habere ultimmm refolutoriom,nifi (¢ Ipfas,
RAtio. Tum qtiia Dicete, ex genericara-
tione,non tanttim habet manifeftare quod dicits
fed manifeltare {¢ ip/um, aptitudinemque im -
porrat, fundandi reflexam coghitionem, (lpta
feiplam. Quodulretitsineotundarur. Quia
fidi¢tionon manifeftaret (e ipfam, deberer ma-
nifcltari per aliam dictionem, hc rurfus aia,
non eft ratio cur fe ipfam manifefter, magis
quam prior.Ergo debebit manifeftar peraliam,
& ficin infinitumiquod eft ablurdum.  Uni-
verfaliceraurems Quod eft ratio formalis, al-
teti; eft & fibi; hocenimipfo quia ratio formalis
eft, fua entitace eft, fi fuaenticaceid eft, cereé fi
compararive ad alia, haber hanc entitatem,
adeoque & ratio formalis, eciam compatate ad
fe, habebit eandem entitatem adeoque adhuc
ericratiofformalis fibiipfi.  Tum quia experi
mur: dumaliquis mihi dicit Petrum mortaum
elle,




46
efle, non tantiim mihi dicic, Petrum effe mot=
tuum;, fed etiamdiciemihiin adu fignato, fedi-
cere: quod dicat Petrum effe mortuum: in
adn inquam fignato, non exercito; quia non
dicit exereité: dico me dicere, Perrum efle
mortuum: & {icut unio, cftratio uniendi ex-
trema, & fimul uniendi feiplam, & fimilia, fic
etiam dictio, non {oltim eft ratio dicendi aliud,
fed criam ratio dicendi fibi ipfi. Tum quia
Reflexens experietur, quando procedent qua-
fita, de enuntiatis his, Iy /d dixiz, ly 1d diclum
¢ff: nunquam cenquicfcit intellectus, nifi in
eodem, id dixit: id dictum of?.

Quod fi aniverfaliter id dexiz, eft ultimumre-
{olutorium fibimetipfi, ctiam in pramiffa: 1d
Deus dixir, illud ipfum Dixir, erit {ibi ultimum
refolutorium.

Dices. :Si egoaudiam Petrum loquen-
tem, & nelciamillum efle Perrum , dicarque
mihi Paulus, Petrus eft, eo calurefolvetur meus
aflenfus in didtionem Pauli.  Ergo non in di-
&ionem Petri.  Ergo hujus ly id dixit, pereft
eilealiud refolutorium, quam ipfum, id dixir.

ResponpeTur.  Duplicemieo cafu interveni-
reaffenfum; Unuseft: Petrum efle dicentem,
& hic aflen{us refolvitur in Pauli teflimonium.
Alws affenfus eft: Quod hoe dictum fit; &
hoc, nonnifiin illam di¢tionem refolvitur.

Neque valet {1 dicas, id dixit, refolvi in fe
ipfum nonnifiin dictione evidenti: quiaquam-
visextemploindictione inevidenti refolvi uon
poflicid dixit, in iplum id dixic; refolvetur ta-
meninalits citcumitantiis motivorum credibi-
licatis.  Deindefinegetur,quodinevidentidi-
tionerefolvinon potiitid dixitin {cipfum, non
alius medius terminus ufurpabicar, nifi quod
non confterex terminis iplumid dixic; hoc au-
tem nihi probat : quia poteft aliquid effe ulti-
mum relolutorinm, quamvis non fit evidens ex
termris.  Denique urgebit paritas una cum
rationibus (upradi&tis: potclt refolvi affenfus
evidensin /d dixir,evidens. Erge & aflenfusin-
evidens, potelt relolvi, in 74 dzxiz inevidens.

Punceum Difficuleatis 2.

Formantur Cam!&{fzbﬁa ex Pmm;f[jfx.

leesoum eft primd. Uz buic propofitioni
DDcm eft veritas prima: huicitem: Deuseft,
& aliis [imilibus affentiatur fides, proultimorefoln-
toriphaber: quia [edixic veritatem primam quia
dixit (e effe ¢re. dre.
Prosatur Primo.  Suppono dictis propofi-
tionibus aflenciri fidem, unde exprefle dicic
Apoft: accedentemac Deum oportet credere
quiaelt. Chriftus etiam dicic de fe:Ego fum
via,veritas &vira: quibusomnibus,cercéurar-
ticulo fided affentitar fides, boc fippofito.  For-
maturargumentum quando fidesexhiberaffen-
fum huicobje@o: Deuseft veritas prima, inil-
jo alfenfudebechabere fuifpecificativam; & di-

Traétatus .

P

ftinGum d reliquisallenfibus,quinog
fus fidei: bhocipfo enim velnon eff;
fus fi dci,nouhubcusfnrrm.‘.if.!ri\fumﬁ‘gm
ftinctivam abaliis, vel omnes aGos o
ﬁdC‘, ut infimili urgebatur, quiahabeyye
fpecificativum cum affentu fidei: Sed i
tiatur fn‘]cg;, Deum efle veritatem primam,q :
dicit{e efle veritatem primam, non hgabp.) 3
actus confticutivan {ui, in ratione ﬁ\lL:T: I
cnim veritatcm intrinfecam, aug evidey
terminorum ut ante dictum, Ergo nony
quid extrinfecum ; nempe: quia DEUS i,
Eccerte vel poflum dicere,credoefls Deum‘.-;
ritatem, quia Chriftus dicit fe efle veriyg
vel non poﬁum dicere, {inon poiﬁlm: ergonn
Puﬂum credere Evangelio, tanquam
feu Verbo Divino: fipoffu m, ergo polfumg
dere: Deum efleveritatem primam, gy
{e effeveritarem. :

Prosarur Secundo.  Quia fi non poflni.
fentiri, Denm efle veritatem primam,
dixit veritatem primam, vel idee nan pill

1 Qe

quia pritis debeo affentiri veritatem primang

fe,quam afentiri quia dicit fe effes velideogu

idem probarctur peridem, adeoquecommin |

recur circulus vitofus, vel quidpiam fimied

ud, fed nihilhorum obeft, ur conftabic exfil |

tione objectionum Ergo. . Et cerre i poflin
per multos ex oppolitis, affentiri Deum disth
quia dicit, cur non poffum affentiri Deamdd
veracem, quiadixic {e veracemefie.

Prosatur Tertio, Tum quiainomni e
fu proprer rationem aflentiendi, non foldm
fentioripfiobjecto, fed & ipfirationi aflenrier
di; fubjectoque rationis affentiendi.Ergo
quandoaffentior, quiaaliquid dixicvents i
ma, non folimaflentior objecto, & ci quodd
citveritas prima, fed & quia veritasprimatlt
dixir.

Antecedens probacur. - Quando dico @ |

lucente papyrum illuminatam perftringere™
fum, quiaalbum difgregat vifum, eo calu, &b
jeéto, & rarioni aflentiendi, & huic, cftalb
quod difgregat vifum, affencior - & ficde .
quis. Quod ipfumin hoc refolvicur: ¢
alidsfemper efler ratio de fubjetto uOn“Ul‘?‘;
nenti, fiipfi fubjectonon affentior,in affenfut
tionis; confequenter, & effer i_l!a ratio -.n!cni‘.
endi ut fi_;pponi:ur; & non eﬂcf ratio aflend
endi, quia ex negaro aflenfu iplt 1ublﬁ‘&0!‘f
ratio petits ncg;mda;cun{equcn:crqil&f_‘}“]‘
{entior, quia veritas primadicit, debeo “ﬂ_ml‘_
idque per fidem, ipfimet veritati p‘ﬂm‘&m,":_._'
aliisaflenfibus, iplo illo affenlu, RHEI‘II'I-BE,ILIL"-:\
o, quod dicit, ratio aflenciendi: qui 3””’
non apparet qui extrahatur ad fidem ; nilipt
prer ly Dews dixiz. :
Tum quia.Stin aliquohabi
tur, ex co iplo cife fubjedti,
quod tendic ille habitus, e

taredé coliger
quia formale, 1

b certificauie?
glan




m el

alls

Diﬁ)umtm 1.

un de fubjedo, idgtie ex titulv, ibi compe=-

rentis infallibi ,ctiam {ubjeéto,

illras infallibtli-
¢ de quopiamy;
i dicat fe efle; l)cr}c
cdere, quod fir:quia dicitle efle.
1ro Ctl ecte colligetur, cx co Deum Cl’n‘c
eritateny primam, quia (e dicic \'critarcq‘- pri=
mam, colligendo id pet ipfam fidem; licét an-
recedenter, aliunde inducenda fit mens, quod
fic verax, de quo infra. Tum quia; qui
-ne veritatem intrinfecam efle formalifati-
vam fidei, tamen hoc, indc-pcndcntcr a D_EI
Auétoritate, non admittunt.  Erge in fide
Deum efleveritatem primam, independenter
1 Deidictione, colliginon po:c[‘t,

Noro. Docuifle Haunoldumlib. 3. nosaf-
{entiri veracitati Dei per attum fidei immedia-
t¢,hoceft,non propter revelationem tanguam
motivum, fienim veracitati DE! non aflenti-
mur immediaté, Ergo mediante revelatione,
Arqui hzcfola non fufficit, fed debet ex parte
motiviaccedercveracitas, Ergofiveracitatem
Dei credo mediaté {eu propter revelationeim.
Ergo etiam crédo veraciratem proprer veraci-
tatem : Ergo propter veracitatem immediaté
cognitam, & de hac iterum redibit Argumen-
tum, dabiturque proceflus in infinitum. Hee
doctrina

D

NonSariseacit: quiaimpoflibile eft pera&tum
fideialiquid actingere, & non reperiti illic Ra-
tionem Objectivam fidei, que Ratio objetiva
fidei, eft Revelatio: quomodo ergo affentiri
quis potetic veracitati Dei, per Actum fidei, &
tamen nen propter revelationem. Deinde
pernosaflentiri propter Revelationem involvit
tormaliflime iplumLy: Deus dixit: immeti-
toergo fupponit, quod Revelationi tum pri-
mum accedat veracitas Dei,  Nec {fequeretur
proceflus ininfinitum, quia afentior veracirati
Deiexeo: quiaDeunsdixicleeffeveracem ipfi
awtem: Deus dixic aflentior propeer illudmet
iplum.  Sed de hoc etiam infra, adeoquefine
procefluininfinitum. Et cercé fi interrogerur
quare ifte paries difgreget vifum? Relponde-
bitur, quia eft albus, (i quaraturquarefic albus?
hion lCl‘i[ necefle refpondere per proceflum in
mamtum, {ed {ifteturinilla albedine: Ira fi
quztatur cur credas Deumefle veracem? Re-
Ipondebitur: quia dixit (e effe veracem, ipfiau-
tem Dixit , affentiemur proptee illudmet
ipiumts cum hoc dilcrimine, quod relponfioper
j1“*-"1‘_m1t'tulbc\!mcm,iit refponfio peraliquidin
i¢ evidens, refponfio aucem perLy: Deus Di-
Xit,eft telponfio per aliquid inevidens.
Dicenoumt Secundd.  Ly: e Deésisdirit vro
(olutoriv nos habet alind, niff [¢ ipfum. i

ProzATur Primo. Quia illud alind,
quod haberer pro refolutorio, vel eflet cereiiis,
veleque certum, vel minus cercum, S

P e

4.7
L4
Ergoimplicat; quia quod DEUS dicit (ut dicit;
quod dicit) eft cerrifimum: enim certi
tudo ma]m',qu}.m €a, que ftat ipfa Divinitare.
Non potelt etiam efle &que cerrum; quia hot
rdeberet efle ipfe Deus: fi autem quocunque
alio modo fupponatur Deus dare certitudinem
fuis di&is, daret feipfo dicente: non eft enim
major tatio, unius quam alits. Non poflet
etiam efle minds cerrum illud refolutorium,
quia cerrim, in incerrius non pol:uﬂ: relolvi;
qumnccpcr:liudyrubari.

ProBATuUR SEcunpo. Si Ly Deus dixit;
non effec ibi refolucoriuni allenciendi, vel ideo
non Cﬂl;‘t,qu'z.\. nonconftatandixerit. Sedhoc
nonobeft: quiafaltem ubi aliunde colleGum
id fuerit, porerit adhuc praberi affenfus pro-
pret ipfummet, guéa dixiz.  Sicutin fimili di-
dumdeaffenfu principii: velideo noneflecfibt
refolutorium, quia eflet inevidens, & hoc noi
obftat, ut dictam fupra.

PropaTur TERTIO. Ex iis quz f‘Upl'a allata’
quodly Dixiz, univerfaliter {it fibj ultimum rea
{olutorittm.

Dicenpumelt tertio,
um fidei Di
{‘i{r quan
_/:"zi/ﬂ', &

it v efolutor -

]
CECF IR,

¢ potentia objectum
/] 1+ eff ipfum Ly Dews
Dixit, jm Veritas fﬂi}:a in J;:,m.-';’a,' f)nﬁ;z 2 acts
Jécundo talss.

ProsatirPriMa,  Quiaimpofibile &ft trans-
ire 4 contradiétetio ad conrradictorivm fine
fufficientimutationie, qua in prafenti non pot-
eltalia oftendi; nifi veritas in dicendo, in adti
fectindo talis.  Ergo.,

ProzATuR SEcunpo. - (Quia etiam pofito, ouod
Deus aliquid cognolcar, & quod fic veriras in
dicendo, non hoc ipfo et aliquid obje&um fi-
dei, uranté dickum: quia alias quz Deus non
revelavit, imo nollet revelare, ellent obje@um
fidei.  Ergo apparct tecurri debere ad verira-
tem indicendo, tanquam ad ultimum refoliita-
riim deteminativum,.

PropaTur TERTIO & Suppono: quod omnis
diétio, firablatio fecteriin dicente: nam omnis
dictio, clt definicive manifeftatio mentis ad al-
terum, {1 manifeftatio eft; ablatio eft non mani-
fefti. Siablationonmanifelti, ablatio (ecreti.
Supponodeéinde. Quodnon pofficdici: Cre-
do hiocefle, qiiiahoc eft [ecretum feu ncogni=
tum, {¢u quia non nofco. l’\arioquiu alias di-
cetet; aflentior, (quod eftlpeciesiplius nofco’)
quod implicac. Hoe fuppofito: Formatur
Argumentum. Si uleimum refolutorium fi-
dei, in quantum impdreat didtam manifeftario-
nem, efferaliud quamveritas in dicendo,inaéu
fecundotalis, poffemus credere, quiaaliquid fe-
c¢retumsfeunon 171.111i.*'ufh1m.q-_1i;1 non di¢kum
elt. Sed non poflumus credere, quia aliguid
nondiGtum eft, ut dictum in {uppolico. Ergd
ultimum refolurorium detesminativiim &c. de-
beteffe Deusdicens.

g2
P y'njc'r 4".1:;‘3

Dicene




ndo wlti-
et fides eff
7 !/frﬂ!{&"\g
ecies objects fidei nlti-

AT £25 8 dicendo.

efglutorium eriz v

Conclufio. Vaeriratem primam

endo & effendo dupliciter fpectari
”'umopi‘m:t funt partiales tormalita-
ftituunt rationem for-
SEcunpo poteft
1 & cognolfcendo

SuproNIT

n E_.ngm‘w
potic.
[‘_\\'Lxlthlﬂ}wi.n & ,uf LU

main cﬂ? nd
inquantum rrand:
hocergd fect
{folvuntur uliimo
Deusdixir.
Proeatur Primo Conclu
mur quod De 1‘1L veritas pr
nofcendos necefTarid de ibere aliquod
motivum cercum, vel certitt eintrinfeca vel
extrinfeca: namcertitudo adzquare dividitur
in fncenféecam & exwrinfccam: Sed veritates
Jict®; in quanstm tranfeunt in fpeciem objcdti
fidei ; non poflunt habere motivum certum,
certitudine incrinfeca.  Ergo deber effe cer=
tom certitudine exrrinfecafeu ceftimonii.  Mi-
nor eftalias probaca: &infuper ratioelt: quia
cerritndo; qua eft inVifione Beatifica, eft certi-
rado, orraabah qno]mrmro ﬂCI!]l uplo DEO
fele clare manifcitante, Ergo & cerritudo fi-
dc':‘u'.ubc:uririnbaliquoim.w.lro, {ed non pot-
cit oririabaliquoincreato clare lefe manifeftan-
te. E:‘gr‘: oriri deber ab Au&oritate Divina
ubfcura, fides enim & vifio, non certitudine,
quia bac utrobique fumma, adcoque eadems;
fed evidentid uwf‘..]guunm- Excluditur
aurem mertivum certum certicuding intrinfzca;,
excluditur inquam fide, diCtum illud Auguft,
" Fidelis fum, o guod Credo.

Prosarur Sccundo.  Quiafi queratur ex fi=
deli: Curcredac DEUM non pofle falli in co-
gnofcendo? refpondere non portelt alind, nifi
\']llll].)t’l sdixit,neculeerius procederurindan.
domotivo. Ergoapp .uu,quc: d eciam verita-
tiin cognofcendoyin quantumilla tranficin fpe-
L;(l:‘lO")\,LE‘h'fU ratio aflentiendi fic; eaque al-
um.r,l)r’f-\m_ur‘.

PropaTur Tereid, Quia fi x‘i' Fio DEIL, non
efler ule:mum refolutorinm fub dicta confide-
ratione, ideo non effer, quia querere reftaret,
quare DEUS verum dixen Sed hoc non

quia hec interrogatio, jam noo eft de
l"r“"‘“{“ alfenfu fidei, {ed eft interrogario, de
AMEATO Vi Hine

wountefd OU-.m Ny At
Finr frdedy pro ratione s

t.in fpecies objecti fidei:
{0 fumpta veritares, re-

principium 5 Quia

nao m

in |

quiaut aflentia-
1 ellendo &

.)D

=->j

obelt:

*lfﬁ. 11 ‘

ipiendo ultimnm
ima tnordine ¢
toriuim ¢fF etinm
veritas prima incffendo.

le 1 tale refoluto-
' yeritas p1. 1a in dicendo:
de hac cuims in ratione veritatis, queri potedt:

Pac ex diétis.

ATUR
rium, non poreft el

aétatus

Unde confter quod ver :
ritas in c\mm‘iun. los quia qu;
unde hoc habeat, q-m iz \\,-l‘l 25 pric
gnoiu.ndof adc quo daliterre

cit,nifi quia eft veritas prima i

SEIE
1cs

telty
”1:51u |

Notantur que

Noro Pri Probar )
veracem, debere eredi perfidem
fundariin cognit :
tis, co qudd hides
i inis , hequeat habere l'-ums‘. n‘h.mml
fe, cuiinnitatur, .\“..1110 pendeat: Ny
Arit. lemr quod unummmdqu e s
llrlLU I m Rch.t;.v;t hoc Ar um.m :
0.5 (\1 erianm repugnac mcdcn Deumg
vela ih,whauf‘rpio;ohuu ab aliquo, &mon,
credibilitatis, & tamen hic affenfus eft
lis. - Hec refuratio

10.

1agis, <

Now Conviverr. - Ratio: quia i calil
fompti ab Atriaga nntucc‘"ntla, refkabir, a3
huc quarere, unde fir defumenda infall
fidei, & adhafio intelleétds? 1Cn‘!lb1tl[ml.“
iplum motivum fides, fafficienterinfillib ‘ul,u
vum fidei: Jam autem i nonnifi affenfinmus
liaffenciret Deum veracem efle, non habertar
infallibilifans illum affenfum fi enimipfiva |
citati Divinz non aflencior infallibilicer, mn |
potero aflenriti infallibilicer 1p[1 abjecto, -
ptet eandem veracitatems quia 1’rnptcrc {
unumquodque tale, & lpium rmsjl.‘ ‘
Noro Secundo. Pradifta tatione Sui
noneffe contentum etiam Oviedo, quamvist:
neat revelationem credi actu fider, adhoot
obeatmunus objecti formalis.  Ponit ergo
primic Sifides non eft difcurfiva, quanut
visponatur affentus revelac oni noniac
ac aétus fidei, non erit necefle-per hocfd
non efl¢ certam: quianon eritnecefle utcor
clufio fequatur debiliorem parrem; fiquid
des non eft difeurfiva: non fequitur ¢
mam nonefle idem, qu_lmvisaﬂ"n’ilsfﬁ“
oni non fit cereiflimus,  Rartio, quia predid
regula non tenetinfide: qued mlumi“m’
quia, ea eft certitudo objetiva, defumprats
objectoformali fidei, ut ex viejus, repugict
f‘mmamhiiw i. Powitdeinde: Hocobl oft
fidei,non elle [wr)mi rionem tevelationi it
hzcprepofitic eft extra obj -¢tum formaleads
quammhuu quz propofitios eftinclufampr
miflis, Urmc quamvyis habeat m ”D“ﬂ“.
ritudinem, g |a.n!ni=cm[}h miffe; non g
illud Axioma. Propter g nod unumguodgi
Nam in hoc cafu, id cft Proprer quod,poniit |
Przmifle formales, fed rc\da io, & auttort ‘
Dei.  Quediplum in hoc relolvit: (]“'117“
miflz in hdu, non fumunt certisadinem @
codem capite, ex quo illam defumit ag‘tushdw I
quiain hoc Syltogifino. Q !
cltverum. Deus dicicle Trinumelle:




e
1]

Ji

nm for-
fidei, eft

roponit ut

Deum effe T

conclt {ionis ,

[\‘l.?u.
veracitas. DEL , ¢
am pro-
itidemur m 11:»&:‘ lcob] gu]n]_,
fLH le IL;{\ etu Majoris &
relpectu (‘nnclu‘m-

materiale objecétum; &

{1)]] fr\“"U \t_|
\ hoc \‘|L1"‘L| eft
Minoris. elt

pis: Objeftum aurem formale Majoris, efle
poterit Deitas cognita a }mu:wm per ¢
&us; ex mnwfu veracitas; Minor vero pot-
eft relpicere J:Lﬂ.é;uuﬂlu;l_l humapum, qulod
non poteft refundere cm'mnuhljcm in C()l';L“id
uleerias infertur,  Cum
- etiamfiante-

' ol 'H‘.l c

fionem. Ex quo
L\mduho --p\,,-n yeuralis elicicur
cedenter ad ipfam, ex vi kn.rm\l;a;un\ certum
non fic revelationem exiftere, fit ‘\%1.11 o n.__
ntiaomnine certa, ex vi conclulionis; ef-

icer pet ciplam connex, ¢ um exiftentia
revelarionis, que cft illius Formale abjectum.
Ponit-denique cert tudinem aétiis ide, et lm
fic.conclulio ex p..:u iffis P.z)b.mn]i]_ms lo
titadine cujusvis Demaonftra-

10 ex natura fua, non 0\17

effe majorem,; ce
tionis : uu(,c"u_.x-
élt(.\lﬁu]tl 11‘ p 1y ficam formalis objeéti, i:_\.i

: !}ud 1- ficeret, cadem .co 10

pet lmmﬂh nl

{'1 1“(. ZILECD
C":mm\.m, B

Ubitandemn, 110. u,\'clltm-
nem utdixi, diciccrediadu fidei.  Hiee doctrina
d(_hompto
edifta regula non tencat
in fide, ciim non mm um in Conclufionibus
qué rali bus, fed in omnibus caufis formalibus

Non SATISFACI® Lumgquia

{'L{‘l‘U[llT quare DY

rencatillud principium,, P wI: erunumaquoc d-
que taledee, nquia: Con gtiidem,
quod quando eft vere ¢ attus fidei Theologice,

fic certus & infallibilis, fi ad illum concurrat
habitus -infufus , . vel locum {upplens
Sed quarere reftat, quomodo {it

auxilium,
cerrus 8¢ infallibilis? (1LtU'.1].UdU concurrant
adillum principia dicta? &1 .r‘i.ﬂl_cxilh:n[i:c fe-
velationis , non prabee infallibilis affen-
fus. Tum qu Concedimus quidem obje-
fum formale fi on cile propofitionem re-
velationis, qua fic in ‘;l'-rmm[ia\, tamen fpl,: re-
velatioincluditur etiam in }‘_J;:ml'!';:,; cui fi in-
‘Jtmllmonp]\;:.anlr.\lhmnx uuunmunpm-
fabicur infallibilis obje&o? Ec ficut fi albedi-
ni non compereret cﬂ difgregativam vifus,
nec ummu::u\ parieti: l'\l!!d ratio difgre-
gandi vifus, el o; ita {i non elt affenfus
infallibilis revel ni, qui erit aflenfus in
fallibilis obije ter revelationem, tan
quam rationem formalem. Tum quia ctiam
conceflo, quod aliud fic objectom }urn,.[l‘q-
tum, aliud formale conclufionis fidei, illi ipfi
conclufioni, quz eft.  Quod verum, fit il
at, qui inf llibilicer
noninfallibili-
Totum in quo [¢

ir

]

't’.'."jr!""a":f quarerere

utatio |

1-fus Ovied

|il':L‘\'

fllh;].")‘l{? (
rei non revelatz ,
Sed inde nihil deducitura ntercum, qt
pofiic cile aflenfus Conclufioni u affenfus
APrOpIEE € --T.::i-.\ﬂcm: quanttmyis ipfi re-
velationi certo non aflentiamui  Tum qui
Syllogifmus fidelis aliter formarifebet, quim
Former Oviedo. lra ut veritas gima dicens
ponatur pro formali inpramiflis, Ju Inquam
ctl;unlipro material pofaatur, non t=finec ha-
bere rationem formalis, refpectu Gncelufio-
nis, quia aflumitur pro ratione alenriendi
Conclufioni, quod ipfum fpetat ad Lemale.
Tum quia: Concedo qu‘ui exigat acts fides

1(01-\(!1«:1., exiftentiam fui formali, (ed
qll\\lcl(_ 1L,{L‘t, L]LloIl]ULIO altus ¢ klr(.“u“
exigens exiltentiam fut formalis, miuc l]L
infallibilis, fi ipfa exiftentia revelationi S Ph-
pterquan aliacredunrur, non habeat aflenfur,
infallibilem.

Noro Tertio. Concedi quidem pofle,
quod antecedens fidem aflenfus, quod {cili-
cet.Deus fic verax, poflit aliandeshaberi,idque
etiam a motivis naturalibus, & ftare iple allen-
fus in ordine naturali: quia nulla eft necelli-
tas_illum fupernaguralifandis nec eft ratio,
cut  habitus Meraphyfice feu Theologia
naturalis , defervire ad hoc nen poflic.
Et {1 per mulros judicium prodentiale de
motivis credibilitatis & c¢orum evidentia ,
imlctﬁm. intra ordinem natur®; clr non
porerit ftare & aflenfus pradictus ¢ Cree-
rum fion cft “neccfle, ur femper antece-
dat'ifte aflenfus, allenfum fidei, licér ante-
cedar ordinaric: antecedit inquam ordinarié,
quia rarum elt, miraculofe nﬁqucm vocari
ad aflenfum, quod DEUS fit, fed ex Creataris
& Vifibilibus, paramus nobis noritiam invifi-
bilium; abfoluté tamen non eft necefle, ficue
dixi, ut ifte aflenfus naturalis, pracedat re,
aflenfum fidei: quia non implicat, ut primus
altus creature rationalis, fic, quo credat, DE-
UM etle, pmptcr DEI teftimonium. Nihil-
omints pmam, qunJ pucdlr‘ut aflenfus na-
taralis, de DEI veracitate, {equi debebit alius,
qui affentiacur eidem Diving veracitati, pro-
peer iplummet, Deus dixit, idque ob rariones
fuprain probatione Conclifionis allatas.

Punctum Difhiculeatis 3.
Fundamenta in Oppofitum,

( BjicrT l"rimhl,ugn Pofita hac doéri-

na, manere g ¢ rationem duabirandi

{fuprapc ofitam infuo rebore, {i iquidem Credere

te dicis Trinitaten, quia

o hocfolum haoet,

I s
alicnrir: ron

lhoci

DEUS dixit: rogoan
1(_1 1s evidericer id l)} UM dixille? an vero ex
>, Hon quidem evidenter ut pater, Ergo
folamex fide.  Ergo aflenfusille, nititur alterd
jamrevelationi; cim enitm eX terminis non con=
(e) ftee




SO 5 ; }f{“. Jod'
{tet Deum revelafle, deberaflenfus ille effe me-
diatus, daerco medium cul innitarur,

R st Me nonnifi ex fide fcites
Deum dixi e Trinum. Sed Ncgo,nd
melcire per diamrevelationem, Ila propofi”
tio: Exrterninisnon conftat Deum revelafle;
diftinguitu. Exterminis non conftat, accipi-
(‘n‘_ir.\_:(_‘f;j‘l.ﬂ.ﬂ.' ex terminis, pro eodem ac evi-
denter, on conftat id Deum revelaffe Conc!
})ruln)f;mz\'lci}L ‘Ncm couﬂat cx‘tcrminisf id
eft, noclt propofitio, qua ibi iplx fit principis
umaffntiendi, fubdiftinguo. Nonelt princi-
},gmribi;’pii aflentiendi, extra circumf{tantias,
moworum credibilicatisaétu, ita tamen, ut fit
ricipiumincrahas citcumftantiasafientiendi,

eytaquas, eft nonnifi potentia principium, fibi

i aflentiendi.  Ad quod explicandum aflu-
manturdidtain Premiflis, quod {cilicet non fit
neceflarium ad rationem ultimi refolutorii, ut
fic quid evidens , nec illi officere; quod non
extemplo iili przbeatur aflenfus, modo polfitis
przrequifitis, habeat vim immediare movendi
affenfus.  Quod aurem dixi conftare ¢x fide;
ipfum, quod Deus dixerit hoc, ideo eft : quia
cum fides fic per modum potentiz, erit princi-
pium ¢liciendi, non {olum aflenfis, quali circa
Conclufiones, hoc eft Myfteria; {ed etiam citca
Principia, quale eft illud; Dess dixit , quod in
nataralibus non datur. Nam habitus natura-
les, non {unt per modum potentiardm. |

InstatPrimo Lugo.  Si habitus fidei, habe-
ret vim eliciendi hunec affenfum: DEUS hoc
dixit, fine aliquo medio, licét objetum (it
defe obfcurum; cur hon potetit idem habitus
clicere aflenfum immediatiam circa tem reve-
latam, quo diceret, Deus eft unus; non utendo
autoritate Deiad affentendum?

ResponpETUR,  Difpatitatern efle ex
di@iss quia vetitas fola intrinfeca, non poteflt
effe fpecificativam fidei, & fi aflentireur
actus fidei, fine Ly DEUS dixit, ellet fine {uo
{Pcciﬁc:uivo, quod eft, Dess dixit, (ine quonon
ctle, fiiph rf;'.w'i‘ aflentiatur propter dixit.

InstaT Secundo. Quod DEUS revelee
hoc Mylterum non conftat ex terminis.
Unde ergointelle@us colligic hanc veritatem?
dicis affencirite diétionis Ergé ipfa dictio ma-
nifeftac {eipfam immediate, cum fua Veritate
conftante ex terminis, ficut principium per
fe notum aliud quodpiam: hoc autetn non
}:otcf{ dici: quia nonvidetur magis nobis con-
tare ex terminis hac PIL‘-POﬁEiO: DEUS di-
xit fe effe Trinum;quam hzc alia: DEUS cft

ESPONSUM fupr:z. Propc':h[ioncm il-
lam , Deus dixit, non conftare ex terminis;
hoc eft, non effe per fe notam & evi
dentem, conltare tamen ex terminis 5 hoc
et habere in (e vim fufficientem, inclufam,
ad prncipiandum immediate allenfum. Eft

Cratus L

autenn dictio DEI, fimilis quidem j;

principiis , qu d ficut alia, ira &1]\1 s

principiare poflit affenfuny: cft augem gt
ey

lis; quia non principiat evidentem, o)
y LU
I

petlpicuitare in cerminis fuis,  Quj
beat plus illa jn:(_‘-u.:{i?':n; ])‘-;;{[“
Hilin, Pree hac: Deuseff Tinus; C'*’lliqitt![n,_
Clis: l::tL:i.‘t enim illa prior rationem i
movere fe poteft intelleus, nenipe o
nemextrinfecam, }m[%crioi‘ autemnonl
rationem; fub qua fe'movere poffic i
fion enim haberet certitudinem imr%‘:‘.l:;w
Trinitatis Myftetio v. g quia hze |
ConMexione pradicatorum ; in notifs gy
um & effeftuum, qua vel nog di
omnibus Myteriis, vel ad cottne
aliquorum  penetrandam ,  pervadeg
poftumus nifi Vifione Beara &, -Ef(]u"‘
vis darecur certitado intrinfeca, noye
f_ormnijiativa fidei ex diGis: non ctot
fer affumi pro mouve affendendi.
ctiamn " poffec - affumi cettitudo eXttinfe
quia hanc excludic fuppoﬁtio argumcnnj,—‘
{fequenter nion habetetot ratio; qui movg
tuncintellectusad affentienduin,

I!l noftris itaque principiis, talis eft
ceflus in affentiendo ultimo refbly |
DEUS dixit & effle Trinum v. g nne |
hibeo tunc extemplo aflenfui & i
go unde’ conftare mihi poflic Loc DEN
dixiffe , pro quo inveftigando ; defemm |
mihi mortiva credibilitatis, propofitio ki
fiz , formaturque judicium prudential |
exiftentia illins dictionis Divinz, Quitw
t6 video, quod non pofler hoc propos
Ecclefia; nec poflent id [tabilire moty
credhibilitacis, nifi id defa@o dixiffer Div
video quod illa propofitio Ecclefie, il
detur fuipra illud idem Dows divt i
templé non exhibui aflenfum; hine it
illud: Dixs#, proponacur, rahguam ultimis |
tefolutorium,  Er ficuc i aliquis procede
fonre, & fequens totrentem , rediret pok
ad fontem, termins illius moras, effeciplel
d quo exierat: fic etiam cum motiva i
propofitio, quod id DELIS dixetit, :‘L'gif?ﬂﬁ_éf
ipfum dixiz: fic ue quics inrellects, fic mie
ipfo driir. TLm(:qucpr:cmfbrnmt;i "'Dill}i
tali propofitione objedti, imperat in:cl_ic:au:s:-
fenfum firmiffimum, quo imperio pofit, &
primum incelleétus clevacus, produmc !
ackum.

InstaT Tertid Lugo. Repugnathzcoi®
mativa credibilicatis follim movete imie
voluncatem ad imperandum affentom,
rcf'picia’njp{bili((:”(.‘éhl,t:ll]q(1:111?r:l[_IOHCS[
fenfiis, quia in ordine ad affenfum ”.]Ec.“
lem,conditio affenfus, & motiva, indilt
tur.  Et ficut repugnat ut poﬁquam vol

: 3 ! [nitt
amavit medicinam, ranguam ueici ad .J[i ;
f ikl |

|
i

Senod |

i

v




Difputatio 1. ”

tem, imperet aftum amoris circa medicinam,
e ipfam,fic & repugn: ibit ur imperet
fus propter lpwu“.mu Dess dixizcul

ity T)\..,l itus elt aflenfus, propter

motiva credibilicatis. -
RESPONDETUR» - I P licem aflen{um }1["-ﬂf*
» procefiu, circa objeétum fidei.

}-:’U?i\?"

act

ipl:

cogitari in ilk
affenfus eft, quo judicat intellectus,

I -tmli vo.uncvcmqﬂunlrm\ fidei, & in
ito allenfu, illa moriva rel picitinte llectus s, tan-
quam u:um“n]ﬂnﬂinnlus Secundus e
/m; objecto fidei, FLIPLCEU cujus non habent

n'mmm u‘.tum refolutorii, quia, ut explicui,
randemilla 1p! (3 miotiva, u.dcuur ad illud prin-

cipium Deusdixir.  Paritas allatamultim pro-
1;:,;-: quia pr obarer, qmni Induétiofacere non
poflic, ut aflenciamur principio: Juodlibet
totumy (_“ [IE‘HJCHEJ I?’lll’g ;LL[IT\ L[]J[]] '[1101 mec-
d cinx E‘lLJ}‘TLf‘ n..l\]'[dfCl'n non p()”i[ ‘L(_IL ur
amerur medicina. proptet lu] fam. Conle-
quentiaeriam nonfenct: quia amabiliras me-
dicinz PLQ}}{C} .m,mrun, non Ol‘luh:lc mufu
Cl'ﬂn\:‘/..i(lﬂt mme Qi(. neE; {,L‘[lnﬂi]]ub J]I..t[{,’ I)TO’
Jam autem antecedens illa cognitio

srum credibilitacis, oftendir mlha con-

1em 1‘]01}\: L\"ALLL\I'I!” 1=
trin‘ece, fed motivi certicudinis extrinfecx:s
UM €0, qum{ Deus dixit {e efle Trinum, Ec
cum mnu][c cafu medicina qua talis, fit amabi-
lis propee { e, quiefcere non poteft circa illas
mm.ulu rem intelleGtus & volunras. jkam
autem 111 Ui'ﬂ, Deus ’/!.\H’ h-xb(.t Vim ll’lO\’C‘]lul
petfeiplum, »d colligitur: Tum quia id
univerlaliter ditionicompetit. - Tumquiailla
motivacredibilitatisitafe habent ex didtis, ficut
Induétio refpectu principii lumine naturz noti,
infundando le illi 1pfi principio, ira & motiva
cred bilitacisinfundantur iph, Dews dixiz, Tum
auia dicat DEUS immediate, Dico me efle
Trinum, &in ralabus circum{tantiis, in x]umus
ffic prudenter dubirari DEUM dix {Ie,
co cafu, imperarecur allenfus fidei, pfnpru
ipfummet L dixit.  Quod ipfum often-
dit, ineflcilli Deus dixit, vim propeer fu; {um,
principiandi: aflenflis. Eccerte velexobjedlo
in hac pml,olumm, DEUS dixic fe eile Tri-
num, elt connexio Trnitats cum diétione;
qualiseft inter objectum & dictionem veram,
vel non eft ex objeéto hac connexio; fi eft ex
objeéto hzc connexio, feipfa principiare poteft
aflenfum, nihil enim defideratur; {1 autem non
eft illa connexio ex objeéto, ergo defaco
DELIS, non dixit fe efle Trinum; quod eft
€rror,

non

L TN

Ut araumento amplis sitats difcurtendum
elt de propofitione : Aninordine ad aflen-
fum incellectualem, diftinguantur conditio al-
lenfus, & mot n wma

en! s ,tradend aqueregus
i] ujus Li‘ﬂl{ I"J“l\ 4 Molivo,
hzcdiftinguantur, Rartiocft: quia te-

nolce

rl

nerpu-c asinaliisagendigeneribus.  Conditio
& ratio formalis .wt'ndl (iiﬂ.lnuuunmr Erg *5
& inlinea age ndi .lilcu‘:v - l)u inde etiam pe
Lug. puuf:, wpuhcu 10 connexionis termi-
norum, non ¢ft motivum affentiendi, {ed fola
conditio; non enim ap v(.hf-nfm bonitatis Di-
ving {uper omnia, formaliter mover amorem 3
fed ipfa bonitas. Ergo eriam & in afl enfibus
intelleualibus ic ir_nhiu]]wmnc. Sed :
regnladifcernendi motivum affenfus intellectnale,
4, condittone afjentiend

Y EFTATIE

IncipieNDo a notioribus, videmus quod
applicatioignisad ﬂup.}m,l t manifelta condi-
rio, cum qua manifefta conditione, habentia
proportionem in Jipea aflentiendi intelleétua-
liter, erunt etiam conditiones. Porro {1 com-
parentur mortivacredibilitacis inducentia adaf-
{fenlum, qufnj hoc Deus dixerit, certé non di-
&io Deiapplicatillamotiva, fed moriva dictio-
nem; cum eciam ad hune finem ordinentur ab
Auétore Deo, ut mereanrur prudentem aflen-
fum, quodhoe Deus dixerit; begeergo ex hac
proportione colligam, quad motiva credibili-
ratis, habeant {e nennifi per modum condirio-
nis. Rurfus manifelta eft conditio ad allen-
1M1n]:1‘mt'iini\!mmm* naturkE notis, vel praba.
bilibus, iplamet Induétio; quam ipfam con
tionem, vel exhociplo, ex dn Lis fuprainfero:
qllmmndcm;cfnlvztur,&mhmd&tm mn nerilli
principio. Cumbhac Inductione, ]1'1hc'n[isrt)
portmuun motiva credibilitacis ; infundancur-
queilli inlDem dixiz; hincficutobproportio-
nemcum mere applicante, hoc eft,Indué&ione,
debeant & motiva credibilitatis, dici nonnifi
conditio & applicativum. Hoc iplum reloivi-
turinuniverfale principium.

i Motivum aflen-
fus, elt caufa allenfiis, cim ipfum motivum nu-
meretur inter caulas formales s Caufa affenfis,
debet definiri accommodate ad definitionem
caul® ut fic. Caufa autem ut fic defnitur.
Quod it principium vi fua L{L‘J‘(‘i’lll'!lc:ilb ad
exiftentiam &c. Videndum et g0 eft, an
motiva credibilicatis vi (ua dcn rminent ad
exiftentiam hujus cffectis, qu: cit, Credo,
Qum vi fua non determinent » fuadet
inprimis illud principium.  Quia non fung
mu IUUErf"ndl entia {in¢ nece Ihr..u s 162 nec
fl']b‘ltﬂt.ld.' rationes caulandi,

res }UJ(.L clle
contenta, nonnifi condwionis formalitare. nul-
laautem hecelficas atcollendi motiva credib ili-
tatis, ulque ad rationem caulz fide;, Rurs
. Wil sl ady o % :
{us nullus efreétus fuperar {uze caulz vites, &
tamenaflenfus certiffimus, fuperar s
1 1 1
vorum,qua nonnifi ﬂ‘\ nfuin pu.i-\lw.w-un'cmtnn—
dant, illisque poficis recurre
ad diftionem divigam (

Ires moti+

dum {emper eft,

raménfunthac
prarequiri, i hon
tiam caulz, (altem pet mo-
D fuque motiva credibilia
tats non hagentvim dererminandiad aflenluin

(e) & fdeis

) 1i:
~ =
motiva tecéllaria, debent
11‘\:" mo-\ilm ut LJI

dumconditionis.

A B

n;-u‘




52 Tradatus L.

fidei; quia ponatur tota motivorum credibili- principiaque, debent {uppon; evidenty
tas, & non ponatur revelatio, non poterit efle indci notum {uppenitur pro conceffy vc'lﬁ D
aflenfusfides. Pone autem nulla dari motiva  perfualo; veiinalio genereimportarg ; S
credibilicatis , fed {folam Divinam arteftatio= ex raliter noto ercaradid"1u0dcmtlﬁ5'gqm
nem, quam ramen conftet effe factam, fieret " tivs;adecoqueinantenegatums; nop COHL’S@'
tuncaflenfusfidei: Ergd apparet vi fua revela- circulum vitiofurn, fed erit regteflus u;'Mt
tionem determinare ad affenfum fidei,nonau- cam demonfirativus, procedens ex fi HF :
tem motiva credibilitacis. ne aflenlds, vel aliunde habitz nmiﬁ\tpmm‘

itngg

Ex quo Colligitur illa in aflenfu intelleuali Velmotiviin 315?3011¢{€: hocque waﬁl:?:‘
habere {e permodum conditionis, quz & acce- ﬁ;m“?:11“'11“1“1dL'V1'0HC flotiﬁcanmrPrm,;
dunt ad manifelté conditiones, & fimul vi fua Pia; qu tatnen d1Cliﬂtm‘imbcrc'vimmfc:[‘"h
nondererminant, ad exiftentiam aéis intelle- s E’riﬂ‘?ii’j'f‘ndi-_ Rario infupcr c{tq&
¢tus, licerad eundem requirantur. tanc noit committatur circulus virioi‘us;qu;

Osjicrrur Secundo.  Hze explicatio noftra t;ﬁ“ INECHD “”[f;”“&“? eft, e poflic formg
committit circulum inexplicabilem.  Si enim AtHrmationes, vel Negationes rationabiles o

nunquam fane tationabiles, quando ideg s
idem probatur vel hegatut,  Si tamen idtrrr.
alio modo innotefcat, modi aIietazcm,indur:.ni
re vel fiippofitione gon{btnfusj vel aliundefigy
fiotif catione certe jam’ thnc tationgbi
IT’tO"\.F(_’bl[ {c intellectus, npc.'m idem per iden,
Quiaerge criam in prafenti huic Ly: idpy
dixit, ut credatur, fic notificaio, velex (uppot
tione confenfiis, vel per motiva credibifig
velperadtus imperatos Metaphyficz vel They
logiz naturalis, cotivincentis Deum effe yor
tem primatn, fic it eandem Veritatentin dige.
do credendo, non committatur circalus viti
fus. Univetfaliterque, fi pofita intetrogais
nerefpondeatur per id,quod defealiam nofig.
yitatem immediagam habet-,qnahtllmvis rede
atufad id, quod ante negabatur; Vel tde o
eftinterrogatio, hon erit ciréulus vitiofus: qi
circulus cft reditio per idem. Si aweme
fpondeariir, perid quod de fe aliam nolcivit
tem habet, non erit reditus per idem. QUi
autem ifi refponfione: quate credas? refpon
des; quia dixic veritas prima in dicendo, §i
turfus quéras, quate dixeric? hon querisjl |
de affenfu fidei, ideo refpondendo pet moii
eredibilitatis, non refpondeo tibi pér eande
racionem, fed per motivainducentia adjodica
dum quod dixeric; adeoque nonper idem - |
fpondeo, fed peralind; & ficnion redeutidope
idem,non facio etiam circulum vitiofum;ledse
greflum  quodammodo dcu}onﬁratl_\%
quodammodo inquam: quia fides niil 45
monftrat; fedto fenfi, quod redeat infellets
ad veritatem negatam anté, & modo, (aliun
poficis prerequifitis ) merehtem, propeet
ipfam affenfumn.

quzram; Cur credas Deum efleveracem? re-
fpondes, quia dixic e eleveracem. Si quzrams
Cur credas quia dixitfe efle veracem? refpon-
des, perultimum refolutorium; quia dixit feels
{e veracem.

Reseonprrur, Retotquendo inprimis Ar-
gumentum, {uod probat in affen{u omnium
principiurum,adqut‘m ducictInductio commirt-
ti circulum vitiofum: femper enim 4 principio
ad Indué@ionem ab Indudtione ad principinm
regredimur, Dire@té autem negatur com.-
mitticiteulum vitiofum.  Circulus vitiofus elk
illicitus, regreflus demonftrariviis per omnes
datur. Utautem committatut circulus vitios
fus, fitque negatio régreflis demonftrarivi, id
non ex eo colligi debet; quia id concedirlir;
quod primo negabatut,quod nefcicbattir.  Si
enim hoceffetillicitumn, non daietur lociis cor-
redtioni, autnovis demonftrationibus, hiacip(o
enim fiquiddenovo demonttratur, debet con-
cediquod negabatar, vel nélciebatur: tollere-
turquciple regreflus demonftrativus,quia etiam
in illo quod primum negabatur ¢ probarique
debuit; tandem ad idem revertendo, concedi
deber.  Quod ipfuminbocrelolvitut. Quia
negatio femel factacirca aliquod objeétum,non
aufert eidem vim movendi pet fe alfenfum, {1
hanc vim in {e habeat objeétum. Nec item col-
ligi debet circulus vitiolus, quia adinvicem
unum eftratioaffentiendialteri? quia alias non
poffetdefiniri Pater per connotationem filii, &
filius per connotationem Patris, correlativague
non poflentelle fibi tatio adinvicem aflenticn-
di; Eceamen correlativa qui ralia ton poflunt
nofci; nifiexadinvicem ; & f{ub qua formalitace
nefcuntur noh, ¢x adinvicen, hon nofcunrur : =
correlativa, Confequenter nec ex €o colligi Instat Lugo. Licethon Cﬂf[lre‘m]aw‘?
debécpracifé effecirculum vitiofum: quiacre- inparticulari Deum efle prlmam'vcrlratcm'.i:' |
do ver tatem primameffe: quia dixit (eeffe, & huc poflent revelarialia Mylteria, 5§Cffd‘F'E
dixifTeillam feefle: quia dixir, fidem; imo ad affenticndum quod L=

Cxterum ne committatur circulus vitiofns, fic prima veritas , parum juvant ml“‘“,[‘;
debet efle procc!]i]s a notiori ad ignotius. in confirmationem fidei patrata: hﬂ-;:iz
Q\nodiptnmimerdum notum {umitur pro evi- folum teftantur revelare DEUM M}“m
denti,& huicin prafenti noneft locus,quiacim  fidei, non verd efle veracem. Finge &7 |

Vs, : el i : ; rari o
iple habitus non fic evidens; nec allenfus illius  Deum cemendacem, adl\ucl"’m:w?cmuhl




D 1( yatatio [ 53

ptandam fil m a;umlumlinc\',

deus fitveritas a, habeturinde-

ne, ficut aliunde cogno-

Te juft lu_-n.lm, &c, quare

- veritate dul itarer, non poflet ex v
-

LIM elie juftuim,
qui ¢ |

miraculorum adfidem a allici , fed deberec prius
per rationes, vel al lia via, de (uo errore con-
vincl.

xesponneTur  Impoflibile effe aliquid
cdi propter veritatem primam dicentem, &
m‘nuvnhu in J&lzfmn.-to veritatem primam :
quia & crederetur tunc propter veritatem pri-
mam dicentem, ut fupponitur: & non crede-
“.u,,qumfltdlpmprc rillam, eft crediillam &
omnia, qu illa in {e for malillime & expliciré
"l\]‘\.?ii, at,utin '\[llnll usaituis l‘lEJL;l]lDUb 111(}‘.{‘»’%‘)
evenit. Jam autem in Credere prnp:cr veri-
tatem primam, formalifl ime & 'fopxlulc,‘l‘l‘iim-
tatur veritas prima, credi ergo & illa debet
{femper, ciim creditur proprer veritatem pri-
mam. (_‘on-:cug miracula non pl'()b;u‘c,
quod DEUS fitverax; fec i{olam connexionem
inter. veritatem primam & diG%tionem qua
dicit, fe effe veritatem pumﬂn\ C.onccdo
aliunde debere dejici eum, qui putat DEUM
eflemendacem, & non per hidem: fides enim
11011clmwi[m'uon‘mw&1um1k1twus Sed
pofito quod aliunde id probacnm fit, quando
procedendum eric ad ipfam aum fidei
de DEI veritate 5 nego propret alind mo-
tivam id credi pofle, quam proprer i ipfum
Ly Deus dixit. Qua do&rina  {upponit
hanc Majotem. Non repugnat habitui, ut
prafupponat 1n aliquibus  circumftantiis ,
tanquam prarequifica aftus aliorum  habi-
tuum; ]mw,uc oftendit Inductio, & probat
ratio, quia cum non {it natura uniuscujusquo
habitiis, omnes ackus exercere, nec {ibi unus
adomnia {ufficiat, bene exigere porteft aétus
aliorum habicuum, licet illiactus nonfint mori-
illius . habitis, pmmp yofitivi.
elt habitus prriurmofmww &
vus demonitrationum Meraphyfi-
carum, motivorumque illins, & tamen hzc
motiva,non funt moriva Logicz. Cum ergd
etiam ndLm'lsiukl,nm\IltJi‘u (ufficiens qu 10ad
omnia, maxime quoad probationes, eft enim
habicus, nonnifi, ut dixi; affercivas, fit uc pra-
{upponatad \:imrum!1.11):mui1‘.&_'nmm.a\l;-
cecillisipfisnon moveacur.

Punctum ifficuleatis 4.

Quid de ir:f'

va ‘\ n}njl
Erita L

s 0»:/(’5”?0 1ibes.
cirTertio.  Divina dictio non porefl
bere ratidnem primi motivi Ergo in il

it fides,© Anteced ;
i Y, NON Imtc[1 {ufh
flenfum ¢ nifi i
inis, mvoix-’c-c rati
am {uz comparti

per |
yergaus i rnme,

ventis ad aflenfum @ Sicur enim quacunque
diftio vel locutio alicujus, non poreft habere
vimmovendi ad allenfum certum, nifi conftet
per prius deveracitate dicentis
ne Dei, idem fentiendum.
ResponpeturR. Hoc Argumentum non
habere exaétam phrafin: quia nomine priori-
tatis originis incelligitur: quia hoe ab hoc
procredit feu producitar pnm ¢, & ramen
fine ulla prioritate dependentiz. Jam au-
tem '\,"“;']JT;L'I F['illh], non ;3‘.{\1{“(.".[ \'i"ri{.'.[t.‘ll'!
primam in dicendo,  Sed quidquid fir de
ph:uﬁ‘ dici poteft, quod per prids ratio-
ne, ]\'.’x?!ir['[_wn_lllli' DEUS efle veritas pri-

,ita & de dictio-

ma, quam yeritas in dicendo: ita tamen,
ut pm illo priori, nondum poflic intelligi
fidei Aétus: quia hic non 1“\{1‘[} efle fine
I_mmnmon ito motivo,quod eft, non nifi DEE
ditio: licétpro pofteriorifigno, fic actus fidei,
e nhuqu.c accipiendoillum aflenlum eft altus
fidei: quia indivifibiliacu credo veritatem pri-
mam , cum credo propeer verigatem primam
Ouia dixit.

Ixstat Primo Koninck D
tur efle ftultum, credere cfic

quia ipfe dicit: nec iten

¢. Dub. 4. Vide-
iquem Veracem:
poteft, Deam

crea
exiftere: quia Deus dixir, dem ridicu-
lum videtur credere aliquem cxiftere: quia
ipfehocde {eteftarur.

Resrosperur,  Eriam in humanis, i quis
non aflenfu cetro vel probabili moralicer,
fed affenfu fidei debet credere aliquem efle
veracem, debetid credere,quia iddw-nr.;qumiii
fiar fine motivis prudentialibus , ftultum erits
fecusfifiatcumiisdem. Imo defadto ita con-
tingit, dum affentior huic Verbo, Crede, non ze
fallo, quiaflenfus eft propter, quia d:utur; & fi
fallac dnw“, dicimur de cepti  verbis illius.
Ergo apparee dictionem ills fuifle rationem
motivam aflentiendi. Quia autem in af-
fenfu fupernacurali fidei, cum debitis praes
requificis , preberur hic affenf us, quod DEUS
flI'Vc‘ .n,qm zmuuawmum, ficutille affenlus
non fit ftulcas,

i..\.s'.:'.J:‘.s_jcclmdﬁ. Reflolutorium fidei quod
nonnifi unum - aflignavimus, deber effe cale,
utin fingulis a&ibus fidei reperiatar; Sed quod
Deus dixerit non po'“l L:w'-!m aétibus 'ukz
convenire. Quod .p[u.m probatur: quia
non poteft competere aétui primo fidei, qui
¢ft credere Deum effe.
tur, pnl”
'rln‘_‘
nem aflenciend
prius rationi ﬂh
= I

1AM It

Q_“nm .pmcn lmmav
eft affentiri 3}\!'i rattoni aflenciendi
&o cuiaflent or, propter illam ratio -
di; led non poflum affentird
quam aflentiar
Erpo illa rario affentiendi , quia
non elt ratioaffentiendiilli ob] ¢to,
Minor probatur : qm'umn poflum
affentiri prits qllmi Deus dixerit, quam affen.
tiarquod fic, prius eft enim el e, quam dicere.

()3 Porra

aflentiendi,




4
Porio ipfi cife, nou poffum affentiri: quia vel
allentior illi propofition: quia Deus eft, ex co:
quiadixit; S hoc non: quia antequam affen-
tiar huic l:rup::fic:‘oni, quia dixit, jam in prioti,
affentiridebeo, quia eft; & ramen non poflum
allentiriex co: quia dixit; quia Ly dixit, non
poteft prefupponiante gffé, & aflenfus ad dixit
ante aflenfum 44 ¢ff. Ergo ex eo quia dixit,
non poflumaffentirthuic propoficioni eft Deus.
Non etiam poflum affentiri ex alio motivo:
quia velaflencior illi propofitioni,Deus eft per
fidem, vel non per fidem: i per fidem, & ta-
allentior propter motivum, quia Deus
Creononelt fidel univerfale motivam,
Deusdixic: Si autem non affentior propeer fi-
dem. F.rgﬁ illeaffenfus, quia DEUS dixit, non
ericfirmus: quianon poffum majeri certitudi-
ne affenuri Deum aliquid dicere, quam illum
exiftere 3 cum illa diio, infundetur ipfi efle.
Ergofiillum efle; nonhabeo pro certo, certitu-
dine (umma, nec habebo quod dixeric: quia
quod dixerit fundatur inaflenfu quod fit, quod
ipfum fundamentum, non eft fumme certum:

Responpetur.  Pritseflerationeaffentiti ipfi
rationi affenticndi, quam objecto: fed non
prius re; hinc pritis ratione aflentior affenfus fi-
dei, quod Deus dixerit, quam quod Deus fic:
Et licee prius fic efle, inordine metaphyfico &
phyfico quam dicere, non tamen prius ording
fidei: quia ratioaflentiendi prioteft, tanguam
caufa formalis, objecto, cujus efttatio affentien-
di. Etquantumvisin affenfibus Metaphyficis
& {pectato ordine ipfius effe; antequam affen-
tiar illi propofitioni quia dixit, jam in prioti al-
fentiridebeo, quiaeftsnontamenin illo priori,
& proillo prior, aflentiri debeo aflentu fidei:
quia pro sl priori nondum intelligicur moti-
vam fider.  Hinc quamvis pro illo prioti, pro
quoanteceditatlenfusad efle,non fic ille aflen-
fusadefle irmiflimus: quia nonditm mtelligi-
tur elicitus ob certihimum motvam: in figno
tamen polteniori, cum primum evadit ille actus
certitlimus, quia evadic innitens npli DELS
dixic. Quiaaurem fides deefle Dei, noninni-
tcurnifi ipl Ly Dexs Dixsz, fie, ut adhuc ipfum
illud effe; teneatur fummé & infallibili certiru-

dine,

SurpoNIiT Primo. Hec Rcfponlio; quod
inotdine Merahp: priusficaffentiri Deum efle
quam veracem cfle.

R ATro quia cum metaphyfica artendatad
eliz, & ordinem obje torum, feunddamintrinfe-
cam fuam rationem {pecétatorum, adeoque non
auendendo primo ad dicere: cumque fintda-
bilia motiva, perfuadentia’ Deum efle, non pe-
tibilia, abipfiusmetveracitate : Hincf{equendo
ipfius Efle ordinem, Metaphyfica, per prius de-
bet demonftrare effe Dei. . Econcra autem fi-
desatrendit, ad dicere,nec in illa eft motivam
affenticndi, nfi petibile ab ipfomet dicere.

fufidei, quamaflenciamur ilum e

Tractatus [

Hincinfide :1::[;1'1.:3'lrcturpca
elle Dei,quamaddicere.  nde Wlini:
Sj‘rPI’ONIT Secundo. Quod in § c
poflimus prius narara aflentiti Deym off.
faceme
R AT1oquia pro illo priori, & aflentie
Deum efleaflenfu Adei ut h:ppoﬂitln.{{n‘hm‘
fenfufidei: quiaproillo 10t nondumjpd:
giturmotvamformale fidei, hoe cﬁq”iaﬁi"
dicit, _ﬂullumquc aliunde oftendity; elfeny
vum fAdei i

Surrontr Tertid.  Non effe neceff
aflenfus Deum effe, pracedatrealitersn
{fenfum, quocredo, id Deum dixiffe,
rihocpru:_tcr diéta poteft aliquibus inflang

_Pnnc abaterno creaturam rationalen, g !
etiamab aterno DEUM manifeftancen hae
Prup 01.1 tt onlgm Creaem ¢ :ffe; ?1!."4 dico meell iy
|!lo cafu, prius non poflem affenciri te,Deumel
fe, & poflteriusaflentirihuic; quia dixit [& ey
quiaalias nonab zterno eligerem hune alin
Credo Deumefle quiadicitfe effe: praecw‘cr:.‘
enimillum realiter actus credendi, deiplo
& tamen eo, quod eft ab ®rerno, niliil eft
realiter. . Supponitauteminftantia,ab i
goffcillum actum elici. Pone, hominem s
fcicnrem, Deum effe, nec{cienteni, quod
illi debeat,quiadicit {e efle.  Pone rurfisd
terminantem Deum deteratinatione ety
inftans tempotis, ut eliciat hunc aGum Crek
Detim effe, quiadicit{eefle, quo calit honpe
cederetaffenfus fidei de efle Dei,affenfume
Deusdicit: 8 tamen cafus, non eft impofthi
lis, Idemin materialibusoftendi porelt, Po
{peculum @rernum, pone etiam Horem ate
num, non potelt efle prits te flos emiteesls
{peciem, guam {peculum illam recipiensi
men prior eft produdtio ejus {pecieisreptin
tatione. - Sicv. g. nelciebam effe in remmnk
tuta fonurn, ponatur fonus, non prits novil:
num efle, quam audiam illums licécin illaaud
tione, pritis fit narura, 2f0e foni, cui conjunftact
tealiterauditio foni.  Ex quibns onnibu Cob
ligieur, non effe etiam necefle; uraffenfus ded
{e Dei, prcedatrealiter; affenfum dedicete. |

SubponrT C&ua:‘r{). Q‘f“‘l concedatgftlllb !
demin affenfu fidei, prids cfle ratione, aflenin
deefle: hocenimexigit ordo natur, condio ‘
prxcognitorum ; & ne motivam firde fubed |
non fupponente : fed non intelligi poiliop*
ori affenfum fidei, fed nonnifi pro_poftent
Cujus Ratio jam affignata: ira ut illa formai:
tasunius realirer cognitiohis, inquanmm\'cfia“ ‘
tur per prits circa Dei efle;non intell{gaturads
fidei, nifi proprer realem connexionen (il
pofterioti tormalitate, inferente ipf_ﬂm D[ ‘
Dixits & hoc non obeft, quomitius llle‘P“T‘
cfle Divinum, credatur altu fidei: quia m'ﬂil
cui atui comperat ratio fidei, non debec!f®

AT T i e omalisled |
&tari actusinadzequacé exclufoque tormﬂﬁ; = |
wa




Dif i}umtio I

m torum efse reale, quod

Afenfumillam; qui ex-
mt.(]'.?:vn exhibea-
iali,non debere fieti per dis
Minétum aflenfum, fed per affenfum inclufum,
iniploaflen{u ad objedtum : quamvis incra cun-
Jemactumerealem, prior it formalicas affenti-
ipfi rationi aflentiendi, quam objedto pro-
pter illam.

en

ai

Rario. Tum quia oppoficum dicere, effet
multiplicare Entia fine neceffitate. Tum
quia darerur proceflus in infinicumin iftis ratio-
nibusaflentiends.  Si enim aflentiendo racio-
ni, debeo per diftinétum affenlom affentiri,
ctiam illum ipfum affenfum, debeo per diftin-
&um atum facere: non enim eft major ratio
detino,quiamdealio. Tum quia, quod eftra-
tio formalis alteri, eft & fibi/ipfi, ueprobatum fu-
pra, Ergo & quod eft ratio affentiendi alceri,
poteftefle ratio aflepriendi fibi,

Instants Tertuo. Ex Refponfione fequis
quod non poflit effc primus actus fidei,de DEI
effle. Cum tamen dicat A poftolus , Acceden-
umoportet credereguiac/lt & tamen ifte
5, primitatem fignificat.

Rjﬁ;ju_\m-': uk. Adhue potetit efle L)Limili
altus fideide Dei efle, non quomodocunque,
dedvelinclufo in ipfo dicere, vel proprer dice-
re: precipue cum Apoltolus Hon fignificet ex-
clufionem diétionis Divinz, in primo actu
fidei

Ozjrerrur Q uarto.
ratio Cogn(}'tcmis notius.

dCCC

Ignotius non poteftefe
Sed notius eft no-
bis Detimefle, id enim eft evidetis pet demoni~
{trationem, nullo modo autem evidens, hoc
Deum ceftari, Ergoillud teftimonium,non pot=
eltefle ratio affentiendi.

Reseonperuks  Inhabitibus {equentibus evi-
dentiam, artendi deber ut afumantur Notiora,
in habitibus aucem in evidentibus, affumi de-
bent ea qua labere poﬁ‘uut rationem tofi-
vam, preecipud iltimam, quain fide non eftDei
clle, feddiceres  Unde fi per notiils intelligas
idinquoin fide conquiefcere poflicintelletus;
[1_cm illanotinselt Deum dicetequam effe: i-
cerin ordine Metaphylico, notius fic effe, quim
dicere,

Osjicrt (Q_um'ﬁ
fint mativim inad

Rip. d. 3. a. 1. 41. quod
fiatum fidei motiva credi-
i aflentiti intellectus jm-
mediate Myfterio revelato, etiam peraflen{um

{ (preluceat lux exttinfecaalicijus
ofincillaynon aflenrietur exiltentiag
fevelationis.

bilieatis.

LESPoNsuM. Sine luce extrinfeca moti-
il € litatis tanquam umdi[]u:w} nomn

&)

ariras in fimili d

Infupet dif

duin motivi.
Lugoni.

InsTATPrimo. Solaapprchenfio rev
tionis, quo ad ingrinfeca pl':l.'dr:’“ﬂl;l.:“.t.l} {ufficit
fuadereintellcttui aflenfum illius. Ergo neceil
tio ailumi debencpradicara intrinfeca, nol
nota.

[

i

Resronsum. Debere ea affumi tanquam
conditionem;non tanqliam motivim.

InstaT Secundo. Dantur plures affenfus
Supernaturales immediati & obfeuri, qui non
moventui ex teftimonio Deisfed ex aggregati-
one plarium circumftantiarum, :

RespoNpeTuR, Omnes illos affenlis, moveri
folo teftimonio Dei tanquam formali aggre:
gationem autem illam, effle nonnifi per moc
conditiohis,

InstaT Tertio.

uin

Potelt etiam pérnos,aflen-
fus naturalis moveri, ex objecto formali fuper-
naturah revelationis Divina; eX quo movetut
aflenfis ihpcrmtut';klis fidei, nullo exiftente difs
crimine ex parteobjeétiinterutrigmque.  Sed
affenfus haturalis exiftentiz revelationis, poteft
moveriex revelatione urcredibili noris excrins
{ecis Ergo & Supernaturalis.

ResronpeTur, Not ill® exttinfecze, etiam
rc!pcc’lul’idc;1.:31u:‘.1liw,nrmﬁ:11;1bcimnt11i:’1pc1
modum conditionis : quia etiam {llits motj-
yum formale, erit nonnifi Dei dictio: ob {upra
dicta. Undeetiamilla fides natucalis, fuppo-
ficarevelatione, habet objectivam Infallibilitas
tem {ummam; licer non habeat (iummam, pertia
bilem a ratione principii & fui okdinis: nam
ejus principium eft intellectus, qui falli potelt,
& ordoeft natuialis,

InstaTQuareo. Sufficit thotivum pactia.
le fidei efle revelationem, {i quidem eo ipfo,
quod tevelatio DEI fit motivum pattiale, hon
poterit exiftere affenfus i‘upcrn:maraiis, noit
exiftente t¢ ipfa fevelatione DEI: defeGus
enim motivi pattialis, fufficitad defedum toti-
s aflenfus.

ReSroNDETUR: Noh fufficere ad affesi-
fum infallibilém, ut uhum nonifi partiale mo-
tivam ficintallibile: qlli;l(,folwluﬂofbt‘[ucrcul‘;
debiliorem pattém, & ftare debet principiuti
Propter quod &c¢. Concedo defe@um fide
ek fingulis pofle habeti,adeoqtie fi defic tevela-
tio: fed quzrere reftat, qtiomodo boniim
actus fideiinfallibilis, haberi poffit, {1 fion fit ex
integra caufa,non habendo f(gilicet adzquatd
motiviin infallibile.

Instat Quinto.  Infallibilitas & certicudo,
hoil L‘,cmvumc;1[1cnﬂlii‘upt‘mammli cx objetto
formali, fedexmodo téndendi : namidem ob-
jeCtum forinale, refpicit aflenfus naturalis falli-
bilis, & incertus, Ergo quamvis affenfus fidei
toveatur ex revelatione in confortio aliorum
non infallibilium, tamen aflenfis erit infallibi-
lis,ratione exiftentiz revelationis,

€) 4

RESPON




56

Resronsum fupra. Certitudinem obje-
&ivam peti ex formali, eamque reperiri eriam
in fide naturali, qua fallibilis eft ratione princi«
pii, fed non ratione formalis motivi: quod idem

{fupponiturin utraque fide: quantumvis certi-*

tudo fubjectivapoflic haberi cx modo tenden-
di. Cafu autem quo moveatur five naturalis
five {upernacuralis fides, vera revelatione, in
confortioaliorum fallibilium ; fiilla accipiantur
non per modum motivi, {ed conditionis appli-
cantis, erit aflenfus infallibilis: fecus {i aflu-
mantur ut motivum: neque enim poflet efle
affen{us infallibilis, i motivum illius non foret
infallibile.

Ad Aucoritares quod attinet,quasobyicit:
Concedo verum cffe quod dicit Auguft. Lib,
contra Epift. fund. epift. 4. Tenecmein Eccle-
fia confen{us omnium populorum, tenetme ve-
ricas miraculorum & Epift. 9. Infirmata Catho-
licorumauctoritare; jam nec Evangelio crede-
repetero: quia percosilli credideram. Sed
his locisaliisque; qua recitat, non tribuitur mo-
tivisillis, ratio formalis moriva credendi: ne-
queenimillicquidquam de hocmotive, Dein-
deadmittimus & nosmotivacredibilitatis infi-
de, qua {unt quafi inchoativa, ur poftea fides,
fuo nitarur fundamento.

Osjierr Sexto.  Argumentum quod fibi
oppofuit Rofm. Si prima veritas crederctur
propterrevelationem, non crederetur propret
revelationem quamcunque, fed proprer infalli-
bilem.Ergo veritas Divina creditur, ut obje-
ctum maceriale, propter fe ipfam, ut objectum
formale; ex quo fequitur proceflus in infini-
tum: quia quando creditur veritas Divina uc
confticuens Revelationem Divinam in effe in-
fallibilis, vel creditur propter feipfam indepen-
denter 4 revelatione ;- vel dependenter
primum non; quia emnis actus fidei inniti-
tur reveladoni,  Sifecundum dicatur jredic
argumentuin cum non credatur propeer reve-
lationem quamcunque, fed infallibilem, de qua
ipfa redit qu:::ﬂ'i'o, quomodo credatur?

ResronpETur, Nondandum tunc pro-
ceflum ininfinicum: quia crederetur quod cft
veritas Divina propeer infallibilem revelacio-
nem, quz tamen, quia {ibi ipﬁ eflet infallibilis,
terminaret proceflum,

OsjrcrrSeprimo.  Arriagad.1.n, §8. An-
tequam homo credat, debet habere prudentia
motiva credibilicatis.  Ergo etiam urt credat
Deumefle veracem.

ResronpeTur.  Concedendo totum.  Sed
illis morivis pofitis,negatur poffe formari aétum
fidei,n i proprer Quia Dews dixir.

InsTA+. Ponamus Angelum aliquemin-
capacem erroris & mendacii, nunquid prepee-
vea, nifi quis racionem aliquam ejus veracitatis
mihi proponat, potero ego prudenter dicere.
Credo illum Angelum efle effentialiter vera-
cem, quiadefc dicit.

Tra&atus 1.

ResroxpETUR. Non poffe ctedi v
denter nifi poficis prarequifits, C:r;. k_"
confequenti, illisque fuppofits, § "U\okc; )
aétum fideideillius veridicitate, nop pom:- '
facere, nifi proprer, quia dicit de fe, i

Punctum Di[ﬁcu]taﬁsj
Infertur qualis fir proceffis in 463y |

Fidei,

Yllogifmus quem alids appellavimusig,

in principiis noftris eft ralis. Omngq;‘:‘l
Deuasdicir, elt credendum quia Dtmdtci[':i
Deus dixit v. g. fc efle incarnagum, 1
DEUM efle incarnatum, credendum g,
Deusdicit.  Ubimajor promotive habe 'j
veracitatem, quz {e haber per modum mr“'
ita tamen ut actus ille fide, fic mcdinms:qf;
fitpropter motivam, quod eft Deus diit, M
nor autem habebir affenfum immediatum,g
ipfum Ly Dixciz Deus complecterur.  Cong
fic etiam involver aGtumede, quis involyg
iplum Ly Deus dixir.  Sic debere formanp;;
di¢tum Syllegifmum,often duntfuperits dif;
& infra dicenda, ubi de mouvis credibi
tis.

Quz contra objici poffent,defumi pofling
Haunoldo aptando ea qua ipfe oppotuic Syl
gifmo ﬁdcii,Prout eum formavit Lugo. i
cumillo

Osjicrrur Primd.  Exiis quzhabetlis
tertionum, 69. Revelationes Dei non debes
efle inutiles ; {fed -conducere ad inftruétion
noftrz ignorantiz: juxra illud Pauli qud
omnis Scriprura Divinitus infpitata, utils ftd
docendum: frautem tenet pradictus Syllog
mus,non ad aliud fecvit, quam ut aflentims
veracitati, reflexé, propter candem veruci
tem, direété cognitam, hoc autem nullambibd
zftimabilem utilitatem.

ReEsronpETUR.
doargumentum: Sicin Principiis firisform

prefentem Syllogifimum Haunoldus. Ot |

quod Deus fumme verax revelavit, efle inc
natum, eft incarnatum. Sed verbumelizt
quid, quod DEUS fummé veraxrevelavitel
incarnatum. Ergo Verbum eft incamau®

Inprimis_retorquee

Qui Syllogifmus i argumentum tec; i |

procederet debite, quia non eff utilisal®

ftru@ionem noftrz ignorantiz ; quid coiinik |

{ftructionis habet, qm;d {cdicer Revelatiojins
rens efle incarnatum, inferat effe incama
&fiinutile cft, affentiri veracitati reflexsp®
prer eandem veracitatem, dire@te cnl)gnltiflv
necin prafenti adfertutilicatem affcnrmﬁt.?fj
lationi efle incarnatum qued eft incaritis
aptabiturque intento Lugonis C]LIUd pra [f ‘L
ferr Objiciens: & fi eft utile, Cl‘_ﬂdfi@ ‘]“‘fﬂ,“:
fitincarnatum quod Deus fumme verasriis
vit incarnatum, utile etiam eritcrcdcrcadqﬂ'c:
Deus dixit, quia Deus dixit. Deindé: whléf.




Difputatio I

hec argumentim non:petic formatum fuperius
Wum: potits enim in illo oftenditiir
fidei motivam effe Ly Deis dixir, & non indu-
citur alenfus veracicati reflexa; propter vera-
citatem diro®te cognitain.  Denigue oftendi-
tur ucilitas pradiéti Syllogilmi, quia !ciliccsil?'
ducitur Fidelisin ztimarionem vcracitati;Df
vinz, quam [olam apprehendit, tanquam fuflr-
ciens mociviim.

Osjrcrrur Secundo, Siitaformanduseft
logifmus, fequitur, nullum myfterium fi-
deicredidiredte, fed femper reflexe! quiod eft
¢ontraomnium fen{tim:

R ESPONDETUR. Qu_{jdﬁtir}oppnf{mmfcx“lﬁis
tommunis Dodtorum, non latis liquer. Cz-
terum diftingienda efthecreflexio: nam fi no=
mine reflexionis veniat, guodfeilicet ntillum fit
myiterium fder (excepra pradidta Majore)
guod non ¢redatur nifi propter Ly Deus dn}‘it,
cuijam prabitus eftin Majori aflenfus: hocfen-
fii, concedo omnexmylteriim fdei, reflexe co=
gnofci; licetnon cognolcatut; aliqua alia refle-
xione, Imo putonon pofle aliter exprimicredi-
tionem de Incarnatione hifi per terminos pra-
dicte conclufionis. Credo enimIncarhationem,
formaliflime importat aflenfum, quia DEUS
dixit, ciim omne credo, fit aflentiof propter Ly
Dixit. Perquodetiam oftenditur bonitas pré-
ditti modiformandi Syllogifmitin, quiafolusil-
leimportatactum éredendi myfterio, qii actus
credendi, cingitur illa conclufione; cingique
debeis 3
 Ogjicitur Tertio.  Siténet prm:ﬂi&usgyi-
logifmus, poffet ex duabus pramiffis affirmari-
vis inferri Conclufio negativa, quod cft contra
Regulas Logice. Probatur Seqv. exemplo,
Quidquid Densdiciceft verum.  Sed DEUS
dicit Adamuinnonobedivifle precepto. Eroo
Adam nonobedivit.

Reseoxperuk.  Syllogifmi praedicti hanc de-
buiffe formari conclufionem. Ergo Adamum
non obedivifle precepto, cft yerum i que pro-
pofitio non elt negativa, fed affirmativa.  Ei
eerie aliud eft formari Conclufionem Negati-
vam, & alind fubjedtum potii Nrgativnmlﬁum
copula affirmativa. FEx duabus afficrhativis
nonpotelt poni ConclufioNegativa,ut demoti-
ftraine Dialecticis potelt poni {ubjectutn Nega-
tivam, it in‘p:'xibnti ponitur, pracipué cum
hoc iplum fubje@um Negativiim preceflerit
cum fua Negatione, in premifla affirmativa.

Quzres. ~ Quid fit tenendum de Syllo-
giltho preut cum formavit Haunoldus num. 72,
Omune quod Deus fummé verax revelavit cfle
Incarnatum, eft incarhatum ¢ Sed verbum eft
aliquid, quod Deus fummeéverax, revelavit eflc
incarnatum,  Ergo verbum eft incarnatum.
Videtur non legitimé. nec fecundtiim conditio-
l‘l-cmcr(n'icudi.form.mh'cS}-‘llogiiinns. Nam
in primis mocivum illius Majoris nullum poni-

57

tuf, etfi dicatuieflé interminis Nota, facichrin
contta,argumenta fuperits allata. - Si dicatur
crcdiiliam,cxprimidcbuiiTcrnmri\'um créden-
di,utfuperitisdic¢tum,  Deindédebet hic Syl
logifmius ita formari; ut aflenftis Conclufionis,
contineatimmediate, non tantiim atticulum fi-
dei, fed etiam iplum credendi aftum, idqueex
go: Quia Conclufio; eft ultimumcomplemen-
tiim & definitivam utitadicain aflenfis, quies-
quc.lﬂirm;mdt'yclucg:mdiiniJl;lIinc;t. Porro
Lyvetbum elt incainatim; nen oftendit quid-
L?]L'mm deillacreditione, fed implicem affirma-
tionetn; quod veiBum ficincarnatiim,adedqué
ot Habet quidquaim de linea ¢rédendis nec
habetekpreflionem ipfiustmet fidei, fcu affenfis
quia Deus dexiz,quod tamen fequiritur,ad actum
fidei: idque ex ¢ot (hl_i:l Conélufio Syllogi-
{mihdelis, importat jam finituin pi‘occﬂ‘um,qui
erac neceffarius ad ctedendum; expiimerequé
debetaffenfumdiftinétuma reliquis affenfibus,
guod non exprimic illa propoficio: Ergo vei-
buri eft incarnatum &iit’tlt(zgncllllio Mera-
phyfica, exprimitaflen(um debitum Metaphy-
fice,Conclufiogiie Metaphyfica,debet effe foi-
maliflimus Metaphyficusadtus; ita & Creditio;
includideber in C"“‘i'iliiivlw-‘3}'Uogii1'iliﬁd¢]jsz
quia illa; eft formaliflimias A &us fidei,
DIFFICULTAS IIL
“Revelatio extrinfeca quomods f¢ habeat ad
vationcm formalem Propter guam
Fidei?

Evelationémm éxtrinfecam ingtedi formalice

motivum fidei docer eum Commiini Suar.
Vafqv. Valentia, Koninck difp:g.dub. 4+ Lugo
difput.1.fec. 7. Pont. difp. 27. num. 7. ijalt{,;
difp. 2. num. 1r5. Arriaga difp. 2. hiim. 4: Ovi-
edocontr. 2. num. 48. Negarautem Cajeranus
& Atireoliis.

Punétum Difficuleats i
_ Diftinguitur ¢ Probatir Conclufio,
YR&MITTO Priméd.  Revelgiionern duplics-
ter fpectars poffe.  Activam fet intiinlecam
& paffivam et extrinfecam.  Adiva revelatic
nihil aliud eft; nifi ip(a vericas primain dicendo,
prouc eft adtu principium intérfum , difionis
externz. Pafliva autem, eft aliquid creariim,
extrinfecumque ﬁgnum, & effe@us illias veri-
tatisin dicendo, qualis eft, exemiplioratia inte-
nailluminatio, formatz vocesa DEO,
Pr E#ZMiTT 0 Secundo. Conformiter hic de
ifta revelatione paffiva difenrrendum effe,ac His-
turritar de alfuDeilibero: |

2 ICUL enim commu-
nius, a non efle volentis mundum,ad effe volen-
tis mun ‘i:.!m,rr.m!'uI)cnsmumz'innc:zdcxrm in
Creaturis falka; fic etiam 3 non efle dicentis
adtu, ad effcdicentis aé&u, tranfic DEUS murtz-
tionead extrain Creaturis pofitas hoce eft figno
aliquo, quo DEUS manifefter faum conge-

ptum




53

ptum dealiquare, & illud fighum dicitur reve-
latio paffiva, vel éxtrinfcca.

Pr &MrTror Tertid.  Poffe aliquid (pectare
ad conceptum objecti formalis & non habere ratio-
nem objecti' formalis.

R AT10, quiamulta {petant ad conceprom
aliqmmm, & tamennon habent rationem for-
malifativam eorum,adguorum conceptum {pe-
&kane. Nam exempli gratid, ad conceptum
formalem relationis {pectat terminus, nen ta-
men elt formaliter relatio.  Irem ad conce-
ptum formalem privationis, fpeétat fubje&ica-
pacitas s non tamen illa fubjecti capacicas, ha-
betrationem privationis; cim privatio {itnon
efle, jam auteny capacitas illa; fit ipfum Ens.
Quod ipfom algerits in hoc refolvitur: quia
Poﬂim[aiiquaingredlcnnccpmm tormalis,non
fantum tanquam formalifativa, led etiam gan-
quam perentiacointelligi abiplomet formali,&
flipfemet definitiones, non femper proccdunt
per caulas iritrinfecas, bene etiam id quod'in-
greditur congeptum objeéti formalis, poterit,
nonefle quid formale.

Pravrrro Quartd,  Now effé difficsliaren.
An revelatio Det ativa fen intrinfica [t objectim
formale fides.

R ax10; quia ficfumprarevelatio. cliplave~  formalis fidei  fen moneffe motronm fomi

titas ptimain dicendo, quz alidsjam fupponitur
eflemorivum formale.

PraviTTo Quined. - In hoc [olam punctuws
difficultatis verfari.  Anfcilicet revelatio pafli-
va, communits vocata extrinfeca, fit formale
fidei.

Dicexous Primd,  Rewelationem  paffivam
pertinere adconceptum formalis objecti fides.

ProsaTur Primo.  Impoflibileeft conci-
pere rationem connotativam fine fuo connota-
to: quiad conciperetur ut fupponitur conno-
tativaratio, & non conciperetur; clim ipfum
connetatum, fitillud, ratione cujus, illad obje-
&umyeft connotativam.  Sedveritas prima in
dicendo. prout talis in adu fecundo, eft ratio
connotativa, & connotatumillius, eft revelatio
pafliva. _Elggvcr}msprimn in dicendo prout
talis in a&u fecundo, non poteft concipi, fine
revelatione pafliva,  Subfumitur. Sed veri-
tas prima in dicendo prout talis in aétu fecun-
do, eft objectum formale fidei, & ultimum re-
{olutorium, ut fupra probarum eft.  Ergo re-
velatio paffiva, pertinet ad conceptum forma-
lemobjetifidei. Minor principalis probatur.
Si veritas prima in dicendo, prout in actu fe-
cunde talis, non effet ratio connotativa revela-
tionisad extra, hoc ipfo gon effer verias prima
indicendo,proutinadtu fecundo talis. Quod
ip!umprobamt; quia tolle revelationem p:-lfli—
vam, nihil poteftoftendi, per quid tranfear veri-
tas primain dicendo, anonefle dicentisin a&u
{ecundo, ad effe dicentis in a&tu fecundo. Ergo
apparct, quod fine illa revelatione paffiva, non

Traétatus L.

~

effet veritas primain dicendo,

: Prout in o,
cundotalis. :
Prozatur Secundd. Tllud pertinet i,
.

ceprum formalem obje&i fidei, quod ing
tur definitionem objeéti formalis fide :e\
revelatio pa!liv{a, ingreditug dcﬁnitione‘m
L:nahs fnb;t‘ill ht,jc‘]. Ergc\). Major }‘Tﬂba;:-
{uppofitione ftattis quaftionis: quiafeilics
hil plll.‘f 1nFr:!E{§§i1111153 per ingredi mncan;
formalis objeéti , quam ingredi dt’ﬁm[mnﬂ:
objedti.  Mineor autem probatur; quia 4
primain dicendo, prout inactu fecundo g
definitio objeti formalis ﬁ:{cr,&hancrar‘w;;
ingreditur revelatio pafliva; qued probzé‘:
quia illam definitionem ingreditur effe iy,
fecundoralis; hicautemaétus lecundus,
in Deo pracilc ratioue, ipfius Dei, alids D
mutarecur.  Ergd rationcal.ﬁsextraDeum:é
hoceft dicka revelatio pafliva: cim ad dg
nemillius prout interné completut, non pofy
pertingere, fine aliquo extrinfeco, fides,
Prosatur Tercio. His argumentis quzis
frainobjectionibus ponuntur, qua faltemes
cuntprejactam Conclufionem.
Dicenoum eft Sccundo.  Revelatiomem i
paffivam; non ingreds rationem objectivam mii

g

fdei.

ProaTur Primo. Audoritate S Th
mz, qui hic quaft. 7. art. 1. in 6.ait: Si
confideremus raionem formalem objecti, nihi |
alind, gmém veritas prima; quod non dixifler! |
revelationem extrinfecam, qua non eft ol |
primas,fenfiffezingredi rationem formalemok
jecti fidei. - Et 3. parte, quatft, 7. ait gind
Fides aivin quantum Virtus Theologics, off deg
cunque 1on vifo, [ed foltim de Deo. EnLy s
excludit reliqua. .

ProzaTur Secundd.  Argumento Negati
Non funt meltiplicanda Entia fine necellit
Ergo necrationes motiva & ultima refolutor
Sed nulla eft neceflicas ponendi revelationa
paflivam plusqudri pro connotato motivifer
malis fidei.  Ergderitnannifi conpotawm®
je&i formalis, non vero metivum formale
dei.  Rutfiis ex principio Ncgari‘vonrguim‘l‘-
quiafinihilobfir debemus fidei affignare met:
vum quam maxime Divinum & quam i
in{l'ipfoinﬁiﬂibifc: Sedfiilli ailagllcmutlﬂla‘m
veritatem primaim, aflignabimus fnax:mcm.’i
libile in {eipfo motivum: nam quoctn
Creato infallibili mativo, quale eft refe
paffiva, magis infallibilis in feip(@ cft, Dt
fallibilicas & veritas. Ergo illa alignat®

bet. equalen
ProsaTur Tertid. A pari & per VIrrui1;- 1

: : i . e vl

induéionem. Tum quia ratione® et

objeéti formalis Vifionis Beatific {‘Ih{l E;;r |
tumingreditur;fedipfa D"-‘if?‘”“{e’lcum-t.;;
claré revelans. Ergd & rationch m"'bﬁni
obyed




m D
it
ot

’)1(} ut

€ 1tl| m lﬂ"'FCL'.LIi. [

i formalis
Deitasin (e
(icurqu
nifeftantis,

tranfear 'Dc"s i

non it malem
vifionis.
?‘V; valet fearcas quialc
tat Deus in Vifione Beara.
frgo ctiam hon per aliud ,
L i MOoVEntis.
manifefter {
{e, tranfit & non’lln

redietur

1 mant

Sic etiam nec 11 fide

non pc

#r enim
tionem &
quamy
tamen pet

tem

aétulecundo,ad eflfe m

cundo; & hoc ih genere principii
Jumen : & 'n(rauu.ccnifla, ue ita di
lis,eft i 5..lwflo Creata: qua if
gurrationein objedtivam bearitt 5, {ed L.] ut
tanquam tendentia ad Beatificativu

yalliva; cuni fie effectus I )j-

cam .\“i'ﬂ'li".

a non i“_'. (< d

quo, &
Sic etiam revelatio |
vin;tvcrimusn-mn\hﬁ.‘nm,mm rit etiam mo-
tivum formaleobjetivum: & ficurinhoc con:
créto: Deuseftin acu fecundo fe manifeltans;
n elt, rationem moti
teto:

1M Non
DEUS
1 crearim
ivam motivam.

qmdqmdcm

ecih hoc conc

vel

revelanis; quid

e abie
10ACin objeLL

]‘nn autem patitatem fidei & vifionis fundat

““Auctoritas S. Pauli, muscin [pecule; & th anigmas

et nlterivs i dicas. (Qumum
10 Creato, umucﬁicmu nihil
[w d1 beatitadinem
¢ huic terming [wmime
u] 10 creato: [”.._1 La,tiod crea-
ud rale, infall
altem inadz-
a6tis

2Li 7. ‘\

gnet beari

dicam

Ht/t( l".
tum eft; ho
noneft, eth per te
quid creatim ingredi motivurn
cbitur quad per te, not
1(."‘ "T"\L.L ali ';LIJI. & “llLuIIJu(.‘ln f’-'-["
malem inadzquiace cw'ﬁilr nere.
Ti( J.;L]Lnl) L"(".' A]10T C
inaétuie
]:uloncnx,‘a-\.w* i
& termifium; inte
conhotationem:
Xusinterencia connotativa, & coi
ta. Sedin iftis; t
ingrediuntur rationem objed
!11 Jent [)"“'JT("J!ill'l'l\.'.\'.l-['él'll(.'\_("illln
tonnifl cointelliaj
dumderevel :
titen primam
tetils ignumnon

1c

non i'fE'. ‘

quat ¢

{umme i

ibilis; urg

ratuth, be:
Tum quid
connexiointer Deumut

fitem, & eiiis paflivam reve

lo die

inrer vetb telatiohem

a&um DEI libe
Ler g

fum-& ejus
jaam fic ne=

& uhiverfa

uimn connotas

minus & connotatim, non
m; {fedmere {e

1 & petent
Ergo étiam idem dicen-
ione pafliva, comparata ad veri-
iti dicendo. In aliis étiam ma-
it in raiionem formalem
umn nattira-
nfitinrationetn formalem ighis §
lis,nec tranfit in
i Sonus vo-
1 canceptis, 1iec tranfit in ratio=-

TuUmius cii

1ati, Vérbi grati

rationem forma
cis, eft fignum
ticm formaler

pafliva, qua cft fignum motivi fermalis fidei,

|

o pafliva»

410 ? i‘}’ 9

} Dei dicentis; non tran{

/i formalis.
Tum quia in f
vellemus, verba pre

m motivam

ide humana

Limr

Itis habent, quam qu

ntérniconcej
Lu"li.\ll Vis motiv

1
&8 ;1}1‘?\J u

iiquam lignis vericatis,
illius. i):_\:. vizgrose lo-

cationi

qm-:“m. -.ll‘ls m liter ; cum noftra fides &
cognitio 4 f 3 ‘!‘\.!';-H."‘i[., {fecundum hoc,

l:[ll'!ln\'CL!"}\l;‘;lh_-J':-'lilL'[".L‘U\iL].HULIS. Etcer-
i€ porieverbaiola, & nonaddeillisveracitacem
Dc[{x qt:.lml 1abebiint vim ad cor 1conciliandam
fibi fidem poneautem ver: icitatem fkr i, pone
1tem e per [picerc coficeptum illius ad me di-
kum; cert u-malu movebitme Veéracitas Pe-
tri. Ergdapparet veiba afliimi nion tanquam
tnetivum, fed nonnifi tanquam inftrimentum
illius, quod folum me movet: Rucftisinter An-
gelos d_um etiaim fides, utica dicam Angelica,
{ecindiim quam; untis, credit ;«[Lcu Lhuuun
quz diftio Angélica, inquantum Ttac i direci-
one L,.umnmusj céree in hac {fententia, fide
gelica innitetus I')T 1 pra&cife an,cl)l'.n Angeli;
eftat. Ergdetiam fides Di
foli Aulk licee
1 exrrin
are ad in-

5 An-

quem mi

Vina, potett i.':n:u sritati Divinz,
requiraturtangam conditio, & aliq
fecum: quiaego non poffum pencer

ternam Deiloctitionem:  Sedfii Ige perimpol-
fibile €c zuﬁ:nfcrcmi Dei concept tutii & diétio-
hem incernam, iplam in fe; & noh te videre;
ipliimmet l).c‘izm._,nc‘,r\ habere evidentiam vis
{ionis: co calu, cur non poteris credeie; & ta-
men tunc, nollum extrinfecum erit motivini
tu fidei. - Ergo apparet, rationem motivam;
oli illi competere dictioni internz; quantuin-
vis requirat aliquid execrinlecum; eo quod ad
iplam dictionem internam pervadere fion poili-
fnus.

Puné&um Difficultatis 3.

Furidamenta iz O[f r}imm(
BjicruwTur Primd.  Vhfiz Aiictorita:
() cs Scriprur & Partim qua videri pol~
funtapud h'm,u, Valentiam & Aftriagam, qua
oftenduntinaflenfu fidei, atrendi ad revelatio=

nem Divinam, ejusquereftimoniitn,

REspokD! R, Expl L'.mc]u has omfies Aus

&taritate S (

ctione De

od proce -dant de t;lu’:‘-'lu'ﬂ() & di=
tiva;nonvero
conmnotato, :‘.:‘-L"]]L:ll’]t)iil‘:, mLc;
\-chccru tribuicuf revelation

as Divit a f‘J‘_‘ irate & tropic
LIL yre l!
BJICIT Shumq._ ‘l__‘ ugo.

ve Autori-
€ ncmpe Lr‘mml

Se nion intellige-

1040 primaveritas it tota ratio forma-

revelationent verd non effé rationém
H{olum apg neem: Non enim
minus affentior myfterio Trinitatis, quia Deug

fevelar,




5o Tra&atus 1.

revelat, quim quia Deuseft prima veriras, nec

umgq naliud, {ed vtrum-
_ 7:}1(*ix!:;x11x_w[l':l:.11011;111":1‘.1
tr, quon LJ\.O!ID,’!P{’.{IIH![E:Iﬁ.L per modum
racionis formalis motive , & alia per modum
Conditionis.

. Revelationem fifumaturacti-
vé vere elle rationet: morivam formalem ; &
folam veritatem primam pr;rc}l"c.prourmn di-
citver primamin dicendo,non cffe fufhi-
ciens motivum fidei : licétrevelatio p.ifi?\-‘{' ipe-
&ara, non Gt iftud motivum, fed connotatum
motivi. 1llud quodadfert de duabus pramis-
fis non utget: aflumitur enim hzc Major:
(lm‘ui aliquidingrediatur premiffam,non elteo
iplo objectum formale motivam affentlts, vel
ratio formalis.  Probat hoc Indu&io. Quia
quandodicoin pr‘mn]i'i‘a, ignis applicatus urit,
hic igniseftapplicatus. E rgo urics non fequi-
tur_exinde applicationem, elle rationem for-
malemigniendi, qua ignitio,cﬂ: objecteé fumpra
Conclufio, cem Formalis Conclufio fic Actus,
deillaignitione. Rutfus poflunc poni in pra-
miffis, ipfamoriva credibilitatis dicendo verbi
gratia. Omne quod Deus dicit. & eft mihi
Ser motiva credibilitatis evidens moraliter il-
Tud credendum clt, nec tamen co ipfo motiva
credibilicatis, funt ratio formalis credendi, qua
omniaaccipienda hoe {enfu, quod [cilicee appli-
catio verb) gratid nonfitratio formalis,refpectu
objeétive fampez Conclafionis, licet fit ratio
formalis, relpectu fumpta formaliter; ita utet-
ijam revelatio paffiva, non fir ratio formalss, re-
{pectu fumpte objective Conclufionis fidei.
Quorum omniom Ratio eft: quia premiflz
non funt determinate, utinillis nonnifi rationes

ales ponantur; cum poﬂ'm: criam poni
litiones; qua Majoti {tabilita affumicur ali-
ud principium, quéd idem debeat eflc obje-
&um Conclufionis, quod cft }-‘1‘;'.'1'111“:“‘1"]1 - Si
crgr\: -{vxzn}li'x aliquid important, 110{111jli pro
Connorato, & non tanquam rationem forma-
lem, etiam Canclafio refpiciet illud tanquam
Connaratum, & non ranguam racionem for-
lem. Quia erg ) ex dictis fupra, revelatio
palliva, ingreditur quidem pr;z‘nm[':zm affenfiis
fidei, fed ingreditur tanquam Connotatum, fit
ut revelatio p.\.‘ﬁv:z, non fic motivam formale

Resp

Hexe ergo propofitios Quod ingreditur
{i1s credendi, ¢ft motivum cre-
i?t‘mh’; diftinguirar: elt motivum credendi, fi
nom ing; ediatur tanquam connotatum,Conce-
do }‘.'m;mht'loncm. Nego autem fi ingredia-
tur. ranquam Connotatem.

fidei.
pramiffam alle

InsT AT Primo Koninck, Idin aliquo af-
etrationem objecti tormalis, oilmd cft

.u ratio nos movens ad affenfum, ut
patet in affenfu Lff‘-n;lu[lmﬁs ob evidentiam
prainiflirum nfequenti@,  Atqui ratio,
movens me ad affenfum fidei Divine, eft cefti-

adivum, & fecundiim id quer
!

mo

{

ninvm DEF, ideo enim credo:
tel o

ficatus eft.  Ex

REspoNsaMm

tiomovensad afle 1, ¢

U.'{[:Il,.‘.
‘ . 1 dicig int
%f;:}fth it:ﬁ-_?n;n em; teft 'ln-:wnium Dei,
din . q:l].”_u_].}'LC 1t paflive, & tanquamg g
extriniecum , cONNOTATUMQUE , movet
Nego Minorem. Paritas etiani de pti :
ru!p (.'Vld(.'i‘r\lidkfs(. C()[ﬂ-t-'i.]l{‘ilijx non tejp
pofito, quad illa evidentia Przmiffy
C(J!H’CEI{‘:CI'I[-}L‘,.‘, non eller motivum aller
ncmlpollcr reperiri ratio ulla affentiendiCy
c]uhqm. Qu nvi&fu!tt:mL‘;atinnﬂc:lfll;h_
non fit revelatio pafliva, fed {e habeatno
permodum connotati, manet adhuc motiiy
nempeverieas prima in dicendo, quoadli.
trinfeca {peltara.
1.\.'1‘(.-\'1"SC('EII]‘.1(\J. Exdictis fequi,qubdrey
lu[:o}::lﬂu_m refpeétn aflen(is fidei, ia fe hte
ret, ficutfe haberet locutio®jus,guimikio
dit aliquam Conclufionem fequi ex pr
per fe notis, hoc autem aperte eft fallo
ficres creditz, deberent aliunde quamex ul
momo Deihabere, quod fintverz,
ResronpETUR., Concedointetini:
quelam,fi procedar de revelatione pafliva, f
ctiaw credite habebuntalinnde, quam exid:
monio Deipaflive fumpto, & fecundim Ca
notata, fuam veritatem: nempe 4 teftimm
Deifumptoactive, & lecundum fua intinf
InstaT Tereio. Ad Obje@um formal:t
dei, requiritar vera Deireftificatio: folaa
interna Dei locutio, nifiaccedat aliquod e
num fignum, nequit refpeétn noftri efle e
catio, externumque illud fignum, compaé
unam cum interno actu, locutionem,
RESPONDETUR. Argumcmmu muleim p
bare, quia probaret ceenz partcm,ffrﬂ
ve(pertinum, quia nifi illud accedat, 0o
corueltioilla,ceena.  Direée ex didisd
guitur minor. Sola interna Dei locutio, &
accn’:dnmliqundIignum,mmlu,lmmtmt‘o-'?‘.-?
lismuti\-‘a,nn“n},mc[’tlms11m\;crc. N('g-"-'
Nifi accedar ranguam Cum‘;om“
d i

gl

norem.
applicatio, & pracife fignificatio ejus, 40
bet rationem motivi. Concedo Min
Diftin&oque Confequenti Nego Conl
tiam. Componet . autem palfiva 1c
ummlm-u:inncm,1:[:ir;‘.tc,qnmcﬁinttﬂ'
& fignatum, inter connotativum & 60

naok:

.

Ogjrerr Tertid Amicus. Teftificatioest"
na Dei, habercandem certitudinem, qHm
betincreata veritas.  Ergo non s 10K
biliter movebit. Antecedensprobafil
teftificatio Dei, eftactus ftcumh]s,‘dlrc»
teftificacio
am oDl

i:i‘.pc;’.ltns a }srin'm yeritate:
Dei, eftipfal cutio Del, pergu

: v 1 2 -113"1I.Jﬂ1
creta manifeftag: implicag autcm ==




Difputatio T.

&um & imperatum avoluntate DE!_’_F’_U[_‘ habe-
rc candem certitudinem & 1:15.L];|i111ir§tc1m1,
quam habet v:‘r.zmms_l)[‘,l_: pam ?: mﬂ:l\!s incpnf—
et efle fallibilis, &ciplaveritas prima,a qua im-
mediace dirigicur, fallibilis cflet. Conlequen-
tam probat. Teftificatio D El, proponitur
intelle@ui credentis ; nt confhituens unum
cum prima veritate , & ut actus {ccun.alut,
cum primp.  Ergo non eflt ratio,cur porits {ic
conditio & nonratio formalis affenuendi.

Rrsponperur. 1 eftificationem externam
aftive {umptam, habere increatam {ummam
certitudinen s non tamen teftificationem ex-
ternam paflivé & fecundim connorata {pecta-
tam. Teftificatio etiam DEI, nonnifi tecun-
dum intrinfeca fpectarta, & active, eft a&tus fe-
cund us,imperatus cx modo nufuh-o concipie ndi
,A prima veritate: non enim actus illes fL} un-
dum id quod dicit intrinlece , cft quid Crea-
twm. Deindecumillarevelatio pafliva, fic quid
Creatum, non pmgﬂ: el ldgntiﬁcari cerritudo
increata feu [umma: conlequenter non eric
ipfa {ecundium fe, motivum lumme mf“aihbilc;
fed connoratum metivi {ummeé infallibilis.
Adusitemilleimperatus,conftituit Unum cum
imperatite, lumptus fecundimid, quod dicit in
recto, quoadintrinfeca & adtivé: nam fumpcus
p‘.J;Lifﬁ‘.lccundum quodconnortataliquid Crea-
tum, conftitnic Unum Unitate figni & fignari,
connotativi & connotati. %anda autem
quaric Amicus, quid defit revelauoni externz,
quo minus {ic formale objeftum, refponfum eft
in probationibus Conclufionis.

Instat idem. Nequit intelletus cre-
dentis, aflenciri veritati revelacz, nifi prits (al-
tem rationes affentiatur revelatiom Diving, ut
a DEO t::fi]fiu.u.r,quo poﬁro {ic urget. - Vel
intelleftus credentis, credic hanc revelationem
efled Deofide humana, vel divina.  Sifide Di-
vina habetur intentum, {i humana, Contra
elt, Tumaquia revelatio ipfa, ob infallibilem
cercicudinem quam habet, ut Prnpr]alocutlo
Dei, eft apta movere intelletum credentis,
ad fum infallibilem fidei Divinz. Tum
quiaab aflenfu in revelationem pendec aflen-
{us in objeftum revelatum, qui cim fic fidei
Divinz, non potelt pendereab affenfu fidei hu-
mang.

RESPONDETUR.

Nequit intelle®us reve-
latz veritati affentiri, nifi prits affentiatur re-
relationt, modo proportionato; hoc elt, nifi
le divind aflentiatur , tanquam motivo cre-
dendiipfirevelations activae,paflivé autem fum-
ptaz aflentiendo, ranquam Conditioni.  Cafu
autem quoipfarevelatio pafliva tranfeat in fpe-
i, nonaflentiar illi ipfi obillam
iplam ‘tanguam motivum formale , quia illa
ipfa non et fumme infallibilis, cimnon fic fum-
allibilicas, qua eft Deus,fed alTenciar il-
li proprer revelat.onem adtivam,

mamyvcril

61

Revelatio unic pri-
em cum objeéto revelaro, ut locu-
tio externa internam nobis unig
manifcftat

Osjrcrr quarto idem.

juam nobis
Si autem unit veritacem primam

acum objecto revelato, hoc ipfo non erir con

ditio fed ratio formalis aflentiendi. Quod
ipfum probat: quia pura Conditio, nullam vim
motivam inordine ad effe&tum caufandum con-
fert caufz, {ed (olim tollic aliquud obftacu-
lum, quod C_m_!ds'nfimpcd:cbat, ne fuam vir-
tutemcirca effeétum exercere poffic. Reve-
latio autem, [pecialem vim mocivam prim:v ve-
ritati confert, ad movendum proxime incelle-
&um credentis, quiarevelatio, non folim ap-
plicat p[irn.u'l\ veritatem intelletui credentis,
fed etam illi communicat fuam infallibilem
certitudinem,quam ut locutio externa Dei, ab
ipfodirecta & imperata, habet.

RespoNDETUR, Si parims teneat de locu-
tione externa, illa pro n_obns eft: fonus enim
vocis, non et motivum formale credendi, fed
Audoritas formantis illum fonum. Negatur
ctiam Minor, nempe quod revélatio pafliva
communicet infallibilitatem veritati prime,
habet enimillam vericas prima de fe, nec perfi-
citur 4 Creatis.  Objeéto etiam credendo re-
velatio paflivanon adfert fummam infallibilica-
tem, hac enim (oli Deo comperit.  Hinc re-
velatio paffiva, aufert nonnifi obftaculum:
quiq(};jiicc-_md internam Dei di&ioncm,qux eft
metivum formale, pertingere non poflumus,
necfeillanobisin hac vita immediace uni, nifi
illi mediante,

Punctum Difhiculeaus ;.

De reliquis Fundamentss.

Bjrerr Quintd Quidam.  Divina reve-
\_latio debet effe faltem motivam partiale
fidei; quia Divinarevelatio, eft talis, ut ante il
lam, nihil pritis poflicin.a&u fecando movere ad
aflenfum fidei, & habet ralem cum eredendis
co:mcxiom‘:m,utiiquid de illis dixerit, necefle
fic illa credenda, non aliter (¢ habere. Quod
torum fundatur in hoe principid: quia omne
medium ac motivum nolcendi aliquid, ideo
elt |1]cLii|1:11 vel motivum, faltem partiale;
quiafine eo nihil prins movet, & cum nolcen-
doneceffario conneéirur., Quédautem ante
revelationem nihil fic, quod priusmoveat. Pro-
batur: q:i:aimcci}crvcr!mspr:ma;hxcmlt(_:m
ante revelationem non mover; nam & ipfis
Prophetis, zqué impoffibile fuit moveri ad
credendums ficut impoflibile eft moveri An.
aiorn:.tcf’c:.r:,1111ci§|litta lictione. Qudd ve-
roctiam revelauo, neceflariam habeat conne -
xionem cum credendo, probatyt quia etiam
illi, nulld vi; poteft fubeffe falfum.

REesronpETUR,

Immeried affumi przcifé tan-
quam notam partialis mocivi, nibil [ilicer effe

- e >
quod prilsmoveat. Nam Major prits mover

(f) ad




) Trakatus I

ad affenfum, qm\lm Minot, neque tameni hoc
obeftminoti,ne partialicermoveatad affenfum.
Er quamvis poftea intellectus ex connexio-
ne premiffarum inferat Conclufionem, tamen
inillaconnexione, femper una mifla lraber
ragionem prioris, Potidse litas mo-
tivi defumi debetex notiot
neipfius motivi, prout con
ne,dequoadtam fupra.  Informa difti
Antecedens. Divina revelatio {ecun
quoddicitin recto, cft talis ut
pritts poflic in a&tu fecundo movere affenfum,
idque per modum motivi formalis. Cone
do Antecedens.  Divina revelatio fecundum
id, quod dicit in obliquo, & importat aliquid
Creatumeft talis. - Nego Antecedens. Licee
illaiplarevelatio pafliva,habeatrationem primi
inratione fighis nullum eftenim fignum dictio-
nis Divinzingernz prius, ip(d dictione externi.
Quando autem idem dicit, fenfum efle fideli-
um, qui dicuntfe credere;qma Deus revelavit,
id bené accipipoteftdetevelationeinterndtan-
quam, mietivoy de exterfia tanquam figno.
Quod iplumfignum;habet quidem connexio-
neminfallibilém cum credendis, fed non fumi-
man, quia connexio illa quz cft cum creden-
dis Increatz veritacis; major eft; qlidm connexio
alicujus Creatis

Inftat per Varizs Paritates.

Priwa PariTa Przmifla utraqiie ha=
betrationem motivi formalis; nec elt alcera ex
illis, qua fictantiim Conditio. ~ Ergo tim veri-
tas prima, quam revelatio, habebunc fe per mo-
dum motivi,nec revelatiofolum erit Conditio.

R EsPONRRTURS {it rebiyde revelatione acki-
ve {umpra,l Concedo ‘totum. 'Si de pdflive
fupipra difparitaselt > quighoc iplo, fi ttraque
pl‘.i:n\iﬂj non effecratio motiva, definitioSyllo=
gifmi falvari hon pofler, quianionefler exhis pos
fitis: {ednonnifiex licc pofitostora dutem ef-
fentiafiderfidei falvaretiis imo & melits; cut
dictum (upra,) pofito quod revelatio nonnifi
adtive {umpray {it formale fidei? adhucenim
actus illeinniterecur veritari primaindicendo.
Ruclas Syllogifmus innicitur illi principio s qua
{unteadem unitertio; hinginratione commien-
fnrandi extremacumtertio rotaratio illius cons=
fiftie. - Undehabere rationém motiviin Syllo:
gilino, eft habere commenfuratiohern cum nie-
Cim autem utraque praemifla dicde
hancecommenfurationenis uttaquehabet fatios
nem motivi. - Nualla autem talis ratio oftendi
potelt, que quia convenit & veritati prima di-
centi active fumipte, & fimul revelationi paffi-
vae,ox co iploquiaillis convenit; exigac funda-
re in utraqueilla, ratonem motivi forma-
Lis.

SECuUxDA P;\ RITAS Cﬂ.
tanquam: Conditio unibiliam,

dio.

Usio rion fc habet
Ergo nequc

revelatio, qua eft quali Unjs
prime cum obje&orevelato,
RESPONDETUR Fitcipiie N
non fe haber ::mL:Llj:zlplcmn‘i?]jsMﬂml
et ! jud onditio [}
quia \nicnimr::_atm- realicer Unibilify .
(i;r‘nlt.mtin modalitaris, Unibilia ;u:nm:.
ipfis nonfust Conditios In princ;bilsc‘m\
nibus modalium difparitas eft; quia Url‘ N
érdinem’ nonnifi coriditionis rc'(lu;‘&i "
aliudtormale, utquo, poteft Gﬁcndi,q;m-.
{tituat Unibilia in raticte Unibiling: :
auter reévelatione pafliva in ordinrn; E‘c
connotati; poteltadhiic oftendi rag J»rr‘
aflentiendi, fcilicet veritas Prima in dicy,
active & qgtioad lua intrinfeca fpedtata, D
que hoc;quod eft Unio impropria, ucwt'"
bere tationem (jnmi]tloms,&'Imnrahmm ‘
irialis; uc Videre eft in :1{1]‘,1‘0:\'imn:iumu“‘
autemtevelatio pafliva, habee ramncmﬂﬁﬂ
fis nofi rigorofz, pocerit ftarein ordine p{z\:‘
conditionis. Et fecundjm hane IE{}.VII[.‘.
nem, folvi debet alia pariras, quz argtiryg
ficut actionon eft conditio agentis, ficneh |
beatefferevelario paffiva, ‘
TertiA PAriras eft:  Lumen el
non eft {ola condicio intelligends, - Ergdn
revelatis. !
R EsPONDETHE:

qum;{am \'CT‘[;- ‘

T
Al

: Si-pet lumen intellediss
telligantur premiffz; hanon poffunt habey
tionemconditions. - Siautem perlumeniy |
le&is incelligacuripla potentiaincelledingte
non poteft habere rationem condiriofis: gi
hon poteft oftendi aliiid; quod fe habeay
inodum principii, poteftantem oftendsquil
habet per modum motivi, ad affenfum i
quantumyis hujus motivi fit merum ot
tum, revelatio pafliva.

Osjicir Sexrd Ripaldas  Eo differe cond
objectiva ab objecto formali aflenfiis, quod
fenfus innitatiic in véritate objecti formalid
hon conditionis. Item quod objedtum i
male; debear efle fuadibile intellectui, uepi
{tecuraffenfus.  Acaffen{usAideiinnitituricl
tati revelationis : quia-non {ufficic adillant
velatiofohiim apparens: Itcn]tc\-"c].nio
ri debet  ut intellectus przbeat allenfum ot
&orevelaro. Ergorevelatio non elt merl
ditio, fed objeftuni fotmale. a

REesronsu Aflenfiim fdei inpitii®
titatc revelationis adive [impeasillagueads
fumptafuaderi debetutintellectus eredd

4 . e e alarigihd
pL'[nzi.‘F.wcur.lsr:mr;tch_sgi[ccnmch.mul

1Vame :
Instat Primo. Qgin?ﬂtlid e
connexionem Audtoritats Divi -5':”“3“:’[.[5_
ftata, eftobjectum motivam fideis fdes @
At Divifia ate
qui;}.‘ﬁ.‘

pcrtincr i

movetirillaconnexioné. .
tio, pertinet ad hanc connc':\'iuncm! = |
Goritas Divina fecundiim e, non el o |
cuim objedto,fed media acteltatione, Egoa® f
{tatio pertinerad formale. Regpo¥ |

!



formalisig

m

[atione

ad ignition
1 elt de

formaiemigniendi.
inentibusinreflo, non ds

1'”'[{-:-(.‘ 12

pert

uo: qu
| 1

ynnotantiy.
INsTAT
imoblcure in A

elba

yinz absque accelta ti

Secundd.

objeéh

claré a Beatis, cacog
dem. Ergo fides{umit{uz
ftatione Dei
Responperur.  Si quis ablcure cognofcerct

cendo ad fe dire

dinveritate |-.r‘{m:1

altus f
efidei,

attusnon eflec
beret forma
raT Tercio. AJ‘US
rmali gognito ranim
elatio DL! & non Aumu as,

fidel, vere enimj: adhuc ha-

-}

J“I\

Ins

1
D\‘L"\l_l.lﬂ f

pe ccaca, non fit obfcuré co-
cft condirio {pei,
movel enim

1

ales
ut ‘pu‘i'c‘l'n per vifio-
srout bona nobis vifio
yonum inter aliaquod {peratur.
m non tenet ex di¢tis contra

Revelatio habet
ad DEUM arte-
cundvad remteftificatam.  Zertio
tum credentis, Icet prout habet re-

itelle pura condi-

1N H

| REsp N SUM. Etiamre p[m 10 & fe-
i | o, non polle reve latione m:‘af:.\.am habe-
0 1LLEk rerationcm motivitorm Er ficutconno-
mabf | Xit 1“ umnon eftratioformalis liber:
et | cagis Div nec revelacio paffiva, compa-
1'&[:;\151_};-11\ cltificantem habebitrationem
motivi formalis.

[EHn i ‘

atio Divina creditur ve
i, led non credi-
\ Ergout formale.

Hoc argumentum r[]l pone-

RESPONDETUT
rehanc Majorem: quod cre fitur, creditur vel
tnquam mate vel tanquam formale, qua
Maior 1 eft, quia potelt credi aliquid tan-

1mn l;,li[ll.\L'. atur 1tem

quam Conngc

Neg

do non cre¢
velation

L‘:!.lOd conmne

autrcm

1 - xy ofF » N afFi1va
Ittomotiva, cit recvcel -[H‘ aciiva,

um,eitre-

3. hum. 93
turad ve 1".‘u;‘.1 lJL'l & verbum Dei

tiva fidet, ncc aliter re

"j.-"\.”i\

{am fidei \ul\Lnu[J“.i»u,

, Il quamaque ac 1 Al
ei, reducitur fides,

itde veritate pafliva, qua qu

itione ackiv
T
LJ

¥ 1T e A 2} .
creatum, non potelt DEI Auctoritati Zquipa-

rari.

5 5 - >
Secundo. Illud tenec fe ex parte
eu fidei, perquod inordine ad nos,
m affen{um fideiqua calem, con-

i" ma VEericas , ¢

Arqui
hoc facit revelatio. 1

R ESPONDETUR. \{lnot‘cm & Conclufionem
effe veram de Revelatione activa, qux habet
fationem connexionis cum “E\]L&O cum Re-
velatio paffiva, habeat tantum conditiohem
npph:muh:lhm connexionem: unde & obje-
s qua feic DEUS, non poflumusaflentirinifi
aiqwi fuperyeniar, per'quod nobis innotelcat
hoc DEUM fcire, {ed id quod innotefcentiam
facit eft Revelatio activa, applicata per paffi-
vam.

InsTAT T ertio. L‘,ch:--‘ll aumqui falc
tualis eft|in actu fidei ingreditur, [

cmvir-

Levelatio,

r*(a cltmotivam.
1\ SPONDETUR. Id vetani oflc de reve-
latione adtiva, nam pafliva tantim applicac
‘

Acltivam.

Appo. Imaginabileq ':l mefle, quot
do ad a kum lup c=mulm] {uffic unu
}"IHL‘}J ur“' IPL.JHH!EML uul‘h 11 r l'iLi It vi

natuiali, iHud qUL’ elever s fed quomodo pree

ALl

volven ([ 1id incre

mill; atum, tribuat vires
P;'J;:'Hlu.ciLl',""h\i Itz I!IL‘IHZI{ creatum, non r_;"'
ftars;imon ebet, ne Con ;I
(1’.1‘35"] debiliot C‘I‘\}‘ ILe IH,!'H[L L\_.HILF |

.Els)(‘llij
fierec proprec unj iid Divinum, non efleg
Theol » flupa

: aliquid

C uxL'!

€IC ¢

mifceat

creatam, t: anguam maoti=

Vum.

-~
o
™
B o
L
=
195}

2
‘d
L
—
5




	Quæstio I. De Objecto Fidei Materiali.
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Difficultas I. Quodnam Objectum Materiale Fidei adæquatam.
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9
	Seite 10

	Difficultas II. Solvuntur Objectiones.
	Seite 10
	Seite 11
	Seite 12

	Difficultas III. Quo sensu dici Objectum materiale adæquatum Fidei Deus.
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14


	Quæstio II. De ratione formali Quæ Fidei.
	Difficultas I. An veritas prima in dicendo & semper quidem, sit Objectum formale fidei.
	Seite 14
	Seite 15
	Punctum DIfficultatis 1. An veritas intrinseca credibilium possit esse motivum formale fidei.
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

	Punctum Difficultatis 2. An promissio Dei prout condistincta veridicitati formaliset fidem.
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19

	Punctum Difficultatis 3. Quomodo formandus sit Conceptus veritatis primæ in dicendo.
	Seite 19
	Seite 20


	Difficultas II. An veritas in Cognoscendo sit etiam formale Fidei.
	Seite 20
	Seite 21

	Difficultas III. An veritas in Effendo sit etiam formale Fidei.
	Punctum Difficultatis 1. Explicatur veritas prima in Essendo.
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23

	Punctum Difficultatis 2. Proponatur & probatur Conclusio.
	Seite 24
	Seite 25

	Punctum Difficult. 3. Solvuntur Objectiones.
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27


	Difficultas IV. An Deitas qua talis, sit ratio formalis Quæ Fidei.
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31

	Difficultas V. An Ratio Formalis Quæ Fidei debeat esse Excedens.
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33


	Quæstio III. De ratione Formali Fidei propter Quam.
	Difficultas I. Examinantur aliorum sententiæ.
	Seite 33
	Seite 34
	Punctum Difficultatis 1. An ultimum resolutorium Fidei sit Auctoritas Ecclesiæ.
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37

	Punctum Difficultatis 2. In quid alii resolvant hoc principium Quod Deus dicit verum est.
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39

	Punctum Difficultatis 3. In quid per alios resolvatur hoc principium Sed id Deus dixit.
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41

	Punctum Difficultatis 4. Fundamentum in Oppositum & variæ Responsiones.
	Seite 41
	Seite 42

	Punctum Difficultatis 5. De Locutione mediata Dei.
	Seite 42
	Seite 43


	Difficultas II. Quod tandem sit resolutorium Fidei Divinæ.
	Punctum Difficult. 1. Præmittuntur tenenda.
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46

	Punctum Difficultatis 2. Formantur Conclusiones ex Præmissis.
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49

	Punctum Difficult. 3. Fundamenta in Oppositum.
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53

	Punctum Diffic. 4. Quid de Reliquis Objectionibus.
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56

	Punct. Dif. 5. Infertur qualis sit processus in Actu Fidei.
	Seite 56
	Seite 57


	Difficultas III. Revelatio extrinseca quomodo se habeat ad rationem formalem Propter quam Fidei.
	Punct. Diffic. 1. Distinguitur & probat[u]r Conclusio.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59

	Punctum Difficult. 2. Fundamenta in Oppositum.
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61

	Punctum Difficult. 3. De reliquis Fundamentis.
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63




