BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Quaestio Il. De ratione formali Quae Fidei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

fA.
[

DEUS formaret decretum in pr]oriﬁcnflx, nihil
jam caderet fub fidem, quia nulla effec veritas,
quam poflet atringere fub fuo formali fides.
“afu autem quo Deus formaret decretum po-
fterioti modo , adhuc forer fides: quia illad”
ipfum rev t Deus, quod in pofterum nihil
velletrevelares & fi hoc 1pfum revelat, haberur
(ufficiensformalc fidei.

Assero QUARTO. PofJet Deus f.»}cere decretitin
denen revelandaw. g. Inc rnatione directe, quo de-
creto pofito, poffet Deusrevelare decretum de Incar-
natione.

R aTroquiadecretum delncarnationedire-
&2 manifeftatur,indiredté aurem Incarnatio:
quia (ic manifeftari illam nen implicat: quia
ponfecit Deus decretum de illa indireéte non
manifeftanda. Et&converfo poffer Deus facere
decretum de non revelando decreto de Incat-
nationedire@e, & hoc call, poﬁl.'t revelare In-
carnationem, quamvis €x illa revelata, fequatur
indire &a revelatio,decreti Incarnationis.

Assero QUINTO: - Caf 9’!:’-01)6&{]‘:16[’?’{’3 decretum
de non vevelanda Incarnatione, & non faceres de-
eretum de non revelando ipfe decreto, nublacommit-
zeretur immplicantia.

RaTio,quiailla oftendi non poteft, neque
circaidem vetfaretur decretum, & non decre-
tum. An antem tunc circa indirete revela-
tL:mpoﬂ]tvcr!hri fides decidendum conformi-
teraddicenda derevelatione virtuali.  Ex his
affertis ad Objectionem.

RessonpeTur, | Cafu quo Deus faceret de-
cretum de non revelando quodpiam, qued in
rationc attingibilis a fide poflic atcribui ad De-
um ranquﬁm rationem formalem motivam,il-
ludque decretum manifeftarer, tunc pu[]ufnrct
contradictio: quia & non effet actribuibile ut
{uppenitur,& effet attribuibile, quiaillud ipfum
dccrcmm111;‘.11ifcf’c:1tum,cﬁ' atrribuibilead De-
1m tanguam motivum fidei. Cafuauremquo
illud decretum non manifeftaret, nullamgque
aliamrem 3jamnon efferullafides.  Anautem
habicus fidei cafu quo nonnifi unum objectum
attingeretv. g illud decretum de non revelan-
do,ellet ejusdem fpeciei cum noftrate,dubitari

lee. Sed{i ex accidenti non poffet verfari,
adhuc effet ejusdem {peciei. Cafutamenquo
dareturaliqua fides, quz eflet effentializer non-
nifi unius objecti atractiva, indubié fpecie a no-
{tradifferret. Anpautem pot]]t darifides talis?
confequenter decidendum, An ctiam poflirda-
tiintelle@us, nonnifi ad unum cogno(ccndum
determinatus, de quo in Animaft.

QUASTIO I

De rationeformals Que Fidei,

( Uancumvis Ratio formalis proprer Quam
_J fidei, & Qua, eadem fit ut infra videbi-
mus, difceprando tamen difcernecur, ob ampli-

Tractatus 1.

rudinem materiz.  Communiter ompesd
gnant pro objeto formali fid =Vcnm;.-:.'
mam hoc eft Deum, prouchabet ratiog ke
. : : ationemye,
tatis primz. 1“"“5-"[“"|1ﬂ<:mpl'in‘-a[0_,1
p 3 ’ ' 1.5
teftemoning e

ATHS

w homints accipimus, teflimen
vdir in Filinm ‘Dei
ey : riftusipléidem Pery
velationem Patrisrefere : & ad Galag, 4.6
lus fuum Evangeliom refertinrevelatc e

.

Iy

CECYE

8

{u (,lm!ri,S{pnmaadV'{i‘.c!‘l..l‘.z. appe 1[;,‘“;_ |

nonverbum hominuz dverbum DE
Porro triplex pote ‘marti ﬂ"itr‘:;ur .
vertitate prima. Primo anod fic veritas i
di«:qndo, queinreeft iplfl-‘mc: Dc‘ns,p}cu;;:
ceffario verum dicens, & impotens meng 5
cundo formatur conceptus de veritate [-.rig;;
quodﬁtvcnms prima in c:-gnai‘bcndn,m:
l'Ceﬂfip{CI'ﬂC[fI)CLES,ﬂUﬂl‘l”EjT‘CSlE[Ill]'l[,L‘\. :
{cens, adeoqueimpotens falli. Tertio form
conceprus vericatis priimt:, {ecundumg
veriras primain eflendo; de quainfra, ;

DIFFICULTASI

An veritas prima in dicendo, € femperpe
dem, [it Oﬁ_'jfé?umﬁ;'m.:fc [fde. ;

: IcenpuM PrRiMo.  Fevicatompri
dicendo effé etiam yarionen fors

ProsaTurPrivo.  Siveritas primaine
non efler formale fidei, poffet credi anteg
poﬂbtcrcdi,f’cdidimp!'sc.l.r. Ergo &
qv.:oi'cqu}tur.chucla probatur. Pofleaflesn
antequam dicacur, eft pofle credi, anteque
poﬁitcrcdi.Scdﬁ yeritas primaindicen
effet etiam motivum formale fidei,poll
{entiri antequam dicatur; fiquidem illad
non effetratio formalis affensiendi. Erg
tas primain dicendo non eflet eciam m
formale fidei; poffemus aflentiti, a0EGH

offemus affentiri. Majorimmediataprost
Credereeftaffentiri quia dicitur: hoc eniié
definitivé credere,  Ergo pofle affentitih
quam dicarur, clt pofle credi, antcquam &8
credi,

PRrOBATUR SECUNDO. Siveritaspr
‘cendo non lpc&urctctiam ad rationem [
lem fidei,non pai]br dari ratio cur alig !
datur: queram enim cur credas Deur
num,& non credas Antichriftum/falvas
dicastenon credere Antichriftum {alvan
quinidnoncagnolbit DC!H:qumidil"ﬂ%‘
fit,8&c.tcaugem non credere nify quod ¢cf
{cit,lquod;promittic &c. Deus,quarat, :
Unde tibi confter non cognoiceic DEUA
non promififle {alvationem Antichnltif=2
tandem refpondere d_cbcb.s,idmrcciedcr:}
nitatem:quia Deus d1x1t.“-ltcmqucidcoff"
dere pcrd:ticmcmAnrichriﬁi;qul:lid

ProsaTur TerTro. Sidictio Deiy 1O
oo Deo diceat]
o !

e

n

e

motivum formale fidei: Ex ;
~ s 1 1t
femus dicere: Nego. Scqued 'r';,‘“

: T E oris
quia quando aliquid nen clt rauo =

me




g

{truatur
Ut
quis dicat currente Perro

num elt, bene rel

d, quamyis ce
us dicere: N
Namhi
Petru¢ currit quia lig
( ZI\.LU\;Lf‘.'}l’("liin(_u'-'f_-[(

CLHT

}
sinm Dia

anfa

,ead compl

guan a0

103 predicatum aurem, ut fit veram,
L illo genere
I's, non hz
1S autein l"‘]"\ o) A I(
n\\J]J 'I;]I

quandam identi

e w.\l\] icenti:

b Sie

qgul 1alias P
i

cut q
Nego,idem eft, ac fi
t

enimnegagurnifi fal

y formale i iu,l;w. pars etia
d ejus prob:
liarun

I '.L'E ‘.[) 1im-
Sentent: quaz ad
tivaexcludendo veriratem in dic
¢, Sit

Difficuleats r-

rinfec ﬂr:n’fi f/fz'm ro ’n.ff‘
&,

arut

J

IROILTVHRRE fﬂ a

'[ Ocet Ripalda difp. 2 lc num: 3o,
A Jhnd objeétum formale & mmnﬂccum
fidei, poliit efle verira 1s Il'tn'm[cm crcdib-lmm,

rl:mn[um
Lo

vincidic cum

1tum autem recurrit

m credibilivm. Centra.

(f,,;j’ru.r 7

mieca

|
ad veritatem ingr
DicpxpunM eft.

cacredi-

FILVe;

oL TR i

] eiler actus ille fidei

Effer ut fupponitur non effet au-

le elt efic aétum fidei {

m vircutis cujuscunque, fine
] i

ellet.

tem, gquia 1Impo
mofgty

ne
ro.ficur §

motivo illi virratis, L'l'ﬂd relolvitur in hoc
actus [; secificantur ab obje-

asintrinfeca credi-
actus fidei fine (o
rasintrinfecacredibilivmnon
0.Morivo per modum ate
locnimnon L“LL \'(’1 It.x:;lh rinie

motivo:
}’“w"

h
lm(\

ul!

necy

rul -.lns'm.n veritas intrin-
At -h\, non dic

Neutrum di-

non eft majorra-

bl 15, 1100 etium omnium: quia
qu notivumnobis ullo modo

I le motvum affen
beiid | ed nobis faltemaliquo

lirinicea vericas, non E‘L",L;\

Difputatio T g

ullo modo motivum: nd itas
ttinfeca in rantum eft motivuin a ndi,in
1] norwn
lara & ey d eni 1 autem
"quzelt cor rminotum iho ad nic
firumintellectom inloc credibili, Unitas D

Divina, eft T ri

Prosavur T ERTIO.

In quantum move

1‘]!\_,‘[;"‘il“Tl]1l‘[l.:""\'l'ii("i“-‘ilﬂ LS —i crra cft vel

lem, quan loid e Xperior,
1

» YCI ]\111~ 1].',;!L?1'\\

eltmorivun auc raci-

Siidem

ongnatura

-

& eodem modc
mentali v. g. Scientia, motivium
norivuim Fidei

1

odem moedo mos €

non elt
niden

1, HEC €

illyin

4 motivam

cata re¢i

vel

1

Rty
olicnac
< 1 i G e i &
dem {uthicientem ad fidem.
¢ Ripalda. Quod virtualices

Lipalda d
auttoritas Divina qua

|L|1]‘t‘(..[
~

itatut de viccuali

m illam

;oncedimus en
Sed quarit

(.:?x;:u\ quia hicnon d
7

rin s for-

(pici
efidem
elt veritasi
formalifecfidem:

malifar

o i}
niccacréaiil

Osjicrr Privo Ripalda.  Objectun
ii.mwdmu:n & intrinfecum Conelufionis for
malis,poreft efle veritas ipli
&iva, quin immediate & intrinfece aflenfus
Conclufionis, rel vin'i'u'-m:'n-M-wlln‘.w]m-il_: at
aflenfus m\'ﬂ* riirevelan elicitus per fiden
eft effe Conclufio formal

us conclufionis obje-

DOE-
e

=.|~u., .
umin male & intainfecum aflenfus
everitas)

15 1: per

pfa myfteriirevelari.
TUR, IN i

prer \HI'I:\ terminum Cojic
enimnon {mr\,f} eflel

jorem pro
salis: hasc
fine ref] ifla-
uianon }:urcl}_u“ .,qmn Lcli‘...a.u:r in ly
/ frztuticiturex Lo !
Conlufio perquid diftinguer
!ﬂlm.l licis pi t~1"'w!il|n':'}\ ;
li

rums;q

unda foret ma

.mnnm & ;nf lufio.

non derermi
& fineillisk
ideo pon
!-.!] \m v

co ‘\.].l.,(‘.-,; 1 C

actur ;lll’kll'l(ﬁl- doveritasineriniécanon {JL
Morvim j i Icicnubicum, vel L:U"Hl(}ilu
non codem mo 1O Caneurrerct CUJ“H ac I‘ g

Siautem codem modo concurkeret ad fidermn,
quo medo extrahe-
nem hden |
Aflen(us Trinitatis fe-

(b) 2

10 Concurr;

i
1L ac

1rati

guentes




{enfum , elic
1ded, ac i allet
Audtoritatem

14c s non

immedi
juntintrin{ece veritatem in-
i, quid enim aliua? Minore
i: quiaimmemorese-

0 quam-

ramus Arciculos fidei. Jr

rium ad

riam revelationis, {i ea

tur, continud crederemus; ficutatienlum icieh-

1s obje&o fine difct

& "|L=.1<:m:_lr.-

deramus cum difcur(i. _
REspoNI Majorém inptimis fallam
m Catholicus et-

iam nacurah fidc
que tales &tus cha
non nifi revocandus fit
ad fidem; quando eft ficuc opottets qua diftin«
ctionon repetitu aéubus fcientificis.
Adincentum difficuleatis.- Negatut Minor,
recitamus autem articulos fidei, immemores
revelationis, memotia qu poflit fundare ut
icet fimus memoresii-
i:utanqu_nmdL:ﬁniLi\'i

if

ajunt,actumSehexum

pliciteillius revelarionis,!

pradicati inclufiin definito, licét non evoluto;
Rarro:  Quia cluando recitamus Credo if

Deum, {iquaratur ex nobis quate credis? re-#

volveret fe hic actas ex vi prefentis quam tune
‘r:rd;',‘i)rvfitionis]inIm-.,priucz't\'smn ] r‘?f!f‘z' Deé-
7 Rurfus fi quaratur quidfit Credo2in
fuppofita matetia refponndebicur per definitio-
nem: affentior quia revelarum. Verergoinil-
16 Credo, tanquam in definite, Dei diétio tan-
quam definitivam pradicatum includetur. Et
quamyis Deus neget concur{uniad memoriam
illam revelationis fundativa it ajunt reflexionis;
& evoluté (e habentis; hon poteft timen negare
concurlum ad memoriam revelatiofiis inclufz
iniplomet Ctedo, tanquam definito}, calu quo
velic elle a&tim fidei. Imo etiam in aflenfu
{cientifico, fi ille fit fimilis przhabito, debet re-
pcriri\{iﬂ:ttz'{its virtualis faltim.

Osjrcrr Tertio idem.  Priusquam *intellé-
&us allentiacuf alicui myfterio, proponitur pet
apprehenfionem auctoritas Dei re elans My-
{terium, caqueapprehenfione elucelcitrum ve
riras in cca exiftentiz revelationis, tum ve-
ritasincci remifla
apprehentione illi, poteft intellectus aflenrir

(terii,; quin eo aflentu ve

veritati inctinfece My
ritatirevelationis aflentiatiit, quod ipfum pro-
batur. Ea ratione cum fola apprehenfione
Myfteri non poterat intelleétus aflencivi My-
fterio: quiaineafola, non innotelcebat veritas
Myfteriiz atfolaadjunétaapprehienfionéreve
lationis Divinzinnotefcic veritas Myfterii,que
ancealatebat. . Ergo ea fola adjundta; porerit
affentiri, veritatifibi propefica, Myfterii.

Respoynerur.,  Negando Minorem. Pro-
batioillius Tranfitur quianon infert Negatum,

mict
{cdobRevelat
timur, {it vericas intt
aflencimur, ficrevel

Instaripotelt Pr

fenury Deu

Eroo potelt a
e |

VEeritarcim i

RESPONDETUR. €

iy
dendo totum: (g

i, fed Theol

ille atlenfus non ell
quidnon debet lemper i
Careruin |
[rinitater,
dei, fed (uppc
ipfo.Credo, faceret
tior: quia Deus dicic fe efle Trini

cft Trinitasutille dicit.

lationi:

quis ciceter Cred

s, effer illic 48

c lenfum;

implicite revelationi: {ecus fi Deusde
concurfum ad aflentiendum etiam impleitcs |
velationi; & tanquam definitionis rerminot |
clufo in definito: Jam enim tunc, efletnond |
aflenfus Theologicus.

Instat Tertioa Pari Prim A PARD
is non potett intelictus

{tentiz color
intuitivéablente luce, ac veroluce prafent
{entiri poteft, quin c® aflenfu; affentianite
ftentiz licis, ficutablenteé luce, poteft al
exftitiffe Jacem. Ergofimiliter pote
ti polt revelationem propoficam Mylter

anteillam affentiri non poterat; quin cogi!
revelationem deringat.

2 ESPONDETUR: T‘chandnco:ﬁcml:i‘.;i‘
Quia in calu Antecedentis alfenfusiliclda
ficus, habebit }'-i.!.'cwtirr!: {
ritatem intfinlecam. Jamatrema
prer vericatcmingri

cifiim ful [pécihcanvuiig

H :ir: cihica

1

ct '}7!

non haber
h
tivuin, a¢ coneurrit ad afienfumfeien

Sicuniba Parirvasecl Ex §oloamoredt
plici Bonitatis Divin® l:n[cfi moveri |
deteftationer cficacem peccatioppott
tati Divine, quam deteftagio mrumieee
mediate non :’e'rQ!l::ir. Frgo {imiliter |
incelletus, ex fola apprelicnfione AU.&:’
Divinz revélantis Myfteriu; maver
{um veritatis My(terii,nonre'p
fece Auctoritatem tevelanteml

srecidein & eddem modo con

fficu

100’




;Bi@ utatio [

rspoNDETUR. laritas non tenet.
jzqueyV rras habet & actus prele
prolequituramor bonitatem Divinam,
¥ 1

fugit ‘o-.p-:_mta ;li:,ath()C}:iL' ucrobique haben
fuum {pecificativam. S}‘F'Clﬁ;.]“\-’llil.\ autem
fuum 1 haberetr fides, fi veritatem incrinle
campramotivohaberer. Deinde quod attinet
ab nrecedens, licer deteltatio utcunque non
atingat bonitacem Divinam, attingit tamen
deteftatioamorefa,  Cujus{pecificativumhic
&nunc, cft bonitas Divina.

Osjicr QuarTo,  Propofita pcmpprt‘h&‘:;lnm—
nem fuafivam Auoritate Dei revelante My-
fterium,poteft voluntas imperareaflen(um My-
fterii, non imperato affen{u revelationis, con-
lequenterrefpicietur tunc veritasnonnifi intrin-
fecaMyfterin, Probatur. Quia voluntas po-
telt Deo praftare obfequium, non {olum in af-
{enfurevelarionis,fed epiamimmediateinaflen-
fu Myfterii. Imo hoc oblequium potius
cxig:tin i aflfenfu Mylterii. Nam voluntas
cbfequium non praftacin eo affenfu, qui non
eft fubditus liberrati ipfius; at toralibereas vo-
luntatis, revocatur folum in affentiendo revela-
tioni; cui pofito affenfu, non poteft diffentiri
Myfterio: quia lumine naturz notum eft, reve-
lationem Divinam efle neceflario conexam
cum vericate Myfterii. Quodautem hoc ob-
fequium, fitetiam f{itam in affentiendo imme-
diaremyfteriorevelaro. R arroeft. Tum quia
obfequium prafticum Auloritati creaca, non
tam confiftitin affenfu tefimonii ipfius,quamin
aflenfurei propofitz. Tum quia Hareticus con.
temnitAuctoritatem Deinon {olum diffentien-
dorevelationi, {fed etiam immediate diffentien-
doMyfterio. Ergo& Cacholicus poreritreve.
reri Auétoritatem Deinon folum aflentiens re -
velationi ;ifed etiam immediaté aflentiendo
Myfterio, obrevelationem fimplici appehen(i-
On\'pr'oi':o‘.:mm.

Quia

UL VO
UL.VOs,

O

Resronpetur. Quod poflitvoluntas im™
perare affen(um Myfterii, non imperato expli:
cirealfen{u revelationi, imperato tamen impfi'
cite & nonclare, inillo termino, Crede.  Licet
autemvoluntas prefterobfequium etiam in af-
fenfufidei, qui exhibetur Mylterio, non exclu-
ditur LIHN!]!l?[]qll]ill;III‘L'.I][LIS revelationiimplit

cite. Deinde negaturquod oblequium crea-
wm, magisreftatinaflen(u rei diétz,quam Au-

ttoritati dicentis, cum taxa aflenfus rei propo-
ficz, fic magnitudo aflfenfus ad Auétoritatem,
quinegaca negaturiplum principium quodam-
modo L.‘r.t'~ll1c:51'1'0[jnprinmpio. Negzltzoem—
tem cflenlusad rem diftam, erit negatio parti-
cularis, 8 quati Conclufionss.  Negatur, item
quodin humanis, rei propofitz credendoaflen-
tiri pollinvus {ine motivo, guia dictum. Negamus
item hzrenicum in tantuom effe hareticum: quia
difflentitur rei propofita, fcd quia diffenciturrei
propoficz, proutdiéte a Deo. De illa quafti-

[ =¥
one. Anfitlibergasinaffentiendo Myfterio fup-
pofiro aflenfu ad revelationem quid fic dicen-
dum, ex ahbi conclulis colligetur,  Efle fcili-
cer liberum illum aflenfum quia dereon
vad affentiendum Myfterio fuppolito aflen(uad
reyelationem, elt ex fuppoficione confequenti,
& exercitio Libertatis, L]‘a-\.l.':\crti[,’im'n liberta-
tisnonaufercied fundac hibertatem. Imo filibe-

nagio

re nonnifi revelarioni aflentiamur, majus erit
obfequium aflenririilh, quam Myfterio,contra
quam velic Ripalda. =

Taxncirhoc Argumentum. Anadaflenfum
fidei fufficiat implex apprehenfio revelationis,
nonaflentiendo revelationi. Er quidem fieri po-
teft affen(us myfterionon affenucndo illi reve-
lationi explicice, quia non eft ratiocur impliciré
factus alfenfus, non fic fufficicns, non tamenifte
implicicus affenfus excludi deber: implex enim
apprehenfiorevelarionis non potett effe forma-
lifaciva fidei; eft enim indifferens ad afientiri &
diffenriri ficur & E)r:,xpoﬁm) malitiz. ]_7,1'\':0 {e
fola,inratione fidei, non poreft formalifare af-
fenfum. Deinde Fides, eft aflanfus propeer,
adeoquehabens motivum,habetque fe per mo-
domfecundz opetationis, lecunda autem ope-
ratio, non eft implex apprehenfio.

Ogjicrr Quinto varias authoritates,  Sedil-
1xi1:)nn£1cndm](qudd aliguidindependenter a
di&ione Divina Formalii'ctpmflu pacee fidem;
{ed folum oftendunc idem cxcendi etiam ad ob-
je€taqua proponuntur, &non ad folam revela-
tionem,nccadid folum, quia Deus verax cft,

Pun&um Difhculcans 2.

An promiffio Dei prout condiftinia verid;.
citati, formalifet Fidena,

IcENDuM. 9uednon. Eft conclufiocon-
i traRipalda. _Qu licet concedat moveri
fidem veritatein dicendo & copnoslcendo, ta-
men d. a, n. 74. dicit plures-affentus fdei, illis
nonmoveri, {fed fola fidelitate Dei in promiflis,
ihzcdiftinguitur a veracitate.

Prosarur PrRiMoCenclufio. Quiaillafide-
litas prout veridicitati comirﬁl!?gu:_{llr\ & cflec
motivim ii.{uiqnﬁtms ut ﬁrppommr)&nun el
fer: quia ex motivoillo fidelicacis, non poflerdi-
cerehomo Credo. Quodipfum probatur, quia
Credo , definitive ! non eft utcanque aflentiri
certo: quiaalids ctiam Vifio Dei, quae
{us certus Fu.ctﬁ.ics;cnnﬂmdcrcmLm]u
ricum prxdicatum, quod eft affenfus c CiliSy
cum {pecifico,quod eftfides Divina. Irem: Cre-
do,non L'”Z-]ﬂ‘(.’l‘lllr:i'c(_‘l'toIEECVL\iu’.i‘-[C‘I'JLI
ipfum afentici cerro, non dicat forma
Credo,quaralis,inevide i
quod nihildicicde pradi
quecanfbitativisipfing C

aflen-

cum
atem
item eft predicari,
is intrinfecis, adeo-
10: eft eniminevis
dt’lltl‘utmillliﬁPT'L-:-:'V.‘L.‘.‘, r;un{eq-.n:madcrcdo.
E go conjunclio hujus inevidentiz cum asienti-
ot cerro,non formalifabit,nec conftituer idem.

(b 3

Non




Trs

af lE..1 “‘lll Ccrto

18

Neon etiam Credo, definitive eft,
propter locum extrinfecum: quia formalitas
rzcifa loci exerinfeci,n Il]!l!illlhll["l‘ﬂt pea:lh-
co ipfins Credo: locus enim extrinfecus, eft
Prt.w.ﬂtum commune, adeoque eriam ad opi-
niones & aflenfus noncertos applicabile. Ergo
conjunétioillius tanquam alicajus generis cum
alio gen c:uco,hund} affentior certo,non for-
malifabit Credo: quiaduzrationes genericz,
non poflunt fpecificare ultimo, nca,qmdquam
aliud oftendi poteft, quod dicat ly Credo, nifi
aflentior certo proprer teftimonium Dei.  Ex
quibusomnilmq. ProbaturillaSequela. Quan-
do homonon poteft dicere allentior certo, quia
Deusteftatur, non poteft dicere Credo. Sed
fimoveatur motivo,quod eft promiffio, condi-
ftina i reftimonio vel dicioné vera, non pot-
cltdicere, aflentior quia dicitur, fed quia pro-
mirtitir, prout promittitur diftinguitur ab .pfo
dicerevelteftariveré.  Ergo fi moveatur mo-
tivo quod eft ‘promiflio, non poreft dicere
C :

do.

PropaTu SEcunpo & Suppono. Pro-
milfionem {peétare etiam ad fpem, quoluppofi-
to fic formatur Argumentat, vel eodem modo
promiflio illa movet Spem ac Fidem, vel non
Ludcm. Sicodem. ErgoFides,eftSpes, ha-
bcnsi'cilirr-rmorivum{pcc1ﬁ<:"t1vum pei. Er-
gononeltFides; &illaSpes crit Fides, dabitur-
qt.c prazdicatorum commiftios {i non Cmfcm
modo fuml.,c 1promilliomover Fidem, non po-

ericquidquam al md.mmmmmh veritas,guam
Emwu mtcmntmtcllr&us

PropaTuR TERTIO qm.uik, affenfus vel eft cer-
tiflimus ex parte motivi velnon. - Si noneft
cerciflimus, Ergononeltralis, c.Lquolm. quz-
titar,  Siaucem eftcortiflimus, debebit often-

li unde difumat cercitudinem : Undeenim cer-
1o allenticur homo. Deum elle fidelemin pro-
miflis, non ex coquia dicitfe ralemn : hoc enim
negatRipalda, Non ex co: quia demonftrat
Racio illum efle talem: quia lm, aflenfus non
efler ex fuo gepere LLl{lﬂ]ﬂlU‘:, nec efler fidei.
\.mg(c\umumd iltius Adcheatis: quia ex-
-pntia hee nonnifi moralem certitudinem
fundare pwttﬂ Ergo recurti ad hoc debet,
quiadi cicfeefle fi mun,&cﬁ,nusc endo verax,
,‘: o non movebicur tunc anima ad fidem, in-

lependenter 4 motive veridicitatis prima.
(‘ 1iod Argumentum vide infra ad inftantiain

WA,

Qzjrci

]
acmu

per

r Privo.  Affenfus quibus pcrfvr
turaque 4 Deo promitruncut facien-
neut a fide T heol logica.  ldque pro-
oritas S. Pauli, qui agnofcie ad Rema-
idem Ahrahz, quz tamen innicebatur
ni Divine, aftum item [pei, precedit
fides Theologica, qua certeinnititur promifi-
i Divinz. Denique quia aflenfus quo per-
tiadeor, fore bonum 2 Deo promiffuim, quia a

1 3
(1a, €

nas 4
profil

Ctatus |

r

Deo promiffum éft, omni no c'? cettus & ohfy,
rus, innixus verbo Dei.
ad fpem & charitatem, fpec
hi affenfus non moventur i veraci n'rc&,v
tiaDivina.  Ergo timw‘ allenfus fidej
logice (ll];uO.rl'l\O‘.:.LUl aSa prentiaDiving )y
norin quacft diff Hculcas probatur pluri lu;g
Eoritatibus Scriprure. - Et Au”u[hm lib.s,

Civit. cap. 77. & S. Thom. L(Jn 3 In s
Rom. ubidicit. i

abic ad fidem, §

S. Paulusafl l”ﬂ. ille Lationg
firmicacis fidei Abrahe, gOnthn.lnoncn‘ul
potentiz Dei. Tullius etiam pro SextoRofs
haber. Nemo credit, nifi i, quem fiddy
pucac.
RESPONDETUR.

Recitatz ab illo-Audori
tes, non concluduntintencum, ad Hebe g
hilaliud dicitur, nifi qudd res promifla, iy
dem certiflimam & indeclinabilem cadat
autern quod morivam illius quaralis, ficpronil
fio, & ibidem 1r.folum vulr, quod Deusproni
tens, fit fubjeétum quod cred itur, ejusg
lizas allicitivam ut promprius credacur, Ut
& Sarafidelemefle credidic Detm, quitgs
miferat. Sed non ideo formalitercredidicgn
repromiferar, de hoc enim nihil haber§. P
lus. Etad Theffalon. & z. ad Timor.2
aliud habet, quam quod Deus fidelss, fic
&um circaquod verfatur fides,  Ang. €
loqui:ur deinvitativo & allicirivo fidei;quode
iam intelligicS. Thom. peri foxtmnmos}’.h
]?rm:mtb. cxpu;mm enim nos invitar ad
fentiendum ei, quod dicirur, ex motivo,
ficee cr_nqui fit fidelis, & porens
mittens. (,\l.lnq_u am {zpe nomine fcelin
nit veridicus. Unde infideles Reipubliced
cuntur, quinon dicunt veritatem v.8. dCC\f-'
juratis.

Insrat Primo Ripalda.
gumenti.  Eo ipfo quod Duls fi
tensaliquid promi ictat, {eclufd apprehen
terius atcribuei, peflumus |
efleinfallibilite iorvuummutr petl
enim,illijamnon defururam voluntatempots
rl:trmluc imfknm : ratione cnim horumedts
ctirur Deuascum exiftentia boni pron
butaautem conne XACUM ¢X iltentia rer pr
{z, luntmedia (ufficienn mulumaumdm-
&_‘uwmf ieuram promifli.

RESPORDET Fidelitatem pr(\n‘lﬂ onid
Divinarum dupliciter a nobis Nﬁm}”'
sorrag nonatiadtum! et
volungaris Divina. Deinde {ectind !L‘mf“‘
illa promiffio manifeftata eft 'l][l“‘” i
fumpra,eftincos rnw’cibi!:svint.m,uucoﬂ'
adtuutn ilins motiva,  Secundo modods
pta, maovere }mu‘l‘ fidem, Sed partiamt "‘
mrmmu}umc m: \m.\ {tara duas formalitates "

- manifeftationis, pracila foro
i non movet fidem. by

um il

fieltal

dicitur #

Pro minori &

i fariaem

]nprin‘.ia q

wals
moe

miflionis &
piormlimm' ut i
movebicratione alits formalizans




Di (pui:at

{eftath: frantem m r)*.r‘mrmu“ manifeftarta,
non movebit veridicitas Divina, tunc, ut fup-
onitlir, & movebit: quiaman tioilla,non
J.,,[m"‘;gl;;cyu-.r-.\vvrchdcm,nc!ld:cc:uiu Verum s
woenimaliomodo? Ex _w,f;fif-:;ji:fz,

)
ik

]

: Corrrcrtur Resronsio.  Eo iplo qrmri Deus
fidelis & potens 1]1(]L1|\1 promitrat, | promiflione
nobis n-\m{ eftata per veridicitatem, fe clufa ap-
l-cmm jone cuju que alterius attriburi,
poffuimus p setfuaderi futurum effe infallibilicer
id, quroc 1 Deus promittit. Secus {i hon manife-
fletur promiffio petv eridicitatem, & noninvaols
vendo hutaconnexa cutn promifli manife-
ftatione per’ veridicitatem,  Deinde eo iplo
quod Deus fidelis & porens aliquid promittat,
nolca iturque certd illius fidelitas & porentia,
]Jt'dua: emur ita futurum.  Secus fi non con-
ftet certa deillius fidelitare, & porentias; dequa
negamus certd pofle conftare, nifi ratione rmo-
tivi. ,ff\irz‘r.clx..:f, Refolvaturenimue placu-
erit illa creditio in Syllogifmum fidelem, feu
qlli formaliter vel vircualiter formarur in omni
altu fidei, indubié in tali Syllogi{mo ponecur
hic terminus.  Deuseitf u{ci:s&} otens, cujus
affenfus cum non poffit fieri ex fola promiffio-
e, refolvi debebit in veracitatem divinam:

w o nonilliexclufa ucvoluic [\Il valda, ficttune

aflentus fidei. Etcerte ponatur hic Syllogifmus.
Dulac'lndu_hs in promiffis. Sed hoc promi-
y hoc fier.  Unde illa major confta-
bit; nen ex eo quia promifirfifore fidelem : for-
1 mentitur promittendo fe fore fidelem,
lebebistecurreread veridicitatem. Mi-
retiamilla. Sedhoc Deuspromifit. Un-
tibiconftar, nonquia dixic: quiaqurerce-
ftar; nefcisan veré dicat quod promiferit, Un-
de & hicrecurrere debesad veridicitatem.

InstAT SEcunpo Idem.  Urcredatut ‘iwrcmi[‘-
fionibus humanis futhicic hominem promitten-
tem aporchendi Adelem & potentem exequi
promiffa. PLam&’ml)lnmsummdlcuidum

ResronprTur,  Inprimis Antecedens falfum
Ch,-.mnunm m humanis Ly Creds refolvitur
quia 4 Paritas etiam non tenet!
quiainhumanisutcredatur prom!ﬂin, non de-
bet ficri affenfus certiflimus, quod promittens
ficfidelis.  Secus eftin fide: qui affenfus cer-
offimas; quod Deus fit fidelis , cum non poflic
haberi, nifi propter guis dixit veritas prima, fic
ut veridicicas Divina, debeat effe refolutorium
ffenfus.

InstAaT TERTION

Ixit ;.l{t.

:z}.‘l-\h.
Deus videns fuam omni-
poreiitiam & duutum efficax deexiftentiarei,
m futuram infallibilicer, Pr"o eriam
omo fciens Deum omnlpurcntc maé dcccr.ﬁr’:-
terem dare, certo fciet dandam effe.
Responnetuit.  Confequens efle defubjeéto
non "wwprmcntc. Negatur enitit/quod iH(iL"
pendencer 4 fide, mmtuuc"cl,dlcxtatl potlic
uofci notitia fundante affenfum C"'l’iﬂl!'i.\llm_.

o 1. io

Deumeflefid
in illo a&u Divino, non inv
quoc | h: :b-"lrn‘-ﬂ poflicex 3

D

Difpatitasetiatn elt, q
Ivitur quidquam
Uml“l

fcn-

Credo, ex vi
yd non imp
BTTH e T 15+
Quia involvit ly

¥
CCrel fam autcin :

w’.. finitjonis, v.‘.n'-.\h'it a]iqmci. quc
tat fidelicas. ;
querationen haberur in ptira promiflione.
Secunvo. Effe difcrimeninter pro=
miflionem Divinam & diftiohem quia dictio
feuteftificatio conneitur cumreaffertamedio
judicio intelle Unde adhoc requiritur, 8
wud citas & fapientia. P romiflio autemcon-
neétitur cum e promifla medio affectu volun=
tariss requiritque & fidelitatem & potentiam.

Osjrcitur

Sus,

Concedoefle inter hzeduo
difparitaters, Negando tamen ex dictis, utrum-
que horum habere vim formalifandi a&tum
Credo.

Orzjic Demus hominem inres
busaflertis mendacem & ignarum, fidelem ve-
10 & potentem in promisfis: Is‘quidem eritin-
dignus fide in iis qua ‘cﬂmﬂtm: dignus in iis
c]lﬂ' prom-trrr E rgo & f:m_llr‘h & pote ntia
p soffunt form hcipmnn[lulmn fidem, feorfith 4
veracitate & (cientia,

REesronDETUR,

yruk TERTION

REespoxp Etiam in humanis tunc hon
fore fidem rigorolé, quia illa definitiveé eftaf-
fenfus: LQuia dicitny verdled fore nonnifi{pem.

Deinde paritas ton' tenct: quia fnon repughat
inhumanis affenfusfufficiens,ante Ccuulsac,hlm
{pei, quamvis non ml!cactv:’.quﬁxo Quia
autem non pote st haberiin vn, :munm sintelle«
@ualis cettisfimus, nifi quificfidei§ pofitoquod
detur certisfimus aflenfus, hec lolo debebirefle
fidei, qua fides, quiacx m&ls noh poteft aliun-
deformarinifi propter motivam guiz dicitiy ves
"":hucmotivum ab i‘,}o; ¢tu refpici debet, cutn
tamen cenfear Ripalda, non refpici ab illo actu
fidei; illud motivaum.

Pun&um Diflicultatis 3,

Duomodo formandus fit Conceptus veris
4
iatss 24 imaindicenyo?

‘}ICT UM fupra: n tefpetetut vericas
primain dicendo;erit Deitas ipla, quae cft

prifcipicm ponmentic ndi, fed dicendi confor-
micer ad mentem.  8i autem {peftetur veris
tas primain dicendo, prout fubeft noft
fq:ribu;,(-s'izi'nnn 1lir21_sqi‘.3:a{\1m pe
pullulans ex Deitace; nata ringipiate
nem, nonnificonformem menti.

RosMER ut eltendat ver
feendo (dequamos ) non [pe
fidei; icadifcutric,

Ponit duashas veritates, ne mpe in dicendo
& cognofeendo diftinétas efle; gongipiuntut
enim per ordi ad diverfa connotata, Ft
guiafi Deusnon foret verax indicendo, non!{
queretur perlocum intrinfecum; quod nen

(b} 4

§ cons

NS,
lecutios

atem in cogngs

ad motivam




20

recveraxincognolcendo, infertque exinde ve-
ritatem Derindicendo, non pofle ferri extra id
quodeft verumin re.  Sicur actus profecutio-
nisnon poreftferri extraid quod eftbonum.

Quare licer per impoflibile Deus cognolcate
rem aliter q-.l.m'xcﬂ'. & velic illam revelare, non
poflet id facere ; quemadmodum {i per impoli-
bilc exiftimaret chymeram efle poflibilem, ni-
bilominus non poflerillam producere; quia elt
extra objeGum adzquatum omnipotentiiili-
us ;ita ex proporeione, nec pofiec dicere falfum,
quia falfum eft excra objeétum adaquatum ve-
ritatis in dicendo.  Unde per illum veritas in
dicendo, elt veritas prout dererminata, dicere,
nonnifiuteltinre.

Dicenpumc(t, No# recte pradicto modo for-
mari Conceptum, veritatis prima in dicendo.

Prosazur Privo, Quinﬁcfim‘.pravcrica.\',&
cfleut fupponitur formaliter veritas in dicen-
dos hoc enim habet explicatio Rofm. & non
effet, quia de Divinis conformiter formamus
concepeus, feclufis impcrft:t'l'inﬂibus,uc deCre-
atis, ut oftendic Indu&io, probatque ratio.
Quiafemperincipitnoftra {cientia 4 manifefti-
oribus s manifeftiora autem nobis funt creata.
Cm-nquc:dﬁcridcbcat pcrdil&:urfum,d{:betnf'—
fuminotias,quodeft quid creatum, ut devinia-
tuc ad ignorits, quod cft increatum. Porro
veriras in dicendoin Creatis, non defumitur in
ordine ad hoc, qudveruminredicar, fed quod
non mentiatur, (euquod non dicat difformiter
ad mentem.  Ipfa irem oppofitio veridicitatis
ad mentem.quodeft contramentemirio,often-
ditquod veridiciras defumarur ex conformitace
admentem. Unde quamvis aliquis dicatcon-
formiter ad objcéum, & non conformiter ad
mentem, dicituradbucmentiri, licetnon dicat
falfum fed falfo.  Hzcque acceptio vocis elt
criaminter Recentioresex quibus Ripalda ex-
plicans quid fit veritasin dicendo difp. 2. Num.
8, ait: Peritasindicendo gna Deo repugnar fallere,
alind nobus, guam ipf¢ judicat, [fuadendo.

ProsATUR SECunpo,  Tum qu:aill:l veritas &
diceret conforfoitatem cum rebus quﬁ veritas
in dicendo eft, & non dicerer.  Diceret qui-
dem ut {upponitur non diceret autem: quia
quodveritasin dicendo qua ralis dicat confor-
mitatem cum rebus , ex nalio illius pradicato
intrinfleco habetur, camfalvari poflic per praci-
fam conformitatem cum mente.

Tum quia Dictio illis competit, quz fuppo-
nuntur nofcere intellectiveé unde omunia brura
dicuntur muea, quamvis barriant, balent, glo-
citent,quidinillis,non fupponitur noritia Intel-
le@iva. Ergo fiilla veridi&tio eft d:tio, non
potent efle dictio, quin I.:ru:fnp'rmnnt ex condi-
tione 1}"!ius dictionis, notitlam {eu menrem.
Cut ergo diftioqud ralis, perordinem ad resita
{e habenres fumernt # Thm quia formalefidei,
debetale poni; quod fit lecundam dignitatem

Tra&atus L

affenfiscertisfimi.  Unde 6 dareryy
cavel pfittacus,qui non poflcy fallere o,
diceres allenfus proprer verbaillins nop
{enfus fecundum dignicatem affenfys ¢
mi: & tamen talis nonnii verigas,
Rofmer, pro motivo fidei.

Quod aurem dicic Rofimer, ad credendyr
Deo requirt locutionem,qua fitexpresfiy
uis loquentis, ad infallibilitater lz\;mm
non 1'c{q_uu'1, m\]lic expresfio mentis; q‘ludii
quanidicit.  Non convingit. Quiafiadfijen
mmrcqui;':mrcXprc‘i[inn'mxl'.i\\(h?i'uoi\ﬁ ll
qua talem lutficit certitudo, qu.a]cmk. {fert ‘-‘,
piiLt.wu_s: quiaille eriam n:u]pn!!‘cu;imu;
di;_:‘crc,!:‘dufoquc pradicato Deitatis,quep,
cile pc‘rilium non refolvic Aidem: rale CTIEH‘:‘J:\~
vum fidei per Rofim. quale motivum eflipp,
tus ille pficaci. i

Prosatur TERTIO. Ideoralis veridicitasp.
nitur 4 Roimer, ut fic fola relolutoriom fie);
non poteftautem cilc: quia fi quaratur, que
nonnifi verum dicis 2 nen tantum poreltieey |
ad ejus naturam; (ed eriam, quia mensiovab
cxl)rc[!'a, conformatur eciamobjetto, Emg
poteritin hocrefolvi illaveridicitas, Ergﬂux
refolverur _ Ad eum modum: quio, quim :
ratione‘poflum adferre cur homo fit il |
non tantum quia eft rifibilis, {ed etiam qo
admirativus, firutadmirativam, fic in qued |
{olvitutrilibile. |

DIFFICULTAS I

An veritas in Cognof.e.do fit eriam]or-
miale Fide1?
Icenpu eft.  Feritatem primom i
gnofcendo ingreds etiam rationem forman
Jide:. i
ProsaTur PRiMo cotmmuni argumcnm‘ i
desnoftradeber effc fammé infallibils, St
cui nullo modo (nbefle poffic fallum, ut i
conftabit., Ergo debetha bete pro motiv
mali fummam veritatem, non folamndi
fed etiamin cagnofcendo, Conlequentidf
batur., Quianon potcft aliquis movena?
dem fummé infallibilem, nifi iplias [:j‘;]"
Autoricas qua moverur, {it talis, ut lic e .
bileillam falli & fallere: nam fi akerutunt
iftisdefir,adeoquefinon po[lbtqtl]dlﬁlm}-‘[?“‘f
cipere, pofleztamendegipi, non immeti i
ceptio [meratur. Sed Dei Auttontas “'
nonyoteft. Ergoad:llam [pectare debet, ctif
veritisin cognofcendo. =
PROBATUR SE CUN DO Id ing%‘cleUT for
fidei, quod pro ratione credendiadfersp
Sed veriras in cognofcenda pro rationeerer
: {icarmihi Densite
pdebir ¥

P

v

diadterri poteft: quialic I
de; p«-l'l'\u'm illi dicere qtlﬁfc-"“'f.“"
us: quiaegorenon fallo, poflet FCP“"CT‘.V
atura, guamvis non velis me fallgre, nete!

resip(a irafe habear, & tunc refponderet L] |




lionitater ‘-i'<l 1{l1s rrif]
1 Aigl iatem aiicnius ccrti

0 fide;

[ Qe

OsjicirSecukno. St haberet homo poten-

tiam locutivam;, ita allizatan
5

10d eft a paite ¢

naamecnr

4d verum, urnofl

poffecloqui, nif id q
h

Waramuae (UF ciet
A0CTCMUS IUITICICIS

diy I

l_‘_’l‘.--')‘., enao.

querectur enim ut plictacis fupradeferiptus. Pa-
S

A | 1 B BT e ey s
nhil €liet réperire

{
lolv

1ICa VCI'L, in quod re retinn

1 [olumre .L‘iL‘"llLi!]‘{'-"'"\-

upremus Dominus,:

i
fidens ro etlam

le

Quia formalé
¢ affendendi, nor

18 111 dicend

0 dlif
ncludic veri-

rum; & hiiic eft per Accidens, ive {it in n?

fenen

ter; qualicer enunoiatuft,

titurfides:

dum, quo nonma {
; ; I R
telolveretucin dadmirativitacem.

DIFFICU

A Verita

I

).i"\lLl:

1

f

131 VELINOLC

13 nea\
1§18
L
1B
AR
main

ETAS 111

: i
rinale |

T e grt:
LA

(\)l':,u' 11 10CH-

f

le tileithum re

olvitiie in verinofcitivitatem; enid

It




Traé

identificantur; & ita diciturhomo
effe admirarivus, rifivus; quia hze
omniaidentificantur eflentiz hominis, non di-
citurautem homoeffe per effentiamrifus velad-
miratio quin[;:r,-[imrm!mn(‘gnnmrlc:arlﬁc.ﬁt:h"
homini. lil'r;‘.tiuc{l,qLii.a[i idn-n[iﬁ ancur ef-
fenriz, funtellencia.  Sifunt effentia, ficut el-
fentiale eft effentiz effe eflentiam, & per eflen-
tiam eft eflentiz, uc fic effentia; ita &'pr.rdic:o.t;l
effentiz, crunt effentia, & per eflen-
tiamconvenient. Ql_m{ll.ilt‘['ﬂ veritas qua cft
conformiras menti & objecto, np;mf"ru-qucro
fitiva ei, quodelt di ifformitas rei & "Lﬂfll‘nu, eft
prtmmmm identificacum, ficut & rel rqm el-
fentizDivinz. IdeoinDeo veritas prim ade-
{cripta, eflentialiter erit DEUS; compduquc
Deo pereffentiam,elleillam veritatem primam.
RKevolvendo autem mentem ad creata. Quam-
vis certum fic ea qua {untidentificata efle
vialicer illa ipfa, competerequs per efleniciam.
Mulra nihilominus funr, qua: nec identifican-
rur,mccompwmcpct flenciam, quantumvis
in fe nondicint ....puh&:o..cm, id :pm"n de-
pofwm\. patura entis limitari & finici in pcuc-
ctione.  Porrd Deitas habet quidem ritule
idencificationis, utilli predicatafua per effenti-
am conveniant; infuper ut illi identificentur,
habetticulumillimitati Entis, eflentizque per-
fe&tiflime 1n ratione eflentiz. Quam ratio-
nem Parres appellant pr-faqus eflendi., Cum
autem nominc effentiz veniar id, per quod in-
telligiturresinfuo efle conftitui; fi pofico defe-
&tu- cujuscunqgue pmn&mms, nondum intelli-
gicur resillain {uo effe conftitui, certcilla perfe-
&ioeritinreeflentia ; cCompetetque per effenti-
am. Quia aatem pofiris omnibus pradicatis
perfectionibusque Divinis, nondum intelligi-
tur conftiturus in{uo efle DEUS, nifi fic veritas
pm'm fic uc illa veritas, fic cchntmurm DELUS,
feuellentia Dei; efle queillam veritarem, com-
petet per cflfentiam l.)m sitautfi compateturil-
la veritas ad Deitatem infiniras perfectiones
continentem, qua etiam conftituunt effe DEL
dicatar efle d€ effentia, eo quod comparetur
tanquam contentum ad continens.  Siautem
comparetur titulo identificationis erit ipfamer
effentia Dei: quiaidentificationon habetunum
cui identificerur, & aliod quod (e identificer
fed utrumque eft identificacum, & cui identifi-
catur; co quod identificacio fitunicas, unitas au-
temindivifio, indivifio autem qua talis, non ha-
betdivifionem : confequenter necpartitionem
Inquod&Cui. Ideoidentificatio fpectato ti-
rvh) identificationis, non habet Cui Id(‘:l‘itlhcu-
tur, & Quod nonnifi ideauficetut :confequen-
ter & veritas prima, titulo identificacionis, non
tancum erit de eflencia Dei fed & effencialiter
Deus, & hunc Deum, fecundum quod eft ef-
fentialiter veritas prima, & fecundum quod eft
cllenualicer Deus, illaveritas, dicimus effe For-

[\
e

——

[}

1lam,que

per effentiam

identi

tatos L

mal hancqueipfan
mus Veritacem primam in effend
explicandum.

Exrricarur
in effendo,

ultimumrefc

SECUNDO. Ve,

fecundum hoc terminyg,
{ Quare Deuge
Relolubilitas pra arum § 1
non [olum Creatis {ed & DHM ol
oltendithoc induétio, quia :
inadmirativum, admirativam in ratiog
maliter,rationale formaliterin
liter refolvitur; fed & Creati
ommpmcn tiam, mnmpmrmU
nem refolvitur, & f.]": e Hillqlm Raticw
quia rc‘i_\lugn ras nihil eftaliud, nif neXus g
dicateruminaliguad determinaca erie, gy
Lll'lumIL.ppnn'l aiiud, deveniendoad
terius non {uppofit
omnia fimul & figil
invelvant imper ‘
adeoque &iplarefol m]uu pradica ’g,
venict Deo.  Exquaip! (a definitionea
aliquidrelolvi poffit,& aliudut fir
folutivum ; debetinprimis efle inerill
’lliqm qm:uum anum refolvacur in alid
ipfa exigentiaipfius ly vnum &ali ud p! 1r,..,;
requiricur : qumpfum itas definitive eftum
&alind. Accipi nm‘qurmm.nommﬂ
cam quz eft refolutio manifefta: ficurin

slutorium

2eifefloyy

18- € nih)
ain llimyge

ivum i"r illo g

tur terminus, a quo fit Icmlucw &mdm,, l

fit, qui terminifunt duo, a du}nu; p]mlmr
involyentes ;ita 8 haec prupolc onatarelolui
plaralitatem depofcet.

Deinde ad eandem refolutionem requi
ut intaliquo modo idem, feu ex cadem ¢
ftendic hocindu&io. Etita UbiquitasDeite
folvitur in Immenfiracem, non in Pezdefni
vitatem, & Crearivicas refolvitwr i On
tentiam, non in Immenfitacem, & Ra
quia cum haerelolutio, fic refolutio ema
emanartum, cumautcm omnce prmnpmm am
cocujus eft principium, debeat c{hl- aliquom
doidem, ratioillins communisp
emanans continet perl feGionem emanatt
ﬂLIECIl'Iii'!!}C"‘ L"Jl'll[l:l]ﬂ(:ﬂ tJLIJLthﬂfm
bene eflealiquo modoidem. Deniquezde
{olutionem requiritur ut deveniacor ad al
primum in ilio genere, quod pmlntltuL.L
Wam rationale radicaliter eft pmmm in lne
hominis probat pr oporti joad relolucionem
gisnoram: q‘ 1actiam in Phyficist wnlurtk
inmateriam Phyficam; matetia autem Dhyia
eft fubjectum primum. Cumque £clo
Phyficafiatin primum; prupmt:onmct
lucio Metaphyfica, debet ctiam efleinali
primum.  Ratio quia hzcrefolutio fiti
cipia,& cumnon detur r]ro&‘iusmlnhml
caufis & puumm, mb' bunt illa oo

o,

confummabilem; i confummabilem, habe
bunt talem, ug deveniri poflic ad prmum:

f
[V}
~




D ifi)utatio 1. 23

-titaliis i .‘}‘r.l‘d s& pct‘fbﬂ'hr
L{bin‘.w:}:mc;mmpctcté‘x:“f'n:rit:m modo
ini cum aliqua communica-

urplures k a
n'cadem ferie, deveniaturque uique ad
primum in illo genere; hoc autem totum in
nrfenti haberur: quiainter veritatemin diceh=
do, & cognofcendo eft manifeftaalicras; incer
::Emm![‘iwcriratcz;&:vcritarcm i_ncﬂc'ndo;_cﬂ:
Jlictas non minor faltem, quam {it inter ratio-
.ale formaliter 5 & rationale radicaliter; intet
uztamen eftalietas,  Dartur item communi-
tio: quia omnia adunanturin Pmdica:o\"{:-
jeati r.?évcnimrquctandcm ad pti mum: quia
devenituradradicem illius utriusque VEItacis ;
idquein linea veritatis.  Si devenitar ad radi-
cem; devenitur ad primum: hoc Jplc}l cnim
non effer radix in illo genere; fi non eflet pri-
mauminillogenere, Confequenter veritas pri=
main effendo cum fervet refolutorii condirio-
ges, eritrefolutorium,  Undefiquaratur qua-
re credendum Deodicenti? refpondebis, quia
elt verax in dicendo.  Si quagratur, veré qui-
dem dicir, fed reftat quarere anvera?re[ponde-
bisdicit vera: quiaeftveritasin cugnolcc‘ndn;
reftacquaerere,und :nbcntmw;ut‘i;il)cui(ltvc_‘—
taxutroque modo? Refponderi pore(t; quia it
veriras pereffentiam; &:cm:-.mtiws‘il!anu‘n ve-
fitacum, €X Vi prima veritatis in cﬁcudg. Et
fic fampta veriras prima, nempe ita rc{oluti\_ra
utriusque, dicitor anobis efle Veritas prima in
effendo; dejqua quzritur an {ic ratio formalis
Guefideiquo erat explicandum.

Fxprrcator Terrto. Quod veritas pri-
ma in eflendo, fit verirasabfoluca, effentialiter
conveniens Deo, fupraquam fundantur verita-
tesrefp 122, nempe,veritas in dicendo, & co-
gno:gc:w.io. Ratio veri ut fic, communis ad
veritatem, tam quz cft accributum, quam
quamcungueaham videtur definitive effe Rasio
s, iza, fient s Quod probatur; quia fiunicui-
‘(-.mmcu?.ar?\ulrnti&'!’Pccici,c& quid com-
cat rationem J£a Stcut s hocipforatio

=

g

y
mune, utdic

eft generica: quia pradicabitur de pluri.
cie.  Rurfusimpoffibile eft ediam con=
everitatem fine conformitate, conformi-
utem ipfa, eft ratio ipfius JzaSients hinc fic,
timpoflibileeft, concipereveritatem fine
itate, itanecfic poflibile conciperefine
icut, - Cum autem 1pi'um Ita,
it relativam, {ed etiam abfo-
im.  Undeduo Jza, Sicut in ratione albedi-
nis, non tantum dicunt fimilicudinem; fed &
duasalbedines,hoc eft,lea,Sicurutriusque qua-
]?::.tir,cl‘.:;L‘dU :\Jtul;t;u:es‘.untqmdabfohitum.
Confequenter etiam ratio i})lrll.i:.[i:d, Sicur veri-
tatis, non folum erit qind relativam; fed etiam
ablolutum.  Quod etiamrefpicit illud princi-
pinm, quod relativa fundenturin ablolats ; qui-
buspofitisduo praftanda funt.  Dividendi eft

nonfolum

veritasutfic, deinde advertendum, an tandem
i:wl)g'nilﬂh.k'-!i'ma:ur:ﬁ veritatem in eflendo
camque abfoluramatque adeo primam. Rat##

ipfins ita, Sicus (e verias, dividiturin arrributas
dem & intentionalem ? Attribucalis eft, que fe=
quitur ubique conditionem Entis. Intentio-
nalis autem veritas eft, qu i'cquirurinm1ris\nf:s
& intentionativa. Suppmm autem nomine
intentionum, venire intelle&tiones & volitio~
nes s intentionativaautem erunc intellectiva 8
volitiva, 'L'J'lx-:dcn:t‘ni}.\i'ixmv:rjratcmintcmio-
nalem po‘_lun‘.m111‘11m{l\-].lcs'c in veritatem ins«
tentionalem refpectivam & abfolutam. Inten-
tionalis refpectiva, adhuc dividi poteftin veri-
tatem in dicendosfen dicentem. 4 ficut eft
in motitia, & in veritatem innofcendo feu im-
portantem Ira neticiz ad Sicur objedti. quzx ve-
ritates funt 1cfin'nihv£‘. quia concipiuntur ad
aliud, & tanquam potentie ad actus, Dividitur
deindeinveritatem abfolutam. Curenim hac¢
divifiorepugnat? pl‘.l:ci;mc“ refpectn DEL; (ub
cujus nomineablolurx yeritatis, in Deo venit,
ex acceptione termini, Veritasih elfendo; &
quia nb!olntai'cmpcr(umprimn,c:nnpnrarf: ad
refpectiva,  Et hanc yetitatem primam, dici-
mus etiam cfle rarionem formalem Qua fidei,
fupraquam fundacur & veriras in cognolfcendo
& veritas indicendo; tanquam veritates relpes
étiva fupra abfolutam. Quecumnonficacci-
dentalisDeo, eritnon itcunque vetitas prima
{ed vetitas prima in eflendo, & pereflentiam;
dequo quzrebatur.

Appo hisomnibus.  Non fufficere recur=
fumad veritatem primam in cognofcendo radi-
caliter fumpram; quialy radicaliter,in explicans
dis conceptibus, illi formalitatiaddi deber, quae
ex modo concipiendi, nonhabeat in illo gene-
te priorem.  Unde nee redté definitur- homo
per admirativum radicaliter fumptum; quod
ctiam alias eft probatum. Jam autem veritate
primain cognofcendo, datur prier priot forma-
litas veritatis prim in effendo.

Pravrrro TERTIOLicet Antiqui Scholaflics non
refolverint fidem in weritatem primam i effendo
explicitisterminis simplicitis tamen, ¢ aguivalen-
tibusrefolverunt: quia relolverunt idem inve-
ritatem primam, nomine autem veritatis prima,
venire {tri¢tc veritatem primam in effendo,
oftenduntadlarz explicaciones. Unde etiam
S. Thomashicquaft. 1. art. 1. pro ebjeéto for-
mali fidei ponitveritatem primam, fine addito.
Primitas autem ex diétis competic veritati in ef-
fendo. Et n';fci‘ilus q.17.att. ¢ docct,quodin
qualibet virtute Theologica, formale objedtam
ejus, debeat cfle regula in fuo ordine fuptema,
& nonindigensalii, ut in Charitate fumma bo-
nitas, in Spe fumma fidelitas; in Fide fumma ve-
ritas; (lummaautem erit, i compleétatur verita-
tem ineflendo,

Pun-




24

Punctum Difficuleatis 2.
Proponitur ¢s* probatm- Conclufio.
IcENDuM ¢f veritatem primam in ¢fféndo
flipr s explicatam, ingredietiom rationen for’
malem fidei. - Eft Conclufio quamviderurinre
docere Auareolus in quantum in motivo fidei,
recurritad Deitatem,  Videtur etiam illamin
retencre Ripaldadifp. 2. num. 103. fub finem.

Propaxur Primo Conclufio.  Ratio formalis
fidei, debet effe fumma veritas,hoceft ralis, qui
inratione veritatis, nec major nec dignior dari
poffit.  Sed talis'non eflet, fi rationem forma-
lem fidei, veritas in effendo nen ingrederetur.
Ergo. Major probatur. Tum quia fidesCa-
tholica exviconceprus {ui, aded eft infallibilis,
utnon magis fic impoflibile DEUM non elle,
quam fidem Catholicaminfullibilem non efle.
Jam autem fumma infallibilitate, eft necefle,
DEUM effe. Tum'quia Omnis alia veriras,
quznon eft omninomaxima; {ed eft minor ma-
xima, eft veriras fecunda,confequenter non Di-
vina, 8z ulterius debita alicui creaturz, tandem
non principium virtutis Theologice. Tum
quia citatusS. Thom. quaft. 15, Art. 5. ad 2. do-
cuit formale objeftum feu menfuram virtutis
cujuscunque Theologicz effe fupremam acpri-
mamin [uo ordine, hoc ¢ft, quz ance fe aliam
nen habear,per quamregnlari & menf{urari pof-
fic.  Minor principalis probatur, quia Veritas
quaincluditin {uo conceptu etiamveritatem in
effendo, eft major & dignior in ratione verita-
tis, quam fit ratio:quz includeret folam verita-
tem primamin dicendo & cognofcendo, quod
ipfom probatur.  Tum quiafi per impoflibile
itz du® veritates darentur, absque illa tertia,
noneflentequedigne, quam fieffent uniteve-
rirati primz in eflendo: nam hzc, fe fola, ad-
fere aliquid, quod duz illz priores non dicunt,
Tum quia veritas in cognofcendo & dicendo,
eltdignior {ola veritate prima indicendo. Ergo
etiam veritis prima in c-ﬁ'cndo,dignior CIIE,
quiamilleduzfolz. Tum quia etiam fcienti-
fico quﬁraii,c(;nvenir efle veracem in dicendo
& cognolcendo: fi enim res non cognofceret
ut (unt; hocipfocircaillas (cientificus non effet:
& Ui cognofcens aliter dicerer, quam fentiret
non procederet uc [cientificus, fed urdeceptor.
Ecclefiz item convenit utraque veritas: nam
Eeclefiavera, necin dicendonecin cognofcen-
defallipoteft. Cumtamennecicientificince
Ecclefix veritas, fic veritas fumma.  Ergo ap-
patetin illis duabus veritatibus, non ftare fum-
mitatem veritatis.

Proeatur Secundo Argumento Negativo.
Velrepugnat veritas prima in elfendo condi-
ftinétaa veritateindicendo & cognofcendo, &
in quam he dua refolvantur vel non repugnar,
Si tepugnar. Contra. Tum quia non ¢ft,
nec potelt oftendi in hoc implieantia. Tum

Tractaeus L

quia veritas prima in effendo eft perfedtio ¢
pliciter fimplex: fmclms, enim cft ¢ff !

temprimam per effentiam, quam per ag
Ergo eft pofiibilis.  Tum quia $i;
veritas primain effendo, nonrefoly

o0 .J-Jn.;,;
i ? % CTCtUr iy
le;iplumagerein cadem linga; agere pi -
pericirin dicere, & nolcere; &tamen 1eere
. =Y ‘-- o~ 2 g 2 i ‘t )
uil,uuu.hicih.._ NEC repugnit utlequatyy gy
fesinferig veritatis; adeoque i
fendo. Siautem non rept
- . ¢ - . i
necullam dicic imperteétionem,  Frop
5 : 5 -~ : R b
in Deo. . Hac 1plajveritas in eflendg |3
inDeo.  Velpotelt efle motivumfidei
poteft.  Sinon poteft. . Contra, | Ty,
pulla in hoc implicanta. . Tum quiz g,
; g il : quia, i
qux veritates poiiunt efle motiya, Eroo g
5 () . i
hac,eo quod omnibus videatur hoe comy
re, ex generico pradicato veritatis. Tup
Deodieenticrede mihi:quia tanqua veri .
main eflendo non poffum te fallere, oy
certe diccrcCrcarumnoncs;nccpof':':-'.‘
turaexcufare. Nolo credere, vel no
credere,quia eft illegicimum motivam
enim illegitimicas illius? $1 autem porelt
motivum. Ergo& eft: quia incredibilot

i

in aflignanda formalicate motivafide, eperbi |
liin Deo, exclufiffe aliqua Deuma rationsg: |
vendi fidem; quz alids naca (unc movere, &
nifi oppoﬁmm revelatio, vel Avéories e |
vincar, pra:fumcnd um eftde Deo, quodegt
conformiter ad exigentiam {varum formalie
tum, ficut & alias agic conformiter ad exig
asrerum, unde eciaminfercut finem a Deo o
mointendi, deduci turque in tereia Parte,vealk
rum fuifle Chriftum quancumvis Adam i
pecciflet, aliaque in aliis materuis infer
Ergo cum alids veritas primain eflendopoli
efle formalifativa fidei, de factoeft, cuming:
peficumnecauétoritas nec ratio Urgeas.

Prozatur Tertio.  In quodrefolvitur ficesid
eft motivum fideis refolvicur]in vetitatem i
mamineflendo. Ergo. Minor probatur.
quod ipfaveritas Dei prima, qua luppenitite
{fe morivum fidei refolvitar in racione ve
inillud eriam ultimo refolvicur fides. Sea vk
tas Deirelolvitur in ratione veritatis, Jn_m!‘-'
temineflendo.  Ergoetiam ulterits & fided
illam refolvetur.  Major probatur. Exco®
tioncipﬁusrciolurorii;q:.immlodiplmmnu :
riusrelolvitur, non poreft effe ulgimum el .
torium ;& efler enim ultimum ue fupponiti® |
nonultimum: quia ultra illud, ad aliud ;
torium procederetur.  Minor principﬁ‘-“ I

batur, Quiafi quzram quare nolirn_ﬁdc.\f.-
fallibilis; refpondes, quia dixic qui m.dmf
falli non potelt ; quarerercitar quamvis &5
quifallinon potelt in dicendo, forte @met ™
nonitafehaber, ur dixic? refpondebisia €™
bet: quia is qui dixic fimal eft ver IH‘P”?*”

§ dixth

mgnmcmdmquxroqu:‘::eisqmdnxurs; o




R T W R e Vs ¢

eflendo. DEO

- T, !
noicere elienriale ¢l
humana nen fic fumm
umillius non debetret

1 relolveretur ulel- » & eflencialiter verum pring
rem hmk [‘;uﬂl‘ fit

Cum au-

..r) & e Ixalnl L verita

11§ 5 Lil1=

tuatl Hl".”."

rima &

."5”-]%‘!1 1mc -

Vericatum

s, fig, utta
(')E"l!'_[' CONCC _l'j-jﬂ': (1
quem refolvacurfides) formare. g

ex {ua for-
malitate, in ordine veritatis, maxii
mam infk:

nenaha eft.a

un & ulei-

duliem

fed non fecun in dicendo
elt. Quod involvar fecundt® au

‘l}

quod

‘muas .'-.n 1 accipict
formalicare Veritatisin eflend
tatibusconceptis

b idel
pia .“»0-1“‘::11 *
VELiracis ¢ -
dos i fecunddm quod ve

7 £l licaccepradicit nonnifica
um. Tum ficaccepradicit i ¢
Divina,

&o, &

confe

nem vericaos in dicendo , gue qua talis non
identificat fibivericatem in ¢ on
'T!t..ttrm, que fendo: quia 1!-1_1&@:1;1:‘.11.1 Cr
taret.  Quodli

wicendo & eof-

dabict

y FTAcm ‘J‘Jl}.‘.‘l'—
AR e veritas in dicendo qua talis
Sed circum 10N ‘mlmrt.w iCI}n':H;l;,, q.:;; tal g,
furnmam ]ni1 ibijtatem

non dicer

eryfed non in

VIL cuy

\{“‘iil‘.rf‘\l DEa
k " :
refo _u]u] Tatis in orc

de : n:u enim refoly;
s " e 05
1["--"-|!J noneric

olu 1itivam,

]

undo Nen pofle
uid dicar veritas tnrml!.ulkl,: )

dicat veritasin dicendo.

Rese

squod non
1 ra 1

> ut 1'] pon:tur; r\ non el

NDETUR: - Nihil plus i re diraras
ndao: gua non haberee conce- ) L q pPias In  re L ceres
It ; i ramern in orc '.”'1[‘ aa ng ros conceptus {yrenn -
ptum ejusdem explicatum, pet. effle’R uf'n, % e 7 ke \J_[ 8 leeun
Ercerte, ex effe cfluit & ¢ sognolcere dim dictas explicatione 1
]"_..\\'\‘ (_'\;(_\|_:4‘ veritare | aurem -'l:'rr( e 'JI-\),HI“‘[ e

n dice =‘-.'.Jt..m1u;|:.\:-

ineflendo

nltatis =3 rves

relolv in

r Si mquicitut ratio
ultima {

non ent
tas,

I Deitas fir uli-

Divinz in ratione
ne éc ,,) rmalitare V el 1'(.].—
153 hic autem non quzritar de ultimo ref lus

1tiahominis,
MY i Vermatemin

veritasilius non debebitre

d (c) torio




26

totioin ratione Entis, fed inlinea & formalitate
Veri.

Osiicitur Secundo. Deusquatenus pri-
ma veritas, elt objectum formale fidei. Deus
qud Deus, eft veritas prima., Ergo Deus quﬁ'
Deus, et objectum formale fidei.  Ergo non
quatenus eftveritas prima.

R ESPONDETUR. Nr:gamin (Ton[tqucn(inln:
quia Argumentum habetquatuor cerminos de-
{fumptosa diverficare {uppofirionis. Nam ve-
ritas prima in Majori rc:ciup.’ica[iv& fumicur ;
adeoaque in fuppolitione formali. In Minori
autem (umitur non reduplicativé , adeoque in
fuppofitione materiali: Deus enim qua Deus,
nonnifi materialicer dicit veritatem primam.
Diftinguictiam poflet Major: Deus quatenus
cft formaliter veriras prima cft formale fidei.
Concedo, Deus quatenus eft marterialiter veri-
tas prima, eft objetum formale fidei Nego.
Diftinétaque Minori confequentiam Nego.

Osjicrrar Tertio 4 Pari Cognitio refpectu bo-
niratis finalifantis, non {e habet ut ratio forma-
lis. Ergnnccverltasincognofcendmrcl'pcétu
fidei. Ergo multo minusveritas ineflendo.

REesronpiETur. Dilparitacem elle: quia
non elt cadem formalitas communis bonitatis
& cognitionis; hinc bonitas in cognitionem,
idquein precila& formali racione boni, refolvi
non poteft. Jam autem veritas in dicendo,
cum veritace in cogtw[bcndu,convcniunrin ra-
tione formali & pracil¢ veritatis; & ex altera
parte, veritasin cognofcendo pro {ua parte,non
eft quid impettinens ad fidei affenfum qui ta-
lem ; fed completivamilli racionem, defervien-
ceminfalibilicati ejusdem, adferre poteft. Pre-
cifa aurem cognitio, appetitui quértali, non tri-
buit ullam complecivam rationem.Rurfus cum
cognitum {pettet ad intelleétum , volicum ad
voluntatem  impertinens eft, ut ratio formalis
unjus potentiz, compleat rationem formalem
alilis potentiz. Cum autem affenfus fidei fic
affenfus intellectualis, intellectus autem exten-
datur & ad verum dictum & ad verum cogni-
tum, hinc cafu quo fpeétet veritas in cogno-
{cendo ad affenfum fidei, complebit eundem,
pon tanguam quid alcerius potenti, {fed tan-
quam quid referibile, ad eandem rationem
ﬁ;{c;.

Osjicit Quarto Pontius difp. 27. qualt, 2.
qui tam veritatem incognofcendo, quamin di-
cendo, multo magisin eflendo, quam in dicen-
do, multo magisin eflendo, rejicit aratione ob-
jectiformalis fidei: quia etiamfl proponeretur
Deus ( fupple veritas in effendo ) ac veracitas
ejus, non poflet propterea moveti intelleétus,
necinclinariullomodo ut credat Antichriftum
elle venturum; quam enim connexiouem habet
verirasin elfendo ant veracitas ejus, cum Anrti-
chrifto venruro, quandoquidem Deus & vera-
citasillius pofient effe, quancumvis Antichriftus
nonclletfuturus.

Traltatus [.

RespoNDETUR.  Quamvis proponerery: 1),
us & veracitas ejus nonnifl in acy P““‘«Ullj-‘:
eft, potens dicere velnon dicere A"flihqln.:‘,
Venturum, non poflet PT'U[}ECTCJ‘lll'[C“Ci_[‘w:];]:r'in
veriad ;1_ﬂcnr‘.;nd-.mnquf)\lAnucilr\ﬁusg .
turas: {ecus i proponatur veracitas Diyiggy

ercens fein actu fecundo, circa objetumfy
quod eftadventus Antichrifti. Etii(:u:rn;.'-
tio Divina, habernexum cum ob]c&o:m‘:
veritas in eflendo dicit connexionem (grf:.
mabilitaris effenualis cum meritis nbjuﬂi.“',
{cilicet cafu, quo velit Deus revelare An['hlt:'_
ftum venturum, efentialicer determinery
vere nonnifi & verum dicendum, i
InsTaT Idem. Si predidz veritatesely
eflent formale fidei, non requiretent alin
plicationem objecti formalis motivi, ql,!;'g
quod cognofcantur, ut pater in- aliis omoihg
objettis motivis. Nec potelt concipiae:
plicari, quaratione veracitas Dei, objeéto dii
materialiuniatur.
R ESPONDETUR.

Inftantiam mulcum proba
quia probaret ad affentiendum fde humm
v. g. Imperatori, non efle plus necellaim,
quam cognofcere veracitatem ¢jus in dice

uod fi recurratr ad veracitatem in dicail
exercitam inadtu fecundo circa hoc objeds
idem & nos faciemus. Supponimus au
quod nonmfi in aftu {ecundo exercita, i
tas prima in dicendo v. g fic motiz
fidei.

Quez iplz veritates uniantar {eipfis bk
materiali v. g. exercendo {e, & dicendo
comrad.&iomsp&rtcm,]iccradhec requinie
revelatio exerinlecas de qua infra.

Osjrcrr Quineo [dem. Multi exfimple
oribus Catholicis cgrcgé & urilicer cte
& tamen non cogno{%;unt Deum haber¢i
modi veritates.

REespoNpETUR. Dum quxrirurdc forms
li fidei; non quaritur de €0 quid rudioresl
tholici explicite credendo apprehendani. &
queritur ex objetto, in quid refolvents”
fides? Sufficitque quod fideles rudiores i
cite nofcant,appt chendendo dercvelatis
fint verbum Dei veri, 3

InsTaT Primo. Etiam Ca[ho}iC?Dﬂi
purant Deum non habere talem veraci

exiltimant enim de Potenria abfoluta, D

pofle mentiri absque imperfedtione:
hanc Cond™

£

REsFONDETUR.  Proponi
nem tanquam i.\-rub.al)i‘cm, contrd 0
qux cenfurantur, Erc[inmﬁ"chl":huc
apprehendant rudiores, pﬂfl‘lmrc{c”u.amh‘--
tas aliquorum Catholicoruins non ’mPP
quominus de altioribus objeétis t‘fo\:n m:ﬂ
rant, quiarudes nec terminum GPFHH?:;:I::
le fides, notunt, & tamen de hoc formall®
rimus.

InstatSecundd. @Gdiiemml—h?olu
cenfenr DEUM non Pgm mc[mmn:




el

G veline fateri verum, concedent fe id

um non concipere actu, guoties id credun

» Thivina
c iAviIind.

RESPONSUM ;‘i]i‘]';‘t. quo

:quod nemo ncg

imp } Y It IC LQE:LI}KJ\H
quot it Credo.

1 - 1

fwstat Tertio.  Credimus quandoque ho-

uamvis non cogitemus tunc, an fint
;. Ergofimiliter poflumus credere Deo.
sponpETUR: Etaminfide humanaim-
-1fri::;' galy '\UL..Ci{‘.L:;Inrmrng;lius entim

‘,A
-

uare credat ¢ recurreret ad hoc, dicens,
ignus fide. Paritasctiamnon tenct: quia
nonraro evenit fidem humanam fallis ita
AON £ACO eVenit, ut 11:1prm{umcr}:{.rlicrtlr. Fi-
des aurem Divina ‘]u" talis, J’]I}H'Udcﬂ{(‘l‘ elici
t: & cum fic fumme infallibilis, ne-
cell \;-u':uu:cr.‘.ca‘\'drcm:‘.»m;s ad infallibilicatem
requifica; quorum primum cft, infallibilitas
lumima

DIFFICULTAS IV,

An Deiras gmt talis fit ratio jwmm’u
e Frdeid
s
Si-‘cuwlﬁ m diéta de diftin&ione virtuali, in-

daubie 11 con fortio aliorum Sl[l’E'iL)i}ll"l'lii\],

Deitas eft motivum fidei: cum enim idencifi-
cata {it realicer triplici illi vericati, idquc cum
exclufione diftinctionis virtualis, quod triplici
illi veritati competitin fenfu formali, ¢ ompete-
rede nul)uh.{n.]fc Mureali. Sedeojurecetiam
ubiquitas Dei, & cztera fimilia, {pecificant in
fenfurcalifidem;alias finon [pecificarentin (en-
{ureals, mhm-mcn ntur vircualicer.  Difficul-
ras L‘r:"luin‘.“:('.""':'c!:‘ Deirace qua cali, prcifaab
attribucis; an tamen ipfafic formaliter motivam
formale fidei.
DrcennpuM gaad #

Eft Contra Ripalda ci-
tantemn Cajetanum & Aurcolum m[p » num.
101
PropaTur Primo. Pone per impoffibile
¢ Deum, eflentialiter mendacem;
habercramenefleale .xl;‘m]-lcprir;_&lom:: per
impotlibile.  Velfimavis, pone perimpoflibile
potentem menuiri : velprate ll.xnlkuulh\ B
Ieper zllxiu.lile]c decretum, nonnifi de menti-
endo & fallendo: conftareque creaturz intelle-
tualt de exercitio mendaciratis; hoc pofiro,
formacur disjunétiva. Vel poflctadhucilla ex-
cellentia pracile Denacis, move:
vel non poflet.  Sipofler.
noan L

eadallenfum;
Ergo intellectus
itur vero, (ciens enim De-
pofitumefle verum ei,
'(,-;rc,’cﬁlc verum : af-
liltio importans

fi poffet tunc in-
saffentiri, in affen{u {uo admiccerer duo
concradictoria: admirtere enim in aflenfu eft
verum, quianon el verum, elt admittere in af-
Sed afllentiri [ciendo

QL A T
:ceflario alic

ummenciri, u-h\ul-u‘nl‘

R"I\Ju‘..-& t3m hilom:nus ¢
i
1

fenlus enim eft An-.. rale

taefl, vel Vernmeff. Rurlus
tellectu

len{u duo contradicturnia.

i B
iputatio }. e

R y; A\ i e
2, tradictoria. Minor probaturquiaafie

A -

-8
quod mendaciam, aut porid

selt ad-

non elt ve-

s fa HL"P fir
miccere}in affenfu, eft verum,
rum, E I
{eufal{fum fic, eflt admittere in

1 Imcnaac ium

n{u duo con-

sutdixi

elt quad 1m;‘tiuim;!uuzam VNI ¢
.m.cm quiamendacium feu fallum e
{entiri, quia non eftverum.

ittere in af-
L}'hu{ {1

et mo-

ende quod me ndacium fir, el
fenfu, eft verum quianon eft verum
refiduailla excellentia Deit
vere ad affenfum, E g0 Deque nuUNc movere
formalicer pnt[‘ﬂ'.u‘ll;] talis.  Probatur Confe-
quentia quia utrobique refiduum, feclufa veri-
dicitate eft idem, nempe Deit Ergo fi le-

mel movere non potelt snecaliasmovebit, bené

atis hon po

[

3 = f
nel non cit naca
habere: M"'rfum squantum ex illa, lemper nara

entmarguo, Veridicitas i fen
eft non E‘JI‘L.\; propter principium. Idem
manensidem, fempereft & facic idem: Rario
itemformalisdum eft,femper eft ratio formal:s:
quia efferationem formalem, ngn eft quid di-
ftinctum. ab ipfamet illius enrirare. :
Rf'\'{"wlf\vlﬂl.l\-i’).’wfnt'. A

cumentum cfledfa
ciliori ad difficilius via N
habere pradicart

allendi, & tamen 1

1mationis.

le vel ex adjunéto
ri allenfum difficilius
eft,quam prefec ndere a veridicitare & ramen
mereriaflen{um,

Contra.  Tumquianoneftafaciliori addif
ficilius, fed in codem argumentum : quia non
comparatur prae[cin‘{cnm veridicitatis, ad con-
junétionem cum falfidicicare,fed urrobique fpe-
étatur eadem remanenria Deitacis.  Cur crgo
utrobique non merebitura m. Sicutfial-
bedo eftratio formalis dealbandi, etiam juu
nigredini, eft ratio formalis dealba
quia Conjunétio non vet
fundat vt Deitas mereatur per te diflenfum,
quod majus eft, Ergo etiam feparatio veridi-
citatis per intentionem falrem, fundabic, necilli
conlentiatur p(:!im"i', quod minus eft,
tumautemeft argumentari
mationisin eadem linca.

Lici-
ad minus,via athc-
Tum quia Conjun-
ctio non veridicitatis, expellic phyficé veridici-
t: tum, mcretarque diffenfum.
ci

Ergo & prz
o veridicitatis, qua illam expellit inrentio-
n :1!1 ter, fal

fium.

tem fundabit, ne mereacur affen-
1S Secundo ex pringi piis Ris

on urcunque, leda ut eft exi-

erfectioni,adevque

mendacioyefletorn

(-(J\Vll ".
tl\prlum utiuppoeni
formalicate oppofita falf
D, AC veritas |
qguia Vi
pro m

m & fumeretur Dei-
srecHe, fed (ul
cretur pro
¢llende. Tum
I fides , quz habcat
o, Quia dicitur verum: viderue
licare amor, qui amet, c']uia non eft

(e) 12 m,llum,

o F

rima in
tur imphcare

CIiin 1n
i




28 T‘imﬂ,

malum, & non poflic amare, quia elt bonum.
Viderur itemimplicare intellectus, non potens
quidem affentiri falfo, impotens tamen allentiri

vero. Ergoetiamex prspur::omc:,impr.aﬂlhnlis £
i :

cltfides, que tantim inmicatur huie principio,
quod Deusnon voflicdicere falfum & mentiri,
non ateem, quod dicat verum. Sed quidquid
fir deil i::s;p:_;‘iib-f care faltem p:ms’u:sildcs non
debetrefblviin motivum: quia Deus non pot-
eft dicete falfum; fed inmotivum: quiaverum
eft. Siquidem eriam Theologica charitas,
nontefolviturinlioc, quodin Deo nullafit ma-
litia, fed in pofitivum,nempecjus bonitatemin
fe. TumquiaSi Deusnon tantim eft exclifio
omnisimpetfectionis, fed iiiclufio omnis perfe-
Gionis; imd eft exclufio omnis imperfectionis,
inclufionc omnis perfectionis. Ergo fi fumitur
Deitas, prout Deitas eft; & fi fimitur cum €x-
clufione omnisimpetfectionis; fumitur cumin-
clufione omnis pcri’cc’honi’s,:deoquc & veridi-
citatis. Ergonon precileab illa, formalifabit
fidem,utvoluit Ripalda. Tumquia Deitas qua
Deitas eft,fion conftituitur exclufione omnis
impetfectionis, (ed daturaliguis pofitivus ejus-
dem conceprus, {upra quem fundancur illz ne=
gationes: imé nec inclufioné omnis pcrﬁ:-
&ionis conftituicur, ut di€tum in prima parte.
Ergofi Deitasqui Deitas eft, eft morivum for-
male fidei, non eft motivum qua exclufiva im-
perfeétionis mendacii, & tamen Ripalda ponit
Deitacem qui Deitatem, pro hoc formalis
Tum quia ficut partimur has formalites : non
dicere falfum; & formalicatem : dicere verums;
ita partiri poflumus formalitem non difcreden-
tis & formalicatem credentis, proportionaudo-
que p:mdi&a,mmJlmprodlbn:proporrio,qu{lm
utei, qui non poteft falfum dicere, non difcre-
datut, eiautem, qui nonnifi verum, & vere di-
cit, credatur pofitive : Quiaautemnos Divino
teltimonio non tancim non dilcredimus, fed
pofitive credimus, fit ut fides quam habemus;
nonillinegativo, Non mentiri; feu Non dicere
falfum: fed poficiva veritati innicature

Prosatur Secund6. Ratio formalis unius
non potelt contineri inratione formali alterius.
Sed i prerer veridicitarem, verinolciuvitatem,
verielfencialitarem, effet Deitas qud ralis, moti-
vum formale fidei,ratio formalis unius,contine-
returin ratione formalialterius.  Ergo Deiras
qud talis, non eft motivum formale fidei.  Ma-
jorprobatar.  Inductione: quiaratio formalis
veridicitatis non eft ratio formalis verinolcitivi-
tatis s ratio formalis albedinis non eft ratio for-
malisdulcedinis. Quod iplum in hecfonda-
tur: quia ratio formalis umus, non aliud eft,
nifi definitivum pradicatum hujus forma, vel
formalitacis, {ed definitio uniusnon eft definitio
alterius; mifi pullulet chymera, Ergo. Mi-
nor probatur; quiarationem formalem fidei il-
lz veritates pr:r?lanc feipfis. Ecgo {i illamra-

atus |-

tionem preeftat Deitas qui talis feipf,
ratio forinalis unius, crit ratio f\)rn’l_{-u

d
rius.

Is
~ ResroxpEems. Quod prafter diges
{pecierar onem for malem fidei Deigs, 'l;t"
aurem unacatio form "‘I:‘SJI’mﬂaTC‘ii\’crialm:
cici rationem formalem, licet (ub divc:[‘oaf,:
re proximo, contentams unde etiam szg
Conciufio poreit ex diverfis fpecie mogy 13

i
ferri. R

Cownrr A,  Quia & praftaret tune Dey
divcr[hm fpecic rationem formalem ﬁ([c["f
fupponitur, & non préeftarct: quia fimhile
non debemusintra eundern habitum adzgy
{fumptum, diverlam fpeci¢ innd:xqu.ataﬁd:;
ponere, ut {iniliil obfit, teneat illa paritas;,;..
fides,unus Deuss  Quamivisenim bapz‘\fmn;‘r
trip!ex,nuncricncceﬁeponcretrip]itrmﬁder;‘ll
quia de baptifino multiplici modo capinm'.;
datut dot?tr;u;} Patrum; exigebacqiie ucceﬂm;
erendi originalis; cui commode ung b
p[sfminwdo, tatisficri non portiiffer. Sedis

al

dodtrina Patrum proeedit de muleiplici (poe |

ﬁd_ci j neque f?ﬂ' ulla neceflitas ejus Habencz
&infidelitas fufficienter tollitur, perunumg
fenfum: quia DEUS dicit.

: Prosatur Tertio. Turh quia Si motid
fidei eflct ipfa De¢iras, quaro aflentiens prop
Deitatem, vel poteft dicere.  Affentior i
Deitas dicit; vel tantum affentiot quia D
dicit; vel rantum affentior quia Deiraseft. §
hoc fecundum. Ergo non oftendis per i
conjungatut ad teftandum Deus, cum haey

tius parte Contradictioiis. v. g. Incatnatiodh |

hoc enim conjunétivum per ordinem adn
non aliud cogirari poteft, nift dictio. Deins
etiam Conrradiétoria; & non revelata ctde
pollemus; fi {ufficic motivum quia Deut di
quiatdm comparate ad revelata, quam noi®
yelata; veraclt propofitio; Deitas et R
fusdehocipfo: Deitasefl, quatere reftac? Ut
dedeillo confter; & quidcn{ccr[b &infallilr
ternonrecurrendo ad veritatém primam. H
autem credas propter Deitatem Lii_ccntrm
Ergiojamnon pracife fumitur Deiras, fedpr
dicens. Dehocipfo Deco dicente quars,
affentiaris Deo dicentis quia verim dicit; ¢
quiafalfum dicir, vel fimpliciter quia dicitip*
primum;quia {icnon prx[bmdcrcr chms;l\‘lc'
ritate primaindicendo; qm‘-d:'mt‘ndi'rR‘F‘i"“'
Non fecunduim : quia cognito mendacio, e
allentiripoteft. Non ultmum quia Ly]dicit#®
trahens 4 vero & falfo, abftrahic ab aﬂ‘:nfui
diffenfu, & eft quid commune ad affenlum®

by g il
diffenfum. Ergotecurrere debes ad DEU..
entem fidems®

veré dicentem, adeoque mov
preicindendo a veritatein dicendo. Tumg?

nsad fidem 47€"
cxlcindererd®™
i

& ptzfcinderet Deitas move
dicitate ut fupponicur,& nonp




"

Difputatio ].

wirur Deiras prout eft radix veritatis vel
non (umitur prout eft radix.  Si fumitur prout
] ¢ ut Deitas eft, fed

Ergonon prac
licitatis, formalifat fi-

i

fub fort | ragtone
dem.  Siautemnon fumitur prouteftradix ve-
ritacis, non r,'u-r":'in:\.i}undﬁc;qun modo oppo-
qatur mendacio, quod tamenrequirit Ripaldat
hzc enim oppofitio mendacio, eft vel ratione
formalis, vel tatione radicalis veritatis: ficut
Jsfru;;poiitiojn‘homincndu'mtmn;llcaliamrc?-
figi Etaﬂr'..'l%, nifi formalis, vel radicalis mti.:m!_l—
tas. Tum guia vel dantur aliqua rationes in
Deo, non connexz cum fide; vel omnes fune
connexz. Si aliquz non connexa ergo nee
Dt;!asPl':ﬁf(‘-i[ld(‘!‘ls;‘lkfcrit‘ili.'!t:ll’CCH[r‘atil)COH-

exa: necenim ftat particularis pro illa ratios
nifi recurratur ad predicatum veritatis,ad quod
nonvultrecurrere Ripalda.  Siaucem omnes
funtconnexe. Ergo ex ratione quia Deus cft
ubique, poflum nunc credere, Antichriftum
damnandum.

Osjrcit Privo Ripalda:  Excellentia Deis
tatis { 2 immediaté confert Auétoritatem
fuis teftimoniis, cohibet enim omnem 1rreve-
rentiam Diffen(us autem teftimonio Dei, cft
magnairreverentia.,

R ESPONDETL Excellentiam Deitartis {um-
ptam prouteft a parte rei, conferre dignitatem
{uis teftimontis, fed non prout fubeft noftris
precfionibus. Undecafuquo Deus pizfcin-
datd veridicitate, & non prafcindat 4 Deitate;
adhucimpendendus eritilli omnis debitus cul-
tus; fed tunc crediti ita: quid ca
rebit {uo formali. Neque tunc non creditio;
ericirreverentia, quia nec erit debita creditios

Le

nonerntd

Sicutnonefler irreverentia, non elicete aétum
creditionis, fi Deus retenta (ba excellentia, pro=
hiberer affenfum fidei fieri.

InstaTidem. DemusBeatos efle impecca:
biles & fcientia infufa preditos, & quidem ita
rep m;imni"‘_‘ mendacio t'lirl'::[‘rﬂillil(_'f, quamrepu-
gnet mendacium Deo nililominus reftimoni-
um DEI dignius ¢rit, certenonebaliud; quam
ob formalifantem Deitatem.

ResronpETuR. Fore digniis, ob verita-
tem primamin effendo, qua co'mpcti: DEO.

Ogjicir SECuNBoO. Sacta Auctoritas refert
fidemnoftram ih Deum fine memoria ateribu-
forum.

RESPONDETUR:

eéinreeltver

Fidem tii
15 primas
oritas Sacra dicit quidquari ; de pracifione
Deitatis.

Osjicit TeErTI0 E
hendaturteltari
effe verum ; quam

ui Deo Auctoti

Nee enim Au:

0s quod DETTS appie:
iam,apprehendecuriliud

Deus not apprehiendatur
1% & [apiens; at eoiplo quia 1Jcncapp:cf!c::-
celtari vertum; potelt Deo credi. 7 (3
t licredif{cotlithaveracitace & fapie
Major probatur: (ufficitapprehendi Divinita-

. ¢tioni. Undeetiam Chrifti Humanira

3
o

temabomni attributo diftinétam, ut abea, ra
one {uiimmediate, removeatur omnis impe
&io, qui;‘; Deirtas f{‘i[\ﬁl repugnat omni

quod apprehendacurunira Divinicati, i
areapprehenditurlibera ab omni peceato, & er-
rore:

REspoNDETUR. Debere femper appre:
hendi Deum ut veracém & fapicntein radicali-
ter, quamvis non appreheéndatur verax & |
ensformalicet, Unde eciamnon potelt appre=
hendiDivinitasremoveh: omnem imipetfectio-
nem, etiam mendacii nifl in q*l.lll‘l]"l‘: elt radix
veritatis. Licéepoflitnonapprehend: cum for-
maliveritate: necenimeftratio opponendi fé
omniimperfcétioni; nifi ratione vel formalis vel
radicalis perfe@ionis Quod fi tunc apprehens
detur Deus, prout eft radix veritatis, hoc ipfo
apprehendetur tanquam veritas in cffendog
confequenter non przcifé ab illa, formalifabie
fidem.

=
Continuatar [olutio Olbjetionum,

Instar Primo. Decernat Deus non confer:
E’Cﬂ[un_l(.ni‘:’.’ urfum Perroad loquendum quid-
guam falfum ; hdc decreto removet Deus 4 Pe-
troimperfedtionem teltimonii falfi, tacnen non
eo iplo confert perfedtionem veraciratis & f(a-
picnnx, i iis quz Inqu;rm, naii cuim eo decre-
to po‘rc[}: componi Perrum efle locuriim v erum
& efle mendacen; quoniam qguod loquitur Ji-
'étrcip!i\.ﬂwcmm,é'c' propterea Deis colicur-
fum detadloqueidum, tamen loquitur, contra
judicium meéntis etfoneun,

_ Ergo etiam polz
fumus appreliendére Deitatem rémon r:ul-c_m
fingulas imperfetiones, quin apprehendamus
pertectiones ateribtitales Dei.
Responsumjamiefts  Polénoss :
dere Deitatem removentem 1ia]gm‘:%);;rsi.]ti:ﬂ
&iones quin apprehendamus p }
attributales formalirer fumpras,
fumusremdverirem apprehiendar
hendamus perfedtiones accribue

erfeétiones
Sed non pofs
€, quin appre-
: . ; ales radicalitet
fumpms : obrationem {npm adlatam. Deins
dc;(denluqur-mia nontcence quianoneft cogica
bile,inquid relolvi poir 11 e
E lllu, 'quid relolvi 13_0111[ 1l 1as Petri;
quam in concutlum Dei, & tale Decrerym ad-
cr)q‘-‘:c1‘!u.1‘t]u1d extrinfecuam dicent @
autemilla veri

; liperfectio
veridieitaus Diving, vel petius non
dictionis falfi,non poeteftinaliquid c-:«:mnh.'ru-m
refolvi: & cumnon refolvartariny er ,Je-n-] 'f‘;;r_”
i_u:ll:nc;' fnrr.-l"r_a'.n. debebit refolvi in radic U‘-‘{ﬂf
f_gm,pe.un Siautem rq¢ AT

tormalifabicfidern. E
ut fic, quod vohiit Ripn

rAT Secundo.

tcaliter (uimpeg VEriras
[Z0 non precife Deiras

Gratia Juftificahs ¢t ef
anspeccatro,atque etiam odis
Meh non apprehendimus graciam, effe
~, biade - oy =
item, licet jisdem imperfectic

;JE‘:U; re-
{cy 3

}‘-ugng:




30

pugnet, Ergd'etiam poffumus apprehendere
Deitatem, cum oppofitione ad mendacium, li-
cétpracifam ab actributis veritatis.

Responperur. In noftris principiis identifi-
cantibus gratiam charitati, falfum eft Antece-
dens, Deindeexdiétis poflumusillam Oppo-
fitionem Deiad mendacium cogitare fine attri-
butis veritatis formaliter famptz, modo fuma-
tur radicaliter: Si enim non apprehendetur
cum radicali veritate, nullum dabicur funda-
mentum opponendife mendacio.

InstarTertio.  Unid cidemimperfeéti-
oni poflunt opponi plures perfectiones; ut ei-
dem mendacio, Vifio Beata,Unio hy poftarica,
affeétus veraciratis. Ergo &inremotione men-
dacii, non continetur formaliter conceptusve-
racitatis.

ResponpeTur, In remotione mendacii non
contineri formaliter conceptum veracitatisfor-
malis, licét contineacur ex dickis, conceptus ve-
racitacis radicalis. Univerfaliter autem uni
imprrfc&ionioppnnumur plures pcrfcﬂ:ioues,
quandd in illis dancur predicaca contraria illi
imperfeétioni in eodem genere, nec tantum
difparaté fc habentia: nam difparacé fe habere,
eft prelcindere ab oppefitione, vel non oppo-
fitione, adillamimperfe&ionem. Porrd men-
dacioineodem genere, non opponitur nifi ve-
ritas formalis aut radicalis, fine quaradicali exi-
gentia, Deitas comparata ad mendacium, non
nifi difparate & prcifive habebit fe,

InsTAT Quarto. Teftari falfum poteft
apprehendi vel conceptuinadzquato,utimper-
fectio eft, vel conceptu adequato, uc eft calis
imperfe&io, hinc quamyis Divinitasrepugnans
falficati fui celtimonii,quatenustalisimperfectio
eft, non poflit apprehendi absque veracitate &
fapientia s tamen repugnans falficati celtimonii,
quatenus impcrf::éh'o cft, poteft a veracitate &
fapientia prafcindi: quia Deus non opponitur
omni imperfectioni ratione veracitatis '8 fapi-
entiz, fed ratione perfedtionis proprie Deita-
tis. -

Respoxperur. Quando apprehendicur Dei-
ras prout repugnans imperfeétioni ut fie, appre-
henditur prout eftradix perfe@ionum utfic, ad
quam radicem, tanquam quid poﬁrivum, adeo-
queprius, fequicur negatio imperfetionis.  Si
autem apprehenditur prouteft, ut ficradix per-
fectionum, adeoque prout eft radix veritatis,
nonapprehendetur prxcifé Deitas: fed fubfor-
malitate radicis, fine qua pracifive fc habebir,
ad opponivel non opponi imperfectionibus.

InsTaT Quinto Idem. Veritas & fapientia
radicalis, non eft conceptus objectivus, diftin-
&us a concepru Deitatis: quia Deitas fuo
conceptu objeétivo, eltradix omnium attribu-
torum.

ResponpErur. Veridatem radicalem, non
efle diftintam adtu nemine cogirante conce-

Tractatus I

ptum a Deitate, efle tamen diﬁiﬂguib‘-l
quia omnia il_]a pra(cindi pofiun, quz nntrr
habentutdefinitum & definitio, habeny D::
, verfaconnotata,  Veritas autem, Imn?{ll;k
tur per effe radicem. onfundendy e
conceprum Deitatis cum concepen ra;
triburum v. g. veritaris, & fapicntiz
tunc Deitas, pro veritate in eflendo,
Ogjxcxr Quarto. Cum affenfy DEl e
cantis& moventis noftram fidem, comporig,
defectusaflenfusrei reftificatz, ]mautc:q.l:
Dc‘us teftificansincluderet veracitatem & Eal
entiam,non Roﬂ'cr ifte diffenfus componj: L:l
€x nppgehcnfmne terminorum, evidens cﬁq;.
rum cfle, quidquid a fumeé veraci dicits, f‘[]
jorauctem probatur exemplo Abraham, Geyg
19. excmploS. Petri Matth. t4. Rurfusd
dentes Deo, pofiunt credere Deum eff e
daccm exillo Joh. 1,5, Quod non potel i
nifi dividaturaffen(us Dei teftificantis, abifly,
fu rei te_ﬂificat:e: nam’ mendax minimé g
tur, qui non creditur teftatus aliquid cony
mengem. Deniquc viri Spirituales conldiy
fidelibus, utfe pramuniantaffenu perfedalk
teftificantis.. Ergd apparet fine aflenluDd
tc_f‘hﬁcanu's, tardari aflenfum rei teftificaz g
nifialtetabaltero effer {cparabilis,non pofir.
ter inalterum eam motionem conferre, En
feparabiliseft. a
ResronpETUR, Si apprehendate b
Deum dicere, qui eft veritas radicalis; eviden
eft Deum non poffe mentiri, atque fi appiches
datur formaliterverax, Dire¢te ad argumet
tum dicitur cum aflen(u dicto, componi diff
{umrei teftificare,cafu quo non confterpet
tiva credibilitatis verfaram effe veritatem pit
mam, circa hoc obje@um, fecus fi id conler
Abraham folim depofcebat in confirmeic
nem promiflialiquod fignum, ut illo tanguin
motivo credibilitatis evidentiori, roboraretts
vel fuam tenuitatem profitebatur dicens: Unée
{cire poflum quod poffeflurusfim terram 5t
indenonfequirur, quodrei A Deoteltificatn,
quam noverat teftificari Deum, affenfum
prabuerit. - Dubiratio S. Petrinon eratcoit
fidem, alias debuiflerrunc amifife habitumt
dei, quod nemo dicit,  Sed illa dubitatioci
contravirtutem {pei;non ergd inde fequiti>
Petrum rei teftificacz non prabuific allenfum
Difcredentes Deo ®quivalenter dicuntus face
re Deum mendacem. Quiaf illis evident!
moraliter conftar,hoc Deum dixifle, & nol
affentiri, debebunt falteminterpretative cele |
ti, negantes Deiveridiciratem, Concedop®
munitionem illam de qua Argumentum, alt
bonam, fepararique affenfum rei teftificatzd
Deo,abaflenfu revelationis, finonadfinemo*
vacredibilitatis, fecusfi adfint. Sedinde® |
fequitur, foli Deirate pracil formaliat
fidem. 23
Osjick: '

ltey
gt
gLy




o

Diffauratio' I 3

Osjrcrrur Quinto. Fides poteft effe im-
FL‘[:L‘CLJ,L}ll.’f]‘lll}‘cff{,‘t‘t‘lﬂ in co erit,quia pro-
sonetur folum probabilis connexio, DEI lo-

;p:unti; veré, cum objecto, qualis eft apprehen- |

fio Deitatis, ut ab ateributis diftinétz: in qua,
non elucer manifefta conjunétio Deitatis, fum-
ptz pro radice veridicitatis, cum objeéto tefti-
ficato.

Responoerur. Eft manifeftaconjunétio Dei-
watis, fumprae pro radice veridicitatis, cum ob-
jecto teftificato: non enim probabile eft, fed
gertum , vericatem radicalem feu in effendo,
mentirinon pofle. Imperfecta ergo illa fides
noh in moventem radicalem veritatem, fed in
multa in contra occurrentia rejici deber.  An
autem concedi poflint Actus fidei infirmi, de
hoc infra,

App o hic,quinor cenent Pracifiones obje-
&tivas, perillos Deitatem ctimnimicpcnc}cnrcr
i formalitate radicalis veritatis formalifare &
quidem formaliter fidem: quia hzc non pre-
{cindurit; & fub aliis formalitatibus refpondet
Deitas: ad eum modum, quo per illos pecca-
tium faétum contranaturam rationalem,eft for-
maliter Theologicum, quia {ub natura rationa-
li, formaliter continetur DEUS.

DIFFICULTAS V.

An Ratio Formalss Que Fides debeat effe

Excedens $

Eminit aliquoties §. Thomas objp&i 11

| dei cumaddito excedentis. chnn.cnnm
S. Thom. PrimaSecund q. 62. att. 2. Objectum
inguiz Thealogicarsm Virtutium (inter quas elt fi-
des) eff ipfe Dews, qus eff aw:ﬁire?n;cr-aizx /zr;{s', prouz
noftre yationts cognitionem e.}-ccdzz ,&ad :..1b1d5_-m
Theologicam virtutem efle circaca, {fecundum
quod rationem humanam excedunt &art. 3.‘ad
2. habere inquit fidem & [pem, de his que funt
fupra facultatem natnre humans, excediz omnem
virtuzem homini proportiopalem. Px qu:bus
verbis pullulat quazitio: An ratioformalis Que
fidei, (quamquam id alii etiam ad materiale
extendunt, } debeac, habere rationem Exce-
dentis.

ExprrcanT. Hancveritatem excedentem
fic. Omnis certitudo ac veritas cognitionis
crearzz, fundatur in veritate prima DEL ficut
enim effc creatum, cft participatio Divini effe,
ficetiam quz accidunt Creaturis, {unt partici-
patiomes attributorum Dei: v. g. Humanitas eft
participatio Divinitaris; humanirtatis virtutes,
fune participationes potentiz Divinz s humani-
tatis duratio, eft participatio 2ternirartis Divi-
nz, Ergo etiam & certitudo & infallibilitas
allenfus creaturz, fundabicur in veritate prima,

Juizautem quadam infallibilitas ac certitudo
cognitionis creatura, elt debita crearurz; qua-
dim autem eft fupra exigentiam illius; 1deo
etam duirliccm, fecundum modum- noftrum

cognofcendi, veritatem in DEQO apprehe ndi-
mus ; unum quidem, qua fic principium infalli-
bilitatis fuper excedentis emne debitum Crea-
turz, altera qua principiac debitam cercicudi-
nem, faltem alicui poffibili Creaturz. Et hu-
jus quidem certitudinis principium eft, tribu-
endo vires cognofcitivas debitas creaturis; ob-
jetis veré vim morivam naturalem potentia-
rum cognofcitivarum, & praftando concur{um
naturalem. Siautem praftet vires fupernatu-
rales & concurfum fupernaturalem ; habebit
DEUS rationem veritaus, vel dicentis {uperna-
wralis.  Urdehacdodrinafic explicata ftatu-
atur.

Dicenpum cft. Licet ad altum fidei exceden~
rem, conchrrar weritas prima formalifativa fides
Theologics , ponere tamen motivim formale veri-
tarem primam fu ol f.'xcedfmfm s utratioexceden-
tis teneat fe penes motivum , nulla eff neceffitas.
Prima pars Conclufionis: Nempequod veritas
prima concurrat ad a&um fidei excedentem
alibi probatur : quia fcilicer aétus excedens, eft
attus lupernaturalis ur explicans {fupponirt, &
oftenduntcdi@tade fupernaturalitate, Sed ve-
ritas prima, concurritad aGum fidei fupernacu-
ralem. Ergoconcurritad excedentem.  Se-
cunda pars.

Prosaur Primo quia S. Thom. hicquzit.
1-arc. 1. difcurrens de objeéto formali fidei, po-
nicveritacem primam fine ullo addito.

ProsaTur Secundo. Quiaeftinexplicabile,
pofito quod ifta excedentia tencac {e A parte
motivi formalis, ad quidnam deferviar, idque
neceffatid : nam non defervic ad efficiendam
producendamquerationem atus excedentisin
fide: quia motiva formalia, non producunc
phyfice actus, {edin gencre caufz formalis ex-
wrinfecz: produ&ioqucillorum, fpeétat ad in-
tellectum & habitum fupernaturalem. Non
itemdefervitadrationemipfam falvandam mo-
tivi requifiti ad aétum fupernaturalem: quia
morivum formale, & obje¢tum formale {unc
idem; diximus autem in materia de Ence fu-
pernaturali, ab objectis, non defumi fupernatu-
ralitatem, Noneft eciam necefle ponere veri-
tatem primam excedentem pro mbrivn, ut fic
fiatadtus fupernaturalis ex ordine (uo infallibilis:
quia Supernaturalitas, non eft infallibilis ex fuo
ordine: nihil enim repugnat, dari probabilita-
rem tiapcmamralcm ;& opinionem {upernatu-
ralem. Siautem perly,exordinefuo infallibi-
lis, intelligatur; quia fcilicet fuppofito quod
DEO dicenti innitatur, qui eft fummaveritas,
fummam infallibilitatem habebit. Sedad hoc
etiam ponere veritatem primam excedentem,
pro motivo formali, impertincns eft.  Ratio
quiactiamfialiquid diceret Deus, prout eft ve-
ritas pritna hon excedens,adhuc illi infallibili-
ter aflentir E.JL)ET‘ZH]US: quiaramcxcedcnsqunm
non excedens infallibilitas Divina, ab codem

o B defu-




32

nature Divinz, ut nec mentiri, nec falli poffit.

Prozatur Tertio. Tum quia objectum for-
male fidei, debet poni, ftans in iplomet Deo,
& non involvendo aliquid creatum; ratio au-
tem excedentis, vel non excedentis, defumicut
¢x comparatione ad creaturam, Tumgquiare-
velatio paffiva, noningredicur formale fidei, ut
infra videbitur. Ergo nec ratio excedentis.
Tum quia {inibil obfir, maximeé debzmus exal-
tarc Deum; magis autem exaltabitur, {i ratio
veritatis illi intrinfeca, fine ulla defumibilitate
excellentiz ab alio extiinfeco, zqué (ufficiarad
formandam fidem, merendumque aflenfumin-
fallibilem. Ratio autem excedentis habetur
nonnifi ratione alicujus extrinfeci.

Ogjicitur Primo.  Authoritas S. Thomzin
oppofitum ex queaft. 62.

ResronpeTur.  lllo loco nen’ p]us velle S.
Thom. quim quod primatia objecta fidei fint
talia, utad lla lumen naturale, fine prafuppofi-
tarevelatione pervadere non poflir, ut ad my-
fterium Trinitatis. Sedindenon fequitur,quod
veritas prima, illaobjeétaatceftans, inipfaratio-
ne formali motivi, debeat habere rationem ex-
cedentis.

InsTABLS. Salcemfidei pro habitu znig-
matico {umpte objectum, erit veritas prima ex-
cedens: quia etiam vifionis Bcatx objectum,
eft Deicas excedens.

ResponpeTur.  Execedentiam illam vifionis
hoc fenfu admitti: quia nullus eft intelle&us,
qui poflit connaturaliter, & actu naturali attin-
gere Deum prout eftinfe, ubietiam fupernatu-
ralitas tenet {e d parte actus, & non 4 parte mo-
BV

Osjrcirur Secundo.  Virtus quecunque
Theologica, ordinat hominem in Beatitudi-
nem {upernaturalem. Sedfifidesnonrefpice«
ret veritatem primam excedentem , non ordi-
naret hominem in Beatitudinem fupernatura-
lem; non enim ordinaret in cognitionem finis
fupernaturalis: pracipu¢ cum DEUS, ut clt
principium rerfim naturalium , non fir finis {u+
pernaturalis.

RE spo.\znlmm. Negando Minorem. Ot-
dinatio enimin cognitionem finis {upernatura-
lis, non exigit motivium excedens: pracipug
quia . tora ordinatio in beatitudinem f{u-
pernaturalem, eft ab ipfamet fupernaturalitas
te, qua non defumitur ex motivo.

Instasis exScoto, Potiflimam rationem
fidei efle verfari circa Trinitatem § hane autem
nihil continecnifi veritas primaexcedens : quia
nullus effe@usinducit in cognitionem Trinita-
tis.

ReseonpeTuR, Negando Minorem: quia
licétcreata noninducant nosin noticiam Trini-
tatis, fufficicillam notificaria veritate prima,nul-
laque cft neceflicas, ur excedentia, teneac fi 4

Tra&aeus L

defumuntur nempe eflentiali determinatione parte motivi.

r

Unde i ordinaffer Dy
Myfterium Trinitatis actu natarali, jic
pter fedicentem,foretilleadtus infallibilig
non excedens. Quod autem dicityr, ;L
vocarifupernaturalem, quia clidcralioncofn

15 Ceg
icet o,

&ifupernaturalisin fide, non defumayg g E
jecto. : :

Osjrcrrur Tertio, Veritas prima e
dens, non potelt cﬂc: principium cogainy
qua non fitvera: veritasaurem prima gy,
ccdcm_, in quantum non excedens, ho
agens fecundum exigentiam ac vires d W
Creaturz, poteft efle principium cogniy,
quznon fitvera;ur patet in cognitioniby
babilibus, habitusautem fidei et tn!z’ﬁ;qui i
ex Vi lpccici_,cx‘wn ¢x vi ordinis, non potelt efs
principium falfi: quia quamvis habitusfoe;
ficus,in {ua [pecie, non pofiic effe falfus, oy
men exviordinis: quiaeftin ordine nguly
quifallibilitatem paticur.

RzsponpeTur. - Concedo vetitater pring
non excedentem;pofle principiare hoo et
producere phyficé cognitionem que fonli
vera. Negoautem veritatem non escedn
tem, que, fir per modum artceftantis, polleth
principiumth]ﬁ. Tranfeatidem; quodyeis
excedens,non poflit comproduccrcph'\'ﬁcﬁm-
gnitionem, quz nonfitvera. Sedinderonle
quitnrmotivum formale debere cfle verien
excedentem: quia ratio motivi formalis,m !
habet rationem producents adus Did |
tranfeat : quia pofler dati opinio {upernau
lis, ad quam concurrerer Deus, fub formali |
excedentis. 5

INSTABIS, Apoc:ﬂ. 20, dicitur: Ecce novl
cio omnia. Ergo & objecum fidei novia!
quomodoautem novum, finon excedens?

ResproxpeTur,  Non {atis apparet quorgrlf!
innovo Teltamento fit novum mogivum i)
cumin utroque fuerit fidesinfallibilis: adeo®
& motivum infallibiles diximusque luperi
nato Chrifto, permanfifle cosdem habitus. il
vabitur ergoillanovitasfidei, ob admiffos Gar
tiles ad fidem. Cazterum hoc fenfl admi?
musveritatem primam cxcu:ic:n:cm,q'-!Gi?“'
licerad fidei Theologice actum, nunquan®
veatveritas prima, nifidandoei veritatem
mam & excedentem quameungue creatii

Subhoc tirulo decidendum eftid, quodt™
ponituniverfaliter de omnibuns vittutfbus fuf
logicis que(t. 4. Efparza. An fitde raciok
larum, ut fint prelato Dei fuper omma: ¢
quidem fi fpeterur hzc pralatio rationt B
vi, indubié illis convenit : quiahabentpe™
jeéto Deitatem, cui pralatio Ii:pcr.omnm‘:'a
venit. Sedquiaactus fupernaturalis & i
lis poffunt inniti eidem motivo, ﬂO“_”FP“],
qu prelatioTheologicis vimmh.uscnnvﬂ“',:
R aT10,Sienimefleraliqua prthlﬂ»fﬂ'?‘ [rﬂ |
quod ita praferrerur; vel Auboritas per aj['ui




Di{i)utatio 1

s . vel Bonitas per amoreém ut animus €X Vi
; -'ﬂrims {it contemnere, c&tera
arepugnanti iavel aflen(ui vel amori: Sed
g pot dhu ith h muc.mhwmm{ lis,innitens
- veritati Divinz

5 lhnm 0111\110};)oﬁ um citatir non habet
5, quam quod virgutum Theologicarum ob-
umficingenete {uo fummumyv. g. Auctori-

ved l\\i'r';ii'

s fumma, Bonitas [umma, &c. Se
biisdem, a&um naturalem {pecificari non
Dantur quidem veritate Theologice ut
nurin Deam tanquam ultimum finem {u-
pcm\mm.un {ed dantur, uz feramur fupekna-
wialitet.  Nam aétu natiirali ; etiam in hinein
{upernaturalem, ferri poflumuis. Etficurdan-
tur gratize iup;umrm.ﬂcs ad agendum lipet-
naturaliter; ita dantur natutales, vel falcem non
repugnat cas dari, it attingant {llum finem fu-
l:”!’t'lrui'.ll[‘ll] n.uumimr

;\u]wf: valet, {1 dicas cum E rurm qnmi
cim agitlic de vigore natir# , {ub €a voce uni-
ve 11, folim cummchcndmmr omnia natu?
raliter occurrentia in contrariuim. At amof
fupeenaturalis ita amat, ut praeterea [uperet

nnia etiam f{upernaturaliter occurrentia in
contratium: & g.ml]cL viad eca iizpcmn‘l‘lj pro
adimpletione prezceptorum iupcrmrm‘iﬂiun'l,
quodcftlonge difficilius. Non inguam valez;
quia poreft ficriadus n'{tumlis,“}ui velit etiam
f:}‘ rnaturaliter oceurrentia, ne DEO v. g.di-
tenti credatur,fuperare, idque \,nman}olm gra-
tiz, ordinis naturalis.  Ergo hac fuperatio fu-
pc:u- wiiraliter oceurtentium,qué eft fundativa
iftins prelationis in fide Theologica, eft quid
communc ctiam actui naturalisarque adeo ifta

prelationon debetur folivirtuti Theologica tit

hujus a&us,

volaig Elparza.
QUASTIO I
De "Ratione formals Fides propter Quam,

}‘?\ aITTo PHimo.  Predictum titulun /'?.-'ﬁ?
i phiafiab Anctoribis traltari : Ll{_mmmin
ficulimumrefolutorium fidei? quidautem ve-
niatnominerefolucorii fupra diCtum.
R EMITTO Sccundd,  Debere ponietiamin
fide motivum affinfis feu rationem Proprer
quam,adeoque ultimum refolutorium.

Rario: quia&eflecille affenfus; & nonef-
ft'r;11%7;11H]s,L-JTL'cur[i:p_'\oniun‘,non.:i']bc_mtum,
quia aflenfusnulloalio difl"']”ui‘nt‘tcﬁ a fimpli-
ci apprehenfione, transireqt

/

in fecundam wvel
tut;umupc tationem, mhmunncmorw:. Tun
quiaperiplum Guilhelmum Parifienfem & per
Rubionem (altem debet intercedere motivum
cdiendi Deo. Ergo adhuc ille allenfus, non
cr;:"«cm'wri"mhcm autem motivam non fuffi-
cere vel exinde oftenditar tquiaobédientia {pe-
&arad v *}‘mL wem, motivamaue illius non et
conftitutivum Tum quia

Rationesino P W‘f tumnon convincunt: laud:

ITEILIS IIICO[U‘TN.JT.

(%
St

bilitas enim fidei, fion eft in a r{r;'n' t1 fine m-?:::v
vo, {ed inaflentiri fine evident simen intal
libiliter; & J.L]uﬂlmt omnibus ; dni. retiarque
adhuc in hoo aflenfu i)lm Deo, qu .im hominis
quia defererur firmior aflenfus; t alfumque cit
quod poflitpracipere Deus aflent uim finie motis
vo: quia non potelt priecipere rem impolt bi~
lem; & confticutum {ine conftitutivis. Jam
autem affenfus quod fic ob motivuim, pet hoc
conftituitur.
Pr&EMITTO

Certio, - I quo Jit punctas Diffi-
Eultatisin ;m.-j:‘;;/» Credov. g. 111)1[1L<_1u“15 Sa-
cramentalibus efle Corpus Chrifti; hac veritas
noneftnotaexipfis terminis. Tenti-
ridebeo proprer aliid : nempe r]uu hoc Deus

Er ‘\ 1iian

dixit; haciplap wponuo, non eft nota ex ter

minis. }".';__".Ltmm Hlinon poflum affentirinifi
propreralitd ; quid érgo elt illud alind 2 Siali:

quid humapum et ouwa fdem Theologis
cam & II]i‘.l“LL”}L.I]I, in a d non 'l"h.':D'AD"'V
cum vis in Divinum telti:
mohium, quaro ai i di,i'[im‘.tﬂm a priori -an
idem? fiidemyergo nihilrefpondifti. Sialiud,
deiploilloaiio teftimonio redicdifficulra:  cum
non {1t ex terminis notum: Uade vel dabis
in infinitum in teltimoniiss vel tan-
dem débebis .v.p sndere ; non pet
um, inquoaut 140.1 {alvabis rationem T
gici, aut non falvabis, quomodo {ic notlim cx
terminis, (]Lmn l:.mmcnm f‘lﬂlll1\...'JlerCle()\J’iL
Tur chmu His prem

D[PFICLH TAS L

I:.Luiﬁ;ff,d.‘!:ff"i‘( lioriim ;{t‘?fu!h(’

1)[ _utes poft alios '
l[p 9. & Lt O\]'LL |.'§.‘\".
aliqua:

& fallibile.  Si l‘c'.o

procefum

ExeiicarPri

in $ difp.
Sil uquam“. de ulci

10 Ponti 2%, puin. %,
imo m o formali ipfius-
met fidei ultimo, refolyvitur in ipfam revelatio-
nem Divinam, velfolam vel cliim veracitare. Si
vero loquamurde ultimo motivo, quo inclina

muradjudicandum, quod exiftat revelario Di-

Yina, non habeturidem motivim in omnibus fi-
delibus.  Nam iilts..ﬂfnm--u 1t hotiva credibi:
licatis, interdum Auctoricas'& teffimonium hg-
minis fide digni.  Hae explicitio
NoNSATISFAcrr. Tumguid: {1 moti.
vum formale ipliusmet ﬁdrl,id[‘l:rc ultimo re-
lolutivum eft r€velatio Divinia, ¢ ]
praDOEiliOD L.s.ouia‘.;s,frc;

1 s nota¢
Sinoneltexterminisnota.  Erooil ;:ﬂ'cr!c:-c,r
l nmhpl(* ter aliud, adeoquenoneririllauli-

mum relolutorium.
oftendehancevide

oftendes intrini
rum, {1 quz ef
fupra, non {pedtar

ot elt ex terminis nota,
tiany & fi

im oftenderis,
1 connexionem termino-
i xio; ex dictis
_ Tum quia illud
ipfum judicium, \,:lcw judico exiftere revelario-
E]L‘IH,}-"\!:\:J\Li'fi;\.-"il‘ﬂi’idi‘li Ergo habebit mo.-
od docet Pontlus efle revelatio-

ncm.,

tivam fidei, quq
1




	Difficultas I. An veritas prima in dicendo & semper quidem, sit Objectum formale fidei.
	Seite 14
	Seite 15
	Punctum DIfficultatis 1. An veritas intrinseca credibilium possit esse motivum formale fidei.
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

	Punctum Difficultatis 2. An promissio Dei prout condistincta veridicitati formaliset fidem.
	Seite 17
	Seite 18
	Seite 19

	Punctum Difficultatis 3. Quomodo formandus sit Conceptus veritatis primæ in dicendo.
	Seite 19
	Seite 20


	Difficultas II. An veritas in Cognoscendo sit etiam formale Fidei.
	Seite 20
	Seite 21

	Difficultas III. An veritas in Effendo sit etiam formale Fidei.
	Punctum Difficultatis 1. Explicatur veritas prima in Essendo.
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23

	Punctum Difficultatis 2. Proponatur & probatur Conclusio.
	Seite 24
	Seite 25

	Punctum Difficult. 3. Solvuntur Objectiones.
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27


	Difficultas IV. An Deitas qua talis, sit ratio formalis Quæ Fidei.
	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31

	Difficultas V. An Ratio Formalis Quæ Fidei debeat esse Excedens.
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33


