BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Difficultas IV. An Deitas qua talis, sit ratio formalis Quee Fidei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

el

G veline fateri verum, concedent fe id

um non concipere actu, guoties id credun

» Thivina
c iAviIind.

RESPONSUM ;‘i]i‘]';‘t. quo

:quod nemo ncg

imp } Y It IC LQE:LI}KJ\H
quot it Credo.

1 - 1

fwstat Tertio.  Credimus quandoque ho-

uamvis non cogitemus tunc, an fint
;. Ergofimiliter poflumus credere Deo.
sponpETUR: Etaminfide humanaim-
-1fri::;' galy '\UL..Ci{‘.L:;Inrmrng;lius entim

‘,A
-

uare credat ¢ recurreret ad hoc, dicens,
ignus fide. Paritasctiamnon tenct: quia
nonraro evenit fidem humanam fallis ita
AON £ACO eVenit, ut 11:1prm{umcr}:{.rlicrtlr. Fi-
des aurem Divina ‘]u" talis, J’]I}H'Udcﬂ{(‘l‘ elici
t: & cum fic fumme infallibilis, ne-
cell \;-u':uu:cr.‘.ca‘\'drcm:‘.»m;s ad infallibilicatem
requifica; quorum primum cft, infallibilitas
lumima

DIFFICULTAS IV,

An Deiras gmt talis fit ratio jwmm’u
e Frdeid
s
Si-‘cuwlﬁ m diéta de diftin&ione virtuali, in-

daubie 11 con fortio aliorum Sl[l’E'iL)i}ll"l'lii\],

Deitas eft motivum fidei: cum enim idencifi-
cata {it realicer triplici illi vericati, idquc cum
exclufione diftinctionis virtualis, quod triplici
illi veritati competitin fenfu formali, ¢ ompete-
rede nul)uh.{n.]fc Mureali. Sedeojurecetiam
ubiquitas Dei, & cztera fimilia, {pecificant in
fenfurcalifidem;alias finon [pecificarentin (en-
{ureals, mhm-mcn ntur vircualicer.  Difficul-
ras L‘r:"luin‘.“:('.""':'c!:‘ Deirace qua cali, prcifaab
attribucis; an tamen ipfafic formaliter motivam
formale fidei.
DrcennpuM gaad #

Eft Contra Ripalda ci-
tantemn Cajetanum & Aurcolum m[p » num.
101
PropaTur Primo. Pone per impoffibile
¢ Deum, eflentialiter mendacem;
habercramenefleale .xl;‘m]-lcprir;_&lom:: per
impotlibile.  Velfimavis, pone perimpoflibile
potentem menuiri : velprate ll.xnlkuulh\ B
Ieper zllxiu.lile]c decretum, nonnifi de menti-
endo & fallendo: conftareque creaturz intelle-
tualt de exercitio mendaciratis; hoc pofiro,
formacur disjunétiva. Vel poflctadhucilla ex-
cellentia pracile Denacis, move:
vel non poflet.  Sipofler.
noan L

eadallenfum;
Ergo intellectus
itur vero, (ciens enim De-
pofitumefle verum ei,
'(,-;rc,’cﬁlc verum : af-
liltio importans

fi poffet tunc in-
saffentiri, in affen{u {uo admiccerer duo
concradictoria: admirtere enim in aflenfu eft
verum, quianon el verum, elt admittere in af-
Sed afllentiri [ciendo

QL A T
:ceflario alic

ummenciri, u-h\ul-u‘nl‘

R"I\Ju‘..-& t3m hilom:nus ¢
i
1

fenlus enim eft An-.. rale

taefl, vel Vernmeff. Rurlus
tellectu

len{u duo contradicturnia.

i B
iputatio }. e

R y; A\ i e
2, tradictoria. Minor probaturquiaafie

A -

-8
quod mendaciam, aut porid

selt ad-

non elt ve-

s fa HL"P fir
miccere}in affenfu, eft verum,
rum, E I
{eufal{fum fic, eflt admittere in

1 Imcnaac ium

n{u duo con-

sutdixi

elt quad 1m;‘tiuim;!uuzam VNI ¢
.m.cm quiamendacium feu fallum e
{entiri, quia non eftverum.

ittere in af-
L}'hu{ {1

et mo-

ende quod me ndacium fir, el
fenfu, eft verum quianon eft verum
refiduailla excellentia Deit
vere ad affenfum, E g0 Deque nuUNc movere
formalicer pnt[‘ﬂ'.u‘ll;] talis.  Probatur Confe-
quentia quia utrobique refiduum, feclufa veri-
dicitate eft idem, nempe Deit Ergo fi le-

mel movere non potelt snecaliasmovebit, bené

atis hon po

[

3 = f
nel non cit naca
habere: M"'rfum squantum ex illa, lemper nara

entmarguo, Veridicitas i fen
eft non E‘JI‘L.\; propter principium. Idem
manensidem, fempereft & facic idem: Rario
itemformalisdum eft,femper eft ratio formal:s:
quia efferationem formalem, ngn eft quid di-
ftinctum. ab ipfamet illius enrirare. :
Rf'\'{"wlf\vlﬂl.l\-i’).’wfnt'. A

cumentum cfledfa
ciliori ad difficilius via N
habere pradicart

allendi, & tamen 1

1mationis.

le vel ex adjunéto
ri allenfum difficilius
eft,quam prefec ndere a veridicitare & ramen
mereriaflen{um,

Contra.  Tumquianoneftafaciliori addif
ficilius, fed in codem argumentum : quia non
comparatur prae[cin‘{cnm veridicitatis, ad con-
junétionem cum falfidicicare,fed urrobique fpe-
étatur eadem remanenria Deitacis.  Cur crgo
utrobique non merebitura m. Sicutfial-
bedo eftratio formalis dealbandi, etiam juu
nigredini, eft ratio formalis dealba
quia Conjunétio non vet
fundat vt Deitas mereatur per te diflenfum,
quod majus eft, Ergo etiam feparatio veridi-
citatis per intentionem falrem, fundabic, necilli
conlentiatur p(:!im"i', quod minus eft,
tumautemeft argumentari
mationisin eadem linca.

Lici-
ad minus,via athc-
Tum quia Conjun-
ctio non veridicitatis, expellic phyficé veridici-
t: tum, mcretarque diffenfum.
ci

Ergo & prz
o veridicitatis, qua illam expellit inrentio-
n :1!1 ter, fal

fium.

tem fundabit, ne mereacur affen-
1S Secundo ex pringi piis Ris

on urcunque, leda ut eft exi-

erfectioni,adevque

mendacioyefletorn

(-(J\Vll ".
tl\prlum utiuppoeni
formalicate oppofita falf
D, AC veritas |
qguia Vi
pro m

m & fumeretur Dei-
srecHe, fed (ul
cretur pro
¢llende. Tum
I fides , quz habcat
o, Quia dicitur verum: viderue
licare amor, qui amet, c']uia non eft

(e) 12 m,llum,

o F

rima in
tur imphcare

CIiin 1n
i




28 T‘imﬂ,

malum, & non poflic amare, quia elt bonum.
Viderur itemimplicare intellectus, non potens
quidem affentiri falfo, impotens tamen allentiri

vero. Ergoetiamex prspur::omc:,impr.aﬂlhnlis £
i :

cltfides, que tantim inmicatur huie principio,
quod Deusnon voflicdicere falfum & mentiri,
non ateem, quod dicat verum. Sed quidquid
fir deil i::s;p:_;‘iib-f care faltem p:ms’u:sildcs non
debetrefblviin motivum: quia Deus non pot-
eft dicete falfum; fed inmotivum: quiaverum
eft. Siquidem eriam Theologica charitas,
nontefolviturinlioc, quodin Deo nullafit ma-
litia, fed in pofitivum,nempecjus bonitatemin
fe. TumquiaSi Deusnon tantim eft exclifio
omnisimpetfectionis, fed iiiclufio omnis perfe-
Gionis; imd eft exclufio omnis imperfectionis,
inclufionc omnis perfectionis. Ergo fi fumitur
Deitas, prout Deitas eft; & fi fimitur cum €x-
clufione omnisimpetfectionis; fumitur cumin-
clufione omnis pcri’cc’honi’s,:deoquc & veridi-
citatis. Ergonon precileab illa, formalifabit
fidem,utvoluit Ripalda. Tumquia Deitas qua
Deitas eft,fion conftituitur exclufione omnis
impetfectionis, (ed daturaliguis pofitivus ejus-
dem conceprus, {upra quem fundancur illz ne=
gationes: imé nec inclufioné omnis pcrﬁ:-
&ionis conftituicur, ut di€tum in prima parte.
Ergofi Deitasqui Deitas eft, eft morivum for-
male fidei, non eft motivum qua exclufiva im-
perfeétionis mendacii, & tamen Ripalda ponit
Deitacem qui Deitatem, pro hoc formalis
Tum quia ficut partimur has formalites : non
dicere falfum; & formalicatem : dicere verums;
ita partiri poflumus formalitem non difcreden-
tis & formalicatem credentis, proportionaudo-
que p:mdi&a,mmJlmprodlbn:proporrio,qu{lm
utei, qui non poteft falfum dicere, non difcre-
datut, eiautem, qui nonnifi verum, & vere di-
cit, credatur pofitive : Quiaautemnos Divino
teltimonio non tancim non dilcredimus, fed
pofitive credimus, fit ut fides quam habemus;
nonillinegativo, Non mentiri; feu Non dicere
falfum: fed poficiva veritati innicature

Prosatur Secund6. Ratio formalis unius
non potelt contineri inratione formali alterius.
Sed i prerer veridicitarem, verinolciuvitatem,
verielfencialitarem, effet Deitas qud ralis, moti-
vum formale fidei,ratio formalis unius,contine-
returin ratione formalialterius.  Ergo Deiras
qud talis, non eft motivum formale fidei.  Ma-
jorprobatar.  Inductione: quiaratio formalis
veridicitatis non eft ratio formalis verinolcitivi-
tatis s ratio formalis albedinis non eft ratio for-
malisdulcedinis. Quod iplum in hecfonda-
tur: quia ratio formalis umus, non aliud eft,
nifi definitivum pradicatum hujus forma, vel
formalitacis, {ed definitio uniusnon eft definitio
alterius; mifi pullulet chymera, Ergo. Mi-
nor probatur; quiarationem formalem fidei il-
lz veritates pr:r?lanc feipfis. Ecgo {i illamra-

atus |-

tionem preeftat Deitas qui talis feipf,
ratio forinalis unius, crit ratio f\)rn’l_{-u

d
rius.

Is
~ ResroxpEems. Quod prafter diges
{pecierar onem for malem fidei Deigs, 'l;t"
aurem unacatio form "‘I:‘SJI’mﬂaTC‘ii\’crialm:
cici rationem formalem, licet (ub divc:[‘oaf,:
re proximo, contentams unde etiam szg
Conciufio poreit ex diverfis fpecie mogy 13

i
ferri. R

Cownrr A,  Quia & praftaret tune Dey
divcr[hm fpecic rationem formalem ﬁ([c["f
fupponitur, & non préeftarct: quia fimhile
non debemusintra eundern habitum adzgy
{fumptum, diverlam fpeci¢ innd:xqu.ataﬁd:;
ponere, ut {iniliil obfit, teneat illa paritas;,;..
fides,unus Deuss  Quamivisenim bapz‘\fmn;‘r
trip!ex,nuncricncceﬁeponcretrip]itrmﬁder;‘ll
quia de baptifino multiplici modo capinm'.;
datut dot?tr;u;} Patrum; exigebacqiie ucceﬂm;
erendi originalis; cui commode ung b
p[sfminwdo, tatisficri non portiiffer. Sedis

al

dodtrina Patrum proeedit de muleiplici (poe |

ﬁd_ci j neque f?ﬂ' ulla neceflitas ejus Habencz
&infidelitas fufficienter tollitur, perunumg
fenfum: quia DEUS dicit.

: Prosatur Tertio. Turh quia Si motid
fidei eflct ipfa De¢iras, quaro aflentiens prop
Deitatem, vel poteft dicere.  Affentior i
Deitas dicit; vel tantum affentiot quia D
dicit; vel rantum affentior quia Deiraseft. §
hoc fecundum. Ergo non oftendis per i
conjungatut ad teftandum Deus, cum haey

tius parte Contradictioiis. v. g. Incatnatiodh |

hoc enim conjunétivum per ordinem adn
non aliud cogirari poteft, nift dictio. Deins
etiam Conrradiétoria; & non revelata ctde
pollemus; fi {ufficic motivum quia Deut di
quiatdm comparate ad revelata, quam noi®
yelata; veraclt propofitio; Deitas et R
fusdehocipfo: Deitasefl, quatere reftac? Ut
dedeillo confter; & quidcn{ccr[b &infallilr
ternonrecurrendo ad veritatém primam. H
autem credas propter Deitatem Lii_ccntrm
Ergiojamnon pracife fumitur Deiras, fedpr
dicens. Dehocipfo Deco dicente quars,
affentiaris Deo dicentis quia verim dicit; ¢
quiafalfum dicir, vel fimpliciter quia dicitip*
primum;quia {icnon prx[bmdcrcr chms;l\‘lc'
ritate primaindicendo; qm‘-d:'mt‘ndi'rR‘F‘i"“'
Non fecunduim : quia cognito mendacio, e
allentiripoteft. Non ultmum quia Ly]dicit#®
trahens 4 vero & falfo, abftrahic ab aﬂ‘:nfui
diffenfu, & eft quid commune ad affenlum®

by g il
diffenfum. Ergotecurrere debes ad DEU..
entem fidems®

veré dicentem, adeoque mov
preicindendo a veritatein dicendo. Tumg?

nsad fidem 47€"
cxlcindererd®™
i

& ptzfcinderet Deitas move
dicitate ut fupponicur,& nonp




"

Difputatio ].

wirur Deiras prout eft radix veritatis vel
non (umitur prout eft radix.  Si fumitur prout
] ¢ ut Deitas eft, fed

Ergonon prac
licitatis, formalifat fi-

i

fub fort | ragtone
dem.  Siautemnon fumitur prouteftradix ve-
ritacis, non r,'u-r":'in:\.i}undﬁc;qun modo oppo-
qatur mendacio, quod tamenrequirit Ripaldat
hzc enim oppofitio mendacio, eft vel ratione
formalis, vel tatione radicalis veritatis: ficut
Jsfru;;poiitiojn‘homincndu'mtmn;llcaliamrc?-
figi Etaﬂr'..'l%, nifi formalis, vel radicalis mti.:m!_l—
tas. Tum guia vel dantur aliqua rationes in
Deo, non connexz cum fide; vel omnes fune
connexz. Si aliquz non connexa ergo nee
Dt;!asPl':ﬁf(‘-i[ld(‘!‘ls;‘lkfcrit‘ili.'!t:ll’CCH[r‘atil)COH-

exa: necenim ftat particularis pro illa ratios
nifi recurratur ad predicatum veritatis,ad quod
nonvultrecurrere Ripalda.  Siaucem omnes
funtconnexe. Ergo ex ratione quia Deus cft
ubique, poflum nunc credere, Antichriftum
damnandum.

Osjrcit Privo Ripalda:  Excellentia Deis
tatis { 2 immediaté confert Auétoritatem
fuis teftimoniis, cohibet enim omnem 1rreve-
rentiam Diffen(us autem teftimonio Dei, cft
magnairreverentia.,

R ESPONDETL Excellentiam Deitartis {um-
ptam prouteft a parte rei, conferre dignitatem
{uis teftimontis, fed non prout fubeft noftris
precfionibus. Undecafuquo Deus pizfcin-
datd veridicitate, & non prafcindat 4 Deitate;
adhucimpendendus eritilli omnis debitus cul-
tus; fed tunc crediti ita: quid ca
rebit {uo formali. Neque tunc non creditio;
ericirreverentia, quia nec erit debita creditios

Le

nonerntd

Sicutnonefler irreverentia, non elicete aétum
creditionis, fi Deus retenta (ba excellentia, pro=
hiberer affenfum fidei fieri.

InstaTidem. DemusBeatos efle impecca:
biles & fcientia infufa preditos, & quidem ita
rep m;imni"‘_‘ mendacio t'lirl'::[‘rﬂillil(_'f, quamrepu-
gnet mendacium Deo nililominus reftimoni-
um DEI dignius ¢rit, certenonebaliud; quam
ob formalifantem Deitatem.

ResronpETuR. Fore digniis, ob verita-
tem primamin effendo, qua co'mpcti: DEO.

Ogjicir SECuNBoO. Sacta Auctoritas refert
fidemnoftram ih Deum fine memoria ateribu-
forum.

RESPONDETUR:

eéinreeltver

Fidem tii
15 primas
oritas Sacra dicit quidquari ; de pracifione
Deitatis.

Osjicit TeErTI0 E
hendaturteltari
effe verum ; quam

ui Deo Auctoti

Nee enim Au:

0s quod DETTS appie:
iam,apprehendecuriliud

Deus not apprehiendatur
1% & [apiens; at eoiplo quia 1Jcncapp:cf!c::-
celtari vertum; potelt Deo credi. 7 (3
t licredif{cotlithaveracitace & fapie
Major probatur: (ufficitapprehendi Divinita-

. ¢tioni. Undeetiam Chrifti Humanira

3
o

temabomni attributo diftinétam, ut abea, ra
one {uiimmediate, removeatur omnis impe
&io, qui;‘; Deirtas f{‘i[\ﬁl repugnat omni

quod apprehendacurunira Divinicati, i
areapprehenditurlibera ab omni peceato, & er-
rore:

REspoNDETUR. Debere femper appre:
hendi Deum ut veracém & fapicntein radicali-
ter, quamvis non appreheéndatur verax & |
ensformalicet, Unde eciamnon potelt appre=
hendiDivinitasremoveh: omnem imipetfectio-
nem, etiam mendacii nifl in q*l.lll‘l]"l‘: elt radix
veritatis. Licéepoflitnonapprehend: cum for-
maliveritate: necenimeftratio opponendi fé
omniimperfcétioni; nifi ratione vel formalis vel
radicalis perfe@ionis Quod fi tunc apprehens
detur Deus, prout eft radix veritatis, hoc ipfo
apprehendetur tanquam veritas in cffendog
confequenter non przcifé ab illa, formalifabie
fidem.

=
Continuatar [olutio Olbjetionum,

Instar Primo. Decernat Deus non confer:
E’Cﬂ[un_l(.ni‘:’.’ urfum Perroad loquendum quid-
guam falfum ; hdc decreto removet Deus 4 Pe-
troimperfedtionem teltimonii falfi, tacnen non
eo iplo confert perfedtionem veraciratis & f(a-
picnnx, i iis quz Inqu;rm, naii cuim eo decre-
to po‘rc[}: componi Perrum efle locuriim v erum
& efle mendacen; quoniam qguod loquitur Ji-
'étrcip!i\.ﬂwcmm,é'c' propterea Deis colicur-
fum detadloqueidum, tamen loquitur, contra
judicium meéntis etfoneun,

_ Ergo etiam polz
fumus appreliendére Deitatem rémon r:ul-c_m
fingulas imperfetiones, quin apprehendamus
pertectiones ateribtitales Dei.
Responsumjamiefts  Polénoss :
dere Deitatem removentem 1ia]gm‘:%);;rsi.]ti:ﬂ
&iones quin apprehendamus p }
attributales formalirer fumpras,
fumusremdverirem apprehiendar
hendamus perfedtiones accribue

erfeétiones
Sed non pofs
€, quin appre-
: . ; ales radicalitet
fumpms : obrationem {npm adlatam. Deins
dc;(denluqur-mia nontcence quianoneft cogica
bile,inquid relolvi poir 11 e
E lllu, 'quid relolvi 13_0111[ 1l 1as Petri;
quam in concutlum Dei, & tale Decrerym ad-
cr)q‘-‘:c1‘!u.1‘t]u1d extrinfecuam dicent @
autemilla veri

; liperfectio
veridieitaus Diving, vel petius non
dictionis falfi,non poeteftinaliquid c-:«:mnh.'ru-m
refolvi: & cumnon refolvartariny er ,Je-n-] 'f‘;;r_”
i_u:ll:nc;' fnrr.-l"r_a'.n. debebit refolvi in radic U‘-‘{ﬂf
f_gm,pe.un Siautem rq¢ AT

tormalifabicfidern. E
ut fic, quod vohiit Ripn

rAT Secundo.

tcaliter (uimpeg VEriras
[Z0 non precife Deiras

Gratia Juftificahs ¢t ef
anspeccatro,atque etiam odis
Meh non apprehendimus graciam, effe
~, biade - oy =
item, licet jisdem imperfectic

;JE‘:U; re-
{cy 3

}‘-ugng:




30

pugnet, Ergd'etiam poffumus apprehendere
Deitatem, cum oppofitione ad mendacium, li-
cétpracifam ab actributis veritatis.

Responperur. In noftris principiis identifi-
cantibus gratiam charitati, falfum eft Antece-
dens, Deindeexdiétis poflumusillam Oppo-
fitionem Deiad mendacium cogitare fine attri-
butis veritatis formaliter famptz, modo fuma-
tur radicaliter: Si enim non apprehendetur
cum radicali veritate, nullum dabicur funda-
mentum opponendife mendacio.

InstarTertio.  Unid cidemimperfeéti-
oni poflunt opponi plures perfectiones; ut ei-
dem mendacio, Vifio Beata,Unio hy poftarica,
affeétus veraciratis. Ergo &inremotione men-
dacii, non continetur formaliter conceptusve-
racitatis.

ResponpeTur, In remotione mendacii non
contineri formaliter conceptum veracitatisfor-
malis, licét contineacur ex dickis, conceptus ve-
racitacis radicalis. Univerfaliter autem uni
imprrfc&ionioppnnumur plures pcrfcﬂ:ioues,
quandd in illis dancur predicaca contraria illi
imperfeétioni in eodem genere, nec tantum
difparaté fc habentia: nam difparacé fe habere,
eft prelcindere ab oppefitione, vel non oppo-
fitione, adillamimperfe&ionem. Porrd men-
dacioineodem genere, non opponitur nifi ve-
ritas formalis aut radicalis, fine quaradicali exi-
gentia, Deitas comparata ad mendacium, non
nifi difparate & prcifive habebit fe,

InsTAT Quarto. Teftari falfum poteft
apprehendi vel conceptuinadzquato,utimper-
fectio eft, vel conceptu adequato, uc eft calis
imperfe&io, hinc quamyis Divinitasrepugnans
falficati fui celtimonii,quatenustalisimperfectio
eft, non poflit apprehendi absque veracitate &
fapientia s tamen repugnans falficati celtimonii,
quatenus impcrf::éh'o cft, poteft a veracitate &
fapientia prafcindi: quia Deus non opponitur
omni imperfectioni ratione veracitatis '8 fapi-
entiz, fed ratione perfedtionis proprie Deita-
tis. -

Respoxperur. Quando apprehendicur Dei-
ras prout repugnans imperfeétioni ut fie, appre-
henditur prout eftradix perfe@ionum utfic, ad
quam radicem, tanquam quid poﬁrivum, adeo-
queprius, fequicur negatio imperfetionis.  Si
autem apprehenditur prouteft, ut ficradix per-
fectionum, adeoque prout eft radix veritatis,
nonapprehendetur prxcifé Deitas: fed fubfor-
malitate radicis, fine qua pracifive fc habebir,
ad opponivel non opponi imperfectionibus.

InsTaT Quinto Idem. Veritas & fapientia
radicalis, non eft conceptus objectivus, diftin-
&us a concepru Deitatis: quia Deitas fuo
conceptu objeétivo, eltradix omnium attribu-
torum.

ResponpErur. Veridatem radicalem, non
efle diftintam adtu nemine cogirante conce-

Tractatus I

ptum a Deitate, efle tamen diﬁiﬂguib‘-l
quia omnia il_]a pra(cindi pofiun, quz nntrr
habentutdefinitum & definitio, habeny D::
, verfaconnotata,  Veritas autem, Imn?{ll;k
tur per effe radicem. onfundendy e
conceprum Deitatis cum concepen ra;
triburum v. g. veritaris, & fapicntiz
tunc Deitas, pro veritate in eflendo,
Ogjxcxr Quarto. Cum affenfy DEl e
cantis& moventis noftram fidem, comporig,
defectusaflenfusrei reftificatz, ]mautc:q.l:
Dc‘us teftificansincluderet veracitatem & Eal
entiam,non Roﬂ'cr ifte diffenfus componj: L:l
€x nppgehcnfmne terminorum, evidens cﬁq;.
rum cfle, quidquid a fumeé veraci dicits, f‘[]
jorauctem probatur exemplo Abraham, Geyg
19. excmploS. Petri Matth. t4. Rurfusd
dentes Deo, pofiunt credere Deum eff e
daccm exillo Joh. 1,5, Quod non potel i
nifi dividaturaffen(us Dei teftificantis, abifly,
fu rei te_ﬂificat:e: nam’ mendax minimé g
tur, qui non creditur teftatus aliquid cony
mengem. Deniquc viri Spirituales conldiy
fidelibus, utfe pramuniantaffenu perfedalk
teftificantis.. Ergd apparet fine aflenluDd
tc_f‘hﬁcanu's, tardari aflenfum rei teftificaz g
nifialtetabaltero effer {cparabilis,non pofir.
ter inalterum eam motionem conferre, En
feparabiliseft. a
ResronpETUR, Si apprehendate b
Deum dicere, qui eft veritas radicalis; eviden
eft Deum non poffe mentiri, atque fi appiches
datur formaliterverax, Dire¢te ad argumet
tum dicitur cum aflen(u dicto, componi diff
{umrei teftificare,cafu quo non confterpet
tiva credibilitatis verfaram effe veritatem pit
mam, circa hoc obje@um, fecus fi id conler
Abraham folim depofcebat in confirmeic
nem promiflialiquod fignum, ut illo tanguin
motivo credibilitatis evidentiori, roboraretts
vel fuam tenuitatem profitebatur dicens: Unée
{cire poflum quod poffeflurusfim terram 5t
indenonfequirur, quodrei A Deoteltificatn,
quam noverat teftificari Deum, affenfum
prabuerit. - Dubiratio S. Petrinon eratcoit
fidem, alias debuiflerrunc amifife habitumt
dei, quod nemo dicit,  Sed illa dubitatioci
contravirtutem {pei;non ergd inde fequiti>
Petrum rei teftificacz non prabuific allenfum
Difcredentes Deo ®quivalenter dicuntus face
re Deum mendacem. Quiaf illis evident!
moraliter conftar,hoc Deum dixifle, & nol
affentiri, debebunt falteminterpretative cele |
ti, negantes Deiveridiciratem, Concedop®
munitionem illam de qua Argumentum, alt
bonam, fepararique affenfum rei teftificatzd
Deo,abaflenfu revelationis, finonadfinemo*
vacredibilitatis, fecusfi adfint. Sedinde® |
fequitur, foli Deirate pracil formaliat
fidem. 23
Osjick: '

ltey
gt
gLy




o

Diffauratio' I 3

Osjrcrrur Quinto. Fides poteft effe im-
FL‘[:L‘CLJ,L}ll.’f]‘lll}‘cff{,‘t‘t‘lﬂ in co erit,quia pro-
sonetur folum probabilis connexio, DEI lo-

;p:unti; veré, cum objecto, qualis eft apprehen- |

fio Deitatis, ut ab ateributis diftinétz: in qua,
non elucer manifefta conjunétio Deitatis, fum-
ptz pro radice veridicitatis, cum objeéto tefti-
ficato.

Responoerur. Eft manifeftaconjunétio Dei-
watis, fumprae pro radice veridicitatis, cum ob-
jecto teftificato: non enim probabile eft, fed
gertum , vericatem radicalem feu in effendo,
mentirinon pofle. Imperfecta ergo illa fides
noh in moventem radicalem veritatem, fed in
multa in contra occurrentia rejici deber.  An
autem concedi poflint Actus fidei infirmi, de
hoc infra,

App o hic,quinor cenent Pracifiones obje-
&tivas, perillos Deitatem ctimnimicpcnc}cnrcr
i formalitate radicalis veritatis formalifare &
quidem formaliter fidem: quia hzc non pre-
{cindurit; & fub aliis formalitatibus refpondet
Deitas: ad eum modum, quo per illos pecca-
tium faétum contranaturam rationalem,eft for-
maliter Theologicum, quia {ub natura rationa-
li, formaliter continetur DEUS.

DIFFICULTAS V.

An Ratio Formalss Que Fides debeat effe

Excedens $

Eminit aliquoties §. Thomas objp&i 11

| dei cumaddito excedentis. chnn.cnnm
S. Thom. PrimaSecund q. 62. att. 2. Objectum
inguiz Thealogicarsm Virtutium (inter quas elt fi-
des) eff ipfe Dews, qus eff aw:ﬁire?n;cr-aizx /zr;{s', prouz
noftre yationts cognitionem e.}-ccdzz ,&ad :..1b1d5_-m
Theologicam virtutem efle circaca, {fecundum
quod rationem humanam excedunt &art. 3.‘ad
2. habere inquit fidem & [pem, de his que funt
fupra facultatem natnre humans, excediz omnem
virtuzem homini proportiopalem. Px qu:bus
verbis pullulat quazitio: An ratioformalis Que
fidei, (quamquam id alii etiam ad materiale
extendunt, } debeac, habere rationem Exce-
dentis.

ExprrcanT. Hancveritatem excedentem
fic. Omnis certitudo ac veritas cognitionis
crearzz, fundatur in veritate prima DEL ficut
enim effc creatum, cft participatio Divini effe,
ficetiam quz accidunt Creaturis, {unt partici-
patiomes attributorum Dei: v. g. Humanitas eft
participatio Divinitaris; humanirtatis virtutes,
fune participationes potentiz Divinz s humani-
tatis duratio, eft participatio 2ternirartis Divi-
nz, Ergo etiam & certitudo & infallibilitas
allenfus creaturz, fundabicur in veritate prima,

Juizautem quadam infallibilitas ac certitudo
cognitionis creatura, elt debita crearurz; qua-
dim autem eft fupra exigentiam illius; 1deo
etam duirliccm, fecundum modum- noftrum

cognofcendi, veritatem in DEQO apprehe ndi-
mus ; unum quidem, qua fic principium infalli-
bilitatis fuper excedentis emne debitum Crea-
turz, altera qua principiac debitam cercicudi-
nem, faltem alicui poffibili Creaturz. Et hu-
jus quidem certitudinis principium eft, tribu-
endo vires cognofcitivas debitas creaturis; ob-
jetis veré vim morivam naturalem potentia-
rum cognofcitivarum, & praftando concur{um
naturalem. Siautem praftet vires fupernatu-
rales & concurfum fupernaturalem ; habebit
DEUS rationem veritaus, vel dicentis {uperna-
wralis.  Urdehacdodrinafic explicata ftatu-
atur.

Dicenpum cft. Licet ad altum fidei exceden~
rem, conchrrar weritas prima formalifativa fides
Theologics , ponere tamen motivim formale veri-
tarem primam fu ol f.'xcedfmfm s utratioexceden-
tis teneat fe penes motivum , nulla eff neceffitas.
Prima pars Conclufionis: Nempequod veritas
prima concurrat ad a&um fidei excedentem
alibi probatur : quia fcilicer aétus excedens, eft
attus lupernaturalis ur explicans {fupponirt, &
oftenduntcdi@tade fupernaturalitate, Sed ve-
ritas prima, concurritad aGum fidei fupernacu-
ralem. Ergoconcurritad excedentem.  Se-
cunda pars.

Prosaur Primo quia S. Thom. hicquzit.
1-arc. 1. difcurrens de objeéto formali fidei, po-
nicveritacem primam fine ullo addito.

ProsaTur Secundo. Quiaeftinexplicabile,
pofito quod ifta excedentia tencac {e A parte
motivi formalis, ad quidnam deferviar, idque
neceffatid : nam non defervic ad efficiendam
producendamquerationem atus excedentisin
fide: quia motiva formalia, non producunc
phyfice actus, {edin gencre caufz formalis ex-
wrinfecz: produ&ioqucillorum, fpeétat ad in-
tellectum & habitum fupernaturalem. Non
itemdefervitadrationemipfam falvandam mo-
tivi requifiti ad aétum fupernaturalem: quia
morivum formale, & obje¢tum formale {unc
idem; diximus autem in materia de Ence fu-
pernaturali, ab objectis, non defumi fupernatu-
ralitatem, Noneft eciam necefle ponere veri-
tatem primam excedentem pro mbrivn, ut fic
fiatadtus fupernaturalis ex ordine (uo infallibilis:
quia Supernaturalitas, non eft infallibilis ex fuo
ordine: nihil enim repugnat, dari probabilita-
rem tiapcmamralcm ;& opinionem {upernatu-
ralem. Siautem perly,exordinefuo infallibi-
lis, intelligatur; quia fcilicet fuppofito quod
DEO dicenti innitatur, qui eft fummaveritas,
fummam infallibilitatem habebit. Sedad hoc
etiam ponere veritatem primam excedentem,
pro motivo formali, impertincns eft.  Ratio
quiactiamfialiquid diceret Deus, prout eft ve-
ritas pritna hon excedens,adhuc illi infallibili-
ter aflentir E.JL)ET‘ZH]US: quiaramcxcedcnsqunm
non excedens infallibilitas Divina, ab codem

o B defu-




	Seite 27
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30
	Seite 31

