BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Difficultas I. Examinantur aliorum sententize.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Di{i)utatio 1

s . vel Bonitas per amoreém ut animus €X Vi
; -'ﬂrims {it contemnere, c&tera
arepugnanti iavel aflen(ui vel amori: Sed
g pot dhu ith h muc.mhwmm{ lis,innitens
- veritati Divinz

5 lhnm 0111\110};)oﬁ um citatir non habet
5, quam quod virgutum Theologicarum ob-
umficingenete {uo fummumyv. g. Auctori-

ved l\\i'r';ii'

s fumma, Bonitas [umma, &c. Se
biisdem, a&um naturalem {pecificari non
Dantur quidem veritate Theologice ut
nurin Deam tanquam ultimum finem {u-
pcm\mm.un {ed dantur, uz feramur fupekna-
wialitet.  Nam aétu natiirali ; etiam in hinein
{upernaturalem, ferri poflumuis. Etficurdan-
tur gratize iup;umrm.ﬂcs ad agendum lipet-
naturaliter; ita dantur natutales, vel falcem non
repugnat cas dari, it attingant {llum finem fu-
l:”!’t'lrui'.ll[‘ll] n.uumimr

;\u]wf: valet, {1 dicas cum E rurm qnmi
cim agitlic de vigore natir# , {ub €a voce uni-
ve 11, folim cummchcndmmr omnia natu?
raliter occurrentia in contrariuim. At amof
fupeenaturalis ita amat, ut praeterea [uperet

nnia etiam f{upernaturaliter occurrentia in
contratium: & g.ml]cL viad eca iizpcmn‘l‘lj pro
adimpletione prezceptorum iupcrmrm‘iﬂiun'l,
quodcftlonge difficilius. Non inguam valez;
quia poreft ficriadus n'{tumlis,“}ui velit etiam
f:}‘ rnaturaliter oceurrentia, ne DEO v. g.di-
tenti credatur,fuperare, idque \,nman}olm gra-
tiz, ordinis naturalis.  Ergo hac fuperatio fu-
pc:u- wiiraliter oceurtentium,qué eft fundativa
iftins prelationis in fide Theologica, eft quid
communc ctiam actui naturalisarque adeo ifta

prelationon debetur folivirtuti Theologica tit

hujus a&us,

volaig Elparza.
QUASTIO I
De "Ratione formals Fides propter Quam,

}‘?\ aITTo PHimo.  Predictum titulun /'?.-'ﬁ?
i phiafiab Anctoribis traltari : Ll{_mmmin
ficulimumrefolutorium fidei? quidautem ve-
niatnominerefolucorii fupra diCtum.
R EMITTO Sccundd,  Debere ponietiamin
fide motivum affinfis feu rationem Proprer
quam,adeoque ultimum refolutorium.

Rario: quia&eflecille affenfus; & nonef-
ft'r;11%7;11H]s,L-JTL'cur[i:p_'\oniun‘,non.:i']bc_mtum,
quia aflenfusnulloalio difl"']”ui‘nt‘tcﬁ a fimpli-
ci apprehenfione, transireqt

/

in fecundam wvel
tut;umupc tationem, mhmunncmorw:. Tun
quiaperiplum Guilhelmum Parifienfem & per
Rubionem (altem debet intercedere motivum
cdiendi Deo. Ergo adhuc ille allenfus, non
cr;:"«cm'wri"mhcm autem motivam non fuffi-
cere vel exinde oftenditar tquiaobédientia {pe-
&arad v *}‘mL wem, motivamaue illius non et
conftitutivum Tum quia

Rationesino P W‘f tumnon convincunt: laud:

ITEILIS IIICO[U‘TN.JT.

(%
St

bilitas enim fidei, fion eft in a r{r;'n' t1 fine m-?:::v
vo, {ed inaflentiri fine evident simen intal
libiliter; & J.L]uﬂlmt omnibus ; dni. retiarque
adhuc in hoo aflenfu i)lm Deo, qu .im hominis
quia defererur firmior aflenfus; t alfumque cit
quod poflitpracipere Deus aflent uim finie motis
vo: quia non potelt priecipere rem impolt bi~
lem; & confticutum {ine conftitutivis. Jam
autem affenfus quod fic ob motivuim, pet hoc
conftituitur.
Pr&EMITTO

Certio, - I quo Jit punctas Diffi-
Eultatisin ;m.-j:‘;;/» Credov. g. 111)1[1L<_1u“15 Sa-
cramentalibus efle Corpus Chrifti; hac veritas
noneftnotaexipfis terminis. Tenti-
ridebeo proprer aliid : nempe r]uu hoc Deus

Er ‘\ 1iian

dixit; haciplap wponuo, non eft nota ex ter

minis. }".';__".Ltmm Hlinon poflum affentirinifi
propreralitd ; quid érgo elt illud alind 2 Siali:

quid humapum et ouwa fdem Theologis
cam & II]i‘.l“LL”}L.I]I, in a d non 'l"h.':D'AD"'V
cum vis in Divinum telti:
mohium, quaro ai i di,i'[im‘.tﬂm a priori -an
idem? fiidemyergo nihilrefpondifti. Sialiud,
deiploilloaiio teftimonio redicdifficulra:  cum
non {1t ex terminis notum: Uade vel dabis
in infinitum in teltimoniiss vel tan-
dem débebis .v.p sndere ; non pet
um, inquoaut 140.1 {alvabis rationem T
gici, aut non falvabis, quomodo {ic notlim cx
terminis, (]Lmn l:.mmcnm f‘lﬂlll1\...'JlerCle()\J’iL
Tur chmu His prem

D[PFICLH TAS L

I:.Luiﬁ;ff,d.‘!:ff"i‘( lioriim ;{t‘?fu!h(’

1)[ _utes poft alios '
l[p 9. & Lt O\]'LL |.'§.‘\".
aliqua:

& fallibile.  Si l‘c'.o

procefum

ExeiicarPri

in $ difp.
Sil uquam“. de ulci

10 Ponti 2%, puin. %,
imo m o formali ipfius-
met fidei ultimo, refolyvitur in ipfam revelatio-
nem Divinam, velfolam vel cliim veracitare. Si
vero loquamurde ultimo motivo, quo inclina

muradjudicandum, quod exiftat revelario Di-

Yina, non habeturidem motivim in omnibus fi-
delibus.  Nam iilts..ﬂfnm--u 1t hotiva credibi:
licatis, interdum Auctoricas'& teffimonium hg-
minis fide digni.  Hae explicitio
NoNSATISFAcrr. Tumguid: {1 moti.
vum formale ipliusmet ﬁdrl,id[‘l:rc ultimo re-
lolutivum eft r€velatio Divinia, ¢ ]
praDOEiliOD L.s.ouia‘.;s,frc;

1 s nota¢
Sinoneltexterminisnota.  Erooil ;:ﬂ'cr!c:-c,r
l nmhpl(* ter aliud, adeoquenoneririllauli-

mum relolutorium.
oftendehancevide

oftendes intrini
rum, {1 quz ef
fupra, non {pedtar

ot elt ex terminis nota,
tiany & fi

im oftenderis,
1 connexionem termino-
i xio; ex dictis
_ Tum quia illud
ipfum judicium, \,:lcw judico exiftere revelario-
E]L‘IH,}-"\!:\:J\Li'fi;\.-"il‘ﬂi’idi‘li Ergo habebit mo.-
od docet Pontlus efle revelatio-

ncm.,

tivam fidei, quq
1




34
nem. Cur ergo univerfaliter de illo enuntiat
judicio, quod refolvatur v. g. in motiva credibi-
licaris2 Tum quia hic non quaritur, quodnam
fic ultimum refolutorium ex {ubjeéto, fed quod
ultimum ex objeéto; & tamen Pontius recurrit”
ad dwverfitatem motivorum, ex {ubjecto.

ExrricaT Secundo Amicus cit. num. 26.
quod {cilicetultimum refolutorium fit Scripru-
ra teftificans, verbum Dei,traditio, & Ecclefia:
mutuo verd unum refolvicur in aliud in diverfo
gencre; omnia autem in Auctoritatem increa-
tam, Deidicentis, per fimplicem duntaxat ad-
hzfionem objecti materialis, propter formale.
Hae explicatio

Non' SaTisracir. Quia non rci"pondet ad
pun@um difficuleatis - querercenimreltar, An
hzc prupnﬁfio, Tncreataid Aucoritas dixit,{itin
terminis nota velnon: redibitqueargumentum
fupra faétum ; quarereque reftabir, qui per {im-
plicem adhafionem objecti materialis, proper
formale, fieri poflic affenfus, fi propofitio dicta,
non fit ex termiais nota.

ExericaTur Tertid. Refolvifideminlumen
fidei, quo DEUS illuminat mentem noftram,
Hie explicatio

Nown Satisracrt, Quiaconfundic principium
effe &tivum, cum formali, & motivo, hic autem
non quzriturde principio effectivo, qualecitil-
ludlumen.

Expricat Quattd Granado, docens motivum
fidei & ultimum refolutorium , effe auxilium
quoddam Dei actuale.quod nonquidem habet
fe per- modum principii effectivi, fed per mo-
dum concutfiis aéualis, quo DEUS illuminat
mentem credentis, & 1ta manifeftat illi verita-
tem objedt credendi, ut crediturus credat con-
nexionem Divini teftimonii, cum objeéto cre-
dendi.

Hzc Sententia immerito, impugnatur quafi
coincidatcum Hereticis, qui fidem fuam in in-
{tinétum incernum refolvune: nam Hererici
admiccentes inftinétum internum, non in hoc
{funt Heretici, guia illum admittunt, nam eciam
Catholici dicere poflunt; fe inftinétum intet-
num ad fidem babere; mncernamque fecurita-
temderebasfidei.  Sedinhoc {funt Haretici:
quia ad illum incernum inftinétum recurrune,
1a, ut rejiciang omnem aliam externam [Cgu-
lam, qua ille {piricus internus reguletur, pro-
ptereaqueappellatur fpiritus privagus. Nihil-
ominus hec explicatio

NonSatiseacit.  Quiainftinctusille;noneft
motivum affenfts fummeé infallibile: major
enim eftinfallibilitas immediare dicentis Dei.
Deindenullomodo eft ultimum relolutorium:
Si enim quaram, Cur credas Trinitatem? re-
fpondebis, quia Deus revelavit qui eft verax,
%oili quatram dehocprzcife,quarefitverax,
& unde ubiconftac efle illum veracem : eerte
idnonrefolves ininftinétum tuoum, tanguam in

Tra&atus L

motivum, fed tanquam in proponenten
veraciratem? hic autem quertitur oy 4
politione, fed de refolutorio.

Exeuicar Quintd Ripalda difp, 34 Dl
quc.n.f huic principio, Deus eft veray, n|]eﬂ::
murimmediaté propter e, & non P""Pfeu'(‘.
ud. Hes explicatio 3

NowSamsracit.  Tum quia, Affenfysg
fieret proprer intrinfecam veritatem illjy [
pofitionis, hicautem affenfus non poreftef; 1
deiutdiétum fupra. Tum quia, i I]IEPI-UU;;i_
tioninon propeer aliud allentiremur, idideod,
{er, quia nihil nocivs eft, quam Degm efle 6.
gnum fide & veracem. Sed hzc ratmnnncml-
vincit: quiaquamvisdifto obje@o nililfi,
tius,notitiaTheologica 8 Metaphyfice;filiy
tamen eft, quod etram fic notum notitia s,
hzc enimnon poteft efle proprer aliud,nifiy
prer Quiadicitar.  Quod vero alTumi:R.P]'\.
da; fidem (oli objeto lecundario aflentir .
prerrevelationem, & non prjnmrio,idnoncrm.
vincit: quia hoc ipfum non probatu, oy
oftendetur quiadhucille aflenfus, it forunss.
dei. . Deinde primarium obje&um fidei, ¢t
etiam Dei exiltentia, & tamen aflenciri huigo)-
jectopotlumus: quiadicit: Egofum quilm
Tumquia& efier ille aflenfus fidei ut fuppori
tur, & non eflec: quia nihil cendiftinétinn
{ui,abaliis, eandem veritatem atungentbusi:
{enfibus, in pracifa ratione affentiendi haber
fi inniteretur intrinfecz objedti veritati, M
Jeewdamus ad alias [ententias.

Punétum Difficultats 1

An ultimum refolutorium Fides fic duh.
ritas Eccleffe?

AFHrmat MedinaBanncz &alii.  Porod
&oritas Ecclefiz duplex eogitari potelt:
quidem humana, in quantum dicic cu]chL‘:-
nem hominum Doéorum & Sanorum, 19
uno capite roto orbe {parforum: Secunds B
Goritas Ecclefiz, eft quafi Divina,fitain pet
Ii afliftentia Spiritus Sanéti, {ecundtim quan,
cam gubcm:\t ne errct, Haee I.\'P/r:'.lff.ﬁ.
Now Satiseacir, Primo, quia non tangit f!
&um difficoltatis.  Credov. g.Dcumc{h i
numjquero cur re(pondchlnur, quia DH‘_I),
-Javic, quare unde confter quod revelai
qu&’mcf‘:

nde Plo.

te
refpondebitur,quiaita dicitEcclefia; ’
nénotum in terminis quod guidquid diitte
clefia eft veruny, & quia hocdicit Ecclefia? ‘\
inprimis quod hoc dicac Feclefia non € f‘
notum : quia hoe dicic ribi tuus f}ic&:akcrd
fide Magifter, qui non func Ecclehia: gad ml
ximum eft hoc tibi notum per fenfus & no¢
morali. Ergo refolyis fidem, vel in notité?
fenfuam velin aliquid fallibile. ()_ggqﬂ'“?:
adillamaliam parrem. Qgidquiddzcgl?ft'.
fia eft verum; quomodo id clt €¥ rerminis 17

v i
tum, Ergo illi propolition: alfentiris F[ji:
i




15l
ETCl

n
w

D iﬁwumtio 1

Iwoml.‘u illa non fuit uldmumrefolu-

_1‘1511\{.
illo ﬂim]u‘m ndum reltabic: elt-

& de

ronum
nenotum in terminis :

TISFACIT

Secundo. Quzro an

fides Apoftolorum & noftra fic ejusdem {peciel
g : gl
vel non, 1 e fn radone motivi? {1 cjusdem

immerito aflignafti duplex moti-
vericatem Divinam, & Au-
foritacem Ecclefiz, quaetiam qua participata,
cie diftinguitur abinereata Auctoritate. <
tem eft diverfe {peciei, dicet id contra
communem fenfom.  Ec deinde non fatishet
prefencid lificuleatis quaritur enim hic demo-
ivofidei; nonratione fubjecti alicujus p.\mul-
laris, {ed de motivo exratione objedh, ¢ quod {ci-
competat omnibus aétibus, quicunguc
Jam autem credebat

B
Ipe

vuin hde, i‘.(,i'ﬂl-;

L

{uncactas vere fidei.
quid Adam & Apoftoli,& non propret Ecclehia
P]U ‘ ’llr]O”Lill.

RESPONDEBIS, cluudmom um fidei, ut fic
fub diftinétione concipi debeat; q uod fcilicer
fic alfenfus, vel propter Auétoritater m Ecclefi
vel proprer Aufloritatem Divinam uldldn—
tem.

CoNTR A cft.
ritates copulativ
innitetur foli Audtoritati Ecclehe fides; non
erit lomme infallibilis,nec numrolu Theologi-
ca.. Tumaquiaille du:r.?Au&our"Lu, vf_l(.uu
veniunt in ratione communi motivi fidei, vel
nonconveniunt, ficonveniunt,illa potiusratio
comimunis, erit refolut mmm. Sinon cenve-
niunt, non fatisfacis di [h( altatiz quia hic quz-
UIU[ l{L racic ‘]]L ]14 ql.ﬂ onv C]'ll.l[;[ L[l"l]‘l mo-
tiva: quiaquarirur deratione, inqua,con reni-
antipfi ;l\tfllﬁ. Tum quia redibirargumentum
immediate f. . An feilicet fides ex
T, elicita, fit eadem fpecic, cum fide ex
hocalio motivo elicita.
¢ Saisacrt Tertid, Quia fides neque
po refolviin humanam A uétoritatem Eccle-
fie, neque 1 divinam; non in humanam quia
quamvis hecm: anfIE nihilominus non t‘ﬁ' ex
(uaracione formatiinfallibilis; non etiamrefol-
vipoteftfides noftrain Auctoritatem Ecclefiz
Divinam. (lgia fides noftra, ex {uo motivo,
deberefle fummeéeinfallibiis & Divina; non ¢f-
{er autem ex ll‘o motivo v mme infallibilis:
quiamajor eltin
pet acc lencalem alliftentam.
guomodo eflet fides
tiam, qu& parti
1][\':['” 1

Tum qnm fiduzille Ati{t\j—

c |I§._J;l..1(.,‘_ ihuhm s1nqgu ‘LJITUHI

hoc

fallibilicas per efentiam, |]llm]l
Hec videtur
illa Divinaobillamaftiften-
tiveeltquid Divinum. Sic.
: cr hominem,non ¢ l[C\CJPI x-
cile Theolog L‘n.,\'i‘_!.liII:ll!T!‘:.‘SllOﬂ‘.O LdL.lE}‘_lL’
ticipationem Divinitatis camque etiam infalli-
bilcm; quia fuz entitaci innexam.
gromodo Cutentia impugnati foleat.

ImpucnaTurR Primo.  Quod feilicer Adam
fides & Apoftolorum non refolvatar in Auéto-
ritatem Lcclefiz,

Penfandum

145 hac

)
Hoc m‘umcov""dcw Medi-
Hinc ut teneat Awmm ytum, reftauratd
X « dictis w‘Ii‘ll

Impucnatur Secundd, Auétoritas Ecclefiz
"nobis innotelcic per Au &oricatem Divinam:
Curenim credis Ecclefiamnon }J\-Hr falli 2 quia
idDeusdicit,  Siinterim quaratur cut idDe-
us dixerit ? refpondes quia Ecclefia dicit, en
apertum circalum.

i

R ESPONDETUR.

nam.
debet

ResponpeRT pofler.  Sicut in fimili Hz-
reticis refpondetur. Triplex eft claflis homi-
num cumquibus agi deber; funt enim vel Ech-
nici, qui aliunde -lefiam non habent cogni-
tam, vel Hzrerici, vel Catholici: 51 Ech
lis Au&toriras Sc .-nc\u & non pote {t per Eccl lef1-
am pru]\,!;l-_‘ nec Ecclefia per Scripturam, fine
manifefto rm‘”l) Affumererur enim 1gno-
tumadi U.u...,nl.nmmc'm mnl';t;nlw [mm,
debeat effea noto ad i gnotum, vel a notiori ad

Qu jamvis ubiilli s poftea Auctoricas
] cclefiz, per motivacte =dibilitatis fuericcogni-

, poflit illus Auctoritas aflumi, in motivum
[smlmn\u.‘_n.l ipriram. Quoad {ecundam claf-
{em, hoc eft, H.L’WLic:m!m ateinet; cum iflis
ctiam :“um‘cl-!nunﬂ;*ot'v:’r directe affumi Aucto-
ritas Ecclefiz ad probandum Articulum, hanc
enim neeant,  Sed immediate deber aflumi
primo Snnpnn‘b ad probandam Auctoriratem
Eccleliz, qua illius Aut ¢toritate probata, pofler
pufhs. illa affumi ad pmbnmul‘n Articulum.
Jamenim nonaflumeretor :mqlllt ignotum,fed
ellec regreflus demonftrativus, {imilis e1, cum

caulam pe ercffe@um aliunde cognitum, & effe-

&um per cau {am notam ;JmLL.mu Quoad
tertiam claflfem actinet, hoc eft, Catholicos;
cumiis {upponaturzque hota SLL’!FUH.I ac Au-
&oritas Ecclefiz, tunc adinvicem {e oftendent,
nec fiet probatio propri¢ dicta, in qua fit pro-
greflus {ecundim conditionem noti ad i
us; [mmonus manifefatiouniasinaliosadeu m
:noLlnm n‘\.!ulpuuid !ml{,‘f po fita, in {eipfis invi-
cem reprs mt:mmr & Dicerent
ergo oppofiti, qu: d feilicerin auétoritatem Ec-
clefizrefolvant idem, tanquam aliunde cogni-
tam, & nonex (o2 l)\.lh C ....,leCL 'h'i.bg'_.-[(_[“i}in

in Z)ulpm.m teffimonium: neque enim com-
mittitur tunc circulus, quando aflumitur ali-
de Sed de hoc argu-

niet,il-

ignotius.

rnoti-

quid alinnde éciam notum.
mento alias etiam dicetur,

1""1'”,"‘\"“.“';‘ Lerrio. Quiarelolvendo (alcem
parnialiter fidem n Audoritatem Ecclefiz, re-

{olvereturinaliquid non Divinum, hoc aurem

non debetr admitti: qui ia heut de myfterio
Euchariftiz canit Ecclefias ita & in prfe entidici
E‘O“:”' Sola fides fufficic; ad quod aliudic et-

iam Augultinus, contra epifltolam. - Funda-

wnen hamintbus, fed

Menticapit. 14, Eaciedim

. am_firmanti ¢ illuminants,
Unde é: Joan. 12. dicitur.

ARIMATR 170

"‘.4' ‘i‘ D

;_{_f_;i credit in me, non
eredit




36

credit inme, fedinenm quimifisme 8 C. 2. Dodtri-
#amea non eff mea.

RESPONDERI ]_n'xﬂ"ct fidem non effe adz-
quate Divinam, fi nomine adequara fidei Di-
vinz intelligatur fides fecundum toram laticu?
dinem fuimotivi. Si autem nomine hdei adz-
quatz, intelligatur fides, pro principali, 4 quo
fit denominatio, habens pro motivo Auctori-
tatem qua cft Deus, fic fumpta erit adequate
Divina: pro principali enim relpicier femper
Deums ad eum modum quo hemo dicitor adze-
quaté & completé racionalis, quamvis nonnif
principalis cjus pats inrelligat.  Dictum illud
Sola fides fufficithoc{olum vult,quodnullusfen-
{us exploret veritatem corpuris ( hrifti in Eu-
chariftia,{ed {olafides ; quod verum eft,eam re-
folvendo etiamin Auéteritatem Ecclefiz: quz
quia movebitad fidem,adhuc fola fides (ufhciet.
Ecr ficut per arguentes revelagio intrat formale
fidei, quamvis illa fir quid creatum; necid obeft
utfit Divina; ita nec oberit Auéoritas Eccle-
fiz. A‘Lrgufani verba verificantur: quia ct-
jam credere proprer Auctoritatem Ecclefiz. eft
credere propter affiftentiam Spiricus Sanctis
adeoque propteraliquid Divinum. Locus il-
leS. Joan, nonplus vole, quam efle identitatem
naturz inter Patrem & Filium, hinc qui credit,
credicin Patrem, credic & mn Filivm. Quando
autem Pecrus diciturimmediate motus, ad cre-
dendum Divina Aultoritace, poterit adhuc mo-
vere Auctoritas Ecclefiz: quia & hzc adhuc
noneftrevelatio carnis & fanguinis, fed aliquid
Divinum. Czrerum ha rationes poffunt ex
allatis {upra reftaurari.

Dices Primo in oppofitum effe Auétorita-
tes.

Pr1m A AucToRrITAs Sanéte Scriptutz. Afto-
rum :rd.c!‘cirur,qut‘)d Deusaperuerit cor Lydiz,
urintenderetillis, queas. Paulo dicebantur &
1. Joan.z, gm'ﬁowitmquit Deum,andiz nos, qui #o%
¢/t ex Deo, won andit nos.

ResponpeTur.  Primumlocum nonplus pro-
bare,quam quod graciaDei praveneric Lydiam
adintelligendd & capiendamyfteriafidei. Se-
cundus locus non convincit: quia non dicitar
eum qui eftex Deo, audire illos & propter illos
dicentes affentiris'quod ramen probari debu-
erat: fed Apoft. tancum dicit, eos qui DEUM
norunt, tecipere dodtrinam Apoftolicam.

_Secunpa AucToriTas eft S. Auguftini, contra
epift. Fundamenti. cap- . I:‘-v.mge!}o noncrede-
vem, nifime Ecclefie commoveret Aucloritas.

ResponpETur, [nillo commovere, involvi non

rationem caufz formalis, {ed rationem applica-
tivi, & ficutmotu cietur calor, nec tcamen mo-
tus, eft racio formalis calefaciends, fed conditio
cativum; ita & in praelenti.
“Terria AucTorrras eft S. Thom. hic q.5. 23,
ubi & alids, docer fidei formale effe veritatem
primam, fecundum cjiuc‘)d in Scriprara 8. & do-
&rina Ecclefiz manifeftatur,

Tra&atus [

ResponpeTuR. Ly fecundim, non req
motivum: quia il!lldj‘lm dixcmrina,m\g
ricacem primam fine nllo addiro . Ly :
_ﬁ*fmm'rim-, innuit, ubmam ontihear
ﬁdrl:, nempe in Scriptura & Prop
clefiz.

Drces Secundd,Sipetatara fid
Chriftumefle Denm 2 rzfp ndet quiahyg,
'u?r(:\-'c}.w:t s 51 quaratur unde CEH'.[‘-"[C[:].I:
id Deusrevelaric? rc]’puud;-ln[,qnialﬂ ;
Spiritu San&to directa, hoc me docer titagu
:C.prmd eridebere Fl':,nl‘ﬁ.l‘l_lr: quia :'.uaL:u;:j.!
resdebetin illa principia refolvi, ex q'!i'hml'“
{citur 5 fides aurem noftranata eft ex dog
Ecclefiz, Apoftolorum autem fides
immediatarevelatione. Ergo fides nolky &
Auékoritatem Ecclefiz, Apoltolorum, i ,I,
mediatam revelationem, refolvends,

ResrowpETuR, Quando Pro’ tatioy
credendi adfertur Auctoritas Ecclefiz, pog
fercur ratio 1-‘orma.’ismoriva,Imlaiwpﬁcm i
cum modum, quo pro ratione uftionis rg
applicatioignis. Ratio allaca multum prob,

o
ur Dogy,,
ofitiongp,

elicurery,
"

L'th.ig;

s Nt efty

é I,
nempe quod ars Syllogifandi, inventa db & |
ftotele; in eodem Arifkorele refoluta fiedy |
principia lumine nacur® nota; noftra a
Syi]ngxiut_io,in Magiftros, qui nos illam dogs

erunt. Porro res ineadem principia ref
turcx quibus nafcitut, non tanquam applice:
vis fed tanquam conftitucivis.

Dices Tertio. Hazreticiideo funt Hareid |

quia fidem fuam non refolvunt in Audorg
tem Ecclefix.

REsronpETUR, Ideo funt Hearet
quia negant regulam in proponendo resfi
infallibilem efle Ecclefiam; quod ramenefte
velarum.,

Dices Quartd. Auctoriras Ecclefizbab
per modum organi & inltrumenti Divini, & b

betfe ficur Moyfes & Propherz, qui Fuerantin |

ftrumenta revelarionum Divinarup.  lafe |

manis auren cefimonium Nunri feo chz."
intrat parrialiter affen{um fidei humana.

ResponpeTur.  Qrganum &.‘lnﬁl'u:nc_muﬂ
non (e habet per modum motivi, fed explicar
tis, propter quid credi JL'!)L‘".IL Ncg.uuntr:f.
in Moyfen refolutam fuifle fidems Inftanciads
Nuntio pto nobs efts quia ille non movetid
Auctoritace.#d folus Princeps, cujus eftLeg
tus. Qudmvisauten nunciusin immnuj-s:-
tialirctingrederetar f’i;l’.‘lni"iul‘lf‘linl“ll-l], non bttt
ablurdam j foregancem abfordum, il 087
tur fidem Divinam Auctoricas Ecclefiz: g
fdes humana non eft fummé infallibilis, I'm?
Divina. Si fummé infaliibilis, debe hatet
motivam {ummée infallibile, quod non eft, o
Deus.

Dices Quintd.
abEcclefiaproponatur credendum,
tur,id eflc ce Fide,

Ex hoc iploquod alig®
recté inte

Rxzspo¥

4



IR

p— : e .
3 A p
g ) ~ 1 “v\. ISR |
RESPONDE cec DEUS in fuo conceptu fit Ens |

fide, exco quoc

mum, {umme petf

fallibilicer pro hendatur , quod veras 1%

um, quadeftre cla ma PC“‘I“‘-‘- o naturz (Lati

Acinfercur el waf vex terminis conftabit . (

maliscredend tidgs Spirics S. noneft  bere elle fumme veracem. Hee doclrs
lam Ecclefiam in ratione  #4

i formalis fidet; led ad com-

1crarc

plendum, ut habe onem infallibiliter pro-

r(“[ll‘“'l\

ES iffic i
Punétuh [ Hithct tatis 2.
In quid alis refolvant hoc principivm - Quod

Dews dicit verumeff ?

Ugo difp. 1. [eck. 6. & 7. propon

|_squanc iam if
‘J‘.\_C ]l\.”,' ¢

itmodum
icultatis,

e pralentis dif
{ ;w.nv-u.l-mm;
DockT Quod affenfus fidei fiat
faltem per difcu fum vircualem . g. revelatio
Divinatalleren unpmcﬂ- LLUa wtem reve-

efl Ergd vecbum clt

_l‘]l{

lavitverbum effe hominem.
homo; qu omnia cum poflint uno actu attin-

arcendendoe
z'a ionate

Quia

an €ond

NonSATISFACIT PRIMO
Quz

ad dogmaquintum,
illi: {1 Deuseft, veraxelt, afle
ate, vel non. non aflent
ler ad pundtum : :?-.E“__'
rum,

Ergo non relp
enim debebar ultimum refd
adeo, immediate allentiamur. O
immediate nur  illi 1\:\;“‘
, an affenciamur illi,propter evidentiam
vel propter aliud. Si propter alind.
rgonon fraflenfusimm Stnon pro
preralind eoncra eri.

arque
odf
".'[)1]],

cui

allentiar

ediacus.

Tum quia illi [m\;ue.'iriof‘.i, Decus eft verax,
ablolute non aflentimur imme
diate propeer illam il fam; ¢o qued DEL vera-

th.- 1TE 5

gi , confici difcurlum nonnifi vittua- citas ql)i blata, fieut & exiftentiay per Lugo
lem. praterrevelationem, nonnifi ex Creaturis,col

Dockr Secundo y & 1illa condinionata: Si fig
nemrevelatio Divinaf; e non w[muiL,A(ul ii-  Deus, veraxeft, non habebit aflfenfum immedi-
valetelhuic: Deus el ameé veraxs addicque  arum, fed ejus veracitas nonnifi ex Greaturis

L Major rd

colligetur: non emm app: tio de
una,quam dealia. Et ficut quod alicujus rei
eft caufaquoad eflein ftatu abloluts, clt etiam
cjuscaula conditionara, quoad effe conditiona-
tum, ita quod eft nennifi unica ratio morciva
alicujus pro f{tatu abloluco ; eric eriam ratio
motiva pro ftawn aditionato ,

ipfum prefticit Lugo: namillam etiam

veritatem quz concurrit ad adtum fdei, elle
Tam veri nindicendo, quam cognofcendo:

DoctrTertio. Aflenfum de fumma DEIL
Au&toritare, qui ac lenidarevelata myfteria
ducit, debe ¢ |1l_ fupern: armdl(m &&
elicicuma spter revela-
tionem talis -ma DEI
Auétoritasaliu;

LEHG

fide

imo hoc

Condi

.Lic;n;slun.i alia, pr ni,rc: revelationem. Ra:  sionatam veraciratem, tanquam ex ratione col=
sinfra attingentur. leg gity qm‘dtu icetnatute rationalis pmin‘ic as
betk Non mulcum | referre: til Veracicass 4 u quia €x vi hujus doltrinz

altimo
uit Aureolus; ra-
quiradhucaflenfusille hon mi-
cus: haberer enim pro ob

An affenfus miui ﬁ'f;' Veracitate Divina,
rel olvarurin Deiratemur vol

fequitur refolvi fld'cm in aliquid
naturaliter, adedque in lum )
turque Formalicas: Qua

qua deber defendi.

evidens
en nagura, fubrue-
Theologica i
Quod aur em ille ail

cn-

5 ram Divinarm: fuspendeaca principio fupernagurali cffectivo,
i |I iamdefendi,quod impertinens elt ad prefentem materiam, quid
fan | ipla veracitas [ fic vltimum motivam, in hicquatitorde Formalitate Theolog fidei,
I8 ) quodrefolvicuraflenfus fidei, dicitque duplici-  expartemotivi. Tum quia ctian in hac ma-

rcrpui‘uc.'.""n mari €am perfed i:oucm de DEO.
dicel u[-\ DELUS eft

teria poreltfimilisc l'Cll]L]S\-

tiolus oftendi,qua.
lem opp it alis de

0. Sit verbi gratia

-

tunc debebit artiealus: Credo | )l' \1(11@:}"3‘ o, cur elt
aliomediosi ‘{"l deo: qu {ic credendum DEUM efle ‘Cltul‘f‘ quia

1‘)"; non ot

Ay, o o
CX TEvVeiationc

1mus in hac viea cogriofcere, nifit  Deusdixit, & veraxelt squ T’H)(lﬂ}l“.. eltverax ?
refpondes: quia i {1 i)., neceflario eff

verax. Etquiacond 1ca tral ,]rf‘_m,,u_ e

vel ex Creacuvis; ic & perfe-

athrmare ab

i s g :

IILW | revelationis, vel im, & {'\});?"1 itlequ HALS yiuci,euam
bt ndo pollumus veraci-  tuncfupponeture Averacem;de quo
lute, led (ub con- 1’-;: , PIHNO guxrebat ot F ugo nurn.

itur, loquitar vere;. m.docer: quod ad dileélicnem 1-)1 I.lUfom

indiget tam non luthciar aflenfus & cognitio {o-

fione ter lim conditionata; quomodo ergd fuffi-

ceentur teemint, quod feili- ciet ad alfenlum  ablolutum  fidei quod
(d) Déiis




3 Tradatis 1

DEUS fic, conditionata illa, fi DEUS eft, ve-
raxelt.

Non Sarisracrr Secundd.,  Quia non potelt
admiteere uldmum refolutorium effe Deira-
tem. Tmna-_r”m;1:'5&11‘.1(:”:11;1_11’Cc[.tfj&umfu-
pra s quia {imilis cicculus vivofus darerar, qua-
lemaliis objicit Lugo : Nam credis quod Deus
fir, quia DEUS et verax, & fe effe dixic? quz-
ram quare elt verax: refpondebo quia eft De-
us, encirculum.  Tum quiaiftarefolurio vera-
citatisin Deitatems confundit refolutorium in
ratione Entis, cum refolutotio in ratione Veri,
qua duo funtdiftindta.  Certe enim veracitas
Petri in ratione Entis refolvitur in efle Petris
neque tamen quisquam dixetit, quod fides hu-
manarefolvatur ultimo, in efle hominis.

Tum quiaultimum hoc, quod ille dicitrefo-
latorium, illemetiple refolvit in aliud: dicic
enim quod D EUS fit, hoc non innotelcere
propeer {e, fed nonnifi ex revelatione vel ex
Creaturis.  Quomodo ergo ly Deus eft; eric
ultimum refolurorium.

Nown Satiseacrr Tertio.  Quiateftauraripof-
funtargumenta, qu {ibi objecit Lugo, preoc-
cuparique ejus refponfiones.

FormacurergdRatio.  Tum quiamultiru-
des credunt, quos certum eft non formare co:
gnitionem illam conditionatam, de Dei vera-
citate & exiftentia.  Sratus etiam conditiona-
tus non facilitat cognitionem, & tam difficulter
definitur s hoc in fpccie granum abfolute fum-
ptum, quam conditionate: cumftactu excepro,
nihilminusfic inilla conditionata, quam in ab-
{olura propofitione, quomodo ergo refolvetur
fides rudium, in evidentiam diétz cenditiona-
tz. Quod autem dicic Lugo: Rudes cum
majori firmitate aflentiri, quianon videntratio-
nesin oppoficum,id non convincic: quia prius
oftendidebuiflet,quod rudes illam conditiona-
tam, idque ranquam evidentem ptoptet [c,
forment. Deinde oftendit Lugo in rudibus,
quaficevidentia ex parte fubjedti & firmitas, de
qua hic non guaritur. Cerum autem eft,
cum, quipan‘:m novit, & tamen in oppcﬁtum
non timetargumenta,non habere hoc ipfo ex
partc objeéti cognitionem cvidentem; fed ob-
ftinationem quandam in fentiendo, que cerre
non eft evidentia, adedque fi hzc folum ficin
rufticis;nonrefolverur fidesillorum in eviden-
tiam dicti principii, proprer {e, fcilicet immedi-
ateaflentiendo, quod Deusfic verax.

Tumgquia Quzro: Anaflenfus illius primi
principii, fic certior affenfu Incarnationis, aut
zquecertus;annon? Sizque certus vel certior,
unde hac illi certitudo? pracipué cum fit iili
communis, cum aliis notitiis {cientificis, attin-
gentibusillam veritatem : SiDEUS eft, verax
e; & ramen certitudo feiencificanon eft fum-
maut fidei, neque ita cerra, ac dum affentior :
Quia DEUS dixit. Siantemnon et certior,

 ipfum magis. Recorrere

nec zqué certus aflenfus illiyg principi
{enfus de lncarnationc,quanmdu fily '

lud axioma, beneé procedens de ragioy

malibus: Propter quod w

nem, exiplo habirtu fidei os
quia hic quaritur de certit
de certicudine oriunda
&tivo.

» 4

Tum quia concedimus quidem |
fidei , pofle le extendere ad dplicen

aflenfum, hoc eft veracicatis Diving g
fterio, fed nonprobat Lugo, quad & quomeds

extendat, fe ad affenfum didi principii

formalitate fammea certitudinis, & falvands

bi

i

i

formalitatem fidei , 'quz viderur leape

formalifari, nonnifi per Ly quia dicityy,

Deinde non minus eft oppofita incet
certitudini quam inevidentia evidentiz
finon poteft fidesefle principiumincen;

Tt
i hine
alfen-

fiis,quomodo porerit efle principium cvidenis
s e ;
aflenfiis, qualem ille ponit, circa illam propol

tionem: DEUS eft verax. Imo ho

c ity

fequeretur , quod eriam affenfus fide ci

Incarnationem deberet efle evidens,
tumvis minus affenfu principii: fi

qur
enin

cettitudo motivi communicat fuam cért

dinem obje@o.  FErgd & evidentia

prite

cipii, communicabit evidentiam objef,

feu myftetios & ficut evidentia pr

incipi

naturalis communicat fuam evidentiam &
fenlui & objecto , ita & evidentia princi
fidei, communicabit evidentiam myftent
Quod ipfum in hoc tefolvitur 3 ficuc pi

cipium fe communicat in motivum
&o, ita necefle eft, ur communicet qui
illi identificatum et realiter. Cin
evidenna fic identificata illi, etiam ¢

tiam communicabit. X ¢que dicas, quod 4

obje:
daquid
1 lt:gu
videt:

n

ratione actds fidei, fit, non efie evidentem, ot
fequenter non potcﬁ illi communicati, &I
quam fubjeto incapaci evidentia, Noat

quam id dicas: Inferam enim, & pofle ot

actum fidei evidentem, & not pofle; ion pa
quidem ut tu dicis , pofle aurem: guia fi*
eltelici propter motivum evidens. Negide

tur quomodo actus, qui poteft elicip

motvum evidens, hon poflic effeevidets:

illius evidentia, fic evidentia principil

mp[t.‘
Cim
s &l

capax eft hujus motivi, capax ctiam erit. com
municandorum f{ibi pradicatorum 5?“““‘“
quéd motivameell, inter qua, eltevidentia,

Negue walet ulteriis i dicas. S|cq:ﬂon
municatur a prinripmra[io prinupu;pﬁo

conte
bielo

ad quod mover, ita nec communicandam ¢

dentiam: noninquamva eatl
eft non communicari rationem printip
aliudeft, quam quodmotivum,
lus objecti, fit hoc principium, 808 €

ler: hoc enim,que
if, 000

ad aflenfum’’

con
verlo




Difputatio .
verfo, * Etficornt i racio princi-

yectitm,Cltl propeer
principitm Jam autem per
L -

omnes, communicatur evidentia objecto, pet

Hine fi a principio,

;IrIU'HrW‘r L .
communicarciur iph nhic;}o, rario |)11HCJpII,
deftrucrecur ratio diftinctonis inter illa, qua
pondeftruitur ex communicatione evidentiz,
imo 1 principium communicaret {uam ::crtrxm-
dinem objeéto, non communicando identifica=
cam realiter evidentiam, daretur in principio
aliquid impc libile, nempe diftinétio virtualis
in ordine ad pradicata phyfica, qualia funt
commuinicare Cm’tltufhr‘lcm, non co mmunicas
re evidentiam, quz cum illa elt idcm‘rcniitcr:
fupponitur enim evidentiam, non ¢ffe meram
denominarionem fecundo intentionalem,

Pun&um Difficuleatis 3.
Iz gu:d per Alios 7‘5}?}1’@4!#7‘ hoc princips-
wm: Sed id Dens dixitd

ncipium.

Kaminanda eft iterato hie mens Lugonis,

quiad hoc explicandum.

DoceT Primd.  Quod revelatio nhon fie
antlim conditio fine qua fidei, fed aliquo mo-
doratio formalis, five proxima five ultima.

Docer Secundd.  Affenfum hujus propo-
fitionis: 1d Dews dixit, effeimmediatum, & ex
a:laprc.lu’m“:(m:: cerminotum ; non elfc ramen
evidentem, {ed obfcurum, licet fic certus.

Docer Tertic, Eumaflenfumeliciabhabi-
tn fideis quia licerinnaturalibus ﬂll‘LN {it affen-
fus principiorum, & alius Conclufionis, inl\rn—
mennon procedit de habitufideis quiahic cum
ficper modum potentiz, idummqr, extenditur
ad allenfum principii, & Conclufionis.

DocET Qi;xm‘;‘. Licét non fit necefle ad
fidem, ucnotys obje@umilliusimmediaté reve-
letur, neceile tamen effe, ut proponatur tan-
quam alicui immediare revelarums quucnw
wncnobis Deo peros illorum, qui myfteria re-
velata proponunt, 8¢ appellari pecett Locutio
Dei, hzeillorum propofitio: eftenim quafi lo-
cutiotediataDer. . Unde Plal, g40. dicitDa-
vid: Lingua mea calamus feribe. Ackor. 1. frent
pradixit Spiritus Sanilus per os David.  Augu-
ftinus epiltold 79.q.6. Miraculaloquelam DE]
appellat.

Affenfum qui fic mediace
tevelationi; hoc eft px".npoliti yni Parochi, efle
immediatm, quamvis obfcurum, dicitque eo
caufu, non fieri talem difcurfum : Omnis refti-
ficatio ralicer facta cft locutio Deig hee tefhifi-
catio cft talis. + Ergo eft locutio DEL - Sicut
enim quandoandioPerrumnon difcurro,omnis

Docer Quintds

vox taliscft vox Petris fed compare immediaré
i

vocem quam audic, cum idea vocis Petrisica
comparoimmediate locutionem Parechi, cum

N

idea quam habeo de locutione mediat
“"(.‘l]fl\i L]'lli\k‘r‘.] omnes,.non L‘?;‘N‘.cl'.‘“

Concluc
propter immediate nobis fadtam revelationem:

poflumustamen credere pro m
mediatam: quia nobis h ree

DEI proponirtur, & quidem eum tanta eviden
tia;quam depofcic DEI locurio.  He explica-
tio
Now SarisrAcir Primo.

ptopoficionem: Id DEUS dixir,
uleimum re
aflen{um efle immediatum,
refolvithoc ulterits in propofi
cum tanta evidentia proj

Unia il?.r‘..c

sonit cfle

(olurorivm fidei, dicit enim illuom

@

nork

rlonls, qua

votelt haberi mifi pto ¢o, quod hee DELIS di
]

xit. Jam autem nec ipfa propofirio Parochi
et ulcimum reflolurorium: ia quer
¢redis Incarnationem? quia DEUS dixir.
Cureredis DEUM dixilfe? quia Parochus pro-
ponit cum cali cvidentia motivorum, qua ron
potefthaberi, nifi pro DEI locutioie, Que-
to ulteritis: Unde id habeas, quod judices ita
proponere Parochum ficuroporret ad ptopofi=
tionem locutionis Divinz? ultimo id refolves
inideam quam habes de propofitione debita lo-
cutionis Divinz i en locutionem Parochi refol-
vesinideamsde qua ipfa idea ‘quaro.  Anal
{fenfusills propoﬁnoni,!bcuml\!11‘: quam judicas,
illam ideam efle idcam propofitionis debitz
Verbo DEI, an inquam aflenfus illi, fiar per
fidems anper lumen naturales i fic aflenfus, vi
luminis Naruralis.  Ergd fidem hon refolvisin
nliquid Divinum & fummeé infallibile; {i pet
fidem. Ubi obfectd eft revelatio feu diékio
DEL deiftaidea, viderisque relabiin circulum,
quia DEl diétionem perideam,ideam per DEIL
di¢tionemexplicas, Tum quia de utroque il-
lo, {cilicetde idea & propofitione Parochi qua-
ro: Anille affenfus fic evidens ar mcvidéns?
Si eft evidens, cur obtruduntuc illi cermini,
quad {cilicerproponatur myiterium cum tanea
evidentia titaculorum , mattyriotum &q,
Neque valet {i d'cas, quodilla evidencia fe habe-
at nonnifi per modum conditionis, fine qua
non; dicam enim etiam illam propofitionem
Parechi, habere {e nonnifi per modum condi=
tonis.  Si autem illa propefitio erit evidens.
Ergrj & aflenfus érit evidens: ham utrumgque
mortivum & quod DEUS fic verax, & quod
DEUS dixerit, fecundim refolutorivm fuum
ultimum, habent evidentiam. . Rurfis § ille
aflenfus eft evidens, refolves idem in aliquid
naturale, Imo relolves eriam in perceptio-
nem {enfibilem, & auditionem verborum Pa-
tochi, tibi propofiterum

Tum quia cim ¢

‘ entigis illj propoficiotii s

hzcelt veraideamodi proponends, qui debitus

eltpropofitioni Vetbi DEL s oftende mihi unde

illa 1_>r<r‘}~§-!ic'(.) haber infallibilicatem, & me-

retur aflenfum infallibilem # Si ex
‘.rL‘U 2

tuo ju-
dicio




Frgo refolvisfidem inaliquidnatura-
le. Siex Deirevelatione. Ergo das :\1‘()('«;:”&111 in
infinicum.  Nam de illa alia revelatione, qua
revelabat illam ideam redibit queftio.  Tum
quiahic queriturrefolutoriumuniverfale, quod
non cft illa propofitio Parochi cum tali eviden:
tia. Nam eff tantaexcellentia Divine Maje-
{taris, utei etiamnon adferenti miracula credi
deberer, modd aliunde prudenter judicetar di-
xifle, laudabilisqueatuseft: Paracus fum cre-
dere iftisomnibus, modo mihialio medio con-
{tct Deum loqui, quem actum videtut r:h‘cuiﬂt
§. P. IGNATIUS, dum dicebat eriamfiScri-
ptura periret, {e crediturum ex iis , que fibi
Mangelz patefecerat Dominus.  Tum quia
quz affumit Lugo dogiate quinto, non con-
vincunt; nam quod non difcurrar andiens vo=
cem Petri, an fic vox Petri, id referri debet in
cvidentiam fenfuum, qualem evidentiam non
habeo inilla propoficione Parochi, nifi velim
tefolvere fidem in experientiam {enfuum:
idemque dicendum eft, cur nen difcurram de
albedine,quahdo videoalbedinem,

Appo: Cafu, quoaliquis nunquam vidiffer
albedinem, velnunquam audifler vocem Petri,
poflet uterque difcutrere, ur fi illi dicator qui
nunquam vidicalbedinem, quod fic difgregati-
va viflls, delcribaturque qualicas vocis,  Sicut
ergé inillis, negatio cxpericntim dealbedine, &
voce Petri, fundac difcurfum; fic & negatio evi-
dentiz, ram {enfuum quam principii ex termi-
nis noti, fundare poteft in fideli, difcurfum :
An talis debeat efle propofitio,nomine DEL

Now Sarisractr Secundo.  Tum quia ficue
non {unt muleiplicanda Entia fine necefiitate,
ita nec rationes formales, & quod poteft cffe
cond:tio, vel applicativam , debet efle, ea feric
contentum.  Sufficit autem at propofitio Pa-
rochi,{it per modumapplicativi; pracipué cim
ctiam judicium antecedens de motivis credibi-
licatis, refolvaturinillam evidentiam, quod eft
diftinctum & fide.  Cur ergd idem refolutori-
umutrivsqueerit? cumipfa refoluta, qui ralia,
fint diftintiflima. Tum quia fi quzram,cur
credas Deumefle Trinum? relpondebis: quia
Deus dixits undeconftarquod dixerit # refpon.-
debis: quia Parochus dixit cum evidentia de-
bitaverbo Deisqueroctim Parochus incerdum
proponere poflit, eadem allegando pro falfo
periuadendo, qua allegavit pro verbo DEI,
unde fciam, quod id fit verum vel fallum ¢ re-
curresad revelationem.  Ergo illa potins eric
refelutivum,vel deillaipfa queram, unde con-
fter quodhoe Deus dixerit?

Tum quiahunc enndem medium terminum,
urgendo, dicipotefts. 1lla propofitio cum ran-
taevidentia motivorum potefl fundare articu=
lum fidei, calu, quo res {it revelata, & convin-
catur audiens: interdum non porelt fundare.
Ergo hoc, quod eft propofitionem illam efle ca-

-

Tractatus L

lem, praeterillam talem, aliguid plis reqyee
& hoc portitis erit refolucoriom fidej, '
walet fidicas.  Interdum etiam pr;ncipﬁs ‘EA.’
mine nature nGis, non pr;‘cbcmr “ﬂ'cﬂlis I
tamen prifncipia; iradeilla propofitio, cﬂt}u{
mum relolutorium, quamvisilli interduy ‘
pr.uiwcntnrftilcpil.ls. Non inquam vafep. .
negatio affenfus, oriretur ex debilitare i‘,wq':‘,i
& ad illud probandum, non affumery; "
quam; nifi fola inductio. Jam augey
prudentes, poffunt negare propofitio
rochi; effe fufficientem & ad lufficientign g,
bandam non aflumerur Indudtio, fed aliqu."jl-"
ud:quoda pofteriori monft r&c,nunmi}:iduﬁ'
timo refolutorium: nam ultimum 1'::1";31’;\.;..:{
um qudrale, in illo genere, neca prioti L
pofterioriprobari deber, fed effeex rermpy :
illogenere notum, i

Qi i

Nox .Sn-ysu;rr Tertio. Quia arguny,
quz {ibi oppoluit Lugo urgeri poffunt, Jy;.
MuM ARGuMENTUM eft: quiafi DEUS kg
tur nobis mediante Parocho, deberen
eredere ficut Prophetis, {equereturque Dy
chum habereinfallibilem Au&ori(atclminm
ponendo.

Reseonoer Lugo.  Non habere Auog
tem permanentem, habere tamen actuge,
tunc, cum proponit cum fufficientibus mo
credibilitatis: ad Dei enim pmvidcnriaa:aip;.
¢tar, neinillis qua talimodé proponit, decipt
Auditores.

Contra eft. Tum quia non rard Parodh
proponit eanquam articulum fidei etiamedgs
errores funt, ut indubi¢ contingebar, quik
primum fuadebatur V. G. Lutheranilius jp
eft frem proponere tanquam articolum fi
quod nondum definivit Ecclefia tanquam a
culumfidei. Ergdapparet non habere illose:
iam aétualem affiftentiam infallibilem,

Tum quia quamvisimmediaté non po
4

raculumverum feriin comprobu:icncme 1

ris, poteft tamenadduciin confirmationem® |

¢rinz falfle, quod tamen alias fervit, ad popr i

nendum atticulum verum.

Tum quiafpe&ar quidem ad Divinam -
videntiam camque obligatam, ne omnes Magt
{tri errentin proponenda doctrina fidei, etrard

enim Ecclefia univerfa,nifi ad mitacularecuts |
tur. Sed non cft obligata providentia DEL® |

hicParachus erret,quomodo ergo infer pi
ric , habere illum infallibllem Auctorititéi
a&ualem. Deindehee dodtrinaviderurup
nere,quodin Prophetis fuerit aliqua Audtorts
permanens, &tamen nuilom cft fundamenti®
id afferendi.

SecunpuMArcumenTuM eft, quUd [‘iCFfP?M
porteft : Accipiamus teftimonitum Parochi
ut condiftinGum ab immediata revelaio
Dei, illudteftimonium non eft teftimoniuf®
dicio Dei.fed vere teftimonium hominis

i

J

._i




OPQ_'..

A, SRR Eai=

Difputatio 1. 4

Quéd propofitio Pa-

tiam prout condiltin&a
rita Dei, CM, denominatur-
I, hocque illufirac

arevelaniune prare
quc reftificatio mec diata DE
inltanctis,

Coxtraelt. Tum quia Nego illam propo-
fitionem Parochi, prout condi ‘tuﬂ.un 4 reve-
latione IN‘T'L“IFJ,LHC‘:G!LISL denominetur reftifis
catio mediara DEI. Nec id probat de Lugo.
Sed dico efle teftificationem mere humanam
deobjedto Divino, ficur teftimonium teftis, {e-
quitur conditionem iplius, & non cun_dilio-
nemejus quod reftatur.  Tum quia [nltancia
quam adfert de veritate propofitionis non con-
vincit. Nam qu(\)d pm}m:ino vera, qua inde-
pendenter ab obje@o non haber veritatem, &
tamen eft vera, ipfa fola prout condiftinéta ab

-objeéto,inidrejici debet; quia fola prout con-

diftinéta ab objetto, eft conformis objeéto: non
enim ob cchml cft conforme fibi ipfi; & ta-
men ver illa conformitateconfiftic: Jam
autem nua m \"h [ZLIC lllﬂ\IJll:UnTLHll‘ rationc
cujus, teftimonium Parochi, precifum i revela-
tioneimmediata, habearpradicatum {uiconftis
tutivum, in ratione teftimonii DEI mediati.

Tum quia Inftantia adduéta de charaéteri-
bus non cenvincit.  Nam quando refolvitut
fides humana in charaéeres, nen refolvitur
upquamtan q gamin motivam nmﬂ.i:; fed tan+
quam in cffedtum, & ‘sr‘in.:..mvum veriatis
Hn 1cfitenet paritas, etiam reftificatio Parochi,
deberet efle effectus & apphcativum motivi
formalis, non autem motivam formale. Ruta
fus quamvis charageresforent nlimumrefolu=
torium fidei humanz, non dejicererur adhuc fi
des bumana, a gradu fidei humana, cum tam
charadter, quam immediata ceftificatio, incra
gradum humani confiftat: cum autem teft:fi-
ficatio Purochi, proutcondiftinétad ceftimonio
Divis 10 mmediato, non habeat gradum Divini,
brut f fidesilli inniteretur, dejiceretur 4 gradu
fidei T T'heologica.

Terrium Ar cuMeNTuMeft.  Ille quines
gat Parochum futficienter fibi propofuifle my-
fterium fidei. Vel poteflt adhuc aliunde cre-
dere mylterium, verbi gratid ex propofitione
quam {ibi facit, velnon potelt: Si poreft.  Er-
parecutinante urgebatur, nonefle hocul-
1 relolutorium, & univetfales vel habebis
es innitens principio, quia DEUS dixi,
relolvendoillaminid,inquod deberer re-

olvi per | ugonem, nempe in [.\t'opfli%t'\:m m
fidei.  Siauremnonporeft. Curnon?

uoco

go. Vetum quidem eile,
quod non obligetur ad eredenc MLM! aliquis, fi

RESPONDET

ninetur afeipfa fola, tefti-»

fibi {ufficienter noh proponatur, ob ligatur ta-=
men ad credendum, i ibi {ufhic
natur.

ieneer ;\Iui

Contraeft. Qui
i rhqmm]u.u, tuqu ridem qu‘u.u. Iter propon’s.
Su{wo propeertuam prope fitionem nolo cre-

dere, fed nonnifi propter meam; cft quidem
malum i fibi fufficienter I proponarur, nv‘: o v
men credere : \.]_ui.icﬁlimpln:.m', nolle fe{fub-
dere Deoartteftantis que fubditio tbra manet, fi
aliunde, & non c}:pn-kmtiurm; Parochi, move-
arad affenfum.

a nihil apparer malitia

Punctum Difficuleatis 4.

Fundamentum in 0{:"(:’1!1-?71 €9 Varie
R r/e.-tm‘f{‘()“’r 5

TUndamentum hoc pro {¢ afflumit Lugos
nempe qu{a;iu'.;- Fide Divina, ita debeamus
difcurrere, ficur defide humanaj quod aliquot
mediis probac.  Fidesautem hlmul.lzn[crd m
eft aflenfus immediacus, & u'p\: evidens, ineee -
dum obfcurus & inevidens.  Quando enim
claré audic vocem artte ‘hmmm]wnw aliunde
u}:r,m!&Cn‘l_;mvfi;--, videture

alle

s evidens,
quo judico Perrum verbi grava -uqm ,aliquan-
doverdelt minus clacus, ut i audiam vocem Pe-
[ridii}mti\,\'ul'v'id'camqc:‘iprmu:m Similiter
ergovox Dei anuun s, poflet aliquando clare
& evidenter auditi, & tunca Innfus ille eflerim-
mediatus & evidensde locutione Dei k plerum-
quectamen nonita claré auditur, ur ¢ u.n loqui=
tur per Nuntios, & tunc quidem, licér obfcure
&inevidenterpoflumus tamenimmedisté crea
dere,illam eflevocem {en nuntium aur Sc ripru-
ramDen A« 1U1E,11qu ficut quando loquitug
Deus, velrevelatimmediacé alicui, aliquod cbs
jetum Ewl\h-\H‘.:cw‘cw trevelationem inevi-
denter cognitam, ita ut pollit dubitari, an non
ficillufio? Sicpoteft idcontingerein revelatio-
ne mediara, poreft enim homo formidare, an
hicfic nuntius Deis nihilemint 3 hoc non obe-

rit, quo mindsinevidenter judicet homo, hanc
effe vocem Dei loquentis, per lJlu N nuncigm
Sicugpoteft aflentinid Deum dicere s quod pu:
tavicelle illufionem. :

Sed Conceflo fidem Divinam & humanam
proportionati, inde non f{equitt :
fitio Parochi 1111‘%'*11;11‘ ref
quzrebacar. I
Kumanam teéfolvi in .w.i::n.::cm vocis: v
cnitn non cre

quis.
intuitivam: na
intuitive

Fhek ed ‘t'l' po-

lugorium, de ¢

Deinde immetico {upponirt fidem
e

fum, quem audir ali=
,';.:L ens notigian
fenfu perci p,mmm
Immeritd

Sedcerto phyfice novit

Anima,

nofci itent
{n;--m ic fidem humanam ielolvi in vocem
acteres cognitos. Additumillud non

7incit, nam quando dubito de immediaca

(d)#=3 reve-




1 aflentiar, non

ammet ipfam,
1o non exhibus

quamvis aflen!
erim.

Econtra autem i dubitem de propofirione
Parochi,anficnuntius Dei? anveraproponat?
nen refolvoidin iplum Parochum, {ed in veri-
tatem cransacta revelationis, feu quia proponit
10d Deus dixitc. Cum crgﬁ in
to ad yropomio—

wm illi extemy

id Parochus, g

ifto affenf{u, non redeam itet
1 Parochi, fed ad Deum dicentem, in quo
ultimo conqui [1 ius dictio DEI
firultimum refoluterium, & non propofitio Pa-
rochi.

Risronpinis Primo.  E

um quod id DEUS
dixerit, poteft applicati Falfis, & ramen DEUM
dixifle, etiam per nos, eft ultimum reloluto-
TInm.

Conrra. Negatutexparte Dei, pofle di-
&ionem DEI applicari iis, quz fune falfa, nos
autem di¢tionem Dei, nonnifia parte Dei {ete-
nentem, pPoHimus pro formali. Propofitio
certe di@ionis DEL poteft effe.ctiam pro iis
quz nondixit Deus, finon fiat ab Ecclefiafeda
privatos Nos autemin talem propofitionem,
nonrelolvimus fidem, ur refolvit Lugo.

R esronpeBIS Secundo ex Lugone. Qu_(‘)&
motivum illud, compleatur etiam ¢x revelatio-
ne praterica immediacal, ita ut fit unum com-
plexum, ex prafenti propofitione, & ex revela-
rione immediatas non tamen ita, ut fingule
partesillius complexi credantur immediate,fed
una proprer aliam, feilicet revelatio preterita,
propter propofitionem prafentem, quz cuii
talibus circumftantiis facta, probat, qm‘)d pro-
cedat i revelatione DEI £ idque explicat
exemplo literarum,  Sienim accipias jepifto-
lam Partis ; que refert Petrum obiifle, credis
propter Auttoritatem & teftimonium Partris
Ubi motivum formale prater Patris veracita-
tem, eft reftificatio Pacris, cujus Scripturam &
characteres agnolcis, qua quidem teftificatio,
non continet laltm charalteres {ecundum fe,
{ed etiam adtionem prateritam, qua Pater illos
formavit. Sine quaaftione preterita, chara-
&eres fecundam fe, non funt teftificatio Pa-
tris.

Contraeft.  Tum quiaetiam conceflo illo
complexo, querere reftar quomodoillud fic ul-
timum refolutorium, cim necdum €x tetminis
confter? Tum quia quamvisin aliqua formali-
tate & confideratione, cut credatur revelatio
Dei immediata, refponderi poflit per pmpu[i-
tionem objed. Nego tamen refponderi peril-
lam, tanquam per rationem formalem aflenti-
endi, proprer dicta fupra,

Tum quia inftantia illa de literis allata non
convincit: Nam ctiam actio practerita qua ra-
lis, formacivacharacterum, non poteft elle mo-
tivam formale & oleimum refolutorium, in ra-

A3

tione Adei hum
principium cft
tris,cuicredo. Certe en
tef

tuu;:mm‘ﬂ,qumi timen

qua fideseft, g
ums; ut quo, te

milla g
relpicic

fi reveldtio illa immediata habeg (g u...z,,f."

nullo medomovebitfiden

REespoNDERIpofler tertio exeode

pofitionem ta
recto, &inobliquod

velationem, efle tamen rationem aff
nonnifiratione cjus, quod dicit in Reg
quictur num. i54. Sicur dicimus iy

nem verany perquain perficitur, & tame

. . 1 ~ ¥ H)
pcrﬁcmu'mtulc;t::sjpcr rotumid,quod
tio verainvelvitin obliquo: non perficig

objeclo.

Contraclt: Tum quia non eft in hoeds
cultas, quid dicat in Re&oiilla propolitio
quomodoillapoflicefle ulmumu;'ci‘i\lu
Tum quia fenfus fidelium communis
potidsfidem in illad obliguum: credunte

tama Parocho, dicere f;

L

tideles Trinitatein : guia id revelavit DEUS

. T'I‘u[j‘? .(}L'lii. inﬁ.il}l‘i& allata non convingy
Nam objectum, qua tale, nen eft ratio e
endi intellectum; confequentet nec pe
intelleétis refolverur in illud; quamyis pe
ctio intelle€tus poflit connotare “objetm
Jamautem Deidictio, fecundtim fe,funday
ticulum fidei; hinc quamvis illam dicas
tari in oblique, nonfequetur exinde, quod
nen fit relolurorium fidei, & quidem foht
unica, utquid ergo recurrit ad propofitions

Parochitanquam ad motivum partiale:

Punéum Difticultats

De Locutione mediata De,

THYO Lugonem: cenfer Haunoldus, qul

motiva credibilitatis, propolitio P:
i0 8z loctitio Divina mediata: #
malii loquuntur, Lft)t]][;:if['ﬁi'ﬁfu[ﬂJ :
ivina praterite, prout
losinpar ticulari, directz & derivate
difficultate , videtur agitari queltio
ortaexinde, quid fir mediata lozutio?
nomine mediatx locutionis intelligat
cutio.[’:lroduiA(lu.tcxl_ﬂi('nr.qlildI:}-CU'

fint teftificat
utj

nis

D)

doimmediate locutus fueris, hoc fenfu |
{itio Parochi, erit mediata locutio: Ver
explicat, quid fuerit Deus Jocutus, fi
idecur,hocnoni

Divi

myfteriumrevelatam,leds

reri, titulum mediata locutionis ;
(ll]j.'l ‘.EILUS \13-:6;{3{ el }\i’.' COllCCl][1}5 11U1][13.‘1€15|i}u~‘?
Uilccpms e)uss gice

hocaliquisdixerit, 8alius ¢

eft loqui per aliquem. H

T 1 1
linc anud

mediaté Regem per {uum Cancellari

ud eftreferre 8 docerealiqu
tibi diear.  Unde eriam inmoralibus, a116<
docere mediate per aliquem,

aliquem vel dictare, quodh

& alind
oc doceat

nos, & ad iy
Inqu

{

pr

PN‘I\O' i

na, o8

eft Jogs
s, 4

!
em,quod ho}‘ !\~.:

C.\T'Or‘::;
’Mﬂg: +8
Jul




S & _
gniod Parocii propolitios
mediate locurionis Divina, fed nc

d,quoddixit Den

[um quia longe alits funt
w8 Apoltoli; pel qu'--. |
,--_.!l“'.‘ Tam immediate
A uctoritas Paroc
Ereo G I’lop-waix |
0 de.aw locutionis, l’...'

1, quam bt

cribuitur
cribuenda erit, fola plwnpuiilin objeétia 1
evelati,  Tum quia ficut
canda E nmi\ 1e necellitate; ita nec ‘-J;m 1cans

fel Ll“l\.ul plmvcmm nem Parochi
tatisy habere rationem
yd hoecDeus dixerit, non erit
(Jerribuereillisrationem mediara locutionisy

EO

n func n nlfti;ui-
‘

motiva credit

ganuum, gl

1dignius.

: s Primo cum Haunoldolib. 3.nunmriy.
antur .Lu..lc vocem

Dt

facto fidelesomnesdic

Dei& doceria Deo ut habetur Joan. 6. & ro.
Iem DEUS dicitur Ps miracula tef ftimohium
dare doétrinz E Ero ]

nit Deilocutiofec

diata,
RESPONDE1 J-.<..
dicuntur audire verbum Dei, quia atinncur
;

7 1"‘.“\‘L;rfil)hl..(l &tionis,au-
nDe ,t"'traf:. me-

]E'lh J._".'J’)L'f"' &l
ditio eft, (ed
“.m'.l{tiil'
effec. Evcercéfi quisnoller affenti
li[“l‘)‘\h ® yquen "‘IL)‘L\._

1oL ..l]u untvoeceml

10173

locutio, hoe enim ¢ Pr '

\uctorit

uantumvis

CIT,
L.k.IL'rL:(j.Aluu‘. lled
ret revelationiDiv

men {1 I
nit, non aflentigéturtamen ."&u('i:n
hon opponeret {e revelacioni,
oftendit, Parochononcompetere [ALLS
AT &

s Secundd cumeodem.

tionis Div
Diec
nem Dei mediatam plus non re

Ad locutio-
itur, qus
utlignacredibilitatis appareanta I,\_oi roficifci,
utpet eahomines veniant in c ‘;mnum_ nmy-
fteriirevelati. - Sedfund walia.  Ergo funt lo-
cutio Dei mediata.

RespoxpeT I\]'c‘:_;;mdo Majorem, quia
m delcriptionem Locu:i;w[q

1dat motiva credibilitatis
u-'-;:].mL rerationem tantiim declarantis, quod
hoe Deus dixerit.

Dices Tertio.

In Op poiitum clic Aulto-

Resronperur. Theodoretum citarum
im oftendere, auod hac pro
. confirmerar miraculis,
b 49.quzft. 6. Videturefle
modo Deus mirabilibus

politio:

DETS

A

reribus uis lo-

quitur,quo modo dicuntur ceely; enacrare glo-

T T TR0 B 0 £t 5
A9
a4 %

S. Thomasin t
t. 2. hoc lolum vul
INICArcic 1hom

enifiobmotivum, quia D

[ T ot oyl I
quod elt Dewm tn o

io ciy DEUS perillum mj il

ingellit, qua locutio non oftendi
inftrumentoufuseft DEC

teftarer. Quazft autemuyg. d €t
iam folumdicitur, quod in locuti is

debeat conhderari, i

=]
i,

yprer refolurotr

a7z ‘qi! IES

B
napere

TL.LIC]L]'J)'\!; faco non habentritionem formale my
a materiali; realiver diftinétam : ur com Meta
phylicaconfideratEnsqua Ens. Tum quia fi
femper \JL IHL LD rnater mfc Llu.r \.n inGumre-

mmedias

tus; (11
m[L mir

1on ULem Propre
fi effer pro f;!n".lll‘.t‘."‘l
quia iter debet
dam modo idem,
lnm ide
Quoc
3 formali fit ratione
quiaetiam |

univeria

TO- apparet 51
3 apparet , aflen

atem dej ‘T'-i‘ﬂ}h“.li'w.{

thm materiale
Tum

bentefim-

diftin&um ‘!.' ‘r:'l‘ ur.

qua Ens difti;

uitural

la reduplicatio alie
fert fruftraneacfler: Imofi

£ {154
jed L]L 14 talis, non eft ratio

tem ooty ife=
-

‘ el 4
C L,le iL_qu’:‘n commu

:u.ul-ucs,w, non
Tum quia. Cum canc
le€tus per modum 't
]I'l""\.ll!ll‘ii(H'lT..'.!.H conc
Eit
non .

materis,non

1 circa obje@a idem facere

1T10 C

Tam quia.

darij rmalisidentica, i

ne; fubjectum & predicatvm nondiftino:
tur. 5

PrEMrTTO

1) . ]
cundao LNOR DInRRein affesn|wne

gt fit maleri ummf-,' fora

1) 4 rm




	Seite 33
	Seite 34
	Punctum Difficultatis 1. An ultimum resolutorium Fidei sit Auctoritas Ecclesiæ.
	Seite 34
	Seite 35
	Seite 36
	Seite 37

	Punctum Difficultatis 2. In quid alii resolvant hoc principium Quod Deus dicit verum est.
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39

	Punctum Difficultatis 3. In quid per alios resolvatur hoc principium Sed id Deus dixit.
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41

	Punctum Difficultatis 4. Fundamentum in Oppositum & variæ Responsiones.
	Seite 41
	Seite 42

	Punctum Difficultatis 5. De Locutione mediata Dei.
	Seite 42
	Seite 43


