BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Quaestio Il. An mediate Revelatum sit Objectum Fidei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

B
iy

0o
1

még
m
1 Vo

- el

bt

1] i:"' |
o

Difputatio 1. 57

is .I.Li quem tamen {ufficit

.
mec inceliecius; aflumens pra mouvo di=

Grarm Revelationem. wsabls
Dices Secundo, -“ul‘i"‘u illum fider non,,

impliciter fidei, nec pofle denominare f=

IL‘JlJLI amodus aflentiendiex fi-

= l‘i‘ ‘ll‘![ l||L||[|inlll| Hvullll‘,ull].

i{ seponpeTuRs . Fidelem non denominat il
preientimatet :.|..,.'1m actas fu pe LL:J[U-LLI.L(, pr-
I

bis atitem adtuss effet ut dixi; merc natu

rtic. . Ab eodem habitit pol-
hon folim pcri‘ &iffimi; fed et
&i, ut patet in charitate; qua
cere Deo: inrtet-

ia,ubieltnont

a'[HJ‘\ ')"IIL
-vulte qu llzLLl pl

'gi);][pulnmw crol
0 preEcepui gravis, u-nLll Iu“ui._,
)!..hLC.uiuL.u;] 10, UL {e L"(EC‘isgtdC
' vis. Pol-

etiamad ea
fumitem Perro al
confter de ejus tet
per rfecte, fimibiminus clarc
jam poterit afidecliciillieafien{us,quamvis non
habeaneoar motiva (ufficientia credibilitatis, y

entici ficmicér, (1 mihi clare
antem

hon ita
Ergo et-

ficatione;

e conttets

\w\\ dicredi ‘ult,.ﬂ UL‘,‘

F\Jl(']‘ Cridm :,4
S [CVCI J_- .

LJi!‘p.lr:t.ﬁcm efle, quia nihil
deeft habitui ¢haritasis, quominus ad illum

parvo quar 1 umvi

R rspoNDETOR.

‘aétum nonnifi morealium exclufivum fe exten-

dat;dee tem (ex diétis) fidei, ditectio pru-
dengi "Hpcm.nnml.s,L.nn:cqm‘nur imperium
affen{ts fiem 11[‘11:311. ‘3 einde cum aétus amo-

tis ficactus ,pote pl 0 11 1;\..1u.'1phpotun--
tia clicitivaillius, & habitus, movere {e vel noni
ervetur {ubltantialis charirtas,
Hon LCCE i:‘::-‘i a DEO tanquam ultimo fine.
elelit -.LIUS ]lﬂPLT"I.U, ‘;(]ul-
Cus tamen ab incelleétu e-
neceflaria, hincfi habeat
entiendum, neceflario de-
ri, nifl mo‘.nmn iplum abjiciat,
- five fint cred lenda qu.md Mate-
eflario eredi debent,

movere, modo

Quaiaautema

demavoluntate,e

levato, ‘\L.. .'llfil\_)[
aimnia

bebit

't
-

tiam m ,five non, nec
{i habeantur n;q;;-ltit_i, nécellario inqguam cre-
di debent, (dum ereduntur) aftu certis-

Rurlis Subftantialis charieas eft in conftiru=
l‘L‘HL‘ Dei £ ulmm uleimi finis, quod ftac cum
imetpéccata venialia,
fides{tat in hoc, cre-
13 8 quia tam-parva
1 patvis non credas,
1 tanciale fideis ad eum mo-
dum guoimi peteres, 1vi charisatis non tantum
) l"'I]I'E..‘ im l':i.':‘!'l!'ulﬂ h‘[‘)-’;n't con-

lonondev

Hng,(‘ 4] \"E‘HH\'\.' -\lll
ik {tar

famaucem

\'\CI'C U\_I;.l'

¢, TUIC enim; non
s, ageret contra {ubftantiam
wcwm\ eritascum in indi-
| inc Zquo pon dere, vel ma-
bieto (e conjungit; & fi femel

eft tatio aflentiendi vere; femper erits - Hing
lmmwmm Omnetotum cft majus fud parte;
'mm tenctde ligne centum palmari; arque de
liono m-_ﬂiutll mari ; Bonitasaucem licer in En-
b ficindivifibilis, hiihilominus in modo op=
ponendife oppolito, non ®que {e habet; minus
(¢ opponitur majori. - Si
alcem cjus UJ. }]‘J“UU non "1 xﬂ\'l\liaﬂl]l Ll"lll'
ftit, porericl atvo fubftantiali charitatis, fieri op-

eniiml Minoris ll\Jt’i

pn__»!]ilu mortali, quin fat veniali: licet bane
miajorém velminorem oppofitionein; excludag
in‘-_f.hc.’mwnf' Huc
ctiam pertinent moralitaces: quia Chariras
T'heologica eitquZdam amicitia DElad nos-&
noftrt ad Deum. Ratio atitem in humanis
amicitie vendicat, ut levés offen{z non veniang

m veri; competens fidei.

iti confideratonem & diffolutionem -.m]'cm'
fides aurem datur ranquam: iffenfivam A
gati Divinz : hinc ulnulmlm illa rej
betur hoe, ad quod ex effentia fua ordinatar, re-
-t,\_‘riuu autem; etiamii Deus parva dicat. - Un-
de etiam in humanis, lc»mribu’s offenfis,-non
{olvituramicitia: hm[n rautem eft lefio Aucto

pitatis nof credete; (erid affirmanti.  Deni que
sotelt difparitaspeti ex fide; quz doeet, Clnlud
committens veniale non ‘amictdc charicatem s
indefinitéaurem Lf\:('ut,qlusi non credens Deo
e infidelis, ext quo infefimus amitcere fidem,
qui difcredit.

(jtlar..a\srj iO Il

An medsate Revelatum. [it Objectam
: Fider?
Omine Immediaté tevelati venie :ﬁiqujd
in {eipfo revel: cim: nomine autem Me-
diate revelati, venit, cum .ﬂlqrn\hw‘.l;um non
infeipfo, lulnh nifi in alio.

Revelatio mediata dupliciter fermeé dividi
i_)f';[('[i,‘]l‘u Revelationemmediatam confufam, &
in revelationem mediatam vircaalem,

Mediata revelatio confufa eft, cim _11;'11111,-_11
DU.M’ inalio explicite revelato, nonnifi impli-
citerevelatalind.,  Revelatic
nalisefh,ctiminalioa "'I'u re

L

1tem mediara

ato,aliud non-
nifi tanquam in radice & exi gitivo revelatur.

VE

Hzcipfa Revelatiomedidta confufa,dividi pot=
eft in Revelationem definitionis in definito, in
Revelationem pattis in toto; in Revelationem
[,_utlualans m univerfali. emplum
elty cum reve A, L‘!iL,‘
homo, confu

nale.
quod Cheiftu

Prioris e
itur Chriftus, verbi
revelatur, qudd fica
Secunde exemplum

1mial 1 € n‘
; etim revelacue
fithomao, revelatur confufe quod
habeatanimam, & hag revelatio revocaci qui-

nam inter modos defi-

dem )()I'CEJL:“EiOl"_l'l!.

niendi, eft de ;l]l’l.&'sj\.,i parces 111&.&1&. quia
tamen in hac yu.‘-ﬁ:‘.'hm Hnon dccc.ndlmr ad
un'a;nq ¢ partem; led atrenditur nonnifi ::d
unam:

; cum ¢ 1r:1\.l--n definitio wer aq 1€ part

Lfﬂ[}lt-tlf‘![llf stdeoadhuchimodidi Ium‘m po!-

fune. velationis ,\c.mtv[mn eft:
(f) 4 Omunis




qui invocaverit nomen Domini {alvus
erit; in qua univerfali confufe revelatur hec
particularis: Perrus invocans nomen Domini
falvuserit.

Hacexplicatione terminorum perada.

DIFFICULTAS I
An Revelato Definito (it de Fide De-
finitio?

P Ffirmat Communis fententia.  Negat Ar-
4riaga; prima parcedifp. 1, 8 hie difp. 6.

Diconpum eft.  Rewelato definito, effé de
fede definitionem.  Supple(i habeatur illius de-
finitio. Inidem recider fi dicas univerfaliter:
Revelationem confufam fufficere ad fidem.

Prosarrt folet primo Conclufio.  Quia
immediaté revelatum, et obje@um fidei Divi-
ne: Confulé autem revelatum eft immediate
revelatum: quia objedta confule revelationis,
immediate continentur in revelato diftinéé.

REesrponpexrt pofler.  Argumentum non
concludere: mam tota ifta immediata conti-
nentia,fundaturnonnifiinidentitate reali; qua
per arguentes non eft fafficiens ut fundecarticu-
lum fdei: namriibilitas eftidem realiter cum
efehominis: nihilomints tamen per arguen-
tes, etiamfi fit de fide) Chriftum effe hominem,
noneft de fide eflerifibilem.

ProsaT Secundo Suarez. Divinareve:
latio cadit {uper omnia {ub illa univerfalitate
contentaadds caditfupratommEutiratcm. Si-
gu?ﬁcatur enimnobis verum judicium DEI de
adxzquato obje@oillius revelationis; & clim in
Deo non fit cognitio confufa, judicinm illud
D;!;1tringc-|:.,omuiaill:r.contcnra.

Sir

Resronperipofler.  Argumentummul-
tum probare: quia probaret etiam rifibilita-
rem Chrifti, eflede ide quod negancoppofiti:
non enim datutin Deorevelante Chriftum effe
hominem, confufa cognitio & non adequate
atingens objeftum; cum tamen in obje&to
quod efthomo dzquatc attalto,contineatur ti-
ibilicas. Hizc aliter

ProsaTur Tertio Conclufio. Tum quia
G confulé revelarum non effer de fide, verbi
gratiarevelaco hoc,quod Chriftus it homos; fi
nonefler defide; quod fit animal rationale, id
ideo eflet: quiaquddhonmﬁr::ninm[ rationa-
le, nullé modé id conftar per revelationem,
quamvisin rcip{lwcriﬁ]umm {it;hominem efle
animalrationale.  Sed hocnon obeft: {ufficic
enim de hoe evidentia Meraphyfica. Quod
ipfum probatur. Non eft majorneceflariaevi-
dentia ad affentiendum efle revelatum, quod
Chriftus fir animal rationale  quam fit necefla-
ria evidentia, quod hoc DEUS dixerit , verbi
gratia Chriftum elle animal rationale,fed ad hoc
fufficit evidentia moralis, fita in ipfismet morti-
vis credibilitatis. Ergo multd magis futficict

Tracatus 1.

_gnitio naturalis, quamvis illanon i cvideny

evidentia Meraphyfica.

. ) Quando auten y
hocrecurrit Arriaga: Motiva credibilicarish,
bere aliud objetum,id non convineir, uumn:

~ivaad hoc adhibentur, & ea imm:tiv:w qﬁi;
muntur, ut manifeftent, Ly Dews dixiz, quﬂ

refpicic Fides.  Er quamvis haberenc oy
Lﬁ_lﬂ_lut“tlllll rrai.irct argumentums cur tamcm’ét‘f
ficiat ;uuucc‘dcmu1150mm motivoram hahe.
tium nonnifi motalem evidentiam, & arj;
prelentinon potlic iul'ﬁCt‘.FCC\'idCl1tiﬂ]\'IctaP|i\,-:
fica. Etfi per ipfum Arriagam ut alleatiyme
DEUM efle veracem, fufficit, uc :uucccda:c;;

1pfe vul hic difp, 1. num. 66. mulco mags
ficiet evidentia hzc, quod homo fit ann‘na]_q.
tionale. Tumquia ad c1‘cdt311dum,qudth.
mo fit animal rationale, nec deficitobjefun
formale, fupponimaus enim D EUM revelnds
quod Chriftus fic homo,{imul revelarequad:
animalrationale.Nec deficitipfehabitus: g
hic extendir {e, ad quodcunque revelatm,g
di@um a Deo. Nec deficit prudens fuads
mentum imperandi hunc actum, quod Ch
{tus it animal rationale: habetutenim fund
mentum in ipfamer evidentia Metaphyla
Ergo crediillud pocericfide Divind,

Tum quia effe revelarum quod eft reiek
tum ; (ufficicad eflc revelatums (ed fi revelit
definicam, revelatur & definitio, quod iplis
probatur , quia quando Divinus intelledtusio
dicendoad intra, & nofcendo, prafcindete: |
iamvirtualiter non pmc!}; [i’n;\ponocnimnun
quam Decum formaliter pr:c!‘cim‘lerc}corum
unorevelato manet revelatum & alind.
definitionema definito, torum A parribus finé
{fumptis, nec virmaliter poteft pr:clbindercl]a-;1
us, quia nec nos, Ergo. Et quamvisceini |
fitquod pars comparata ad rotum dnﬂinguatulf
inadzquaré ab eodem: quia tamen ouna
illisfimul fumptis in {ui notitia non precinds
firut (i cotum revelerur, revelentar & pare:

Osjicrr Primd Arriaga. . Vi hujus d_qﬂriux
fequitur, quodficde fide Ciceroncmelie co
ceptum in Originali ; quia omnis homo conc:»
pitur in Originali; & Cigero criam clt homs
& tamen non elt de fideabfolute illum cffecr
ceptum.  Si cnim {ubftantia _concepi?™
noneltdefide,quomode circtlim'hlml.‘t conirf“
ptionis, hoc eft, peccatum Originale llum g
buille, eric de fide,

RepsronDETUR, Hoe argumeati®
potiLls {pectaread hoc: An rcv'cl:Ero UmD\:ir‘:
revelentur parricuhrla.de quo |E1h‘a, . ,le.
poflet Confequentiz: ﬂr:u
major eft certitudo hominem elle am.mnifﬂ;m
nale, quam Ciceronem ex(tfle. Hmcq-]ijni‘:-
vis CIrca o.:ugimlr:Ciccrn’:;ir-,nnnp(?ch[tlum‘ﬂ
aGum f}.‘.ei?, pollet eXIrl qubd Chriftus, §%

e - de; figanimal
fuille hominem conftarex fides fpane il

argumento negari




n‘
ECus o §
fore ¢
i

15 fim
ere Dt
certum
guati!
g
LU

Dirpumtio 11

nale. Quodattinetad iplum medium’ termi=
num pm[rl’%mm, dici non poteft efle de fide,
{ed nonnifi conditionate Cicéronem fub nomi-
ne Ciceronis fuifle in .u'igina%il conceptums:
quia in Univetfali illa: ‘(_)RI'II'I_IS homo excepta
Beatiffim! I :!idmnfcunrumngmah1-?1)‘11-
c¢ [pedtara,includitur ctiain Cicero. S_c-f.'i noi
cftabfolure defide: quiaipfa conditio, (ub qua
tranfire ifte actus debuit in ablolutum, non elt
nobis ita cerra motaliter, ut omnem formidi-
niem expellat: forte enim Cicero ira fe il.l‘ﬂ(__:[
ficut AEneas, de quo fabulam honnifi retexuifle
Virgilium, mulei autumant. Cazrerim quzro:
An ipﬁ arguenti fic de fide [e efle in originali
conceprum. Nonpoteltelle: guiaillinoneft
defide quod Gt homo, fi neh eft de fide: quo-
modo ctedit illum aiticulum omnes homines
¢oncipiuntutin originali? imo nec illam uni-
verfalem ctedete poterit; quod fint homines,
neceltde fide quid fit homo, forte enim Scrix
pturacltlocuta dewliqaoalio Ente, quod homo
eft, & non de ¢o, quoda nobisaccipiturnorhine
hominis. Hoc tamen

Appo. Cali,quoaliqiisitaaflentiretirex
particulari fui difp fitione hiftoriis, uc illis
omnem prudentem formidinem pellerer, talis
affentiret iy quod fic Cicero in origi-
nali conceprus. Suppolito quod ex objecto
etiam ex{titetir, idque ob rationéni {upra fe-
curuiolncn;1!|':amm5})r‘ucipué,L’funiicnt‘nmti-
ya ctedibilitaris, nof requituntut telpedtu
omnivm £qualiter evidentia, hodo morivium
fidei it Objeéto credendo conjunétumsita & iti
prefenti, lmé?ctﬂl’l fine formidine cffc nota exi-
ftentia Ciceronis, non nobis aliis.  Suppofi-
toquequod exobjettoille exftiteric,nihil deerit
quominis ponat adtum fidei:. Nam & pru-
denter f{ibi impetabir affenfum fidei; & illum
elicere poteritipfe habitus,cu fupponaturob-
jeétum 1n re elle revelatim,.  Diximus autem
nonefle univerfaliter defide; peratum ablolu-
tum elicienda, qu ceroexftirerit (ub nomi-
e Ciceronis. Sedfiveniat homitiehoc: qui-
cunque ille cujus Orationes ciccumferincat,
ctimriobis evidens {it illum exftirifle & homi-
nem fuifles erit etiam u'uﬁdciilmnliclumprum,
conceprumfutifiein otiginali; credendo id fide
abfoluta,

Ctu fic

OsjicrrSecundoidem. Cum Cohfequens
tia fequatur debiliorem partem; quomodo
Confequenspoteft effe certiug, quam una prz-
mifla, qietamen noncft cerra,

Quamcunque premiffam ;
modo ex (_1'o|e&o ficrevelata prudenterque pro-
ponatur,fore de fide,

Osjrcir Tettio. Non eftdetérminage de
¢,quod hic vel ille fic baprifatus: quianon
de fide, hoc quod vides efle verum homni-
nem. Ergaentdefidefolum fub conditione.
Imo necid tenetur credere fide Diving iple ba-

RtspoNDETUR.

69

ptifans: guiabion tenetur credeié fe vere bapti-
fare. 0 nec puerum vere baprifari: ca
enim duo idém {onr,  Antecedens probarur.
Nam non tenetur credere fide Divina
loqui: Ubienimidelt revelatum.
tenetur fide credere, e vere baptif;
baprifate includit, loqui.

N
{c vere
‘Teo nec
narm

RisponpeTur.  Forefolum de fide (ub condi-
tione, quod ficaliquis baptifatus; quonfgt
dicio prudenti non futrit dererminatum, illam
cohditionem legitimé fcilicet baptifandi; trans-
ifle in abfolutam. Quod judicium prudens,
portelt formare ipfe baprifans, qui cim certusfic
phyhce fe loqui: Certus it¢im ph}‘licé hune
quem bapeifarefle hominem &c.
pofits, poflit {ibi imperare )
quad hic firverc baptilartis, fuppofiro quod ipfe
habirtus fic capax extendiad ctedenda reve!
& quamvis non ficrevelatum immediaté
baptifans loquatuir, quia tam®n eft de fide,
omnem hominem proferentem gcbi:é verba, 82
applicantem materiam, baprifare, cum illi ¢vi-
densfit qm}.i proferatverba, cvidens erit,ctiam
fe fuifle contentim in illa Majori revelata;
;1-;10()(]1.1(‘. eric illi de fide, quﬁ‘d fic bz‘pti!".{ius,
conlequenter quodilleficbaptifans, eric illi fe-
velatum mediate.

Osjicrr Quarto.  Licet fine dubio, fint ve-
4 eabmnia,quz [untreipfi identificata cuiii re-
velatis: tamen nonomnia qua fune veia, func
de fide, ea [cilicet, dé quibus hulls modé con-
ftat per revelationem, guod identificentur re=
velatis; non conftat autem de fide, quod
hic & nunc non fitetrot in definitione ho=
minis,ideoque definitum cric de fide, non defi=
nitio. Namde fide clt fuilfe columbas intem-
plo; quis quzlo jaminde infertet; quzfic definis
tiocolumbartim? {ummum indenfereur fuille
id, quod pet huncongeptum intendimus, de=
clatare.

ResponNpETur, Si ieque per tevelationem,
necaliunde certoconfter, quod aliquid idefitis
ficetur tevelatis; & quod ab llis prefcindere
non pofiic;s tiin illud non poterit efle de fide,
fecus fi pradiéta tepetiatitur,  Conftat autem
aliunde qued homo fic animal racionale, &
quod hze prefeindi non pofling, 1llud quod
diciturde columbisnontener.  Namaliud eft
exdefinitorevelato inferre, quefic definitio re.
velati; quod nos non dicithus, eXpetimiirqiie
nos not1 pofleinferre, & aliud, {uppofita celr:dn
dcfinitione, veti ex objetto, habete définicio=
fiem pro fe revelatay quod folim dicimus ob
tatioties allatas. Hinc {ihaberemus certatm de-
finitioniem columbz ac hominis, étiam illa de=
finitio revelara foret. Que incertitudo defi-
nitionis columbz vel exinde oritur : quia nor
habemus ita exploratas proprias ptEcipug in-
ternas columbz operationes ac noftras, & ta-

men




5~
7

men ex operationibus devenimus'in notitiam
principiorum,ex principiis in notitiam pradi
catorum conflitutivorum, qua funt definitiva
rerum.

Instat. Corpus cft in loco formaliter per
Ubi accidenrale modale, nec tamen ideo de
fide ¢/t Chriftum in templo habuifle Ubi di-
ftin&um.

ResronNpETUR, Non eft :uqufj cer
tum, Ubi effe modalicatem ac hominem cfle

ionale: hincnonhabecur fundamen-
tum {uf ns 1mpur.1mii aétum fidei circa Ubi

e Chrifti, in templo.  Cafu autem, quo
alicui cercumideffer, & ex altera parre DEUS
ctiam {enticet, efle in loco, perfici nonnifi per
Ubi modale, tuncad credendum hoc Ubi, ex-
porrigeret fe fides, utin {imili diﬂ:mp fupra,
Quando avtemaddit, aliud effe remincludi vir-
tualiter in materiade ide, & aliud eaminclufio-
nemellede ide.  Adhoc dici poteft, hac qui-
dem diftingui, led ubi aliunde conftirerir, cfle
hanc incluliopem; eriam illa inclufio, erit de
i:l-'].L’,

Osjrerr Quints.  Repugnar efle de fide
identitaremunius cum alio, {1 ea identitas non
eft revelara.  Atqui revelato verbi gratid Ly
Homo, non revelatur identitas illius cum ani-
mali racionali: univerfaliterque, quando duz
veritates folis vocibus differunt, tuncfine dubio
unainalrerarevelatur. Namfide fide eftefle
gladium, de fide eft efle enfem.

Resronperur; - Negando, quod revelato Ly
Homo, nonreveletur identitas illins cum ani-
mali rationali: quia ab animali rationali, non
elt pracci iohominis; hinec fiunumrevelewur, re-
vetatur & aliud s necapparet quf ex objecto fir
major identitas inter enfem & glndium,quﬁm
jnter hominem & animalrationalein ordine ad
hoc, quod neurrum illorum ad invicem pr-
{cindipollit; fiautets pralcindi non potelt, re-
velatur: di¢tum m ll.prn, ea quz afe non
prxicmdum, femperrevelariuna.

SR e
DIFFICULTAS IL
An Umverfals revelato fint de Fide
Particnlariad
1{1‘2'\[{I.IEiO.‘.nI_I"‘-\-'CE.':".llJ,E’ﬂi revelatio particu-

larium in confufo, quz phrafis rigorofé lo-
quende non deberera nobis acceptaris ne hae
phrafivideamur confentire cum m,qni dicunr,
quod Univerfale, nihilaliud fiquani fingularia
confufe cognita,  Quia tamen ufus obrinuit
revelationem Univerfalem confufam appella-
re, cum mulgis preftabicioqui.  Potitis enim
deberet appellarirevelatioin toto poreftative.
Porrd univerfalem revelationem, fufficere ad
credenda particnlaria docer Suarez, Valentia,
Luge; quamv s cumaliquareftrictione, ErRi-
lelhdi'p. 8. numero y1. Negat difput. 6. Ar-

mod

1'1;133,

Tra&atus L

”

Examinanda ar CUERE UG p
1f
Prrimum Arct
qui.{ revelacur 3
Pl

quia effentia

TMative pars,

M efl, Q‘-‘:lldn e
), revelamy €jus cffiry

LA Ll e
yhica, licetnonitadifipgs
 cl n.‘ll‘l Cl}f[iﬂg?i‘t{ill a IC revph
Unde Deus revelans Chriftum effs homing,

g e
ylica & Mcera

revelat eoiplo, illum babere COrpus & animag

it «L i e e s ]
]_l_gq qui revelat Univerfalem Tev
omniafing

: elat
: a,quaz funt quaf partes comy.
nenres e-_l.xm‘cc-lfc ctionem univerfalem, Qﬂ
ipfum (.on.‘:imamr: quia Sacerdos bap‘.r:--
pucrum aqua ex mari haufta, non poteft iy
Hazreli negare hunc puerumefle bapalaium,&
tamen hoc neleit, nifi revelatione uniyert]
}’\w'n:\-ma-r huic argumento Lugo. Qu
fcilicernegans hunc puerum effe juftificatim,
nol}\'ideamr efle hzreticus: nam heretis
folum eft, qui negar id quod tata EcclefiaC
tholica credit, quz nonnifi &b conditione o
dithunc infantem efle juftificacum,  Tmo it
bapr_i!hns potelt cogitare, quod aqua illavebi
grac}ﬁ non fit naturalis, fed quod demonfipe
fuerit artificialem, nec conftat de fide, dam
nemid non feciffe.  Hae refionfi
NowxSarisracrr. - Quialicetnolensa
dere E);li‘uchl‘ispncmnl afe ‘mpti!'atum eflee
ftificatum, non foret hzreticus, faliem con
mitteret peccatum infidelitatis. Quodficor
mittit peccatuminfidelicatis, apparer quodiié
non crederet, forerinfidelis, adeoqueillamps:
ticularem effe de fide. Illud de aquanan|
net: quianonadferc prudentem formidinen!
ficut quando audita cft voxde celo: Hicet
Filius, urinquit ipfe Lugo, poruiffent Apoltdi |
formidare: Anibi non fit alius qui abipfisn®
videretur; fed tanrum a Moyfe & Elia. Ten
andemonisopevoces illz formatznon ferinn:
quz tamen omnia non oberant, ne tuncelict
rentatum fidei Apoftoli: edquodnonpois
habere formidinem prudentem, quamneci
dicko calu habeg Parochus.  Hine .
REsPoNDERL poteft argumento {'\Tf?"‘”‘”
Confequentiam. Rs_nnq:li&torﬂﬂlaf‘“‘“p“’-
fimul fumptis collecive non porelt praiciite
re. Hincuno tevelaro & aliudrevelaturs e
verfale autem pre(cindit Jip.mi(u]ari_bllS-R”‘f_
fusin parciculari fune duo: unum, Nauia: &
alud, hzcceitas-  Licet ergo revelaro U
verfali revelerur natura, non tamen reveltt
hzceeitas, feu parti(nlnrim‘.11cpotczmulﬂ‘f:
tenta formaliter in Univerfali. @udll."-'z
revelatur hzcceitas,non erunt Pal-;jcu.i:lﬂ“'“:
fides nihilautem fimile reperituf in cafi At
cedentis.
SEcunpumM ARGUMENTUM Cﬁ" - dehdk
Lugo ('\’fu:pponir;;11nudr:!!'c;!Ei:]mduéicj_gc;
&aliud nobis: Supponit rurls, easder

e e . mcn[ﬂm
non eodem miode fignificare omnibus,
o loquﬂ-«

quo it




ﬁiiﬁumtw IL 1

J’

loauentis,tuncfi Ceitum et Deum
‘\ I\J

bapti

y
andaos

(PR o
revelantem ominces li'.‘il‘-llnu.

fore jultificandos; ton cognovilic confulc par:
L huncé&illum: homo

yulosillos, fed diftiné

I NDEI A L
tamen audiensillam vocem DEl dejuftificatio

ifi confulé,

neparvilorum, Hon UC_‘_"..mfn'ft gosn :
& ideo nec cognolcic dittinété mentem Dl.:l.
Unde {i home haberer aliviide iu:cnt':;tm 'miu_,
fam de omnibus & {ingulis parvulis rité bapti-
{andis; audiens poftea a izLU tales fore J‘I“lh—
cindos, diftinéte cognolceret de q uibus loque-
retur DEUS, & per "Cor ilequens “crederet fide
Divind: Ergo cum de Ly Rize conlter bapti-
{anti, _;uf‘ni:uno baptifari,eritilli de fide
RespoNDERT pereft. Quamvis DEUS
non prelcindar formaliter ut dictunt alibi, pr-
fcinc Mri:.m:cu virtualiter; toniequeiterappres
llL‘!L!u ctiam rati s cornmuneés; iton formali-
ter{fedvittualicer; ira verbi
eodemaqie att

ratii dicendo,uno
Perrus eft homo, Paulus eft
homo, & ficin infmitum, de aliis u:d‘\"icu;s"p;‘.[—

fibilibuss que emnia individua conveniune 1.‘1
hoc, quod fint animal rationale; ita tamén id
dicit, ut prefcindat virtualiter, rationem com-
i i ilazibus.  Sic cm. 1
ii‘li
ficatur, Paulas bapt jultificatir; & omnis
tite baprifagusiju Eicublrur, cum hoe tamen
ftat, urpoflic pra‘:ltundcrc virtunllrcr, ratiofiern
ut fic bapeifati. . Supy pofito ergo quod Deus
potuerit virtualiquad fan U iverialis Fabricatio-
tie; habere  cognitam hanc l:lupo itioliem:

O it nx”u baprifatus jultificabitus; clih etiam
‘..L f:(l\iQ h& YUEriT L

mi altum ithp ortét

it: Anuniver-
lari éredi fide
Divina; infu wdettatio, quia fi nihil obfic;
fug uxifle i1 mente Divina
temevelatam; €o modd; quo, illam expreflit
nobistevelatione paflivd.  Citm ergd revela:
paflivah UniverfalemBa iptifatus jufti-
tarexpreflerit, dandaeticDeoillius Unis
ata cognitic, ne dicatut di-
non cognovit.  Ergo reftabit
g 1 itate: An ex vi illids
univerfalisrevelati, fequatur; Particularia reve:
lari exmienceetiam divina, & caderefubfdem :
honvidetur ditemqtiomodo tevelericur inUni-
verfali, cim univet \IC:‘}[:urrif‘uhri[msprt.‘bin-
dat. - € rice ergo ad argumentutn dici
i.‘v,‘ IS non cognoverit confufe
{ --mh,m le.:.nntnlllm}ﬁ-

Sy JJ lil.l'l‘

rrevela
rreveia

sofficin pact

sonendum CIt

none
fic

verfalis propartio
I

Xille id quod

¢ lidc tormal

:tifau
RIML i)l JI!

11-1 arationesc Li:ﬂu!tll]c' ‘ll £~
iculatibtis revelata illd Uni \.crrl—
:Jaupah ;ulam:,wnfcqLf(:m
TIUM ARGUMENTUM eft, quo uritar
132, Veritas fingulatisnion

folim a Deo cogne ofcitur diltiné&te, {ed etiam
n !L‘[Ll[ll' : ham cum manifelta
tur .1]1L]uo.i ptedicatuin convenire {pecificofive
génetico mbjeto & fimul manifeltacur fubje-

Llum fingulare (ub ca fpecie, aut genere conti-
neri; ma m{q%:rumrcl;mluuul ei i1n oulari {ub-
jecto tale preedicatum convenire,

R Espond

hominibus m

rore Concedendo, quod  veritds
itinéte cognolc atur.  Nego
in Univerfali coy quia per

fingularisa De

tamen ecam hol ( b

nosuniverlale prxfcindit a nl‘;_«jll.m{‘ru\. Ne

gardr ftem, quod manifeftaro univerfali, mani-
feftecur fubjectum fingulare, hocque probati
debuiflet.

Pro payte Ne gatrva,

Provium ArGumENTUM eff.

Quia non po’rcft
credihuhe tire [) prifatum

juftificatum efle, nifi
imatur hec ,\[‘u ort

n
per difcurfum, fta ut af
Omiiis rit¢ baptifatus jultificabicar; ponetut-
due Minor. Hic eft rite bapeifatus. UIbi
auter locutiis et DEUS, 1uod"hxc,f£ rite ba-
PEJ[UUL
["\E*"t‘\u! RT pote

.ft \K‘m ﬁol'l'i;‘crcdi imnf;

1 _:s,lpium oth-
Quando aurem in difcurlit
illo vircuali diummu illa propofitio: Sed hi¢
eftrice baprifatis non qllum::ur tanquath evi-
densnaruralicer prrua ¢ fed aflumitdr ut feve=
ldta a Deo: quia [cili (,crcvﬂ:.uual}..l, q.la.h‘l--
betut ‘deaquanaturali, & de aliis adhibitis in ba-
ptiliiio, cum Jmcp‘.u.u tlafi, oftendic éfe coii=
i'lt_\‘ll']]RL\\-a[JUl'J(I]ll)n’xﬂ_,lln camgtieappli-
cat, ur faciunt €fiam motiva chd\bl]mrh.
Unde ulcerits éricilla Minor de fide, non piout
evidens, !c::pmu:‘cm lummnvcrhh,qtmm
con tinentiam u[’tcmurm applicat predicta cvi-
dentia
Skcu
tniver

DiiM ARGuMENTUM ofF, Quiafi fevelats
€ciam particulatia funt de fide, debe=
bit conftare hanc P.ucrrul.m.nhcnn‘umxm eile
{ub illa univerfali, ciim den tu-,b

aptil ati; & tas
men non EII’L %

De qua ipl fa continentia vel
debet conftate per evidentiam phyficam, vel
moralem. Sipef phyficam: Ergo Concili-
um Tridentiium fuifle legitime cor 1gtegarurii
non érit de fide: quiaiios {Lqu_mcs n\miubc

tnusde hoc evidéntiam 1 phyficam. Non Eriaii
fufficit evidentia mog _m:_.; quia alias rop [;

R . F(iil.lm.
{;‘]illl!.lnil {ed eti aliis, poteric effe de
fide, Hune b:

pi { a\umcr]c.u;quod
habeamus moralem evide -ntiam, huncS; .CCIdOa

> proferre verba, fine
Hinc { ;J}.m(‘Lur:m.hncmmor‘%
lem nonhaberemus, debe temus illum rebaptis
fate. Habemus item moralém ccmtumncm
deconfe one hoftiz : quid alids illarm sdos
tare hon poflemus, a)‘.fulc,cptloncllr.‘m Presa
byrérii guna alids curatesur reordiniatio; & gas

inen

V(

Lefml probum, non v x'~.

ititentiofic.




72

men hecomnia, non {unt de fide.  Eigo non
{ufficit evidentia moralis.

ResronpeTur. Evidentiam in pte-
{enti proportionari & aflimilari evidentiz, &
luminofo uculari: ﬁ(‘nrergd in lumine, poreft
cﬂ‘(- unum nunas ZI“O-. {i': criam in cvil {(.'l‘l{iél i!l-
telle@uali, poteft effe una, minoralia.  Erfic
principia dicuntur cile evidentiora pra Con-
clufionibus. Erquoddicitur de evidentia in-
teile@uali uefics idem dici poteft de fpecie evi-
dentdiz intellectualis, hoc eft evidentia morali
qua etiam poteft efle major & minor.  Etfic
dicenre mihi Petro de cujus veracirste mihi
conftat moralicer, ita {e habere hiftoriam, ha-
beo de hiftoria evidentiam moralem,quam ta-
men fuperat cvidenria moralis quam habco,
quod plures fint in Urbibusa me non yifis bino-
culi,monogulis, & quéd Roma fir.  Pofita an-
tem majori & minori evidentia morali illa fidei
fubvenire debet, que non tantum auferatomne
dubium, {cd & omnem prudentem formidi-
nem. Cujusratio eft: quia affenlui cerciffi-
mo fidei, hec nonnifli proportionatur ratio ap-

licans, hocvel illud, contineriinrevelato, hoc
vel illuddiGtumeflcaDeo.  Quia ergo inno-
bis qui non baptifavimus, Item de confecratio-
nchoftix, vel Legitima ordinatione, non habe-
wurcvidentia expellens omnem prudentem for-
midinem ; {ed nonnifi dubium, fitut hzc nobis,
vonfintarticulusfidei. Quz evidenda exclu-
dens omng dubium, fednon excludens omnem
prudentem formidinem cft quidem non fervi-
ensimperando aéuifidei; (ufficictamen ut ver-
bi gratid adoreturEuchariftianon fub conditio-
ne, ut nonitererur baptifmus, utnonfiatreordi-
natio, Cujus ratio elt s quiaevidentia, quz ek
requifitaad nonadorandum fub conditione, ad
non renerando Sacramenta, eft nonnfiuc pru-
dentia fupernaturalis oppofitum di&are non
pofiit, vel lufpendere imperium abfoluti ads.
Jamautem ad hoc, ut fupernartoralis prudentia
operctur , non elt necefle femper excludi
omnem formidinem, fed {ufficit excludi dubi-
um : nam etiaffi prudentia lmturalls,pul:el'c ad
hoc {olam arcendere,  Jam autem prudentia
naturalis & {upernaturalis motivis non diffe-
runt.  Cerré autem prudentia naturali acce-
peatur muflus fegarus a Principe verbi gratia,
quando non deprehenditur prudenter pofitive
fubefleliteris falfum s ita & in preefenti poterit
fele exercere prudentia ﬁlpcmnmrnlis prefer-
tim ctim adoratio, non debeat effe aétus ex ob-
jeCtocertifimus. Dixi autem ad fidem requi-
ri amotionem omanis RI‘udt‘ntis formidinis :
quian nieft necefle, ur etiam imprudens amo-
veatur : quiaimprudentem formidinem criam
interdum principia lumine naturz notanon ex%-
cludunt; prudens eft in nobis formido, quod
furl;ciwnpnf]msnonfecerit:’ntcntioucm,ﬁzdnon
habemus fundamentum dubitandi ratienemg; :

* rentarciculi fidei.

Tra&atus L.

ipfiautem baptiﬁzr_-il, nulia poreft efle f,
de ea, quamin e experitur inten:inuc‘

TerTruM ARGUMENTUM off,
revelatio in Univerfali foretde fide

iy

Qi
splurigyf,
ResponpETur. - QQuod nons: quia de My
bus multis; non habetur evidentia exclud(:"
omnem prudentem formidinem, 5
Hius pro utraque parte P'ffdﬁfi.

Pr &2M1TTO Primo, Untverfule dygiy
accipi poffe.  Primophyficé pro ipla Parll‘qu‘--‘[I
um collq&innc. Secundp accipi poteft M:\[-.
phyfice,feu pro ratione communi ompiy ;
tiu1l.1|r1:bus_. Quia verd admifimys pr:ecdiia:
nes objectivas, confequenter dicitur, qubd
illaratione communi, non fint ulle diﬁcren[i;
pnmcularj am.. - Ulteriusque in Logicisdite.
ba_mr veritatem univer{alis Mcraphyfici ¢l
unitatem obic&ivfun & non formalem tanyp:
quianon tantum d conce ptu meo denomingy
univerfale unum, fediplum etiam objedunil
usconceptis, pro fatu intentionali eft unn
quiainillo, pro ftatu intentionali, nulle liey
differentiz, qua pallientur 3 noftro intelisd
non abfimili modo, quo injuftitias noftrsd
cent hzrericilatere in nobis, & veltiri pallzi
quejuftitia Cheifti.

Pr &#MIiTr0 Secundo.  Formare indii
Dewm  conceptum. Univerfalis phyfice [t
Rario quiaalias non effer omnifcius,

Pr £M11710 Tertio.
mare conceptums, eriam Vaiver(alis Metaphyfium
formaliter quidews fed agquivalenter. Ra
Tum quia ut ditum alias potelt pralcindee
zquivalenter. Tum quia alids enuntiani
nobis propoficiones que de fe indicant univer
fale Metaphyficum, nefcirer, quid dicertt
Tum quia nullum eft in hoc abfurdum, mod
utdixy, precifionon ficformalis: precifiocom
formalis multiplicitacem aétuum, inadzquine
nem nofcendi &c. importat, Uiz omniaimpe:
fedtalune.  Hes pramifis. _

Assero Primo. — Particulare revelsinm inbit
werfali phyficé accepto, eff objeétum fides Divink.

R aTi10, quia univeriale pllyhcé accepiu,
eftieveraillaipla particnlar:a,cnmplc&icur_qrut
fingula divifim, nec phyfice acceptum pralc
dere poreftabillis particulatibus. Sicurguin
que non prafcindit a quinque uniratif?us» Erg
i Uuniverfale illud eft revelatum, edam part
culariailla eruncrevelaca,atqu
fidei Divina. A

Assero Secundd,  Rewelario in #WUE
phyfice accepro, ¢ff potiis revelatts i siculori
gula particalaria,in partzcm"tzri afficiens. ;

Ratto. Quiadidta revelario, 00N arﬂﬂi
git rationem aliqguam commllllﬁm-ﬁdfnﬁl;u
pacticularia; cim tamen revelario U“”f‘;ﬂ‘
debeat attingere rationem communem;a ¢

iverfalis
tanquam objete, denominetur uAIvers
APE)CHI‘

Quod Dews poff .|

¢ adedobjedtun |




Difputatio L. 73

i ramen potelt aliquomode univeria-
cilicet non uni competit ad eum
n communi,

quia

non

modum, quo dicuntur bor
.ui rationi communi abftracte a [1 arci~

quod
cularibus debeantur, fed quod non fint uni per- 5
lonZ® p \ru'{.rll.’ll‘!. i

Asskro Ternio.  Dewsrevelans (szgrwd:rm'z:cf-
fale < AMetaphyfice acceptum non revelat particnla-
?‘Ha"f!i lia.

RaTrIO, qm= DEUS revelando univerfale,
at nonnifi id , quod dicit univerfale; {ic-
cvelando hominem, revelat id quod dicit
alias non revelarer univerfale, {ed re-
velaret non univerfale, revelando fcilicerid,
quod non dicit univerfale, Sed umiverfale
Meraphyficé fpectatum, non digit particularia,
urj'm:.n:;tLluahmpmlcmdu. Ei'gz} illa non
velat DEUS tunc.

Asszxo (Quarto,

re
utr
homo:

rc-

Deus rewvelands univer[ale

Mt acceptum , revelat rationcm comint-
nem P Supponit affcrram diver-
{am hanc effe prrm-‘,mrmun Univerfale di-

citparticulariaquaralia, & unive rlale importat
racionem communem particulatibus.  Prior
I 1 {um hunc hab :x,qm\" particula-
ria includantur in univerfali, qu od falfum per
nos. IIIIO l|L1M‘ nin l Qg 1J‘ ]‘lp Lll]ﬂ:i[[]l 1‘”"
ticularium, effe deftru@ivam univerfalis, quia
eft deftruétiva unius apti inefle pluribus. - Se-
cunda autem propofitio hunc fenfum haber,
quod univerfale dicat aliquod predicatum,
quod & inefle pluribus & de illis pradicari pof
fit, que propoficioeft vera.  Hoc pafita
SiDEUS revelando uni-
verfale Metaphyficé acceptum, non revelat
rationem communem particularibus, & reve-
larct univerfa fupponitur, & non revelarer,
quia univerfale Metaphyfice acceprum, eft ef-
fenualiter ratio communis particular:bus,
quam tu negas revelari,
> Quinto.  Densm rwe!mdo aliguidin
alt , revelzre ¢ ‘-'Iﬁ')f'm Met: rfz;’:}[frc

RAI roaflertieft.

interrog uu\:)\usdu
re 'lml, exviilliusrevelationis? non dicerer:
Nefcio. Ergo z-.pp.lrut,quéni ilam particula-
rem cognoverits & quianonalind revelat & ali-

co nm‘:‘i\.1 etiam illa particularia revelabit
Quo 1 aurem revelet tunc
'T‘L Metay ohv € acceptum. Ra-
el: u.;! qu'm ommune plu-
zdicabile; hoc autem eft
com. Imo f1 non reve-
Metaphyficum , virtualitee
vet aliquid, quod non {ciree, ut

Juo particulari, an {ci«

ribus,

Mot
Wwictap

larer univer!

univeri

Appo quando conftat fide, qudd homo
|

hic it legitime bapridacus, artendi maximé ad

quiahocfolum poteltformalifare it illa propo
fitio fic de fide, quia vi univerfalis Metaphyfi-
ci,non importatur hic in individuo homo, &
tamen arcic ulus fidei procedic de hoc in divi-
duo ho Cazterum qui dicerer revela-
rionem de juftificandis verbi gratia rité ba-
ptifatis, -eflifle {ecundum illam
virtualem pra cifionem , .ft’g[(\‘ convingi pof-
fet,quod revelato univerlali, revelentur parti-
cularia.

DIFFICULTAS IIL
An Revelata Radice [it de Fide Paffio?
Undem titulum fic alii proponunt.  An
revelatiovirtualis fufficiat ad fidem; hoe
eft: An revelate, qudd Chriftus fic homo, fic
de fide quadficrifibilis.

Pun&um Difficuleads 1.

Proponuntur Avgumenta Partis Affiv
wantis,

riMuM ArcumenTuMelt. , Sicim Deus
Prcvclarf:r Chriftum efle hominem, revela-
vit hoc iplorifibilem, poteft revelatio virtua-
lis fufficere ad objeétum formale fidei. Sed
DEUS revelando Chriftum efle hominem hoe
iplorevelavit Chriftum effe rifibilem. Ergo.
Minor probatur. DEUS revelando Limﬂum
efle hominem revelavit fecundim cognitio-
nem , quam habebar de Chrifto homine, non
quatenus eft vircualiter humanitas Chritia rifi-
bilitate illius prafcindibilis;. {fed poriis fecun-
diim cognitionem - expreflivam humanitatis
Chriftiy ur et Chriftus in ferealiter: Oppafiri
emmdo.wur’t‘npr:rulwmsnon.daru‘n DEQ,
& pofiro quod DEUS prelcindar unam ratio-
nemab aliaidentificara realiter, tribuerecurilli
.i::mnmm, nonnifi imperfedis cognolcirivis de-
D1EA.

ominc.

nonnifi

ResponpiruRs . Duplici . modo pm‘riﬁvs
cognitio fieri poreft. Prips pracifione forma-
Ii; wni it per plures adtuss & excludit in eodem
“J_.‘,L[L,m attingentiam diftinétam parricula-
rium. cefl poni ps’m(‘if%r'\ virciralis,
qua ic quodtacerent plutes a&usinadz-
rwmt(, attingentes, & luum.umqu \m,ita artins
gatur una mmwhms ut fimul C[lru]] attingatue
identits illius realis, cum
Quamviset g0 in DEO,

Secnndo

d faciat,

alia humﬂ'mte.
11"1} panantut a nobis
praci ifiva formaliter ¢ o?ulrmr.cs ﬂ(um:;;r:r I2a
men preeci {iva virtualiter, Queodfiille ponana

tur, ficur, IJDLUSPN( five formal

licer cognos
1 f!l"']il"l[(‘,“’h
E" n N" O\La[.
‘tualicer, Cur fecunc 1tim ]H:lll] pras
ualiter cognitionery, non poterit
tevelare formaliter huthaniracem,non rcvt‘!an-.
do formal: Negne wq/c:‘qlmrful,
terius dicit, proprictates, mllfa vid (uaradice

{ceret.pe le crevelare formalirer h
non revelando n[lmhnf
praci {i v L-
cifivam vi

et tifibilitacems?

. revelationem  univerfalis  phyficé fumpei : feparabiles, & cum cadem convertibiles, non
i ~ % ¢
fl (8) pella




T4 Traftarus 1.

pofleeriam a noftro intelle@tu prefcindi obje-
¢hive, utpote non habente fundamentum di-
onis rattocinate; jamautem pracifiones
e in diftinétione ratiocinante ; ion funt
cientes; nam hzédiltinétio etiam inter de:n
definitim reperitur; & ramen re-
inito; révélatur pef nos definitio.
care valer qUia pernos ctiatm pr.‘ccu’{onc

nmtioncm

velato def

Nouning
objects
per hoc; qu
cjusgt

ratlocinantis majoris.

InsTA® Piimo.~ Omnis ' illa propsfitio
lem pertitiesis, quz clt @ Déo revelata.
Sed quzliber propofitio conneXa cuin revela-
ta, cujus connexio pét naturalem difcorfumevi-
denterinferripoteftyeft a Deo revelata; quod
iplumprobatur.  Omnis illa propofitio 4 Deo
revelara eft; quam Ecclefia ut revelatam &
fide Divinacredendamdefinire poteft:  Atqui
ompen talem dé qualoquimur definire potelt;
quod probat inductio, cum fimiles propofitio-
nesortd lice (intab Ecclefia definitz,  Et certé
vel potelt. definire Ecelefia hane propoﬁtio_—
nem:. Chriftus cft rifibilis vel non poteft. | Si
potelt. Ergbt;l‘amiliidc—:navononﬁattevcla-
tio, fiipponiturdigta propofitio elle revelata,

eltad

Siautetnnon potelt definiri. .+ Cur fion?

R $ponn i Molina 8 Coninck difp, 9. du-
bit.¢: Qited {.?l’L‘JEOﬁt'{OI_ emquz elt deducta ex
naturalisevidenti, & alia revelata, non poflic
inire Ecclefia tariquam acticulom fidei, fed

defi

{femperftabiv nonnifi incra terminos certitudi-
ifionis Theologic®. ~Quando au-
quod in profeflione fidei, inter
cere debeat, quod indubitan
itadefinita & decliratad Syno-
tajaccipiendumelt conformitef
a, qu declaratio fupponit in
latam rem, & pet tmditioﬂem
viarii-deveniffle  Poflet etiam
imili telpondic Granadus: efle
s adeoque & pofle definiré Ec-
; onem nohnifi virtualiter reve=s
Jatam: quia quidquid definit Ecc lefia, eft 1ion-
nifirevelatums nec poflet, quia tifibilicas non
elt revelara, fed tantum radix illids.  Deni-
que dici pofler, efle definibilem rifibilitatem
Chrifti, beneficio revelationis non virtiialis,fed
beneficio revelationis latentis in tiaditione
& dodtrina Pacrim, licetauee definitioiem Ec-
clefiz, nobis latens illa doétiina, non ita con-

nis Cor

ante fuiffe rey
Patrum ad o
diciid quodinfi
hoc impofl
clefiam

poli

ftet,de quoinfra.

InstaT Secindo. Revelatio confufafuffi-
citad formalifandum obje@um fidei.  Ergo &
virtualis. I\:;lmuu'uqncciiiuﬁlllibiTis,utrﬂquc
obfcura, & cum propricrates Metaphyfice,

i prefcindituc rifibilitas, diftinguiturgs
od ratio communis fationaliratis,
» definitio, non fit definitio rifibilicadis;
quod periios, elbunicum fundamentum praci:
fionum objeé@ivarum. = Veocailludfi vis funida-
smentum diftinGionis rationis ratiocinata; vel

hullo mode fint (&'113_1‘3{31&5 39 fadie
eftratio, quod revelatio formalifie ol Ay
cem; & non paflionem. Bt cepps

ik,

|
: ; Ol

Sacerdotem aliquem  qui am{“i?mﬂ. i
3 : Ay
confteflione proferac hanc unam DIyl

nemti primis meus pnirens quen gy
micida 8 paftea lubjungac: iffe hamy
peniiens primius;talis Sacerdos Sininmiy,
cenfetur [ufficienter revelafle (’oi‘.i‘cfﬁm“nc%-‘-'
paEnitentis 5 quamvis non dixetit eyl
huiic hominem (e accufafle de lomigig, .;
prodit, nénnifi p ropter cormcx':onc[ﬁ
rim dgﬁrum ;wupnﬁtaungm, X quibus ey
terinfercurilla terta: - Ergd CEIam itf pryfey
idemdicendur.

Ui furtly
Tt iy |

i REsronnETUR, D_‘ifpo.:itarcm effe o
i rcvcllationc confufa ;" relolvernr f; :
allc:_n_fu's in h:%um teftimonium Dli],quoim ]
& iolu.m,/ ctiam in principiis argucmé‘sﬁ it
ct'fc UL?Jccfu mfidei. Jamautem inzevelay
virtaali, non poteft refalviaffenfus, nifl iy
tefolvatur in aliquam propofitionem
dentem naturilem, quz rion probair il
revelata, confequenter non erit ille affenfst
dei, utpore non habens motivum adwmquu
fidei. RurfUsfi nomine revelationis o
veniatrevelatiodefinitionis in definito, di
tas eft, quia illa dio inter fe fon pra{cindi
prafcinditautem falreny homo 4 tifibilited
cet negaret quis, prafcinderé rifibilitend
homine. 1llud exemplum dé SacErdoren
tenet: quia quantumvisilla revelatio Sacei)
tisinvolvereraliquid, quod non dicit Sacerd
nulum abfardum fequererur, i affenlus ke
propofitioiiis, nonin folum dictum illivs e
veretur.  Abflurdumautemeft, fi it fideDie
na, refolvatur aflenfus in aliquid, quod DET
non dixit. Rurfus illa propofitio: Quisi|
primus confeflus eft fuic homicida, cof
confufam revelatioriem Lujus alitis propel
nis Hic ¢ff homicida,  Cujusiario elt; quiapii
illa, haber lhppoﬁrioncm determinatam, }
nonnifide hoc fubjecto vetificabilem,cumiie:
plicetur per delcenlum , nonnifi de hoe l':-’
verificati poflit.  Jam autem tevelatio dei
tura homana, bené verificari porelt dé
noniifi nacica humana, 8 tion derifibiliats
dendoque ad fuppofitionem dectminit
noii pofler dari pricifio objedti dictz e
fitionis, ab objectos quod eft: Homes
hic; prfcindic autem racionalitas & i
Rurfiis ut ex diéa propoficione formetr®
policoritis, non debet accipi pro PEIF"‘?UHN #
propofitio, fed pro fingulari, fi accipielit
fingulari, deberet habere fenfum qllfl{I ‘”‘“.‘;J
falem zquivalentem huic propoﬁﬂom- y ”."
Lus eft ahus; qui mihi primus (’,onfff‘ﬁt.s {'[n,'.:
homicida.inqua xqujvnfemi uhivetlali LSEI:
netur hocindividuum, Erieergoillareee

1: o o ciens
univerfalis aquivalenter, adeogue r“f]?‘._
adhacm I




'\\.L aut

i ad fidem; &
nem virgus Hm acuniv

idem difcurfum def

Gum fidei, fed runc co

}\10 m’n‘
» revelart

| ﬂl}}‘ﬂll][ ll(n"x(_l\\\
fus cf >

motiva
revelararid 1{31!'

[CYE lat Q '._,lEL i'] MiN Se

Quando ex vireve

10, h\. D\‘Lx

fic adinirativis,
nec obftat ut ex ecodem motivo reve
attingacur t
1onnifi mediznte admi
iup:mﬁinn;c.' Erg
minus idem habit

c .ul\'I‘“lJH eft

admirativum

fidei atting

hominem.

REsronpETuRY: - Difparitatem
habitus: ‘Theclogiz aflentiendo
efle rifibilem, q i

tualis convenis

ativitati , adhuc

cet ex
quianon
femel po
alias. Ja

ce procedendo.
enditadrevelationem {olam:

m au
retur vircuali re
nificertam

SECUD

L-dp._-iit;om:m.

i']:t'-"L;xt"' 53

tim virtoa

fia, non ben
quam n-.mu ci
nis Ec
tium Patrum

non voec, NER, jam

vum revelatior
nec quoac lomnes;

II'\anu,.m inSc i}

nam P[ni'm. £l
endum pofltea, {cir
remus ab Eccl
ritus Sanctus.

luntatem,
ptora: Nonme
autemquoae

¢ non poflu
1, Cuj

in talibusa
Quod attinet add

itua Vo

15 fiat.

luntatem , cum non pofl

juid clt evidenter credibile

em \1 non habere revelatio-
-rfalery, Tunon probas,

rativo, cadat revelatio
o etiam non obftabir, quo-
; sar, . Chrill
hominem & Cheiftum admirativam, qu.m:\h
revelatio Divina, immediate afficiat Chriftum

effe; quid
Chriftum
per prius revelatio vir-
h'l“:l:""
um, quod inte l.(h( ex articulis, {cili-

i illi actendere, poterit &
m l:uud artendit nonnififoli re-
ems velationi, nonattenderet .u:um {oli, fi innite-
| i itialiam non-

i i'ji'r-i]w, qtm tan-

antur in revelartis ex-

in'w;, tan-
eficio tradirtio-
anteceden-
T e e
us repertum L\h\f}ll.lﬂ]\lh
pracellifle mori-
¢ non ira cla-

quamvis hujus revela-

tionis ante propofitionem Ecclefiz, & in qua-

ne aliqui d contineatur defini-

us; fed dilce-

fliftic Spi-

unhd‘m Vo-
damencum habetur in Scrj

amPatris effe,& aliamPFiliivo-
fumi pro Volanrage

Divina,h®cenim ut iecommunis, deber (i1-
mipro Voluntare humana,
TERTIUM ARGUMENTU

elt ejusdem.
Ao Ed
quod it a

o 7o =

| EEii}i:Ut&téO 1%L 75

DEQ revelatum, pertinet ad obj L
Divinz. Secd eft evidenter credibile,
veritas virtualis inclufa in veritate forma
ADEOQO rewelara, Difcurfus enim n
denter oftendic, in re L_~Z';71‘Ci]!-(' re
{uas }‘roiu'iu.‘zc'«.il.ltna:':‘-]ul
ResponniTur.  Ad

neatad objeétum fidei, non tant
ur fic evidenter credibile, fed et
objettorevelatum.

hoc wut ali

5'1111 ut fir ex
\'-("ru- aurem, cx abje-
C‘.ﬂp.![.J(‘H emeflerevelatam.
hac prop ofitio:

tura expreflé revelata, continerl illius propric-

Rurfis alia e

An difcurlus oftendat in na-

quoad effe phyficum,

tares Er alia eff hze
Pruho‘ir’ﬁ qu \n. difcurfus nofter, 'f.( ne 14:
(xldm.uw.pi.{,alc mu‘ virtualis revel

{en p.nu-n\ m 111Uw}[1run in narura, fic fuf
Primum concedetur. Secun-
dum m-'.abm r: inquotamen eft prafens diffi-

cultas.

ensad fidem,

Quartum Arcuvntud ejusdem.  DEUS
qlmummv"llr liquamrem, revglacillam juxrta
nacuram. Ergo revelat illam {ecundim
omnes proprietates, quas re ipfa naturalirer
-¢: finis en ionis.elt , tradere
noetitiam, rel gue

n

IESPON

contit

DEUM quan-
are rem juxra {uam naturam,
hoceft non contra,quam res fic. Neque enim
poteftrevelarcefle nigrum quod eftalbum, non
revelat eamenrem juxea fuam naturam, hoc eft
feeandum omnesadequaré per

do revelar rev

x
eftiones; cum
etiam in patria, pollit {eipfum non ira reve-
lare.

IpEM ArcumintTuM fic proponitur.  Id
quod {equitur per fe Lc*\c_lmnucm {equitar
ad fic 1“'11; rifibilitas per fe {equitur revelatio-
nem, cum {equatur humanitatem revelatam,
Ad ({]un‘n' dic'1.<.‘-m"i‘t,a]uoi lequitur per fe &im-
mcdiatereveciationcmex vireve l-\UUll[\ L_"x. \{(’
fide, non autem qued fequitur revelationem,
mediate , & ex Vi connexionis entirative cum

eflerevelato s accenditautem na sadrevelatio-
nem, nonadec(le.

InstaT 1dem.

Ad alignid fufficienter pro=
[‘.f\l]ClHllmai";";““h- aDE \) revelatuin fi i
moralisevidentia. Eig
naturalem difcurfum
emel co fat
dat revelare if
providere de w:-.‘u!o, q.io [ ujusmo {1 rationes
11xii1x'ir;11rcr'i\1'( ,ﬂmnzu:(rt;.n,ntlng.ualiusnon
elt, nifi difcurfus.

~

ere evidentiam
lupponi  poffit ob-
eque non (p-

jeCtum efle

I‘C\"\.‘...T""-
I.H'n connexionem ¢

. ¢ tivam, fed eriap,
rm.'c:.':i‘t NS, item, DEU M
intendere  revelare rirtualiter
e virtualitet conx
g/ & lequenter




fequenternec debuit providere modum appli-
canda hujus revelationis.

Quintum ArRcuMENTUM eft, . Sirevela-

tio virtualisnon effet fufficiens ad ffdcﬁw,pﬂﬂl'c E

Carholicus admiffa hac propofitione: Chriftus
elt homo; admictere hanc alteramut veram:
Chriftus non eft homo; quia non hoc ipfo,
quiarcvelatur aliqua propofitio ut vera exprel-
fe, revelatur, quod contraditoria illus fit
falfa. :

Responorrur.  Duplex via iniri poteft,
fecundiim quam Cacholicus non poteft affen-
tiri huic propofitionis Chriftus non eft homo,
Primoex hoc principio, quia duo contradiéto-
ria non poflunt effe fimul vera, & hic aflenfus
non erit fidei. Secunds poteft non aflentiri
dit2 propofitioni {cu non admittere illam ut
veram, quia non eft revelatum Chriftum non
eflc hominem. Sicut enim affenfus fidei for-
malifatur effe revelationis, ica diflenfus, forma-
lifatur, non efle revelacionis. Unde non efle
Chriftum hofhinem, nec admittitur it verum
Diale@icum, nec admitcicur uc verum de
fide, quia hoc nen eft revelatum, & nihil eft
verum defide, nifirevelatum.  Querefponfio
oftenditcur non credacur; Cheiftum non efle
hominem. Quiautemveller oftendere, cur. id-
quecxﬁde,djfcrcdamrhuicpropoﬁtiuui:ChrL
ftus noneft homo, poflethoc teneri: quia non
repugnat ut Deus praicindac zquivalenter ho-
minem 4 rilibilicate,adeoque revelethominem
effe Chriftum,non tevelando rifibilitatem; re-
Pngn;ttaur:m,utafﬁrmnndohmm'ncm,nonnc-

et xquivalenter negarionem hominis; cim
nulla fir afficmatio, quz fui oppofitum 2quiva-
lenter non neger. Unde fiaffirmatur homo,
a’quiv;;]cmcrﬂcgaturnegatioimminis,hocquc
oftenditinduétio,& refolyvicur in hoc, quod efle
omne, ficnegatio luznegationis: efle enim eft
quid pofitivum,& negatio negationis, elt etiam
quid pofitivam, adedqueaffirmatio fequens ef=
fe, erit negatio zquivalenter fuz negationis,
Quodfiin omni.affirmartione, elt @quivalenter
negatio negationis,ctiam affirmatio que fit per
revelationem, quod Chriftus fic homo, erie ne-
gatio negationis hontinis, @quivalenterque in
revelatione hominis, erit inclufa revelatio, de
ncgarioncncgationi;Imminis. Hincfidifcre-
datur Chriftum non efle hominem, eric ad
hue difcreditio propter revelationem, licér ad
illamindagandam,principia naturalia affuman-
tur. Quia autem non hoc ipfo; quia nefcitur
homo, vel quiaaflentimur effe hominem, 2qui-
valenter nofeitur rifibilicas, clim hzc prafcindi
pofhint: Grutaffenfus derifibilitate, nion fir ad-
huc fururusvirevelationis de homine, adedque
nec de fide,

Ins T artfolecprimo, Negans Chriftum
efle ribbilem haberetur ut harceicus,  Ergo
rifibilitas (peétar ad hidem.

Traétatus .

Resronners poteft.  Aliud effe sy f
hareticus, & aliud an prafumeretyr harerig,
Primum falium eft: quia ad hoc yr ﬁtbmf
cus, negare deberet propofitionem de fide (:21
tholica.  Neganturautem dift paffions
defide. Przfumeretur tameneffe hm[if
quia prefumerctur de illo, quod noller nEL::.
omnem |1{1mincm efle rifibilem '.coufcqum:
utneger Chriltum effe l‘iﬁbi]cm,Pr:tf‘lettt:
negare, Chriftum effe hominem,

Instan) (‘OICI‘ Secundo.  Homo fineriiyy
eft Chymera. Ergo Catholicuscredens(j:
ftumcflchominem, credit effe vifibilen,

ResronDETurR. Heminem pro
phytico fine rifibili effe Chymaramnonting
pro efle abftracionis vel forimalivel virm.;l.-g.‘_
cundim quam, potelt procedere fides, E: '
cec ad infinicam veracitatem DEI fpechet,
finc ‘eriam vera lecundim effe phyficum,
omnia, querevelatio dictat; fed non fpedtar
veracitacem Dei, ut {int vesa veracitate i,
quz {unt connexa cum iis, qua DEUS tefif
tur, fiquidem inhac veftificatione, poteftfeDs
ushabere pracifive.

Instartfolet ternd.  EtiatobjeGumteids
tionis virtualis; uleimd refolvitur in veritie
folam : quia ficredat aliquis Chriftam &ff di
bilem rationemreddic: quiahomo eftt Sia
tem quaratut ex ¢redente, quare fic homos
tionem dabit: quiaita cftrevelatum,

ResronpeTur,  Prefens difcurfus fub aliqu
formalitate, relolvitur mediace inauckoritat
Divinam, npon tamen adzquaté. Quan
cnim cur credas Chriftum efle rifibilems ¢
fpondes quia eft homo.  Non quaro e b
homo, fed quaram; Cur ex eoquia eft rifibils
cithomo? Adquod quafitum pertinens addl
{enfum illum fidei,refponderi non poteftper:
velationem,fed per Meraphyficu pfinc-isiu.m:
Omnis homoeft tifibilis,  Quodli fion refob

visaffenfum illumin revelationem folant; 0 |

elicis folum fidei aGum,

Punceum Difficultatis 4

Proponuntur Argumenta Negantii

[ JrR1imuM ARGUMENTUM cft Suaréz,

tualis revelario, nec in modo certificandy

firs

necin fibftantia eft 2qualis formali: quiz for
malis revelario immediate & per ¢ certificat
virrualis nonnifiin alio & mediate! fon elt e
iamin fubftantiafimilis: quiation elt ita certds

RESPONDETUR: yuod revelatio movel
alio modd, non infertur, quod non moveatm”
do (ufficientiad fidem. Nam ipfum Ly Des
dixitimmediate movet ad fui affenfum &P
pter le, clim tamen Incarnationem verblgraf:
non credamus proprer le; & ramed utrumq&
elt affenfus fidei, Ergo ex diverfitare pracs

! ; clit
movendi, non colligicur alteruteum nﬂcf:c]il
5 I




il

el

taten
etk

Vir: |
1‘1.1;1 |
for

.'JC"(U

revelagum,
tionen mualun, non ¢l

immediara,

SpcunpuM ArRcumenTun eft quo
Lugo. on poteft effe defide id, quod non
credit quia revelatum & teltif
Deo: {ed objeétum e¢jusmodi (,GI'I(:;I_IHOI‘.'.':Z
non dicitur 4 DEO (eda ;uu,\_‘);ﬂ.“.E‘.oc:.lu_;‘!_

. ~ 7
infertur. E

clim non participet
motivam proprium fidei.

'[ €X 1';;{5,
Lm 1alem &

rg6 non poreft hoc cre
rationem
Reseonpert poffer. Non pofle cffc de
fide quod non creditur, quia cit revelatum
vel formali vel virtuali revelatione: pofle ta-
men cffecredicum fide Divind, quod non eftre-
velatum formali revelatione.

InsTAT primo Idem. Quantumecl
explicetur revelatio |& objeftum reve
nunquam invenietur dictum a Deo objectum
Counclufionis; imo necaliquid,quod folum pof
fict movere adilludsredendum.

Respoxperur,  Non invenictur duidem
illud, uc diftum For:na?itsr; invenietur tamen
-lrmﬂnl mvictualiter,  Eclicétnon poflicrep
|\.,Ll|\)1 1 &X(
tis, poflit mo

|{I|-|.11UL L'- C

ne ctiar 11
aflenfum; inveniri ramen ]:;):cﬁ: :11-:]‘ 1id, quod
folum, hoceft ineconcurlu alifis prmupn tati-

 ragionis a

(}!1.'-11‘. mo

otivi & refolurorii, poflit movere in-
telicftum. f

Ut et -aciam haberetargu-
mentum, probare debuifler illam fecundam
pro;‘oi onem naturalem, habere rationem
motivi, quod non probat. Q uando autemaddit
Lngn,n;i‘i crederecur verum efle illud alind
principiim natat I

le, non crederetur objeftum
Conclufionis; dicent oppofiti non credendum,
{fed non defedtumo t'\., fed defeéu veritatis,
quE ctiam conditioniapplicanti revelationem,
inefledebet. Quamvis aurem Conclufio fe-
quatut debiliorem partem, ad hoc falvandum
fufficeretdicere: quiafcilicernon fuperaccer-
titudine urramque premiflam, licée fuperare
przmiflam anam.  Alii dicunt, quod
:uncfulm 1t deductaillative debeat effe
deb ['-;;mmﬂ 1, non verd Conclafio ut reve-
lata, qualis in prafenti fupponitur, hoc eft reve-
lara virtualicer.

INSTARL [\(\rcﬂ' {fecundo.
ftum cfl erifibilem T“r}PtC\ connexXigaem :1;*;1‘1‘
habert rifibilitas cum homine, non eft credere
propeer 1.)1‘.‘1 ationem S(.u credere
Chriftum efle ri 1, propeet revelationem
de Chritohomi credere pfopter conne-
Xionem quam | d'mc o}
quiaDE USrevel ‘."Huf I » hominem,
irid, ad quod fig riiwnnc’m'n impofitus
minushomo3 nonautem eft imp n{mm.d
ndam nia[!mﬂr(’m cum po
, vel non adverrere, mw.'
h.n.n do & advertendgad tesminum homu

Credere Chri-

litas cum homine:
umefli

Ieve

J.
Responpert poteft. Quod credere non

pol limus Chriftum efle nfibilem , proptet
connexionem quamhabetrifibilitas cum homi-
ne, licét pofimus credere Chriftum efle rifibi-

y®lent, acg;pu‘m'o illam connexionem, nonnifi

.,m]uamnnnmrmmm applicativam revelatio
nisvirtualis. Necobeft quod interdumigno-
cur paffio, nam non ard ignoratur dcimmo
& ramenubideilla conftiterit, eric de fide, re

velato definito.

Terrium ArcuMenNtuM ecft. Habitus
Theologiz ab habitu fidei diverfus eft , qua
diverficas oftendi non pofler, i virtualis reve
tio {ufficeretad fidem,

Responpetur.  Diverfos hos habitus fore:
quia habitus Theologiz principia {cientifica
aflumic tanquam }!1‘\)}111'.11 & tanquam motiva,
qux fides nonnifi pro applicantibus admireit,

(';}i[ ARTOM ArRcuMENTUM eft, Si revelario
vircualis fufficit ad fidem, pofirid revelatione
de {ubftantia aqus, fub fidem caderer eriam
1|l]usﬁigus ur:ru,itc paflio : hoc astem dici non
potelt: quia alias fi Deus revelarer alicubi
aquam efle, illaaquacalefierinon poflet, redde-
returenim tunc revelatioilla falfa, revelans fri-
gus, Cu m ficillic calor.

Resronpenr: poflee Negzndo feques
lam, ob negationem identitatis inter {ubftan-
tiam & paflionem phyficam; & tamen ad hanc
identitatem in prefenti atcendicur,  [llud au-
tem quod adfertur de revelatione frigoris non
ténee! quia illa fic proccdlr competit aqua
fnﬂui {iin connatutali ftatu exiltat, & quia non
“cvcl.mu , quod in, non connaturali ftaru, exi-
fterenon puhL,c.alc*ﬁuiadhm,poLcuL

Q_} iNTuM ArcumextuM eft.  Sicut fe
haber habitus principiorum in fcientiis na-
turalibus ad habitum Cenclufionum; ita fe
habethabirusfideiad Conclufiones fidei. Sed
in {cientiis naturalibus habitus principiorum,
elt {pecie diftinétus, a (cientiis naturalibus, fey
habitibus Conclufionum dedutarum ex pra-
miffis.  Ergo etiam habirus fidei, etit diverfus
1{>{|1 bitu educente Conclufiones ex pramiflis

e \,]A

Restowpeit potefts Immeritd fupponi
fi credatur virwaliter tevelatum, eredend lum
llud , tanquam Conclufionem deduftam,
inhitentem uni pra:i'm[i::: naturali tanqu: :11;
motivos eum difcurfus cientificus it { {pec hm
rus 4d fidem tionnifi per modum applicantis,
Confequenternon credet qtis Conclufionem

ut dedudtam ex przmiffis: quia nec illis
qua talibus inditentém, quod ras
men [upponit ob-
jeékio.

PunGum




Pun&um Difhiculeats 3.

Afferta de Difficulrate.

naturalf evi-

CrIABILEnS PY&w,

v _-I,’— (‘,.’ I
4 tlla som fé hab

per moditm 0!

v et per wodum aps

', r.‘(mﬁ"zfrf(i,‘f: ¥ 707

e tnnitens [oli revelationi s ar gue
7 45

iailla premiflacvidens naturas

lis, & non haberct rationem motiviut {upponi-

sciploenim i haberet ratiotiem motivi,

cur:
aflenfos non inniterecur {oli revelationi;
atqueades noncllerde fide; haberet etiam ra-

tionem motivi squia fi quaracur.  Cur credis
Chriftumefle rifibilem:? rc[poudcbis, quia eft
homo: effe autem illum hominem tevelavit
DEUS. it e hoc fit, quod quia eft
rifibilis, eft homo? huic quaftioni necefario
debesadferre motivum & refolutoriim, quod
cerre nonaliud erit nifi illa nniverfalisi Ominis
homoelt rifibfis; illz ergd erit motivum; & ta-
men non eft revelata:.  Ubienim? Interrogas
tio autem illa quare homo fic rifibilis; non eft
extra limices aflenfus illi conclufieni exhibens
da, fed pertinet ad plene exhibendum affen-
{im.

Ressonpess. Exaflefto fequi,quod et-
iammotiva credibilitatis; non fing fola applica-
tio; fed motivuni:

Cowrk A €ft. Quia totainterfogationiim
feries, qua potell ficrideaffenlu fidei, ftabicad-
huc nonnifi in hoc: @uia Dews dixit, conle-
quenter quecunque alia, relpectu affenfiis fidei,
non habebunt rationem mortivi. Jami autem
rtionum feries, qua poceftfieride
objedtum vircuale,non poceft abs
i folarevelatione.  Cumque per
redibilivatis ipfum difcurfum fidei
ingrediantur; pramifla autem
greditur; ficur premiffaillada:
ationem motivi, & fion motiva

3

Quaro ur

illa univerfal

undo. Acﬂipit’wf& ;'{[z‘[;j/}':‘(:r(.’??;
dicitinRecto rijibilitas fic (-
/. Supponit Affettio, rifibi-
dammodoacceptam; habe.
m: quod (it ipfa natura hu-
rincipidm aétuum ridendi.

re hune co
mana, prout eft |

Rarioclt. Tumquia rifibilicas in Reéto,
eltiplamer nacura humana, fed ipfamer natura
humana per {¢ elt obje@tum fidei. Er-
gb & rifibilitas in redp fumpra. Tum
quia fi rifibilicas Chrifti in Recto,non effet
perfecbjeltum fidei, Chriftum effe hominem,
& eflec defide, vtfupponitur, & noneflet ¢ quia
rifibilitasin Reéto; eftiplehomio, & tu dicis ri-
fibilein Recto, non efle per fe objectum fidei,
Tumquiatenet hic expolitorius; hic homo eft

o Primd.  Caf quo credevetnr vevela- e cundim id quod dicit in obligua, huseft

- A g %t |
[ radtatus [. |

revelatum hoce rifibile,in Re&ojseft b,

noncnimaliud ineelligitar, hrg(‘,ho,ﬁ:"‘
2™ : e L8O Docriy,

inRecto, eft revelatum. N

. B A P
Assiro Tertio.  Adeciprendy ¥1bilittten

(ﬂ:ﬂlﬂj il

7 -
wow eff objectuime fidei Chriflum ¢ 1 rifil
g - b,
R At10, quia talis revelatio nitllibi ey
J'{‘.!rfu"-ql.[iauL-c:l"nm:num!h’nfmm‘ :
r

e creliherel il alE g
cltnecelicrevelart alivd. — Procedjg

fertum fi rcx"cl—:;gr rifibilitas ;11}‘\@('[“!‘_&:"‘:
Iﬂinc_?}onnlljsf Ii:c enim non erie neceffy
lari L!Eiu‘lI]_{)L‘.-‘.,J.ECIIJHILL’!C‘.HC{L Caluaitrey
icujc!cvcurf‘ub fominie principii aftunm gidy
cilmkralis‘,hccrirncccl’lc revelati adtus rideg
Ra:n?, quia & revelaretur umcn:ﬁlppn -_
principium actium rideiidi fub romine pi
piiactuim ridendi, & non revelarépy: q‘:u!;
rc\’clau‘) pr:_:lw,c:ptoad;mzm ridc:u’.-i,impomn-u;
actusridendi, quos tu dicisiilld moddreey
Etficutfireveletur Pacer ub nominePegri
critneceflerevelati de filio, guamvisfubngs
ne Patris, fit iecelle révelati in obliquo flig
Ira& in prefenti.  Caterum nullibi exfis
velatiode rifibilitate int reéto, fub hotmine b
cipiiaftuum ridendi. '

Assero Quarto.  Aecipiends rifibilitateny)
2 forma Metaphyfica, Lﬁfﬂt;f{fﬁyﬁz? Jam b
Jeanitam talem formalitatem , poteff Dews rig
lare:

Rario Prina Afferti eft. Quia DI J
prafcinditvirtualiter ut fupra pofuimus, Fm
ctiam poteft prafcindere rifibilitatei ab huns
nitate: adeoque & talem revelare; quz it
ericmerum figmentum ¢ qtiia non eff figni
tiim quod definitio rifibilitaris, non fic defifi
rationalitatis.

Ratio Secundd. Vel rifibilicas cum fn
datheneoin re, prafeindica narura, velfine, §
cum,  Ergo cognitio DEL; que feclufisioe:
fe&ionibus fecundiim fundatnenta & exlge
tiag procedit, prxfcindete etiam poteticillin!
adeoque &revelare.  Sidutemrifibilicasein |
fundamento in r¢ don pra(cinderetuf, |
fchaberetficut Chyrigra.  Ergoadhuce
te poterit fub revelationem ficiae & Chf:
mare. =

RAtio Tettas Nihil eft defiegandu
DEO,; quod noni implicat’ contadictiontn
]i\g&&' veritagi illius in dicendos hihil negét
dam efl, qu od nor ilﬂj_}?f(::lt:lb \”ﬂdiCE- _ Sed
non implicat ab illa dici aliquid derifibilie
Metaphyfice accepta; Erga.

Assero Quinto,  De ﬁ'{ﬂi’};ﬁ:m‘(ﬁ-ﬂl'iﬂf"
Jicé dccepta, nikil de faéto revelavit Dedh

R Ario,quiavelrevelaflerformaliters 00
non; ubi enim hog revelatum? vel virguaite
Sedinhac tevelatione nihil revelararderibl
tate Meraphyfice fumpta: quia ;am_rcvc{ar:j
turrevelatohomine: revelari auremillamité

{ehominis, elt revelariillam Ph‘:'licc i”mpm._m’
u




Fah il
Ay

Dif pu{ atio 1 1. ~0Q

te Métaphy

CoLLIGES. ¢
1 1F‘i.t's'1|!;.1.‘:

i nacurali, 1

illa evidens, fic
erit adhue Coiicl

[oli revelacioni.

ralis, it donnifi p1 0po

:‘I\]E jam '-1]"‘LL'CI.U

10 L,u_‘.‘.l

non erit ,_111\.-‘\ fio de JI\;LJ

alicuinon revel
:

Tenticndi
lufic eft,
e cum allen-

'um me 3‘:(;1 a
ufioni qu 4 Conc
noh cxp ur differentiam,
timue 1
Y
cluf

l'if ES l”t
quc ‘.nwnt mmt

111
1

14 ut ( L‘hk,-m' ) elt
fide. Cujiss oppoflitum (upponit ati

ResponpeTur: O
ni quid Conclufio eft; fit edudtio
€X connexioné cum ;‘Llﬂm:h,
tenre prin

,nec

IT1O }Ji"]l} 2|
1affencimiuir Conclufio=

Conclufionis
tanguiam inni

i Fritertio &.c.

e [unt

poniturque advertt levis,bonitatis Con-
fequenti®; per guod confticuitur aflenfus Con-
glufioni, ut Conclufig eft. ’L\'_Li.i;]\:\.) autem fit

allenfus objeéto C.\rluulmm«.i.n(‘r actu fidei;
non atrenditot ad predictd, led ad Ly i Dewus
&ixit.

“Duces Sec

fiis deduétz éxunarev

Objectum Conclufis-
relata; &alia evidentiqua
om fidei Divinz:  Ergo ne-
cte exurraquede fide: quia fi rifibi

i, cft idem realirer cumi

cit ad fidem
ti1 Conclufionis;
iat objedtum

nid rion {

¢ pro fadi
Paritas
{u ante-
aflumicur fo-
im 1::'1‘!11ii17'
cm (,(‘11(1

Ia'i‘;jpm.t inniti

cduéta % ex duab usae JJLI-:

C\.';,]. uln

I’C[ nosfies
uin poteric

ES ic.[ 1o cm Huorgad
'k1U_"\_\_thl11 rcvel
id etiam afl

-ft“w circa nl‘ edum

faem [>1rf.,m\1=t.n;

iitercedere debet vifcu-

is Confequentiz, quz ta-

M eIt fevelata

'ONDETUR [‘J'Li-.?].( X ﬂ”t’[l{l‘i\_

’-i,cn-\‘s.c revelatum

dem Vuttértio, vel in di-
teflolutio deftruit ratio

revelata®

nis inaflfenfu
eft:fed mete ;lx:wcrl.aln er, afl

relolutorio,:

T

dé attebdendo ad formalitatem illationis, fed

mercad Ly: Dews dixiz: & hoc tion obeft fi

dei, imo illam fofmalifat.  Repetatur hic fu-
pra factus Syllegifinus qu em conficit Fidelis:
Objeftio dautem b IlIr!_} i mUpL\h & a{u)d in af-

dat affenfus bonitatis illatio
tatx.

fenfu fidei, intetrc
nis;prioti modo |
Dices Um:.mu n Ripalda m.1 . S num.
4s5. Lhr.ﬂu_\ noti folum creditur per fidem &
ur efle homa fenfu Meraphylico; fed et-
iatn {enfu Naturali & phyfico, in quantiim com=

revela

pl Eicur (1 MINIS propra, jiixta leg

res phyficas
les.  Athumanitasteve 1ta fenfu na-
lectitus nawuraliter, &
propiictates naturales;
juaruin unaelt, [ porentiarifiva.

&4 natu

turali & phyfico, com

non folum v "’hl};fL"L‘

1*’ ESPONDETUR;

Per no$ phyfice fum; ptd
ifibilicas, eft rifibil 1[1\””1\.-
"Ellil :ll

L 10t -.‘do,.lk.cn.l\lc.
3 pofito nutum; udn:_mmi.u‘nil.wi’

ter 2 natura‘humana, eflet de
1on bene hLm vircualis reves=
I:Lmnl\ {feduniverfalis: qui 'Jhmo—
polmoue, Ferbum totum homiinem | plits 8&
inilla: Perbum babet sinnes perfectiones qus non
derogant aigmitali fuppefiti, continetut
tanquam pdrtictlare, porentia rifiv
INSTAT Idem; Poflumi credeie fide hu-
iriand; objeétim notum ex re !i':m:miu humatio;
& argumento naturs: 70 etiam
}mhmn redere fide J}.; ina, oi\](‘t.lum notum

ex teftimonio Divino, & ar gumento naturali.

Etiam in cafu Anrecedentis;
ifrquarit ex viargume
adtus fdei hiithdna;

Dice § Ql]nm_.v.
{uz proj rbi graci: ir-ftinlit;l\:;,ii: nalita
tis :{p.lu' & ad convertentiam & in abftradto
dicabilis, quam ‘”L L'L'i :g:;m:wt' ali. Ergo

etiam

et

REespoNDETUR

m

1t1 nacuralis, non eric

Magis adequatur radici

ictas ve

fi revelato univerlali part ‘.u: lare reéveldddir, re-
vélatd radice revelabitur

REsPoNDETUR.
velettir,fion eft penfandiiri
ex impoflibilirace prelcin
}--n fice

mi‘io revelato re=
exadaquatione,fed
li: Jam aiitém
& revelatim univerfale, e
dindividium, quod éer
feiplo prafcitideré bon poteft.

Jarm .

pote elt prafcindi falcem rationale 4 tifibili ;

3

hoc; & illud

adedquefineilloreveldri.  Fs
ligitiit; quod i res fic derifi

‘tisétidam col-
titate in recto, effé
titrevelarafecundim

illami cévélatam; licet no
obliquuri;

InsTAT Primo Ext

dem labitii chariratis

x nimin :\.Sg.wnlnll-'ll'(_']] propter
im, len medidnee DEQ.  Fre
i

‘tedere ex codem :']ul.-

athdmis Detin

O crtram ‘I\L"J—
tu fideér; non

LE) 4 {olun




—

n immediaré, fed etiam mediateirevela-

ediante DEO amari alia,
non aliud eft: quam amari}propter Divinam
bonitatem. ¢ actus charitatis prt\rcdcns
propter bonitatem Divinam, non extrahetur
extra fuam {peciem.  Siautem fides affentire-
tut proprer propolitiollcm nondi¢tamaDEQO,
aflentiretur non revelato, -.ulcéquc extrahere-
tur extra fuam peciem.

R ESPONDETUR,

IvstaT Secundd.  Ponamus, quod Adamo
DEUS nonsifivnum dogma revelare voluerit,
verbi gratia : quodfica fc, quEro; potuiffetne
Adamcredere, DEUM effe zrernum infinitum.
Velnon. Sipotuit. - Ergo fufficit revelatio
virtualis: namhz proprierates nonnifi vircuali-
ter continentur. —Sinon pornitcredere,  Er-
g0 neque DEI efle, ab Adamo credi potuit:
guianihil prorius fide Divind credi poteft tan-
quam revelacum aDeo, nifiin ratione medii feu
mortivi artngatue Authoritas Dei, qua proxi-
mé fundatur im{umma veracitate Dei, quz ta-
men , virtualiter nonnifi includitur, in ipfo eflc
Dei.

ResponperTur, Locutio definitivé,etiam
Divina, elt manifeltatio conceptiis alteri; huic
manifeftationiaciva, refponder pafiiva, eftque
ipfaauditio. ~ Quando crgod dicebat DEUS.
Egofum ame, videndum, cujusillalocutio ma-
nifeftativafuerit s & quid fibi manifeftarum ha-
buerit Adamus.  Si enim pracifam & abftra-
&iflimam racionem in Deitate revelabat, in
quantim [cilicet dicit, negationemdependen-
tizin efleab alio, fic non petuiffet fide Divina
ctiam afleitacemillam credere: quiaaliunde vi
non nifi intelle@is intulic, REUM efle vera-
cem, non tamen poterat dicere : Credo illum
effe a {e; quia dixit (e veritatem primam, hoc
enim non dixit; fed nonnifi illam rationem
pracifam: cmi!’cqt;cl;tcril%cu_&us,utpotc non
innitens Ly Dews dixitnon eritfidel,  Siautem
dicendo DEUS fuam Alleizatem, manifeftavit
illi proobjecto Mareriali aflcitatem, pro forma-
Ii veritatem acteitantem, potuitlet tunc crede-

olum inradice revelaretur
illi veritas prima. Ercerté {i Deusdiceret: Ego
fum a me intelligendo pracife quod fitindepen:
densacaufainefle, potuifict dicereAdams; po/féz
i cogitare,quod licet Dews fit 4 non
[fir weritas,g (Lindependensiniis,que illi nece(fa-
710 competunt s fortéantem illi non competit neceffa-
vio veritas. Sed Bgo i mei intellectss , demonfiro
amihi, quod fit werax,non poffimtamen dicere Cre -
do, aniacff veritas: hocenim non dixit mibide [e.
Vi hujus allati direété ad Argumentum, Re-
{pondetur, quod in divetfa fuppofitione potu-
ericcredere quf)i:’l DEUS fitale,in diverfa non

otuerit.

Appo. Dicipofle. quodin illa propofitio-

ne: Ego fum a me revelerur veracitas Divina

1 * = N
re. Sednego, quo

quidemalic

go Tractacus L.

2
cetur runc ob

non virtualirevelatione fed eonfuff yy:
eflerenim illu-cvglatiohujus fenfiis; t‘ﬁn,‘ : |
inme omnes Pcmﬁmmlcs:a“c‘[cilfc(;];;:_"
le@tu,quodetiam veracitas ficperfedio, Crg:j,u.,
revelationem univerfaley,

InsTtat T creio.  Revelatio virgyglis
magis amicaoblcuritati, oftenditque fiibm;“}tl
nem majorem primz veritati, dum cl'editur:.
iam nonnili connexum cum revelatg, G

ResponpETur.  Revelatio vartualis, noget
magis amica ob{curitati, quia affamit bio Co:'
morivo aliquid Lumine naturz notum-,i];;,‘:
tem fubjeétio eft nonnifi praten(a: qma.,:,
foliD eo & cjus veracitati,led & commmivr;;:
turali exliberur, quod deftruic ﬁlb]cﬁ‘tkonf;
Sicut non eft fubje&tio @qué venerar ﬁmu]
Rvgls,‘nc .chr:'m.

Poni etiam [olet inftantia de Angclis,qr{-i
feilicer prafterde ratione formali fidei, § hi
obfitita difcurrere, utdicatur mMagis accomm
data CreaturzineelleGualiegiam Angelis. |
antem Angelus, habitd fpccic,no{c]t Crege ‘
remin Creatura, caufam in cﬂbﬂ'u,confcque}. |
ter rationabilitatem in rifibilicate hine acom
modando {eillorum modointellligendi DELR
debetrevelare etiam paffioneminradice, §
hzc ratio non tenet; quia etiam Angelim
femper caufam ut caulam agnofcunt, (ed et
caufam, nonnifi materialitet, non nofciturd:
fectus. Curergo etiam huic modonon po
{c conformare Deus, adedque non reveland
paffionem revelatd radice; dicique poreltd:
{umptam doctrinam, tuncefle veram: debe
{cilicet revelationem accommodare [ele mod
nofcendi, quando nihil obeft, Obeft auea
ut prazcifa revelatio vireualis, fufficiar adfide

CoLLIGES exinde. (b;éd paffio formak
ternonreveleturin radice, licetpoficeffe e
lata in univerfali aliquo, & hoc iplo elo&
fide.

DIFFICULTAS IV

Poteftne dedici Concluffo de Fidey ex di
pramiffa nonnifi probabii?
IcEnpum elt. 8 nomine probabilep
miffa, wenit pramiffa enjis objecinin el |
vewelatum, non cret illa Conclafio de fide.
ProraTur Prmvé.  Exnonrevelarononpor
elt{equirevelacum, {equereturautem, lipiEd
&6 modo fumpto probabili, forer Conclulin®
fide, Major autem probaturs quia fi exn®
revelato poflet fequi revelatum, ieqtl}crfi-.‘n
contradiGoriumunum,exalio concradittor
ex albo fcilicer non album, ex Enté non 1 |
Ercerté ratio motivaadaliquid dcbct:dlcfmf ‘
tionem nexiis, cum co, ad quod fno_vcr:_:ﬂ
hocque ftat totam artificium Syllogil! Pf"”;
dentis, ex eo, quid hac fint: nonhabftﬂmt_"
hunc nexum , non revelaum cumt e
laro.

Prost |




Diﬁ)utatio 1L

ProsiTur Secundo. Refticurione ratios
num, quas ibi in hac matcria oppoluit Quiros
difp. 3.in prima parte. g

Primaratio. Conclufiofequitur debilio=
rem partem. '
ll;if)t’iﬂ erit probabilis, etli dedutta Couc!l_nm
ex titraque probabili premifia non clt de fide,
eriam deductaex una probabiliynon ent dchde
mgq::c-ridcmkmm;lplum: Conclufiofequitut

debiliorer pattem, Negatutque ulceriusnon
ohftarecerticudini fides; quod motivum iilitis,

{it nonnifi probabile,
Secunba ratios,  Non poteltofiriex pramil=
fafalfaConclufiode fide. . Ergo m:c;cxprobaj
bili: .+ Quod autem dicit Q uiros num. 17 ubi
premiffa cft falfa; nec objectum pramiflz vel
Conclufionisverumelt.  Idem hicapplicatur.
Ubi premifla probabilis eft, etiam objedumal-
lius, eritnonnifi probabile; adeoqué¢non fidew
TerTiAratio. - Premifla probabilis per oppor
fitos eft naturalissa Ergoan principiis illorum,
non poterit fequi Conclutio {upernaturalis.
Sicut Aumriupcnmrumlismm InniticuE cogni-
tioninaturali.  Ecficut exigentia pet (¢, quam
LllCit amotr 1‘.![-’(‘.’:']’11[1.1].’““5 ild (_'Og'lllfli')n(.‘lll lu-
pernaturalem, ¢ {t talis; ut ex ;1&;';1:_1‘!.‘)';[1??1.‘-.;1‘.
non :‘Lx_luflLLi: “mmrEupc[na(m‘aha cX {,l‘igmnull_g.
naturali: itaidemin prafenti dicendum: - Et
ficur quamvis objeftum aétiis cognitionis natu=
ralis,ab objeéto cognitionis fupernaturalis non
differac formalicer, tamen hec hoi obftante,
non {equitus amor {upernaturalis ex cognitione
natarali.  Traidemin peefenti dicenndun.
Prosatur Tertid,  Siex pramifla natorali &
gquidem probabili, fequitut Conclufio de fide,
{equitur pollerevelatumefle aliquid, utpote de
fide ctiamfi non pracefleritrevelatio, adeoque
tevelationi noninniti fidém ; inniteretur enim
pmm‘nfi P:-xmiﬂ‘x, qua {ipponitur non reve=
lata.
Dicenbiiv Secundd.

a

Si nomine probabils
pramiffeveniar pramifja, ex objecto revelata, it ta-
mennonalft probabilivii, qiod [it revelata non ex-
tludens feili V{éi‘;:.'z:immf prudentem , non erst
ille ajfénf W fidet.

Prosatur,  Quid deberettuncimptudenter
imperariactus ccr.ul'llmtls,quod fietinon potelt
uc dickum etiam {upra. \

DicexouM Tertid, 87 nommne probabilis
pramifje veniat pramiffa ex objecto revelsta: (it
autem hoc [enfa probabilist quia feilicer fine ulle
formidine conftet, anvd hoe Dews dixerit, non timen
hoc conflat éveophyfice vel Metaphyfice, porerit 1a-
men f.r.‘)/sﬁ:ff.’ﬂﬂ l".]‘f de /J'fx’f

Prosatuft ex dilis {uprat quia feilicet nihil
deeft, ue procedatur ad adtutn fidei, ion deeft
objectumrevelatum s nécjudicium prudensin-
formansvoluntarem; ut imperet ackum certiffi-
Inum s utimperat habens miotiva credibilitatis,
expelléntia prudensem formidinem.

{'.IE_;()

2 A o - : N
Ergo Conclufioexuna pmbalw‘

81
ben¢ tunc précedi poterit ad altum fAdei
quainvis :.'jgmo{é loguendo, non debeat dict
hae premilla probabilis, fed cerrameoraliter.

Ogjreid Primd Quitos. Poteft efle affen-
{us fupernatiralis quamvis ebjectum illius in-
tritnfecum motivum, fecundim (e obfeurimap-
pareat. Ergo &' quamvisappareat folim pro-
babiliter: certé enim propefitio Parochi mo-
dum proponendi probabilem non excedit,cum
codeém modo, quandogque proponat fuias jigno-
tantias, utquodin Euchariftia fic corpus Beatz
Virginis,

ResponpeTow,  Difparitatemefle ; quia neca
dum eric Conclihio innitens non revelato,
\llmm\‘hinm’t:{turnb{EJum,:mn innitérecur au=
tem revelato, i inniteretur probabili pramillz,
ptobabilitate de qua Aflert6 primo, Propoli:
tio etiam Parochi poteft cflc probabilis, Cum
nof fit motivam fdei, ficut debeéret efle dicta
pramiffa. . ;

OijicirSecindo. Supcrmrur.ﬂjmc;1&1{:.\'4,
non vehnit ex fupernatiiralitage morivi, nec ¢x
modo quo appatet objectum formale, fed cx
pracifaexcellentia modi tendeéndi adtis, eflen-
tialem connexionem habentis éum reali exis
ftentia objecti. Seéd excellentia & cértitudo
moditendendi aé&is, haberi poteft, quantum-
vis objectam pure probab liter proponatur, te
eum mylterium Trinitatis propém’tur Catholi-
Co & Calvinifte, ifte credit hde naturali qua
probabilis elt pure, ille (upernarutalicertiflini.
Deéindeé quiaactus talis, dirigitar Virtute {upe=
Fiofi; bene autem ftat a&um diré@um per fupe-
riorem Yirtutem, certiflime .1tt-.n~;1u1u, quod
proxime elicicnei oblcarum eft; q‘ucnu;d':noe
dum homo ceecus, reéte dirigit fagittam, dire-
€tus ab alio (copum difcérnence,

. [ Efgd quams
vis motivum preémiflaram proponatur, folim
per actis naturales probabiles, inferre poterig
fupernaturalem Conclufionem; non quidemei
folavipropria, fed tenénte fe,ex parte principiiy
aliquio auxilic fuperiori,

RESPoNSUM. Quod excellentia & cerris
tudo actis habeti poflic, qn?lm\-':i\ objectum
probat

iliter proponatue, fi CEreroqui revela-
tum (g fecus {1 non fic revelarum, N

item Calvinianuni affenfum de Trinicat
n-'mnallaficn‘h"ﬂ.p-’c'mbllrfm,‘ uali hal
m‘umcxp'-rtn:‘\.=bim’;’ci‘isrc‘ni\ilc: relpicic enimt
teltimoninm Deivetum ex obje@®o:.  Nec clt
|_]llc:11tu:1iz:rprc::l').lh:lifcx!n['»ﬁc&n: haber enim
fitmam adhafiotiem.  Sed eft hoc lfenfunon=
nili probabilis, quia proficilcitat a prine

coatut
3

PIOllﬂv
turah, quod non efl decérminatum, urallenfm
¢liciat nonnifi- certiffimum, .
vittus nempeipfe habicus, i
dinem formaliter & objeét
&ive, efficiendo [cilicer 2@um qui certiflimug
eft. H:c.uucm(]uxnmr:icccrrimdinc n|‘;c:
Qiva&formali, quammnoen apparct qui cor

Superior antem
on confert certicu-
e, féd folim effe.

ferre
poflic




82

poffit probabilis premiffa? pracipué cimnec
adadtum talem procedere poffit ipfe habitus fi-
dei, fi non habet premiflam urramque revela-
ram. llla direétio qué videns dirfgic ceecum

fagittantem, difparitatem habet; quia five fhgit- e

tans five alius dirigat i€tum, cadem eric ratio
conftituens formaliter in ratione bonz jacula-
tionis, retaj(cilicet tendentia in fcopum; non
et autem eadem ratioallen{iis conftituti & tor-
malifati motive probabili {eu non revelato, &
motivorevelato.

Osjicrt Terrio.  Objeétum metivum ob-
{curum, affenticnti non proponit per {e plus,
quam probabile; & tamen hoc contingit in
omni actu fidei. Ergd cognitio fupernatura-
lis, inniti poteft motivo probabili. Antece-
dens probatur quiamotivumillud, quod pravie
proponitur ad fidem. fupernaturalem negari
poteft: habemusenim circa fidem liberzatem
-:qomraricr.ads. Ergo apparetprobabile oppo-
fitum ; nemo enim negare potelt objectum, cu-
jus oppofitum non apparet probabile. Addit
plus lucis relplendere in motivo probabili,
quam in pure oblcuro, qualis eft exiftenua re-
velationis in fe fpedar, feclufi propofitione
Ecclefiz,

Responperur, Objeftum motivum ob-
fcurum non proponjtur plus quam probabile.
hoceft proponicurut non includens in {¢ ratio-
nem motivam certiflimam, Nego Antece-
dens. Non proponitur plus quam probabile,
hoceft incvidenter, quam inevidentiam dicit,
eflcprobabile. Concedo Antecedens. Quz
inevidentia facit, ut revelatum negari poflic,
quamvis nOn puretur cile probabile, oppofitum
ei. quod dicitVeritas prima. uamvisautem
ptopofitio Ecclefliz it probabiii_s nonnifi, hoc
¢ft, nonnifi moraliter cerra,nonfequezur,quod
motivum fidei ‘cr‘)ﬁ’]t efle nonnifi probabile:
quiaillo priori pofito, habetur, undeadhuc pof-
fitprocedi ad aftem certiflimum, ratione {cili-
cet motivi, quod non haberetur, fictiam moti-
vum, cflei nonnifi probabile.  Ex quibus folve
ea, que adfert Quiros num. 1z.

DIFFICULTAS V.
AnCognitio dedulia ex pramiffis [uperna-
turalibns [it ipfa fupernaturalis?

+ ST quaftio fpedtans ad Procemililia Theo-

logiz, {ed in hunc locum rejeéta, quia non
potuitlet tracari, his qua fuperits fone dicta,
non cxpenfis; attenderur autem in prafent
nonad hoc: An deductio illa vel illatio poffic
formalifare afum fidei; de hoc enim alias.
Nec atcenderur ad hoc: An objeétum Con-
clufions fit futurum defide quia huceft jam ex-
penfum, fedatcendetar maxime ad {upernatu-
ralicacen.  Ex quo etiam -deducerur; An
Theologin {it fupernaturalis.
Dickspus Poimo.  Now repugnarent affénfus

Tra&atus L.

sta dedulus fit in Entitate Nutupally.
tra Molinam, Fonf. Fafl: Gillium
Ripaldam de Ente {upcrnaturalj
55+ :

PropaTun Prim:}. Q}{iﬁ id non rcpugna[

Prosatur Secundo. Quiafi deberer [
fcnﬁl.\rl'fciupcmam:a]ls,cxcoido:iretur .

Eft oo,

& Iﬂlr:w Ud
d“}:umﬂﬂﬂf

- . u‘

innitcretur motivo fupernaturali, hoe a’;llﬂ:

nonargoit neceflario fupernaturalicacem i
e di

‘Gumaliis.
Pmm_.\_-um Tczxif.‘._ Quia nulfam pradion
tum cltin hu:‘rahcniu exigitivam {upenaty),
tatis, quod enim 2 Seac Co nclufia folutioney.
gumentorum qua collegit Ripalda,

Osjicrr Primd. - Cognitio refpiciens mor.
vum fupernaturale, eft fupernaturalis,ing e
m_mﬁ r.clpiccret premiffam naturalem unam, i
il]!fli‘l‘l lqpcruamra_lcm : quia motivum intelle.
&isadjudicium Unionis extremorum inter
eft Unio extremorum cum medo. Sedubi
étiam untum exrremum elt 'E:pernaturah,mu
Unio eft fupernaturalis; uc videre eftin unione
Verbi cam Humanitace, & Gratiz cum Ag.
ma. Ergo.

Responperor Negando Majorem.  Qud
adfertur de Unione non tenet; quia quod Unio
illaphyfica ficfupernaturalis, exeooritur: qu
fiforetnaturalis, eflec debita fubjeftonatusalif
effer debita fubjeto naturali, etiam extremun
quod connedtitforetjam debitum: efteoimil
laUnio effentialis determinatio, ad illud extre.
mum habendum.  Siqueforerdebitumeste:
mumquod conneétir,non foretjamillifubjedo
fupernaturalis, & tamen fupponitur ill effe fu.
pernaturalis. - Non  fequeretur autem adhue
aliquod {upernaturale,reddidebitumalicuing.
turali, quantomvis affenfus effec nagaralis &
concurrant ad illum premiflz fupernaturales
przcipué cimiliamotiva,non producant phy-
ficé illum aflenfum.

Osjicit Secundd.  Conclufio deduda e
coghitione fupernaturali, fuapre natued fuppo-
nit principium fuparnaturale. \Conclufioenin
fuapte nacuré {upponit pramiflas;conlequentst
non concrahiturincer Vires folius natura.

R ESPONDETUR. Supponit:llaConcluﬁofriﬂl“P
cipium motivum {upcrmturalc&:d non effedi
vum. Non apparet augem, gui prezcile, mor
tivam, {upernaturalifare pollic. e

Instat,  Cognitio qua {napte Nawurd el
non poteft fine praviacognitione fupernatit:
li, eft abfolute fupernacuralis, ficut adus q@
fuapte naturd non poteftefle {inc vocarione i
pernacurali, eft fupernacuralis.

Responperir, . Etiam ackvm , non exvoc:
tione fupernarurali fupernaturalitatem defomt
re,  Unde etiam vocatione fllpﬁfllat””hpo i'

td, poteft fequidiflen(us peccaminofus patt
actus ﬁI}ICmﬂ!UMilS-
um fupes
fciirdice

lis. Eritque tunc ille
quiu {upponit principium {ui effc_&l‘f




!
|

O

Diﬁ%u tato 11 3:

paturale.  Non oftenditut autem, quod in
pr efentiad pradictam affenfum;, non poflit dari
pru:ripiun\ naturale.

tio dedudta ex dupli-
¢ alia feientifica, cftin»
autem naturalis cogni-
tio, porelt efle inevidens & cesta.
REspPoNDETUR:. Negando Minorem
utvidere eft in affenfu Haretici, ad communes

rtio.  Cr

¢ci pramifla, una de hd

evidens &

certa, n

=

nobifcum articulos:

by

Secundo.

Dicenpum elt

Non repugnare
&

] .

s itadedntli

PHRALIF &

PropaTur Primo. Quia id non impli-

cat.

PropaTur Secundo, ~ Quia non repugnat
syrincipium illiuscognitionis effectivam {uper”
¥ F &

naturale.
Prosatur Tertid. Quia fier potelt, ut fit
illa cognitio haturalis. Elgﬁ) & fupernatura
lis: erit enim hec iplo magis ptoportionata
motivis Conclulio.

Osjrcitur Primo.  Illa cog
bet objeftum formale ftri_‘-cul.atu';lic, nam al-

itio non ha-

fentiremur ¢

itioni propter connexionem
Ccum }.'E\-.‘.i: 3 \.'L“.‘L' connexio nacuaratis
{1

RESPONDETUR. Nonrcpugtmrcp‘;i;lcipi-‘
um aflenfivam fupetnaturaliter ; connexioni
natarali.

OsjiciTur Secundo. Nonlufficitad (u-
pernaturalicatem pr emiffa fupernaturalis moti-

bet effe principium effe&ivum

va,ledetiam
fupernaturalé.

Reseonpiturs - Concedendoy & Negando
tale principium repugnare.

OsjrciTur Tertio.  Principium illius co-
gnitionis, hon erunt fupernaturalés pramifle,
fed cognitio bonitatis illationis, qua naturalis
eft.

R ESPONDETUR,

Negando quod Connexio
is; non pofliv atcingi actu {upernatu-

%

ielt Tettid.  Concurrente habitu
o sl itiamerit illain Entitate ng-
Dixi Concurrente habitu Theologi-
yoflet eunc fimul exercere {e fuo adtu
actum fupernacuralem.

co, q
ﬁdu’.), oL
Propatur Primo Conclufio,
tiplicanda Entia {ine neceflitate.

Non funic mul-
Ergonecfu-

pernaturalilanda; nulla aurem neceflitas po-
nendz T hénlogiz fupernaturalis.
PROBATUR | i

Quia Echnicus poreft
umptis difcurfum confice=

e etittiaturalis, & tamen ex folaallum-
u ] arguitur Theolo-
giam, efleactu lupernaturalem

ex principiis fidei af
!

re,qui cer
Al .

ptione

Propatur Tertio. Quia datur quedam
‘ 1

AL~ 3 By o B
craphyhica Chriftiana qu& tamennon et fu-

pmn;im:.'i!.r'm licerallumat mulea ex fide. 1 rgod
idem dicendum de Theologia.

Ogjrerr Primo Ripalda.  Chriftus Domi-
nus wlus o dilcurfu per actus {cientiz infufz
fidcles peraétus fidei infufz, arguunt exrevela-
tione Dei myfterium revelarum ; pluraitem ju-
dicia pridentiz infule, qua immediata n
funr, perdifcucfamhabencur.

RESPONDET UR, guplmﬁf{‘! quf‘nl f?é-.'i‘.ti:? mid-
{a Chrifti, i

ralis, producerrantiim natur

vifi quoad modam fupernaru-
1les altus. In fup-
pofitioneautem’quod fit in Enticate fupernaru-
ralis; difparitas erit.  Quia nec per rationer
nec per Auctoritatem nftat nobis, q
Theologia fic'principium fupernaturale, Fi-
deles utunrur difcurfy, tanquam aliquo pravio,
vel imperato ab habitu fupernaturali fidei.
Idem dicendum depradentia; qua ex fuppofico
difcurfunaturalitom primum format dic
fupernatarale, Virique Spiritnales pofir
tiis naturalibus, tum primiim accedente illumi-
natione {upernarurali, facinnt alfe &us fupernas
turales,

fithos

)

Osjrcrr Secundo Idam, Conclufiones
Theolos ] i ipiorum fidei af-
i‘np‘izl 1 atiam Del. Er.
Shi]l:{:ii|nt!=.f‘i=cis turales.

Resronperur. Hancgratamelle qui-
dem gratiam, fed ' ordinis naturalis, non ex-
cluduncur tamen illaminationes fupernarura-
les. Quaipfailluftratio,non {fupetnaturalifae
iEIus actus, ficutnec fupernaruralifant Conclu-
fionem, premiffe {upernaturales,

Osjicrt Tertio.  Cognitio T heologica pot-
elt movere voluntatem in adtus fu;wcr}mn
& prohoccitatProfperum.  Frgo sc.

RespoNDdETur Negando Anteced 15,
Auttoritas Profperi non plus vule, quam qr_n'w.d
ﬂduf faciatnos rés i.nrcliigcz'c, }L‘qucnsquc dif-
curfum natucalein, illaminario Spiritiis San
fufficit urfic fupetnaturalis,

Osjrcirur Quard. Conclufio Theo-
Iogi"cn.rqux :-fl‘;-tlti.,lii:cr elt (Ij‘onc!ul'io, & pra2-
1*.1;11;4 hrpj;mmt,cxagmm‘iriﬁ pra:miﬂisInpcr-'n.'l-
mr;:%_xbus fidei, ex quibus de fado dedutcitut,
Ergo eritintrinfece fupernaruralis.

Responpetar.  Negando, qudd Concliifip
Theologica exigar premifl:
turales, hoc eft fuperna
biles, licetexigat pram
eltaliasa veritate prime
fidei atringibiles: fuppe

1ralae
ALdICs

cEly

nonpoteft dici; quod X
lumineopernaturalips
fentfupernaturalesut | 1
quia exigerentur ab aliquo nacurali: quia ta-
men Theologia e braemiflas prn.ccdcmus
c}:.c\'.\,qum hoceft articulus ridc:l.cflmquc ;-1(;[1
adimant v;ml'mhifir)r‘zagcnti,urii velitpreftare
id, quod praftat ignobilivs, in eodem

ifias nonnifi
nam & el-
i&nonellent

Benere
preliec




84

praftee & ipfum illud nobilius, fic ur premiflz
ctiam lumine \crnaiu:;1lii'r'upuiit-.r,pollintad

1llam Conclufienem concurrere.

Appo. Cum przmiflza Conclifione non-
nifi prafupponantur tanquam metivom & non
tanquam principium effeétivum, mera praefup-
pofitio illarum pramiflfarum, fupernaturalita-
tisque carundem, non poteft arguere in pra=
hjpkuc)\?u]]u"u't‘-rl'!‘.:ttlli':‘ll!l‘li(:lll, Certe enim
vis {ublariva gratiz liipvrnawmlis, inclufa in
peccato, prelupponit gratiam [ilpcrazaturafcln,
m:cr;uncni]la:p[dvis,cﬁmpcccaroﬁlpcrlmtu—
lis; quod eciam exaliis illuftratur,  Nam {1 co-
forin duplici loco ponatur, naturaliter videbi-
tur, & tamen pra:ﬁup;.)oujtur miraculum fuper-
naturale quoad {ubftantiam. Et ratio cft:
quianonrepugnat ut entitas illa, adhuc habeat
fuperantiam omniscreatz vel creabilis fubftan-
tiz,adedque (upernaturalitatem, licer nonnift
ex {uppofitionellius, aliqua paturalia oriri pof-
finr, przcipué clm illa prafuppofitio, non fit
Prxliippuﬁcmgfupcmamrahs, qua fupernatura-
lecft, {ed qua convenit in aliqua ratione com-
muni cum naturalibus; ad cum modum quo li-
cetfupernaturale incuitivé non poflic nofci na-
taralicer, potcﬁ: noftinacuraliter,{fecundum ra-
riones comimunes.

Instat Primo.  Ele@io fupernaturalis pra-
fupponcns intentionem finis {upernaturalis, &
ipla cft ﬁlpcmmumln‘s. Ergd & Conclufio
prafupponens premiflas {upernaturales.

Responperur,  Difparitatemefle; quia da-
tur principiumeledionis {upernaturale, hoc eft
prudentia fupernaturalis, idque ex doétrina Pa-
trum, que non procedit de fupernaturalitate
Theologi@: prcipuc clm non exigantur pra-
millz, nonnili lumine fupernataral prefentari,

Instat Secundo.  Defadonaturaclteleva-
ta ad ordinem i’upcrm[ur;;lmn, & poteft efle
Conclufio formalis Theolvgica, fupponens per
{e prxmiﬂ‘au fupernaturales. Ergo de fadto
confertur a Deo auxilium,ad hujusmodi Con-
clufionem: DEUSenim non denegar conna-
turalia principidt

Resvonpetur.  Naturam effe quidem eleva-
tam ad crdinem fupernaturalem, fed non m
omnibus, nec oftenditur, quéd elevata fir ad
ordinem  fupernaturaliter Theologifandi.
Camque Conclufioilla non exigat per fe pra-
miflas nonnifi fupernacurali lumine prefentan-
das, eriam{l ira prelententur, nen erit exigen-
tia ponenda Concluﬁoiaisinpcrlmmrn‘us :quia
nec illas praemiflas, qua fupernaturales exige-
bar. Hincredibirad ftacum naturaliter agen-
di, ne ita muloplicerur modus agendi, non fe-
cundum cxigentiam.  Jam vero, nonoif, per
{cexigentia, tundac connaturalitatem,  Linde
poﬁtO, quod agua inducaturcalor, non ¢ft exi-
gcmi.l in aqua & connaturalitas, ut conlervetur
ille calor,led rediius ad naturam;ita & in Theo-

Tractarus L

logia,noneft cxi_ggm-i;a ut premiffe nomigy,
mine fupernaturali przfentate movean ideu
quetedibitintellectus adNaturam,&c:m !
fionem paturalem. o
e InsTaT Tertio. Tales conclufioneg
ximé conferre ad tuendam veritatem ﬁdm‘:,
pernaturalis, ctim ex falfirateiliarum ol
tur, falfitas principiorum.

R ESPONDETUR. Etiam hiccaph‘."t‘[c-’l[dcﬁ'vuit
ad tuendam fidem, quz tameneft n;u'umljs:‘&
non intereftutilladefenfio fiar 28y fapernay,
rali, cum tocavis defendends, fundag fitiny.
do proc edendi [cientifice.

Osjicit Quineo.  Principium illjus o,
clufionis, poteft effe auxilium fupernatugy
imo & ipfa fides: quia etiam habigus iuﬂum:
inintentionem finis, influicin formalemelef
nem, Conclufioautem eft quaedam elegy,

REesronbpETur, Pofieelici illam Conl
fionem, auxilio, non fupernaturali, f illyd &
nec Auctoritas nec ratio oftendi. Concluﬁq)
& eledtio eodemmodo fe habent in genere ds
pendentiz, fed non in genere Entiszr:ordim
Addo Conclufionem iltam, non refpicere ad.
zquate idem objeétum cum premiffis, quiaiy-
nititur bonitati illationis, ad quam non are.
dunt premiffe: &infuper non eft ratio fiper
nataralifandiattendentiam, ad idem objccimu
formale.

QUASTIO Ik

An Putatiteé vevelatwm it ObjeciumFir
der Divinef
H}Ec quadtio tractari foler ab alifs, ubi w
¢tant de certitudine Fidei, locum rame
eniam hicnonincommeode habet,tanquamop:
pefitum{eunon obje&um fidei-

Dicenowm eft.  Pusaritié revelatnm nom il
effe objectum Fidei Diwvings hoc elt quandoal:
quis putat etiam invincibili ignoran:i& dece:
ptus, quod hoc ficrevelatym, & tamen de fady

geig:

noneltrevelacum, quantumvis coneturelicert |

atum fidei,ad illum actum, effective non con
curret habitus fidei Divinz.

ProraTur Primd6.  Conclufio Audoriit
Tridentini Sell. 6. cap. g. ubi docens neminen
fine revelatione pofle Icite de Confirmarion:
fui in gratia, pradeftinatione, jultificarioneld
{ubdic: Cwm nullus feive 1d vales certitmin
Jidet, cuinon poreft fiubeffe falfioms; fubefler auen
ei falfumn, fiquod non eft revelatum, crederts
quod fic revelatum, B

ResronpEB1s. Intentioem Trident!ﬂf
non fuifle, eo loco, definire, quod habicus fid
infufe, non concurratadadtum cujus Obie,‘m
eft nonnifi puratina revelatio: fed definit®
quod cuinoneft revelarum de fua verbi grits
juftificatione, quodid non potfic Credc“?ﬁ.df'
cui non poffit fubefle falfum, per quod_rpll'é"
{upponitur; pofleid credere ﬁdc,culpoﬂm” i
eile fallum,

Cox




	Seite 67
	Seite 68
	Difficul. I. An Revelato Definito sit de Fide Definitio.
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70

	Difficultas II. An Universali revelato sint de Fide Particularia.
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73

	Dificultas III. An Revelata Radice sit de Fide Passio.
	Punctum Difficultatis 1. Proponuntur Argumenta Partis Affirmantis.
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76

	Punct. Dif. 2. Proponuntur Argumenta Negantium.
	Seite 76
	Seite 77

	Punctum Difficultatis 3. Asserta de Difficultate.
	Seite 78
	Seite 79
	Seite 80


	Difficultas IV. Postestné deduci Conclusio de Fide ex alia præmissa nonnisi probabili.
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82

	Difficlutas V. An Cognitio deduci ex præmissis supernaturalibus sit ipsa supernaturalis.
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84


