BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Quaestio I. De Certitudine Fidei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

88

luntatis, non pmc&cil‘cmn[usintrin{bcé,quam-
vispoflit efle malus malitia excrinleca & deno-
minaciva. lj.rgc.us‘c;attuhjn':c:llct"tfl‘;h:purnn-
turalis, poteft efle fallus & erroncus; non enim
clevaret, fed deprimeret.

ResponpeTur.  Adum ﬁlpcrnnmmlcm non
poﬂ‘c elfe fallum & erroncum, i nec fic confor-
mis objedto, nec procedat fecundium hic &
nunc; deteriorem enim hominem ut affumitur
redderer: ficut femper etiam in naturalibus,
deteriorem, error reddit, nonreddicprudentia:
confequenter nec ille aétus fidei deteriorem
redderet.  Ergo ficit prima operatio, cujus
yeritas fumitur ex objecto, non prout eftd parte

o S5 %
s -

]

D15a=tL ;
De Pafllionibus objeéi Fidei Divin. ‘

dub autem contradiGoria in nullo afenfi ol

= Omine harum paflionum veniunt Cet-
fricudo & oblcuritas: rationem tamen
SURS principalioris habet certitudos hine in-
evidenciam perimittit {ibi truucati fides per mo-
tivacredibilicatis, & alia, dequibusinfra: {um=
mam autem certitudinen non Permittit fibi
truncari, de qua certitudine 57

QUASTIO L

De Certitudine Fides,

RAEMITT O Primo.  Notificari poffe certitn-
der:gm per contrariiexclnfionem; hempe quod
fit affenfus formidinis expulfivus,'ad eum mo-
dum, quo fuo modo netificatur frigus per hoe,
quod expellerenatum ficcalorems Quxipla
formido, involwitfemper & affenfum & diffen-
fam. Ratio quia {i non involverec aflenfum
non eflér formido, {ed fimpliciter & abloluge
Negatio. Rurfusfi noninvolveret diffenfum,
efferabfoluta affirmatio. - Qui iple affenfus 8
diffenfus, debet quideni efle circa idem, fed
non propter idem. Quod debeat efle circa
idem. Ratio cft, quia alias affenfus ille & dif*
{enfus, habetent fe omning difparaté, i habe-
rent (e difparace, aflenfusnon refltringerer vim
diffen(ils,& ¢ contra. Confequenter aflenfus,
fimpliciter eflet affenfus’, fimpliciter autem
affentus.noneft formido, Nenegamen diffen-
{us & aflenfus debene effe circa idem propter
idem : quia alids in formidine verificarentur
duo concradictorias & idém quod affirmaretur,
negaretur, & quod negaretur; affirmarctur ;

rhabitum.

: by b 5 :
Shlta Al

Traltatus .

rei, {ed prout przfentate, non reddit deter
remintelle@um: ita & in prefens, e

InsTaBrs Tertid. Non poteft D
producere habitum erroris. Ergo neg d‘thé

Responperur.,  De Antecedenti igfy,
erit. ~ Interim difparitas eft: quia 'h::bitu;:t;
roris ut talis, non habet ullum agum qun‘h.
portet perfedtionem, qui fit in bonum,one:ﬂl
tis, quinon dedeceat {pecialiter natugm w[c‘
lettualem.  Jamautem habitsille, c[imll.:':
fentiens putatz revelationi, non lmberena;
dedecentem naturam intelle&ualem, ﬁcmﬂ.‘
lam nec pradencia dedecer. ‘

= FkSY kS P e FRN PR S ey e
R
T [ e Tt e e o

ATIO-IIL

funt, imul fecum ftare.  Porroiniftay. g.fie
midine, fortaflis Pecrus tion folver debium
fortaflis folver, formido illas fon vedi
citca potentiam phyficam ; non {olverd |
Ratio quia objeéum formidints, eftillud, qud]
eft ratio formidandi, potentia aurem illa p
ca, non eft ratio formidandis illud ehim
poteft effe ratio formidandi; quod cum alt
certiffimo ftare poteft.  Jam aurem quice
feit, quod fir futura foluto, noleit d\;
potentiam phyficam ad non {olvendunm, cu|
liberé folvac,  Necitem vetfatur illaformid
penes folutionem & non folutionent, quiadii|
in illa formidine contradiétona vepfcat
tur,  Quod ergo tandem erit objectims formist
nis? Formido illa vetfabicur afleniu ﬁmf

objettum quod eft futurum vel noh futururll!;
jas habee affengiend

ita ut raciones iple; q

& rationes quas haber nen aflentienc)
ingrediantur illud Objedtum. Ratio ¢
alfentiendi ¥

hoc modo

imprimis in i
difientiendi, non verificabuntur confrnﬂi‘f“‘
ria, quia licer fint de codetn, non furt _PE:
pret idem, (cu rationc ejusdem. i ‘a“?
patte; fervatur id quod diximus !':rp;!:
nempe formidinem circa idem Lj.ﬁbc“‘ \..
{ari aflenfu & diffenfu. Eccere ElS F
hoc falvatur formido , ﬂ“"mf” PI
mo & per le tollitur formidas fed ,Mf.
& motivis aflenriend! 2

L‘]L]U

latis ranonibus pis
diffentiendi tolleretur per € hlgtls e
Quod ipfum probatur. Quia jua;enﬂ .
: : ~Alentiendi & m f
tionibus  affenciendi 5 il

|
|
i

l
|



| iputatio . 30
i AC1oNiBus ¢ ntiendi, ! i
tio, non jam formido, & ¢
o s rationibus diflentiendi & n
!‘?'\ "‘ir_-;‘( 1 himpliciter

Hivam. ‘(,'1" itudo fu

: e o
usacl objectum ¢

; Cernitudo autem ob ]
in fundaca vero.

15 rationis Motiv:

Vi
1
iC

LIIO]‘ mrea

mter

colr

m ablolugg, certum it ec-
e, {1 verum {ub cond ittione, erit et-

erum verum
finitive, efle

dictum. Por-

10C 1P 10, QL1132

lud iplum, ¢ incertum.  Ucpote
itis obje cctibile pmr( ul

" 1 .0
1M tamen id quod €1t cerc
- 1

201 effy

, fit affedt 1ibile

tis obje l~.-|u\(\=[k1n

1, DA

'mrm 1\ r exi
t debet efle,

Jeine 1 }(’lllﬂldﬁ
m pro detdr mun[-‘ q

o
el
1
1

10 ec=
3 l’"‘!IJ nitor ibero.
rius v ':n

I \'.‘”:(;L"‘?T“ {], 1(: L

cht ‘ﬂl'(

1atio t

i ef]

pi u-:cz'n'is

adfero,
inatum,

quod non deber
ue iuj—b‘libil’-", gri

rrusictas, hie |. potiusex lineadici, dete
liciur i hofpes certd venturus, hoe  {e. ~f‘fﬂla!l‘ful'twumLhm ‘x-urm:

(h) 3




-, {eu ratio, qua non potelt cile

nlls aliter le habentis, ac exi-
ecti: infallibilicas aunt
15, iNNICENs prac

1 fubje-
moti-

\,1 Vidy L:l Jf\, L\tl‘.r‘
'\’1\‘

in

Colligendo dicta. Motivum certnm

quantum cftita,ac debetefle, vocaturverum.in

quantum dicit determmationem, vocatur ne-
cefl & in quantum eft principivm for-

nfiis fecundim mefica objeéti, voca-
le. Ri }71] da iLPLt itis \I\, "UR [ ic
p. 1l sthoc explicatcer ticudinem, quod di

cat:;;uurmmmmmn nlecamactis cum objc
to,ita ut veritas dicat folam conformitarem
cum objeéto;, non dicendo connexibnem in:
trinfecam. Sed hzc c\']'m'-ntm oftendit non-
nifrcertruainein a

parte principii {e tenentem;
& non certitcudinem 1 )arte motivis uddum%
autem furc deleriprio illius ut fic. ]\ruvcum
demuis per pof =1{\-1\. vel imyj *rf'f bile eriamm habix
tum l'l..-tlh.[](,lil a DEO s'nc fidei humanz
connexumintgniece cum objeéto, (éd inniten-
tem loli veritati humaha, habebitcertitudinem
3 patte pr incipil & connexionein intriniccam
cum objedo, non habebit tamen cettitudinem
,}_t) arte molivi.

De Conditionibus Ceytitadinis.

PrEMITTO l.;\.-‘1 o,  Quidf: ff/'i‘ﬁjfff.ﬂrﬁfﬂ

df( -”!Ifﬁr“fl'f'-'i' -.'"(?JH’J ilL dlip 6. UM ]b (‘Lll Pf;:
terhas mm Londmumcs certitudinis Form:ws
quzelt firma adhzfio, & innitentia neceflatio
&mml biliin [uo genete motivo, terciam hanc
‘.miu. nempe quod taliter proponum obje-
tum, ut cognolci & judicari evidenter pnﬂm

repughantia, cum piudu]tl dubitatione.  Ra-
tionem fux doérinz reddic Lugo, quia nif fi hae
tertia condicio requiratur, "v'ic'(t.u concedenda

in .‘11\‘“0 fenfu, gqui communiter in-
Hmatur, ¢ IIIUU ipfum probat. (,\1_.11[{
is veris ini materianéceflaria,
clat€ penetrantur nec proponuntur
infetrar ednclufionem étiam véram, porerit vo-
luntate, fibi impgerare, faleem impru identer af=
{enfum firmum, & excludentern otnhem formi-
irca Ptzmiflasquam circa Conclu-
non penerret; uimnm Ik
-JEUOHL“.I‘;.

aliquis

EC’U \}L.JZ noii

dinem,tame

m\ur‘u.n &
enim objectum iu yerum iri
1, impoflibile e {t CI".’UL. fuctic
er conféquens impollibile eft,quod
is objecti fueritullo cafu falfus; ha-
it etiam ficmam adh&fiotiem, cum velun=

be
tas poflit imprudenrer affenfum firmum impe-
rare,fine fufficiend fundamento, ut conflat in

nillimé & obftinatifimée tenenti-
nam fictic voluntas, licét non
poflitimperarc a&tum Amotis circa objectum,
nifiinillo appareat aliqua ratio bami,po:cﬁ. ta-
men propofito bono, imperare ibi amorem

Haxrétici
bus fuos et

Tractatus |

majorem, & hir
jectizitaineell
je&o,inquo nonapy
volantas poflit hoc ei
faen alinm tat

q uo L‘titi aflenfi | g
.}m ne CL'T

Lm’lwl 1erea
Armis, &,innit

Eur |

u urcomin

crtirndinen
dici "lnmnmn,mm €o calu pofe
Up[’y aliz As tdL!]l dicendum efferd aeomni

jurare:
alio GbiLCld probabiliter nobis propofita: ok
{emus enim jurare,
peratd hol
dtum; &
He illiss Doctritia

nos elle cercos, nimiram)g,.
ois prius aflenfu firtho cirea tale obe
cohibente formidiitent achial

Non SarrsFacirPrimo. Qo eni
An ille affenfus, {it Incelleéus, an Slci:m'nja;_
Fides, an Error, an Opinio? nequeenimconr
munis pI‘;ifofuphm agnofcit alios affentind
]“n autem ille affenfus non efletls

clleétus: quiaintellectuseft -*1Tea‘||uiprr'1cu:o-
Fum prepter illametipfas clim tamei p
affenfus procedat proprer alivd.
allenfus non eft Scientia : quia hecinger
fira habet, quod fciens in a&u lignato, fcitth
fcite. Non euam Error: quia hic nongia
pcrhurtu per caufam reis hocque ipfo, illac
gnitio; non eflec cerea, 8 non ¢ffet innitens ot
cellariz & infallibili rationi, fi forerétror.
gtiam illc afenfus eft Fides, quid non el
mere proptet u.flu‘no‘num Ergo J-Lm.|<'|- {
debet effe opinio.  Ergo hecellirio
bcnsfi\'m:unndhmﬁunfm,-1 mo enimop
firme adhazret.  Ergd ulterins ille affentds;
nonecritcerrusfed opmarivus: opinativimal
tem, certitudi ladit,

i‘ﬂ-‘\t‘ln $s

em exc
Now SaTisracit Secundd.
fuhujus difcurfis,
cmwinc-"v Nam ];111)1‘111*1( N
ca pnl]u imperaré yoluneas a {ferilum :
'\ tio quia ecrain voluntas, 1wnpmﬂrlm‘?f“
affen f'nmfmn i, nifi afitecedat cognitio &8

&iva ‘1m< imperii.quz fion lmreuh' fare
1§,|1L(‘£ul'

Quiain progrel
nol

affumit aliqua Luge gt
0, qii\]\

fl [mﬂi'l\

1‘[” 1TCIN }ilL\_]]‘ ain ;rmﬂCCI
rids dicat fe firme adhereres fuod
enim imperet voltntas affenfum ffmum inte
bus fidei, id oroficifcitur, tam ab evidentiamo
tivorum credibilitatis, q\m'n a {pECIﬂh [fom
natione Spiri mCt[, qua lia !:rznmpl
poflunt oftendi, utit cafu oli i culeatis, fmpe
voluntas, firmam adhzfionen. Sicut g™

(it
vis mihi Pettus aliguid eftetur, cujus }m;nw.i
pi




umic de ¢ L eticis cum dl]ul'l.~

fiénim procedar de Ha-

s potelt impera-

ia moventur rationibus

us nabiicum coh-

imj mr:m:.an“ llflu ,ﬁrm-nn adhzfio-

ad ‘Ll’mnu Mt J”Il\.lJH:: ]\hl-l‘; mnt

't potentia liber

[11l||.\_l ectu 1 P

tiictam ab lHr\ dua-

-ati poflit,quos

quia ut redte

1
dem motiwis proj

licat proponitt

1 -
milla conc
itudinem, qu

proponitur,id poflit cvi-

lll;.il]? pet rinensad i

quid vert

UL é'h FINOC:
exmodoq

wis actu

denter jl

quia a tack }i-l{-‘m‘]‘ :
necefle eft ack
1aberée firmam certit

poflic habere necef

necfuflicicquc

communiterdicitur ) conneXionem cum ve

tate objedti, fed nec (i!L eft; it actu habea
Erpgodetiamne Jlf"lhc ietad aCtualem certity 1di
nem; pofiejudicari tale. Ad

aic

3 IIH ovenire l\‘.'\ 1€,

eccundum veritatem objecti, qui

Ergo uitra ponetur tértia conditio?

Ex his Corrices. Hanc conditioneii
non efle fpecialem, fed 'ncl’it.n.w. in adhzfione
firma, &m {uppofitione procedendi fectindim
Veritatem olm L,-}.'

rentur dux nonnifi 1:..‘
1L.L1L 1tur llluu\ 0s faltem \.J" osd 1111,
_ulumzcLuim\,ahquoqv. tos fidei
quenos credimus: quia quidam illos ¢
propeeridem obje@um formale.

e .
INESPONDETL

Hzreticosformal
dereé propter folum mortivui
}:111113;.@1:4];“11 lunt fuas res 3
{as. i!lH-I"J-PH.'11(1\-'(.‘lll’,llx",.!'LIIjl. [

n,quod fit vericas

CCrlo inotiva
acnos. Sedpofito qudd eodem motivo mo-
verentur elicerent actutn Tque cértum ratiofie
mouvi, ed non tatione p1 nec “:u {Ima hocprin-
cipium in fiobis eft habir

155°Ct L;c.n\]lu. effentia-
Rt = oy Sy AU als 0
hu'a determinatiis; ad concurrenduin notinifi

amrevelationem; q Juod principium noi
eltint IA‘IV‘:LM

Pr&EMITTO Quinro, Dui
wec ibats Cerrittidings .
“.'-'1; 'r' i’w«ﬁc ;
ncce

&, Séin ,,.f,, ut modus c6 l.‘lL‘Hd‘ Etrlnr',u
hinc Haretici quamvis moverentui D/

lacioné fola, non haberent cert

LCial in-
i, & cum ad
li dhtece=
‘._‘(-):‘:. e l(L ln=

u:'cdc:]da jtidi=

bilem, & Im_u‘u. conditio

(h) 4




alicer ce Qtied
-alu, quo LB per {u-
v concurreret ad aflen-

quia i

falfum:

concutrere ad aflenfum
iego, qui clicio aGum fi-

cum concurtere, non eflem tunc prcaprik" cet-

tior, quam fiackumere natarali eam crederem.
Conditio. Ut aflenfus fic firmus per
quem {ciliceritaadhzreat chjecto, utabillo vel
nullo modo vel nonnifi difficulter dimoveri
P offit. Hanc Dolfrinam ;,-f’:.-r;'éf,t; impugnat Lugo :

IvpueNaT Primo.  Quod poflit dari affenfus
immediatus certus,licétnon appareat connexio
neceflaria, inter excrema,ut conftarin affenfu
fidei. Ergd apparet, non efle univerfalem
Conditionem, connexionem medii cum ebje-
cto.

ReseonpERT potelt.  Non pofle negari,
id ad aflen{um certum, neceflaria {ic con-
nexio motivi gum objeéo, five fit inter extre-
marealiter, five nonnifi ratione diftinéta: cum
.:'mpof’léhﬂ‘asﬁt.1ii7cnfus ecreus & non verus, ita,
utfi ficobje&tum verum ex {uppofitione, etiam
connexio ficneceflaria exfuppofitione.  Siau-
tem [ic impliciter verum, etiam CONnNexio erit
ihupliciterncccfﬂu-]a: (}11;]]15‘C\11-L[1'\“X1'0C.‘:f'up-
};o.f'ilionclci}-:timn inter Deidictionem & rem
dictam.

ImpucNAT Secundd,  Quia ad certitudi.
fiem, hon :'rj-q;‘.irizurquédaﬂ"cntlcns cognofcat
veré(uurh modum aflenticndi efle infallibilem.
Nam Beatus videns DEUM, habec adtum
omnino certiflimum, quamvis non habear
actum reflexum, fupra ipfammet vifionem &
fupr jodum Cill’a [Ci}-‘.}ﬂll.{iiﬂi‘;l”ibﬂcm.

‘Resronperipofler,  Quodhac Conditio
non fit neceffaria, ur a&u exercito cognofca-
tur, {ed fufficic utin actu fignaro id fiag, & co
modo, quo, fciens, {cit{e {cire, quamvis id non
faciat,inactuexeicito, Hocque
folum voluit Kenincks  Unde nec requirit in
allato Xcm}ﬂ:;,’{ltin acku exercito, nolcaturin-
£allibilicas fidei illius humanz.

ImrucnaT Leroo.Lugo.  Exemplum ad-
duttum, a Koninck prebare oppolitum: quia
{cilicetfequensre lexio, pro priotinatur® elici-
tmmacum fidei b nz, cumque {upcrnatu-
ralem; non pnﬁ’ct fa cercum, qui in ante
non {upponitur fuifle-certus : non porcft enim
selle cettus, qui intelleGum non certificar
defuoobjedo. Cujus ulterior ratioeft, quia
gadem forma, eodem mypdé vnita, non porr,-,{t
in pofteriori natura, dare novum cffeGtum for-

eftnecellet

Of

malem fubjeto.

Respronpery poflee.  Hum aum in (e
fuife certum, quia ante eam reflexionem ha-
buitiizpcm..u[:’JIi:.wrc-'-nLcui\;nru:xncﬁ certicu-
do: fequensque reflexio , non facercr aétum

Tra&atus 1.

in (e magis cercum, fa men habeytamy
lum, magis certum; adeum modumlc“gﬂ“
invenit demonftrationem 311‘@““":&11&&1
illam pro tali agnolcit, nifi polici 1'L‘HtxiunnL:
rcerce {ud reflexione nihil pliss ccrtimdln‘;sﬂﬁ'
étiva illi alkui rribuit, quam ante nop |
fed {c certificat de illa certitudine, quaejag
in attu, Quoincafu, duplex ccmmdgi:.:f
venit, certitudo {cilicet objeétiva nﬂfh,.k;.'
titudo de certitudine adls; hacpofieriom
venitareflexione, nonprior.

lEbU{ T

pr
j
1 by

Nibilgmip

Nox Satiseactt Primd.
Condiri.oncr. poflunt revocari commods
duas. Namprimapoteftrevocariad conney
nem objedti.  Tertla revocari potelt af,
mam m%‘n;.u fionem: Sienimnon ficipfi zl‘ténh!‘.
enti ini’allibjii_s, firmé ei non adharebiey f;f
femper cum formidine. uarea etiam o,
ditio non aliud habet, quam firmam adhyf;,
nem. s

Now Sarisracrr Secundo.  Quia fean]
illa Conditionullo modo ab eodem explicany
quid univerfaliter velit.
herericis illud eft particulaes & particilu
certicudinis exemplum.

e certitudine, quibuscunque tandem aflihw
communi.
bilem,velintelligicinfallibilitatem ex partess
je&ti, 8 fic revocabitur ad Connexionem
vetitate objecti, velincelligit infallibiliaeme
parte cognofcentis, & hac revocatur adf
mam adhzfionem, utrumque autem fimullu
prum formalifatinfallibilicatem,

Nox Satisracir Tertio,  Quiaquodhare
ci non accipiant Ecclefiam tanquam teguln
infallibilem, hoc ipfum non eft fimpliciterae
ceflarium ' faltem pofitive ur fupra dicebam:
quia DEQ credi poteft; eriam fine propofitian
Ecclefie, uc fivin privata revelatione. Rur‘i"':;
quod haretici eadem tegu'd ad veros & ad fik
{os articulos utantur, id etiam inftantiam br
bet: quia eadem motiva credibilitaris, defert
unt alicui ruftico ad credendum articulum i
rom, & falfum.  Ergo explicatioilla II!CJ?““
fallibilis utendi, non fatistacicr, propret Inflar
tiamallatam,

DIFFICULTAS |
An az[ﬁz.ym Fudes fit Ct’i'fyﬁmlﬁf £

Y pponuncomnesatlenfus Fideh efle certl
fimum s habertamen id fuas difficuleates

Pun&um Difficultats ¢

Diftinguizur quo fenft affenfis F il ﬁ‘
certiffimus? £

wust Primo.  Affen[ws f{!”' %W'
[ certiffimunts certizuding ﬂ&jff?f’“’"
Sroearur Primo.  Audotitate A(.illl'xé'
tiffimeé,inquit S. Pecrus, Jeiat domibi ] "“‘”!’5;;%

75
!

ICE

o

Qi'in omhes |

Nam quod addicé |
Hic autem quatiy |

Rutfis per iftum modam infil |

|




.

[fermontin.

Di{imzatid 11 03

i3

Dominum eum s & Chrifl fecir.  Secunda
PC[l'i 2. fiﬁl&(’)ﬁ'it‘ IllL"\l‘ [ ,I.,.f'i}:r;-'?l c f’.F'.’J‘,"fog( Hm
Auguftinus lib. € anfell. cap. io.
Facilisis dnbitarem me viv orey quAm 707 it effe ve-
pitatem , quam ai livi in corde. Balilius Lplfi
43 ad Greg, Nifl. /# [ublimioribiss dogm: a!_t/fm
poLrer f, J ’ffﬂ(i[}ﬁ?:fﬂf{ﬂ»’ff'/f"j.)!l:!«‘t)’..

DEE 'ffz ‘
Erin Plalm. 11§. Fides [upra vativid tles erho-
dos, animam ad affen|us rabens. Richardus 1. de
In.pt cap. 2. Quotqios inquit #eraciter Jrdeles
X, ,;,hf’mrc LerLing encmils s qlsim guod fide
wits s pli 1..1v: déapud Valent. u.lp . quait.
.1Ll.n 8.

viur Secundd, Quod habet eandem
dinem objectivam, -q_'.l.ﬂ't'l haber iple
US, eftex patte objecti certiflimum: quia
otelt effe majus, hoc

DE
Divina cettitudine niliil p
iplonon eflet Divina, fiill ‘m yretur major. Sed
ectivam quam ha-
em eft objeGum & moti-
yum formale aflenfiis fidei, quod motivam for:
maleallentiendi, & cfle veracis, iplimet DEO,
nempe qlif)d fic Veritas primas

fides haber certicudinem obj

bet DEUS: g i

Prosaror Tertio. Quo motivuin eft certi-
iis, eo alfenfuseft certior certitudine objectiva
defumittir enim illad motivo; & :L;l,'TlJ:_‘,iﬁ_i‘i;l u
fumuscertitudine phyficd, quam morali, magis
Meray shy ficisc {mephyhc d: quia etiam motiva
{untcertiora, Sed motivam fidei eft certiflim
guia Divinu. Etficut fubfiftentia Chrifti eft

{ubfiltentiaper fectiffima,quiaDivina,ira & mo-
tivim fidei eft panuh!ﬁimun qum. Diviium,

Dicexpud elt Secundo.  Now effe dé natura
is fidei, effe cér iffimnm ceriitiidine graduali,
prosaTur Primo.  Falfaelt haec Univerfalis :
[L inis actus fidei elt certiflimus certitudine
g betefle verahazc particula-
ris.  Aliquus adtusfidei non eft certiflimus cet-
titudine ﬂhlul]dll‘ Ergd ultetits eft verum,
tionelle de natura attis fidei effe certifimum
Sienim hzceffer, de na-
tura illius, omniacui conveniret.  Falfam au-
tem efle illam Ugiverfalem prolntur Tum
\!‘ll all l-\“ 15 “ ircan U 15 l [1L ll] rl\.l\‘ :mnol‘nl‘us
{funt &qualis intenlionis nhmu l]i‘-,‘

ar

i Ergo debe

certitudine graduali.

1

l% omnes

uImLLqm-, meritorii l.n:‘;u idem dicendum de
fide. Tumquiade facto experimur interdum
nos intenfits, intetdum minus intenfé moveri,
licér nutnerus gradualisdnobis taxari non pof-
fin ]\pbuu‘u.mlm. cotiverli ex hzreticis,
quod aliqua intenl¢ ceedant, alia non item, ob
J\(u.tlm ( aperandas difficultaces:  Tum quiz
nullum eft principiom determinativam ad
,"._‘lel.ll ratem grd idualis inteafionis: non enim
hoc eft ]_,Hlnul incelle@tis: quia etiam fuos
ackus naturales, non omnes ;l-qxr:llltcr intenflos
facic, i[l[(‘z‘.‘fnr-q\uc allentitug 11,;1nup|,5 qnm‘n
Conclufionibus.  Noh etiam imc;)rinci}-;mm
dererminativam, eftipfe Habirds fidei, quiaille
fehabet per modum potenua 3 {ole autem po-

tentiz, non funt principium detérminans
& ]u‘ﬂ*m intenfionem. Non
acquifitus nacuralis, et tale determinativam

mu1m:cL\lmuanann.thw hochabet. Ergoid
uhnldu)c[in ut in naturalibus, ita & in pre-
Mo

tiam habitus

{enti,in majorem .1H1::: ationem poten

citationem ab excrinleco; qua fioh elt ratio, cutt
femper fit 2qualis.

ProzAiur Secundd, Quia intenfio actus fi-
dei vel eft quid realiter diftinctum a fide; vel
honnifi ratione; utrumque autem probat, quod
non fit de narura actis fidei, efle cernflimum
certitudine ::;r.niu;:h. nain i incenfio et dilkin-
¢ta realicer; cum unus actus;
qui, finitis in infinitum 'l\t|l'\l‘:1 conjungi pof=
funt s alias effet infinite inten( actuid
lmlwcm)qu.u! finitisininhnitum actibus conve
nirepolfee.  Ergd non eft ¢ i

nonhabeat :ui'n‘,

Lus, titpore

certillimus ceruitii-
dine graduali; quiaaddibiliseftilli copiagradu-
wim : qm)hnnm,nlmLr;.!]:i.,.;mcn[l[iu.-mrHL'LL:i
actibus, non poteft elle unus actus cereiflimus:
qumunumxu-x non habeefibiidentificatos re-
aliceralios actus, nec aquivaletiam ad plures
ackiis.

ProBATUR
fion eft in omnil
actus

R EsBoNDERIS.

fidei,
Ergo nee

Tertio.  Habitus iple

us @que mcenlus,
4

a 1} CIES per nos

Ouull I
¢ontineatur il tno lnci ividuo. leu ctiam &
IO[’I‘TIJ.L'EH lisintenfio contineri potent in uno
’iﬂ‘tt.

ContRA:  Quando ioccuir',.‘p-'_‘f,i(:mcm‘.ri-
:ﬂ;ri totaminindividiio,aceipirti {pecies
dumquod natuta elt, & non fecundim di
nesindividuales.

Neque enim il tio indivis
dllx_‘l funt religua in\dindu:x, confequentet neé
rationes, qua conlequunrut individuationem
funtinunoactu, _T.lm.":w::n_‘.uom‘.-n:1@9,.1111::.\,
quod totaharuraadis fidei contineatur in no
llltli\u.tiﬂ fed negamus contineritotam intén-
llUII cm; \ JjuE AL\][llllil ]ildl\. JI‘HJ\[ XNES.

Hane Conclufionem tradit Jklli'i.{ll‘.,nu!n
nhqunmm.1r\ncll itmagnam hdems ina
non effe mulcum lumen, "

Dicenpum el Tertio
u:fg/jm; £x flm.[ ]n"mu,
[én aétam, qui de facto cers
ctum, in ifto j’éi;ffé, actus fidet, non eff affe
tffimus.  Pro hac Coenclufione [
Secund4d Secundz queft. 4.are. 8 '.Lsp;xu.mm
3 diftinét. 5. ate. 3. Albertus Mag gnusing. difps
1;_ art.17. D. Bonaventura dif '{. mck CJJLI]]J[‘[_L

L]J.”Z 4+ Richardus aer, =, quzlt. 1. Alenfis
u tid parce quaclt. 68. att . EcS. Thomas hic,

qualt. 4.are. 9. Ubit dem certio-
ictnuir_h.;nlw

} _ lorem ex parte
{ubjecti. Et entia cicatus affert. 2. docer
s . gy C i r o &
f;,.ag,w_mnm, S itiam ; IntelleGtum princi-
prorum, quodammodo effc habitus cerrio.
rés, qudm fiden

87 nomine af

lanr Cajet. in

clme

Prosa-




94

_ Prozatur PrimoConclufio Jmpoflibile eft af-

fenfum fidef ex parte {ubjeéi efle certiflimum s
& efler enim talis ut fupponitur, & non cffet;
quiaaflen(sille ex parte fubjedtiseft certiflimus,
quo ex paree {ubjedti non datur ceror, fed al-
{enfu fidei quocunque, ex parte {ubjedti, datur
certior. Quod ipfum probatur. Impofhibileeft
imL'ogn-'IL‘CrCAu&(urimtcmDci:lttcﬂm;u m,ut
non poflic magis adhuc & perfeétitis cognofci.
Ergo impoflible eft illam Audoritacem arte-
ftancem, itaex parte fubjedti cerrificare, urnon
poflitmagis: que enim ex parte fubjedti magis
penctrabitur, €0 ex parte f{ubjeéti, magis certi-
ficabit.

Propatur Secundd.  Illa cerritudo ex parte
fubjecti eft certiflima, qua cx parte {ubjeéti non
datur major,  Szd certitndine fidei ex parte
fubje&idaturmajor certicudo: quia cerritudo
quam haber DEUS ex codem motivo hoe elt
VCI‘il‘nt]Sprimﬁ?, dere revelata proccdemis, €x
parte fubjectieft major: quiaex parte fubjeéti
illa certitudo in DEO eft infinira, in credenti-
bus finira, hoc{ueiplo,quia ex parte fubjeficlt
Divina, ex parte fubjeéli eft certior: quzcun-
queenim perfectio Divina,cft identificata Dei-
tati, & ex ipfa identificatione perfectior eft.
Neque walet fi dicas. Aflenfum fidei ex parte
{ubje&i eflc certiffimum, comparandoad {ubje-
&tacreatanon ad increatum ;noninquam valet
quia Conclufio procedituniverfaliter, - Etfics
ut fi dicas creatan: {cientiam effe maximam,
bené arguereturquod non: quia [cientia Divi-
nacft major, ita & inprafenti.

Prosarur Tertio. Quia i ex parte fub-
jectiaffentus fideieflet certiflimus, effet ex cos
quod haberet motivum ccrtiﬂir:num. Sed ex
€0 qu&dhnhcat motiv.um ccrl:fﬂmmm, non fe-
quitur quodadhucefiet eertilimus,quod ipfim
probator., Tum quia,qua fe tenent ex parte
objecti, non debent confundi cum iis, que
fc tenent ex parte fubjedti.  Erge nee
principia, qu® cx parte objeéti reddunt affen-
fum certifimum , confundi debent cum prin-
Cipiis , qUE €x parte fubjecti, reddunc aflen
fum certiffimum; preecipue cam poflicefle per
omnes aliquid ex parte objedti certiffimum,
non tamen ex parce fubjedi. Tum quia,
fubfiftentia Chrifti, quamvis fit infinita, non
tamen facit modoinfinitd fubfiftere Humanitza-
tem Chrilti. Ergo etiam poteric effe moti-
vumex parte objedti certiflimum, & nen hoe
ipfo, facece ex parte {ubjecticertiflimum affen-
{um. Tum quia, univerfaliter obje&tum non
communicat{uas pcrf_c&ionf:s fubjecto omnes,
(i modus communicandirfon fit zqualis, 1pfiob-
jeto ; cum ratione modi communicandi, fe
communicetobjeétum, fubjecto s quze commu-
nicatio interalia, hic ftat, in perceptione obje-
&i, quanon poteltellefemper 2qualis.

Perhoctamen non Negoy affenfum illum ef-

Tra&arus 1.

fe inhoc fenfu cetciffimum certirudiy
fubjectiva, fifcilicer comparecur cypy Certy,
dinibus naturalibus, quas credens Pgriﬁs\t[‘;[\l:
deferere quam fidem, ubi eric ccl'[iilldg{:ﬁ
£liva maxima,non quidem petibilis gy cﬂml
one ipfa penetcationis, & aliis 1enemibu5[n..\ |
paite fubjedi, fed petibilis & conditione st
objedti, licét fubjecto, relucentis & 4
ab codem.

Punctum Difficultass )

Comparatur cevtitudo Fidei tum alis (y
titudinibng, -
}:,!:T'ltlit‘](} ﬁdei comparagé ad alias eery

_dinesverbi gratid Metaphyficam,

Expricatur,  Si deferendum efleg pet i
poflibile motivum Metaphyficum, &b quodd
fetconerarium fidei, potitss illud vellendse
re, qu?mj motivum fidei: que {uppolitiod]
impolflibilis: impoflibile enins eft, effe dusy
titates pugnantes. Ne tatgn diCMllrchfuP.
pofitio tollens fe iplam, de qua univetfiie |
praceralibi dicta, pono hiccontroverfunal
quam habui de hae materia, cum Collegamy
Vire pracellentis ingenii Patre ALBERT(
ZERONSKI.

Suerono Primd.  Categotiam impoffbl
Supremum genuserit impofiibile; dividituri
impoflibile abfoluté & impoffibile ex fiappet
tione. Impoflibile abfolute dividicur inimyl
fibile, Mcraphyficé, phyfice & largius inimp|
fibile moraliter. Impollibile autem ex fupp
fitione, dividitur inimpoffibileex fuppofiton
tollente feipfam, feu ut vocac Durandus inin
peilibile incompoflibile, & in impoffibile
{uppofitione, non tollente feipfam, feu inir
posfibile composfibile.

Surrono Secundd. Tam imposfibile i
composfibile, feu ex fappoficione imposhibil
tollente feipfam procedens, quim impostbl
ex {uppofitione non tollentelfeipfam, feuimp
fibile composfibile,implicare contradictionen
& quiadifficultas oritur de fuppofitione impe:
fibilinon tollente feipfam,quodilia etiaminve:
vat duo contradictoria inre ipfa. v

Ratioelt. Tum quia fi fuppofitioimp®
fibilis, nentollens feipfam, non involverct nug
contradiétoria in re ipfa.  Ergo Petruspot
eflenon{nbftantia. Sequelaprobaturs Hms!\
femel fequitur fupremum genus Categoriad
cuiinferiorinon convenire,ut poteft non &
venire infuppofitione impesfibili non rolent
{eipfam, poterit & alteriinferiorinonconvert
{uprerum genus, quod eft (nbftantia, adeoge |
necconvenire Pecro. Tum quiadc(uppﬂ'iw‘
ne imposfibili non tollente fcipfam, vel por®
pr.’a’dical‘i,quf}d(iiirnposfil)ilis,vcilloan" ‘\

|
1
|

€ magn! |

e iy

PPt

Sinon poteft. Ergd anferear ot ré_iﬂ‘”,‘“
ficandz pradicationis, quiaillaftacin idenditk

5 e & I
te proportionata pradicat cumiubjeffﬂ;”‘t'l’l;
1




[1|t lop
alire:
culin
2 Mg

RT0

mnine

otelh

et |
i3
i

(i

Di{f‘)utado 111

rum ex dialeticis, gua ratio anteretur, l1non
- hil ol oSy el -1

oflet pm.::.h'c;m i[]:pulmmc_. de t‘l!}ninn.mom_
impoffibilinon rollente feipfam , cumenim 1m-
M ( i 2 a1 <
roli]bz!c,ct\ [uppofitione nontollenteleiplam,

fit fubjeltum, quodal ‘-‘Lul".u.lL.',punpnﬂiuslj.a

tem importar, quare ergode eo fubjecto dici

trs 'I'l-ﬁ'nEVOJL‘[JI.'C[[iC.".L'llETlpDﬂibll!C,.ll'l quo ta-
men {tat, tota ratcio i‘;mdicmufi. Siautemdé
fiuppolitione impos(ibili non tollente feipfam,
I oteltp zedicari, quod ii';nnpusiiln]is,porc[.}cl;ti
jam & definicio imposfibilis petita exlinea Dici
le ilapredicari,ob identitatem definitionis &
Bz i i p[‘-t\:i} pradicari definitio impol-

petita ex linea Dici,potelt ;n‘?ﬁ('i'-c.u?.i,
guod involvat dus contradictoria ¢ hzc enim
elt definitio imposfibilis 5 inlinca Digi. Tum
quianulla fuppofitio immutat naturas 1‘('.}11:11 3
inrentiones enim non auferunts nec addunt
predicataprimo inrentionali qualeelt Lf‘..ﬁj(:d‘i-
va poshibilitas velimposhbilitas. Hineli inde-
'i,vci'l;ic:{'itn‘ :

iibilis

a fuppolitione ¢ft imposfibile inre,
a’t'mmpoiuimpp:d]tzuuc,:ricm'llvoshbifc quo-
m]nm. : :

Restonperur. Imposhbile ablolure in-
cludit contradi¢tionem przdicatorum 111(Ir}r}-
ditionato Concedosimposhibile vero ablolute
posiibile vero condition involvit contk:
am inabloluro quam in

c

aic_ﬂwm:L!r;t'.ii(;;lul'uln
Conditionato.  Nego. i .
ConTrA. Tum quia Conceffo hoc, quod
imposfibile ex fuppolitione non involvat pro
ftatu conditionato , duo ¢ontradictoria; fed in
{enfu abfeluro , habetur intentum aliis verbis,
nempeiiire; involvidao contradictoria: ;111:'53-
] 1 chim & in re yin prafenti, verbis diffe-
Tumquia{i concedatut,quod imposfi-
bile abloluce, involvat duo contraditorias non
autem impofiibile C_\'ih-r)puﬁ[mnc : redirer pa-
ritas & argumentajam facta.  Quodfidicatur
non in Utroque ftatu involvi hanc contradi-
Ctionem s nilulerit contra intentum argumen-
ti noftri.

runt.

Nam nos volumus in fe convenire
¢dicata contradictoriay non autemqudd
eiconyenianttam inftatuabloluto, quam con-
ditfonato,

DicEs. @;mdo dico, fiLeo eflethomo
ellecdilcurfivus,fenfuselt,fi posfibile effer Leo-
nem effe hominem posiibile quogque éffer efe il-
lum rationalem.  Sicutavtem ex conditiona-
entia & caufaillius condition , nonl
ponitur res ablolute in efle exiftentiz, fed ablo-
luté eft non exiftens, ita ex conditionata poshi-
bilicaterel, & caufla |i1kL1~puaiib\hi‘ntiss cotidi-
tionata, non ponitut resabfolute posfibilis, fed
manet im}':-\:,[i'l.‘i? X,

auo pr

REsSPONDETUR.

Si mangt resimposhibilis
ablolute.

Ergo 1n fe involver dite contradi-
¢tioria, qui medius terminus noftrum intenrum
pmb&t. Sienim Conditio mhi]POmtm rebus,

nec ponet poffibilitatem in re, Jirg('\)IEa]j<}L1|d

-

\ﬂ'.

)
elt impoflibile inre; pofica conditione poslibi
]l‘[ﬂ.USilLH](.‘tinl'(':‘li'l'lpusfjllw!!c‘ ELgf;dc;Jla\f'
rificantur duo contradictoria.

Sutrono Tertio. Regulam dignofcendi
qué‘)d aliqud fuppolicfo fic nnpo:fﬁv is incoms=
posiibilis , feu tollens feiplam, hancefle,f1 quod
'-.z:mpm'.\:a_['Eiamzlr.le(: niu:__m formaliter , imme=
diate,& perlocumintrinfecu negat,que aurem
non tollit feipfam, nenidem quodafiitmarur,
formaliter & munedmcéncg‘;‘.t,iicé[ ut dixi ne-
inte.

Ratre. Tum gquianullaelt oltenfibilis {up-
pofitio impoflibilis fine dabitatione , tollens{e-
iplam, qua id nonhabear, & omnishochabet,
femperque , ut oftender Indudtio.  Ergo per
regulas definitionis pm:’cdfriflJ regula, Ercer-
te hac [uppofitio, {1 per imposfibile Leo ellet
homo, non efletanimal rationale, eft fuppofi-
tioimposlibilis tollens feipfam. Nam afhirmato
definito, negarur definitio, qua tamen formas
liter & iminediate,perloc umgquentrinfecum,
habet fe ad definicum.  Hzc avtem: Si Leo
per imposfibile effer homo , nendurm effer di-
onus; qui l}lyc.icr&,r'{'g.at quzcunqueanimalia,
cit fuppofitio impos{ibilis, non tollens leipfam:
quianon{equiturad Leohominem , formalicer
& immediace, regimen animaliom, ITrem hac:
Silapis effetanimal, non effet rationalis, eft fup
pofitio imposfibilis : imposfibile cnim eft lapi-
dem efle animal , nontamen tollens feiplam:
quia adefle animalis; nen {equitur formalirer
immediate; & perlocumintrinfeenm rationali-
tas.  ['um quia (i fuppofitio imposfibilis dus
contradicteria immediate & formaliter invol-
vateltinutilis;finon involvat eft utili
né pradi

Erod be-
dictd modo explicatur: quia tohféxpli-
catio illius ad hoc tendit, utfit ad arguendum,
illa fuppofitio utilis. Ancecedens quoad pri-
mam partem probatut.  Si poflet {uppofio
nontollens feipfam aflirmare, & idem imme-
diate negare s &qué involveret duo conrradi-
oriaiplamet fuppofitione ftaruque illo inten-
tionali, atqueinvolvitin ftatu phyfico & abfo-
luto: procederetenim de eodem,peridem,ra-
tioneejuldem. Siiniplaetiamluppofitione fors
mata, involvitduo contradictoria, Ergo nulla
veritas habebitur: quia duo contradiftoria ve-
rificariimposfibile. EEIlcmLl[‘;;{ul‘n(.‘l"lf!]i‘fl:qliud
multum probat nih;lyrnlmt; ita & veritas
duorum contradioriorum eft mulra veritas s
_ « Ergo ficutefle,quod eft non el
fe, nuilum eft effe; itaveritasaffirmacionis ejufe
dem; & veritas negationis ejuldem,eft nu%[.e'vc—
ritas. Antecedensidem quoad fecundam pats
tem probatur; quiadi nonidem quod fermali
ter negatut,tormalicer affirmerur,non erit cof-
tradictio in fuppofitione, finon erit contradi-
&io infuppofitione , poreric 2fle veritas, i veri=
tas ,ergo & unlitas ad {cientias, teramgque for=
malitatesinternofcendas, Tumquia fi fpecta-

recur

adeoquenul




96
retur hatura hujus quod eft rollere feiplum,
videndum eft, quis posfit formari conceptus ,
tollentis feiplum. Inimaginabile eft,quod tol-
latfeipfumaliquid, nifi quod inlinea effe fir, fic-
ut elle & non effe 5 tumqueineelligitur tollere
feipfum, effe, quandoinfuoefle, includit & in-
ambicnon efle: inlineaautem dici, qua verfa-
turinter exrrema Noz & Jtznon apparet, qui I7a
tollat feipfum : nifiin e, habeat Noz.  Tollen-

is ergo leiplum eritifte concepruss quodin ef-
{e, quod eft, dicicnonefle, & in Iz dicit Nom.
Hince contra conceptus non tollentis feipfum
contra conceptus non tollentis feipium eft,
quod in fuocflenondicitnonefle, &in fuo Jza
nen dicit Noz. Ergo & (uppofitioimposfibilis
non tollens {eipfam,illa crit,quain fuo efle,non
dicitnon efle,8z infuolzznon dicitiVez.Sed fup-
pofitio imposlibilis non tollens {eipfam, cafola
non dicit in fuo efle,inclufum non Effe, & infuo
Jranon inclufum New, qua id non affirmar for-
maliter & immediate , quod negat formaliter
& immediat¢. Sienimnonformaliter & im-
mediat ¢ hocpeget, nonerit contradiétioratio-
nc cjuldem , decodem, peridem , adeoquenec
fublatio {uiipfius,

Dices. Primd Suppofitionem impoffibi-
lem rollentem {eipfam,in hoeftate, qued Con-
ditiorepugnetilli predicatoaut concepribilita-
ti, quz objecto alicuifub conditione tribuitur,
quod multis modis contingere poteft, U:fi
effectus formalis negetur caufe formali, vel et
fectus virtualis caufz virtuali, vel duo aliquain-
tet {e connexa feparentur.  Ponuntur exem-
pla: SiLeoeflet homo , non cflerrationalis, fi
Leo effet homo,non effet rifibilis, SiPerrus ef-
{fet Leo ,non eflethomo.

ResronpETuR. Negando renere hancre-
gulam in quantﬁm fe opponit noftrz. Ratjo.
Tum quia hzc regulanon convenitfoli ; con-
venit cnim etiam {uppofitioni non tollentife-
ipfam: quia hac fuppofitio, fi posfibile eflet,
Leonemefle hominem , poffibile quoque ef-
{er, effe illum rationalem : non eft tollens fe-
ipfam. Lbi ol:]cihzm cui pradiéta ratio tri-
buitur eltLeo, conditiofub qua tribuitur,cft, efe
{fchominem; hocquod cribuitur, eft, effera-
tionalem, & ramen indubié huic objeéto quod
eft Leo, repugnatefic rationalem. Tumquia
hocquod eft tribui prazdicatum repugnans non
fatis liquerquid velic: quiaiftarepugnantiavel
eftcomparate adid cui tribuitur illud pradica-
tum, & ficilla propofitio, {i Leo efler homo,
non efler rationalis, non erit tollens feipfam:
quia negatie rationalitatis, non repugnat Leo-
ni,qui Leo, eft dictum objectum. Vel ifta repu-
gnantia qUa non deber repeririin .’uppc:ﬁn‘o.
nenentollente feipfam, eft comparate adCon-
ditienem , tunc hac propofitio : St Pecrus ef-
{er Leo non efler homo, non erit rollens fei-
pfam,cujus oppofitum voluitarguens, quia Ne-

Tra&atus |

gatio hominis non repugnat
Conditie hic &:ﬂ:,e:ﬁ”r:Lcenis.‘j‘umqma ol
oltendi: pofito, quod hac nﬂllraf‘ﬂ!cx‘\.li*rﬁ
teneat,per quid differat hec alrer, Nﬂlniiﬂ':
_quodin fuppolitione non tollenge fciphm‘;f..
“debear effe repugnantia, eft diccrc,qmdnm
debeat efle contradictio, qUE ratiope enfdm
formalis, debet efle. i
Quod attinet ad illa exempla, Primygg
xemplum cltlegitimum fednon cxea,qu&dw:
getur efteétus formalis de caufa tormali, [;d
quia id affirmatur formaliter, I'L(iga[llffﬂ:‘l;g.
liter & immediaté. Nam cim mhilﬁ[m;gl.s
formale & immediatum quim deﬁnizumé;
definitio, & tamen hic affirmaco definito g
cfthomo,negatur rationale, quodeft d:Em’zi'
vum. Imd dico effetum formalem poffene.
garide caufaformali rigorosé loquendo, Nig
dealbarionigcaufa formalis eft albedo, necey,
fa ejus formalis eft fubje@um capax, &tame
finon ficfubje&tum capax, non dabsturefffy
formalis: nec enim albedii: dealbabitur s

Leoni, & tany

gelus, denominabiturquealbus. Tteminrige, |

loquendo effe@us formalis rationalitaris, g |

clt homo, fed confliturum fen Compofitan,

quod tamen componit, etiam id, quodnond |
caufa formalis, fed materialis verbigratidu. |
malitas. Unde ctiam effeéus formalis albedi |

pofizin pgriete , non eft paries albus igorug
loquendo, fed dealbatio , hoceft denomini
confequensipfum illad Compofitum Accidn
tale. Sedhocad prafens non facit: nequeenin
hicmenseft,difcurrere de effectu formali.
Secundum Exempluns. Nego continere oy
pofitionem tollentem (cipfam : Non rardenin
hanc fuppofitionem audimus & admitsimus
Si perimposfibilehomo effer rationalis, &na
eflecrifibilis. Majoritem eft connexio inhe-
mine, animalitatis cumrationalitate, tanquan
partis effentialis,quam cum pasfione, & wm
admirtitur hac fuppoficio: fi per impostibilelt-
trus effe animal & non eflet rarionalis,
Tertium etiam Exemplum non plene l’atisfaci_l
quia admictuntur fimiles; verbigrapd. Sipol
fibile eflet Leonem effe Petrum, posfibile quo-
que elfet effe illum rationalem ; Petrusquein
diéta fuppofitione fumitur nonnifipro fo[gu}
dividuanone. Undefenfuseft : fihzcindivi
duatio: Perrus, non eflfechomo, (ed Leo, fon
eflec animalracionale, quod magistenet diﬂ:’{l-
guendo Petreiratem formalicer ex naturirel;
abefle hominis. Sed politoctiam, q”ﬂd‘d‘d?
{uppofirio tolleret feipfam ; ajo non €x coldld-
fe,quiaintet e connexa {eparantur : namctiad
in {uppoficione non tollonce feipfam talislcpz
tatio contingir,ut (i dicam : i perimpoﬂibi[ﬂh‘
pis efferrationalis,non tamenanimal. 3
Dices Secundo.  Ubi funt duo contrads
&oriafive mediaté five immediaté, ibinod

veritas.  Sedmoshoc admittimus: E’i;’::g




edik

filils
inatiy

ciden:
cnin

e [upr
enim
mus,
¢ 0on
fihe-
A
amea
lePe-

facit
ipol
quor
1e it
lain-
divis

non

Diﬁmtatio IIl g7

otefteffetunc V'Cl"i[.ls,qutid tamen falfum cl“r:
Namin hac 1uppoﬁtio1]c, fileo cﬂ_cr lmmo_,(:‘{-
(et rationalis, eft veritas; inhac vero tollente fe-
ipfam,fi Leo eflet homonon cifer racionalis eft
falfitas. -

REesronnErur, Imprimis. Hocargumen-
tum nos non petere, quia nihlil agimus de me-
diata contradiione, fed de contradiftione in
te. Dire&te ramen Refpondetur; ubi funtduo
contradictoriamediaté,non pofle elfeillic veri-
tareim al}bhitgfﬂ,poé‘ibt tamen efle conditiona-
ram. Nonpoteltefle abfoluta veritas,hzc enim
eltveritas in re 3 dictumaurem, inre, efleillic
duo contradi&oria; poreft tamen clle cmui_itio-
nata veritas: quianon affirmatur illic & fimul
negatur Conditio, adeoque non eft inilla con-
tradiftio: neque enim quandodico. Si Leo
eflethomo , eflet rationalis, affirmando eflc
].omjnis.,negocﬁ‘chotmniﬁ, lnidupru;idirii
dicas: Ub1funt duo contradictoriafive media-
tefiveimmediate, co refpectu quo lunccontra
ditoria,non pofle AT vericatem , {ecus eo re-
{peétu, quonon {untcontradicteria.

Dices Terrio Ponamus, quod infinitumCa-
ngul‘L’m.}tiLum\'c‘!‘b!E_F}l'atl.liE]'Ip{l:E(.'t,r_!l.”m\[l in
hac propofitione : Non datur infinitum (_f.l;c
gﬂl'l.’n]-l[lt_l.]”]) non []]'.lf-_ terminiimmedadialc N
formalicer congradictorii; tamen co ipfo propo-
firio eflecfalfa; quiacontinet terminos contra-
dictoriesimmediate.

REspoNDETUR. Fortasfis attendendo ad
hoc, quod {upponatur infinitum Categorema-
zicummelic(nrc,nundebuili&cporipropui‘wuo;
non darur infinicum Categorematicum : oppo-
fitum enim hic intenditur.  Sed datur infini-
twm Categorematicum, nifi forte mentem non
penctremarguentis, Sed quidquidfirdehoc:
Concedo quod ad imposfibilicatem , {ufficiac
mediaté involvere contraditionem, nce de
hochic difputatur: Sedan ficfuppofitio impof-
fibilis non tollens feipfam, qua licécin re contis
neat duo conrradi¢toria, non tamen immedia-
tehocnegar, quodaliaaffirmat , & de hoceft
quaftio. Deniquectiamin oftenfione impli-
cantiz, quod implicet infinitum Categorema-
ticum tahs eft proc effus , & effet infinicum &
non effetinfinicum,que cftimmediata contra-
di&tio,ad quam quecunqueali¢ revocantur,vir-
tuteque illius robur habent.

Dices Quarto.  Hac fuppoficio eft tollens
feipfamadecoquefal(a: Si Leo effethomo, non
ellec difcurfivus; vel non eflerrifibilis , etiamf
non contineat predicata immediate contradi-
ttoria; quod autemhac fifuppofitioimposfibi-
lis collens feipfam probatursquia non eflecratio,
Curtabisuna propeﬁtiu {ub conditione impu{'_
fibilificfalfa, alteranon, nifi quod una ficinfnp-
politione tollonte,algéra non rollente feipfam.

Respoxperur. Dodrina hzc affumic,
quod illz {uppolitiones fint tollentes feipfas,

qua funtfallz. Undefu; I‘nnim!_'h:l‘cf Major.
OmImI‘uppoﬁriotul]ca*s {eipfam, eft falia,qua
Major non tenet. Non repu enim dari
1}1}15:r:|1[i0115n1nontoHcmc-nlimpi 1,8 tamen
fal{um,tollere etiam (cipfum & efle faifum, non
{ontrationes , qua fe ex definitivis |
confequantur.  Primum Exemplum eft legiti-
mum , qzsh;nﬂ‘ir:n:lnlt' difcurfivoieurationali,
in iplomet definiro quod eft homo , negatur
idem rationale feu difcurfivum. Secundum
autem exemplum eriam {upra negatum cft,
quod fit legitimum. Quodfi quaras qua {ic
rcg‘uf:‘ taxandis quznam fuppofitio fitnon tol-
lens [eipfam; & tamen talfa vel vera, id fﬂpcétﬂn»
dum erit cx nexuvel disnexu pradicati cum
fubje&o.

pradicatis

Dices Quinto. Propofitio hypothetica
velConditionalis eft tota vera, ac indivifibili-
Ergo& in fuppoficione non rollente {ci-

am,cft toraac indivifibilitervera , quomodo,
autem poteftefle vera, fi continet duo contra-
dictoria.

Resronpertur. Hypotheticam effetoram
veram, (addovel falfam ) ex fuppofitione, fed
{fed noneltnecefle ,criam inre efle veram. Eft-
quein imaginabile pofita veritate hujus condi-
tionat, fi Leo effet homo,effet animal rationa-
le. Nonimplicarcnre, efle Leonem animal
rationale. Stautem implicat; qua reflar qua-
ftio,ciim hociolim4 nobis di¢tum fit.

Apno imprimis.Si infuppofitione nonidem
formaliter & immediaté verbi gratianegetur,
quod affirmabatur, non fore contradi@ionem,
quiahxc deberefferationeejufdem.. Si autem
verbi gratid afitmerur de Perro rationalitss,
negeturtifibilitas, erit in re contradiGio: guia
rifibile,inre, eftipfumragionale : hinc Ncé{no
rifibili , negatur in re rationale : mediatum
enim & immediatum, non haberur in rei exi-
ftentia ; infundabiturque coniradicio inillo,
& eflet homo realiter, & non eller homo rea-
liter. Deinderevoco, quod fcilicet inomni
{uppofitione non tollente (ci}:fnm._ﬁrpponarur
femper vera aliqua, verbigratia, i perimpoffi-
bile Leo effethomo, effet animal rationale, {up-
pnmclmnc,Ommsh:)mo cft animal rarional&;,
hancquedodtrinam ﬁlppouit trequentitisPercz
ex Aureolo.

Surroro Quartd, Actum hunc :Vellem po-
tius deferere motivum Metaphyficum , quam
motivum fidei, non poﬁ'c explicari periplum
prafens: Volo,

R artohujus fuppofiti ex S, Thoma tradita
de PaenicéntiaD. 1. M. 81,

Suppono Quintd.  Aftum pradiftum vel-
lcn} potius chlcrm;(: motivum Metaphyficum,
quam motivum fidei,non pofle effe, nec dici,
aftum abfolutum ex parte a@tis; fed effe illum
conditionatum ctiam ex parteactis.

(i)

R A~




08

RaTro. TumgquiaTota Schola Thomiftica
& Neltrain hoc concordant, qu(‘)d actus con-
ditionatus ex parrcaﬂﬁs,ﬁ:pcncs Vellewn v?rbi
gratia , 8&atus abfolutus ex parreadtis, fitin
Polo. Hincquando penitur i Thomiftis exem-
plum actiis abfoluti ex parte aétiis,conditiona-
ti ex parte objecti, fic formatur » Volo ut fi Pe-
trus mercipexericconvertatur, inquonoscum
illis concordamus ; necunquain obycimus illis,
quodillea&usronfirabfolutus ex parte actus.
Nos autem confencientibus etiam Thomiftis,
a&um conditionatum ex parre atls, exprimi-
mus; per Vellem, exquo fic formatur Argu-
mentum. Vel poteft voluntas elicere attum
conditionatum ex parte a&fis velnon poteft.
Sinon poteft. Ergo nennifi pradetermina-
tio datur : datur enim Volo nonnifi, ablolu-
tum, Thomifticum,conditionatumautem ex
parte objei. Si poteft clicere Voluntas actum
conditionatum etiam ex parte actiis, non often-
deturillorum condiftinétio, nifi quodactus ab-
folutus ex parteactas fetin Folo : uterque e-
nim habebir éxiftentiam s uterque verfabicur
circa conditionem, & quacunque alia diftin-
&io adferctur, ¢a nan (e tencbica parte actlis,
de quo hic quaritur, fed ex aliis pradi.camen-
tis. Ergo cum pradictusatus non fitexprimi-
bilis per Volo : hoc ipfo non erit abfolutus ex
parteaétas, Tumquiaactus ﬁgmﬁcabahs non-
nifi per Vellem , & eflec ablolutus ex parte
adlsucfupponitur , &nonecflerabfolutus ex
parte attils, quia quzcungue ragio communis

L}

Tractatus 1.

Dices. Aulores Clasﬁcos;,hunc;&u v
lem non peccafle appellare abloluryp B
actus. Ergo & dictusactus S
parteactus,

ResronpETur. Claflicos illog logu
reftritione: dicuntque illum adyy ufdu?:
nosalids diximus: effe ablbimumfuor:}gi ﬁ.
parte actus, hoc eft exiftentem . i eo,:cx
conditionaté exiftit,ur videre CrifatrendciP
ad argumenta, quz ut folvant, did muf
ficionem affumunt.  Sed nen dogeng [i’icicw
pofito quod poffine elici actus 4 volunta ?
iam Conditionati ex parte actus, & quidey :
ftinétiad a&ibus abfolutis ex parte adtug ;“
dicunt inquam, actum Vellem nonpcccg’(re.;?_
fe abfolutum ex parte actus: hac eftippy,

> Crit abfofyy,

tendendi & verfandi,nullam habere Cod,
o |

nem a parteactus,

de quafolo, efthica
{tio. i e

Applicantur fuppofita ad prafens,

AsseroPrimo.  Tusposfibile effe  us s i)
i

evidens Metaphyficé , & tamen [it contrag

fidei.

Rarro. Quia imposfibile eft verificatids I

contradictorias hac aurem tuac verificnm
nam in quancum eft aliquid revelatum , etV
rum : DEUS enim nec falli nec fallereys:
eft; in quantim autem eriamoppoficumds
evidens Metaphyfice , {upponitur effeVers,
& clt Verum: quia evidentia Metaphylc,
non potefteflenifiVera; oppofitatamen utd:

aflignabitur aés abloluti ex parce actiis, ejus- xi,feucontradi&orium dictans, Ergotuncyer
que exprimibilitas, eaoftender, a&um , non- ficarenturduo contradictoria.

nifi per Vellem verbigraridfignificabilem,non
elfe abfolutum ex parte adtds : qua ratio per
nos, eft rendentia ex parte actus , nolld condi-
tione affedta, & exprimibilis per verbum de
prafentiindicativi : ipfumque Ly Indicativi,
ejusque definitio viderur hoc fignificare: que
enim abloluta funt, indicari poflunc. Rursus
omnes apprehendimus abfolutam volitionem
fignificart per Volo , quod ipfum probatur
Actus abfolurusex parreactus, et actusexpri-
mibilis abfolute , exprimibilitas enim illa , fe-
quitur conditionem objeétivam aftus. Sed
nuHus acus nifi actus Voelo, eft exprimibilis
abfolaté. * Ergo nullus actus nifi actusVolo,
eft altusabfolutus ex partealtus. Minorem
oftendit prater dita, Indutios Ly enim fci-
rem,ambularem;appererem, communisappre-
henfio docet,non importare cfle abfolutumex
parce actus.

Tum quia iftud Vellem , perfe eft quid
commune & actibus abfolucis ex parte adtus, &
actibus etiam conditionatis ex parte actus; da
ergo per quiddiftinguantur in eoipfo,quod fe
teneatex parte actus : & quodcunque oftende-
ris, illud probabir, qu@d actus ablolutusex par-
te actus, nondebeat per Vellemexprimi,

Assera Secundo. Pafits quid per impafib
oppofitumfidei dictaret Metaphy/ica,deberetefth
mo refolutus(wh conditione, ad potins feqntndn
motivum fidei.

R Arto quia motivum fidei, clt nobilius&ir

finice certitudinis; Metaphyfica aurem verit, |
pay

clt Creata & infinica.
Assero Tercio. Hunc altums. Sk altermyin
Jaciendum faret poriis affentirer motivofideigun
Mesaphyfics, effe actnm eriam ex parrm’i‘:i:cm‘x-
tianatunz,

Ratio. Quia efta&us, nonnifi per Vellen
exprimibilis : exprimibilitas auzem talis, nout
actum conditionatum, etiaim X paree actus.Ex
quibus. s

INFERES : Certiorem effe fidem,evidetté
Metaphyfica , quia motivum fidei o dictunt;
elt certius.  Sedinfuper

(J\L']:EI{ES Primo. 4»
allufctentie infufa?

Assero Primo.
[éie quaper [¢ excedit viresparvr o ofe “)"""Tf::
!#?/J‘AH,’?"Z!-Nl!!iﬂf,&’Ejé’ﬁi"ﬂﬂ‘,{lfdﬁﬂmﬁd""E&ﬂ :
tum Turriani Secunda ScaTundzdlfp-4l-d“ i
Contra Amicum,Granadum & ex patte gonttd
Lugonem. R

Alum ﬁimfi‘einﬁﬁéff’ﬁ' !

affenfos fides it et




Tum quia certi
micur ex certicudine morivis

K aTio,
{einfufz, non elt motivum Zque cerit
Scientiainfula, ql:.i Scientiaclt,de
:"_"-il'l ) pet €4 wfam, (-n;__:ni'.io autem per ca
.ml.xﬁ £QUECCITA , 4C COZNITIOPCL IC
rinfecum, quiell Veri L.zﬂpun-a qus lu“Ll}uln,
1XC mc ‘]'[]:‘E.ll-.'\ ‘” ’1'1 [Il'lfl\.f-\ " ]L!CJU D,

ycumex-

I'um qua nullum motivum (,‘lh-llllﬂ‘l,L[T com-
l‘.ﬂ“i'l']t(ll'nJD-‘[I\'U;']\‘I'L"HU. Tum quia qua-
cunque ratione equabuntur, ’!‘k]llﬁnl.:‘;l”xllull
peeeturab zqualitate motivi.  Erg >0 non often-
deturcerticndo :L‘quu?:xnlm:;'ln';l.
DrcesPrimo Cum Lugone.

r Noneft ra-
2
tusfcientiz per fe infulz, non fic xque
cetrus, fi feiendia infula ficcalis,ur non im.l[ui!\)
nmdnh-uucdwlhduh]m vel formidare, ctiam
eximperio voluntatis,
Responperur. Cer l’ltlm"" m
eficpenfandam ex defeétu formidinis, fed ex
excellentiamotivg. Qu;ungu \M etiam,moti-
vum fidei,quantum ex vimorivi, non admittit
ullam formidinem,fed nonnifi ratione plica-
tiomis illius motivi.

tio,Curs

hivamnon

D1ces Secundo cum Amico
fufa fupernaturalisefta DEO ;1

lari, 1( Juanon minus implicat i
(lLiAl'llIll.p.LC .[m.‘.du.shdt."i fallat.
Conceflohoc.

Scientia in-

Nego certi-
tudinem o bye ctivamnon effe m ajoremin fide:
quia hzc non {pcétatur penes prazcifamexclu
fionem l';x]fi, fed penes excellentiam ipfiusmet
motivi, mod unq.'CCu!m tendi falfi, quiin Ve.-

R ESPONDETUR.

ricat |m*.-_a,.ior.i_rg eltnobilior. Necvidetur
probabile , quod fi DEUS concutfu fuper-
naturali concurreret cum P ciro ad creden-
dum Joanni, quod ille aflenfus, fic 2qua-
lis certicudine objedtiva, ipfi A&ui Fidei
Divinz,

Dices Tertio cameodem. Ad ucrumque
aftuin concurrit Auéoritas Dei, licetad atum
fidelimmediate, ur motivum formale:ad atum
autem {cientizz infufz nonnifi mediate: nam
hoc ipfo quud ad illam DEUS concurrit ut
Caula par wulLris,in[crpunir fuam Auéorita-
tem, ne tali actui poffit falfum fubefle &z nefal-
firas tribuatur Dea, utr Caufez particulari.

Responpezur. Eo cafu interponere Defi fuam
Auétoriratem non per modum motivi, fed per
modum principii pmdue"tl\n. Stautemnon in-
terponirivam Audtoritatem per modum moti-
\'i‘ hociplo non habebitur 2qualis Veritas ob-

tiva ElULliL\lllI nuramotivo.
Negue valer quoddicit.  Ideo motivum{ci-
entik perfeit ‘i ¢

mvis fit certumsfundare
et incelle-
libile, intu-

2
zqualem r_‘utuL:dn;LJ:\; ;
ctum,ut applicatum per lumie
fum a Deo,ut causi particulari s Non it 1quam
valet, quiailla: : ‘¢ caulz ef-
ficientis ; hicautem nion queritur de infallibili-

T
o8]
.
C
vead

4. 99
tate oriunda ex parte caufa efiic ientis,fed nen-
nifi motivi.

Asse :;l‘HCC‘.H]L[(\\_ At
certiffeare fubjectum , pra actu A
10.Quia poteft majori lumine penetrari
upe rnatu-

o tnlle
rr}f’.n’; b€

tivain circumf{tancia|

quam penetrerur cl loactum fidei.

)
Ergo & magi
£
Asst |'i}'1 ercio.
fufe, noneffe tam certum, certirndine objectivadr
entitativa,

R aTioexdiétis:

scertificarefi

?rff‘ﬂi ’J‘Lu/“f:? 47(;!';{/4"[.-'—

fem

quia motivum fideieft ex-

cellentius, nec profici{citur actus fidc lapring i-
pio, exfua 1';1[it111¢:.'i'frf ili. Poreft tamen altus
{cientiz inful ex parre {ubjelti magis ¢ ertifi-

A i

illiusvericas , 1n-

care; quia & magis pencerati
clufain E'l"‘i]\("
Qu arEs Sectne 10 An affenfiss fidei fit certior

se Beatifica? El
nus ,Lh- autemaq

> CCI'TIOICIN ¢ "‘( 1!][ (_fiji. ra~
liscertitudinis docer Ami-
cus,Lugo, Koninck.

Assero Primo. ﬁ';ffri;x‘f;?:.?fm/fﬁr 1 r/ﬁ'.fmifzn
lem fidets certitudine objectiva. Quiaidem urro-
bi mcmomnnuc.mmlm s,nemp :Vcrms}ns

¢lle certius.

Vifione Beats-
j eritasprimaper fi-
dem /;m,'”{; medianterevelatione creari , non obefl
hac,quaminis equen

lem autem feipfo non po

\sSErO Secundo.

/ 7
-1”'/..”f3r1"' 1

flca im

& certitudine.

R aTio quia perfona Vetbi communicator
Humanitati,mediance Unione aur difpofitioni-
bus: naturz autem I)wi: x peritenditatem: &
famennonc 1 majora I”lJl[.".}. l erl MnNaE li]( rcarz
terminantis Naturam Divinan, pra (c,termi-
nanteNacuramhumanam:quia iiras hzceft

eadem. Ergo in Vifione Beata & fide erig zqua-
lis certitudo : quia ab eadem Veritare prima pe-
l’h)l!l‘%.

oTertid. Viftonem Beattficam ex paree
Aa/,/fer? € # 44/(37(?”4.& titndinem,

lh\jm qulL(‘l[lllldO {fubjectiva defumirur
ex penctratione motivi, quz indabie major in
Beatis,circa Veritatem primam,

Dices exRipalda difp. 11. tum. 69. Fides{u-
peratcertituding quamcungue notitiam n
ralem etiam intuitivam. Ergo etiamdeberet
fuperare Vifionem, 3')(;1'5.'?:{:':11’ cum Vifio Bea.
ta majoris & minoris claritatis capax fit, ita ut
ejus claritas remicti poffic : Imo potelt DEUM
cum Creatura confundere, ficut inger dum Vi-
fiofenstis & intuitiva,confundit hominem cum
I.Cfc.silc.

I’ ESPONDETUR. ]“* oF

aru-

atem effe : quia
x {cienrii,
Er i cet poflic elle ma-
or & min €ard,non tamen unquam cx-
cludendoidentitatem {ui mocivi cum fide, & re.
tlllcndﬂ.i“ & cr l'.\l_i”l'lf';llliﬂti\.il’.i\"'" (:-H'ilf‘\ an=-
tis.Negatur ctiam Vifionem pafie confundere
Deum & Creaturam : quia lmuj {onon foret

non am\.m},l z | 1[1&.4:,.
jor & m‘nmi\"iiiul?

CORR) Vifia




10Q

Vifio Beatificaut {upponitur: nam notitia, quz
noh beatificativum {eu Creaturam , ac beatifi-
cum,attingit,non cft bearificativa.

Quares Tertid. Anadtusfideinaturalis,com
altu fidei infufe fit equalis certitudinis ?

AssEro Prim0, Wlwm aitum fidei Naturalis non
habiturnm agualem certitudinem enzitativam, ¢
mf:'meprimz/ziideﬁmzibilfm.

Ratio. Quia certitudo entitativa , defu-
mitur 2 principio effentialiter dererminato
nonnifi ad a&us certos;aflenfusavcemille , non
oriretur atali principio: quiaoriretur ab intel-
leétu, quinoneffentialicer determinatus, non-
nifi ad affen{us certos, quam determinationem
dicitprincipium aétisfidei infaflz.

Assero Secundo. Hlosdnosaius, habituros
&qualem certitudinem o.’;_jw?z vam.,

R ar10, quia affenfus ille urerque, eandem
Aultoritatem Divinam refpicerer tanquam
motivum : amotivodefumitur certicudo obje-
&iva.

AssEro Téetio. < Affenfum illum Natura-
lem , compararé ad alios affenfiss naturales, fore cer-
ziorem,

Rarro,quia & affenfus fideiinfule,compa-
rat¢ ad alios adtus natorales, eft certior.  Ergo
& diftus actus eric certior: quiacx una parte
eidem motivo innitunturs ex altera parte nos
qui differentiasaciiis naturales & fupernatura-
les non percipimus , ab vcroliber &que certi-
ficamur.

Dicgs Primocum Lugone. Illumaétum
eflequidem magis firmum, propter majorem
adhzfionem ad obje@&um, quam ad objeéta fi-
&a,nontamen cile ¢qué cercum,quianon haber
zqualem repugnanciam intrinfecam cum falfi-
tate, quam repugnantiam habecraétus fidei in-
fulz,

REesponpETur. Si per repugnantiam in-
trinfecam intelligaturrepugnantia ratione En-
titatis , Ordinis principii, inhoc fenfu non ha-
bet zqualem cercitudinem aflenfusille fideina-
turalis, cumaflenfu fidei infulw:(i autem perre-
pugnantiam intrinfecam cum falfitace, incelli-
gatur, quafi objectiva & ratione motivi defumi-
bilis cerritudo, hze eritzqualis; quamviscon-
cedi poflit, quod ploribus ticulis nonpofficefle
falfus aflenfus fideiDivine,quamvis uterq; non
poflic effefallus; fuppofito quod eidemreve-
lationi innitantur. Ad eum plané modum,quo
pluribus titulis repugnac hominiefle Chyme-
ram quam lapidi, eo quod lapisnonnifi efle pat-
ticipet, quod repugnat Chymarz ; homo au-
tem,& efle,& vivere, & fzntire, & ratiocinari ;
quorum fingula, funt exclufiva Chymzrz. Ni-
hilominus neclapisnechomo, poreft effe Chy-
mera.

Dices.  Secundd cum Ripaldadifp.ir.num.
s5. utaflenfus ille nacuralis fic incrinfecé verus,
non {ufficic moveri ex Aucoritate infallibili

Tracatus I

Dei, fed etiam conneéti inindividyg
monio iplius re ipsé exiltente, Er 0.

Responperur, Ut affenfis ille, etiamy,
Jparte principii ficiufallibilis,ng fuﬂic.:rcutn']:.
r\iﬁ:ltut‘ Auctoritateinfallibili, fecps utﬁtm-;
fJ;]!lISjjUﬂ nifiex parcc objedtis ad ‘-IUﬂd[utH:'li-
certiflimo motivo moveri, & iliudrcipef{,tgﬂh-l
ri Deum. i

Dices Tertio cum fodr:m.Re]iquiafT:nﬁw
naturales obfeuri, utopinativi & Pmbabp:
non {untcertiflimi, Ergo nequehi, ¥

R ESPONDETUR. L')Iiji;lrlta[cmeﬂ'c:quiapm,
res illi non refpiciunt objetum certishmuy
{ecusactus fidei Naturalisinnitens Divinzrcw.-e].
lationi: idque motivum faum penegeandy,j.
que firmiflimeadhzrendo.

Dices Quartd cum eodem. Affenfus Nag,
ralis non poteft connedicum oh]cétofiipcm].
turali: connectereturautem cum nbjc&ofupc;.
naturali, {1 effet cum teltimonio Dej fuperngy.
rali incrinfecé connexus, *

‘i{:};svu NDETUR. Negando illum afyy
effeintrinfece a parte principiiconnexum,ag
veranonnifi revelatione. Deinde affenfusNe
turalis non porteft connedti cum objecto conge
Xione fupcmur:.lml'fpropunionis,pcccﬁ g

seamefy,

conne¢cli connexione mobilis 8zmoti,porefte |

nim actus Naturalis moveri motivo fupcrmw-
rali, & ipfa vetirate prima,

Dices Quintd cum codem, Dictusalfenfi
non eft dignus, etiam pari adhzfione firmaye.
lantariaincelle@is, qua affenfus fcientificusds
gouseft: quia isaflenfus reipsd non oft intrin-
ce cum ebjecto connexus , ficucelt(ciensf:
cus.

Resronperur.  Affenfum (cientificum m:
jeri entitarivd certitudine certum effepre fife
naturali : hocipfo enim non cffer affenfus i
entificus, finonneéterecur cum objedo: af
ramen fideinacuralis, ex fuppofitione faftz e
velationis,habet majorem objedtivam certim:
dinem.

Pun&um Difficultats 3

Sol-uuntur Objecionts.

OBfICIT Primo Lugo. Sideturaliquace
gnitio evidens evidentiiMetaphyliciad:
€6 convincens,ut non {inacinrelleéum dubits
re velnon aflentiriscerté tunc ﬁdcimcrcdem;s
fuperomnia, fidei objectum, nonhabentan®
mum firmum adhzrendi rebus creditis,enn

contraid quod cali notitid cognolcunt,
Responoerur.  Quodfidelesnon habentik
lumanimum abfolutum: quia pofici fuppol
tioneimpeflibili,non proditurin ;:c’tumrabro_
tum:habent tamen adum firmum condiondtt;
actusqueille non poteft quidem pn‘m‘cnrer,lm.-
peraritanquam ablolu te Eﬂ.cicnd.us i volqnfﬂiﬁ-
quiaabfoluté faciendasnon caditfubobjedi

Pt'll'

e

1




\‘j[lj.
Crng.
liper.

LR

enf
a0
s i
rin-
naf

Diﬁmtatio ITL {a)i

prudentiz fupernaturalis, cadittamen {ub con-
ditione faciendus.

Appo. Quodille Acus non fit futurus fi-
dei, neque enim de hoc ulla exltat revelation
gttod credendum fit etiam contra evidentiam
\ hyficam, Deusque in fua revelarione
posfibilia involvit , nec atrendit de factoad ea
revelanda, quorumimposfibilitas vel F-Gﬁlbiiij
tas , ex noltris conceptibus pendet. Quodfi
ille actus noneflt a&us fidei, noneft necefle ut
illumancecedat evidentia motivorum credibi-
licaris; quz cerce haberinon portelt contraevi-
denriam Metaphificamselicieturergoille actus
nonnifi ab intelleu, (i fuerit necelle cum anxi-
liofupernaturali,ponderante ipfe intelleétu di-
gnitatem motivi fidei , & arrollente,ultra digni-
tates aliorum motivorum.

Osjrcitur.  Secundo A pari. -

Prima Paricaseft.  Fideles non praferunt
fidem iis, quz pgr Vifionem Beatificam intu-
eritur. Ergdneque pratecent,evidentibus Me-
taphyfice.

Rrsronpirur. Difparitatem effe : quia
in cafu Antecedentis, utroque eft eadem digni-
tasmotivi,qua non habeturin cafu conlequen-
ts.

SecunpA Paritaseft, Unaveritasnoneft
majoralia. Ergo neque una certitudo major
alia. A

ResronpeTur, Difparitatem effe : quia
majoritas vericatis non habetur , undeatrolla-
tur, ftatenim in pracifa conformitate cum ob-
jeéo,lcu ejus artingentia. Habetur autem, unde
defumatur majoricas cerritudinis ex digniore
monvo. Quanquamnon pauci negantAnte-

* cedens.

Terrra Paritaseft. Unumimposfibilenon
eftmagis imposfibilcali6.Ergo nec una certitu-
do certior alid.

ResponpeTur., Antecedens non convincit
Difparicas ctiam dari poteft; quia impoffibite it
quidnegativum, in Negativis autem, non datur
preciseintenfio, nifi utita dicam ratione alitis,
ratione formz oppofitz.Jamautem certitudo,
eftquid pofitivum, unde potiorejure,majorita-
tis capax,

Osjicrrur, Tertoa Lugone. Quamvis ju-
ftusdiligat DEum per charitatem fuperomnia
abfolute , non efttamen promprusadhaben-
dum odium Dei, velmentiendum, {i perimpof-
hibileid Deo placeret,ille enim cafus eft chyme-
ricus,& non comprehenditur (ub univerfalitare
diletionis Deifuper omnia. Sicetiam chyma-
ricumeit, proponi per fidemiid, cujus oppofi-
tum elt evidens Mecaphyfice,

Reseonverur.  Difparicatem effes quia fup-
politio Antecedentis circa illud odium , non
tantumeftimpoffibilis , fed etiam tollens fei-
plam: velletenim Deum amare fuper omnia,ut
fupponitur, & non amare fuper omnia, odien-

do: Siautemelttollens feipfam, non poteftel-
{¢ objetum prudentiz fupernacuralis.  Jamau-
tem in c:n{l‘i k(,'()i\fuqu{_‘nliS, eltquidem {_u%)pol'iv
tm|mpo[I‘:[>-.l;ﬁ,|1mn tamen tollens ltipli'l.l'{].,:!.d*
coque fundans prudcnsdic‘t:qlln_cn, depraferen-
do. Meraphyfice,motivo fidei. QL_I:][H\'IS.\IH'
tem talis aéus non exigatura fidelibus, parum
retert, quia multi funcactus laudabiles, quinen
exiguntur. :

Osjicrrur Quarto. Id magis eft certum ,
de quo ne dubitare quidem quamyis peractum
indeliberatum quisqiiam poreft.. Jamautem
de rebus fidei , faltem indeliberare dubitari
poteft. 5

ResponpErur €xS. Thomaquaft. 4.am.8
Dicendum 5 nquit guid ills dubitatio ,non eff ex
parteactis fider,(éd quond wos. in quantum non ple-
ne affequinar per intelleétum quafunt fides. Quod
ipfum exponitar.  Duplex dubitario incerve-
nire pocelt, Primaquz fic fundata 1 objecto
& exmeritisobjedti.  Secwndz fundaranonnifi
in capacitate & defe&uofitate fithjeé Dubi-
tatioorta ob merita objeéti, arguitin obe&to
defeGumcerticudinis , non atguit orea ex {ub-
je&o: quiahwc, poteft etiam circa certisfima,
princip;irc d ationem;ex nonintelleCtis ver-
bi grauid terminis,  Quiaverd dubitatio in fi-
de,oritur nonnifi ex pattefubjecti,& non fecun-
dum merita objeéti, non enim meretur DEUS
ut dubiteturde ejus dictis,ficuthes dubiratio,
nullo modé nocear certitudini fidei: oritur
enim ex excellentia ebjeéti , quod eft Veritas
prima,ad quam defeétuofitas noftra, in llaipfa
nolcenda; nonaceedit.

Instarss. Certitudo guznenmeretur affen-
fum, nifieximperio voluncatis, non efttanta,
accertitudo, qua eft ex exigentia prcifa obje-
&is & tamenaflenfus fidei , ‘oritur nonnifi ex
imperiovoluntatis :allenfus Metaphyficus, ex
exigenciaobjedi.

ResronpETur.  Quando praberur affen-
fus nonnifi eximperio voluratis, ita exigenribus
meritis motivi, noneric illa tanta certicudo, ac
qua habetar finetaliimperio. Caterim fihoe
imperiuminterveniat proprer defeftuofitatem
fubjecti, non potentis pervadere ad motivum
in feiplo {pectandum, poterit illa certitudo
eflemajor, ficatera fing paria; hocautem eftin
ﬁL{C.,

Osjicrrar  Quintd. Affenfus fidei non cft
certisfimus ¢ qm;fu;mmra:‘i'cnl'u.\ quinon funt
certislimi intra fidem, quod ip{um probatur,
quia affenfus qui exhibetur obje@o revelato
propter primam verltatem , non clt zqué cer-
tus,atq; eft nfi‘cn!i;s,q:_li C_'\illll‘.{.“:tll'ipﬁillctVFl'i—
tati prima: quia veriras prima,habetfe permo-
dum pnm‘apl:i ¢ aflenfus autem I.’rtnc:pinrum,
certior eftaflenfu Conclufionums; quod funda
turinillo Ariftotelico principio:proprer quod
unum quodquerale, 8ziplum magis.

Q) 3 Rz.




102

REespoNDETUR:  Principia affenfuum na-
ruralium , cerriora efle Conclufionibus {ecus
Principia affenluum (upernataralium.  Ratio
quia in alTenflibus naturalibus alia etk ratio afl-
fentiendi principiis, alia Conclufionibusj ratio
aflentiendi principiis naturalibus , eft ipforum
cvidencia in illismet ipfis inclufa. Jamautem
ratio aflentiendi Conclufionibus, eft alia,nem-
pe, connexio quaralis, cumillo principio. Un.
dectiamin Logicis dicitur, quod aflenfus prin-
cipiorum fit aflenfus fecundz operationis ; al~
{enfusautem Conclufionis, ficaflenfus tertiz o-
perationis; qui aflenfus, etiam motivis, inter (e
diftingununtur. E contrain affenfufideiraio af-
fensiendi principio cadem cft quaratio affen-
tiendi objecto revelato: quia huic principio,
quidquid Deus dixir credendum eft quiadixit;
aflentior, proprer Ly DEUS dixit.  Rurstis
affentior Incarnationi, quz cft objectum fidei
& fubjeétum Conclufionis fidelis , propter
idem principium, quia DEUS dixit. Quod-
fi ucrobique peoprer eandem rationem aflenti-
endi affentior ,. & idem aflumo , pro motivo
aflenciendi principie, ac pro mortivo affentien-
di objeéto, firticin rationibus atlentiendi non
firdiftin&io, adeoque differentia nulla, inra-
tione formali. . Quodfi utrobique eft cadem
ratio formalis affenciendi; fitututerque affen-
{us, fic zque cerrus.

Ut autem falvetur quomodo hec quidem
vere fit principium , & hoc veré non principi-
um, quamvis utrobigs; fic eadem ratio aflenti-
endi; hocindepetendum : “quia feilicer dera-
tione principit eft , affentiri illi non proprer
aliud. Jamautemiph Ly DEUS dixir,aflen-
timurpropteripfummet Ly DEUS dixit.Jam
autem affenfus qui exlubetur huic verbi gratia
objecto 5 datur Trinitas,. exhibetar proprer
aliud , nempe; proprer : quia DEUS dixit,
Cafuverd quoaflentimur, DEUIM effe verbi
gratid,quamvis vetitas prima, qua eft morivum
affensis, ficidem cumefle Dei 5 allentimur ta-
men illiefle Dei propteraliud ; quianonatten-
ditur hicadidentitatemrealem obje&ti & moti-
vi; fedad hoe, anipfitermini qua tales, finc (ibi
ratioaflentiendi.  lludprincipiom : Preprer
quod unumquodquetale, & ipfum magis, de-
betaccipi cum moderatione; alidsipfa albedo
magis disgregaret vilum, quﬁrn paries albus.
Inhoc fenfuergd folurn procedit, quodtationi
formali propter illametpfam & immediacé ,
competatillud prazdicatum, de que agieur,, {i-
cutimmediate propreriplummet DEUS dixic,
affentimuripiDEUS dixis; qudd autem ficln=
carnacus, non allentimur immediate propter
Incarnationem, fedgnia DEUS dixic,

InsTtasis Primo. Etiam inter atticulos fis
dei intervenic prafuppofitio unius ante alium,
& ficcreditio, quod DEUS creavericmundum
prafupponit, quod it DEUS, Ergofalsoatiu-

Tractatus 1.

mitur, non credi objeta, PTOpLer conpe
nem: Siautem credentur proprer cmnngm
nem, nonxqué omnia creduntyr
ckum.

REsroNDETUR.  Inter articalos fide g
connexionem quoad efle, fed nonpracig uan
ad moveri, motudebitefidei; nec pro mmrn-
quod creaverit, aflumerur, quod i f'cd. Jc"
dixerit. .

InsTaris Secundd,  Affenfys exhibipy
evidentiz motivorum credibilitatis nune&a;,
fenfus cerriflimus. ]:',z'g_{? neque affenfugeg
bitus objecto fidei, ericaflenfus cerrif
hic pofterior pendera priori.

ReEsroNpETUR. Aflenfum fidei penderes
aflen(u motivorum prafuppofitive; nogy,

» Utanteg,

i
mus,qug

tem tanquam 4 ratione formali; hincliceriyg |

motiva credibilitatis non fundentaffenfum ¢,
tiflimum, modo illum funde veritas primg
fiet adhuc affenfus certiffimus, Cx[l]PPUﬁtién;
motivi certiffimi, & accederfzeimperioyoly,

tatis, proportionacum motivoaflenfum jupe

rantis.  $icuc approximatio prafuppofitaan |

ignoticnem, quamvisnon habeatwmigmcn.
‘di, fufficic, quod illa reperiatur, in iplomy
igne tanquam caufa : ita etiam, licéc momy
credibiliraris non mereantur aflenfum ceni
mum, fufficicquéd illum mereatur veritasps
ma.

Instasis Tertio. Ponamus EthnicumPh.
lofophum converti, in quo prafupponebaturi
ante,demonftratio, de exiftentia Dei: idemf.
delis factus , credit eandem exiftentiam, ng
sotelt magis affenuri affenfu fidei , qu
DEUS exiftar, quam aflenfus faert per &
am demonftrationem ; nonenimpoteft creds
re plus Dei exiftere,quamDei exiltentiam,ou
ficidem objedtum. Ergd vel fides non eftaflen
fus certisfimus, velnon cft certior, quam fitds
monftratio Megaphyfica.

ResponDErur. Tam demonftratio,quan
aflenfus fidei, {peari potelt velfecundim ob,

je@tum cui conjungicur aflentiendi,vel feou ’

dum racionem aflentiend : prioriillinoncon:
venit majus & minus , quia objecum, feiph
certius effe non poteft: fi autem fpectetufecun
ditm rationem aflentiendi, hae potelteficms
gis & mintis certa, quin idemfit feiplo cerius
poteritque efle cerrior fides ratione mouyh pré
illa demonftratione. _

Osjicrrur Sexco. Poteftvoluntasimperit
affenfum abjectinon revelatizque frmﬂm:“
revelar, ut patetin Hereticis. Ergo fides,non
eftallenfus certiffimus. _ ;

REesponpETur.  Nonfore illumgﬂ':mum
2qué certum ex parte objecti & motivi,deqth
hicquaritur.

Osjrcirur ex Ripalda difp:#.
1deo fides eft certiflima pernos, qul
pugnat DEOQ fallcre, quam buman

num:4%
amagis FC'
2 [cienvEs
idous




>
=
=-

}i{? utatio JIL

idque ob dignitatem excellentiorismotivi; fed
hoc non convincit; quia licet Deo repugnet
m‘i:-'i\!'l'.l?C:‘cqlz;q.mlticutlm,hlih poteft cflc par,

{cientiz ac fidei, repugnantia falfiratis : quiact-

fam mag
h,qum'i ipfum probatrs quia fides potelt Eill_i,
quamvis DEUSnon fallat: quia }m}(_cﬂ' conci-
pi ides, quu;{ alfentiatur revelationi vetre non
c.\n’%unif,quinl)liUbn:ipsi} -‘-.]Lwr;llujal)FUb
pihil teftans {eu revelans, fallere non poteft,
REsronNDETUR. Negando pofle con-
cipifidem affenciri revelationi noh cxi{}cmi)&'
tamen exobjecto, (dequohicquaritur) move-
ri veritate prima. /Equé autem DEUS & fi-
des ratione objeti & motivi falli non poteft:
quiautrobique eadem reperitur veritas prima,

DIFFICULTAS IL
An fides movers poffic revelatione

» fawal

~Enfusticalielt.  AnDEUS poffic fallumre-
bvclarc? {cualiter, quam [e res habcats de
uo confule Valentiam hic difp. 1. quaft. 1.
punét, 3. Koninck dilp. 1e. dub.1. Lugo difp. 4.
{ect. 2. Pontinm d:(i).11.qu,t‘i‘c,‘;..Aimcumdﬂp.
2. [et, 8. & alios.

Pun&tum Difhiculeatis 1.

Poteftne DEUS de abfolsia potentia

meRtivis

q

T decidatut, an poffit DEUSrevelate fal-
{um, querendum erit univerfaliter, an po.l
fit mentiri ?

Dicesoumelt,  Dewmde abfoluta potentia, non
poffe mentiri confequenter nec falfam revelares
atqueadeod nec fidem moveri arcvelatione fal-
fa. Eft conclufio non tantum contra Arme-
nos, & Prifcilianiftas, qui cenfent DEUM in-
terdum mentitum fuiffe, fed etiam contra Hol-
cot, Gabrielem & quosdam ;Lllos,quiCathoIiL‘i
cum fint; decent nihilomintis, de petentia ab-
foluta, DEUM mentiti pofie; quamvis non de
ordinaria. Idem fub aliis terminis : Nempe
pofle eflcrevelationemnon veram; docuic Car-
dinalis Petrus de Aliaco, Adamus; Almainus;
omues apud Ripaldam de Ente {upernatarali
dip. 51

Authoritate ad Hzbr. 6
cam dixiffer Apoftolus Dewm [us pollicitationt
addediffe juramentum, [ubdit ¢ ut per duas inquit

/

Proeatur Primo.

res immobiles, quibus impoffibile eff incativi Dewm,
Jirmiffimum | ori haberemues s & tamen pet
oppofitos poflibile eft mentiri DEUM: &
ficurnon dicimus, impoflibile eft DEUM de-
negare concurfum ad peccandum, quamvis de
porentia ordinaria,illum negare non poflis, fic

srepugnat Deo fallerequam fidei fal- »

103

nec dixillet Apoftolus 1.1,1,in‘.lri‘:i:iic et DEUM
mentiri, i d abfoluta potentia mentiri polfet.
Etalio loco: Fidelis inquit perasanct, megare fe-
ipfum noin porefl. Ex quoficurgecur.  Impol-
{ibile et quemquam negareleefle, Ergoimpol-
Gbile eft, & DEUM mentiri: nam {l mentire-
uu:pclAp()l"{u!um,ncg.lrcr:‘uiplum. Similia
habet Dionyf ¢. 8. deDivinis Nominibus. Am-
brofius ¢. 6. epift. 36. ad Chromat. N,
inquit #on mentitur Dens? Sedion mentitur, quia
impoffibile ¢ff mentiri Desrm. Similia habet
Aug. lib. 2. de civit.c. 5. & lib. 2. de Symb, ad
Catech. c. 1.

Prosamur Sectindd. Rartionibus AuCtorum.
Tum quia ug ait Amicus, DEUS peccare non
porelt. Ergo nec mentiti: peccaret enim fi
mentirecir.  Tum quia uc ait Valentia, Con-
gradictionem implicar ut is mentiri poflic, qui
haber fummam & infinitam auctoritarem ad
Pc.-mndcm]uma!‘nsJiLi efle verumy quod ipledi-
cit: talis enim auétoritas. deber cxcludere
omnem formidinem in credendp,non exclude-
tetautem, fimentiri DEUS poffer. Tumquia
utait Lugo mendacium eftintrinfece malum, &
exiis quzideo funtprohibita quiamala; quod
fupponitS. T homashic qualt.me.are. 3. Ergo
a Deocommittinon poteft.

Proparur Terrio.  Si Dezus pofler mentiri
ctiam de pocentiaabfoluta; & effer Deus ut {up-
ponitur, & non effet: quia non effet infinicz
pcri‘cft:'mlis: major enim elt perfeétio, hont
pofle etiam de abloluta potentia mentiris fieut
majot eft fantitas, non pofle etiam de potentia
abfoluta peccare. Jam autem fi Deusnonel:
{etinfinita perfectionisnon efl
enim Dei; venit ensinfinite p
ficulterius proponitar. Lt cat contea
nemveritarem ee mendacium, - Er
ricatem primam fnenti. & Deum. An-
tecedens probatur, Quia & eflec illa veritas ut
fupponitur, & non eflect: quia mendacium ef-
fer; & ficucimplicachominem effe chymarams
ita implicat veritatem cfle mendacium, cum
utrumque definicionibus diffétar.  Secundail-
latio probatur.  Tumquia par eft ratio htijus,
acpriorisillationis. Tum quiamendaciumil-
lud faétum a Deo, eflet aétus Dei; fi efler actug
Deisefletiplemet Deus, quod eft abfurdum: &
ficut veritasut fic, non poteft effe mendacium
ita nce Veritas ptima; poteft eflc mendacium
quodipluminhoctundatur : qtiia de cujusra=
tione communi, eft honpofle effe tale, ejusnec
tatio partictilaris poteft cfletalis. ~ Et fic fiim-
plicat, hominent eflg bovem, implicabit etiam
Petrum eflebovém ¢ pra ta enins fua aflen-
tialia ratio comiunis; defert ad patticulare,
Hincfi veritas ut fic, non poteft efic mendaci-
m, nec VErieas prima poterit elfe. Negue wa-
lez fi drcas: Ratio communis animalis non pot-
eft eflerationale, & tamen homo qui eft parti-

(1) 4 !

]
'I.’-j‘ffa.l

a

cuiarg




104

culareanimal poteft effe rationale. Ergo etiam
quamvis veritasut fic non poteft efle mendaci-
ums; non fequitur veritatem primam, non pofle
mentiri. Noninquamvaler: quidaliaefthzc
propofitio: De effentia eft rationis communis
animalis, non pofle effe rationale, & alia hzc
elt: Non eft de effentia rationis communis ani-
malis, eflerationale.  Hac polterioreft veras;
priorautem falfa. Quodf p.rior eft falfas po-
tericreftringianimal perrationale; fi antem ef
fetvera, nunquam poflet reftringi: quia verd
eft de eflencia veritatis, non pofle efle mendaci-
um; hacque propofitioeftvera: ficurnullapar-
ticularis veritas, pofliceffc mendacium. Tum
quiaex co quiafanétitas ucfic non potcftefle vi-
tium; benéinfercuaramorem Deinon pofle effe
vitium. Ergé & in prafenti idem dici pote-
Iit.

Echzcprobant,Deum eriam deablolura po-
tentiamentirinon poffe. - Anautem poflic fal-
fumdicere peralium, miflis aliorum rationibu$
perhocrefolvizdeber: quiafi etiam per alium
falfum diceret, faceret actionem diffonam na-
turz intelle@uali, quod argumentuminfra pec-
tractabitur,

OsjicrunTur Primo.  Authoritates Scri-
prurz Genes. 4. Timenti foam necem Caino
refpondetDeus: nequaquam, fiet; & tamen
poftea occilus eft a Lamech. Multi etiam
Sandki Spiritu Deiafflaci, menuri fune.

ResroNDETUR, Non dixifle Deum,
non occidendum Cainum, fed non occiden-
dumimpuné. Alii eriam negant eundem fu-
iffe Cainam, quieftoccifusa Lamech, Quan-
doverd Genes. 22. cateroqui Spiritu Dei affla-
tus Abraham, dixit: Ego & puer, poltquam
immolaverimus revertemur ad vos: non eft
mentitus Abraham; quia purabacfilium fuum
reducendum ad vitam, via aliqua DEO notd;
qui etiam pracepit, ut fua uxor diceret fe foro-
rem Abraham sitacnim,ex u{hOricntis,appsI-
labantur uxores, - Jacob quando fe dixit pri-
mogenitum, dixit (¢ primogenirum non gene-
ratione, fed dignftate, quam jam emerar.  Sub-
dit Koninck regulas explicandi Scripturam in
hac materia. Primam. Deum mulea prdi-
gere, nonnifi fub conditione & comminarive,
Secundam.  Szpé cum dicicur DEUS aliquid
pradicere, nonnifi permittie, per hellenifmum
loquendo.  Terziam. Szpe Scripturam adhi-
beretropos; ut cum Joannes dixit, Libros non
potlecapiamundo,de Chrifti factis; hocctiam
notat quod Sanétiviri,non fintfemper locuriex
inftinctu fpeciali Dei.  Au@oritates Patrum
explicari dcbcntpcrhoc,quéd nomine menda-
<ii,intelligantamphibologiam, de qua infra.

Ogzjrcrtur Secundd.  Poreft Deus difpenfa-
rein homicidio ut difpenfavic cum Abrahamo
inoccifione filii; poteftdifpenfarc in furto ac
difpentavit cum Ifraclicis, cum mandavit acci-

Traéacus L.

pere inaures apud Egyptios. Poteftin g,
catione difpenfare : quia mandavftgthmlff."
peuxorem fornicacionum. i
(dc potentiaabfoluta poterit difpentare i
dacio. Ergd etiam & fibi illud permir
RESPONDETUR, Mif]}saliorummdmmbu
paritatem quoad illa priora duo, efle;
Deus mentiretur, non effet infininys it per
&tione urt dictum {upra; cujus oppolitum ffeu:
tur, fi non haberet poteftatemin vitay &fa;lé-
nas hominum; Irem & poflet difpen(areinpg,
dacio, difpenfaretin hoc faciendo, cumquoy
fentialem conrraditionem haber, ey pla
cato, veritatis, per eflentiam.  Non hahery,
tem Deus eflentialem contradiionem, gy
vita hominum & forcunis libere difponat, Qg
Ofeanondifpenfavit ut fornicaretur, hoeegy
eltintrinfece malum; (ed eam que fuit formie
ta utlegicimefibi copularer, mandayits defy
que illi Deus pro {ua parze jus inilludco;PuL
dequo, debebat Ofeas ex cefequenti, con
galiter contrahere.  UndenondedicilliDey
jusadaccedendum ad non fuam, nec deditjs,
accedendi affeu meré libidinofo,
Osjtcrtor Tertio.  Revelavir Densds
raturam beatitadinem  Sanétorum, &

Ergd etiam (ahey
gy
1,

i s

liaf

pofletillos privare beatirudine. Ergo & pols |

non implere fuam promiflionem, Ergo g
mentirl,

Respororrur,  Conformiter ad didtainy
par. Quodrevelaveric Deusduraturam beih
tudinem San&orum, non quomedocungue e
dependentera fuavoluncace. - Si dependen
afuavoluntate, reliquit ticulum, ut fine mendy
cio, pofficabloluté oppoficum faeere.

Instaess.  Poreft Deuspracipere adtum fil
fum, utfialiquis pucarer, ad defenfionem pros
mi, elle necefle mentiri: cunc enim obligue
turadmentiendum.  Ergo & iple Deus,met:
tiri poflet, :

Respownerur. Inillo caf, adefle obligatio
nemorcam ex ignorantia. - In Deo auremili
locum non haber,  Addic Ripalda, ficutilie
noneftex objeéto honeltas in mendacio,fedes
folaapprehenfione errantis; itaneccltintepra:
ceptum de mentiendo.  Sed tantum eft M
jor deamando proximo. Minorem autem fihi
fubfumir, ipfemet errans,

Univerfaliter aucem ea cadunt (ub difpente
tionem, mandatum, vel exercitium Deisqual*
do difpenfatio, imperium, & exercitium,
confonum naturz intelleduali; licer aliculin
particulari fic indebitum, vel ch\lS_pDN:lh"“f1
excedens, potelt 4 Deo difpenfari, mandet
exerceri. - Confonum autem eft natire i
lectuali, ur difponat de rebus & vjtaSupff'T;E"s
Princeps, fed non eft confonum nagure melle
&uali,contra mencem ire: quiaelt oppore
{e, {uo maximo bono, hoceft propriz meth >

: s 18
gjic A Pra -opriz digniatis & €X
dejicerefe agradu prop B fenti

o




o

in
1
beath
16 1ol
onts
ende

n fil
:WION'
Jg.]l'f'
e

l)ifpumtio 111

1di, nonnifi

aflumiturid,

lentiz, cui competitproregula a

veritas: per mendacium autem,
o e o .

quodnoneftregulaagendi.

Punctum Difficultatis 2.

Poteftné DET)S infundere iz;{;g!'r!;;.f em
Crioris € %
b |
Offe infundi creaturz habitum erroris do-
cet Valquez, Arriaga, Hurtadus Lugo ci-
tat. Sect. 3. Ripalda hic difp. 4.num. 37. Ponti:
us & alii. Ncga:mc:‘quc Suar. & Recent. qui-
dem tract. 7. de anima di[p. 3. num. 35 Ko-
ninck citat. dub. 2. Amicus citat. Seéh 5. & fa-
vet Oviedo Controv. 3. UM (2.

Dicenpum eft, 4 ndo errorein pro
gualiz

a

habitualis que eff principinm acl

?‘A?Erf‘:", ,'.-f "'J"-":HM Hown /,’gﬂﬁf:J(.;-;{ffm; 3 #0700
Deus ex verac :

Proparur Primo. Quia pracifa produ-
&io principiinofcendi aliquid, non elt Ii'lCl]‘“O':
alias produdtio animz, vel intelleétis, fi foret
potentia diftinéta; produdtio itera precifa [pe-

- . 3 - P r 3
ciei imprefle, foret locutio: hxe enim omnia

Sed illius erroris
productio,effer pracifa produtio principii no-
fcendi erroneé: in hac enim fuppofitione lo-
quimur: Ergo productio illius, non it locu-
tio. Ergo ne illam producar Deus, non obli-
gaturtitulo veracitatis: quia veracicas, exten-
ditar nonnifi ad locutiones, Relpicit hoc ar-
gumentum definitionem Locutionis, quz de-
betefle, manifeltario con directi ad ali-
um; qua pradicata,non com ipiis
notitiarum.

ProeaTur Secundo.
ieterrorur {upponitur.

funt principia locurionis.

unt 'I\i 1nc k

Quia qualitus illa, ef-
H.HIILI‘- crror (ll!il ta-
lis, nonelt mendacium; cum in mulis commit-
tagur fine mendacio.  Quod# ille error non
eft mendacium, ad illum non ponendum, non
obligabitur Deus ex veracitate sliquidemex ve-
racitate obligatur,adnon ponendum contrari-
umveracitati, quodeltmendacium; error au-
temille non eft mendacium.

Prozatur Terrio.  Illoerrore nec mentire-
tur Deus: qui;ul[ocri‘f)rcnon:rr.:rcr,&-'q_u;m-
tumvis foret ille error mendacium, tamen non
mentirccur tunc Deus: nallum enim ipfe in fe
atum errandihaberer.  Nen etiam illo errore
mentiretur creatura: quianemo fibi ipli men-
tur,  Ergoille error nullo modo efler men-
dacium. Ergonullo modo (;1»pufitus veraci-
tati. ErgonecDeus ad illum non producen-
dum, obligaretur ex veracitate,

DicenpumSecundo.

Duamvisadnon ponen-
7 z :
diin illum ervdrem non obliv ;

¢ eX Veracita-

te: pibilomins illum z;Jz{.:»;’mz;r/mu' 4 Deo.
ProsaTur Primo.  Quia & potfet pon: a

Deo, & non pofler; poflerquidem uc {upponi-

10§
tur: non poflet autem at
rationcm communem non ponibilium per a
Deo,illud non peceft poni alDeo: habererenim
impoflibilitacem pofitionis{ui, 3
rica. - Sed error habet rationem communem
non producibilium per fe aDeo; quod ipfum
l quiaratiod {foni naturz intelleétu-

quia quod partici

rAtione g(‘ﬂ('-

poninon poffit? pro ratione reddi poteft ¢jus
objectiva malitia, nempe diffonantia ad natu-
ramintelledtualem qua ralem.  Sed etiam er-
ror dicit diffonantiam ad naturam incelleétua-
lemqudralem. Tumquiaeftdeje@tio naturze
intelletualis, in {fuaintelleGualitace {e exercen-
tis,ad non intelligentem quodammodo: errans
enim nonintelligicillud,quod intelligere fe pu-
tat. Tum quiaficutmorbi & defectus, funt na-
turxzanimalis qua talis, :{:H}:num; quid ira &
error, eft deformircas naturz incellectualis qua
talis. Tum quiaprecipuum & principale quod
intendit natura intellectualis per naturam, eft
attingentia veri; cuiquia opponicur error, fit, ut
11c"to_pp:\111rnr]}1‘;1:L:1pui‘im‘wm anaturaincel-
le€tualisitaopponatur eriam ipfi naturz intel-
lectualis precipué, cum ficut malum, eft diflo-
numyoluntatij ita error intelleui.
REesponDEBIS.

Diflonantiam quam trahitfe-
cum peccatuin, repugnare nature intelle@uali
quatall.  Jamautemerror, noneft difflonancia
trahens fecum peccatum,

Tum quia nego folum diffonum
peccaminofum, dicere diffonantiamadnaturi
intelleCkualem; probariqueid debuifler. Tum
quiautdicebam, fi dgip!bpr;cc.tmqu:ti'an:f,g;:';
peninonpoflit? pro ratione redditur, ipfa
{onantia ejus ad naturam intelle&ualem quita-
Iem. Hinc fic ut illa diffonantia, etiam non
reftriété ad peccatum, dicac rationem non po-
nibilis 2 Deo. Tum quia etiam illud agere,
Deo, foret peccaminofum, quia émcrv":‘nirct
tuncactus voluntatis in DEQ, producendi ali-
quid per fe difonum nacurz incellettuali; &
quidem tunc,cumDeus ad illud producendum,
nondeterminatur 4 caufa fecunda,

Prozatur Secundo, Quiade Deo petfeétis-
{imum conceptum formare \ECEJL‘“‘HI'\': tribuen-
doilliomnesperfe@iones poflibiles.  Ergo de-
bemus dicere eflentiale illiefle, ur non -
pmduccrcpcr (}: errorem.  Quodfi eff;
illieritnon poffe producere errorem ; implica=
bitutillum producar: quia contrave-
ot i e .5 g

‘ prum de Deo, debeamus
dicere effentialeilli efle, utnon poflic producere
errorem, hocinde (uaderur: n",chcrcﬂiftapc,r—
fetio indeceptivitatis, quz cft principium ab-

CoNTRA,

poliit

tiale

folaeé ad nondecipiendum, tim (& quas :
ficurmajoreft impeccabilitas, qua ;lniwnljr ne
Jeus peccer, & ne alios faciac peccare.  Jam
aulcm




106 Tractatus L.

tiretur: quia diceree aliter quam habealy
Ll

autem ficut perfetio eft non poffe decipis fic
etiam perfectio in genere indeceptivitatis , eft
non poffe decipere. Indubic item perfectio,
quz cltnon pofle decipi, & decipert, major eft
perfectione, qui.quis, non poflit decipi iple.
Namilla prior, continebit& hoc, quod elt non
pofledecipis & in!upz_:r!mc, quodeft non deci-
pere alios: que pertectio Deo non compete-
ret, fi poflee per le producere qualitarem crran-
di, feu facienterfi errare.

Responperis Primo.  Quod Deus decipi
non poflic, proficifcitur hoc ex o predicato,
quizeft veritas primaincognolcendo ;nullaau-
temelt perfectio, ex qua deberer pullulare in
Deo, nepoffitdeciperevel producere errorem.

Contra, Indcceptivitas ipfa, eft perfeétios
quz non eft ratio, curaccenleri non poflicin {e-
ric, infinitarum Det perfe@ionum.

REesronpesis Secundo. Majorefler per-
fedtio, i nec per accidens concurreret ad pec-
catum, & tamen non fequitur quod non debeat
concurrere ad peccaminofum aétum. - Ergo
necf{equetur quodnon debeat producere perfe
errorem,

Cowtra eft. Tumgquia,eftfignuma pofte-
rioti, non eflfe hoc majorem perfectionem in
Deo: quiade fa&o novimus illum etiam ad
actiones peccaminofas concurrere; nonnovi-
musantem per(cillum producere errorems ex
altera parte non pofleillum producere errorem,
arguuntdicta, Tum quiafi Densnonconcurre-
rerad actus peccaminofos, deficerct inillorario
caufze univerfalis, quz elt manifettilima perfe-
&io: deficienteautem vi, deceptivi creaturs,
vel faciente errarc, non deficeret pcrfc&io ma-
nifefta. Przcipuc autem quia ad taxandum
analiquid fpeétetad omnipotentiam Deij prits
debetoftendi,illud non implicare, clim poffibi-
litas abfoluta antecedar refpectivam, fenin cau-
fa; non oftenditur autem deceptiviratem, vel
vim faciendi errorem, effe aliunde in Deo pos-
fibilem. Tum quianon definit Deus effe cau-
fauniverfalis , quamvis perfenon pofficprodu-
cere peccatum?”  Ergonec definer efle canfa
univerfalis,quamvis per fe non poflit producere
errorem. Adrationem enim cauf® univerfa-
Iis fufficic vel per fe, vel cum alio ponere poni-
bilia.

ProsaTur Tertiod Congruo, Quia'fiid
negeeur Deo, magis exaltabicur Deus : quiama-
gis abinﬂ.pcrf‘c&iunc oftendetur alienus, & ex
altera parte, nihil obftat-

DicenpuM Tertio.  Adumerroris guo v.g.
concipiatuy celum effe Lapidpum 5 &5 boc effe inmen-
ze Dei, talem ingnam aitum ervoris, implicat A DEO
wnfundi. EftConclufiocontrade Lugo. Praz-
terautem fundamenta immediaté allata, Z2/%-

er

Prosatur Primo Conclufio.  Quiataliadu,
Snonmeuntiretur Deus ut fuppomitur, & men-

r

mente: inmente enim non habet carl

lapideum; & ramen diceret tung

1a pédu;m;L{iccrcrinquam; quia tali congy,
efformatione, non implicat DEUM!oqui- &

& ey o % o
de facto confimili e¢fformatione Io

poteltinccftafi vel revelationibus,

uin gfy
ceelume:
s

(}lli Pt |
Inquby |

fiillalocurio eft vera, eftque locusio, ctiamiy ‘
- 3

prafenti eritlocurio, licer falfa,

ProsaTur Secundd. Infufione illius affy
& non quucmtur Deus mentitetur enim: §
i,(_)qucrcrtlr,q_u iaille conceprus haberer o
tiones requifitas ad loquendum ab iplo Lo
difp. 1. Se. 11, quianon tantdm aperit audis.

ti rem, fed eriam obiter manifeftat

coneeptiy

internum quem haber Deusdeillo abjedosi
tercedit etiam ordinatio mentis diving: quiaf
intercedit in efformarione congeptus, qu |
Deus manifeltatin ecltafi fuam mentem, et |

in prafenti intercedet ordinatio.

Respoxpests Primé.  Eedem jure poret’ |
dici, infufio Metaphyfice, lacutiodivin, & |
Angelus concurrens per modum objeltiom
altero Angelo ad vifionem {uz fubftantiz. Fy |
fi predicis non competit locutio, nec in pi |

fenri comperet.
Contr A difparitas cft.  Quia

ad locuti

nem eflencialiter requiritur, manifeftatio o |
ceptiis ordinata ad alium: ex fimplici aum |
infufione Metaphyficaz, vel concurfu Ang |
non haberur manifeftatio conceptiis, necords
Resronpests Secundd.  Hlam efformade

nem ira fe habere , ficur fe habere

tille adu

quem Deusinfunderet, quo cognolcitur De.
um habere fcientiam infinicam , & ramenbi

altus, non forer Deilocutio.

Coxtra,  Quia etiam ille infufus aftus fo
retlocutio, fi ficretintentione nonquomods
cunque manifeftandi conceprum, fed proutet

inmente, & cum titulo ordinantis,
in Pr:z:.rcmi habentur.

Resronpesrs Terrid. Quo
tio conceptis, interdum ficlocario
non.

qua omik |

d efform- i

, interdum

ContrA. Non eft ratio cur in prafei

cafu, dicta efformatio non fit locutio, & tamet ||

fuppenirurillam fore mendacium,

Proparur Tertio 2 Convenient. QU
quamyisnon poffic im plicantia often ‘
fione ralfs actlis, tamen nifi nos premat oot
Eiva ratio,negandumid erits utadftruam
dem noftram & revelationem efle ceroiffim

e
i in inf-

st
ik

Quod jpfum probacur. Apoﬂcrioribcnécn\: '

ligimus, Deum non pofle ¢

{Te mendacem; ¢

quod fides, nutaret, dubicando, An Deusp”

tentih abfolatd non fir ufus ad me

peiendu.

B . y nolie i

Ergd ctiam bené arguemusDeum nﬂ’“{P“{H e
€ ; um; &

fundere adtum, quod-ccelum fit laprac®,

idin mente effe Dei, nequis 3fidub’
hic actus infufus, Deus eft trinus,

rets 10
g eltidin

ignte




:['P:.U.i.
L
toiit- |
qlizf
y i}

, Ctian

potent
g, &
4 o

1l P&

el

10 COf

Corao
matio-

e D
en bic

s fir
noao
out ¢l
omui

ot
rdum

34!

Difputatio

mente Dei; neinquam dubitet, quod fic fimilis
priori.

Fundamenta pro grm!zmtc erroris:

L]

Osjicit Primd Lugo. Qua eo calu Deus
non mentiretur , nec logueretur per illum
actum: quod aurem it caufa errotis,non re-
pugnat: qm:icrmrnnncﬂmnlu.\moralim:,fcd
phyficé: Sicut aliz qualitates, quas Deus cau-
{at :nhomine. Imo errorem caufat Deus ve-
ré & propric, quando homo per caufas natura-
lesdecipitur: namqui caufat id ex quo uece{:
fario fequituraliquis cffeétus , dicitur propric
idem caufave.

ResponprTur, Sires fic de adu de quo
Conclufione tertia, Negaturillo aétunonlocu-
turum Deum, nec mentiturum, St autem fit
res de pracifa produ&ione qualitatis erroris;
illa produéio,utdiftum, non repugnabic Deo,
ticulo veridicitatig, fed aliis, de qm‘m_is {upra.
Quod aurem dicitut errorem non efle malum
motalicer; fi ly mor:tl|ccr‘m|rpon‘;’.t pro ly pecca-
minofumveraclt propofirio: 1i autem per ma-
lum moraliter, incelligatur, quodcunque difio-
fium nature intelle@uali qua tali, qua dito
nancia ;1ppu]].-4rurmur.ﬂim»_ois; iva, Nego in
hoclenfu, errorem, non efle malum moraliter.
Quamvisautem Deus caufeterroremin homi-
ne per caufas neceflarias, non probatur, quod
pecie, eundem caulare poflit: quia caufandoil-
lum cum aliis CO[’I‘]P{"[‘lCiPiiS, taceret ut cauia
univerfalis: perfe autem illum infundendo,fa
ceretut caula particularis,  Jam autem mulca
non poteft Deus facere ut caula particularis,
quifaciccum aliis; uccomproducendo aétio-
nem peccaminofam , adtum vitalem &c. Et
quicaufatid, ex quo neceflario fequitur aliquis
effeltus , tang proprie dicitue efle caufaillius;
quando illam caufam producit ex intentione
effecits, quantum eft ex fe, & quands illa cau:
fahabet e permoduminftrumenti: utcum ex
mandato fitoccifio, & cxrerafimilia; non tri-
buetur autem producenti caufam effectus , fi
fine hacintentione, producatur caufa. Ecira
non eft caula oceifionis innocentis, qui conficit
tormentum : nam agens incellectuale, urilli
tribuatur aliquid tanquamcaulz particulari,de-
becagere tanquam agens intelleétuale; adeo-
qucex intentionefinis.  Jam autem Deusnon
intendit errorem, niec cauf, funt inftrumenta
Dei,ut etretcreatura.

Osjicir Secundo.  Idem DEUS poteft con:
ferreappeticum fenficivam, licetille per caufas
nacuralesexcitecconcupifcentiasillicitas. Ergo
& habitum errorisinfundere poterit.

ResronpETur, Negandoconlequen-
tiam: quiaappetitum fenfiivum infunditDE-
US ad exigentiam naturzanimalis; confequen-
ter noneftadhucillins caufa particularis.  Jam

11T 107

autem habitum erroris DEUS pet fe caufans, ad
nulliuscreaturz exigentiam illum producerets
confequenter cflet illius caufa particularis, &
quidem tanquamalicujus diffoni naturz intel-
le@uali. Rurfus in cafu Antecedentis non
committitur quidquam per fe dedecens natu-
ram intelle€tualem eique diflonum : quia pri-
md & per {e ordinatur appetitus fenfitivus ad
bonum fenfibile delectabile; quod noneft ma-
lum perfe,necdicitvel malumanimalis vel ma-
lum patuez intelleGualis, ad quam qv.:l talem,
nullojmodo {pectar. ];u‘n autem infundendo
errorem;; infunderetaliquid per fe malum, quia
per fe diffonum nature incellectuali, quz fola,
pofitoerrore, male habet.

InsTAR: poteft Primo. Errorem effe de-
decentem objedtive & materialicer, non autem
indeccntid morali; poreftautem Deus velle in-
decentiam materialiter, quandé hic & nunc,
non habet malitiam moralem, ur conftat in eo,
quiobignorantiam comeditdie jejunii.

ResroNpETUR. Ut aliqguid DEUS tan-
quam catifa :"pccia[is producere non poffit, fuffi-
cicquod fit objeétiveé malum.  Sic Deus non
pote t ;11‘mh;CC! (& pr.ni(‘tcrn'm;}t;ancn"l necefli-
tantem ad peccacum, Llllzin‘\v-ls tunc pm;dcrcr-
minatus non pecearct, etrotque ille non foret
moraliter malus, hoc eft peccaminolus creatu-
2 effectamen moraliter malus, hoc eft patticis
pans de moralitate obje&iva mali, quam dici-
mus cfle diffonantiam.  Quanquam ex dictis,
Deo producenti crrorem, effecille error malus
moraliter, facetetque DEUM peccare.

Instar: poteft fecundo.  SiDEUS nonpol-
{eceffe caufa particulatis erroris, nec potericel-
{femonttri,velceci; clim non minus fic contra
intentionem naturz, uno oculo catere, quam
fimonoculinonnifinafcerentus.

ResponprTuR, Concedere aliquos non pof-
fe efle DEUM caufam particularem monfiri,
Per nosdifpatitasfic.  Cummon{trum vel éfle
monoculum, non habeat fpecialem diffonan-
tiam ad naturamincelleGualem qua talem, fun-
datquerationabile Deidominmim de membris
crearurarum & habitudine, excendere fe pore-
ritad hac omnipotentia Dei.  Jam autern er-
ror, habet {pecialem diffonantiam ad atdram
intcllgt"tualcm,qu;} talem, ad quam qua talem
non fpectac vel claudum vel monoculum: &
in_fupcr non fundat majus rationabile Dej do-
minium fupercreaturam, ficurnon fundar,
determinet ad peccatum.

Instariporefttertio.  Quodnoninveniatur
quoad hecdifferentig, quando DEUS ut caula
particularis quidquam facir,ac quando percau-
[a:s nccet‘hr_im: (quas iple com illa determinata
virtute facit) idem producics Nam ficut nion
magis DEUS debet verum dicere, quando pet
feipflum immediate loquitur, quam fi per alios
loquatur, quos ad loquendum deputavie : ira

nari




108

nonminus tribuerecur Deo effeus, qui fequi-
tur neceffario ex caufis fecundis a Deo factis,
quam qui a Deo folo immediaté fierent.
Resronperur. Quecunque,elt diffe-
rentia cur DEUS feipfo actum peccaminofum
producerenon po!ﬁr, quamvisillum cum crea-
tura producat concurrendo: eadem differen-
tia cit, curcrrorem per {e producere non poflic,
po{ﬁtmmpmduccrc. Ad cum modum, quo,
pesreétus, non poreft per e producere claudi-
cationem, poteft cum pede curvo.  In quibus
omnibushzc eft differentia, quia fcilicet, fi ali-
quis faciatnonnifiex decerminatione caulz de-
fe@ibilis, non tribuctur indefe&ibili effetus;
prcipué fifehabeacper modum caufe univer-
falis : fecusfi id faciat caufa indefeétibilis, fine
determinatione a caufa defeftuofa. Produ-
cererautem DEULS, illam qualitatem, finc ulla
determinatione a creatura.  Rurlis non fatis
explicathzc objeétio, quomodo DEUS cum
determinatavittute, producarcaufas, per fe-
ipfumnonnifiad caulandum errorem derermi-
naras: Namlfanc determinationem,necincel-
le@ushaber; necevidentia fenfunm; que licet
fallatinterdum; non eft caufa per fe producta a
Deo, fed ad exigentiam caufaram fecundarum,
&infupernoneftdeterminataaderrarem ; cum
faltem in primaappreheniione, poflit defcrvire
adveritatem. Primaenim apprehenfio, ut di-
cumalidsnonpotefteflefalla. Prima Paritas
allatanontenet, quiailla falficas quam DEUS
mediance alio narraret, tribueretur Deo, ran-
quam caulzz principali.  Cafu autem quo non-
nifi mediis caufis {ecundis producat errorem,
non tribueretur Deo error , tanquam cauf
prineipali, fed ranquam caufe univerfali.

Osjicit Tertio  Pontius, quod etiam at-
tingit Lugo. llleerror, {i non poflet produci,
quia haberet aliquam imperfectionem phyfi-
cam aut moralem, Neutrum horum {uadet.
Non haberet imperfectionem phyficam impe-
dientem Deum a {ui produétione: quia DEUS
multa phylicé imperfeéta poteft produceresnec
etiammoralem : . quiaintali errore, non eft im-
perfectio moralis peccaminofa.

ReseonsuM, Inerrore effe impcrfc&ionem
phyficam non qua qualem; fed cum ticulo diffo-
nantiz,ad naturam intelleGualem qué talem 3
itaautem imperfedum, nego 3 DEO pofle per
1epr0duci: efteriamillic imperfectio moralis,
jam cxplicata.

Ogjierr Quarto Ripalda num. 38. Deus eft
caufa principalisilliusaétfis , inguem confert
per (e auxilium fupemanirale: quia auxilium
1‘upernarutalc, eft fpecialis concurfus Dei, & eo
conftituitur Deus caufa fpecialis actis moralis
boni; ar inactum erroneum confert per fe auxi-
lium !‘upcrnacumk:[)eus,ut oftendicurinexem-
plo prudcnria:infufa:, ftudioficacis fupernatura-
lis, pizaffectionis , imperantis affenfum revela-

Traétatus 1.

tioni apparenti, necnon pramiflz fuapetnayg,
lis concurrentis ad Conclufionem falfam, |

ResponpeTur,  Confundiin hog argumey
duas formalitates; formalicarem canfp PILFJLI”

rpalis, & formalitatem caufe {pccia]is,cum;: 1

clinatione ex prppria dcterminatione demis |
Sed quidquid fic de hoc: Negatur M, |
Negatur item prudentiam infufm \rirmm; |
Studiofiratis, dictamque voluntatem cop;,
tere errorem aut aliquid diffonum nanyzes,
telle€tuali qua cali, neque enim eftill; diffonyy
operari prudenter, de quof{upra, ubj de Dl |
revelato,  Ad illam inftantiam de Pran,
fupponoex Philofoghicis, quodillaphyfictny
non producat Conclafionem ; & quamvisply.
ficcillam produceret, non effer Deus canfa
cialis erroris: quiaillum concutfom exhibere,
ad exigentiam caufarum fecondarum, &gy
cuminclinatione.
& InstarPrimd.  Cognitio referens objefu
conringens, eft fal(a ab exifkentia vel carey |
objedti.  Deusautem eftcaufa perfe e |
cognitionis, & fimulexiftentiz, autcawni
objecti.  Ergo cft caufa per fe cognitow
falfz.

Responozrur.  Quando Deus auferr o |
&um, cujus ablatione, redditur cogaitio fill |
non facitidintentione ut contingat error; &l
ex aliis principiis 4 dominio fuio in res crea
petitis, licét per accidens relpedtu Dei,ad ilin
fubtraétionem concurfils, pro confervandaet:
ftentia objedi, fequatur error.

Instat Secundd.  Cognitio ita eft falla,u
fecundiim fe potueritefle vera, terminans ean
dem caufalitatem Dei: Sed quando eft veraib
exiftentia objecti, Deus eft caufa per fe cognti
onis. Ergo,etiam quando eft falla: fiquiden
utroque eventu, terminat candem caulalititen
DEL

Resronperur. Utroque cventuir
tervenire candem caufalicacem Dei, fednot
eodem mode & intentioneapplicatam svern
enim ititendit Deus, non incendir quantumes
illo, falfum. _

Instar Terdo. Judicium intuitivom:
poreft divinitus exiftere, non cxiﬂcenthbiéﬂﬂ“
ficut poreftexiftere apprehenio (enfitivas
concurfus miraculofus quem Devs praflar
tale judicium falfum, conftituit Devm caufzfl
fpecialemipfius. Ergo Deus P‘ﬂ[?& elfe caud
{pecialisjudicii falfi; 1zn6illud judicium P{l"mr
conferre, per fe, in affeCtus falutarcs mord '“_
bonos; & incerdum efficacia auxiliorum,™
ple¢ticur fimiles errores. qixLicd151tVa[qu=I=
interdiim errorem intelledtus,
Chriftum. :

Responperur, Cafu quo Deus cm'bﬁgf
concurfum adjudicium incuitivum 3?’&”:3_
jecto, exhiberet illud vel ad exigentia® %

; oof
rum fecundarum ; ut fiapparear, &nol ﬁtc'tum:

effe gratiam per ¥

L




i
£ane
tadb
;m[':v
dem
{i

e |
non [
ram |

I}iﬁmtaﬂo il 1.

xinrentione

Gum : velexhiberetil :
crroris s fed ex dominio luarum aCtionum,libe-
roquefuo concutfu: licerad boc conlequatut
per accidens error: gui non ca;‘.t_qwdcm per
accidens ipi cognitioni, vel caulz erroris, erit
pcruccllicn\;i\h difpofitioni divinz, de {uiscon-

Error etiam caufacus ad cxilacntiam

curfibus.
caufarum {ecundarum, potcfxcﬁ}: ex gratiaper
Chriftum, non tamen error per {¢ intentus a
DEO.

Ogijrcit Quintd Rozmer. Licet DEUS
fit eflentialiter ompifcientia ; tamen poteft cile
caufa per fe ignorantiz: quid cnim impedit
quomints auferat homini omnes fpecies &
habitusfcientificos, quibus ablatis homoredde-
retur ignorans, Licer item fit fumma lztitia,
poteft eile caufa rritticizs & licet fiteflentialiter
vita, potelt effe canfa per le mortis. Ergd et-
iam licéc fit effentialiter veriras, poteft cfle caufa
pet {e erroris,

ResponpETUR. Quod attinet ad igno-
rantiam; pm]}: alighem déccrc,qubd jgﬂnrantix
poflic effc DEUS caufa per [e: quia illa quata-
lis, noneft quid diffonum naturz intellaétuali,
quﬁmli;mulr.wuim titulo 'lmcqujnhomincs{u-
us, ighorare tenemur; & tamen hujus quod
homines {imus, et Deus per fe caufa.  Confor-
miter tamen adfupra diéta dici potelt, auferen-
te Deoillasfpecies,nonfore Deum caufam pet
feignoranti®, aufercenim ex alio ticulo hone-
fto, dominium fuum concernents, licét poltea
fubfequacur ignorancia. Trifticia eriam &
Mors,poflunt per (¢ caafari 4 Deo,quia non funt
quid diffonum, naturz incellet uali qua tali.

InstaTidem. Deus porelt {pecialiter con-
currere ad deceptionem, qua unus homo alte-
rumdecipiar.  Ergo etiam poterit concurtere
{pecialiter etiam ad errorem,

ResponperTur.  Difparitacem efle quiain ca-
{u antecedentis,ageret Deusad exigentiam cau-
{z{ecunda, vqlemis decipere; non agerct au-
tem ita, in calu confequentis. Im theticd eciam
fupponitur, quod deceptioilla qui aliquis deci-
pitur,quijdln}dw fit feftum, & audiar (actum,
quodinquam illadeceptio, fic meritoria: non
enim illa deceptio, f{ed affectus audiendi fa-
crum, eft mericorius.  Exguibus

CorLicirur. Deum non poffe effe etiam
caufam {pecialem infufionis habitfis vitioft,
quem debeatvincere creatura.

Punctum Difhcultats 3.

Poteflne Dens am[;b;éa._’ag:ré loqui ?

Ate de hoc tractar Koninck pluresque ei-
L:at.de!p.w. dub. 3. & Lugodifp: 6. Scét. 5.
Przjaciendum erit, an amphibologiafit licita?
fienim ficillicita, impoflibilis erit Deo, fi licita;
advertendum,an Denm dedecear: hocus frar.

e B
Suppono Primd. Duplicem efie ampiibo:
logiam. Primam qUE COMIMITIICUL
e ] 3
vrrbm'muin:c.j-n-}n:»i:.[ornr'.l.

rationg
Secundam qUE
commitgitur ratione verborum ,
pruiallorunf Prior l_!ll,'i‘;'(,‘tﬂ cemimitti pot

non integre

‘CJE‘, vel ufurpandoverba ambigua , urAjo te
I 2

Aégacida Romanosvincere pofie: velufurpan-
dovoeces infenfu rariori, utcum dico: Prafens
Pontifex eft Perrus, intellige officio, non no-
mine.

SupponoSecundo. Quod fic objeétum (en
finis amphibologiz? Si enim {it finis ejusdem,
alicer dicere, quam fitinmente: vere fnis illius
eritidem qui :{M?Jidafii,(_p_li:t eriam mendaciifi-
niseft,aliter dicere,quam it in mente; quodfi
eundem finem habentmendacium & amphibo-
logia; u'rnu.ntlm:(;rh ratione finis vel ex objelto

illicitums quis ergocritalias amphibologia fi-
nis: Ratio dubitandi eft,voluntas efhicaciter duo
npi:o!':ziﬂim:.l&c.'nu'm{i\‘loni.1,{imul, vellenon
poteft, non poteltautem oftendi, quamodoin
-.nnp[xibmloginLlunoppoﬁmm:]icvoluntassquia
velle manifeftare mentem, & velje nonmanife-
{tare mentem, funt duo oppofitiflimas utrumgs;
autem hoe vule voluntas amphibologifandi.
Vult enim efficaciter loquendo non menciris
adeoq; loquendom anifeltare mentem, Sicnim
mentiti;eftloguendo non manifeftare menteme
non mentiri erit loquendo manifeftare men-
tem.Ex alteraparre etiam valt non manifeltare
mentem, idq; eficaciter; quiaad buncimplen-
dumfinem, queric verba occulrantiamentem.
Ut hzc ratio folvacur,expliceturque amphibe-
logia;ﬁnis&objcﬂum.

Suppono Tertio. Quod hi duoattus dittinéti
fint. Vellemlogquendo non manifefltare men-
tem meam: & Nolo loquendo manifeftare
mentem meam. Prior eft conditionatus , &
applicabilis in circumftantiis, etiam inefficaci
yoluntati: alius autem; ex modo etiam fignifi-
candi, eft efficax, abfolutus , & determinaram
voluntaremindicar:  Pofteriorille a&tusinvol-
vit(emper mendacium: priorautemactus;non
involvit mendacium, conjungiturque amphi-
bologiz. Ratio, quia ex aia parte non vult
abfolaté occultare mentem fuam: i enim id
velic:,utcrcturpuriﬁsmcudn,c::’s‘,c;u.‘lmamtsh‘.,
bologia, Exaltera parte optaret, non manife-
ftareillam , hinc fir ut claris verbisnon uracur.
Porr6 fubilloadu conditienate expreflo: Vel-
lcrnjmn manifeftare claré mentem meam, poi=
r:AEHuE*mr,clligi & deber, hic alius actus , Nolo
iEmi:Iic:tcroccuir;‘.»;:‘:1* ncein mea. Qt-odpo(-
fitcumilloa&uftare hicalius. Ratio. Quiaeum
actu Cundltimn:):e spoteltitare of }*uﬁ\t‘;s actus

ablolutus,utfi dicas vellem come dere carnes fe-
ria {exra, (i non prohiberet Ecclefia; holo tamein
comedere quia prohiber, Ergo etiam fub 1llo
actu conditionaro vellem non manifeftare
clare | mentem meam poteft ftare hic alius:

(k) ND!O,




110

Nolo , fimpliciter occultare mentem meam.
Quod autem debeac {ub illo conditionato &
oprativo altu, involvi ille abfolutus; nolo
occultare abloluté mentem meam; Rario
cft, quia nifi hic a&us habeatur, omnino
fubamphibologialatebit mendacium; &4 po-
fterioricolligitur: quiapradicti adtis abfoludi,
habetur effcétus , nempé quafitio verborum
amphibologicorum, & rejeétio verborummen-
dacii. Propteg hunc actum, illi conditionato
annexum, falvatur, quemodoinamphibologia
non committatur mendacivm: eft enim illic
exclufio, (utreflexio oftendit ) mendacii: falva-
tur item, quomodo illic non velic contraditto-
ria voluntas: quia contradictoria vera, debent
efle ¢jusdem; de eodem , proprer idem , &
eodem modo; non eodemautem modo volune
tas vult manifeftare mentem: hoc enim vulc
nonnifiaétu oprativo : hocautem, quodelt non
eccultareabfoluté mentem, vultactuabfoluro.
Unde ulteriis obje@tum amphibologiz non
debet exprimi pofitive, volo manifeftare men-
em meam: ron (.'['lilmi'l ‘(}I'ﬂrlhil‘-oiﬂg..!ll.\ qulr-
reret terminosamphibelogicoss {ed debet ex-
priminegative, Nolo impliciter occultare men-
tem meam.  Ex bis jam [uppofitis

Explicatur Finis & Obje&umamphibologia.
Nempe quod vellet ed utens non manifeftare
mentem fnam; quantumvisnolitillam implici-
ter occultare.  Quz explicatio vel ipfa praxi
amphibologias ufurpantium probatur; qui nec
Volun[ﬁmpiicitcr mentiri, & fimul nolunt fim-
pliciter occulrare mentem {uam, eique contra-
venire.

Soppono Quattd.  Amphibologiam  qua
verbis integre prolatis committituc, efle cum
ratione licicam. ~ Ratio quia in illa non com-
micticur mendaciums & nonintelligensillaver-
ba, {uzignavie & infolertiz id imputare deber;
nec elt diffonum naturz inrelletuali altiori
modo operari,quam poflint attingere ordinatiz
Gapacitates.  Dixicum rationes quia provifa
eftanaturalocutio, ut manifefter menrem, ac-
commodetque fe andients; fi czrera fine paria.
Undenec concibnariquisquam debetgrace, fi
auditor, nonintelligat grace.

Surpono Quinté. An amphibologiafitlici-
ta, qua fit ratione verborum non INtegre pro-
latorum, quam appellat Oviedo Contr. 3. num.
4o.intereticentiams dubitant Authores. Po-
nunt illam licicam Valentia, Leflius, Toletus
Sanchez. illicitam Lugo, Soto, Cajetanus,
Azor Ripalda dif. 4. num. 68.

SurronoScxto. Intereticentiam interdim
efletalem, utnon compon&tcum verbis exter-
nisorationem integram, Ratio, quiaalias nun-
gquamdicereturmendacium.  Nam fi quis di-
cerernoneftica, non mentiretur, fubincelligen-
do,uctibi dicam. Interdiim etiam componit
candem orationem cum verbis externis; datur

Traétatus I

~

enimfig 1;:#.(1[5!&:‘:‘1;;}36]]..!1:?11: Apﬂﬁdbeﬁsqﬁa X
ticentia eft, qui fententiz incl](){ltl,? cutly ]
revocatur, utinde parsejus allqua nondmshfl
telligatur s hocque etiam habeg jji; “Farig?‘
ngilii. : Sed motos przftat componee fufh,
mn qubus ;1?tq1m funt qua Exptimunrm, &:';
mennon committitur mendacium; Cﬂqutil':
conjunctio verborum ex ternorum ey ip[-:-
L - . Jlixg
nis. Quod ctiam fic d_um prudens Aygyy
(,‘Ol{lgi[ ex verbis Pr‘,ﬂms’ alia ingerng oy
Imo hoc viderur fecifle aliqueties Chriftyg L ‘
cum dicebat, quod de hota judici; ncquidcm,f
linshominis {circt,(up]flc,f'ciennicommunm
bili. ‘Su’p{‘um item non afcen{urum addyg
huncfeftum, & tamen alcendic; i'ﬂ[l'(‘)l‘qim;lj
do, nonafcendam manifefté ; fedinocay
Snwo:\-q Septimo. U (Onigﬁtur,quamlc
potetft oratio interna, componere eandem oy |
externa; advertendum erit easdem YOCes my,
terialiter: acceptas, ratione variarum citoyy
Fckmrfamm alium fenfum, licge non obvie fig. |
re; ita utipfz circumftantiz fint &quivaleny
fignum locutionis internz ;ut cum circumftn
tizoltenduntverbum E# fumi pro edit &y
bumabfolvo, velpro{olarione corporis,velp
folutione peccarorum , vel offenfz ineells |
Hinc confequenter tuncoratio mrermcumtbx-
(f.'l‘[!:!' potelt componere unam orationem, &}
mendacio eximere verba dicentis, quandog
cumftantiz zquivalent figno & lochrion,
quamvisillz circumftantiz,, non fint vocesoh
viz & paflim pencrrate: quam {ententiam i
deo etiam docuifle Ov.edo,Contr. 3, num.4
Appo. Quodcommodilsdicatur circan:
ftantiis quafi vocibus zzquivalentibus menten
dicenus internam explicari;arque per hocyit:
rimendaciom: quam {idicas, ex o vitarimer
dacium quia prudens colligic alium fenfum, i
verbis latere.  Ratio. (@iﬁprm‘icn[inand{-
entis, nullomodoingreditur locutionem, qio-
modo ergo illam eximet a mendacio? Cun
quemendacium teneat (e a parte loquentis; ¢
iamid quod facit ne fic mendacium, deberalt
quid efle, tenens fe a parte loguentis. His iy
poficis,
DicexouM eft.  Poffe Dewrm logui amphie
logice etiam perintereticentiam, mods fxpf:'cﬂa:
Probatur.  Quia DEUS mensem fuam ol
illomodo expriinerc potelt, qui ii!icitusnarll
eft,aurindedecens naturam incelle@ualem,gi
talem: eft enim infinitusinlocutiva,adeoge
omnesin eaperfectiones continens. Sedam-
phibologia & intercricentia explicata, n““ell
llicita. = Ergo eam DELIS ufurpare poteti
Osjicrr Primo Koninck. Ilia'm[cn;ﬂ“"'
tianon habet ullum fenfum vel fignification®
veram. Ergoelt mendaciumillicitum: dr
tecedens probatur. Quia ut duz 140_cunonﬂ:f
snaminregram rumpnn;mr,drbcrcﬂcll"m“

vel tanquam inter b
& iz

|

aliqua connexio ,




Difputatio 1. 1

& fignificatum, vel ranquam inter duas ora-
tionis partes, qu& rractim inter {¢ junguntut s
in pr:eibntiaumm nihil horum eft, nec ¢ft unio
inter illam locutionem externam & intereti-

centiam. _
ResponpeTur, Circumitantias externas,

effe fignum xquivaleater, licer non formali-
gerinterne locutionis, & per hoc fignum zqui-
valens, uniri & explicari locutiorem internam
{euincereticentiam.

Osjicrrur Secundd ex Lugd.  Veracitas ob-
ligat quidcn‘s ad conformanda verba menti, fed
non ad conformandam mentem cum mentes
debemus ergo comparare vcrbn:pfﬁ cum men-
te, & videre €x una parte voces externas, cum
fua fignificatione;; ex alia mentem loquentis,
& confiderare , anverba exprimant id, l]L[Dd
eft in mente :quomoduautcm cxprimumiipu-
nitur intereticentia?

ResroNpeTur. Ilaverbafi fumantur in
circum{tantiis,ingguibus plm‘,:Iigniﬁcant,qu:‘{m
dicung, exprimere mentem loquentis.

Ozjicirur Tertio. Tora obligatio veraci-
tatis, elt, ad confervandam vitam humanam &
commercium politi:um;quodxquc nutaret, {i
licita effet intereticentia.

REspoNpETuR. Ita ad conviftum poliri-
eum atrendendumeft, &eam falvandum, uc
fervetur jus;fecreti, quod facile extorqueri pof—
fer, fiillicitaforetinterericentia; nemogque te-
nietur abftinereut plis fignificer quam dicatur;,
quantumvis €x ignavia, aliquis hon penetrets
itaetiam in pralenti, ingcrcnnbusipﬁs circum-
ftantiis ad notitiam, quod ingererent verba, fi
Jponerentur.

Osjicrr Quarto Ripalda. Ejusmodi locu-
tiones que {untcum intereticentia funt menda-
cium: locutio enim conftituitur fignificatione
externa verborum.

REespoNDETUR. Locutionem formalem
humanam, conftitui locutione externi, fed non
locutionem zquivalenter, qu:epcndcrc potcﬁ
2 circum(tanciis,utcum plusfigniﬁmmus quim
dicimus.

OsjrciTur Quinto. Poffemus dubitare
defide,; annon DEUS aliquid reticueritinreve-

latis,

Responpetur.  Quod non,  Ratio quiape-
nes Ecclefiam eft infallibilis affiftencia Spiritus
Sanéti, explicativa circumftanriarum revelatio-
nis, fi forte qua effent equivalenslocurtios prz-
cipuc autcm: quia n cxplic.md:s alcioribus
theoriis preceptionibusque morum, diffonum
efler naturz incellectuali , intereticentias fre-
quentare; ex quo titulo obligatus eft DEUS,il-
lisabftinere inrebus fidei.

Instamis. Licee DEO amphibologia.
Ergd & mendacium,

ReseonpeTur,  Negando confequentiam,
Quia in- amphibologia nulla eft diffonantia

ad naturam intelleualem fecus .in menda-

C10.

DIFFICULTAS III

- &3 - . 5
An cognitio [upernaturalis emuss , fit mon-

niff effentialiver vera?

RIpnldn de ente fupernaturali ponit difp. 58.
An Cognitio [npcmarurallxpu[lit efle falfa
exnaturater? & 5. An faltem poteftate DEI
abfoluta? Priorem thefimnegat; de pofteriori
judicium fufpendir, ad quas ctiam difpuratio-
nes, remittitfe hic difp. ro. Sedt. 1-

Dicexpum elk.  Poffibilem ¢ff¢ cognitioners
ﬁr,urﬁ.mtmfrm, ¢ tamen nownifi probabilem,

Propatur Promo.  Quia nulla implican-
tia.

Prosatur Sccundd. Poflibilis eft actus
prudentiz l'upcrn.aurali‘i. Ergo & judicium
ln}uemamra!cpmlmbih:-, nam etiam judicium
prudcuz'mlc:, movetur rationibus probabili-
bus. %

ProsaTur Tertio. Opinariprobabiliter,
non eft ratio diffena natur® incelleétuali crea-
tz, quamvisnon fit perfectio naturz ut fic intel-
le@ualis. Ergo non eft ratio, cur illi elevati-
vum fupernaturale accederenon poflit. Apzas-
tur in contraargumentaRipalda.

Osjicirur  Primo.  Supernaturalitas (icut
naturam cognitionis evehic (upra naturam co-
gnitionisnaturalis, ita ejus proprictates celfio-
res arguir: prima autem eaque pocifﬁma per-
fectio cognitionis, cltveritas, & ad prafenscer-
ticudo,

Responperur. Quod f{upernaturalitas
evehatcognitionem naturalem,ratione ordinis
non in gradu entis & perfetionis; hincacci-
dens !upcrnatnmlc,cﬁ' perfeétiis fubftantid na-
turali, ratione ordinis, non ratione gradus entis.
Confequenter & probabilitas , _erit perfetior
ordine, pre certitudine naturall, licét non per-
fectione & gradu nofcendi.

Osgjicrrur Secundd. Ex conceptu virtu-
tisintelleualis, que ex Ariftotele verum attin-
git. Undeertiam opinionem negat efle vircu-
tem; omnis autem cognitio {fupernarturalis, eft
actus virturis fupernaturalis.

ResponpeTor, Negando hoclenfu omnem
cognitioncm [hpemalu[alcm effe aétum virtu-
tis. Cur enim implicer ‘opinio fupernatura-
lis?

Osjicrrur Tertio,  Nihil et quod decu-
hcr_mgnirim]cm fupernaturalem 4 ratione cer-
Eflllx;:m, fieam nor~dctutbarin fide, ragioob-

REsPoON I)_E'i'l] R. Debilitatem motivo-
rum, & concutl abu ar 3
um 11';1ti0numl rLc':]: gl'ii‘.gilctnls C:cl:iri'iltllf pYEaRL-

5 g g nem I!.]PCL-—-
.—'ga.mdlr.’m,ml formalitarem opm‘-onis,

G2

Osj1-




112

Opjrcrrur Quartd, Voluntas perficitur
quidemafte&u tendente etiam in bonum appa-
reus, {ecus intellectus: quia veritas cognitio-
nis non fumitur ab apparentia objecti; fed 4
reali cjus exiftentia,

Resoxperur.  IntelleCtum perfici primo a
vero, prout eft; fed minus principaliter, perfici
etiam 4 vero proutapparer, utvidere eft in pru-
dentia & iplis opinionibus, qua indubi¢, melio-
res funterrore. »

OsjrerrQuintd.  Quirosinr. par. difp. 4.
num. 1, Actus fupernaturalis, eft {pecialiflime
intentus 4 Spiritu Sancto, elt formalis vel virtus
alis Deilocutio, efttitulo fuz perfectionis [upra
vires naturx; & tamen per&:éi‘m maximé ne-
ceffaria cognitionis, eriam naturalis, cltveritas.
Omnisitem aétus fupernaturalis, eft debitus foli
Deo: egregia vero Deitatis et laus, fi (ibi ap-
proprieterrorem, & fi fides qua inter actus fu-
pernacurales obfcurior eft, non potelt efle fal-
fa. Ergoneculla cognitio.

Resronperak, Sicut datur cognitio
cetra & certiol, ita dabitur minus {pecialiter &
fpccialiﬁimc’:inrcntaﬁDco: 8¢ ita habicus deter-
minatus honnifiad verum, etit fpecialiflimé in-
tentus: opinicautem minus principalitcr; ira,
ut ei ratiofpecialiffima conveniatin rationcor-
dinis,non attem in aliis formalitatibus. Ne-
gatur item, omnem afkum fupernaturalis co-
gnitionis, cil¢ velformalem vel virtualem Dei
Iocutionemietirque adhucaétusopinionis egre-
gia laus Déiinratione ordinis, licétnon 2quan-
do, alias perfedtiones naturales; ut didum fu-
prain fimili. Cumque de prafentihabitu con-
ftecex revelatione & dodtrina Patrum, illum
effe certiflimum, quz revelatio non fe extendit
ad exclufionem opinionum fupernaturalium ,
fir, uradhucillz fint pofiibiles.

Ixstat.  Omniscognitio probabilis ex obje-
ttoeltfallavelvera. Ergoficur Deusnon pot-
eltelle cauflacrroris; itanecprobabilisnotitiz
fupernaturalis.

Respoxperur.  Ex argumento fequi, faltem
efle poflibilem nétitiam probabilem {upernatu-
ralem, quando ex objecto eft vera. Deinde,
poteft dari notitia prudentialis fuperharuralis,
etiamfiattento objeétouteftinfe , resalicer (e
habeat. - Ergo ctiam in prefenti idem dici
poterit.

‘ Dicexounvelt Secundd.  Poffibitem effe cogni-
2i0nem fupernaruy alem, qua compararéad W v,
g-inflans fir vera, comparate ad alind falfa.

ProsaTur Primo.  Quiainhoc nulla impli-
cantia. -

ProzaTir Secundd.  Ponamus ante inftans
Nativitatis Chrifti , elicere aliquem fidelem
hunca&um. Chriftus nafeerwr ; poflet velleillam
continuare ,aut poflet etiam DEUS illum de-
rerminare, auxilioque fuo clevare, ad continu-

Traceatus 1.

andum huncactum, etiam proinflayg s
Chriftusnatus eft: quiactus compara[gad.;::
inftans quonondum “”““&:"’Cfllsc;jl EI‘
Proeator Tertio. Q_‘_liﬂ i pales il 1[9
sfupernarurales non darentur, etiam [‘C;c ctl‘»ri::
Uios eritextremum judiciumnon effo fi n‘"
turalis: quiactiam illa cognitio cft foff, Cﬂm |
paratead inftans, quod nondum ffiljué;q:r: |

extremum. iy

Dicexpumeft Tertio.

{1 o Impa[ﬁ bilen "J'f'? it
zapmem fupernatiy alem, ¢ tamen errony m = |
citer. o

Propatur Primo.  Quia impoffibile efy |
umproducerehoc, quod eft Lflﬂbnumnm-c;
intelleétuali quarali; Edaurcm(ompcti[mu;

ProsaTur b'(r‘(:umln\). (,)L!Ll & C(][npcn:m;
cum gradu fupernaturalis ille errot; &fﬂ';
COMPONEICLUr; COMPONETELU Guidem y, |
ponitur; non ComMponererur antem: quidh |
tectibile ex conceprufio, non lung comi»om‘.]i. ‘
lia ;fummé enim oppofitorufl, nopn daror g |
pofmo;nccapparcgquomodoermr&'{upm ‘
turale pofline comparari inter fe,ficur pefe |
bslc_& perfedtivam; error enim,non poffezel ‘
perfetivus.  Non ctiam fupernaturalicasefy
perfetiva erroris; cumipfe errorfupetnaty
lis, non aliquamelevationem, fed depreflions |
potiusadferret.

ProsArur Tertio. - Sicomparenturinat
error naturalis & {upernacuralis; vel cilevmap|
detectus error fupernacuaralis, vel non;nonpo: |
eftdici quod fit major defe@us: quia fuperns
turaieadfertperfeltionem, que debetfuper
quamcungue pcrfec‘:tioncm naturalem §
codem generetitoftendit indu@io; nonet

poflet cffe major defectus: qQuia excellentiv|

dcfcé\’;us » in ratione defedtls, femper eft qué
turpius; & fic curpivs elt aurigari Neronem,

quam hmplicem colonum,tucpitis cftficicnti|

actuserrer, quam opinio.  Cujus ulceriorRs
tio clt quia preter defedtum, qui fe foloadn
turpitudinem, datur etiam turpitudo, utitade
cam, vici praedicati excellentis, quod debst
impedire illum effeétum, necconfundiillacon
junétione.

ResronDEBIS Pima. - Quodilleerorin
quanctum fupernaturalis clt, ficmints defelu:
fus , magis autem defedtuofusinrationcem
ris.

ConrtrA.  Quiaex hoc fequeretit auri

: - ‘ s
gari Neronem efle magis nobile,, quam col- |
num, in quantum Nero cft quidnobilits. ¢ |

fiscumilleerror non quomoc!ocunqut:hcm'
jot s fed proutjuncus fupernaturali; fic fm}li_?tui
teahit fecum (upernaturale,  Ergoli quaji-
¢tus cft major; qua fupernaturalicatem imper
tans, eft major.

Resronpests Secundo. Errorem ok

. . . L3 (- Iva
quid, fupernaturali extrinfecum;adedque
et

]




natus
Tioria

interk
Ly
ok
pe

.

pecai
=11 B
) lian
k‘ﬂl:.‘;
t qui
pReM,

Frogi |

i
Chte-

I

Auri
colo-
Rur-
£ mi
el

-

Diﬁ)utatio 1L

entitate J(UPCKI'.HELH'J:B , potentem contin-
gere.

" ContrAeft, Quia etiam odio Dei, eflt
extrinfeca amabilicas Divina; & tamenhocnon
obftanre, odium Deinon poteftefle fupernatu-
rale.
one extrinfeci, non fequitus conjungbile jamil-
lud effe cum ente fupernaturali. Deinde licet
quid fitextrinfecum crror cognitioni: quiade-
{umicur ab obje&o aliter fe habente: non ta-
men hocfenfu elt extrinfecum, hoc eft realiter
{uperadditum, ipfi entitati.

OsjicrTur Primo. Falfitas conveniens
divinitus cognitioni, componitur cum conce-
ptu primartio & fecu ndario cognitionis fuper-
naturalis,  Ergo non implicat cognitio fuper-
naturalis divinicas falfa.

RESPONDETUR, Ncgnndo antecedens,obra-
tiones allaas, & licet quidem ille actus erroris
fnpemamra[fx, foret diftin&us ab errore natm-
rali, fed hocipfum {'ubjcﬂumucgatu:,poll'c a-
rierrorem ﬁlpernalui'ﬂmn.

OsjiciTur Secundd. Poreft affeétus ﬁ:per-
naturalis effe vitiofus.  Ergo & falfus.

ResponpeTur,  Antecedens effe verum ,
quando elt extrinfeca malitiaillius actis vitiofi.
Jamautem ratio difloni, non eftquidextrinfe-
cum ipfimet errori. Supponitur autem quod

" Deus diffonum naturz intelletuali qua rali,

qualiseft error, eperari non poffit.

InstaT Ripalda. In calu antecedentis non
folium mediate, potcﬁiilca&.us eflemalus, in
quantum {cilicer ab a&umalo referretur in fi-
nemmalum , verlimetiam immediaté : quia
-jpi'cimmr:dmti: a Deopro fuo libiru pruhibltus,
fieri potelt , contra prohibitionem  divi-
nam.

Responperur.  Prohibitionem illam teddi-
turamillum aétum, nonnifi extrinfece malum ¢
quiahoc eftintrinfece malum , quod ipfum in
entitate manens, non poteft fieribene : hocau-
temnon competerctilliattui, Ea qua fubdic
deduratione vifionisbeares alibi foluta, hoc
tanciim addo. Negando a {cientia implicis in-
tc‘;lwgcmi:cp:’;{'i'cntarl invifione repugnantiam
addeftruis cum pofiit effe vifio Deitempora-
nea: velad maximumreprz{entat, nonpofle
illam i DEO defteuifub conditione, iDEUS
nolit; ad eummodum,quo in Angelisrepra-
{cnta[urincorrugnbilimsj (i Deusnolitua {ua
potentiaadid.

OsjrcrrurTertio. Potelt exiltete co-
gnitio lU‘CCi'il:‘{t'll‘:}.“S potcﬁnrc abfoluta Dei,
non exiftente objefto , quoad reprelentat.
Ergd & cognitio fupetnaturalis poterit cfle er-
ronea.

Responperur,  Duplicem errorem diftin-
guidebere; quendam fimpliciter, & pro omili
eventu , ut i quis dicat Deus non efterinus.
Secundo error, quirclpedtulmjus quidem in-

Ergo pracifc 2x co,q::ud aliquid fic rati-

113

ftantis error eft, refpeétu alids veritas: Prioris
illius erroris non poteft efle caula Deus per {e;
nec }wtcit exiltere !hpcm:nu:ﬂlis cognitio, ita
errans: poteft polterioris ordinis: expreflcque
docer Quitos, occafionaliter pofle e Deum
habere ad errorem, fed non determinando pra-
ciftad eundem; &ita etiam Deus, nondando
gratias efficaces , veitur jure {uos licér illis
non datis , fequatur per accidens pecca-
tum, ’

Osjrcir Quartd idem.  Cognitio fupet-
naturalis non alligatur ebjeéto extrinfeco im-=
mediaté, acperfc; fedmedia volunrare Divi-
na. Deus autem poreft negare exigentie re-
rumiupcmﬂcum!iu:n,quod negatexigentiz na-
taralium.  Ergo poteft negare cognitioni fu-
pcrn;uumli.:”)(a[}cmiamﬂbltc 1.

Resroxsum, quod Deus poflic negare co-
gnitioni fupcr:utu:‘.’:l_i exiftentiam objeéti, fiilla
verlerur circa aliquid canringrm, conquucn
ter erit adhuc vera refpectu diverfi inftantis;
necerittunc etrot * quia profilire in atuin fe-
cundum , quemhic & nunc cirdiim{fantiz de-
polcunt, non clterrare.. Negaturtamen potle
Deumdenegare concurfum exiftentiz objecti
neceflarii, & qua talis, atraéti a notitia {upcrna-
tarali, idque ob rationesallatas. Ex quo ctiam
regulari deber, qualinam apparenti revelatio.
ni, poflicfieriafleniuy fupcrn:ztumlis.

Ogjictt Quintd idem.  Porelt effe vifio
fenfitiva intrinfece fupernaturalis, qua tamen
retineaturinabfentiaobjedhi. . Rur(isde fado
inapparitionibus miraculofis, itafit, utfaciat
Deus fieri vifiones referentes obje@um, quod
re verd non eft. Ergd etiam porerir Geore
idem, cum lenfationibus intrinfecé (upcrn;p_m_
ralibus. El'g6 & notitia rupcrnamrelis, poterit
efle erronea.

ResponpetuRs  Infenfacionenullum p[’op']&:
teperiti crrorem, dequohicagitur.  Deinde
non effet tune Deas caufa per fe ertoris,, fed
nonnifioccafionaliters apparitiones etiam illa
non funt difonz naturz intelleGtuali , qua
tali.

QUAESTIO IIL

De Obfcurstate Fedei.

REMITTO Primo. Edem ¢ obfeuram,

Ratio , quiaid docet Scriptura & Pacres,
unde vocatur grgumcutum non appatentium,
lucerna in cahgmofo ; cmzmiatmuqnt ¢t Pa-
erum: Fidelisfom; nefcio quodcredo.

Pravitro Secundd.  Obfcuritatem fides , ex
alias dictispullomado poffe liabere rationem motivg
& quamvis obfcuriras conjungarur racioni for—’
mali fidei, utfidicarur : formale fidei et veritas
divinaobfcuré atteftans: nihilominis obfcuricas

(k) 3

non




	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Difficultas I. An assensus Fidei sit Certissimus.
	Seite 92
	Punctum Difficultatis 1. Distinguitur quo sensu assensus Fidei sit Certissimus.
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94

	Punctum Difficultatis 2. Comparatur certitudo Fidei cum aliis Certissimus.
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100

	Punctum Difficultatis 3. Solvuntur Objectiones.
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103


	Difficult. II. An fides moveri possit revelatione falsa.
	Seite 103
	Punct. Dif. 1. Potestné Deus absoluta potentia mentiri.
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105

	Punctum Difficultatis 2. Potestné Deus infundere qualitatem erroris.
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109

	Punct. Dif. 3. Potestné Deus Amphibologicè loqui.
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111


	Difficultas III. An cognitio supernaturalis omnis, sit connisis essentialiter vera.
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113


