BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Difficult. Il. An fides moveri possit revelatione falsa.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

>
=
=-

}i{? utatio JIL

idque ob dignitatem excellentiorismotivi; fed
hoc non convincit; quia licet Deo repugnet
m‘i:-'i\!'l'.l?C:‘cqlz;q.mlticutlm,hlih poteft cflc par,

{cientiz ac fidei, repugnantia falfiratis : quiact-

fam mag
h,qum'i ipfum probatrs quia fides potelt Eill_i,
quamvis DEUSnon fallat: quia }m}(_cﬂ' conci-
pi ides, quu;{ alfentiatur revelationi vetre non
c.\n’%unif,quinl)liUbn:ipsi} -‘-.]Lwr;llujal)FUb
pihil teftans {eu revelans, fallere non poteft,
REsronNDETUR. Negando pofle con-
cipifidem affenciri revelationi noh cxi{}cmi)&'
tamen exobjecto, (dequohicquaritur) move-
ri veritate prima. /Equé autem DEUS & fi-
des ratione objeti & motivi falli non poteft:
quiautrobique eadem reperitur veritas prima,

DIFFICULTAS IL
An fides movers poffic revelatione

» fawal

~Enfusticalielt.  AnDEUS poffic fallumre-
bvclarc? {cualiter, quam [e res habcats de
uo confule Valentiam hic difp. 1. quaft. 1.
punét, 3. Koninck dilp. 1e. dub.1. Lugo difp. 4.
{ect. 2. Pontinm d:(i).11.qu,t‘i‘c,‘;..Aimcumdﬂp.
2. [et, 8. & alios.

Pun&tum Difhiculeatis 1.

Poteftne DEUS de abfolsia potentia

meRtivis

q

T decidatut, an poffit DEUSrevelate fal-
{um, querendum erit univerfaliter, an po.l
fit mentiri ?

Dicesoumelt,  Dewmde abfoluta potentia, non
poffe mentiri confequenter nec falfam revelares
atqueadeod nec fidem moveri arcvelatione fal-
fa. Eft conclufio non tantum contra Arme-
nos, & Prifcilianiftas, qui cenfent DEUM in-
terdum mentitum fuiffe, fed etiam contra Hol-
cot, Gabrielem & quosdam ;Lllos,quiCathoIiL‘i
cum fint; decent nihilomintis, de petentia ab-
foluta, DEUM mentiti pofie; quamvis non de
ordinaria. Idem fub aliis terminis : Nempe
pofle eflcrevelationemnon veram; docuic Car-
dinalis Petrus de Aliaco, Adamus; Almainus;
omues apud Ripaldam de Ente {upernatarali
dip. 51

Authoritate ad Hzbr. 6
cam dixiffer Apoftolus Dewm [us pollicitationt
addediffe juramentum, [ubdit ¢ ut per duas inquit

/

Proeatur Primo.

res immobiles, quibus impoffibile eff incativi Dewm,
Jirmiffimum | ori haberemues s & tamen pet
oppofitos poflibile eft mentiri DEUM: &
ficurnon dicimus, impoflibile eft DEUM de-
negare concurfum ad peccandum, quamvis de
porentia ordinaria,illum negare non poflis, fic

srepugnat Deo fallerequam fidei fal- »

103

nec dixillet Apoftolus 1.1,1,in‘.lri‘:i:iic et DEUM
mentiri, i d abfoluta potentia mentiri polfet.
Etalio loco: Fidelis inquit perasanct, megare fe-
ipfum noin porefl. Ex quoficurgecur.  Impol-
{ibile et quemquam negareleefle, Ergoimpol-
Gbile eft, & DEUM mentiri: nam {l mentire-
uu:pclAp()l"{u!um,ncg.lrcr:‘uiplum. Similia
habet Dionyf ¢. 8. deDivinis Nominibus. Am-
brofius ¢. 6. epift. 36. ad Chromat. N,
inquit #on mentitur Dens? Sedion mentitur, quia
impoffibile ¢ff mentiri Desrm. Similia habet
Aug. lib. 2. de civit.c. 5. & lib. 2. de Symb, ad
Catech. c. 1.

Prosamur Sectindd. Rartionibus AuCtorum.
Tum quia ug ait Amicus, DEUS peccare non
porelt. Ergo nec mentiti: peccaret enim fi
mentirecir.  Tum quia uc ait Valentia, Con-
gradictionem implicar ut is mentiri poflic, qui
haber fummam & infinitam auctoritarem ad
Pc.-mndcm]uma!‘nsJiLi efle verumy quod ipledi-
cit: talis enim auétoritas. deber cxcludere
omnem formidinem in credendp,non exclude-
tetautem, fimentiri DEUS poffer. Tumquia
utait Lugo mendacium eftintrinfece malum, &
exiis quzideo funtprohibita quiamala; quod
fupponitS. T homashic qualt.me.are. 3. Ergo
a Deocommittinon poteft.

Proparur Terrio.  Si Dezus pofler mentiri
ctiam de pocentiaabfoluta; & effer Deus ut {up-
ponitur, & non effet: quia non effet infinicz
pcri‘cft:'mlis: major enim elt perfeétio, hont
pofle etiam de abloluta potentia mentiris fieut
majot eft fantitas, non pofle etiam de potentia
abfoluta peccare. Jam autem fi Deusnonel:
{etinfinita perfectionisnon efl
enim Dei; venit ensinfinite p
ficulterius proponitar. Lt cat contea
nemveritarem ee mendacium, - Er
ricatem primam fnenti. & Deum. An-
tecedens probatur, Quia & eflec illa veritas ut
fupponitur, & non eflect: quia mendacium ef-
fer; & ficucimplicachominem effe chymarams
ita implicat veritatem cfle mendacium, cum
utrumque definicionibus diffétar.  Secundail-
latio probatur.  Tumquia par eft ratio htijus,
acpriorisillationis. Tum quiamendaciumil-
lud faétum a Deo, eflet aétus Dei; fi efler actug
Deisefletiplemet Deus, quod eft abfurdum: &
ficut veritasut fic, non poteft effe mendacium
ita nce Veritas ptima; poteft eflc mendacium
quodipluminhoctundatur : qtiia de cujusra=
tione communi, eft honpofle effe tale, ejusnec
tatio partictilaris poteft cfletalis. ~ Et fic fiim-
plicat, hominent eflg bovem, implicabit etiam
Petrum eflebovém ¢ pra ta enins fua aflen-
tialia ratio comiunis; defert ad patticulare,
Hincfi veritas ut fic, non poteft efic mendaci-
m, nec VErieas prima poterit elfe. Negue wa-
lez fi drcas: Ratio communis animalis non pot-
eft eflerationale, & tamen homo qui eft parti-

(1) 4 !

]
'I.’-j‘ffa.l

a

cuiarg




104

culareanimal poteft effe rationale. Ergo etiam
quamvis veritasut fic non poteft efle mendaci-
ums; non fequitur veritatem primam, non pofle
mentiri. Noninquamvaler: quidaliaefthzc
propofitio: De effentia eft rationis communis
animalis, non pofle effe rationale, & alia hzc
elt: Non eft de effentia rationis communis ani-
malis, eflerationale.  Hac polterioreft veras;
priorautem falfa. Quodf p.rior eft falfas po-
tericreftringianimal perrationale; fi antem ef
fetvera, nunquam poflet reftringi: quia verd
eft de eflencia veritatis, non pofle efle mendaci-
um; hacque propofitioeftvera: ficurnullapar-
ticularis veritas, pofliceffc mendacium. Tum
quiaex co quiafanétitas ucfic non potcftefle vi-
tium; benéinfercuaramorem Deinon pofle effe
vitium. Ergé & in prafenti idem dici pote-
Iit.

Echzcprobant,Deum eriam deablolura po-
tentiamentirinon poffe. - Anautem poflic fal-
fumdicere peralium, miflis aliorum rationibu$
perhocrefolvizdeber: quiafi etiam per alium
falfum diceret, faceret actionem diffonam na-
turz intelle@uali, quod argumentuminfra pec-
tractabitur,

OsjicrunTur Primo.  Authoritates Scri-
prurz Genes. 4. Timenti foam necem Caino
refpondetDeus: nequaquam, fiet; & tamen
poftea occilus eft a Lamech. Multi etiam
Sandki Spiritu Deiafflaci, menuri fune.

ResroNDETUR, Non dixifle Deum,
non occidendum Cainum, fed non occiden-
dumimpuné. Alii eriam negant eundem fu-
iffe Cainam, quieftoccifusa Lamech, Quan-
doverd Genes. 22. cateroqui Spiritu Dei affla-
tus Abraham, dixit: Ego & puer, poltquam
immolaverimus revertemur ad vos: non eft
mentitus Abraham; quia purabacfilium fuum
reducendum ad vitam, via aliqua DEO notd;
qui etiam pracepit, ut fua uxor diceret fe foro-
rem Abraham sitacnim,ex u{hOricntis,appsI-
labantur uxores, - Jacob quando fe dixit pri-
mogenitum, dixit (¢ primogenirum non gene-
ratione, fed dignftate, quam jam emerar.  Sub-
dit Koninck regulas explicandi Scripturam in
hac materia. Primam. Deum mulea prdi-
gere, nonnifi fub conditione & comminarive,
Secundam.  Szpé cum dicicur DEUS aliquid
pradicere, nonnifi permittie, per hellenifmum
loquendo.  Terziam. Szpe Scripturam adhi-
beretropos; ut cum Joannes dixit, Libros non
potlecapiamundo,de Chrifti factis; hocctiam
notat quod Sanétiviri,non fintfemper locuriex
inftinctu fpeciali Dei.  Au@oritates Patrum
explicari dcbcntpcrhoc,quéd nomine menda-
<ii,intelligantamphibologiam, de qua infra.

Ogzjrcrtur Secundd.  Poreft Deus difpenfa-
rein homicidio ut difpenfavic cum Abrahamo
inoccifione filii; poteftdifpenfarc in furto ac
difpentavit cum Ifraclicis, cum mandavit acci-

Traéacus L.

pere inaures apud Egyptios. Poteftin g,
catione difpenfare : quia mandavftgthmlff."
peuxorem fornicacionum. i
(dc potentiaabfoluta poterit difpentare i
dacio. Ergd etiam & fibi illud permir
RESPONDETUR, Mif]}saliorummdmmbu
paritatem quoad illa priora duo, efle;
Deus mentiretur, non effet infininys it per
&tione urt dictum {upra; cujus oppolitum ffeu:
tur, fi non haberet poteftatemin vitay &fa;lé-
nas hominum; Irem & poflet difpen(areinpg,
dacio, difpenfaretin hoc faciendo, cumquoy
fentialem conrraditionem haber, ey pla
cato, veritatis, per eflentiam.  Non hahery,
tem Deus eflentialem contradiionem, gy
vita hominum & forcunis libere difponat, Qg
Ofeanondifpenfavit ut fornicaretur, hoeegy
eltintrinfece malum; (ed eam que fuit formie
ta utlegicimefibi copularer, mandayits defy
que illi Deus pro {ua parze jus inilludco;PuL
dequo, debebat Ofeas ex cefequenti, con
galiter contrahere.  UndenondedicilliDey
jusadaccedendum ad non fuam, nec deditjs,
accedendi affeu meré libidinofo,
Osjtcrtor Tertio.  Revelavir Densds
raturam beatitadinem  Sanétorum, &

Ergd etiam (ahey
gy
1,

i s

liaf

pofletillos privare beatirudine. Ergo & pols |

non implere fuam promiflionem, Ergo g
mentirl,

Respororrur,  Conformiter ad didtainy
par. Quodrevelaveric Deusduraturam beih
tudinem San&orum, non quomedocungue e
dependentera fuavoluncace. - Si dependen
afuavoluntate, reliquit ticulum, ut fine mendy
cio, pofficabloluté oppoficum faeere.

Instaess.  Poreft Deuspracipere adtum fil
fum, utfialiquis pucarer, ad defenfionem pros
mi, elle necefle mentiri: cunc enim obligue
turadmentiendum.  Ergo & iple Deus,met:
tiri poflet, :

Respownerur. Inillo caf, adefle obligatio
nemorcam ex ignorantia. - In Deo auremili
locum non haber,  Addic Ripalda, ficutilie
noneftex objeéto honeltas in mendacio,fedes
folaapprehenfione errantis; itaneccltintepra:
ceptum de mentiendo.  Sed tantum eft M
jor deamando proximo. Minorem autem fihi
fubfumir, ipfemet errans,

Univerfaliter aucem ea cadunt (ub difpente
tionem, mandatum, vel exercitium Deisqual*
do difpenfatio, imperium, & exercitium,
confonum naturz intelleduali; licer aliculin
particulari fic indebitum, vel ch\lS_pDN:lh"“f1
excedens, potelt 4 Deo difpenfari, mandet
exerceri. - Confonum autem eft natire i
lectuali, ur difponat de rebus & vjtaSupff'T;E"s
Princeps, fed non eft confonum nagure melle
&uali,contra mencem ire: quiaelt oppore
{e, {uo maximo bono, hoceft propriz meth >

: s 18
gjic A Pra -opriz digniatis & €X
dejicerefe agradu prop B fenti

o




o

in
1
beath
16 1ol
onts
ende

n fil
:WION'
Jg.]l'f'
e

l)ifpumtio 111

1di, nonnifi

aflumiturid,

lentiz, cui competitproregula a

veritas: per mendacium autem,
o e o .

quodnoneftregulaagendi.

Punctum Difficultatis 2.

Poteftné DET)S infundere iz;{;g!'r!;;.f em
Crioris € %
b |
Offe infundi creaturz habitum erroris do-
cet Valquez, Arriaga, Hurtadus Lugo ci-
tat. Sect. 3. Ripalda hic difp. 4.num. 37. Ponti:
us & alii. Ncga:mc:‘quc Suar. & Recent. qui-
dem tract. 7. de anima di[p. 3. num. 35 Ko-
ninck citat. dub. 2. Amicus citat. Seéh 5. & fa-
vet Oviedo Controv. 3. UM (2.

Dicenpum eft, 4 ndo errorein pro
gualiz

a

habitualis que eff principinm acl

?‘A?Erf‘:", ,'.-f "'J"-":HM Hown /,’gﬂﬁf:J(.;-;{ffm; 3 #0700
Deus ex verac :

Proparur Primo. Quia pracifa produ-
&io principiinofcendi aliquid, non elt Ii'lCl]‘“O':
alias produdtio animz, vel intelleétis, fi foret
potentia diftinéta; produdtio itera precifa [pe-

- . 3 - P r 3
ciei imprefle, foret locutio: hxe enim omnia

Sed illius erroris
productio,effer pracifa produtio principii no-
fcendi erroneé: in hac enim fuppofitione lo-
quimur: Ergo productio illius, non it locu-
tio. Ergo ne illam producar Deus, non obli-
gaturtitulo veracitatis: quia veracicas, exten-
ditar nonnifi ad locutiones, Relpicit hoc ar-
gumentum definitionem Locutionis, quz de-
betefle, manifeltario con directi ad ali-
um; qua pradicata,non com ipiis
notitiarum.

ProeaTur Secundo.
ieterrorur {upponitur.

funt principia locurionis.

unt 'I\i 1nc k

Quia qualitus illa, ef-
H.HIILI‘- crror (ll!il ta-
lis, nonelt mendacium; cum in mulis commit-
tagur fine mendacio.  Quod# ille error non
eft mendacium, ad illum non ponendum, non
obligabitur Deus ex veracitate sliquidemex ve-
racitate obligatur,adnon ponendum contrari-
umveracitati, quodeltmendacium; error au-
temille non eft mendacium.

Prozatur Terrio.  Illoerrore nec mentire-
tur Deus: qui;ul[ocri‘f)rcnon:rr.:rcr,&-'q_u;m-
tumvis foret ille error mendacium, tamen non
mentirccur tunc Deus: nallum enim ipfe in fe
atum errandihaberer.  Nen etiam illo errore
mentiretur creatura: quianemo fibi ipli men-
tur,  Ergoille error nullo modo efler men-
dacium. Ergonullo modo (;1»pufitus veraci-
tati. ErgonecDeus ad illum non producen-
dum, obligaretur ex veracitate,

DicenpumSecundo.

Duamvisadnon ponen-
7 z :
diin illum ervdrem non obliv ;

¢ eX Veracita-

te: pibilomins illum z;Jz{.:»;’mz;r/mu' 4 Deo.
ProsaTur Primo.  Quia & potfet pon: a

Deo, & non pofler; poflerquidem uc {upponi-

10§
tur: non poflet autem at
rationcm communem non ponibilium per a
Deo,illud non peceft poni alDeo: habererenim
impoflibilitacem pofitionis{ui, 3
rica. - Sed error habet rationem communem
non producibilium per fe aDeo; quod ipfum
l quiaratiod {foni naturz intelleétu-

quia quod partici

rAtione g(‘ﬂ('-

poninon poffit? pro ratione reddi poteft ¢jus
objectiva malitia, nempe diffonantia ad natu-
ramintelledtualem qua ralem.  Sed etiam er-
ror dicit diffonantiam ad naturam incelleétua-
lemqudralem. Tumquiaeftdeje@tio naturze
intelletualis, in {fuaintelleGualitace {e exercen-
tis,ad non intelligentem quodammodo: errans
enim nonintelligicillud,quod intelligere fe pu-
tat. Tum quiaficutmorbi & defectus, funt na-
turxzanimalis qua talis, :{:H}:num; quid ira &
error, eft deformircas naturz incellectualis qua
talis. Tum quiaprecipuum & principale quod
intendit natura intellectualis per naturam, eft
attingentia veri; cuiquia opponicur error, fit, ut
11c"to_pp:\111rnr]}1‘;1:L:1pui‘im‘wm anaturaincel-
le€tualisitaopponatur eriam ipfi naturz intel-
lectualis precipué, cum ficut malum, eft diflo-
numyoluntatij ita error intelleui.
REesponDEBIS.

Diflonantiam quam trahitfe-
cum peccatuin, repugnare nature intelle@uali
quatall.  Jamautemerror, noneft difflonancia
trahens fecum peccatum,

Tum quia nego folum diffonum
peccaminofum, dicere diffonantiamadnaturi
intelleCkualem; probariqueid debuifler. Tum
quiautdicebam, fi dgip!bpr;cc.tmqu:ti'an:f,g;:';
peninonpoflit? pro ratione redditur, ipfa
{onantia ejus ad naturam intelle&ualem quita-
Iem. Hinc fic ut illa diffonantia, etiam non
reftriété ad peccatum, dicac rationem non po-
nibilis 2 Deo. Tum quia etiam illud agere,
Deo, foret peccaminofum, quia émcrv":‘nirct
tuncactus voluntatis in DEQ, producendi ali-
quid per fe difonum nacurz incellettuali; &
quidem tunc,cumDeus ad illud producendum,
nondeterminatur 4 caufa fecunda,

Prozatur Secundo, Quiade Deo petfeétis-
{imum conceptum formare \ECEJL‘“‘HI'\': tribuen-
doilliomnesperfe@iones poflibiles.  Ergo de-
bemus dicere eflentiale illiefle, ur non -
pmduccrcpcr (}: errorem.  Quodfi eff;
illieritnon poffe producere errorem ; implica=
bitutillum producar: quia contrave-
ot i e .5 g

‘ prum de Deo, debeamus
dicere effentialeilli efle, utnon poflic producere
errorem, hocinde (uaderur: n",chcrcﬂiftapc,r—
fetio indeceptivitatis, quz cft principium ab-

CoNTRA,

poliit

tiale

folaeé ad nondecipiendum, tim (& quas :
ficurmajoreft impeccabilitas, qua ;lniwnljr ne
Jeus peccer, & ne alios faciac peccare.  Jam
aulcm




106 Tractatus L.

tiretur: quia diceree aliter quam habealy
Ll

autem ficut perfetio eft non poffe decipis fic
etiam perfectio in genere indeceptivitatis , eft
non poffe decipere. Indubic item perfectio,
quz cltnon pofle decipi, & decipert, major eft
perfectione, qui.quis, non poflit decipi iple.
Namilla prior, continebit& hoc, quod elt non
pofledecipis & in!upz_:r!mc, quodeft non deci-
pere alios: que pertectio Deo non compete-
ret, fi poflee per le producere qualitarem crran-
di, feu facienterfi errare.

Responperis Primo.  Quod Deus decipi
non poflic, proficifcitur hoc ex o predicato,
quizeft veritas primaincognolcendo ;nullaau-
temelt perfectio, ex qua deberer pullulare in
Deo, nepoffitdeciperevel producere errorem.

Contra, Indcceptivitas ipfa, eft perfeétios
quz non eft ratio, curaccenleri non poflicin {e-
ric, infinitarum Det perfe@ionum.

REesronpesis Secundo. Majorefler per-
fedtio, i nec per accidens concurreret ad pec-
catum, & tamen non fequitur quod non debeat
concurrere ad peccaminofum aétum. - Ergo
necf{equetur quodnon debeat producere perfe
errorem,

Cowtra eft. Tumgquia,eftfignuma pofte-
rioti, non eflfe hoc majorem perfectionem in
Deo: quiade fa&o novimus illum etiam ad
actiones peccaminofas concurrere; nonnovi-
musantem per(cillum producere errorems ex
altera parte non pofleillum producere errorem,
arguuntdicta, Tum quiafi Densnonconcurre-
rerad actus peccaminofos, deficerct inillorario
caufze univerfalis, quz elt manifettilima perfe-
&io: deficienteautem vi, deceptivi creaturs,
vel faciente errarc, non deficeret pcrfc&io ma-
nifefta. Przcipuc autem quia ad taxandum
analiquid fpeétetad omnipotentiam Deij prits
debetoftendi,illud non implicare, clim poffibi-
litas abfoluta antecedar refpectivam, fenin cau-
fa; non oftenditur autem deceptiviratem, vel
vim faciendi errorem, effe aliunde in Deo pos-
fibilem. Tum quianon definit Deus effe cau-
fauniverfalis , quamvis perfenon pofficprodu-
cere peccatum?”  Ergonec definer efle canfa
univerfalis,quamvis per fe non poflit producere
errorem. Adrationem enim cauf® univerfa-
Iis fufficic vel per fe, vel cum alio ponere poni-
bilia.

ProsaTur Tertiod Congruo, Quia'fiid
negeeur Deo, magis exaltabicur Deus : quiama-
gis abinﬂ.pcrf‘c&iunc oftendetur alienus, & ex
altera parte, nihil obftat-

DicenpuM Tertio.  Adumerroris guo v.g.
concipiatuy celum effe Lapidpum 5 &5 boc effe inmen-
ze Dei, talem ingnam aitum ervoris, implicat A DEO
wnfundi. EftConclufiocontrade Lugo. Praz-
terautem fundamenta immediaté allata, Z2/%-

er

Prosatur Primo Conclufio.  Quiataliadu,
Snonmeuntiretur Deus ut fuppomitur, & men-

r

mente: inmente enim non habet carl

lapideum; & ramen diceret tung

1a pédu;m;L{iccrcrinquam; quia tali congy,
efformatione, non implicat DEUM!oqui- &

& ey o % o
de facto confimili e¢fformatione Io

poteltinccftafi vel revelationibus,

uin gfy
ceelume:
s

(}lli Pt |
Inquby |

fiillalocurio eft vera, eftque locusio, ctiamiy ‘
- 3

prafenti eritlocurio, licer falfa,

ProsaTur Secundd. Infufione illius affy
& non quucmtur Deus mentitetur enim: §
i,(_)qucrcrtlr,q_u iaille conceprus haberer o
tiones requifitas ad loquendum ab iplo Lo
difp. 1. Se. 11, quianon tantdm aperit audis.

ti rem, fed eriam obiter manifeftat

coneeptiy

internum quem haber Deusdeillo abjedosi
tercedit etiam ordinatio mentis diving: quiaf
intercedit in efformarione congeptus, qu |
Deus manifeltatin ecltafi fuam mentem, et |

in prafenti intercedet ordinatio.

Respoxpests Primé.  Eedem jure poret’ |
dici, infufio Metaphyfice, lacutiodivin, & |
Angelus concurrens per modum objeltiom
altero Angelo ad vifionem {uz fubftantiz. Fy |
fi predicis non competit locutio, nec in pi |

fenri comperet.
Contr A difparitas cft.  Quia

ad locuti

nem eflencialiter requiritur, manifeftatio o |
ceptiis ordinata ad alium: ex fimplici aum |
infufione Metaphyficaz, vel concurfu Ang |
non haberur manifeftatio conceptiis, necords
Resronpests Secundd.  Hlam efformade

nem ira fe habere , ficur fe habere

tille adu

quem Deusinfunderet, quo cognolcitur De.
um habere fcientiam infinicam , & ramenbi

altus, non forer Deilocutio.

Coxtra,  Quia etiam ille infufus aftus fo
retlocutio, fi ficretintentione nonquomods
cunque manifeftandi conceprum, fed proutet

inmente, & cum titulo ordinantis,
in Pr:z:.rcmi habentur.

Resronpesrs Terrid. Quo
tio conceptis, interdum ficlocario
non.

qua omik |

d efform- i

, interdum

ContrA. Non eft ratio cur in prafei

cafu, dicta efformatio non fit locutio, & tamet ||

fuppenirurillam fore mendacium,

Proparur Tertio 2 Convenient. QU
quamyisnon poffic im plicantia often ‘
fione ralfs actlis, tamen nifi nos premat oot
Eiva ratio,negandumid erits utadftruam
dem noftram & revelationem efle ceroiffim

e
i in inf-

st
ik

Quod jpfum probacur. Apoﬂcrioribcnécn\: '

ligimus, Deum non pofle ¢

{Te mendacem; ¢

quod fides, nutaret, dubicando, An Deusp”

tentih abfolatd non fir ufus ad me

peiendu.

B . y nolie i

Ergd ctiam bené arguemusDeum nﬂ’“{P“{H e
€ ; um; &

fundere adtum, quod-ccelum fit laprac®,

idin mente effe Dei, nequis 3fidub’
hic actus infufus, Deus eft trinus,

rets 10
g eltidin

ignte




:['P:.U.i.
L
toiit- |
qlizf
y i}

, Ctian

potent
g, &
4 o

1l P&

el

10 COf

Corao
matio-

e D
en bic

s fir
noao
out ¢l
omui

ot
rdum

34!

Difputatio

mente Dei; neinquam dubitet, quod fic fimilis
priori.

Fundamenta pro grm!zmtc erroris:

L]

Osjicit Primd Lugo. Qua eo calu Deus
non mentiretur , nec logueretur per illum
actum: quod aurem it caufa errotis,non re-
pugnat: qm:icrmrnnncﬂmnlu.\moralim:,fcd
phyficé: Sicut aliz qualitates, quas Deus cau-
{at :nhomine. Imo errorem caufat Deus ve-
ré & propric, quando homo per caufas natura-
lesdecipitur: namqui caufat id ex quo uece{:
fario fequituraliquis cffeétus , dicitur propric
idem caufave.

ResponprTur, Sires fic de adu de quo
Conclufione tertia, Negaturillo aétunonlocu-
turum Deum, nec mentiturum, St autem fit
res de pracifa produ&ione qualitatis erroris;
illa produéio,utdiftum, non repugnabic Deo,
ticulo veridicitatig, fed aliis, de qm‘m_is {upra.
Quod aurem dicitut errorem non efle malum
motalicer; fi ly mor:tl|ccr‘m|rpon‘;’.t pro ly pecca-
minofumveraclt propofirio: 1i autem per ma-
lum moraliter, incelligatur, quodcunque difio-
fium nature intelle@uali qua tali, qua dito
nancia ;1ppu]].-4rurmur.ﬂim»_ois; iva, Nego in
hoclenfu, errorem, non efle malum moraliter.
Quamvisautem Deus caufeterroremin homi-
ne per caufas neceflarias, non probatur, quod
pecie, eundem caulare poflit: quia caufandoil-
lum cum aliis CO[’I‘]P{"[‘lCiPiiS, taceret ut cauia
univerfalis: perfe autem illum infundendo,fa
ceretut caula particularis,  Jam autem mulca
non poteft Deus facere ut caula particularis,
quifaciccum aliis; uccomproducendo aétio-
nem peccaminofam , adtum vitalem &c. Et
quicaufatid, ex quo neceflario fequitur aliquis
effeltus , tang proprie dicitue efle caufaillius;
quando illam caufam producit ex intentione
effecits, quantum eft ex fe, & quands illa cau:
fahabet e permoduminftrumenti: utcum ex
mandato fitoccifio, & cxrerafimilia; non tri-
buetur autem producenti caufam effectus , fi
fine hacintentione, producatur caufa. Ecira
non eft caula oceifionis innocentis, qui conficit
tormentum : nam agens incellectuale, urilli
tribuatur aliquid tanquamcaulz particulari,de-
becagere tanquam agens intelleétuale; adeo-
qucex intentionefinis.  Jam autem Deusnon
intendit errorem, niec cauf, funt inftrumenta
Dei,ut etretcreatura.

Osjicir Secundo.  Idem DEUS poteft con:
ferreappeticum fenficivam, licetille per caufas
nacuralesexcitecconcupifcentiasillicitas. Ergo
& habitum errorisinfundere poterit.

ResronpETur, Negandoconlequen-
tiam: quiaappetitum fenfiivum infunditDE-
US ad exigentiam naturzanimalis; confequen-
ter noneftadhucillins caufa particularis.  Jam

11T 107

autem habitum erroris DEUS pet fe caufans, ad
nulliuscreaturz exigentiam illum producerets
confequenter cflet illius caufa particularis, &
quidem tanquamalicujus diffoni naturz intel-
le@uali. Rurfus in cafu Antecedentis non
committitur quidquam per fe dedecens natu-
ram intelle€tualem eique diflonum : quia pri-
md & per {e ordinatur appetitus fenfitivus ad
bonum fenfibile delectabile; quod noneft ma-
lum perfe,necdicitvel malumanimalis vel ma-
lum patuez intelleGualis, ad quam qv.:l talem,
nullojmodo {pectar. ];u‘n autem infundendo
errorem;; infunderetaliquid per fe malum, quia
per fe diffonum nature incellectuali, quz fola,
pofitoerrore, male habet.

InsTAR: poteft Primo. Errorem effe de-
decentem objedtive & materialicer, non autem
indeccntid morali; poreftautem Deus velle in-
decentiam materialiter, quandé hic & nunc,
non habet malitiam moralem, ur conftat in eo,
quiobignorantiam comeditdie jejunii.

ResroNpETUR. Ut aliqguid DEUS tan-
quam catifa :"pccia[is producere non poffit, fuffi-
cicquod fit objeétiveé malum.  Sic Deus non
pote t ;11‘mh;CC! (& pr.ni(‘tcrn'm;}t;ancn"l necefli-
tantem ad peccacum, Llllzin‘\v-ls tunc pm;dcrcr-
minatus non pecearct, etrotque ille non foret
moraliter malus, hoc eft peccaminolus creatu-
2 effectamen moraliter malus, hoc eft patticis
pans de moralitate obje&iva mali, quam dici-
mus cfle diffonantiam.  Quanquam ex dictis,
Deo producenti crrorem, effecille error malus
moraliter, facetetque DEUM peccare.

Instar: poteft fecundo.  SiDEUS nonpol-
{eceffe caufa particulatis erroris, nec potericel-
{femonttri,velceci; clim non minus fic contra
intentionem naturz, uno oculo catere, quam
fimonoculinonnifinafcerentus.

ResponprTuR, Concedere aliquos non pof-
fe efle DEUM caufam particularem monfiri,
Per nosdifpatitasfic.  Cummon{trum vel éfle
monoculum, non habeat fpecialem diffonan-
tiam ad naturamincelleGualem qua talem, fun-
datquerationabile Deidominmim de membris
crearurarum & habitudine, excendere fe pore-
ritad hac omnipotentia Dei.  Jam autern er-
ror, habet {pecialem diffonantiam ad atdram
intcllgt"tualcm,qu;} talem, ad quam qua talem
non fpectac vel claudum vel monoculum: &
in_fupcr non fundat majus rationabile Dej do-
minium fupercreaturam, ficurnon fundar,
determinet ad peccatum.

Instariporefttertio.  Quodnoninveniatur
quoad hecdifferentig, quando DEUS ut caula
particularis quidquam facir,ac quando percau-
[a:s nccet‘hr_im: (quas iple com illa determinata
virtute facit) idem producics Nam ficut nion
magis DEUS debet verum dicere, quando pet
feipflum immediate loquitur, quam fi per alios
loquatur, quos ad loquendum deputavie : ira

nari




108

nonminus tribuerecur Deo effeus, qui fequi-
tur neceffario ex caufis fecundis a Deo factis,
quam qui a Deo folo immediaté fierent.
Resronperur. Quecunque,elt diffe-
rentia cur DEUS feipfo actum peccaminofum
producerenon po!ﬁr, quamvisillum cum crea-
tura producat concurrendo: eadem differen-
tia cit, curcrrorem per {e producere non poflic,
po{ﬁtmmpmduccrc. Ad cum modum, quo,
pesreétus, non poreft per e producere claudi-
cationem, poteft cum pede curvo.  In quibus
omnibushzc eft differentia, quia fcilicet, fi ali-
quis faciatnonnifiex decerminatione caulz de-
fe@ibilis, non tribuctur indefe&ibili effetus;
prcipué fifehabeacper modum caufe univer-
falis : fecusfi id faciat caufa indefeétibilis, fine
determinatione a caufa defeftuofa. Produ-
cererautem DEULS, illam qualitatem, finc ulla
determinatione a creatura.  Rurlis non fatis
explicathzc objeétio, quomodo DEUS cum
determinatavittute, producarcaufas, per fe-
ipfumnonnifiad caulandum errorem derermi-
naras: Namlfanc determinationem,necincel-
le@ushaber; necevidentia fenfunm; que licet
fallatinterdum; non eft caufa per fe producta a
Deo, fed ad exigentiam caufaram fecundarum,
&infupernoneftdeterminataaderrarem ; cum
faltem in primaappreheniione, poflit defcrvire
adveritatem. Primaenim apprehenfio, ut di-
cumalidsnonpotefteflefalla. Prima Paritas
allatanontenet, quiailla falficas quam DEUS
mediance alio narraret, tribueretur Deo, ran-
quam caulzz principali.  Cafu autem quo non-
nifi mediis caufis {ecundis producat errorem,
non tribueretur Deo error , tanquam cauf
prineipali, fed ranquam caufe univerfali.

Osjicit Tertio  Pontius, quod etiam at-
tingit Lugo. llleerror, {i non poflet produci,
quia haberet aliquam imperfectionem phyfi-
cam aut moralem, Neutrum horum {uadet.
Non haberet imperfectionem phyficam impe-
dientem Deum a {ui produétione: quia DEUS
multa phylicé imperfeéta poteft produceresnec
etiammoralem : . quiaintali errore, non eft im-
perfectio moralis peccaminofa.

ReseonsuM, Inerrore effe impcrfc&ionem
phyficam non qua qualem; fed cum ticulo diffo-
nantiz,ad naturam intelleGualem qué talem 3
itaautem imperfedum, nego 3 DEO pofle per
1epr0duci: efteriamillic imperfectio moralis,
jam cxplicata.

Ogjierr Quarto Ripalda num. 38. Deus eft
caufa principalisilliusaétfis , inguem confert
per (e auxilium fupemanirale: quia auxilium
1‘upernarutalc, eft fpecialis concurfus Dei, & eo
conftituitur Deus caufa fpecialis actis moralis
boni; ar inactum erroneum confert per fe auxi-
lium !‘upcrnacumk:[)eus,ut oftendicurinexem-
plo prudcnria:infufa:, ftudioficacis fupernatura-
lis, pizaffectionis , imperantis affenfum revela-

Traétatus 1.

tioni apparenti, necnon pramiflz fuapetnayg,
lis concurrentis ad Conclufionem falfam, |

ResponpeTur,  Confundiin hog argumey
duas formalitates; formalicarem canfp PILFJLI”

rpalis, & formalitatem caufe {pccia]is,cum;: 1

clinatione ex prppria dcterminatione demis |
Sed quidquid fic de hoc: Negatur M, |
Negatur item prudentiam infufm \rirmm; |
Studiofiratis, dictamque voluntatem cop;,
tere errorem aut aliquid diffonum nanyzes,
telle€tuali qua cali, neque enim eftill; diffonyy
operari prudenter, de quof{upra, ubj de Dl |
revelato,  Ad illam inftantiam de Pran,
fupponoex Philofoghicis, quodillaphyfictny
non producat Conclafionem ; & quamvisply.
ficcillam produceret, non effer Deus canfa
cialis erroris: quiaillum concutfom exhibere,
ad exigentiam caufarum fecondarum, &gy
cuminclinatione.
& InstarPrimd.  Cognitio referens objefu
conringens, eft fal(a ab exifkentia vel carey |
objedti.  Deusautem eftcaufa perfe e |
cognitionis, & fimulexiftentiz, autcawni
objecti.  Ergo cft caufa per fe cognitow
falfz.

Responozrur.  Quando Deus auferr o |
&um, cujus ablatione, redditur cogaitio fill |
non facitidintentione ut contingat error; &l
ex aliis principiis 4 dominio fuio in res crea
petitis, licét per accidens relpedtu Dei,ad ilin
fubtraétionem concurfils, pro confervandaet:
ftentia objedi, fequatur error.

Instat Secundd.  Cognitio ita eft falla,u
fecundiim fe potueritefle vera, terminans ean
dem caufalitatem Dei: Sed quando eft veraib
exiftentia objecti, Deus eft caufa per fe cognti
onis. Ergo,etiam quando eft falla: fiquiden
utroque eventu, terminat candem caulalititen
DEL

Resronperur. Utroque cventuir
tervenire candem caufalicacem Dei, fednot
eodem mode & intentioneapplicatam svern
enim ititendit Deus, non incendir quantumes
illo, falfum. _

Instar Terdo. Judicium intuitivom:
poreft divinitus exiftere, non cxiﬂcenthbiéﬂﬂ“
ficut poreftexiftere apprehenio (enfitivas
concurfus miraculofus quem Devs praflar
tale judicium falfum, conftituit Devm caufzfl
fpecialemipfius. Ergo Deus P‘ﬂ[?& elfe caud
{pecialisjudicii falfi; 1zn6illud judicium P{l"mr
conferre, per fe, in affeCtus falutarcs mord '“_
bonos; & incerdum efficacia auxiliorum,™
ple¢ticur fimiles errores. qixLicd151tVa[qu=I=
interdiim errorem intelledtus,
Chriftum. :

Responperur, Cafu quo Deus cm'bﬁgf
concurfum adjudicium incuitivum 3?’&”:3_
jecto, exhiberet illud vel ad exigentia® %

; oof
rum fecundarum ; ut fiapparear, &nol ﬁtc'tum:

effe gratiam per ¥

L




i
£ane
tadb
;m[':v
dem
{i

e |
non [
ram |

I}iﬁmtaﬂo il 1.

xinrentione

Gum : velexhiberetil :
crroris s fed ex dominio luarum aCtionum,libe-
roquefuo concutfu: licerad boc conlequatut
per accidens error: gui non ca;‘.t_qwdcm per
accidens ipi cognitioni, vel caulz erroris, erit
pcruccllicn\;i\h difpofitioni divinz, de {uiscon-

Error etiam caufacus ad cxilacntiam

curfibus.
caufarum {ecundarum, potcfxcﬁ}: ex gratiaper
Chriftum, non tamen error per {¢ intentus a
DEO.

Ogijrcit Quintd Rozmer. Licet DEUS
fit eflentialiter ompifcientia ; tamen poteft cile
caufa per fe ignorantiz: quid cnim impedit
quomints auferat homini omnes fpecies &
habitusfcientificos, quibus ablatis homoredde-
retur ignorans, Licer item fit fumma lztitia,
poteft eile caufa rritticizs & licet fiteflentialiter
vita, potelt effe canfa per le mortis. Ergd et-
iam licéc fit effentialiter veriras, poteft cfle caufa
pet {e erroris,

ResponpETUR. Quod attinet ad igno-
rantiam; pm]}: alighem déccrc,qubd jgﬂnrantix
poflic effc DEUS caufa per [e: quia illa quata-
lis, noneft quid diffonum naturz intellaétuali,
quﬁmli;mulr.wuim titulo 'lmcqujnhomincs{u-
us, ighorare tenemur; & tamen hujus quod
homines {imus, et Deus per fe caufa.  Confor-
miter tamen adfupra diéta dici potelt, auferen-
te Deoillasfpecies,nonfore Deum caufam pet
feignoranti®, aufercenim ex alio ticulo hone-
fto, dominium fuum concernents, licét poltea
fubfequacur ignorancia. Trifticia eriam &
Mors,poflunt per (¢ caafari 4 Deo,quia non funt
quid diffonum, naturz incellet uali qua tali.

InstaTidem. Deus porelt {pecialiter con-
currere ad deceptionem, qua unus homo alte-
rumdecipiar.  Ergo etiam poterit concurtere
{pecialiter etiam ad errorem,

ResponperTur.  Difparitacem efle quiain ca-
{u antecedentis,ageret Deusad exigentiam cau-
{z{ecunda, vqlemis decipere; non agerct au-
tem ita, in calu confequentis. Im theticd eciam
fupponitur, quod deceptioilla qui aliquis deci-
pitur,quijdln}dw fit feftum, & audiar (actum,
quodinquam illadeceptio, fic meritoria: non
enim illa deceptio, f{ed affectus audiendi fa-
crum, eft mericorius.  Exguibus

CorLicirur. Deum non poffe effe etiam
caufam {pecialem infufionis habitfis vitioft,
quem debeatvincere creatura.

Punctum Difhcultats 3.

Poteflne Dens am[;b;éa._’ag:ré loqui ?

Ate de hoc tractar Koninck pluresque ei-
L:at.de!p.w. dub. 3. & Lugodifp: 6. Scét. 5.
Przjaciendum erit, an amphibologiafit licita?
fienim ficillicita, impoflibilis erit Deo, fi licita;
advertendum,an Denm dedecear: hocus frar.

e B
Suppono Primd. Duplicem efie ampiibo:
logiam. Primam qUE COMIMITIICUL
e ] 3
vrrbm'muin:c.j-n-}n:»i:.[ornr'.l.

rationg
Secundam qUE
commitgitur ratione verborum ,
pruiallorunf Prior l_!ll,'i‘;'(,‘tﬂ cemimitti pot

non integre

‘CJE‘, vel ufurpandoverba ambigua , urAjo te
I 2

Aégacida Romanosvincere pofie: velufurpan-
dovoeces infenfu rariori, utcum dico: Prafens
Pontifex eft Perrus, intellige officio, non no-
mine.

SupponoSecundo. Quod fic objeétum (en
finis amphibologiz? Si enim {it finis ejusdem,
alicer dicere, quam fitinmente: vere fnis illius
eritidem qui :{M?Jidafii,(_p_li:t eriam mendaciifi-
niseft,aliter dicere,quam it in mente; quodfi
eundem finem habentmendacium & amphibo-
logia; u'rnu.ntlm:(;rh ratione finis vel ex objelto

illicitums quis ergocritalias amphibologia fi-
nis: Ratio dubitandi eft,voluntas efhicaciter duo
npi:o!':ziﬂim:.l&c.'nu'm{i\‘loni.1,{imul, vellenon
poteft, non poteltautem oftendi, quamodoin
-.nnp[xibmloginLlunoppoﬁmm:]icvoluntassquia
velle manifeftare mentem, & velje nonmanife-
{tare mentem, funt duo oppofitiflimas utrumgs;
autem hoe vule voluntas amphibologifandi.
Vult enim efficaciter loquendo non menciris
adeoq; loquendom anifeltare mentem, Sicnim
mentiti;eftloguendo non manifeftare menteme
non mentiri erit loquendo manifeftare men-
tem.Ex alteraparre etiam valt non manifeltare
mentem, idq; eficaciter; quiaad buncimplen-
dumfinem, queric verba occulrantiamentem.
Ut hzc ratio folvacur,expliceturque amphibe-
logia;ﬁnis&objcﬂum.

Suppono Tertio. Quod hi duoattus dittinéti
fint. Vellemlogquendo non manifefltare men-
tem meam: & Nolo loquendo manifeftare
mentem meam. Prior eft conditionatus , &
applicabilis in circumftantiis, etiam inefficaci
yoluntati: alius autem; ex modo etiam fignifi-
candi, eft efficax, abfolutus , & determinaram
voluntaremindicar:  Pofteriorille a&tusinvol-
vit(emper mendacium: priorautemactus;non
involvit mendacium, conjungiturque amphi-
bologiz. Ratio, quia ex aia parte non vult
abfolaté occultare mentem fuam: i enim id
velic:,utcrcturpuriﬁsmcudn,c::’s‘,c;u.‘lmamtsh‘.,
bologia, Exaltera parte optaret, non manife-
ftareillam , hinc fir ut claris verbisnon uracur.
Porr6 fubilloadu conditienate expreflo: Vel-
lcrnjmn manifeftare claré mentem meam, poi=
r:AEHuE*mr,clligi & deber, hic alius actus , Nolo
iEmi:Iic:tcroccuir;‘.»;:‘:1* ncein mea. Qt-odpo(-
fitcumilloa&uftare hicalius. Ratio. Quiaeum
actu Cundltimn:):e spoteltitare of }*uﬁ\t‘;s actus

ablolutus,utfi dicas vellem come dere carnes fe-
ria {exra, (i non prohiberet Ecclefia; holo tamein
comedere quia prohiber, Ergo etiam fub 1llo
actu conditionaro vellem non manifeftare
clare | mentem meam poteft ftare hic alius:

(k) ND!O,




110

Nolo , fimpliciter occultare mentem meam.
Quod autem debeac {ub illo conditionato &
oprativo altu, involvi ille abfolutus; nolo
occultare abloluté mentem meam; Rario
cft, quia nifi hic a&us habeatur, omnino
fubamphibologialatebit mendacium; &4 po-
fterioricolligitur: quiapradicti adtis abfoludi,
habetur effcétus , nempé quafitio verborum
amphibologicorum, & rejeétio verborummen-
dacii. Propteg hunc actum, illi conditionato
annexum, falvatur, quemodoinamphibologia
non committatur mendacivm: eft enim illic
exclufio, (utreflexio oftendit ) mendacii: falva-
tur item, quomodo illic non velic contraditto-
ria voluntas: quia contradictoria vera, debent
efle ¢jusdem; de eodem , proprer idem , &
eodem modo; non eodemautem modo volune
tas vult manifeftare mentem: hoc enim vulc
nonnifiaétu oprativo : hocautem, quodelt non
eccultareabfoluté mentem, vultactuabfoluro.
Unde ulteriis obje@tum amphibologiz non
debet exprimi pofitive, volo manifeftare men-
em meam: ron (.'['lilmi'l ‘(}I'ﬂrlhil‘-oiﬂg..!ll.\ qulr-
reret terminosamphibelogicoss {ed debet ex-
priminegative, Nolo impliciter occultare men-
tem meam.  Ex bis jam [uppofitis

Explicatur Finis & Obje&umamphibologia.
Nempe quod vellet ed utens non manifeftare
mentem fnam; quantumvisnolitillam implici-
ter occultare.  Quz explicatio vel ipfa praxi
amphibologias ufurpantium probatur; qui nec
Volun[ﬁmpiicitcr mentiri, & fimul nolunt fim-
pliciter occulrare mentem {uam, eique contra-
venire.

Soppono Quattd.  Amphibologiam  qua
verbis integre prolatis committituc, efle cum
ratione licicam. ~ Ratio quia in illa non com-
micticur mendaciums & nonintelligensillaver-
ba, {uzignavie & infolertiz id imputare deber;
nec elt diffonum naturz inrelletuali altiori
modo operari,quam poflint attingere ordinatiz
Gapacitates.  Dixicum rationes quia provifa
eftanaturalocutio, ut manifefter menrem, ac-
commodetque fe andients; fi czrera fine paria.
Undenec concibnariquisquam debetgrace, fi
auditor, nonintelligat grace.

Surpono Quinté. An amphibologiafitlici-
ta, qua fit ratione verborum non INtegre pro-
latorum, quam appellat Oviedo Contr. 3. num.
4o.intereticentiams dubitant Authores. Po-
nunt illam licicam Valentia, Leflius, Toletus
Sanchez. illicitam Lugo, Soto, Cajetanus,
Azor Ripalda dif. 4. num. 68.

SurronoScxto. Intereticentiam interdim
efletalem, utnon compon&tcum verbis exter-
nisorationem integram, Ratio, quiaalias nun-
gquamdicereturmendacium.  Nam fi quis di-
cerernoneftica, non mentiretur, fubincelligen-
do,uctibi dicam. Interdiim etiam componit
candem orationem cum verbis externis; datur

Traétatus I

~

enimfig 1;:#.(1[5!&:‘:‘1;;}36]]..!1:?11: Apﬂﬁdbeﬁsqﬁa X
ticentia eft, qui fententiz incl](){ltl,? cutly ]
revocatur, utinde parsejus allqua nondmshfl
telligatur s hocque etiam habeg jji; “Farig?‘
ngilii. : Sed motos przftat componee fufh,
mn qubus ;1?tq1m funt qua Exptimunrm, &:';
mennon committitur mendacium; Cﬂqutil':
conjunctio verborum ex ternorum ey ip[-:-
L - . Jlixg
nis. Quod ctiam fic d_um prudens Aygyy
(,‘Ol{lgi[ ex verbis Pr‘,ﬂms’ alia ingerng oy
Imo hoc viderur fecifle aliqueties Chriftyg L ‘
cum dicebat, quod de hota judici; ncquidcm,f
linshominis {circt,(up]flc,f'ciennicommunm
bili. ‘Su’p{‘um item non afcen{urum addyg
huncfeftum, & tamen alcendic; i'ﬂ[l'(‘)l‘qim;lj
do, nonafcendam manifefté ; fedinocay
Snwo:\-q Septimo. U (Onigﬁtur,quamlc
potetft oratio interna, componere eandem oy |
externa; advertendum erit easdem YOCes my,
terialiter: acceptas, ratione variarum citoyy
Fckmrfamm alium fenfum, licge non obvie fig. |
re; ita utipfz circumftantiz fint &quivaleny
fignum locutionis internz ;ut cum circumftn
tizoltenduntverbum E# fumi pro edit &y
bumabfolvo, velpro{olarione corporis,velp
folutione peccarorum , vel offenfz ineells |
Hinc confequenter tuncoratio mrermcumtbx-
(f.'l‘[!:!' potelt componere unam orationem, &}
mendacio eximere verba dicentis, quandog
cumftantiz zquivalent figno & lochrion,
quamvisillz circumftantiz,, non fint vocesoh
viz & paflim pencrrate: quam {ententiam i
deo etiam docuifle Ov.edo,Contr. 3, num.4
Appo. Quodcommodilsdicatur circan:
ftantiis quafi vocibus zzquivalentibus menten
dicenus internam explicari;arque per hocyit:
rimendaciom: quam {idicas, ex o vitarimer
dacium quia prudens colligic alium fenfum, i
verbis latere.  Ratio. (@iﬁprm‘icn[inand{-
entis, nullomodoingreditur locutionem, qio-
modo ergo illam eximet a mendacio? Cun
quemendacium teneat (e a parte loquentis; ¢
iamid quod facit ne fic mendacium, deberalt
quid efle, tenens fe a parte loguentis. His iy
poficis,
DicexouM eft.  Poffe Dewrm logui amphie
logice etiam perintereticentiam, mods fxpf:'cﬂa:
Probatur.  Quia DEUS mensem fuam ol
illomodo expriinerc potelt, qui ii!icitusnarll
eft,aurindedecens naturam incelle@ualem,gi
talem: eft enim infinitusinlocutiva,adeoge
omnesin eaperfectiones continens. Sedam-
phibologia & intercricentia explicata, n““ell
llicita. = Ergo eam DELIS ufurpare poteti
Osjicrr Primo Koninck. Ilia'm[cn;ﬂ“"'
tianon habet ullum fenfum vel fignification®
veram. Ergoelt mendaciumillicitum: dr
tecedens probatur. Quia ut duz 140_cunonﬂ:f
snaminregram rumpnn;mr,drbcrcﬂcll"m“

vel tanquam inter b
& iz

|

aliqua connexio ,




Difputatio 1. 1

& fignificatum, vel ranquam inter duas ora-
tionis partes, qu& rractim inter {¢ junguntut s
in pr:eibntiaumm nihil horum eft, nec ¢ft unio
inter illam locutionem externam & intereti-

centiam. _
ResponpeTur, Circumitantias externas,

effe fignum xquivaleater, licer non formali-
gerinterne locutionis, & per hoc fignum zqui-
valens, uniri & explicari locutiorem internam
{euincereticentiam.

Osjicrrur Secundd ex Lugd.  Veracitas ob-
ligat quidcn‘s ad conformanda verba menti, fed
non ad conformandam mentem cum mentes
debemus ergo comparare vcrbn:pfﬁ cum men-
te, & videre €x una parte voces externas, cum
fua fignificatione;; ex alia mentem loquentis,
& confiderare , anverba exprimant id, l]L[Dd
eft in mente :quomoduautcm cxprimumiipu-
nitur intereticentia?

ResroNpeTur. Ilaverbafi fumantur in
circum{tantiis,ingguibus plm‘,:Iigniﬁcant,qu:‘{m
dicung, exprimere mentem loquentis.

Ozjicirur Tertio. Tora obligatio veraci-
tatis, elt, ad confervandam vitam humanam &
commercium politi:um;quodxquc nutaret, {i
licita effet intereticentia.

REspoNpETuR. Ita ad conviftum poliri-
eum atrendendumeft, &eam falvandum, uc
fervetur jus;fecreti, quod facile extorqueri pof—
fer, fiillicitaforetinterericentia; nemogque te-
nietur abftinereut plis fignificer quam dicatur;,
quantumvis €x ignavia, aliquis hon penetrets
itaetiam in pralenti, ingcrcnnbusipﬁs circum-
ftantiis ad notitiam, quod ingererent verba, fi
Jponerentur.

Osjicrr Quarto Ripalda. Ejusmodi locu-
tiones que {untcum intereticentia funt menda-
cium: locutio enim conftituitur fignificatione
externa verborum.

REespoNDETUR. Locutionem formalem
humanam, conftitui locutione externi, fed non
locutionem zquivalenter, qu:epcndcrc potcﬁ
2 circum(tanciis,utcum plusfigniﬁmmus quim
dicimus.

OsjrciTur Quinto. Poffemus dubitare
defide,; annon DEUS aliquid reticueritinreve-

latis,

Responpetur.  Quod non,  Ratio quiape-
nes Ecclefiam eft infallibilis affiftencia Spiritus
Sanéti, explicativa circumftanriarum revelatio-
nis, fi forte qua effent equivalenslocurtios prz-
cipuc autcm: quia n cxplic.md:s alcioribus
theoriis preceptionibusque morum, diffonum
efler naturz incellectuali , intereticentias fre-
quentare; ex quo titulo obligatus eft DEUS,il-
lisabftinere inrebus fidei.

Instamis. Licee DEO amphibologia.
Ergd & mendacium,

ReseonpeTur,  Negando confequentiam,
Quia in- amphibologia nulla eft diffonantia

ad naturam intelleualem fecus .in menda-

C10.

DIFFICULTAS III

- &3 - . 5
An cognitio [upernaturalis emuss , fit mon-

niff effentialiver vera?

RIpnldn de ente fupernaturali ponit difp. 58.
An Cognitio [npcmarurallxpu[lit efle falfa
exnaturater? & 5. An faltem poteftate DEI
abfoluta? Priorem thefimnegat; de pofteriori
judicium fufpendir, ad quas ctiam difpuratio-
nes, remittitfe hic difp. ro. Sedt. 1-

Dicexpum elk.  Poffibilem ¢ff¢ cognitioners
ﬁr,urﬁ.mtmfrm, ¢ tamen nownifi probabilem,

Propatur Promo.  Quia nulla implican-
tia.

Prosatur Sccundd. Poflibilis eft actus
prudentiz l'upcrn.aurali‘i. Ergo & judicium
ln}uemamra!cpmlmbih:-, nam etiam judicium
prudcuz'mlc:, movetur rationibus probabili-
bus. %

ProsaTur Tertio. Opinariprobabiliter,
non eft ratio diffena natur® incelleétuali crea-
tz, quamvisnon fit perfectio naturz ut fic intel-
le@ualis. Ergo non eft ratio, cur illi elevati-
vum fupernaturale accederenon poflit. Apzas-
tur in contraargumentaRipalda.

Osjicirur  Primo.  Supernaturalitas (icut
naturam cognitionis evehic (upra naturam co-
gnitionisnaturalis, ita ejus proprictates celfio-
res arguir: prima autem eaque pocifﬁma per-
fectio cognitionis, cltveritas, & ad prafenscer-
ticudo,

Responperur. Quod f{upernaturalitas
evehatcognitionem naturalem,ratione ordinis
non in gradu entis & perfetionis; hincacci-
dens !upcrnatnmlc,cﬁ' perfeétiis fubftantid na-
turali, ratione ordinis, non ratione gradus entis.
Confequenter & probabilitas , _erit perfetior
ordine, pre certitudine naturall, licét non per-
fectione & gradu nofcendi.

Osgjicrrur Secundd. Ex conceptu virtu-
tisintelleualis, que ex Ariftotele verum attin-
git. Undeertiam opinionem negat efle vircu-
tem; omnis autem cognitio {fupernarturalis, eft
actus virturis fupernaturalis.

ResponpeTor, Negando hoclenfu omnem
cognitioncm [hpemalu[alcm effe aétum virtu-
tis. Cur enim implicer ‘opinio fupernatura-
lis?

Osjicrrur Tertio,  Nihil et quod decu-
hcr_mgnirim]cm fupernaturalem 4 ratione cer-
Eflllx;:m, fieam nor~dctutbarin fide, ragioob-

REsPoON I)_E'i'l] R. Debilitatem motivo-
rum, & concutl abu ar 3
um 11';1ti0numl rLc':]: gl'ii‘.gilctnls C:cl:iri'iltllf pYEaRL-

5 g g nem I!.]PCL-—-
.—'ga.mdlr.’m,ml formalitarem opm‘-onis,

G2

Osj1-




	Seite 103
	Punct. Dif. 1. Potestné Deus absoluta potentia mentiri.
	Seite 103
	Seite 104
	Seite 105

	Punctum Difficultatis 2. Potestné Deus infundere qualitatem erroris.
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109

	Punct. Dif. 3. Potestné Deus Amphibologicè loqui.
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111


