BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

R.P. Thomae Mtodzianowski, Poloni, Societatis Jesu,
Praelectionum Theologicarum Tomus ...

De Peccatis Et Gratia, Fide, Spe, Et Charitate

Mtodzianowski, Tomasz

Moguntiae, 1682

Tractatus Il. Disputatio VI. De Spe.

urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-82969

e
-
I
ti-
-

]

th

Diﬁrwutatio VI. 10§

fitnon poﬁtioa&fwﬁdci,inmﬂpﬂiiiiis: ‘Poiitia
vaauteminfidelitas eft,poficioactiis diflentien-
di citca objetuvm revelarum debite progoli-
tum. (Lu:mdoauwmh_t‘cinﬁﬂc]it:}smcurm-
tur, & an dubitansinfide fic infidelis fpectac ad
-

materias practicas. »

Dividendoauteminfidelitatem,quafiin {pe-
cies ea triplex eft. L'llmiciquus , ]udailinus_,
Hzreflis; que divifio non delumitur ex diverfi-
tate errorum,in particulari fideirepugnantiums
hacenim eft infinita, cim nen finttot errores,
quin poflint efle plures : fed defumjtur ex diver-
fis modis oppofitionis ad fidem. Rario hujus di-
vifionis aflignagifolet : quiavclﬁnr, quiaucto-
remfalutis & fidei cecognofcunt Chriftum , ita
ramenjut fidem ejus nonintegre rerineant,& fic
fiuntHeeretici; velqui Auftoremfalutisnona-
gnofcunt Chriltum,admittunc tamen figurasil-
Tius, & fic funt Judzis vel qui nec Auctorem fa-
lutis Chriftum admitrunt , nec recipiunt figu-
ras, & fic {unt Echnici.Proceditaurem hzc divi-

G et ahetd

el L

fio nonbifi polt lucem Evangelii unde & quiad.
mitteret Teltamentumnoyum,nen Vetus, ¢jus
error revocaretur ad harefim : quia novum te-
ftamentum probat vetug Hujusipfius divifio-
nishac Ratioreddi poteft:quia vel nullaadmit-
mitticur revelatio vera& univerfalis, & fliccom-
mictitur Paganifmus, vel admitcendo non nift
aliquas, & fific cum admisfione revelationum
eriam nove legis,fed non nifi aliquarum,eric he-
refis, {ifineadmiflione revelationis nova legis ,
critfudaifmus. Apoflafiaausem noneftfpecia-
lisinfidelitas, {ed fola circum(tantia,nam Apo-
ftaraneceflario habebit aliqguamex iis infideli-
tatem.

Quomodo infidelicas expellat habirum fidei,
decididebetex an:ipiisdchnbitibus.lndnbéé
infidelitas demeritorié expellic habirum fidei.
Ratio,quiaaliquid demeritori¢ expellic fidem,
nihilautem commodius, quamid,quodeiop-
ponitursfed expellit etiam ex naturarei: quiact-
1amerrorhabitli {cientiz expellitexnaturarei.

E DD E DS

R AL LA T 115 1)

.

: PR £k

DISPUTATIO VI

De Spe.

S Viflantialia harum materiarum, qua ovdinarié inhac materia in difpos-

tationem yeniunt , expedientur.
5.1
Luodnam Objeiium Matcriale Sper,

Ssero L. §7 ﬁzmm‘:tr/}»m,"prmf eitfpes,fen
& babitus verfands cirea 1fperanda a qu',m’)je-
&3 Clum illsus materiale, eff bonnm nobis,
RaTtio. Tum quia non foliimbonam in-
creatum, fed criam creata 3 Deo {perari pof-
funt,& racione {pei formaliinformari,Ergonon
debet alterutrum nonnifi dici ob;’c‘@tm; {pei,
Ergodebetdicibonum nobis : hoc enim (olim,
col]tiElF[ uno nomine,bona rcliqua. Tum quia,
potuifletDeus facere decretum,de fe non com-
municando creaturz per vifionem , pofletque
adhuc tunc manere eadem ratio formalis fpo-
randi,Ergo apparet Obje&tum fpei,non cflene-
ccllario aliquid increatum, Tum quiafpeinaru-

g
ralisobje€um mareriale non eft folus Deus Er-
go necipeifupernaturalis? h

Assero 1L Sifumatur [pespro habitn pracer-
ptivo !?0?21!&!!15 &rernesin hoc senfic ob ojectnms illsss
materiale, eff folus Dews,

Rarro. Tumquiahoc probant communes
rationes, Tumquia, fific famprafpes,nonha-
bcr::tproabjc&oDcum,&ideuﬁpcmr)ct u(;d
o}mnctur vifione, id enim venit nom:'nc,l?qg)i-
tus pracerptivi,& non idem fperaret; ﬁquic;ém
proobjetoillum iplum folum Deum non ha-
beret. Tum quia, fpes prxc’trp:ivn 10.aureo-
tum,haber pro objeéto 10.aurces, Ergo &
Bc:'_;itimdinis &rerne, prout eft habi‘mgs r;ccpf:ﬁ9
ptivushabetpro obje&to Deum uicftBP' 3
dozterna. 3 0.

Assero L Spei, prout off habitus precey

Privas, o@eﬁxm materiale; guod vocaps .»rtzr:';;:

) 2

Fiops,




196

zionis, nonpotefl effe beatituds formalis,vel poffe(fio
ereata Def.

Rarro L. eft. Tum quia, nomine talis ob-
jeivenic id,quodeltgonrevocabileineodem
gencreadaliud: beatitudo autem foimalis eft
revocabilis, nempe tanquam ratio attingendi
terminumartaétum, hoceft,beatitudinem ob-
je&ivam. Tumquia, quotiecscunque aliquis
habitusrefpicit bonum , unumquidem , quod
eft ralefimpliciter, alcerum, quod eft bonum

nonnifi proptersliud, totieshabitusille, per «

pridsrcfpicitbonum rale fimpliciter , & itaper
priustefpicitur finis, quam media, mediaqueat-
tribuuntur ad inem, fed habitusfpeieft ordi-
natus, & Deusin {e eft bonum fimpliciter, bea-
titudoautem bonum propreraliud , Ergo ad
DEUM primo per feattendit {pes. Tumquia,
Beattudo formalis in ratione formalis boni, elt
bonaproprer DEUM. Ergo finihil obfitfic
fumpta , poteric habere etiam pro materiali
DEUM.

Ratie IL. Silpes,proutefthabirus procer-
privus bearitndiniszterna, haberet pro objecta
beatitudinem formalem, & haberet idgm obje-
&um cumn fruitione, & non haberec , haberet
quidem: quia alidsnon hoc prazcerperer,{ed a-
liudsnon habercrautem, quia fruirionis obje-
¢tum eft ipfemetDeus,beatitudo autem forma-
lis, eft nonnifi ratio,ut quo fruendi,

Ratro III.  QuiaBeatitudo formalis, eft
attus nofter vitalis,nosque fumus principium il-
lius, & camen non eftinnobis principium,quod
nos beatificar,quod beatificativam , eft ipfiim
objectum {pei,prout eft habirus pracerptivus,

Ad [olvendas objectiones.

Noro I. Quamvis pertincat ad amorem
concupifccuti.ae » & quamvis amore concupi-
fcentizamemusbonanobis, nontamen eftne-
ceffe amare propeer nos , tanquam rationem
Propter guammotivam , licerpoflimus amare
propternos,ranquam propter finem Cu/; quo-
modo ctiam: Deum amare proptess nos nobis

oflumus. =

Noro II, Utfalverur Deumefle objedtum

{pei, proutilla cft habitus pracerptivus beatitu--

dinis zrern® > accipiendus eft DEUS, non
quomodocunque, fed prout pofleflibilis , & fic
ipei objectum,eritaliquid futurum,non quidem
in entitate,{ed in formalitare poflidendi s ira ta-
men,ut formalitas poflesfionis,non ficratiofor-
ralis,{ed folanonnifi conditio &) connatorum,
perinde ac revelatio pafliva, relpectu objedti fi-
dei.  Exguo ultivims :
Corr1cirur ctidmdefperationis idem cffe
objedtum:nam etuamilla, prouc opponitur {pei
pracerptiva, defperat de Deo prout poffiden-
do,quamvis dclperatio, proutopponitur fim-
pliciter {pei, potlit efle eciam de crearis.
Noto Il Idem obje&um {ub diverfisratio-
aibus {pe@arcad diverfos habitus , & ficdele-

Tractatus JL

&atio de Deo, uteftinfe, fpedtabir ads

s 2 i
Dei, delectatio de Deo, ut eft poﬂidcndug??
étarad (pem, cuietiam in Patrig fucccditdeplc_
¢tatio {eu fruitio.

L §. IL

Quodnam fit formale 05jeé3umSPe,'g

F‘ﬂbjcfi‘[()fmrmnlifpei(:['lamgravﬁsﬁll&o.
Jres diffentiupr, Nam omnipotentiay
Deiponit SaThomus, eum fequitur Ban Vay
8 alii: fed beatitudinem objeftivam, quatenys
bonum noftrum eft, pofuit Scom Suar. Kon, ds
{pe d.o. dub. 4. Amicus autem d, 33. cxdus
busconflat obje&tum formale fpei, ex ft‘lpema.
turali Beatitudine, utformaobjeétiva, quate-
nusillaeft perfeétiva noftriapperiis, eamgue
rationem dicit efle principalem , &exauxlio
Dei, quod dicit , nonefle puram conditionem
objecti(pei, fed effe rationem formalem, minis
principalem. "

Assero L. Bearitudinem nt formam abjedts-
vamperfectivam nofiri appetitis, noneff forme
leabjetum fpei. ]

Rarro. Tumquia, nomineiftiusformalis,
debetveniretatio, ob quam fperamus, & e
quafi ultimum refoluronum fperandi, ficutin
{cientiis, quod habet rationemm refolucivihabet
rationem termalig Sed beatirudo pradiéa,non
clttalis : quiadeilla ipla quar poreft; curillm
fperemusa Deo 2 T'um quia, formale totivun
fpei, deberefle tale, quod afficiat omnemt-
tionem materialem fpei, led Beaticudo non el

-talis: quia poffumus fperarevittoriam Turc
rum ; quod materiale,nullo modo afficicurpre:
dicto formali, Tum qnin,fpesnatumlisnunha—
bet pro objecto formali beatitudinem nati:
lem; Ergo &(pés {upcrn:{tura]is.Erc:rn’c‘ !iac_rat
Petrus a Paulo jo.aureos,pro formalinon habet
10.aurews. Ergo et [pes,quidpero a Deo bea-
titudinein , habet illam pro formali. 4dfoluei-
das objectiones. : :

Noro.L: Principaleobjectum formalevir-
wutis eft , quod pringipaliter allicic, tanquam
ratio motiva,sed non utcunque, fed ranquam
ratio motiva , ipfa 310 codem gcl‘J:ch,PIOEﬂf
aliu§ non appetibilis.  Jam autem apperti
Beatitudo formalis; proprer b;acitudmcm ab-
jeltivam; = e s . i

Noro II, Qiiod perficitoperantemnon nt
media, [ed finis , adquem mediaipfaordinit’
tur;; per modum autem finis,nen fc“‘lh?[b‘#
tudo formalis, {ed objectiva, i

Noro IIL Quamvis defacto virute (P?
nullum bonuma DEO fpcr&fcpommus’.m
fecundiim regulam a Deo prafcaptams ‘:”;:
men przfcntis difpofitionis Dl‘m"‘f’?m;:i 2
na,qua}ﬁ Deo fpc[‘arc_ POlTUlHLlS 3 {ilng“ “ ol

el - Givam, Jicel
confequendam bearitudinem objecivam,
mcdlaﬂ-




m

u§

16
lio
In
is

Diﬁ)utatio VI

mediange formalibeatitudine,tanquam Razfone
guaartingendi. T

Assero I1. Omnipstentiam Dei s fub comcgptn
Omnipotentise, non effe objectum formale [pes.

Rartio. Quia {pes revocatur ac]r amorem
cnncupi(kcmi.n,amormu:em.h_:mpm' habet prg
objecto bonum ; Omnipotentiaautem qua ta-
lis,nonimportat conceptum bonirtaris,& quam-
vis Omm};orcnn’a ponat rem intra objedtum
fpei, fub formalitate posfibilis, nontamen po-
nit nbjeéum fub formalitate motivi {perandi:
quia pollumadhuc dicere, qflidquid i, quod
hocfitpoflibile, nonelt, quod all‘:caat volunta=
temad verfandym, citcahoc poflibile; ad eum
modum,quo quamvis {ciat pauper pofibile ef-
feutRexMogordetilli eleemolynam , nihilo-
minus id non{perat, &c. Carerum motivum
{pei latiori modo accipiendo pro medio obti-
nends, hocfenfu, eft Omnipotentia, motivam,
idquevoluiflevidegur S. Thomas. Nequein-
defequetur, quod prater tres victutes Theolo-
gicas debeat aﬂig‘nari quarta,attendens ad O-
mnipotentia:nam {ufficicillam revocariad {pem
Theologicam fub formalitatem jam diéta: pra-
cipue vero , quiagmniporentia, quaralis , non
importat formalitatem boni, gnd talem, neque
veri. Jam verd,quod poteft eflfe objetum vircu-
tum Theologicarum, deber habereformalita-
temverivel bom,quia virrutes Theologice (unt
habitus voluntatis & intellectis,adegquea®pi-
cientes verum & bonum, &™Micur immenficas
nonfpecificat aliquam [pecialem virtutem, ita
nec Omnipotentia. i

Assero 111, Destatemprout habet rationem bo-
nitaris,fen bonitatemprimam, effé formale [pe:.

RaTio. Quiaactus voluncatis profecutivi,
habere debent pro objeobonum , & fi fint
Theologici, Deitatem, cui utrique fatisfier, {i
punaturproob;c&o1i7ci, bonitas prima.

Assero IV. Divinitatem,prous habet rationem
bonitatisin eﬁénda,. sngreds,rationem formatems pei
morivam. ~

Ratro. Quiahfc quaritur rale motivum,
quod fir ultimum refolutorium fperandi, tale
autem refolutorium pradi@abonitas. Cererum
bonitasdi®aineffendo ,* {efold pon conftituic
formale{pei : quia etiam veritas in effendo fe {o-
12 non formalifat fidem ; precipué cum poflic
efle bonitasineffendo, & nondum {perari , fed
petiusdefiderari cancum.

Assero V. Divinititem [eu Yationem bonita-
tis, prout habet rationem ayxiliantis,in grediratio-
nem formalem motivamfidei.

Ratio. Quia ficucveritas primaindicendo
conjungit nobis veritatem in eflendo, fic for-
malitas bonitatis auxiliantis , conjungit nobis
bonitatemin eflendo. Qug ipfa benitasin effen-
do, debernonabfolute, led fub formalitate bo -
nz,nobis Congipi: recurrimus autem etiam ad
benftatem auxiliantem, vel hoc iplotitulo,uc

19 7
4
fatisfiat menti S. Thomz, qui omnipotentiam
ponitpro formali !pcj,nommcﬂ_husfor;nihsm-
telligendo bonitatem auxiliandi. A4dfolvendas
pbjr(,"mm’_f. ak .

“Notod. Bonitatem primam auxiliantem
dupliciter {petari pofle, velactive,vel paflive,
ficutin fimili di¢tum de revelatione : bonitas
auxilians paffivé accepra,{untmedia, qua nobis
Deusdatad finem,jam autemipfaauxilians bo-
nitas,activé accepta, cltipfemet Deus, quieft
finis & ratio fperandi. o

Noto II. Caufasformalesperfe {pedtare ad
habitum, Cim autem bonitas auxilians,{it cau-
fatormalis; quiamotiva:[peétabireriam ad ha-
bieti fpei: quamvis eadem bonitas auxilians , di-
verforefpeétu,habeatetiam formalitatem effi-
cientis.

Noto IIl Ciim fanitasv g.non fic effentia-
liter alligata, ut non nifiab hoe principiofiar,
ideo principiumillud,, pro motivo non haber.
Jam aurem alligata eft !pcsThcoJogxcajnon ni-
fi ad bonitatem primam auxiliantem.  Poteft
ctiam dici , quod ficut (pesrefpicit bonitatem
auxiliantgm, ica & timorjuftinam Divinam, &
non folim mala, quzillairrogar, non eric ta-
mentimor Dei virtus Theologica.  Nomine
enim Virtagum Theologicatumveniunt habj-
tus , quiprimé per [c funt principium a&tuum
profecutionis, ad quos revocentur aétus fugz.
Timor autem prim¢ per fe relpicit non actus
profecutionis , fedadtus fuge. * Si quis tamen
dicerctid non fpetare ad rationem virtutis
Theologicz, eoletucretur , quodcim obje-
¢tumtimorisfit malumimpendens, jultitia au.
temDEInon ﬁtmalumimpendcus,imd&: quid
commuae, etiam coronz jultitiz, reddendz 3
juftoJudice,ideojufticia Divina non poteftefle
objeétum timoris: nihil autem fimile obcft[pei,
quominus refpiciat bonitatem auxiltanrem no-
bis. Cimque fpes fitvirtus Theulug:ca,rc{picg.
redebet “pam ”

Norv V. Id wod adaliudateribuirur, Ii-
cecnong it hab -ratiopem objei ultimi
potefthaberc rationem obje@iimmediari, Un:
decciaminprefentidicere poteris , quarefpe-
ras? quia Dsuseﬁbonitas auxilians. Ende con-
vinceris quod ficcalis2quia ¥t bonigas pereflen-
tiam,bonanobis.

Nmfo V. Quéd poffimus ad nos referre
Deumimpropric,hoc clt,tanquam Subje@am :
cui Dcu's_cﬁ l?onus, proficilcetu rqueille amar
concupifcenti¢ ex amore proprionoftri,nonut-
cunque, fed proutelevari fumys, ad ftacum Bea-
t_nudm‘;sa:tcnw, quamvizamor eti
!15,;3oﬂ|5cﬁc occafioillius,
amans filivm nacurdli amo,
fupernaturale. Ex i

CQLngas.Ochcf,ttlm fpeiconflatum ex ma.
teriali, &turlmali,cﬂc bonum nabis allequibile
propter bonitatem primany, inquangum habee

; = 3

AMDacura -
by LY

Zque ac cum Mater

Ic, oprat 1l bonum

fL"I >




198
formaliratem auxilianeis, & bonzx in eendo et-
iam nobis.

§ IIL

Quanam it Ratio fub qua Spei , ad quid ex-
tendatur €5 cujus illapotentie
Virtus.

Quoad Primuws

A Ssero L. Ratio fub gnacbjettifpes  fi [peite-
tur penes objectum materiale, quod [peratur ,
¢/2 futuritio.

Rario, quia etiam id indicat S. Paulus, qui
eum, quijam habet, docetnonhabere , quod
{peret, alids etiam S. Auguftinus {pem appellac
defiderium, idemque haber communis appre-
henfio.  Jamautemratiofubqua objettifpei,
fi f'pc&cturpcncs objectum formale, eftardui-
tas. Rario, quia nihil aliudcommodius afli-
gnari potefts nechabebitur alind per quoddi-
ftinguatura deliderio.Erficut fidcsfi.li;icicutcx
diltinguitura vifione, per fuum formale , rtali
conditione circumftantionatum; nempe veri=
tate primam epfeure ateltantemsica & [pes di-
ftinguiturd defliderio, pet fuum formale, tali ra-
tione (ub qua circumftantionatum , nam mate-
riales objeti conditiones , nonfolent{pecifica-
re objeéta & habitus.

Assero IL. Inque confiffat ratio arduitatis. Ex
imprimis nonconfiftit,quod bonum expecterur
ab alio. .

Rario. Quiaalids eciam:DEUS deberet
dicifperare : expeckar enim, urcreatura con-
vertatur.  Deindenon confifticarduitas,quod
bonum habeatur auxilio illins: nam licer id fic
verum defpe Theologica, nontamen de (pein
communi : {peramus cnim aliqua nosfacturos ,
quafacerepoffumus.  Scabititaque potiusat-
duitasin hoc, quoddifficultey 1. um fgeracum
obtineri poffit, & in concret't, té1 Theologice
inhocericarduitas,in quancumillahabitus pre-
cetptivus eft, quod ad bonum poflidendum ita
excedens., mulia nos impediant & retat-
dent. £

Assero LTI, Arduitatemmon effé vatiouem
formalem propter quam (pei > quia arduitas potius
recardacvoluntatem. Vel fi mavisdicere, crea-
tgmynon poteftipfumillud, efle formalifativum
virtutis Theologica.

Luoad Secundum

ASSERO.  * Spems non extendi adfperandum
bonaalteri ,in guaBINm 107 CORCIPItNY per modim
unins aliquorodocum [p eraﬂt?,ﬁ cus fEitaconcipia-
inr.

Rario prioris pattis ; qua {pesinvolvicamo-
rem concupifcentiz, refpicitenim bonumipe-
rantis,{ed nifi eum, cui alicuid {peramus conci-

-

Tractatus IL

peremus per modum unius alicujus b
ille adtusnonrefpiceret bonum [perant Céj’m‘
necefler a&tusfpei.  Pofteriors uur.en; 2
Ratiosquia nibil tunc deeffet adiljyy 1c'{amE
hocquevoluicS. Paulus, Spes inquit, J;@(}f‘m'
Jixmapro vobis. o - fi

Guoad Tertinm

Assero L. Spem effe virturemuolyy gy,

RA'“DA‘ Quia pro Olbffﬁohabﬂ: bornu, |
quod quéd rale refpicit volungs, 5 ﬁcu‘
quamvis aliqui altus intelles PTIlucca“t
defiderio, non fequitur defiderium efleadty |
intellectus : ita quamvis {pei pralucean; zﬁ
qui af.tus intelle&s , :uihuc1}Jacrizvirmwg.
luncaris. ;

- AssEro Il Auze fpem Prévequiri [putiles oy
intellectis -

RATic_). Q}ya {i non darencur peculicta
prazcognita, {pesnon lmbcrcrmotivumparti-
culare , adeoque non effet virtws 2 reliquis g
ftincta.

Assro TII. Hec pracogmits, Primi,mon fin
ﬁ!zfm judiciumstonditionatum quodfiilicet
dasnpareiny, [i non pecarct.

Rarro.Quiaillud judicia, quonititurfpe,
debet elfe perfe conjunétumfpei, praditun
autem judicium,poreft conjungi-etiam cum de.
{peratione.  Secumdi.  Tudscivm illndnondiht
¢fe pale, quo aliquis fimpliciter judicet [¢ foreinfil
libiliter (alwmm: Quia Tridentinum dicictalej
dicium cffe erroneum; nifi ncEcdacfpcciah’s It
velatio. Judiciumigaqueilludinhocftas quad
artenca mifericordiaDei & voluntate falvand
omnes,aflentiaturin iftis circumitaptiisjudicio

“practico, fcattu falvandum, vel (e poficactulal
vari. ~Dixifudicio practice, quojudicetfenon
modo pnfrc'ﬁcri falvum, fedpofle fieriadtufal:
vum : quia judiciumprits, poteft ftare cun
hoc, utaliquisdefperet , credattamen epofl
fulvari, fed non fperansfefalvandum.  Car:
rum hocjudicium non excludlit timorem:qui
nefcit, Bn fic DEO cooperaturus. E¥ b
wlterins :

CoLrrcerur, Quomodo prafciitielcien
tés fe eflc prafcitos poffint adhuc habere fpen®
Er quidem cuiprzluceat fides, qua cft affenls
nonnifi verus; non eft aurem verum,quodpee
feites fitfalvandns; refpicit erga ille adus Ade
non!'lancLmivcﬂh[cm,Omncsprztdeﬁim’nfa!-
vabunrur;; quiairfillanon cnndnctprﬁ!ﬂs pLs
fciti.Sed refpicithane; Omncﬁshommcsvu]\ﬂ. .
vos fieri, & atzenti mifenicordianem O_Eﬂ#qu'm“
poflica&ufalvari; in quibus Mﬂli’fibf's FS“:S'
netur falus prafcici; hinch rcvclarcraTIC\ml F”
illum damnandum, nen revelaret ,quodinil
univerfals parcicularis illa falus non contine

R - ~nod noncontingdtit
tur,{ed revelaret nonnifi,que o
falusin illauniverfali; Omﬂl??mo}’m_“sgmﬁ[
Divine falvabitur. Et ﬁc.urpl'rgf'{Cﬁ“—W' ;‘“}““r::
rantie coopcrammsgratiﬂ-’;m’rPcm" Hgna




i

ElitS
At
5 dj-

fins

i

pes

tam

Difputatio‘ VI

nomore,fed attentd mifericordia Dei,ita etiam
pralcitus, quantum eft ex vimifericordiz, pot-
eft a&u habere finalem perfeverantiam, adeog;
poteriteriam judicium habere prelucens ottai
{pei.

wAd filvendas Objectiongs.

Noto 1. Quando Clemens Alex.appell2t
{pem opinionem fururi , Opinioautem adintel-
le&um pertinet, id folim dicit per quandam
analogiam: quiaficutopinioni,ita {peiconjun-
gil:urformido. -

Noro 1. Spemconfiftersin aliquo defide-
r10, fed non utcunque , fed proutsonjunctofi-
mulcum ere&ione animi,que ipfa erectio ex
patteobjediiniportat futuritionem, & cx parte
Rationisfub qbia, arduitarem requirit. In omni
autem lingua defiderium , cum tali ereétione
animi,eftfpes : confequenter, non ubicunque
homo poteftuti vocabulo defiderii, poteft uti,
vocabulo {pei, licétubicunque homo uti poteft
vocabulo defiderii cum eredtione animi;, poffic
eriam uri vocabulo.

Noro III. Gpinionem confequendz bea-
gitudinis,fub conceptu opinionis,non pofleefle
virtutem per {e infufam : fumendo ramen opi-
nionem {ubfenfifupraadlaro, poterit eflefpes,
habitnsinfufus, non revocabilis fidem , cim
{pem numerent PP, tanquam quid condiftin;

¢um a4 fide.

T

Buenam fint Subjeita capacia Spei?

Ssero L. Indamnatisnon datur babituspeis
fupple fupernaturalis, quicquid fic, quétf
aliquid naturalitesfperent.

Ratio colligatur ex diis de fubjecto fidei,
Confirmarur; quiaindamnatis nondacur fides
fupernaturalis.  Ergo nec dabitur fpes fuper-
paturalis. Namfidem appellar Tridentinutn
principium & ra¥licem; & quamvis fides poffit
dari finc{pes non ¢contra:idinde eft; quiaab-
lato habitu; adhuchabebit omnia requifita fua
adtusfidet,  Jam autem fpes finefide effe non
poteft , ranquam fine przcognito proportin-
nato ; hinc fi in damnatis nol dacur fides fu-
pernaturalis , ‘nec dabitur fpes fupernatu-
ralis. e

Assero IL. Inanimabus purgatoris dari (pem.

Rartio colligatur gx didtisdefide. Etcer-
te. Siquisftatus refrigero (pei indigee certé
illarum, & quamvis fint in termine merendi,
non funt tamen in termino conjunéionis
cum ultimo fine, adeoque eam fperare pof-
ﬁint.

Assero 111 Animebeazs non habent  [pems.

RaTio. Quia principale objectum habi-
thsfpei,in quantum cft habitus pracerptivus,
effbeaticudo s quz (erari non potelt, cimjam

109
poflidearur:daritamen pol’l}-:rin iIJis fpesdiver-
{z rationis,qud {perent refurre@ionem corpo-
rum, viatoribus beatitudinem, & fimilia. Quod
atcinet ad continuationem beartitudinis poifct
dici illam {perari, licét won aétu {pei, quifice-
jufdem racionis cum noltrate,deficeret enimin
principaliadtu ;s nempe appetentia beartitudinis
nondum pofleffz ; poflertamen,, aliquis tueri,
qudd continuationem bearicudinisnon {perent
proprié:quia in continuatione beatirudinisduo
{pectari poflunt ; primum intrinfecum., in
quo proprié ftat beatitudo, & hoc eft ipfabea-
ticudo objectiva pofleffa. Secundd (pectaripot-
eft aliquid extrinlecum, nempe imaginaria du-
ratio teinporis. Imagmariamqnam: quiave-
ra duratio cxtrinfeca, ftar motu caelorum,qui
tunc nonerit. Quando ergo beatus {peratcon-
tinuationem fuz beatitudinis ; non {perat con-
tinuationem illius, fecundim efle incrinfecum,
idque adhuc menfuratum ipfa grernitate,inqua
quarali, nihil prius, nihil pofterius eft, fupponi-
tur autem ficlfumptam beatirudinem poflidere;
fed {perat fecundum cxrrinfecum.  Ec quia
illa duratioextrinfeca non eft heatitudo , {pes
rando iam , non Iperat proprié beatitudi-
nem.

§. V.

Quid fentiendum de Oppofisa Spei Defpe-

ratione?

A Ssero 1. Defperationem nom reit? defiwiri,
qudd [t motus volwniatis pofitiveé recedentis
4 Beatitudine aterna conféquenda , quam judices
crearwra sntelleiualis , vel tanquan impoffibilem
proprer difficulsares , wel tanguam non  ebtines-
dam.

Rarro. Quia definitionon deber dari,
quantum poteft ficri per divifionem ; pracipué
adhuc,fi fit manca, predi®a autem definitio
non videtur competere omni fpeciei, & for-
maliati defperationis ; guod ipfum probarur,
quia potcﬁ' recedia beatitudine objectiva adu
pofitivo, quodicatur : Nolo affe@tu ad beari-
tudinem accedere ,utpotgimpoflibilem.  Se-
cundo affe&uabilla recedere, uepore impoffi.
bili. Uterquehicadtus eftfpecies defperario-
nis, & tamen priori, non competet predicta de-
ﬁpmo. Namnon eft motus voluntatis pofiti-
verecedentis,fed potius pofitivé nolentis acte-
dere. Jamautem ficutin moralibus condiftin-
Gumeltnonaccedere , & reedere, unde dan-
tur neutralifte: fic eriam in motibus incentio-
nalibus, pofitive nolle accedere , condiftingui
deber, d pofitivé; volo recedere, Ut autem
proponaturalia definitio, fupponendum efthic
non agide delperatione, in quantum importac
judicium : quia non aliud eft, quim judicium

() 4 non




200 Tractatus I

non confequendz beacitudinis 5 quod prafup: * ipfum revelare.  Neque tine effo Cufhg
poficum,fequitur defperatio. Sedagendumhic  fperationis; licetilla revelatio cﬂbmccaﬁot;.
de ill-’l.,Pl.’OLI‘i: ita fcqucntc , & prout dicit ackum fp erandi, idautemnon repugnat Dej bonimi..
voluntatis.  Hine nanffulti ex forti apprchcnﬁqnc]‘,_gl Cafum,
Assero I, Defperbrionem pro actn volunra-  traordinarii, quo Deus invita puuivitahqum;
243 dtceptameffe pofitivam non volitionembeatitn-  peccatorem, fumunt pccafioriem defperang;
dinis etérne, prowt mow confeguends. Dixipofiti- & tamen impedite hoc non {pectatadbangy,
vatnnon volitionem , quiaquifufpenderet a-* tem Dei, & ficur bonitas Deinon impedicy ge
&um,cetéroqui aliquoalio occupatus, &non' pravisa impeenicentia Ainali formeg Deu;dg.
urgentcm:ceiﬁtate,nou defperat, Utorautem. cretum de ‘damnande; fic necimpedier, pe
porius término, ngnvelitio, quamnolitio, quia- pradi@&m revelationem penar, :
nonvolitio, eft quid commune ad actum pofici- Assero V.7 Btiameis quiefhiily inflanjs
viifrinolitionis, &adadtum, quo pofitive non ﬁii‘id,{/}?ﬂ!ﬁﬂfk',?Eﬂf[dﬂﬁdmdm“”mﬂ‘_ |
vélofperare. ' Dixi prout non confequende: 2iifam. 1 ’ . :
quia, ficatin definitioneipei ponitur motiviim,! 'R a'r10.-/ ' Qaiaidnon impiitar quidquidin
& ebjedtum judiciipralucentis, ita debet poni'  oppofitum ﬂ_‘:wf'e'tirKeu<d.z:6.m9;flmp.liga:qui,
in‘prafenti, dém fieri talérh Févelationemante previlailling
Assero L' Paffe Denm prefiito vévelare - démerica, fednon implicat polt pravifa, Nee
am damnationemsid docuit S ThomasSuar, Vafg! rédderurilli impoffibilis fua falus': quia adhug
Vilent. Amicus. d. 23.'S. 2. contra Bonav. Ar<  illi offerentar ‘auxilia fufficientia ; pefletque
gent, & alios. A = DEUS nuallamy fpecien relinguere témeno:
Rarro. aia id ‘non implicat’ contradi- rativamillius revelatiouis ; fotmandoillam ot
&ioncim, Deinde, omne revelabile poreft  dixi, polt pravifa demerita; alicoque volung:
Deusrevelare,ve conftat ex rermifiissillaautem ¢, figno, 8 fuppofitione confequenti~ Neg
damnatio, eft revelabilis : quia llod ofane eft  attendi debet, quod inde fequi poffine pecean
revelab.le,quod Deus cognofcit ita fe habere,  gravia, quiaillatevelationonfiifioccationaliter
& nen fecit dc;crcrum de hocnonrevelando. fe haberet. 'Imofi poteft, peccatori id revely
CognofcitautemDeus prafcicumefle damnan-  ri, curnon & jufto,qui illa revelatione allicere:
dum, & non {citurdedecreroinoppofitom.Li-  tur,ad preefentem quem habet fatum , enisios
ceg pralumendum fic de Divina clementia, tuendum.
quod id nunquam fit acturus. Quamvis autem AsSEROV Neminem fine motivis evident]
omnis viatorobligeturdd {perandum, perfelo- fimiscredibilisatis debereinducereinanimumgud
quendo, ex accidentitamen poteltnon obliga- 44 it fibi revelatum. » 3,
1i; utnonobligaretur hic , - cui revelaretur fua RaTIa. Quiaexuna partenon congruitid |
damnatio. Tranfeatyquodnon pofferreddi Divina bonitati 3 ex altera, nifi adfingmogiva
caufad nobis, curid DEUS revelarer, fufficic, ‘credib litatisevidentia, nemotenetus cretj:ﬂq!
qudd illam Deusinfereperiret, Szaltisfuisju- przicinderurque per hocanta multarum inant
diciis, poflerque Deus ad oftendendum;quam  um apprehenfionum. :
illi difplicuerinc peccata illius przfciti , hoe Reliqua perantur ex mareriis prachcis,

GReideidathdifve iy aid clivd e Bes
RGP @?‘ﬁ@w@%@%ﬁ‘

Tk A T-A T 1 D lig

&

[

‘DISPUTATIO VI

2 De Charitate.

: el Rarro. Tum quiaaliarum virtuzumg?fl?; »
. RO, 3 el iale , noneit loit
wodnam [it Objeltum 2 logicarum objectn matetidc: Bl ey
s@ f O jev C}Jﬁlrﬂdf&f DEUS. Tum quia fon folis Deus formahcha.
- d Ssero 1. Objectum materiale charitatis,gué  rivatis informatur,  Tum quia ratlones qu::

‘f)ﬂrjfﬂi lﬁ, Hon ?ﬂﬁ[!ﬂ' Dens. | proban[ fidemnon hﬂbﬁfc‘l?ro marcrialgui
e,

r




	§. I. Quodnam sit Objectum Materiale Spei.
	Seite 195
	Seite 196

	§. II. Quodnam sit formale Objectum Spei.
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198

	§. III. Quænam sit Ratio sub qua Spei, ad quid extendatur, & cujus illa potentiæ Virtus.
	Seite 198
	Seite 199

	§. IV. Quænam sint subjecta capacia Spei.
	Seite 199

	§. V. Quid sentiendum de Opposita Spei Desperatione.
	Seite 199
	Seite 200


