UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorum ac disputationum,in tertiam partem divi
Thomae tomi quinque

Priorum vigintisex Quaestionum eius Partis expositionem complectens

Suarez, Francisco

[Koln], 1617

Sectio prima. Quomodo inter actus diuinae scientiee, & voluntatis ordo
prioris & posterioris secundum rationem intelligendus sit.

urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

yig

fat
ia
ks

0

Difput.1V,

sieuli articnli dixi; D, Thom, folum comparatehze A térna peenafenfusignis inferni neceMarinm

peceata ex paree humanz naturz, g{zodnam f'cilia?t
illoruminduxerit maiorem mileriam , matoremi
redemptionis nc-;el'siz::s‘cm, veexhac paree dicacur
Dens principalius venifle proptervn u:n peceatiim,
quam propter alind, & !mci”»nﬁxpcn:nmqlfsﬁnn‘_n
efthuncexceflum debere fundari in maiori peccati
grauitate, "

Tertio,cum D. Thom.comparet hzc peccatain

intenfione,& dicat aluale effe grauinsinrenfing in-
telligendum eft ex generefilo , nam a&uale pesea-
tam fib fecompleéticur omniamortalia, & quod-
liber mortale grauitiselt, quam originale , fi auten
comparatio Hererde venialicum originali, fimpli-
ci:crA:minzsn‘i-1Ium'L-'itm-igin:;]c,qu veniale,quia
licet hoc excedat i ratione voluntatij, tamenillud
inducit veram amicitiam cum Deo, quz fine dubio
maius malom eft, vt infraq.z7.icerum dicemus, &
latiusiny.z.traltatur.

Quarto circacomparationem extenfuam horn
peccatorum benenotat Czigta, debere in telligi per
fe,quiaoriginale per fe, & rationefua inficit totam
naturam,illame dbeaticudine deturbar,adtuale ve-
ro per fe tantum perfonam auertit, & ideo illud per
feeft grauisextenline atque adeo Amplicicer ma-
insmalum, quia defiriiit communebonum, guod
diuinius eft. Neq; obftat, quod omnia a&ualia pee-
catahominum in vaum collefta videntur maioreni
Deioffenfionem continere, atgpadeo ablolute ma-
inghalam effe quam originale peccatum, etiamye
COMMUNicAtum om!
eft peraccidens, nam per fe folum originale ponit
impedimentum toti nature,& ideo inordine ad re-
demptionédicitur maiorem necefiitaté inducere,

Vitimo oblervandum eft , cum dicitur Chriftus
principalius veniffe propter originale,fubillodebe-
re comprehendi peceatum Adz & Euz,licer aétua-

VE Inter m ti

M indicatti.
m eft i principaliter
s qQ D

Neque cr
vemf(le C!
0 pteralies homis
fectiototiusnaturzfi
dicem ¢ft retiocanda
quid youm eenfideranda : & quamnis

dam & ,qu
riginale ergo peccatum in-
ficataclt, quzadfiuamra-
inilla, & cumillatanquam
12¢ radix
proprie fuerit peccatum Ada, & non Euz,non ta-
ten propterea Eva excludendaeft, quz pars fi
humanz naturz corripte,propter quam totam re-
dimendam Chrifius perfe primo ac principalizer

venit,
¢. Sequndum argumentum{omiffo primo,in quo
mihiloccurritnotandum ) ¢ft hniufmodi: Chrifius
magisfatisfecit proatinali
ginali: ergo principalius venit propte
cedens pater,quia peceato adtnalidebetur peet
fus,otiginaliaurem non;fed tantd peenadamn
Chriftus affumpfit peenam fenfiss, & non d
goprincipalius fatisfecit proaétaali,quam prooti-
ginali. Refpondet D. Tho. negando p
cedens. Ad probationem vero diftingni
quiapeccatumoriginale, licet ion mierd
fenfusin futura vita,in prefenti tamen me: ¢
fibilem peenam viy; ad mortem,éideo Cl

proillo plenefatisfaceret,vig; ad morten
Ciriftumpa tapafluseft, Huic verofolutioni addend
1 propee mo,Chtiftum Dominum nonminus , ir

s

::::’;’: principaliter (atisfeciffe pro poena damni »ro

Mﬁ:%’“ peenafenfus,quod enim pro viraigfatisfecer tele fi-
decertumeeft, vt exare, 2. facis conftar, quod ver
principalius pro peena damni, conftat: tor 2 gra
uioreft, & mains malum,tum ériam, quiahzcquo-

dammodo proximius, & intimius ciunctaelt cum

culpa,proqua Chriftus principalius fatisfecit. Nely

veroadfatisfaciendum principalits pro hac peena

damninecefarium fuit, ve Chriflus eandé poenam

infefufciperet, ficurnetyad Giisfaciendum pro z-
Fr,Suarez Tom,1,

B fonahabe: maximam propor

s pofleris Adz, hotenim C

D faBumelt,n

Seétio I 123

illamin fe fuftineret , fed peraliam peenam {
lem hnius vite,fecundum fe quidem, &quoali
cé confidetatam , inferioris ordinis
men infiniti valoris,proilla perfeifsime fatisfeeit:
itaperaliampcenam proportionatam. V.g. voluna
tarie {uftinendo carentiam gloriz fui corporis, &
gnafi exilium i celefi patria, & prinationem illius
laritatis, & gloriofi nominis,quzratione vnionis,
& infiniti merizi fibi & principio conceptionis fuz
debebanttir, pechancinquam,vel imilem peenam
perfedtifsime, &accommodatifsime pro peenada-
mni nobis debita fatisfecit: namlicerilla peenafe-
cundum (e fic inferioris otdinis ; quam effentialis
peena damni, tamen voluntarie fufteptad tali pera
ionem,&fuper
dantemvalorem adillam fatisfadtionem. Se
addi poteftilli folutionilicet peccatum origin
indiuiduo,& proutcontradum, non mereat
nam {enfus , tamen,ve peccatum originale d
plumtotiusnazurg,etiam polle dicimereri aliqu
poetiam fenfus: quia vt fig, includicactuale peccari
primi parentis. Neig improbabile eft ,fiDeustoto
rigore [uz iuftitiz vti volniller, potuille punire pec-
catum originale poena fenfus,etiam in fatira vita,
quod autem defacto idnon faciat, fortalle i

bun-

d Argar M tErtitim ci
& gptimam doéri
difputationefulius

DISPVT

In fex Sedtiot

De primaria‘ caufa; ¢ vatione prapter gitas Tncar-

natio pradeflinata , & failacit, ¢ ﬂ'm guazon
fieret.

ium ; fed
ratione
t,ideo fimulde can-
ropterquem hocmyfterinm
lifferimus; & quiaproprere-
1€, & caufam Incarnatio fa&a eft,pro=
redeftinata ; ideo, vt primam origing,
ius myfleriiinveftigemus;ordo etiam,
dus zterni confilij;é pradeflinationis dinine
circa hoc prafertim myflerium inquirendusnobis
efl! guo invento & cognitosquaftiones A D. Thom.
culis propofiras facile expediemus. Necvero
dafunthocloco omnia, quz de Chrifti prz-
arione dici poffant, cum de hacre;proprium
itum habzarD. Thom.infraqiz4.Sedeafolum
1gemus; quzad explicandam rationem dinini
con!ilij,\’cineccﬁaria,vcloppur:unavidcn:ur.
SECTIO L

Quomodo inter aikus diving [cientie, € volunta-

visordopriovis ¢ poflerioris fecundum yationem

wnselligerdus (it

Riufquam de modo diuini con

Pnanda Incarnatione dicamus,
tationem pramittere oportet.i
Ganda funt, qua ad prafen
ria,ad pluresveroalias vti
eft,quomcdo inaétibus
teileétus ordo quidem fecundi

T St
voiut P i
fuffigienti caufa omnia opér.
fa, feufine precipuo, p

andemrat;

jin pradeflis
ntem dubi-

mum
gy velin-
m prius & poftering,

feufignaquadam priora & pofteriora § Theologis

diftinguantur,cumilliadus zterni fine , &omnino

fimul,imoin reipfa procfus idem. Proptesea enim Gabriel.

Gabiin g.dift, 2.dub 3. fecutns Ocham in . difkin.g, @ham]
: L 2 quzit,




Beotasy

Ovdo priovi
Crpaflerioris
in alih in
zellectus, &8
woluntats
dining,

D Thom.
Catetan,
Ferrar.
Auguft,

Dubinmi

Caiel.opinio

i‘-‘.f;[l #S.?J atur

124 Quxft L.

ArticTII& 1V,

quzft.z.omninonegarhzefigna,velhuncordinem A iam peceatiim Adz,quod pet fe primo contrariung

inmente,& voluntate dinina.Scot.veroin 2.d.7.q.
3.& dift. 19 q.1.non folumh=zcadmirtit, verum et~
1am dicit vnum efie prius natura alio, vtilli eribuic
Capreolusin 3. dift. 1.q. 1.art.3.in principio , enmiy
impugnat, Cum enim Seotus diftin&tionem quan-
dam formalem admittat in Deo, fortalle etiamin-
tellexitin reipfa; & quali exnaturarei inuenirietid
Te in dininisaétibus huncordinem prioris; & po-
i, vel foree (quod magiseredendumeefl ) or-
dinem racionis fundatum aliquo modo in ipfa re,
vocatiitordinem naturz.Veritas ergo eft, quanquﬁ
in actibus dininiintelle@us &voluntaris fecundum
fe,& in reipfa vere acformaliter nullus ficordo prio
tis & pofterioris, effe tamen(vtiradicam) virtute,
quatenusibi eft fundamencom , vt nos ynum eile
prioremalio fecundum rarionem cocipiamus: quia
licet Deus voico & fimplicifsimo a&tu omnia intel-
ligat & velit;tamen quia inter feientiam & volun-
tatem,&interresipfas cognitas,velamatas,eft qug-
dam connexio & dependentia, ad hancexplicidam
concipimus nos vnum in dinina mente, vel volun-
tate,v: prins vel pofteriusalio , & hocmodo diftin-
guunturin hisaéibus figna priora & pofteriora,no
fecundum rem,fed {ecundumrationem.Ethoefen-
fuexplicatus ordo hic 4 nullo Theologorum nega-
tur, & illo rxpevt':tltrl}.Th::‘ 1.p.q.14.19.& hoe art.
g.ad 4,6 alij Theologi in 2.dift.15. & 42. & Cater.Jaté
hic,& Ferra.4.contra Gentil. §.ad finem. Vbi, licet
hzclignaimpugnare videatur,tamen intelligit,fi ex
natura rei diftinguantur; non vero lecundumra-
ticnem,, & codem modo loquitur Capreolus fupra
D. Auguft.libris de pradeft.& gratiafzpe hanc do-
érinam fupponere,& illayeividetur, & lib. 5. Con-
fellcap.s.

Sed tung oceurrit fecundo loco explicandum, vn-
deautgiomodo hicordo,vel fig is fumen
danobis fint infcientia , vel voluntate dinina & in
rebus prout fubtalem feientiam & voluntatem ca-
dunt, Caieranus enim hoc loco exnarura & ordine
ipfarumrerum , quz{cientiz aut voluntati dinina
obiiciuntur,hocgeneraliter clicere conatuseit. Di-
ftinguit enim tres ordinesrerum, naturz, gratiz, &
voionis hypoftaticz.Et primum ordinem dicit furp-
poni fecundo vt fundamentum eius, & fimiliterfe-
eundum, tertio. Vnde concludit, omnia qua perti-
nent ad ordinem natur#, in quo dicit contineri o-
mnia peccata(etiam peceatum Adz)jomnia , inqua
illa prius preuideri 4 Deo,quam Vid§3ﬂ=ilravﬂllprg
deftinentur ea,qua pertinent ad Ox‘c.lme.mgratlx;d{
loquitur Caietanusaperte defcientia vifionis,&nd
tantum defcienciafimplicisintelligentiz.

Sedhzcfcientiaaliis etiam difcipulis D. Thom,
nou placet,& merito:mulraenim inuoluit,que fa-
renonpoflunt. Quod primo patet exemplis, mors
enim przdeftinati ad ordinema nacurz {peftan:é ta-
men pr neiaiilius mortis nonantecedit in Deo
electionem talis hominis ad gratiam & gloriam,
cum potins talis me n talibus circumftantiis,
fit cfectustalis predellinationis,& electionis.Dein-
depegcatam erucifigentium Chriftum pertinerad
ordinémnaturz,ve ipﬁ:d icit, quis auwmjmclliga:
antea praeuidiffe Deum peecarum crucibgentium
Chriftum, quam Chriftumiplum prxdc('hna_ut 5?
Similiteripfum peccatum Adz,eft deordinatio i-;-
ne fupernaturali, ergo non potuit prafcientia talis
peceati pracedere voluntatem, feu prafeientiain
gratiz. Nequediftinétio qua Caietanus veitur,dif-
ficultarem expedit. Dicit enim peccarum, ve eft con-
traordinem naturz, przcognofci in primo orf!rr}::
naturz:.vt vero el privario gratiz cognofciin fecit-
do:hze enim diftinétio mreltigi plane non poteft,
prafertim in his peccatisy qu= ex primario obiefto
fuo (une contra fupernaturalem m-dir_scm gratiz,
e elt,verbi gratia,peceatum infidelivatis; & foit ec-

iratio

fuit diuino przeepto pofitiuo : & peccatum eruci-
figentium Chriftum , quod (uam potifsimam mali=
tiamhabuit ex dignitate dittinz perfong hypoftati-
ct yaitz humanitati. Secundo principaliter hic la=
pfus Caieraniortus videtnrex variis caufis: primog
quianonanimaduertit, quamuisordonaturz fup-
ponaturgratiz per modum fubie&i, & fundamen.
ti:non tamen quidquid pertinet ad ordinem natu-
rzhabere conexionemaliquam cum ordine grati,
neque & contrario,quidquid eft in ordine gratiz de-
pendere , velneceflario {upponere omne id quod
pertinetad ordinemnatura:ergonullaeftratio, ob
quam omniaquz perrinentad ordingm naturz di-
cantur priora incognitione, quamea quz pertinge

p adordinem gratiz, quia feclufa connexione , & deq
pendentia ipfarnm reruminter fe, nullum eft fun.
damentum huius ordinis,écidem eft deordinena-
turz & gratiz refpedtuvnionis hypoltatiez. Quod
exemplisetiam facile declaratur, fienim,vtPecrus
itftificerur,impertinens eft,quod Paulus habeatna-
turalem pulchritudinem , velfcientiam , cur dice-
mus hoc teceffario debuiflfeantea praftiri 4 Deo
quamillud. Ectidem eft de vnione hypoftarica,fi
comparetur ad res vel effeGtus naturales, quiadil-
lam omnino non pertinent. Secundo confundit
Caiéta.ordinem executionis cum ordine intentio =
nis,quifunt valdediuerfi : & quod eft priusinvno,
poteftelle poftériusinalio, & ideolicer in executios
nenatura [ipponatur gratiz , tamenin intenrione
noneft necelle. Vinde quod Caieta, & multi alij fen-

C tinntanteeledionemad gloriam fupponi prafcien-
tiam hominis przdeftinati, vtiam produ&iin effe
naturz , reueranod eft neceffarinm ; ficutin Chrifti
humanitate non neceffe eft intelligere illam fuiffe
antea przuifam,ytexiftentem in efle naturz; quam
prazdeltinatam ad yaionem hypoftaticam ; fed po-
tilis primo & per (¢ ordinataeftad vnionem, & ideo
productaeft vt vairetur, Etidem videreeft ingra-
tia & gloria anim= Chrifti,non enim illaanima pri.
us vifaeft gloriofa quam vnita; (ed potius écontra-
riojquiaquamuisgloria pertineatad {ecundum or-
dinem, & vnioad tertinm;tamengloria data eftilli
animg propter vnionem;é vt proprietas confequés
illam.Ecin eletionead gloriam,& ad meritafimile
viderelicet , eft enim prioreleétio ad gloriam per
modum inténtionis,quamuis merita intin execu-
rmncprmra.

Tertio,non diftinxit Caietanusinafsignido hoe
ordine{cientiam fimplicis intelligentiz A (cientia
futurorum,quefupponit voluntatem liberam Dei,
quod tamen facere oportebat ; quia licerreflpeétn
feiearizimplicisintelligentig,quz omnino necef~
faria eft;natura fupponacur gratiz faltem refpe&tu
ciufdem, quiaeflt fubieGurcius  tamef refpectu li-
berz voluntatishocnoneft neceflarium ; potnite-
nim Deus priufquam rem aliquam nataralem fu-
turam efle prafeires,libere velle gratiam & gloriam
producere, & proprerea velle creareres fecundum
effe naturale , veineopofsitfundariefle gratiz &
gloriz, quod Deus per {& primo voluit ordineinté-
tionis:vel certe,quamuis Deus non velit gratiam &

g, gloriam , nifivolendo imul perfonas gratiz & glo-
vie capaces, & ideo fimul videatur velle ordinem
naturz propter ordinem gratiz & glorig : non
¢ftramen necelle,vtinaliquofigno intelligatur vel-
Ie nacturam per e &abfolute, prius quam velit il-
Jam inordinead gratiam & gloriam obtinendam,
fed imul vultillam propter hunc fin€, & licet in ge-
nere canf materialis pofsicdicinatura prior gratia:
tamEingenere canle finalis gratid & gloriaeft fim.
plicicerprior, & ideono oporter, vt ante voluntaté
dandi gratid & gloriam, (upponaturpfcientiarei fe-
cundiiele nature,loquédo, vt dixi, de zigtia vifia.-
nis,quz{upponit voluntatem, Vadstandé videruy

lapfug




Difput. V.

iapﬁls Catetanus,volensita condiftinguere hostres 4
ordines;ve cadunt{nbdininam voluntatem,& pre~
feientiam,ac (i primus ; fcilicet ordo na:uraa_,_quazl&“l
multos effe&us non poffet pendercin cogitione &
prefeientiad fecundo, feilicet,ordine gratiz, & v-
terqueadtertio:quod tamen falfum eft; quiaiufti or-
dinesfiintitainter {e connexi,ve tres naturales or-
dincitur, proutexpetit ad effeétus pradeftinatio-
nisgratiz &egloriz , &affe@tusgratiz & gloriz :;’1@
vaionemhypoftatican, & & contrario, vt.ex haeilli
oriantus. Sic Beara Virgo pradceftinata eft ad tantd
gloria,quiamarer Dei hominis futuraerat, & cateri
omnucs pradeftinati funt ad gloria Chri&i,cis:’q; gta-
tia gegloriadatur propter Chriftti de cius merita.vi-
taeria hominis,licer1n fe nacuralis fir, interdd fit fin
crnaturalimodo, & fopponit vrioné hypoftasi ca,
vepacesin his quosChrdtus fufcitanit & ficde aliis,
AliterScotuslocisfupra ciratis diftinguit hecfi- 3
gnacxmaiorifimilitudine , vel propinquitate effe-
¢tuum Dei cam ipfo Deo,veensillo principiosordi-
nate volens,prius vuleid,quod eft propinquius fini,
quamea qua magisdiftan;:Deusantem & eius
nitas, & gloriaeft finis operum eius,&ideo illudin-
telligitur efle priug in volarate diuina,quod eft Deo
iplipropinquinsatgadipfius gloriam magis acco-
modatam.Sed hacleatentia Seoti neque fufhcien-
terremexplicat, nEqie omMning vere, & virumque
patebitexdicandis.
Diceadum eftergo huncordinem prioris & po-
ftecioris confiderari nobis polle ;vel intellediu di-
vino relpecta voluntatis,vel in ipfamet f¢ientiaDeis
faltfi  feuincer resipfas fcitas : velinvoluntare,feninter
miiu ft , res prout dininz voluntati obiiciuntur, Primo ergo
ol j1oris modo,ratio prioris & pofterioris perendacftex na-
& palrs turali cannexione,quaeft inter intelleum & wo-

7] i . :
a innle. PEEALEI, & verinique altus, intelledtus enim mo-

iy UCE Voluntatem proponcado obiettum: & hacrati-
Initatis dio' ©71 ig tem afum wintelleftus dinini
wina, P oluntatis,quiagoiuntasnon fer-

ncognitam: voluntasverocht, & qud
" Pro esactioneslibers, & ideo principia
E ‘erum creatarum, & omunium opertim

ine naturzx & gratig,& vnionishy-
propterea [cientia itarum rera qua-
m vel fucuraruminaliquadifferen-

» , intelligitur effein Deo poflerior qua

attnslib [untatis,& hoe modo diftingnitur in
Deodu fctentia, Emplicisintelligentiz & vifio-
nigy& i tecederedisitur volantatem,hzc vers
fubfequi, ¢ i ndumeftrelpedin cartidem

recum,d o -‘.)ieéi:umm‘:jre.r'p:&uquorum habentor-
dinem{ipra explicatum;nam fad diverfa obie®d D
difparata comparcntur , nullum habent incer f
ordinem, vt magis ex fequentibus conftabit. Sed
Sutitia fu- hig nportst:du:rtcre,fs]sntiamillam,quzau:ecc-
Wit -:5:~ ditvoluntatem Dei,quanquam fimpliciter tantum
:::u:;;:: ﬁtdcrebu_s pofiibilibus;tanien peream cngnfzfccre
fiian DCUMLQuid vbaquaque caufa cffectura fic, 4 in efle
fiaplicis 1, PrOducatnr; & cumhis , vel illis circumBantiis g_d
wligensig, OPerandumapplicetur; quod non folum de caufis
neceflario acnaturalicer operantibus, fed etiam de
liberisveluntatibus verifsimum exiflimo,vtinfpe-
ciali tradtatu de hac feientia diving demonfiracum
eft. Exquo vizeriusfit,priusratione quam Dens ab
2ternoaliquid extrafe producere voluerit przco-
gnouifle innumeros & plane infinicos modos qui=
buspoffet vniuerfiim condere,& homines ac Ange.
los creare, & ad beatitndinem confequendam ordi-
nare;cam dinerfifsimis circumftantiis, cum hisvel
illis ausiliis;imponendo hzc velilla pracepea, per-
mitiendo hasvelillas tentationes s &c. & in omni-
bus cogrouiflic quid euenturum effer, G hoc vel illo
modo rescrea rentur, & difponerentur. Inter quos
modog elegit hune, quem per fidem cognofcimus
€xtcutiong mandalfie. Ad hnnc ergomodum fciens
Fr.Suarez, Tom,r.

SeioIL. 125

tiahecnon folum abfolutarerum pofsibilium ;fed
etiam quali conditionata rerum futurarum ,ante-
cedic voliratem Deiqua voluntate pofita, vel prz
definiente , vel permittente, fen qugelteffeétniac-
commadata, {tatim pofterius ratione intelligitur
Deus fsire omnia futnra,feu ea videre vel ve abfo-
lute futura,vel vefuz zternitati przlentia. :
Sed oceurrithoc loco difficultas de diuina volG-
tate & fcientia, ve verlantur eirca finem & media,
verafic alteraprior, Et prafertimanintentio finig
fupponat fcientiammediorum. Et ratio dubirandi,
quaexdittis oritur, eft,quiaftientia non fupponi-
tur voluncati,nifi quateausilli proponic ohiectums
fed perftientiam mediorum vt fic non opponitur
obicttum intentionifinis :ergonon eft,cur ad illam
{ecunduni rationem fupponacur.In conerarinm sg-
tem efl,gam il quis velit tinem,ng praicius medio-
rum,quibusillum confecururuseft,necelle eft, vevel
ineflicacicer illumintendat , velcerte, vt feleexpo-
natpericulononaflequendifinemintencum ; & co-
fequenter,vrzalisintentio finis non fir ex fc cerea &
infaifibilis,fed potius temiere feti imprudenter ha-
bita aut (3lcem non ex perfefta & exacta prudentia,

SRS : & o dn intensio
Propterhasdubitadirationes diuerfimode l(_)quu-ﬁh"! 5 Do

turnonnulli Theologiin hacre.Quidam enim im- ientiam
plicirer negant,fcientiammediori fupponi in Deo mediorum
aareintentionem fnis, propterrationem priorem, fupponat.
Alijveraid impliciteraffirmanc propter poftétic.
remrationem, Veriggtamen minus diftinéte loquii-
tuty non fazisdiftinguentes dininam fcientiam &
voluntatem. Supponimusergo in primis, hanedif.
ficultatem przcipucverfari define,qui permedia li-
bera comparanduos eft,id eft, per media,qne fint a-
¢tus Liberi alicuius voluntaris crearz vel ab illis pé-
deant;nam de cxteris,quz vel i folo Deo immedia-

“teyvel per folasnaturales caulas efficiendafunt;nul-

laelb difficuleas, vt exdicéndiclare conflabic, De-
indcoporter fupponere exdiishic, & latiug 1P
quzlt.i4. quandamelle [cientiam, qua cognoftun-
cdiaad aliquem finem, folurn vt pofiibilia &

ientia,qua ad (cientiam fimplicit incelli-
ctant: aliam veroeffe (tientiam, qua co-
gnofcuncur mediavt futura & non folum vt fuffi-
cientiafed etiam vt efficacia: hocautem contingit
dupliciter.Vno modo,vtilla futura tanttim (ub c6.-
ditionecognofcantur, ideft, quod, fi hoefae,illud
fequetur, quead (cientiam fimplieis incelligentiz
reuocatur,¢ ab aliis mediasfeu conditionataappel-
latur : &inhacmateriaadeo eft neceflaria, ve non-
nulliobillitisigriorationém , aut quiaillam vel ad-
mitcere;velaperte confiteriverentur,confule valdé

rem hancpertraéient. Aliaeftfcientia thediarfi ab.

folate futticorum,fiuc eafitin pradefinitione diyia

nz voluntatis, fiueper modum intuitionis in pra=
fentiazteinitatis.Deniquein voluntate diftinguen=

da eft duplexintentio finis, aliaclt omni exparte

abfoluta & efficax,qua Deus omnine vilt s talem fi-
Biemreiplafbieri fev obtineri,quomado vule gloria
przdeftinasis.Alia et intentio inefficax refpediu fi-

nis vein reipfa obtinendi,quad Theologis vocatur
voluntasantecedens,quomodeo Deus vile ; & intd Litantio fi-
dit glovianiomnium hominum, etiam reproborii, 7i fupponi

Hisergo politis dicendum in genere efl, omnewnt Jetentiam

intentionem tinis fuppornerealiquam feientiam me- P"’f""’“ :
diorum,fon tamen quameundgfed fibi proportic- 3:::‘”; miéd
batam. Priorem gencralem partem probat ratic ;
dubitandi pofteriori loco fa&a. Pofteriorem vera

partem fén exceptioném probar alteraratio priori

loco pofita; & veraquefigillatim deelaratur. Namin
primisintencio inefficax feuvoluntasantecedensfi-

nis fupponit [Cientiam mediorum , faltem ve pofGi-

bilium. few fufficientium;quiaDeum hoc modo vel-

le aliquem finem nihil alind eft,quamvelle, vt qui.

tumefl expariefuia;talisfinisobrineatur fei execu-

tioni mandeturiergonon poteft Deus habere huiuf-

L 3 modi




126

Queaft.L.

Artic. 111.&1V.

modiintentionem , nifi preefciat , poffefeadhibere. 5 lunratis eius,ad quam neceffarium eft, vt non ex p2

{ufficientia media,per qug pofsittalisfinis obtiners,
& ex parce fua paratus ficad raliamedia adhibenda
ex viilliusintentionis:fupponitergofinedubio hge
voluntas huinfmodifeientiam, non fupponitaute
feientiam alicuius medij vefuturi, quia cumilleh-
nisnon intendatur vt efficaciter in reipfa ponen-
dus,neceffe noneft,vt pracognolcantur \?ma:.z,cfh_l-
cacia,fen futura,quiahzenon funcnecefiario adhi-
bendaexvitalis intentionis: ergononeft,curante
illam talis fcientia mediori prequiratur. At veroin-
tentio efficax finis fupponit neceffariom Deo fcien-
tii mediori efficacii&futurort falté conditionata,
quia ex vi talisintentionis infallib licer a:pp'hm:ida
funttaliamedia:hocant fieri non pofiet, mili eorum
fciécia przfupponcretur,ergo,&e.l tur minor,
quia Deus non poteft applicaretaliamedia, nifi ex
prafcientia corumyoperaturn.perintelleétu & vo-
Tuntatem, & cum certitudine pmuidcntiz:hzcaurc
rxfcientianon ['cquirurcxvo!untate*ﬁnis, quiaal

an
illanuilo modopendec.Imo talisin entio inis ilALH:-
ra omning : m fcientia et naruralis fup-
pofita veritate abiecti: vndeexhae partc_hrc c‘* fe-*
cundum rationem prior,& praterea; quia; nilthee
feientia prefupponeretur, non effee cerra mfaihh:—
lis efficacia talis intentionis (nz. Hocautemin par-
ticnlari melius declaratur:nameleio,v.g. Petriad
gloriam fupponit,Deum praf mu;:'i'c‘mcd:a squibus
iple valet,eum infallibiliver ad gloriam perducere:
nimird ita voluntatéeius mouendo acregendo, vt
fine periculo finalis lapfusad glorid tranfmittatur,
Vnde,fi media perqua Pecrus conficururuseftglo-
rid,liberé ab eo funr execationi mm}danda,nece[i}-
rium cofequencer fuit,ve Deus prefciret ilia m;dm,
non tantum vt pofsibilia, fed erid ve fuuimJ feuve
infallibiliter abiplo Petro volenda, fi Deus hoovel
illud,circaipfum operetur; quia, i}!jlll,OCi'ﬂ.DEiﬁ ef-
fent prafcita;non effentinfallibilia, neiy confenta-
neacfficaciintétionifinis.Exquaefficaciafluméda eft
totaratio acnecefsitas huius piCientiz. Qi.uaa!_:l'u-
Tutii Dei ppofitumtaleeft,veeo poﬁr'o,neceﬂja’rmm
omnino fit fAeri g vule,itave per nulld potentia pof-
firimpediri,vel fraftrari,ergo necefle eft,veDeusvel
perhancvoluntatem & ppofitum fuumimmediate
exequatnr; quodintendit, &tuzcnon in ligetaliis
mediis,vel, {i peraliamedia cam valgnm:c_m[em—
cuturuseft; necefleeft, ve 1ilahabcm:_v.ra ﬁ_tbvga.t_a &
fubordinatafu= potentiz ac motiont, vtu}fa‘zl‘.l:f;
liter faciant,q ipfe vult feri: alioqminonerit eﬂ'&:Li
infallibilis ex vi prioris iment}oms, mIgs alt {.‘ubm =
dinario inteiligi non poteft fine prxd}&n ﬁimmrfn,
cum Deusnuon opcrctur;niﬁ per ﬁ:m%mam & voi_' -
ratem. Et cofirmarur,quianifiincelligarur Deusita
us mediord ante hancinrentionem;cocipicn-
ctranquam intendens prius finem ; & poftea
& illainguirens, lmcnuzemm_
1emrepugnantem Deo; quiata-
i &intendendifinem ; eft valde p-
ceps &improuic =“c~'ﬂm_h'3 oqui co_rd:}ms
eft in volendo,p juan :ra\voiunygtcﬁnh at
aliquem finem conitquicogiiatde mediis, guibus
portcft talem finemcoparare, iuxta ‘.ifnd quodLuc. g
34.Chriftus Dominusdixie: Quis ex vools Volensturrun
(edens compusat (umpius 5 qus neicffa-
vij funt,&e.ERt aute differentiainternos & Deum,
quead hoc,quia ravoluntas, quamuis fit o~
ninoabfoluta &definita ex parte nofita,th in cﬁ?fm
preftando,fen confequendont habet ipf_.zlhlnllc‘cﬁ,
ficaciam,neiy hoceft debitii r-crfc.éhum cius:& :.;_:;_‘
vtintrafuumordinem prudéer intendat .'zlsqmn1
finem ; noneli necefle, vt prius homo fit certusde
futuro euentu mediorum , oportet mmcn,v_:&l-
tem ; habeat probabile iudicium , ex quo concipiat
humanam fpem confequédifinem per taliamedia,
alioqui t:mcre&imprqdcnter_m:cndgre:.r Sr.-fus
vero eftin Deo propter infallibilem efficasiamyo-

1is modus volen

adificare, mon pric

babili{pe.icdexcerta feienria,abintentione finis ad
mediorum executionem procedat:hgcergo feientia
tanqnam omnino naturalis Deo ac neceflaria pre-
fuppoliro obiséto,fupponendaneceflarioeftin Deo
antectiicacem voluntatem, feu intentionem finis.’
Atqueita foluitur facile prima ratio dubitandi
propotita;namlicet per hanc feientiam mediorum
formaliter ac praeife fumptam non propomatur
obieftum intentioni finis quantum ad remillam,
quz vt finis cognofeitur & proponitur,deferuitta
men hegclcientia,ve confecutio talis fnis propona-
tur v pofsibilis,vel eriam vt certo futura,fi hzc vel
llamedia adhibeantur,intentio aurem voluntatis
ertur in inem vt confequendum’, feu in confecu-
tionem eius , vt in re ponatur: & ideoad ralem in-
tentionem fnis,talis mediorum praicientia necel-
{ariacil.Vnde eciam fit, quod voluntas mediorum,
virtualiter faltemincludacurin intentione finis ; &
exhacctiam parre prarequiritur {cientia mediord,
neintentioin efficax fic,aurimpediri pofsit. Viiimo
addendum efl; ablolucam fcientiam mediorum vt
futurorum non prefupponi in Deo ordingrationis,
fed fubfequi patisad efficacem intentionem finis.
Probacur,quiain primis talis fcientianon eft necel
fariaadintencionem finis, fufficitenim alia;,qua d
nobisexplicataelt,non eftergo cur prefupponatur.
Deinde.quad talia mediafint abfolute futura pen-
decexdivinavolunrate : ergo ralis praftientia fup-
ponitvoluntatem ipforum mediorum, & voluntas
mediorum fupponit voluntatem finis ; ergo de pri-
moad vitimum , (cientiaabfolute futarorunt me-
diorum fubfequitur potius,quamantecedac voluits
tatem hnis.
Exquoobiterco ligitur, med
non poflce

di.

ium précognitur,
rationemintendendi finem : nam,fi
przcognolcatur veabfolute fucurum, potiusinren-
tio finis eftrario huius prafcigntiz, fivero prxco=
guofiatur ve fururum, tantum fcientia conditiona-
ta, Jicer hze praf@apponatnr ad intentionem finis,
non tamen vt proponens voluntati rationem ten-
dendiin inem,fed vt proponens conditionem ne-
ceflarid,fine quand pollet efficaciterintendere finé,
vtinelettione przdeltinatoriiad glorid vt ddcoro-
nam &branii;guis lupponatur econditionata fiena
tia meritord,id eft,q 1l habebune merica fi Deuse-
os moueat,&c.tamenilla meritanon funtratio eli-
gendi pdeftinatos , (ed conditio neceffario preco-
nofcendaillo modo , vt voluntasdiuina pofsit eos
efficacicereligere. Etinillo exemplo Enangelico,né
ideoaliquis turrim 2dificat , ga habear fufficientes
fumptus,ad edificandi illd: noneftn. hac ratioin-
tendendi talé iné,fed habitatio,aut defenfio ab ho-
fibus;vel fecuritas,aliquidve fimile,eft tamen prg-
feientia fumptuil,conditio neceffaria ad ¢ inrenti-
oné,necemerchabeawur;effectuig privari pofsir. Et
ratio generaliseft,quia finisnon penderd mediis,ve
arationepropter § amatur, fed potins & contrario:
pendet tamen abillis quoad executionem , quz de-
pendentiareduciturad genus caule efficientis; &
ideodiéta praftientiamediorum fupponitar v c6-
ditio necelfavia ad efficaciter intendendum finem.
dicigitur el ordorationis, quiinter diuinam vo-
luntatem & intelletum a nobis poteft excogitari.
Secundo inrebusipfis,quz fub ftientiam vel vos
lunratem diuinam cadone inrelligimus ordinem
prioris & pofterioris; qui non potelt fundariinipfa
fcientia,vel voluntaie fecundum fe,quiailla infeo-
mnino vna eft, & fimplicilsima, & veluri generaliter
indifferens ad cmnia:debet ergo fundariin ipfisre-
bus, quz [cientiz vel volunrari obiiciuntur, prout
inter fc habzn:aiiqnam dependentiam , vel conne-
xionem. Sed hocaliterintelligendum e in feientia
fimpligisintelligentig,aliterin voluntate:in fciensia
enim fimplicis intelligentiz, quiailla el omnino
neceflaria,; & qualiascommodata ipfisrebus, qua
ita

fhcie

Soluttsly rad
o0 dubitans




Difput.V.

Seétio L. 147

iegintelligitur,proutinie funtyvel effe poffiine; to- A propinquitat in perfectione eft accidentariarelpe=

tus ordo prioris & pofteriorisinterres fcitas fume-
duscltex intrinfeca & connaturali connexione;vel
dependentia ipfarumrerum inter fe:qualis eft, v. g
incer cffentiam & pafsiones;inter fubiedtum & acci-
dens, & fic de aliis, Quocircain haclcientiaillud in-
telligirur effe prims, Aquo aliud pendet, illud vero
pofteriusquod penderabalio, qu aurem connexa
inter fe non funt, non elf voum alio prius vel po-
flerius. At vero in voluncate , quz liberaeft,f abfo-
lute & fimpliciter loguamur, non poteft fumi hic
ordo prioris & polteriorisex folisrebus ipfis ,prout
habent inter f¢ intrinfecam & connaturalem habi-

tudinem,neéy proutvna eft nobilioralia:quia libera «

e voluntar: dininz velle effeétum minus nobilem
excellentiori pracermiffo, fzpe etiam per volunta

tem liberam vouin effefeum ordinatad alium, qui
inter {znullam habirudinem,aut ordinem poftula-
baat,qua omnia videntur per fe manifeRa.Sumen-
dus ergo ex hie ordo ex habicudine, quaminterfe
habent diuinieffeftus in ordine dininam voluata-
temordinanremn vnum ad alind,&velentem vnum
properalind,vel,vt propri¢ loquamur, volentem
vevnumficpropteraliud. Etiuxta hae;illud intel-
ligitur effe priusin voluntare diuina, quod eft tan-
quamracio& nnis alerius:illud vero pofteri® quod
¢ft proprer alind.licszin re ipfa prius intelligamus

&u huius ordinis prioris & pofterioris, quia poteft
volunras libera omnino fimul diligere id quod ma-
gis vel minus perfe@um eft: & Gouliter poreft eli-
geremedium,quodinte ip['acﬁ minus vtile,vel mi=
nus coniundum fini , quiamenfira electionis no eff
finis; fecundum quod in fe eft magis vel minus con-
ienétus cum hoc, velillomedio : fed proutintentug
elt ab operante,fieri autem poteft,veoperans pro (ua
libertate ralimodointendat finem, vt ad iilum con-
fequendum non indigeat optimo media, fen pro-
pinguiori ad finem: & tunc non eftnecefle, veex vi
talj intentione illud eligat : ideoty prolibertarefia
potell eligere medium minus accommodatii, quia
iltud fufiiciens eft ad implendam voluntacé fuan
Quapropter ad afsignanda huiufmodi figna prioris

B g polteriorisin voluniate diuina, oporter confide

rareres, qua funt finis, & media, non folumiuxta’
proportionem, vel fimilitudinem,quam a parterel
habent, fed multo magis in erdine ad cligentem,
Sed hic ogeurrit triplex difficnlas. Prima eft
quomodo pofiintresin dinina voluntate habere a-
hiara habicudinem finis & mediorii,quam ex natura
fua habeant, quodin doétrinaa nobis traditaplane
fupponituriefautem difficultatis ratio;nd, quando
Deus dicicurvellealiquod medid propter aliqua fi-
nem extrinfecumy ad quemillares,quz eft medin,

Dukb trid
MMM

naturafiia nontenditsfed ordinarur tamenm perex. Res [ens mei
erinfecam intentionemagentisstiic (inquamjvelDe 1 griom o=
usimprimitinillare aliquid; quoinclinetor,feu ré- do crdimen-
dacinillum fnem; velnihil imprimit, Primiintel. #47 fee
ligi non poteft, quia nequitin vinerfom declarari, e

Deumexequi niedium quam finem.

Et hing infertur primo,licet,ve dixiabfolute &
ﬁmplicitcr ordo rerum, prout caduntindininam
voluntaterm,non fic[umendusex rebusipfs fecun-~

dum fe.[ed tvoh i obiicit 4 %
Jfe prou.vo!.mtauobucmmur,ramcnfup i e

pofitain Deo aliqua voluntate per modumintenti-
cnisfinisre&eac confequenterintelligialiquid pri
uscaderein voluntatem dininamsquamalind, hita
finteffentialiter fubordinata;vr vaumabalio peu-
deat : fenfi vaum per fefic propinquiusfini, quem
proximeattingit,& alindnon riifi remote, & media
tealterosvt [uppolitain Deoeleciione predeftinari,
eonfequenterintelligirur Deus velle inftificationé,

C

quid fi illud , quod tali rei intrinfece addizur_: €o
quodordinecurinextrinfecum finem. Quodfiali-
quandoid reperitur;iam resilla,v ficaffe&andor-
dinatut in finem extrinfecam , fed intrinfesum &
connataralem,vtyv. g-homo ordinaturadbeativ<
dinem fiipernaturalem vtad finem, mediagrata;&
charitate;quibusille finis intrinfecus, &eopaatura=
liselt, quamuisrefpedtu hominisdici poreft extrin-
[ecus,feu additus ex intentione extrinfeci agentis.S1

& voeationemeins : (ed quishecmediairainter fe
funt fubordinata,vt vocatio proxime ordinetur ad
iultificationem ; inftificatio vero ad gloriam,inde
Quimeds s intelligimus , prins Deum voluifle hunciuftificare,
i"‘b_" il quamvocare. Et hoc{enfueh verumillud princi-
l-:[:i‘jt? pium, quo Scatus veiturin hac materia: 9\'di11atc
st YOIEDS privsvuie id,quod eftfini propinquius. Du-
intndemf pliciter enim poteft dici aliquid propinquins fini
quamaliud, vno modo quiaiunt media per fe fub- p

véro dicatur fecundum , fcilicet Deum ordingme~
dinmin finem excrinfecd,nihilnonumintrinfecunt
imprimendoipfimedio,id etidelt dificile adintel-
ligendii: quiahzcordinatio medijin fing nihilad-
dic iphi Deo, vt fupponimusiuxta veriorem & fere
certdopinionem,q actusliberin ihilrealeaddiic vo-
tuntari dininz:ergo,finihil etiam addic ipfimedioy

s, nelt vride fumutur itla denominatio;qua talis res,

ordinata;veexplicatumeft,dchoc modoelt verifsi-
mum principif; quia proximum medium compa-
raturadremotum per modum finis & ideo incelli-
gitur prius cadere in voluntatem, alio modo dici
poteft aliquid propinquius fini, quiaeftilli fimilius,
velquia viderur melius,vel accommodatius ad ta-
lem finems& hoc fenfu vtitur Scotusillo principio:
fed in eo neqg necellarium effe; necfemper verum.
Primum patet quianon eft necelle, vt Deusvelieid,
quodeft fibifimilius, velpropinquius, ergo multo
minusnecefarium eft,veiliud prius velit, quin po-
rins fupra oftendimus,né effe neceife, vt Deus fem-
pereligatid,quod in fe videtur vtilins & couenien-
tins.Seciidum probatur,quiaaliasquoaliquis effet
maior in gloria & beatior; €o intelligeretur fuille
priorineletione dinina,quia eft Deo propinquior
& fimilior,hocavtem falfumef,ficutlicer ceelt fit
nobilius terra,non eft necelfeintelligere, Deiiprius
voluifle ereare coelum quam terram; ane leonem
quam equum; fiforcaffeleo nobilioreft : quia ordo
obic&orii,vel mediorum in ordine ad voluntatem
eligentis,velamantis,non attenditurinxta menfiird
perfeltionis corum, nec iuxta fimilitudinem ; vel

E

propinquitatem,quam habentin effecei (veitadi-’

cam)cum fine,fed exdependentia, velconnexione,
rpam haben intor fz in ordine ad veluntarema-
waantis,vel eligentis, Nam fihanc non habeantalia

quaeft medidi;dicitur ordinatain talé inem. Quod
aliterin hiigmodn explico;nam hscdenominatios
vel et intrinfeca y vel eltexerinfeca, extrinfeca efle
non potell, cumrieqy abintrinfeco manet,; necfirel
connaturalis;nely proucniarabaliquo intrinfece (i
peradditp vt fupponitur. Quod autemneg eXIri~
fesa eile pofit, probatur quia nullaeft forma, vela-
&us excrinfecusd quofumi pofsit: nam,velilla for-
ma elt extra Denm; & hoend,vreftperfenoti,quia
hic{olfi agimus demedijsyraDegin finem aliquem
ordindtur: nety otis poreft efieinDeo,quiain eo rea-
licernihileft, nifi aftus voluneatis,; & quo,v:rezhter
in Deo exiftit,ud porefthes denominatio [umi.quia
vediGum et talia&ui exco, grerminerur adtale
obietii; nihilrealeadditur, dquo polsit hge deno-
minatio furai. Vade hocipsii aliter cofirmatur &de=
claratur,quia omnisnoua &realis denominatio ne=
ceffario fupponit alifrealemadditionem, velmu-
tationévade fumatur,quiaintelligi ng poteft quod,
cifdem rebus eadem modo fe habentibus,aliqua de-
neminatiorealis ineisreperiatur: fed hancrem or-
diwarid Deoin talem finemextrinfecum et denomi
natio realis, non intrinfeca & connaturalistalirei,
fed fuperaddita : ergo neceflario debet oriri , aut
ex mutatione faftainiplare ; autex additionefatta

ipfi Deo ifed hzc addiciofecluditur;ve fispponimus;
L 4 mutas=




— = - -
S " g g By =
i e ey o et

;a8 Queft.I,

utatioetiaminrendfir,quia nihil poniturinkrin.
le ergo modo;mt Higiporelt:
nﬂLi.O Etcon Atur,naim h; tlonenon in-
igitur Deus velle aliquid liberd, nifi dando alj.
wd efle vel mutationem aliquam efficiendo in
fto volito,quiaseuinz non velit per additionem
iutarionem,quainipfo Deo fiatsnon potelt dj-
civolens,nifi ob mutationem veladdicionem ; qua
1€ o fagiatsergo imiliter, dec,
ondetnr;difficulrater hanc ex profefio tra-
vefle 1. p. g.19. multum enimpendetexilla
i quzitione,quid addant actus liberi divinze
» Nunébreuirer dicitur,negari nullo mo-
in faepe velit Deus,vnam rem proptera-
rextrinfecum,ad quem nacura (ug
; 1 nuis enim hoe aliquibus obley
rum videatur .;(:;.'c.ilf!igul:.e:cmt.,:: m, & i
alicerioqui videanciik s mihiramen, res vedixi in-
dummt.{vid::u:,ﬁ refteexpendatur. Ve ergode.
claretur,in primis uendum eft;hullummedinm
ordinarid Deo ad aliquem finem, quin ficaccom-
modatum & veilead tlum confequendum ; hoe ¢
nim in omni electiore, feu voluntate prud A
cellariumelt, &inhoc fummam perfedtionern ha-
Veilitae mi. iTc-rvo!u-:1P-asldj‘.r;na.l{mfus h;-q.n‘oportiq, feu ik
dij ad finers Nitasmedijad bnem,necefieeft, veconueniat medio
aliguio medo TeCUNdUm i, feuquedineofi pponatus obiettiue,
fappeniinr, (vtlicdicam)fenin potentia Jf;c.cntzoi:c.m feu vo-
!umatc;n,p:rqumnmra:c m Ainem ordidatue. }’a—
tet,quia eleftionon dat medi‘o\'f‘.;]«'?_j_tln,trgollip‘
pouitillam. Antecedensprobatur,quia mediurana
ideo efl veile,quia eligitur,fed potius ideo eligicur,
quia eft vtile:ergo anteele@ionenifupponitur veile
rtionatuin.
se efle ¥

frcuminipfa,n

Refpenffo,

Ohisddiy, um involiuntate créata,on
ia voluntas dinina eft éFA-
jedti habet creaza, Vnde Deus
aienon vt quiaeft !.\.mmm,f&dyo:ins
volendoillud, facic vefit borum, tum etiam,quia
fzpe Deas eligic medium ad finem ex fe prorfus im-
proporuianatnm, quale fuit inungere luta oculos
cxcinati ad vifum illipreftandum. éeligendoillnd
fecitillud proportiona & veilead illum finem.
Ad priofem parteiy etursillud effe vera
deobieto dining v : Ctualicer exifte
té, fi enim accipithe em vel veilitatem A diui-
na voluntate q alem exiffentiam nihilo-
minustam [feu medium fecundum
fe, feu in elleeffe confideratum , & obieftine
przcoguitum ac voluneati gmpaﬁtum, necella
fupponitur vt ex (& aptium in potentiaadealem fi-
nem,& hocmodo nosloquimur: Ve, v.p.(acisfadtio
velmeritum Chrifti, quamuis nunquam exifterer,
nec Deus vellet illad feri, exfe,fenin ellz pofiibili
feuelfentie confideracum; habst proportionenyva -
lorem, & maximam vtilitarem ad inem redimendsi
homines d veccato.Echocmodo dicimus, ad electi-
ohem feu voluntatem talismedij(& fimileelinre
liquis)fupponi prnpor:im\c:n feu veilitatem ad ta-
lemfinem eriamin ordine ad dininam volunsatem
ccundomeflein potentis.qg isfecanda&ua-
lemexiftentiam procedacabij oluritate,

Ad pofleriorem partem dici po ::1illocx‘m_'n-
plo & fimilibus,illud non fuilfemedium ad efficié-
dum vel confequendum ilium finem;, fedadfignifi-

andumaliquid,veicerread hoc vt mirdacalum no-
tiusaceuidentinselfer;dum apertivsconBarer, £4-
&um effe ablg vilomedio naturalizisio cum
iori fubtedti repughantia perfefum effle. S
uamiggem de ccelo pererer,qui
ehmagnamagua copiam fu-
perfactificium fudinnsneffvlusilio medio ad €.
fumendum facrificivm s fed ad hoc folum ve divi-
naoperatio notior ficrer; ad huncautem inemta.
lemediumex (& habet proportiotiem & veiliratent,

nqL

Refponfio.

jar

i
quatndo Eligs,a
faerificium confi

]

A ri:i'C.HI.&llV.

A: Addo vero viceri

us,interdum Deum vt huinfimos

dimedys, quaeXiznonfelum videntur carere pro-
portenc, & tielic porivsimpedimenta, &fi-
ni contr m vero Deum virtuce fiua VEigis,

vrin:immcnus._utqm.micov:m:dils;;. rumenta=
rijs ad finem funm confequendum. Tunc vero
dicenduin eft, in huiui rodimediisfupponiialiem
obedientialem potentiam 5 vel paBivam vel afti-
uam ( & 1a infra quazitione i3. longusfermono-
bis futuruselt ) & ratione huius potenciz habent ex
fe,len vrﬁippm]ﬂturvn!metldmma:;vuilim:éIbt:
proporriongobedientialemin ordinead ralé finem,
ratione cuius apta funt cligi velamari propeerilld.
Hincvero (rimgd;‘;d i
fpectat)inteligicur
nem, quam in mediofi pponi dicimug,
&u dininz volungatis , non necellar iltere,in
aliqua re i exizhabet tale me-
B diumiadcalem tner sueq innaruraliinclinatione
ad ilium, feuincerdum cliepolitaminzliqua capa-
citare vel potentia ol cdienciali, valm:z!ulqum‘
priecate, ravione cuius poteft ralisres commodead
talem finem ordinari, vt V.g aurum v ntum
eftex (edptum, vt fumatue ve inftrumentumad co-
ioncs iumanas, &1n pretium {eu peenniam
orrioinaliquibus proprieta-
useius; fund atum habet,gndm-
i ni habitudioem, velincli-
nationem intrinfeca demvidcre
licee in aque ablutione refpectuhuius finis, Rario
autem noncltalia yquia hocell fufieiens fundamé-
tum ex parteobicél, vevoluntas libéra rali te yta-
turinordincad tal i
Atgiliine tand luditur quod intendimus;
fepe rém voam ordinagi per diuinam vo
E fAnem fi ‘infecum, eciam (i in eanulla fiae
muratio y fed ordingtio fi fi feca. Hoc
probacur primo manifeltisexemplis, nam ordina=
uit Deus incarnationent,vel pafsionem Chrifti ad
redemptionent rioftran, qui finis omnino excrin e-
cuseratidearnationi,qua tamgeninfeéadem omni-
no eft, quz efle poffer fine ordinatione ad ralem §-
nem, Dices, aliquid pectliare additum efleincarna-
tionicxviil]iuiﬁnis,iL:E:cc:,mm{us it carné palsi-
bili. Sed hoc nihil refere, quia nou folamillemon
dus, fedipfametincarnatio ordinaca eft ad talem A-
ncm:imnil!emctmo;l:zm‘xip[n{:hrji'tip:lfsiopom-
itordzimriautp:mii.tl aDeo finetalifine propeer a-
lias caufas, ita vt omnia, quasin Chrifti pafsioneco-
tigcrlmr,eudcmnmr:i:::.iicrcm-ﬁ: g deeller or-
D dinatiodd talemfinern, Dices, femperin reiplafen
iphim 'itmliquidpcauimrca.lduxv:fa..’mmu:ia-
nis & ordinationis ad talem M, vtinpradifto
exemplo additumeft, quod Chriftusipfe obtuleric
pafiionem fiam propter redemptiotiein nofiram ;
quod non potunitoriri zifi ex ea , quod Deus ordi.
naree palitonem cius inillum finem:&irakmper fal
uari potelt; quod ordinatio diuina vnius rei adex-
trinfecti finem caufecin re quid lpccia}e,qnoé no
poffer, nifiexillo fine ori Sed quidquid ficde illo
pecuiiarlzxua‘:p]o,‘m:ftihc-zr,vuﬁlit,nonpmuiﬁ}
Chriftunt in voluntare humana habere illia@tum
referendi paisionem fudinnofted faly tem; nifi dini-
navoluntas.cadem palsionemin etidemn finem pr=-
ordinafler:nd fortalle potuic de potentiaabfoluca a-
licer contingere, vt patebitexinfradicendis de hu-
mana Chriiii voluntate:quidquid {inquam )de hoe
fie,nil ol:ﬁa:,quo minusipla Chrifti palsioextrinfe.
eus it relata in finem redemptionis per diuini vo.
luntatem priufqui per humana: illaergo relacio et
prorfus extrinleca fine vilamutatione, qug inipfo
medio far: imo illa aliarelatio,qua perfpecialeny
aftum voluntatis humanaChrifti fa&aei
fi nouum mediam ex eodem fine redemp
diuing veluntare prz ordinatum,

uisnon pona

m,de qua agimus,maxime i, ane has
 veilitatem vel proportio- medif wili.
1am refpe- aas pfia fis,

Poliitas Dl
ordinans res
inextrinfe-
cos fines , niq
hil in eis gt
ceffarioim-
primiz.




leput.V-,
*,f,’:if@ﬂ ex parte canfzfecundznihil peculiare fit; quo me-
! dium ordineturad finem A Deointentumfed fold
diuina ordinatio feu intentio intergedatsfinequa
polfec fieri totuim id;quod in refirproperalium fi-
nem,ve.v.g. cum Deus permittic peccatumin pra=
deftinato;vt fitei occafio maioris boni,illa permif=
fiosfen carentia auxilij efficacis eft medium ad falu-
tem przdeflinati, ad quem finem 2 nallo alio;nifid
Deo ordinatur,& tamen eadem omnino permifsio
effe poffet fine tali fine.Similiter permifit Dens ven-
ditioné Iofephi fatam AEgyptiis & fratribus eius ex
intentione exaltandi lofephum,dpereum faluandi
multos populos vt dicitur Geneli50.& exintérione
etidreprefentandiin ipfo venditionem Chrifti :ad
quos firres fuit medium ordinatum tam permifio,
guam ctizm ipfa yenditio,quoad aétionem phylica
& materialem,dtamen nullus érdinauicilln adtum
intalem finem ,nifi Deus fa voluntate, nihilquein
reipfafuitintaliaétu, quod nG poffetefle fine ordi-
natione ad talé finem,aliatp exempla infinita ex di-
uina Scriptura peti poflunc,ex quibus gertifsime co
ftat,poileres ex voliinitate diuina habere rationem
feu habitudinem medij & finis,quam ex natura fua
nonhabent,ablg; co quod,velrel, quz vyt medium
affumitur,aliquidinre addatur exeo quod fit pro-
prer talem finem,neqg criam finisalirerinre fiat,; o
quod perillud remedium comparétur, com pofiit
peralind mediumidemmec finis obtineri.
3 Ratione pratereadeelaratur hec veritas primiid
poiteriori;quia vohmras humana poteft hoe modo

far,

Se&iol. 120

Addere etiam poflumusalia exempia; in qniLui A ficaciadinina,fed potius écontratio;quja Deus vule

creaturd,ideoilli dareflesfenillam tranfmutar.nam
‘operatur omnia feeundum cornfilium voluntacis
fuz: vnde vereac proprieex amorelibers creatura-
ruillas producit,iuxea illud.Sic Dens dilexit mundum.
Pt Ealiti ftouim vigenitum darer:n ergo denominaruf
Deus amas libere creacuras abintrinfecamucatio-
neincreaturis fatta, fedabintrinfecoamore,quire
verain ipfo Deo eft. Tum denig quia multz volun-
zates Det liberz intelliguntur,que per feipfagné fa-
ciunt mutationemin creaturis : huiufmodi eft dile-
&io predeftinatori, per quainfallibilicer deftinan-
turad vitam gternam,nam per eam veficnd firmu-
tatio in pradeflinatis, fed exviillius Deushaber vo-
luntaté circa media & effectus pradefiinationis,pet
quam facit mutationesin eleétis ad finem illum ¢o-
fequendii neceflarias. Similicer voluntas; qua Deus
voluit hominesredimere; quatenusratione diftin-
€taeftd yoluntate Incarnationis ;no facitmuratio-
nemin creaturis, fed folum eft propofitumguodda
efficax inDeojad quod cofequitur voluntas medio-
rum,quibus executionimandatur illud prius propé
fitum. Imoinxtaveriorem fententiinon eft dining
voluntas,quzimmediate facit mutationes increa-
turis, fed per voluntatem applicatur diuing potétia
executina, A qua immediateprofluuntereature &
mutationes carnm.Priusergo fecundum rationem,
quam ab executiua potentia Dei manetaliquidin
creatnravultDeusapplicare fnam porentiiad id ef.
ficiendum :atipita ante omnem creaturz muratio-
nem intelligitur Deus vellealiquid ,ficergoin prz-

operari,& referre mediaad Ané : ergo multo magis C fenti poteft Deusvelle aliquid propreraliquem fing

hocpoteft voluntasdivina: aniecedens coftat, gnia
¢adem adtionem dandialiguid poteft voluntas hu-
mana velle &imperare exintentione huius vel illi -
us finis,ablg eo quod attioilla aliafit, velalizer fiat
inreacphyfice,fed folummnioraliter per denomina-
tioné ab attuvoluntatis;cofequentia auté probacur
quiahoe pertinetad perfeftionem dininz volunta
tis, vt eminentiori modo pofsit quidquid volun
humana poteft,quod imperfeftionemné includat.
Dices,hoccontingereinhumana voluntate, quiae -
licit dinerfos agus,quibus exceriorem aétioné po-
teltindinerfos finesreferre,&ira ab eis poteft deno-
minari exterior actus ordinatusin hunevelillum i

extrinfecum,etid fiin revolita nihilamplius efficiary

quam {ipropter alium finem,vel etiam fine vilo fine

extrinfeco , fed propter feipfam rantum illa veller.
Quomodo autem hge denominatio volendilibere
intelligi pofsitinDeo,ablg realiadditioneintrinfe-
ca alicuius perfe&ionis liberz, cum tamennon fic
prorfus excrinfeca, voum cft ex diuinismyiteriis,
quod humanarationenec comprehendi;necdecla-
rari pofle exiftimo. Sed non proptereatribuendum
eft Deo aliquid;quod fineimperfectione intelliging
poteft, qualecft,quod autnon fit volens creaturam
perintrinfeci adtum foum , aut, quod fit volens per
aliquid reale, ita adiunéi voluntati(uz ab zterno,

nem,quodinyoluntate divinanghabetlocum.Re- 1 quod fimpliciterpoflernonefle. Sed fatendum eft,

fpondetur,inhoceonfiftere eminentiam diningvo-
latatis,ve inc hisimperfedtionibus pofityquicquid
Smads  creata voluntasrefte operans cumillis poteft.Vnde
Wi, poteft etiam talisratio d priori, na voluntasdinina,
o quod & eft fumme libera & fumnus ac purifsi -
musaftus; fummame habet perfe&ionem tiin po-
teftate & libertate volédi,quamin mode,fimul po-
telt & velle libere obieéta creata;& tamen illa velle
abfy vlia [o@mucatione, feu realiadditioneilli fa-
ta.ergo ex eadé umma pecfeQione poreltate & li-
bertatepotelt Deusvelle hoemedium propterhiic
velilliipem extrinfeci pro fuoarbitrio, &fine vila
mutatione,vel reali additione,quziniplo Deofiat,
quia hzrepugnant perfe@tignieius. Nefp etiam eft

necelle,vealiquid (peciale addatur ipfirei, que eft

medium prater ipfum effe eins,quia hocnonrequi-

ritur ex vi{oliusordinationis in extrinfecum finem,
neigadillamaliquid femper conducit,

Addifficultatem ergo in principio pofitam re-

fpondétur, candem fier: poflz in omni aé&u libero

voluntatisDei,né ab huinfmodi determinatione li-

Sulisfit  heradenominatur Dens volés,hzcautem denomi-

fmmia hatio nec fumiturab aliquare,qugaddaturipfiDeo

hguale. neqetiam fumitur ex mutatione;quin obiedo fi-

wi digd, a e = a g
";“'j’ atexefficacia divina voluntatisstum quiahgcdeno
s fow 3 R ritali

R minatio volentis,cum {it perfedta&vitalis,non po-

telt cocipi autineelligi,quod (it omnino extrinfeca,
tuetidquianonideo Deusvolt creaturam;quiainil
lafacicmutationé,feu quiaillaaliter fc haber ex ef-

tam effeeminentem & perfedt, implicifimailla
attum voliitatis,quo Deus fe neceflarioamac,ve per
illum omning realiterimmutatii, velauftum pofsic
velle vel nolle creatnras. Ex quorefultat, nofiro
modo intelligendi,terminatio talisaétusad rale ob«
ie&um creati per refpectum rationis,quing funda=
turinmutatione creatura, fed potivseft , quafi pri-
maradix & origo ex parte Dei mutationiseius.

Hoc autem fuppolivo,ad difficulcatem in princi- sl vad
pio taétd relpondendi eft, rem & Deo volitA proprer riodubitan-
extrinfect fipem denominari ordinatdadralem fi- de: i
nem, non femper ab aliqua re,que intrinfece ciad-
datured abactuvoluntats dimnzquiadillamter-
minatur ratione talis finis. Nequeadhocnecelleeft
intelligereinDeo mutationem,vel additionem rea-
lem,fed folii refpedii rationis propter fammam emi
nentiam &fimplicitatem volutats siug,vediGineft,

Secunda difficultas circa ¢andem doftrinam eft, worupdurs
quomodoin voliitate dinina pofsit aliqnid effe pri- kb inm
us ordineintentionis,& nd executionis, ant & coner

fo. Etratiodifficultatiseft,quiahz voluntates non
videntur in Deo diftingni,etiam {ecundum ratio-
nem. Probatur,quia veluntas Dei abfpluta gﬁ S o rods
cax eorum que vultergo iDeushabetintentionem ﬁ':‘,;_:,., 07
efficacem alicuiushinis, illamet voluntaseft efficax do intentio
illius finis: ergo eft fufficiens ad exequendnm il nis, guam
Ium: ergo eft etiam voluntas executiua: ergo non executionis
diftinguuiturinDeoillz voluntates.Et confirmatur, i disina
quia refpectn mediorum non diftinguitur indiui. #1845
1aY0a




e AR VR S S R AN o LA T
110 Artic. 111.& 1V,
navoluntate iergonecr

. &
dift -'gm:u t one, quat fta

tatis

mld{:tu:'n'
effe ex communi mod
wofﬂvr‘rum,qm t
1atione & eledti
n rationem cligere

onen

nonefle ex me

quat cmnneurauu fi :

1edij reperitur.Si ue'lmll)“ ":'-:HLundm 1
ulthiichominer m peccatorem hic&nunc
¢,& proprere dmnfequhmcr\,n.t,\-:}m.\.
onem habe } n

adinfun :cudamm&rr'
pl%:l'cc’,arsrﬂe"t inaliis T
bus mz.!‘t modo & ex &

Ratio autem A ¢

; ;~;~1LF"1DC‘
: F

Ia ‘[JL’C\MKC f)lrr' y quaE
reaufalics

quitar s Fuiuerfz pro-
inus €2 proprer nimiam

Hominus iic
ur n“‘bmfc
nguendi

urprimo, quia Densita
raum propteraliud,v ordinet vauy i
edoct 3. Tho. p.q.19 arc. 5. quia
1t Deus perfe&omodo, ergo vel

LU, Ve
le eft,qui
latus & in-
mprius ie
ordinen

vu
vrin !‘.:‘.L__.v. re

aliasnono

nis A tur,ergo etiaminDeo finiselt tpriorordine intétio=

nis,quamuisini executione fit pofterior. Denify de-
claratur exemplo intelle&us, in quo,licetDensv-
nico & fimplicifsimo a&u omnizintell; at;nihilo-
minus fecundum rationem priug concipitur vt in-
t.’,J[N‘Ch‘?C“Lu”dm!CI,(]l' proprietates, & prm~
cipia, quam conclufion w-a, quz ex illis fequitvr:
1 uiae .m,.ttr obieétiperf m.wmg 1itio v v-u 551 €det
),110N vero & conuer| temfe habet finis
adv AH':‘” em ficut pium ad intelletum
> eti V'Jhmmhcl] prioreft fecundum ratio-
uhmsz 1am voluntas mediori, &con-
iam elt prior, q juam 1r‘i.¢mcr"'~’ur't:
cansmedia:v
utioni mandat
imo declaratu

ab alic At

I'=

idumeonfilinum volunta-

ham
nipotent 1 quant
;a:zm:.dut operandi

ad 4.
licifsi-

rlicat fus

I n,ni
hilomind hze
duoratione tusalce-

rofecundumra
intentionem

noad

L rar

ratent
tendis

FC:‘L’S rll]d.‘;i'i Uﬂisﬂf
naintentio fin svur['.m:rc

{e,veobe

lem applic
randunt:vol

equés verfatur cir
tonimandanda, viigadvitimama
nem exeguen dii ncu--mu‘iam. ('_!_umi

1-‘%« olunratem, & potentia,t .A.;].' Hr.\_.u pro-
tio,q ntJ-r:rh.e bitudinem ad medi 'qdc
1 !r:Eud:-lmg'm:ordw entionisab
sexecutionis,aut voluntatemintédentem aby
n'.-:.n'tix[uws velitfecudun ionem diftin-
tere V‘[Ut-nc n dininam,veterminatam ad exifté
‘-mvnhrrntc,vz applicante fuanz
port entiam; dumtale effe,quod ferte non re-
rmuisnobisnon :ncrt!f’ari;

Lx]i 1ct:

¢ taliscle&ion ongvern
Deum noninrendere ml'cm xdeltinati ,nnl,nel
NICTITACIIS, quan 11§ €X Vi li'lliﬂ]"' \'{llf)\r

in rinon ha
at glorie ;lnp—

i‘{’!ja'

' J

d Loluitur ral
tio dubitans

Haitene<

tanda,

By




Difput. V.

Settio 1. 134

onatar hae ratio & quali difpofitioexparte obie- A ¥erum', eonnfecutionem finis fic intériti habere de-

&isfcilicet,quod habeat merita.Vnde cauen_d,? eftea

ninocatio illiug particulzpropter,;nam vt dicit cati-

{am finalem, feu rationem obiz&inam , proprer qua

Deus intendic talem finem,fic Deusnon vule glori-

am Prmicfiinn:iPrap:crmcritacilzs; vt vero dicit

rationem medij, & quafi difpofitionis feu caul mo

ralisyfic vulc Deus,ve predeitinatus habeat gloriam

propter merita,fen permerita; & ad i-u.mc‘ mgdum

philofophandum eftinmyfterio Incarnarionis, ad

explicandam primam rationem,qua Deum mouit

adillud volendum feuintendendum,vt fativsin fe-
quentibus dicturi fumus. ;

rurisdbi.  Tertiadifficultascirca pradiftam ds&ymam;ﬂ,

fatit, quia videturin eafupponi, Deum velle finem fine

Avintimtio dependentia & medijs: hae enim folaratione poteft

fiia D diciin Deo voluntas finis prior eleftione medioril,

PP auefinis eadere priusin voluntatemDei,quam me=

1ine 444 dia quiaeftindependensab eis quoad intentionem

welsts, vt . . 2 : 3 % 5
A hic enim nulla aliaratio prioritatis excogitdri pa-
iheanen S :

ade, teflt. Hoc autem,quodin hacdoérinafupponitur,

videtur plane falfum, namille modnsintendendi
Prius finem,quam mediaimperfeétioneminuoluit
Nosenimideo priusintendimus finem: & pofteaad
electionem mediorum procedimus, quia quando
nobis finis proponitur; non habemus prefentiao-
mniamedia neciudicamus quod eorum couenien-
tius & veilius fic, &ideo poftintentionem confuli-
mus,&ad ¢onfilium fequicureleftio.Et fimili ratio-
nefzpeantecedic eleétiarvium, quia cum eligimus,
non ftatim indicamuns de omnibus circiiftantiis ad-
hibendisin executione medij, & prafertimanhic &
nunc expediat. Atveroin Deononelthacimperfe-
&io,nam fimulhabet prelzntiati finemquam me-
diaomnia, fimulipeomprehenditacindicat,quam
fcvile voumguodip vel conentens, & cumquibus
circumftantiis
telli et
dere fio
muf inten
matur , nam cum duplexintelligi pofsit modus in-
tendendi finem , vausablolutus & déterminatione
mediorum in particolari,fed vircute rtantum & ¢6-
tufeillaingludendo,alins;dererminando particula-
ria media in ipfamer intentione finis;hic pofterior;
eftfingdubio perfedtior,quiaeft fimplicior , exprel-
fior; & mzgiscomprehenfiuus: ergo hicet Deo at-
tribuendus. At veroinhocmodointentionis n6 el
priot finig,quam medium , fed (untomnino fmul.
Etconfirmazur {ecando,quia, vel Deus potelt velle
finem &media hoemodo, feilicet ;cum mutua de-
pendentia,vel non. Hoc pofierius dicinon poreft
quia in €0 modo volendinullaek implicatio con-
traditionis,gullave inuoluiturimperfeétio, &alio-
quivoluntas Dei ¢fi libera & omnipotens; fiautem
poteftita velle; itafane vult:quia hicmodusmagis
confentaneuseft perfe@ioni eius,veoftenfomeft.
Declaratio huius difficultatis magnam, ve exifti -
mo,lucem afferer;huicdifputationi,&omnib®;qua
ineadicendafunt;ne fortalle ob varium vium vo-
gumin zquitioco Iabnrcmus,qum{ inhae quaftio-
Digleseon. ne multis vereor accidiffe. Princ/pioergoconfides

ent. ;.1

fecu mrati

gi“"f‘f- tandumeft,aliud effeloqui dedinina voluntatead-
“::’ Aint xquate & fecundum rem;aliud vero pracife fecun.

nta- dum abftrationem & cofiderationemrationis no-
fire, Difficultas enim propofita videtur procedere
dedininaveluntate priori modo [peétata, quomo-
docertifimnum eft, Deum fimul & eodemomnino
attu velle fnem, vt exequendum perilladetermi-
nata media, per quzinre ipfaillum exequitur, fen
confequitur.Ateg hog & nihil aliud probant ratie-
fies adduétz. Quo {enfu etiam eft verum,intentio-
nieinhnishabere connexionem¢n eleétione talium
mediorum inillo adequato, & (vt iradicam) inte-
groactu voluntatis. Et in codem fenfu eft etiam

N

B

C

; & quomodo,ergo non oporret in~ ;
= i ,

D

pendentiam A ralibus mediis, quatenusex vidiéz
voluntatis fine illis non obtinebitur ; ficut etiam &
contrario media pendent A fine, quia nifirlfeellet
intentus, ipfa non eligerentur ; nec mandarentur
executioni ex vi talis voluntatis. Neque eniin eft
inconueniens,inter finem & media effe hanc mueu-
am dependentiam in diverfis generibus canfafum,
nam media pendent 2 fineinfio genere caufz fina-
lis, finis autem & mediisin genere caufzefficientisy
veldifpofitiuz. Nos autem ferein tora hac difputa-
tione, non hoe modo loquimur de inavolun=
wate: ficenim nihileft in illa prius aut pofterius, nes
que huiufmodi confideratio nobis deferuit ad de=
clarandas primas rationes dinin® prouidenri= &
predeftinationis : loquimur ergo fecundum praci-
fionem ratignic noflr2: & hoe medodiomus, v-
rum motivnm in Déoefle priusalio,aat voam vo-
luntatem efle alia priorem, vrintencioné eleétione.

Vthoe autem declarerur, eft contiderandum fe-
cundo nonefle omninsidem, qundmctnim ficra
tiong prior electione taliimediorum, & quod fit o ?
mnino indegendens abilla,feunonhabens cumil- | 4 -
la nécellaria connexionem(hicenimsbrenteacis cau- 4 o,
fa, omnemiconnexionenm necelarid interduasres,
dependentiam vocamus, & € conuverfo car
pradiftzconnexionis,appeliamu
igtturaliquid effe priusalio fecundum rem velratio
nem fativs patet, quam efle independens, quodeft
effe pafle fine illo: anima enim prior eff naturalicer
fuis potentiis,&materia fia quantitate,quamuis, &
anima cum potentijs, & materia cum quatitate fua,
neceflaria habeant connexionem naturalem ita ve
fineilliseffe non pofsine. Vnde Ariftoreles in Praedi-
cam.cap, 11, prioritaté nacurz quain caufalitare co-
fiftizab ea diflinguit, quia dicitnr privsid,quod non
conuertitur fubfiftendi cGfequentia; & ilamab hae
{eparari pofleaffirmat,potelt enim caufa effe necel
fario coniun@a cum effe&tu, & finiscum medio v
nico acneceffario, fine quo obtinerinon poteft:non
ergo repugnat aliquid effe prius alio, v modoy
quamuisaliundehabeantinter feitaneceffarii con=
nexionem veldependentiam , viillud, quodprios
dicitur, non pofsitefle fine pofteriori. Duobus ergo
modis pollumus intelligere in Deo intentionem f-
nisefle priovem ele&ione mediorii. Primo, folt ra-
tione caufalitaris feu habitudinis, quamobie&ain-
ter e habent:quiavon eft ratio volendialind, &non
é_mnucrl"u,Secumf\z ratone independentiz ,quia,
nimirum,intentio fims pofsit optimeeffe &adeffe-
Gum perducifine ralium mediorum ele&ione. Prio.
rimodoin vniuerfim verumefl,incentionem finis
eriam in Déo effe ravione prioremeleétione; diftin=
guendo ac preftindendo fecundom rationens v=
namab alia. Probatur,quialicet voluntas dinina ex
paree fuiadtusnon habeat propriam caufam; potett
tamen habererationem obietinan, vt fopra di&i
eft,& conftarex . part.quaftag arts.edhoc modo
finiseft ratio vadendi media. & non & conuerfo , ctid
inDeo : ergo fecundii rationem priuseft volitusfi-- :
niz;quam media, imoetia ex parteadtus,diftiguen- $
do fecunduim rationem; voluntas finis potelt dici *
ratio voluntatis,;mediorum , ad eum modum quo
voam atributum dininum dicieieratio aleerius ve
intelle@tus, verbi grartia, voluntatis: Iimrergohoc
modointeliectus dininusdicitur effe prior ratione;
quam voluntas, & cientia;quam amors itaveliitas
finis eft prior rationeveluntate mediorum, Quia
vero hacprioritasnoninfercalieram, vedixi, ideo
non fequitur,neeftinvoiverfamverum,voluntas
tem finis , ita effe priorem voluntate mediorum
vt pofiit effe fine illa, naminterdum tﬂ:ncc:ﬂ’arit: g
cumilla conitiéta, fenillam fecum neceffario affere
quamuisnonfemper, neqg inomnibuseodum mo:
do,quod fuperefl explicandam.

nam

Tertio




P

Elyomods

Quaft].

112

Tertioergo aduertendum eft, omnemintentio. A natis, &

intentio finié nem finisincludere aliquo modo media vel expli-
media com- site,velimplicite,velin communi, velin particula-

prehendas.

ri,cuiusratio ¢ft, quiaintentioeft efficax voluntas
confequendifinem:confecurio autem dicit habitu-
dinemad media, perquz comparanduseft, & fine
quibus obtineri non poteft, finis aurem prout inté-
tusab operante;interdum habet neceffariam habi.
tudinem ad determinatum medinm,quz connexio
interdum oritur ex fine ipfo fecundum e , vtfiquis
hodie exiftens Salmanticz , intendac poft aliquod
tempus efle Compluti,necelle cft, vt velitizer agere,
quia finisille habet negeffariam connexionem cum
hogmedio: aliquando veroilla connexio oriturex
fpecialimodoadiunoipfifini vel conlecurioni fi-
nis ab operante kwintendente finem, vt inexemplo
pofito,fi quisnon taatim velicire Complutum,fed
etiam commode, &c. talisintentio habebit conne-
Xionem,non folum cum illo communimedioiter
agendi,fed eriam cum tali medio, {cil. vtendi curru
autequo ad iteragendum; velfiin ipfo fine adiun-
gaturtalis circum{tantiatemporis,v.g.exiftendi cra
fiina dieCompluti,neceffe eft,vtficconnexanon fo-
lum cumeletione agendi quonismodoirer,fed de-
terminate velogiter currendi. Ex quibus exemplis
etiamintelligitur talem effe poffeintétionem finis,
wvtnon habeat connexionem necellariam ; qumele-
étione hnius,velillius medij, i nimirum,nechnisfe

cundum e, necratione modi, quo intenditur; tale
medium determinaté requirat, tuncenim ex viin-
tentionis fequetur quidem elettio alicuius medij,
non tamen huius potius quamiltlius, fedidproue-
nietex libertateeligétis,vel exaliisrationibus,quas
poteftin mediis confiderare,preter vtilitatem finis.
Exhisergo conftat, quando intentio finisfit prior,
quam eleétio formalis & exprefla determinati me-
dij,né folum prioritate caufalitatis, fed eriam fub-
fiftendi confequentia,quando vero folii priorimo-
do, fienim finis fic intentus omnino requirit hoc
medium,tnne licerintentio eius fit prior caufalita-
te,nontamen fubfiftendi confequentia, quianon
poreﬂtffzt:li: intentio,quintalem eleftionem fe-
cum afferat fuppofita fufliciente cognitione & iu-
diciosproutinDeo fupponitur:fivero finisficinten.
tusnonlimitaturadhoecmedium, (ed variis modis
acviisobtineri poteft, tunc, quamuiscontingat,ex
libertate operantis huiginrentioni coiungielettio-
nemtalis medijdeterminate;nihilominus illa inté-
tio ex {e manet prior tali eleéione , non folum cau-
falitate,{ed etiam fubfiltendi confequentia, quiani-
hilrepugnaretefefincilla.

Hzcautem tota doétrina, qua vninerfalis eft,ad
Deum applicari poteft, vtendo nomine caufalicatis
late pro quacunque ratione: nam veeriy intentionis
modusexplicatus poteltintelligiin Deoablgue vila
repugnantia velimperfeftione;quialiberd et Deo,
vellequemcung; inem creatum, voo velalio mo-
do,prout fibi plasuerit, & vnomado potefthabere
connexionem cum vno medio, &alio modonéha-
bereillam, vtexemplis facile declararl poteft; nam
Deus intendensredemptionem hominum, potuit
illam fimplicicer & abfoluceincendere, nihil alind
addendo,& hocmodo nonhabet neceffariam con-
nexionem eum elcétione vaionis hypoltatice,; quia
potuit Dens per alia media homines redimere: poa
tuitesiam inipfaintentioncadhibere modum, fci-
licet redimendi homines optimo modo,feu ex per-
fectaiuftitia,&hzcintentio habet neceffariam con-
nexionem ciele®ione vnionishypoftaticg,quiand
poterat alio modo talis redemptio perfici. Simile
quid viderelicet in caintentione, qua Densdilexic
przdeftinatosad gleriam,potuitenim illisgloriam
intendere;folii vebeatitudinem abipfo prazftanda,
& vt ficnon haberettalisintentio connexionemci
meritis;fou cum voluntate dandi merita predeflia

ArticlII & 1IV."

fa vig illius incentionis confideresur,
verum.elt,quod pofitoillodecreco,predeftinati ¢t
ﬁ‘ltulcrcn:m beatitudinem ; eriamii nonhaberent
n‘_u:ritqa;quhﬂinc::s nehelegiffechac rncdmm,pm-
uidiffer aliommodum confequendibeatitudinem;
nuncautem, quia Deusilliintentioni adiunxic ele-
&ionem ralis medij, fcil.meritorum,ideo refpedtu
illiusincegra voluntatis ac prouidentiz verum cft
dicere,pradeftinacum non confecuturum gloriam,
nift habeat merita, Alio vero modo potuit Deus ha-
bc'rc decrecum dandi gloriamyvt coronam inftitiz,
& hocmodo habet neceflariam connexioné ciivo-
luntate dandi merita,ita vt licet fitpriorilla,nd ta-
men pofsit effe fineilla:conftar igitur;interdumin-
tentionem finis effe priorem eletione mediorum
i fubfiftendi couﬁ_qucnm, interdum vero minime,
fed habere necefMariam connexionem cum illa, &
quando;& quomodo verumque contingat.
Dicetaliquisiqua rationeintelligi poteft,cum de-
cretum Dei ficzternum & fimplex, quo vultfinem
confequiper hocmedinm,v.g.gloria Pecri per mar-
tyrium,manere hocdecretum firmum & ftabile cit=
cafinem,non exiflente talimedio ? nam , fi non exi=
Rittale medium, fignumeft, Deum non elegiffeil
lud in fuo zterno decreto : ergoneceileeft omnino
nomanereillud decrerum,quod Deushabuit: nam
cum fir omnino fimplex, non poteft manere circa
finem,finon manetcircamedinm,
_Relpondeo, negando hoc vitimum, Nam, licet
;Hca\ﬂusﬁr fimplicifitmus, nihilominus, vt efde-
terminatio libera ad exteriora obiefta; non eftex
Cc parteeius feuex fimplicitate eius neceflaria conne-
xiointeripfum, ve terminaturad vium obieum,
dvtrerminaturad alind;nifiinteriplacbieétainter
feeaconnexioreperiatnr. Quapropter, {i finis nec
ratione materialis obiecti,feurei intenta,necratio-
nemotiui,necratione modi,quo intenditur,habet
neceffariam connexionem eum tali medio,neget-
iam determinatiolibera,quz etinDeoad finem per
maodum intentionis, habebir ex parteactus diuini
neceffariam connexionem cum determinatione li-
bgra eiufdem actusad rale medium. Quod quidem
aliisinnumeris exemplis declarari potelt:nam ficet
Deus codem decreto fimplicifsimo fecandum rem
voluerit creare omnes angelos,v g-quos nuncerea-
uitynihilominus poteft facileintelligi, voluntatem
Cr:alndi vnum angelumnon habere neceffariam ¢6-
nexionem cum voluntate creandialterum, ctiam
fecundum prafentem determinationem liberam,
quam Deushabet, quia ex parte obieQorum nulla
eft connexio,& expartefolius diuini a&us effe non
poteft; quianonrepugnat, manere eandem derer—
minationem ad voum obieétum,& non ad aliud, &
idemeftde voliitate,qua Deus voluitdareinftitian
Adz;& permirtere peccatum eius, & dealiis Amili-
bus:alioqui fatendum eflet, ommnia,quz Deusab z-
terno voluit facere, aut permittere, talem habere
connexioneminillo decreto dinino, vt de quolibet
fitverum digere, fl illud non eveniat , nihil ex om-
nibus aliisefle futurum ex vi prafentis decreti,quia
ablato vno effefin,anfertur decrerum circaillud ,fi
E autem circa vaoum aufermr;conl":quem:raufcren_
dumeftcirca omnia alia, quia Emplicifimum eft;
Quod fihoceltabfurdum,vi revera eft; & poreftils
ll_lddCCr:rlJll’?,licet infefit fimplicifsimum, retineri
circavnumobie&um,& non circa aliud confequé-
teridem dicendumneft,quotiefcunqueobiedta fecti-
dum (enonrequirunt connexionem.
Ratioautemd prioti eft, quiadererminatio liba-
ranihilrealeaddit dininz voliitati,fed idem omni-
no actus feipfo terminatur liherd ad hoc vel illud
obie&um , prout Dens vulr, folumiy ei addicur re.
fpecturationis:ergoetiam poteR illeaustermina-
riad vnii obie&tn,vel folum,vel fimul cum alio fine
vilaadicétione, vel rationerealizergo,ftantein Deo
detera

Qbisdliod

Refonffo,

Eadem libel
ra woluntas
Dei poffer
manerd Cir«
CAUnN b=
ie i, fine
aliis,




Alix obie
78

Difput.V.

fe nor connexa, poteft & debet intelligi, quodde-

i 1 1nod 1det exdeter-
minatioficad aliud; & quod & D_mé‘ctscr--
iocadem s quenung eltad hocobieétum, et
ron effer ad aliud. Probatur hzcvltima cori-
fequentia, quia chuciliﬂc ftqui!ll:t"t'::risitw aliqua
realisin aétu Dei,vt patetex principio pol
¢tiam variatio fecundum relpeétu
1¢ manere poteft refpectus
i uad aliud; nullaenim proba-

bilis ratio necef]
&li;o};lﬁﬂgi{tﬂl‘l-‘l
ione iplo

i poteftex partefolins Dei, o
11 obie@&orum non fundatu
Ecrconfirmatur;nam actus dininz volfitdtis,quam-
simus,poteft necellario terminariad v-

Ta

mad chieftumneceifarium,
itelligendisdetermindtioad
iatur priordererminatione-
ointelligendi; quafiexten-
is alio modo; fcilicers liberd.
Vadeeciam (1hec determinatio liberanonaddere-
tur; prioreadém omnino maneret: #tgo fimilicers
quamuisintelligatutille aGus divinusliberé termi-
natusad ynum cbieGtum , poftea fecindum ratio-
nein terminari adalind ynon proptered intelligitur
prior terminatio variati,fed quafi extendi perad-
ditionem fimilisterminationis, qua finon addere-
tur 5 nihilominus poffet priormanere omnino ea-
dem; & idem eft s quamuis ille actus diuine volun-
ratis inegiligatur omnino fimul terminari ad v-
tramgue obiefinm hiberum , quiailla imultas ran.
tum elt per concomitantiam,quznon addic conne-
xionem. Quod fi quis ¢ontendar terminationem
liberamaliquid reale adderé dininz voluntari, di-
cimus in primis illam fententiam, neque efferece.
P jue veram,neque cereé probabilem. Addi-
musdeinde , etiam pofitailla fen »ile fatis
confequenter iuxta illam explicari quod dicimus,
nam.fialtuin ario voluntatisdiuinae, vete
neturab zterno ad aliquod obieftum extrafe,ali-
quidrealeaddicum eft,quidqnidillud fie, fine abfo-
lutum ; five refpeftus, exgo, cumille afustermina-
10 obietta ¢ eca 4 &inteérfe non con-

addicio t:ergo, quamuis intelli-
1 vhum obie@tum , &
coilludidemquod
etur‘ad vioum obiectum,

liaétui, vt terminatoia

oditerminationes
icanturinterfe
relyveltdcum vircua-
m foerit de termina-
[eydicendum eric de
era, {cil cer, quad fimplici-
ter efie poterat vna {ine alia quomodocungue di-
ﬁingum:ur » quamuis poitquam femelab xrerno
funtpofita, non pofiincamplius feparari obimmu-
tabilitatem dininz voluncatis, Fateor iuxta illam
fententiam poffe defendi contrarium eomodo,qué
ftatim explicabo,fed nihil noftrarefere ve dixi.
Sedobijeiadhucpotelt,nam, fiverumeft, vt D,
Thom.interdumindicar, & multifentivne, volun-
tatemnoftram pofle ecodem ﬁmPiici s&indinifibili
altuferriin finem,&media,pofito raliaduim pofsi-
bileeft, voluntatem ceffare & volendo medio ,quin
celfeca fne, & éeonuerfo:quamuisillaex fenon ha-
beant neceffariam connexionem , fed voluntas, ex
folaliberratefiia , virumgque fimul & eodem adtu
volueric.Et ratio eft,quia fitalisactuseftindiuifibi-
lis,non pocelt perpartestolli; ergo necelleeft ve vel
totusmaneat, vel totus a tur, {i autem totus
manet ad totum & integrum obie&um terminatur,
tiyero totus anfertur , nihil iam erit per illud vo-
Fr.Suarez, Tom,), '

quo
diftinguiaciy
hter; nam

tione necell:
duplici ter

i _ imtelledtus vel veluntatis;qui terminantur ac
numaobieftum , & libéréadalia ; & exhocguiodil- @ obietamdrerialia; haberein fe gxtenfionen

Se&io 1.

133

ererminatione liberaad duo obieta interfe & X A litum:ergo , exiftente tali au, non poteft voluntas

cefiare Amedio quin ceffer fine: f autem vule cella-
teabeieitione & perfeucrareininténtiones aecella-
rium illi elt,ve relinquat priorem intentionemy& é-
liciat;nonumadtum,quo intendat inem folum, vel
per aliud medium :ergo A fortiori idem dicendum
eltinDeo cuinsatus implicior & indiuifibiliot eft,
Idemargunten poteft, de aétuindiuifibili,
fuo voluntas vel hominis,vel angelivult plura ob-
iecta materialia diftin&a, quia non poteft marere
irca Vhum ;quinmaneat circa omnia, hecauferri
circa vnum, gquin auferatur circa omnia proptere-
ndemi rationem : ergo idem dicendum eric delibe-
radererminasione Deiad pluresres, .
Adhocargumentim,quiexiftimant , hogaé

1 quan-
damrealem & partium compofitionem; fﬂt!ic ré~
fpondebunt negando alfumptum ; quia poteltilie
aftus manere fecindom vnam partems & ndfecun-
dumaliam, {i aliogninonfit fepugnantiaob depen-
dentiam ortam ex connexione cbieforum inte
fe:illa vcmlh.tcmra,quamuss miiiiaiiqum;d{:p!a-
cuetit, iambonprobatur, vtlatiug dicam inferius
quzft, 10. Etideoaliter refpondetur, negando con
{equentiam. Erratio differentiz cﬂ,qu ia vnuse
creatus non poteft fine reali fui mutarione rerm
ti & non cerminariad aliquodobiedtum ; habete-
nim totam {uamentitatem cum habitudine realiad
obie&tum & pendente ab illo; &ideo non potelt
aftusrealiter indiuifibilis, noh terminari ad totum
obie&tum fuum ; & conlequenter fimul etiam de-
firui circatorum;firealiter minuvacur; at vero afus
inereatus voluncatisditinz, idem emnino realiter
manes potelt terminan velno termiinarisd extrin-
fecaobietta 5 &ideo potelt eriam habere eandem
terminationem liberam ad vinum obiefum cum
terminarionead aliud,veletiam fineilla, fiinobie-
étisnoneft conn
Quocirca

ramaddere

fibe-
XIa propota-
tiongm ﬂl’glli‘_‘ cile digere, ancterming-
tionem liberam dininz volantatis talem effe, vev-
nicatantum, &in fe omnino ir s fit, qua
Deusfe determinat ad volendum id ad exer
quicquidillud fitita ve vnica &indiuifibili reali ad-
ditione fimulvel Deus, quidquid extrafe vale. Ee
hocpofito,confequenter dicendum eft; ablaro quo-
cumq obiefo parciali fen materialiauferri cetera

I
linatio adaliud obie D ommaex viprafentis dererminarionis :neceffarifi-

queefle,ve fi vnum eft futurum finealio, vel i Deug
fuit voliturus quadam, & néalia, habereraliud de-
cretum,aliamque determinationem liberam, Qui
modusdicendi,vevernm f'.m:nr,cfricacucrimpro-
barinonpoteftinillafententia, quamuis nequece-
iam pofsit fatis probari dut perfuaderi 5 cumexilla
nonnecelfari equatur, vt fuprd explicui; nec
polsitab us opintonis fffciens reddi
ratio,eur ioliberailliusaétus, non firira
i biliter idem cum determinatione necefla-
ria;quin pofsit hezcomnino eadem manere fine illa;
& ramen non pofsiteoden
beradeterminatio ad
&ornmelt ead
faria¢onnexio
inxtaillam inter
tumvoluncatisg
pliciter, & quafiformaliter,
dicit determinationem
quia,fifempermanetid
nexionem cumalioobie ollatur atus,
veldeterminatioad vn 1, exhocpradia
fe ac formaliternontclletnr circaaling. Quod fiex
parteaétusproprerindinifibilitatem eius variadus
fitadtusiliud erit quafimaterialicer,& peraccidens,
N

1 modo fehabere vina lie
quandoex parte obie-
10, fclicetyquod non efinecel-
Addadenique, quod slicer

tandu'efler decre-
er,non tamen fim-
lelt, quatenas (olum
atisad hocobie@um,
Ghabetco-

/4 namex

18 melior re-
a I_E‘un \fio.




Adrariond

dubitandi

s principio
S,

priaris fit ¢
pofierionss
i?lfl?‘fﬁlﬁ?)
Biam vifio-
is &8 welii=
eatem Des.

Quaft, I.

T

2w ex vi priori
1n eadem deter

linatione;etiamfadtus,velid quod
variari intelligatur. Sed, quid-
{ tia, quid inxta veramdo-
frinam dicendum fit, fatis confar ex didtis,

Addifficultarem ergo, in pringipio pofitam,
contra hancvitimamaflertionem procedat,negan-
dum eft,hunc modumintendendi finem indepen-
denter A mediis,p oucnireeximperfe&ione, fedex
stitto, preprer quod finisintenditur, & exmodo
quointenditur,quainterdum calia funt,vt non ha-
beant necelfariam connexionem cum tali medio,
quod a cre poteft inevilaimperfedtione ex par-
teciugqui intendit inem aut eligitmedium. Vinde
exemplum in illo argumento adduftum exnoftro
modo eligendi,&int ndi;, non eftadrem, quia
illaimperfe&tionoftranon confiftitinfolaindepen-
dentiaintentionisabele@ione, etiamin tempo-
ris & adtuum {vccefzione:nam, fi fingamus, me fi-
mulhabere perfeétam cognitionemalicuins Ainis, &
rationemomnium propter quas eft diligibilis, &o-
mpium mediorum: per quz obtineriporeft abfque
neceffaria connexione cum vnoillorum determ
nate.fed tantum eo eeumaliquo, tuucfancei
intelledtu huinfmodia&uali cognitione & indicios
peflet fimul voluntas determinari ad intendédum
finem,&ad carfequendomillum per hoe medinm,
illud fimul eligendo, & ita celfarer imperfeétioin-
quirendimedia poft intentiouem finis, quzinar-
gumento proponitur,; & nihilominus inteatioilla,
perfeacformalicer loquendo, independens eft, &
nonneceffario connexa cum ele@ione talis medif.
Vndead primam confirmationem.cum dic
fedtiorem modum intendendi finem e
ftrnllﬂﬂ:iﬂnﬂf'ﬂﬂ "Cl}‘llﬂdl’.lll.‘ 1d
fpetuaftusadaq ;quovolt
finem &medis,quomode
fimul f srefpedtuve-
roaftus inrentionis s vt pracisé rerminati ad finem
confequendum,id non pertinetad perfz&tioneme-
ius, imonegp cft pofsibile, quiahocipfo, quod con-
fideraturaétus pracise, abfirahiturd medio vt ex-
prefle acformaliter volito. Exeo autem, quod mo-
tivum finistale eft, vtexfe nonrequirat hocdeter-
minatum medinm,abftrahitur etiam i determina-
tainclufioneeius, etiam virtuali: perfe&i i
tentionis fic cofiderata folumin hoe confi
pereamlibere tendat voluntas in inem propterta
lemotiuum, & quod ex vi illius determinetur ad
media,velomninao libere , vel neceflario iuxta con-
nexionem, vel dependentiam, quam finig poteftin
executionehabere i talimedio. Et haftenus de or-
dinea&uumdiuin voluntatisinter fe.

Tertio facile ex dictis explicari poteft ordo inter
voluntatem & l¢i€tiam vifionis, quando nimirum,
aliquid intelligatar prius cadere fub fcientiam vi-
fionis Deiquam fub voluntatem,vel € contrario: nd
fi comparatio fiatin eadem re, fénin codem affe &tu,
fie priusintelligitur efle in volunrate quam in hac
feientia,vedictum elt. At verorefpe@udinerforum,
tuncfolum feientia vifionis vnius effeftus preincel-
ligitur antecederevoluntatem alterius, quando ex
vniusreiexiftentiafumpta elt ratio, feu occafioad
volendamaliam tuncenim,quia voluntasnonpo-
teft mouerinificxre cognita, fiintelligicur excitari
ad aliquid faciendum ex €0 ; quod aliquid aliud fa-
€tum vel futuram eft, confequenter neceffario in-
telligimus, hocprius fuilfe cognitum fcientia vifio-
nis,quialiud fueritamarum feu eleétii : feclufaauté
hachabitudine & cénexione, feu dependéria, nulla
eft rario ordinis prioris & pofterioris inter ha fCié-
tia vifionis;& voluntaté Dei, refpedtu diverfarare-
fum,quiainre veraqueef ziecna, & omnina fimul,
ergofeclufahabitudine, vel dependentia obiedtoriy
inter fe,no et vadeintelligacur ynieffe prioréalia.

10 0

¥

us

itin

otiuifemper manebit voluntas A

g (vemultisplacer)lecundunsrezicm exiftenti
" priori modo cognitionis accommodaturhge fcic-

ArticIIT.& IV.

Sed contra, quia voluntas ereandi homines eff Obsedtin,

prior quam fcientia vifiomis, verbi gracia, Angeli
futuri,& ramen illaduo obieftanon habentinter fe
illam habitudinem, vel connexionem. Anrecedens
patet,quia voluntas creandihominem & Angelum,
funt omnino fimul,fed voluntas creandi Angelum
¢ft prior quam fcientia eiufdem Angeli futuri, ergo.

S < Re, i
Refpondetur primum negando antecedens, & thorfi

probationis con!i:quermam.,e.inia cumhzeprioritas
501:1:}1 confiftatinhabitudine, vel dependéntia, e~
iamhduz_ tesinter fe comparatz intelligantur effe
omnine imul,quiavna noh pendetabal; anecfup-
ponitillam ;neq & conerario: potelt vna carum ha-
h‘m e | abitodinem , vel connexionem cumaliater-
tia,&ficefle prior vel pofleriorillafecundumratio-
nem: cum tamen altera hon habeat cim illa eam
habitudinem vel connexionem, & fic neque fic
prior, neque pofterior illa, Secundo, fi quis velit
concederealiquem modum prioritaris inter illam
fcientiam & vo luntatem, oporeer vt faltemremo-
te ¢ quafi fecundario aliquem ordinem vel habitu-
dinem confideretinterilla obieéta: volunras enim
creandihominem per e non haber habitudinem,
nee prioritatem refpedtu fcientiz fururi Angeli:fi
tamen congipiat voluntatem ercandi iominem &
Angelum tanquam vnicam & eandem , earatione
intelligere poterit illam voluntdtem, vt priorem,
quiavt fic Habet connexionem faltem ratione ob-
1eétiadzquaci,

Sed occurrebat hic alia difficultas cirea ea qua
diétafune, {tilicer, an fcientia rei future in Deo fit
pofterior quam volunraseiufdem rei , vel polsititi-
telligi prior.fzpe enimin fperioribus diximus vo-
luntatem effe priorem. In contrarium vero eft,quia
ipfamet volu ipotelt priusratione eognofci,
vt futu 1pofita ergoexviillius(cien-
tiz poterit ctiam effeétus ralis voluntaris precogno
fci;ve futurus, priufquam intelligatur voluntas Dei
adtu velleillum, Sed hzcdifficulras latetraftataeft
in difto opufculo de feientia conditionata futuro-
rum copiingentinm, Nune breniter dicitur, quid-
quid ficdemodo, quo Deus intelligitur cognofcere

(iii&

. actum Iiberum fuz voluntatis, (tmper tamen verii

effe;nullam rem creatam pofle cognoftia Deo, vt fur
turam, nifi prius videat voluntatem fuam aliguo
medo,vt preordinantem aut permittencem remiil-
Iam,finehanefuam voluntatem cognofgat tantum
vrrealiter przfentem, fiue criam obiedtiue, & per
modum futurz, quodnihil ad prafentem difputa-
tionem pertinet.

Vitimotandem poteft ex digtis facileeo
& quomodoinipfaitientia vifionis vaumpr
lio pofsit incelligi : cuiusexatta cognirio pendet ek
multisquain prima parte traduntur. Nune breui-

Dubiimy

terex iis qua ibi docenrur, fupponen€um eft res fu- 0%

turasdupliciter pofle przcognoftid Deo , vno mo-
doinpradefinitione, vel permifsione fuz volunta-
tis. Alio modoinfeipfis, intuendo videlicetres fu-
turastangnam przfentes vel obigétiue tantum, vel
am. In

tia ipfi voluntati, cum enim feqnatur voluncatem,
illud poreft cenferi prius in haefcientia,quod fuéric
priosin voluntate, quia fa priusintelligicur Deusa-
liguid przdefinire per modum intentiohis finis,
quamordinare media, fimilitet intelligicur inca-
dem pradehnitione prafcire illud fururum ance,
quam videateius exccutionem,é hoe modo prir 8
ratione [cit Deus Perrum eletum fore faluanduns,
quam {eiat illum habiturum merita, per qua falua-
duscit. In pofterioriaurem modo, qui eft veluri per
quandamintuitioném ipf@arum rerum, figna priora
& polteriora alsignandafunt exnaturalidependen-
tia,& intrinfeca connexione ipfarum rerum inter fe
iuxea modum dictum de {cientia fimplicisintelligs-

tiz,

e e Pt




Primat opi.

D. Thom,

Caitgan,

Capreol,
Brnan.
Mafil,
Hiard,

Mitth1s.
Inc1g,
Lian,j,

Galar. 4,

1Timon, 1
Lprs,

Budy,

ihigay,
1-&!;.1.

Difput.V.

Se&tioll. 13

tiz,nam quioad hoceadem eft ratiodeilla, & defci- A vbique & femper ratio Incarnationis in feriptura

traqueenimell clara ¢ognirioreiin
ig,vel vt futurz, feéu potiusexiften-
ntia temporis,in v:raqueergoid in=-
eprius , aquoaliudpendet, illud vero
d pendet ab alio : quaverointer fe
pon habent huiufmodi connexionem ; nonerunt
ptius;nce polteriusicira,

entia yifioni

SECTIO 1L

Virnm voluntas Insarnationts antece(ferit in Deo
lf/}‘(tﬁiﬁ’ﬂﬂd?ﬁ originalis peceati 5 el ﬁséﬁmm
Juerit,

HAEcquz&in cademeftcumilla,an Incarnatio=
nisopus per f¢ primo intentum fueritd Deo in
primo aétu quo voluit ad extra fe communicare;an
vero folum fuerit ordinatum oceafione fumpta ex
Iapfihumana natura przuifo. Irem coinciditcum
illa;an Chriftus Deus homo fuerit przordinatus, &
prazeledtus & dileftusante omnem creaturam,é an
fucrit primus omnium przdeftinatorum hominti
& Angelorum, ac denique an pradeftinatio Chrifti
fueritante, vel poft prazuifum originale peccatum.

Accommodatius autem vifum eft vti nomine
volunratis,quam przdeflinationis , quia predefti-
natio propri¢, prafertimin doétrina D. Tho. figni-
ficat rationem mediorumexiftentiumin incelle &u;
quz [Upponit in voluntate ele&tionem,vel dileétio-
nem, in quaradix huius difficulcatis pofita eft, &in
eamehusexplicatur,

Priga ergo fententia eft,prafientiam originalis
peceariantecelsifle in Deo voluntatem Incarnatio-

nis.Quz exiltimatur effefententia D Tho. hicarr.g
pr

fectimad 4, ad hocenim propolitum dixit pra-

i fupponere prefcientiam fururori.
fequitur Caieran. l;?c"qnarﬂmsra-
dicem & ca m huiusordinismale declarer , veex
his qu prznotanimus conftat. Item docent fere o-
mnes dlfcitwufiD.Tho.Capr:ol. in 3. dift. 1, q, artic,
1.concla.& ad argumentnm contraillam ,inclinant
etiam in hancfeatentiam Bonauene. Marfil Ricard.
& antiquialij qui opinantur,fihomonon peccafiet,
myfteriumlIncarnationis nullatenus futuruna,quos
infrarcferemus.

Fundamentum huius fcientizeft,quia primara-
tio & caufa quz mouit Deum, vt veller Verbum fieri
hominem , fuitremedium humane naturzlapfe,
ergoillavoluntashanc praicientiam prafupponit,
conifequentia paterex fupranotatis; oftenfumefte-
nim,tuncaliquid effe prinsftitum,quam alind fir a-
matum ;quando ratioamandiillud et aliquid ex-
iftens,vel faturnminalio quod non potuit mouere
voluntatem nili pracognitum,Antecedensvero va-
riis modisorobari poteft , primo ex Scriptura, quz
femper rationem Incarnationis fumit ex hominum
redemptione Matth, 18, Lucs 19, Venit filiss hominis
quarere, & [wluwm faceresquod perievat. Toan.z. Sic Dews
dilezit mandun, v filiom (yum yrigenitum daver ve om-
nis quicredit inipfum non pereat, fed babeat vitam ster-
nam.Ad Galat. 4. Mifit Deas filium fuum falfum ex mu-

lievefattum fub lege,ve eas quifub lege evant sredimeret, Ex E

nad Timot,1.Venit Lefus peccatores [aluos facere, &c.Ex
hacfignificatum eft Lue.15.in parabola de paftore,
quireliétis nonagintanouem ouibus venit ad quz-
réndum ouem perditam. Et in veteri teffamento
variismaodishoc prafiguratum e primo in Moyfe
miflo ad liberandum populum dura fernitute fup-
pofita. Exod.3, Deindein Tona miffo in mare orta
Bravilsima tempeftate.Acdenique in Elia & Elifzo,
euntibus ad fufcirandos pucros mortuos. 3 Reguz.
& 4.Reg, 4.ex quibus teflimoniis fic concluditur:
Er.Suarcz, Tom.s.

nobis rraditur ex redemptione noftra, & nulla alia
datur quzadhancnon percineat,vel inilla non co-
tineaturiergo hzeelt prima canfa,qua mounitDenm
adhoc, myfteriuim; necpoteltnifi voluntariealia
confingi; &ideoinfymbolo pofica funtilla verba:

Qui propser nos homines, € proptey noftram [alutemde- oz, Nicen)
feendis decelis. Ex Conc, Nigen. Ephefi. Chalcedon.& Epheff.
Toletan VL. & XI. - Dicetur fortafle hanc effe pri- Chalced;

mam canfam Incarnationis in carne pafsibili, non
vero mylterijiplius quoad fubfaritiam eius: & hoc
fatis effead veritatemSeripture;nam;licetPater per
fe;&ante przfcientiam peccati decreuerit Filium
fium fieri hominem;,tamen prauifo peccata voluie
etiam,vt hicfilius fuus, quem incarnandum preui-
derat,veniret in nundum morealis & pafsibilis, ve
peccatores faluos faceree, Sedhzcevafio primum

@i non fugitillam licentiam fugiendi caulam aliam

priorem fine vilo fundamento.Deinde non fatisfa-
cit teflimoniis,ex illaenim refponfione fir;incarna=
tionem non fuiffe factam propter remedium pecca-
ti:fed rantum quandam eius cireumftantiam,quod
cft contraferipturam, & contra expireffim definiti-
onem fymboli:& fequela patet,quia(ve dicitur)no-
{tramileria, & necefsitas remedii peccatinon ma-
nit Deum vt fierethomo , fedad fimmum potuit
dininam voluntatemiam ad hoc determinati am=
plius quafi excitare,& adtalem modum & cirgume
ftantiam etiam mouere.Confirmatur, & explicatur
exvulgari exemplo, & vi loquendi ,nam fiquis di-
caturiuifie Romam,vt amicum & carcere liberaret,
omnesintelligeremusillam fuiffe caulam primari-
am,é& motinam, & {i quis decrenifferire Romam,
vtfuanegotia perficerer, & cognofcens poflea amicy
negefsiracem decerneret etiamillum libgrare , & fe-
cum deferre pecuniamneceflariam ; non diceretur
vere 5 caufammotinamitineris eius fuiffe amici li-
bertatem ; necfimpliciter propter eam caufamve-
niffe;fed tantum pecuniam ateuliffe, Sicergo 5 &o,
Tandem eft coniedtura hucfpeétans, nam camhoc
i entum {alutis noftre, & fidei,
ueletur nobis, vt Dei amorem €rga nos; &
beneficium agnofcamus 5 credendum eft fuiffe no-
bis reuelatam primariamrationé, & caufam illiug,
ati eam efie:qua frequentifiime, & pafsim in Scrie
pturareperitur,

Probatur fecundo ex Patribus, Athana.li.dehu-
mana.Verbi,;multahaber,& interalia : Vi fciasex;
canfe noftradefcenfis illius occafionem, rarionemquefuiffe;
pravaricasionemque noffram Verbi accerfiffe cdementiam,
v ad nos defcenderet 5 & appareres inscr homings Dews,
Certe (idiuina voluntas & perfe, & fineoceafione
peccatiiam incarnationem decreuesas > Non appa-
ret,quomodonofira necefsitas hanc beneuolenti-
amaDeoelicuerit,Vndeidem Athanafius fermo.g.
contta Arian. latifiime id perfequitur exponensid
Prouerb.8.Dominus creauit me. Vbi poftmulta con -
cludir. pag. 204, Necefsiratem indigentiamaqtie noflram
anterioens (e quam Clyriffinasiuitatem. Et pramife-
ratillam efie caufam propriam aduérns illius.Quod
amphius declarans fubdit, Owa fublata( ilicet,nece
fitate)carnem non induiffe:Sicetiam: Nazian. oratione
36.& 4. Theologiz.Humanitatis, inquit, fifoepie canfa
nofiraeft-quidensm alivd caufa effe potuifies ¥ Etorar,
38.queelt de natali Dominiidem late perfequitur,
Ibi vero 2que docet homines effe ad {upernatura-
lem beatitudinem occafione peccati Angelorum
ordinatos ficut incarnationem occafione peccaty

Tolstan,

Arbanali

Frouark s,

Greg, Nag:

hominum.Bafilius hom.in fanéam Chrifti nariuig, Bafdius)

Difee 5 inquit, myflevium , proprerea Detss in carne eft,ve
i ea mortem occidat ; propterea Dews eftincarne, quigo-
poreebat maledidtam hanc carnem fandificari. &e, Cy-
riliAlexand.g. Thefau.capit. 8. Sgiebat nos mortales fu-
Butos propler peccasunt , acideo ante [ecula conflitait , ve
Verbum fsum home fieres swenouaresque hominem, Mul-

M 2 taqug

Cyril. A,




	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135

