UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorum ac disputationum,in tertiam partem divi
Thomae tomi quinque

Priorum vigintisex Quaestionum eius Partis expositionem complectens

Suarez, Francisco

[Koln], 1617

Sectio quinta. Vtrum abstractis subsistentiis relatiuis intelligatur, relinqui
tantum haec Deitas, vel etiam hic Deus.

urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93775

Vltime con-
firmationi
jwiv ﬁt.

284 QueftIIL

hibus,fen perfonalitatibus.Quod enimilla axvifua A
perdefie, precifisiliisrelationibus,exgontrario fig-
no colligi poreft, quain natura creara;feilicet qni."t,
etiam {i prafcindamusrelationes,nunquam intelli-
gimusillam paturam,ve capacé vnionisad fuppofi-
tum i fed:ftin&um, feu alienum,fed cumea vaione
formalem repugnantiam habere ; non folumratio-
nerelationuny;led ex vi perfedtionis ful efle abfolu-
ti, quiahoc pertiner ad perfeétionem illinsefle,ve
fupra explicatum eft : quod fignumbenedeclarar,
quid addat h=ze per fe exiftentia fecundum ratio-
nem,fupraexiftentiam vt fic;etiam pracifa ratione
incommunicabilitatis,

Vndeetiam fit, tam naturam non communicati
tribus relationibus propterindigentiam (veita di-
cam) velimperfedtionem,feilicer, quiailliscgeatyve
per fefit,vel veabillis fuftentecur,quomodo natura
creaca incelligiturindigere perfonalitate velalieno B
fuppefito, fedillis communicatur exinfinjtate fua,
vt illis det elle. Vnde confequenterfic, veinillis,aut
perillas terminaridicatur;non quiaab illis fuften-
tetursneque quia abillis, ve ﬁc,primo,& pericacci-
piarmodum per feeffendi,fed quiaipfiim efleefene
tizitaincluditurin fingulisrelationibus,vt eum v-
nazquaqueconftituat remqnidam implicifiimam,
& incommunicabilem, ac per fe fubfiftentem, vt
nee per ideatitatem pofsiriam ampliusfeeundum
€amrationem communisari.

Adargumentum ergo in formarefponderur, dia
ftinguendo minorem , frilicet repugnare fubfiften-
tig terminariy{ienim intelligatur de término,quific

primaratioparfeeffendi, velquife habeat proprie c

permodum fuflenrantis nacaram , fie concedo hoc
repugnare (ubfiftentiz:negotamen deratione per-
fonalitatis effe terminarehoc modo, quieft propri-
Uus nature creatz,natura enim inereataaltiori mo-
doterminacur fua perfonalitate, vtexplicatam eft,
Stautem fenfus argumentifit,etiam hog modote-
Ppugnare lbfifienciz terminarijrefpondeo inrebus
creatisita effe. quia repugnat fubfiftentiam, velna-
turam creatam intime includiinrebus,vel fuppofi-
tis diftinétis,quod nonrepugnat fubfiltentiz abfo-
hue#; & increatz.Quamuisautem fubfiftentiaficra=
tio per feeflendi ipliconftituro peripfam vt fic, non
tamen oportet; vt fic prima ratio perfecilendiipfi
nature, quam terminat,prafereim (ecundumratio-
nem: quianonterminatillamimperfeto mado, &
quafiafixailli,fed intimerecipiendo effe abilla:vn-
de hzc terminatio potius intelligenda eft permo-
dum cuinfdam modificationis, fen determinario=
nis,quam per modum fuftentationis nacure termi-
natz. Etproptereactia iemodus comunicationis
noeft permodii vnionisad alind, nec per modiiel2
fendiinalio, quirepugnet modo effendi per fe , fed
elt permoditin timig rncIL:ﬁonis,&quaﬁ penetratio=
nis,vtitadicd,cum (' mmaidentitate;rationeening
quauis fubfiftéria abblutacdmunicerurmultis, né
taméeftinalio,quiailla multansfuntalindabipfa.
Ad confirmationem cadem {olutioapplicanda
eft;quia eit eadem difficuleas, relativnes enim diui-
hzintelligunturaddieffentiz ve per f¢ exiftenti, &
in:hoc fenfit vefubfiftenti ; & nikilominus intellic
gunturadditanquam rationes fubfiftendi,nonipfi- g
usnaturzprimo & perfe,fed conftituti.

Ad vltimam contirmationem refpondery= fith-
fiftentiamabfolutamintimeaceffentialiterineludi
inrelatinis fecundum rem, & fectidum oninem ra-
tionem formalem,quz ve ratio realisin ipfarelatio
neconcipiacur:nam licer mens noftra pofsie pracife
eoncipererationem relatiuam paternitatisvel filia-
tionis;non cocipiendo expreleac formalirer ez -
liquodahfolutum ineisinclafim; non poreft tamé
ita praftindere quinin illave tondepta, ffuin obie-
o congeptu,qui refpondet illi formzli implicite
skleslidum reia concineatur ¢entialiter totum elfe

ST

Articl.

ablolutumDei:netgeriam potelt mens noftra aliqug
abftradtione negatiua vera fepararc abfolutum ire-
latiuo,dehocillud negando,vel falté negido inclu-
diinco effentialiterinreipfa,aut cécipiendo effe re-
lativum in aliquo,in quo concipiat non effe,effeab-
folutum,quod fecus acciditin effe relatiuo refpectu
abfolusi, nam poteft ab eo praftindi,&aliquamag-
doetiamnegatiue abfirahi, faltemearatione, qug
cfleablolutum poreftin aliquo effe, in quo no fit ra=
le veltale elie relatiuum,ye latius in materia de Tri-
nitate tradtatur. Quamuisauté fubfftentiaablolueg
inrelativisincludatur,nd repugnat multiplicari,fe-
cundum rationes proprias ficut non repugnatres
velentitates relativas multiplicari eriam fi eflentia
liter fint vnares,vel entitasabfoluta: nam, vt dice-
bam,quoad hoceadem eft raria fubfiftentiz, qua a-
liortitran{cendentifi,quia perfeitas exiltentiz, qua
coplet rationem fubfifientiz , venuncdeillalogui-
mut,intimgincluditurin cali efle,feu tali exiftentia,
Vnde,ficut effe vel exifteread rariones tranfcendé-
tales fpedtat,ita ctiam, & per fe ¢ffe. Denify, licet fub-
fiftétiaabfolutain relarionibus perfonalibusinclu-
datur,ng fequitur,quod easreddat formaliter fub-
fiftentes fecundum propria; fed tantum feeundum
quod effe diuinum abfolutum includunt. Nam,li-
cetdivina ellentiainrelationibusincludatur, nihi-
lominus relario divinaaliquod propriti habet; quo
velurideterminataur modificat diuinam nacuram,
nd permodum compofitionis, fed perincimamin-
cluionemcum (ummaidenticate,ac fim plicirate.1l-
lud ergo proprium quod relatio addir, ex f¢ & ex
propris.eft fubliftens,& non proprieac formaliter
sxinclufione eflentiz, lienc fupra dicebamuns deex-
ittentia ; eft enimeadem fereratio.  Vndeeodem
modo dicendum eit, fubfiftenciam abfolutam non
includiin relatione, vtid quo relatio fubfiftic quatg
nusrelatioelt,fed veid quo eft fubfiftésiplamet ng-
tura & effentia Dei, qua inrelatione includitur;ea
quodipfamecrelatio eflentialiter Deuseft,

SECTIO V.

Virum abjlraitis fabfiffemtiss relatinis intelligatur
relingui tantum hec destas,veletiam b Dews.

I_]‘O Cdubinm precedentibusannexumeft.fere=
que iniilis explicatum, tamen propter nonnul-

p lasdifficulrates, & opiniones explicidas,adea, qua

de incarnationis myfterio dicenda fiint;necefias
rivm duxi,{¢orfum proponere.

Quodergo tres perfonz fint hic Deus, feuindinis
duum deitatis, nullus Cathoiicorum negat,cumde
fide certum fic tres perlonasefie vnum Deum,non
in fpecie feu imilitudine natura; fed inindiuiduo,
&identitatenatutzhunc fingularem Deum,iuxes
illud,Non tres def.fed vus eftDens. Duobus autem mo-
disintelligi poteft tres perfonas effz hune Deumn,fen
huncPeumefle in tribus perfonis, & in fingulis ea-
rum. Primo, quia hicDeus formaliter fighificathic
indiniduam deitatem vt fubfiftentemin yno,velin
pluribus fuppofitis: & hacmodo hic Deus vt fic,nd
cicit hanc fubfiftentiam; fed folum hang naturam,
fubfiftentiam vefo veluti connorat ; vnde ad fuam
vhitatem non requiritvnitatem,fen fingularitatem
eivfdem fubfiffentiz , & hoc modo hi¢ Deus eft
quid commune tribus perfonis,realiter quidem ra-
tione naturz formaliter fignificatz, fecindumra=
tionemautem in perfonalicate,, feu fubfiftentia co-
notata; quatenus omnes perfonz diving conugni-
untinratione fubfifendiin hacnatura. Secundo
modo peffumus intelligere hunc Deum effe quid
commune tribug perfonis, nonfoluniratiore na~
turz, & perfonalicatis confufe conceprz; fed eriam
tatione fubfiftentiz communis.

Dicoergo primo, hi¢ Deusex viluiconceptus,
feuad




T e

Difput. XL

Se&io.V. 285

fen ad fuam ynitatem non requirebac fubfiftentiam A abfolutum , quia fappofitum nihil atiud eR ,quam

communem , &abfolutam. Hocfipponoex.i.p.q.
36.& 39.vbioftendirur,advnitazem {ubftantiui fuf-
ticere ynitatem formz,de quo etiaminfra difputat.
#3.dicemus, oftédendo tres perfonas forehunc ho-
minem,fieandem humanitatem affumerent,etiam
fiimmediaceillam perrelatiuas {ubfitentids termi-
narent,& non perablolutam; & idem conftat inPa-
tre,& Filio,quatenusfiint vnam pringipium Spiri-
tus Sanéti , & hicipirator, non propter fpecialem
fubfiftenciam,fed propter eandemvirtutem fpiran-
di,&candemrelationem.

Ec hincintelligicur,propter quid fupra dixerim;
rationesCaietanilumptasexvnitate Dei,feu exhoc
quod rres perfonz funt hic Deus, effeinefAcacesad
goncludendam fubfiftenciam ablolutam,quiain G-
mili forma innenientur difigere,in fimilibus exem-
plis adduélis de hoc fpiratore, vel hochomine; & B
ecdem defeftu peccant omnes rationss, qu= fu-
muncur velex communibus, feneffentialibus ope-
rdtion:bus, vecreare,inftificare, &e.qua primario
dicuntur conuenire huic Deo,velex ratione abftra-
€1, & concrers, guia feilicet cuicunque indiuiduz
natuiz in abftrado (ignificacz debetcorrefponde-
re [uum indiniduum congretum ; hzc enim & fi-
miliafolum probant; vel operationes primario c-
uenire per(onis ratione naturz eommunis, vel v-
nam formam conftituerevoum indiniduum,etiam
fiin pluribus fuppofirisfirthfiftar.

Dicofecundo. Nihilominus verumeft,abfiraétis
& pracins perintelleétum fubliftentiisrelatinis,ad-
huc incelligi manere hune Deum realiter exiften-

fubftantiaindwidua completa, & {ubliftens,& fiad-
daturinnatura rationali, perfona fic. Secundum,
quiaD.Tho.infraa.3.ad 1.dicit,quidquid eftin Dea
fubfiftens,efe perfonam,fed hic Deusvt abftrahens
arelationibuseft fubfi ftens,ergo perfona. Tertium,
quia fiinDeo tantum cfletvna perfonaabloluta,ab-
firafta perfonalitate dnarura,intelligererur divini-
tasvtfic,& non vthic Deus, ergo, idem nunceft die
¢endum ; quininio etiam nuncpaffumus abitraite
concipere dininitatem, prelcindendofubfiftentiam
abfolutam, ergd vt fic concepranoneric hic Deuss
fed codem modoillam concipimus quando abftra-
himusrelationes, quianon intelligimus Magis per=
fectam;velinAnitam diuinitatem vno modo,quam
alio. Quartum quiafi manerethic Deusabltradtis
propricratib. petfonalibus , ergo poffer inrelligio-
perans per (€ prius, quam incelligeremuselfe in pera
fonis,é canfequenter stiam generans, vel hic Deng
priusratione creans.quam Pater generans. Quinto
denigue; quia in rebus creatis non reperitur fubfi-
flens in natura aliqua,nifi fuppoficum vel perfona.

Ad primum , olim non defuerunt, quifequelam
admitterent, quorum errorem refte Henricus, &
Durand.fupra cicatiimpugnarunt. Caietanus vero
quadamadhibira moderatione concedit hune Defi
vt fic efle fuppofitum,vel perfonamincompletam s
fed cauendus eft hic foquendimodus, vtpotealie-
nusd modo loquendiConciliort,Patrum,& Theo-
logorum, quinullo modo admittunttres perfonas
efie vnam perfonam, velfuppofitum, quamuis ad-
mittantellc vnam fubfaciam : negarurergo feque-

tem,dcfubiiftentem.Intelligo autemabftraétis fub- C la,quia vt fupra ex Bafil. Gregor, Nyffen. & Damaft,

filtentijs relatiuis, non tantum fecundum diftin-
€tos cenceprus earum, fed etiam (ecundum con-
munem, & confufam rationem pecfonalitatis: &
hoc fenfu fequitur conclufio ex ditisin preceden-
tibus.quia, abftractis relation.busabftraftioncet-
fam,vt vocsnc,formali,fen p:’.zr.‘iliua,adi-lucintc[li-
gitur manere deicag,non tantum exiftens;fed eriam
fubfiftens,ergonon tantum intelligitur manerehec
deitas,fed etiam hicDeus: quia Deus vt hicnihil a-
lind fignificat,quam fubfiftensin hacdeitate, & hoe
idem fignifieat habens deitatem, quamuisaliomo -
do, {cilicer adie&iue, Deusautem (ubftantine, Ec
hine intelligitur ibi contradicere, qui vel admic-
tendo fubfiftentiam abfolutam negant hunc Deum
polle hocmodoabfirahid perfonis, vel & contrario
negando fubfiffentiam eommurem, hune medum
abftra@tionisadmittune:quiafolaexifientianaturz
velic, Anonincludatperf{eexiltentiam ;atqueadeo
fubfiftentiam, fufficict quidem ad conftituendam
naturam abftradtam in racione entitatis actualis.
non vero ad conftituendum concretum natiirz,
vt patet in humanitate Chrifti , menteabftra&ad
Verbo.

Etratio conftat exdicis, & exipla vocum fignifi-
catione, nam concretum fignificacid , quodeft , fen
quod habet nataram, in quo conceptu intrinfcfc
includitur, vt per fefit : &ideo fi nondarur fubfi-
ftentia , feu per f¢ exiftentiaabfoluta,nullo modo
poreft concipi hic Deus;nifi relationes faltem con-
fufe concipiantur : at vero dcontrario fiabftraéis
perlonalitatibusadhucintelligitur manerediuini-
tas perfeexiftens, & fublfiftens, negari non poteft,
quin maneat verusconceptushuins Dei, quianon
¢lt derationeilliusfubfiftentiaincommunicabilis,
cumneque hzcindividua fubtiftentiarelatina ficde
conceptuilling, vt didtum eft,fed loluminhacdini-
nitate fubfiftere, Et hancfententiam ficexpofitam
tenent Scotus Caietanus & alij fupra citati.

Contra eam vero {olent mult tobiici, quzinre
difficilia non func , fed oportet (blum caltum lo-
quendi modum feruare. Primum fit, quiafequitur
dariin Deo ynam perfonam, feuvaum fuppolitum

diximus.fuppofitum dicitnon quodcunque fubfi-
ﬁens,l‘cdincommunicabule,quodquci:: eftfabalio
pofitum , vt fub illo nihil ponacur,& hocipfumin
natirarationalidicitur perfona,&iraeftincelligen-
dailla particula definitionis Boetij, qua perfona di-
citur, Indiutdus ful lantia quiaergo hicDeusabfira-
ke conceprusita fubfiftic,vt communiceturm uleis,
quiillifuo modo fubfunt,ideo nonelt fuppolitum,
neque complete,vt per fe conftar, neque u{complc-
te;cum deficilliviimom, &quali formale confticu—
tinum fuppofiti ; ficur leo quanuis {icanimal, nonm
dicetur incomplete homo.

Ad fecundum refpondetur,exilloloco D.Tho-
mz poffe hocmodo noftram fenrentiam confirma-
ri,nam.vtibividebimus,ip(e proceditexhypothefi

p impolsili, videlicer,fi ntelligeremusnaturam di-

uinam permanere in reexiftentem inerelationibug
diuinis, quide(et, velquid poffers &interaliare-
fponder; primum nacuram fore fubfiftenrem, & ra-
tionem reddir, quiadininitas X proprio conceptu,
quibuftunque aliis prcifis, e fibAftens,&in hog
confirmat noftram fententiam, Quod verofithdit,
confequensefle vefic perfona,intelligicur pofica hy-
potheli,& abftradionerelationum ,fontantumin
mente, fed etiam inre:ficenim fubfiffensiam effer
incommunicabilis,& per confequens perfona.

Ad tertium refpondetur divinitatem dupliciter
pofle abfirahi noftro modointelligendi  perfona-
lirate, feufubfiftentia, vnomodo omninoex parte

;, coceptionisnoftrz,qua concretom concipimus per

modum abftra&i, quamuis renera mhilintelliga-
musincludiex parce rei conseptain ipfoconcreto,
quodndincludaturinabftradto sqno modo conci-
pimuspaternitatem,vt formam Pacris, & deitatem
vt formaDei,in qualfic conceptaeflentialiterinclu-
ditur fubfiftentia,fient fapientia, velalia attributa,
quauisinillo modo concipiendi,vel fignificanding
exprimatur : & tantum hoc modo poffer abftrahi
deitasd fna perfonalitace, i intelligerem® habere v
nam tantum perfonalitatemn abfolurd,quia tiicilla
effet de caceptu effentialiei®, Alio vero modo intel-
Ligunusabfirahinuncelfentiam diuinaa proprieta-

tibus

D. Thom?

Caifey




CX

iec quia polsit feparariabil-
iditiliasin concepru elfentiali;
tota perfeétio effentialis Dei , ex-
es:é& hoemodo poteft concipino
racto hze deitas,fed etiamin concre-
to hic Dros,abftradis relacionibus,

Adqu nreflpondeturbreuiter,inhoc Deo,vt
intelligicur prior ratione, quim perfona, poffectia
przintelligiaétus intelligendi, & amandi, vteffen-
tiales funt,vtreété probarargumentum:aétus vera
notionales,vt generandi,non poffuntin illo przin-
telligi;quia connotant rclarioncm,rcqui;‘unt_cnim
principium diit n.".'hon:si:'l:czt'gencs'ﬁs_. & genitum,
quod intra Deum non eft nifirelatio. A&tus vero li-
beri,ve {unt ereare,pradeftinare; &e. etiam ng pof-
funt preintelligi perfonis fecundum veram priori-
taremn, etiam rationis;quia conftitutio perfonartim
nonhabet dependentiam vllam, nec fupponicvlle
modo hos a&us: alioqui vero,quiaiple perfonz,&
relationes qué'nus gonftituuntur, & actusnotiond-
les, perquos vna abalia manat , funtconnaturales
Deo,ideo fecundum rationem fupponuntur aéti-
busliberis;inxtafupradicta.q..are.3.

Adquintum negaturconfe quentia,infebusenim
creacis omnis{ubfiftentia eft intrinfece limitata, &
propterea eft omnino incommunicabilis, & ideoin

tanty

rebus creatisfubliftentia, & perfonalitas, & vitimus G

terminus nacurz femperinidem incidutit; at verd
in diuina fubfiftentiafecns eft propter infinitam e-
iug perfectionen,ve difumi eft.

00 e B Bl e L

Virum Fﬁ;ﬁﬁﬁ.ﬁ dinine contieniat affamere naturam
¢réatas.

D privsm fic proceditur. Videtur, quod
perfonedining non coneniat affumerena-
3 | Hram erearan. Perfona enin dittinafi-
@] gnificat aliquid maxime perfectum : Pep-
2058 feiluin autem eff; cuinon porefl fieri addi-
tio.Curm igirtir affiimerefit quafiad e finertia quod affiun
pum addatier affiementi:videtuy quad perfong diuine non ¢o-

steniat affunere naturant creatan.

1. Praterea, Tud ad quod aliquid affimitar,communi=
catur quodarmmodo é,quod in ipfmaffumitar:ficut dignitas
communicatur éi,quiin dignitatemaffumitur: Sed de vatio-

£pq 19,417 erfonaest, quod it ittcon _zmm‘:bxiu: VEinprimaparte
dictusi efi*; Exgo perfone disitng non conuenit affumere,qod

3

gienicnis off, quod conflituttin affismat Cﬂ??ﬂlti’!{‘ﬂf: quia tffe-
s won agit in fuam caufan, Ergoperfonanon conuenit af~

Sed contra eft, qtiod Augt licit de fide ad Petrttm .
gtiram [erd, in fitam accepst Dens , ille

nam : Sed Dens vasgenitus eff perfo-

Inlib def. ; il
ad Per.c.z. Torman s id efl,

3 . .
AMmELe. 3. [cilicet Vnigenitis, pe

Artic. T.

 Adpritsn ergo dicendum, quod cum perfona dintnia i
anfinita,non poteftei fiers additio, Vnde Cyrillus dicit in epifls !
fynodaliEphe.* concil, Non fecunidum appofiionens coniun T
clionss intelliginus moduns. Sicut eticn in viiane homiois ad P;Z’gr;& |
Dettint s qis eft per gratiam adoptionis, nens addieuy aliquid s ,,,;; ‘
Deo,fed tliud , yuod diuitsm eftapponituz homind. Vnde non illia, '
_ Des, Jed homoperficien,
4 Ad fecundum dicenduni, qiiod perfona dicitus igomts !
atinicabilis,is quantim non poreft de pluwibus fiuppoicis pre~
dicari:nibil tamen probiberplura de perfona pradivari. Ve
denoneft contrarationem perfone fic communicari, vé fih-
Siftatin pluvibus natuzis: quia eciam in perfonam creataim
B poffunt plures natura conenrvere accidentaliser-figutin per-
Joria vins homins inuenieus quantitas, & qualitas. Hov -
temefl proprium divine perfona, Propeer cius infinitatei , ve
Jiatitiea concurfis mavurariin : non quidem accidentaliver,
Sed fecundum fulfifentiam.
¢ Adrertium dicendum, quod ficut fuptadictum eft X, nat= q.2amy
titra humana non conflituit perfonam diwinam finplicicer,
Tedconflitsiz eams fecundum quod denominatur & talinatu-
74. Nonenini ex natura bsmana haber Filius Dei, quod fie
Sinsplaciter,cum fuerit abaterno: fed folum quod fit homa:Sed ‘
Secundum naturam diinam conflituitur perfona divinafim ;
phiter. Vndeperfona diginanon dicitur affuinere dininam
anattram,fed humanam,

COMMENTARIVS

Enfugqueftioniseft,non tantum,an
pofsitaflumere, fed vtrum aﬂ'umpfe
rit, & nonqueritur defola perfona
Filij,fed indefinite de perfona, quia
reliquain fequentibus arciculis tra-

ah
&andafunt.

b AffertioD. Thom eft:perfona diuinz propriif-
{ime hoc conuenire.In qua ponderat Caietan.addi- Raffnh
tamefleillam particulam, propriifiime, quia alio
modominus proprio, etiam natura poteft afume-
re,vtatticulofequenti D.Thom, ipleexpofuit, Ra-
tioautemD. Thom,eft facilis,quia perfona cft prin-
¢ipium, & proprius terminus Incarnationis,fed Ver
bumsaffumere;hancduplicem habicudinem proprie
fignificat,ergo.
¢ Primum argumeéntum D. Thomz eft : divinz L)
peclong nihil poteft addi,quiseftinfinita,ac fumme
perfeéta,fed quod affumitur,addicurafumenti,er-
gononpotefthoc conuenire dininz perfonz.Quod
argumentumD.Tho.in refponfione non foluit, fed
potius confirmat probando illud principium, diui-
nz perfonz non pofleadditionem fieri:tum autori-
tate Cyril. cum exemiplo filiationisadoptiue,quam
Deus homini c6municat, illum fibiper gratiam v-
niendo,per quam tamen vnioné nihiladdatur Deo,
fedipfi homini: quo exemplo videtur indicare D.
Thoiidem efle dicendum in prafenti myfterio.
Teftimonium Cyril fumptum videturexepifio-
laConcilij Alexandrini,euiipfe Cyrillus praefuicad
Neftotium, quz habetur 3. tom. Concil. in Congil,
Ephef.&inalio Concil.Ephefitom. 1.c.1.4.vbificdi-

Cyrilluch ;

na. Ergoperfond competit accipere naturam, quod eff affit~ g eivur: Necrurfus appofitione vel quadan quogueconti=

HiEre.

b Refpondeo dicendumquodin verboaffumptionss duo in-
portantiy, videlice principinm adtus & terminms : dicituy e~
i affiumere quaft ad fefumere. Huius antemn fumptionss,
perfona eff. & principium,c terminus. Principiuim quidem,
qtia pc?;’bnf‘uropréémrimetétugcr?: huisfiodi autem [um-
pio cavis per actionem disinaii fadtacfl, Similiter etiam
perfona eft buins fumptionis terminns : qusa ficut (upra di-
Eumeft™, vaio faclaeft inperfona, non inwatira. Et ficpa-
tet, quad propriiffime. competit perfons affisere nath=
T,

q prac, art,
1¢rs,

guatione, aur conglusinatione eam vnitatem inetimur:
quibus verbis folum videtur doceri hanevnionem
non fuifle accidentalem,an véro dici pofsit perhané
voionemaliquidadditumeffe Verbo, non vtaceis
dentalimodo, {ed fubftantiali illi coniun&um fity
hoc nonvidetur illoloconegari, Deinde exempli
defiligtione adoptina non videtur fimile, quiacum
Deus vnit fibi hominem pér gratiam ;non fit Deus
homo, fed homo efficitur Deus participatione § &
ideonilmirumcft, quod in ea vnione hominisad
Deum nihil Deo addatur, fed homini: atveroint
hog myfterio Deus verefithomo ; & natura humd-

DayeE=




	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286

