
Die Kunst der Antike

Rodenwaldt, Gerhart

Berlin, 1944

Griechenland

urn:nbn:de:hbz:466:1-93889

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93889


Die Kunst ist das gewisseste Bewußtsein
der Völker , ihr verkörpertes Urteil über
den Wert der Dinge . (Karl Schnaase )



- 31

V 1



P RÄ . LUDIUM

KRETISCH - MYKENISCHE KUNST

Der Kultur der Griechen ist ein Vorspiel vorausgegangen . Der Schauplatz
seiner ersten Szene ist Kreta , Europas südöstlichste Insel , während die zweite
auf dem griechischen Festlande spielt . In blumigen Landschaften und präch¬
tigen Palästen erscheinen Götter und Menschen, Prozessionen ziehen an uns
vorüber , Reigentänze erfreuen das Auge/kühne Spiele erwecken unsere Be¬
wunderung , blutige Kämpfe zeugen von geschichtlicher Größe und Tragik . Und
doch können wir von dem äußeren Bilde der Handlung , die greifbar und far¬
benfroh uns vor Augen steht , nicht zu ihrem inneren Sinn gelangen , weil wir
die Sprache , die die Spieler sprechen , nicht verstehen . Noch schweigen die
Dokumente , die uns das Wesen der ältesten europäischen Kultur enträtseln
sollen. Bild und Gebärde können nicht allein wirkliches Verständnis vermitteln ,
wo es sich nicht um ein Spiel künstlerischer Phantasie , sondern um historisches
Geschehen handelt . Daher müssen wir uns beim Betrachten dieses Vorspiels
mit dem äußeren Schein begnügen und können die bedeutende Handlung nur
ahnen , die die bunten Szenen verbindet .

Es hat ungezählte Jahrtausende gegeben , in denen alle Völker der Erde in
dem dumpfen Zustande der Primitivität lebten , in dem manche heute noch ver¬
harren . Ihre künstlerischen Erzeugnisse betrachten wir heute nicht mehr mit
Verachtung oder Mitleid als wertlose Kuriositäten , sondern empfinden an ihnen
dank mancher Wege und selbst Irrwege , die Kunst und Kunstkritik unserer
eigenen Zeit gegangen sind , starke und originelle Reize . Aber diese Anerken¬
nung darf nicht dazu führen , die Wertunterschiede zu leugnen oder zu ver¬
tuschen , die zwischen den Erzeugnissen der Primitiven und der Kunst , die der
Ausdruck einer höheren geistigen Macht ist , bestehen . Neben dem relativen
Wert , den jede Kunst besitzt , die ein adäquates Bild einer in sich geschlossenen
Kultur 'gibt , steht ein anderer , der aus der Vergleichung mit anderen Kunst¬
perioden gewonnen wird . Einen absoluten Maßstab zu finden , ist Utopie , wenn
auch jede Weltanschauung ihn zu besitzen glaubt . Aber zwischen der Kunst
der Naturvölker und derjenigen der Kultumationen liegt eine Aufwärts¬
entwicklung , die von keinem geleugnet werden kann .

Die Ursachen des vielleicht geschichtlich bedeutendsten Ereignisses , des Er¬
wachens der ältesten Kulturen , liegen im Dunkel . Die ersten Länder , in denen
ein höheres staatliches , wirtschaftliches , geistiges und künstlerisches Leben
erwuchs , waren das Zweistromland Mesopotamien und das Tal des Nils . Dann
entstand im Laufe des dritten Jahrtausends auf der Insel Kreta eine Kultur ,

II



die um die Wende zum zweiten Jahrtausend sich ebenbürtig den älteren
Schwestern zur Seite stellen konnte , während auf den übrigen Inseln des
Ägäischen Meeres und auf dem griechischen Festlande die kulturellen Kräfte
noch schlummerten . Es ist gewiß ein seltsames Phänomen , daß auf der ganzen
Erde in jener Periode diese drei an fruchtbarem Land nicht eben ausgedehnten
Gebiete die einzigen waren , in denen ein bis dahin ungeahntes Emporblühen
begann , und man kann sich kaum dem Gedanken verschließen , daß hier nicht
nur eine zufällige Parallelität waltet , sondern daß ein geschichtlicher Zusam¬
menhang von Beziehungen vorhanden ist , die von den beiden ältesten Kultur¬
mächten auf die nächstgelegene Insel Europas einwirkten .

Diese Beeinflussung hat sich aber nicht auf mehr als allgemeinste Anregungen
zu monumentaler Gestaltung und künstlerischen Bedürfnissen erstreckt . Denn
jede der drei Kulturen hat eine eigene, ganz und gar originelle Entwicklung
und Gestalt . Während man die aufeinanderfolgenden Kulturen des Mittelalters
horizontalen Schichten , die Übereinanderliegen, vergleichen kann , stehen die
Kulturen Ägyptens , Mesopotamiens und Kretas nebeneinander wie drei gewal¬
tige Säulen . Wohl schlingen sich Ornamente von einer zur anderen , aber ihr
eigentlicher Bau bleibt selbständig und unberührt . Je mehr Beziehungen und
sogar greifbare Entlehnungen wir während der Blütezeit der kretischen Kultur
im zweiten Jahrtausend zwischen Kreta und Ägypten festst eilen können , desto
überraschender und bezeichnender für diese große Periode ist es , wie äußerlich
die Beeinflussungen sind und wie wenig sie den Kern der Kulturen angreifen .

Wir kennen weder Nationalität noch Sprache des Volkes, das Schöpfer und
Träger der kretischen Kultur war . Gewaltige Archive sind gefunden worden ,
aber noch nicht entziffert . Wahrscheinlich ist es kein indogermanisches Volk
gewesen. Wir sind ihm gegenüber in einer seltsamen Lage . Bei allen anderen
Kulturen gleicher Höhe können wir wenigstens versuchen , in der Kunst den
anschaulichen Ausdruck des Wesens einer Zeit oder eines Volkes zu erkennen ,
das uns auch durch seine Geschichte , Literatur , kurz alle Formen des geistigen
Lebens vertraut ist ; hier aber ist nur das äußere Kleid geblieben , das uns nur
zu wenig über die Persönlichkeit des Trägers verrät . Die Kenntnis eines ein¬
zigen Königsnamens oder eines Verses würde uns in geschichtlicher Beziehung
mehr lehren , als alle Schlösser und Schätze es zu tun vermögen . Wohl aber
tritt , wenn man aus weitem Abstande auf die drei großen alten Kulturen blickt ,
eine Eigentümlichkeit hervor . Jede der drei Säulen hat ihren eigenen Bau .
Aber die ägyptische und die mesopotamische sind verwandter Art , und die
dritte , die kretische , steht mit ihren Formen mehr für sich. Was sie von
jenen unterscheidet , gibt ihr einen Charakter , den man bei aller Vorsicht der
Formulierung als mehr europäisch bezeichnen kann . Vergleicht man die
kretische Kultur nur mit der griechischen , so treten diese europäischen Züge
leicht zurück . Es ist schwer, sie im einzelnen zu bezeichnen . Dazu gehören
das Fehlen der spezifisch orientalischen Religiosität des ägyptischen und
mesopotamischen Monumentalbaues , die Menschengestalt der1 großen Götter

12



und die für eine frühe Kultur bemerkenswerte Auffassung, die Fürst und Volk,
Freund und Feind , Sieger und Besiegte in gleicher Größe darstellt , ohne den
Höheren durch gesteigerte Größe zu differenzieren . Trotz aller Verschieden¬
heit vom Griechentum steht die kretische Kultur Europa doch näher als dem
Orient und mag ihm auch manches Erbe , namentlich in der Religion , über¬
lassen haben . Dadurch gewinnt dieses erste , ausschließlich durch die Archäo¬

logie erschlossene Kapitel der europäischen Kunstgeschichte eine erhöhte

Bedeutung .
Die größte Aufgabe , die der kretischen Architektur gestellt wurde , war der

Königspalast , nicht , wie im Orient und im archaischen und klassischen Grie¬
chenland , der Tempel . Es ist möglich und sogar wahrscheinlich , daß der Herr¬
scher priesterliche Funktionen hatte und sie in seinem Palaste ausjibte , aber
der meiste Raum und der größte Aufwand gehören den Wohnräumen , und der
Charakter des Gesamtbaues ist durchaus profan und nicht kultisch . Von den
zahlreichen Palästen Kretas ist der größte und am besten bekannte der in
Knossos, mit dem in der griechischen Sage die Gestalt des Minos verbunden
ist . Er wurde um das Jahr 2000 gebaut und hat unter mannigfaltigen Um¬
bauten und Erneuerungen etwa sechshundert Jahre bestanden .

Es ist ein Bau von einer seltsamen und fremdartigen Schönheit . Um einen

großen Innenhof lagern sich Hunderte von Räumen in scheinbar planlosem ,
zufälligem Nebeneinander . Beim ersten Blick könnte man meinen , daß in

Jahrhunderten allmählich dieses Gebilde aus kleinsten Anfängen erwachsen sei .
Aber die großen Fluchtlinien und eine raffinierte Ökonomie der Raumeinteilung
zeigen, daß wir es mit einem einheitlichen Ganzen zu tun haben , das auch in
seinen Anfängen nicht wesentlich anders ausgesehen hat . In der Teilung der
Wohnräume , die sich in mehreren Etagen übereinander aufbauen , in der

Unterscheidung von Repräsentationstreppen und Dienerstiegen , der reich¬
lichen Einfügung von Baderäumen und Bequemlichkeiten aller Art äußert sich
eine Wohnkultur von einer Höhe , wie sie die folgende Antike kaum wieder er¬
reicht hat . Von der Sonne abgeschlossene Zimmer , luftige Pavillons , Veranden ,
Galerien nehmen auf die Bedürfnisse aller Tages- und Jahreszeiten Rücksicht ,
und an den Hängen des Hügels lockert sich die Architektur und löst sich in

Gartenanlagen auf . In dem Mangel eines geschlossenen Baukörpers , einer
axialen Gliederung , einer klaren Zielrichtung der Anlage und einer monumen¬
talen Fassade bildet dieser Palast den äußersten Gegensatz zum ägyptischen
Tempel und , wenn wir an Wohnbauten anderer Epochen denken , zum Barock¬
schloß . Hier ist ein Wille am Werk , der das dem Orient und Europa eingeborene
Streben nach symmetrischer Planung und Gliederung ablehnt und sich ganz
der Neigung zu malerischer , scheinbar zufälliger Bewegtheit hingibt . In diesen
intimen Räumen werden zwanglosere Formen und ein freieres Zeremoniell

geherrscht haben als in orientalischen Palästen . Die Gärten dürfen wir uns
nicht als tektonische Anlagen in der Art des formalen Gartens der Antike oder

der Renaissance denken , sondern als Naturbilder wie die japanischen Gärten .

13



In ihr Grün und ihre Blumenfülle leuchteten die farbigen Holzarchitekturen
hinein . Denn in die Steinarchitektur hinein hatte man sich die Verwendung
des Holzes gerettet . Mächtige, sich nach oben verbreiternde Säulen trugen die
Decken von Hallen und Treppenhäusern , horizontale Balken waren in das
Quadermauerwerk eingefügt , Pfosten und Gebälke strahlten in leuchtenden
bunten Farben zwischen schimmernden weißen Steinen und hellem Bewurf .
Stellt man sich dazu die wechselnden Höhen der Stockwerke und Dächer bei
den verschiedenen Quartieren , das Heraufklettern der Bauten zur Höhe des
Hügels vor , so ergibt sich ein malerisches Bild von einer Farbigkeit , einer Un-
zertrennbarkeit von der landschaftlichen Umgebung , wie man es heute in
Europa vielleicht nur an einem russischen Kloster erleben kann .

Die Farbe beherrschte auch den Innenraum . Über Sockeln aus Alabaster
oder buntem Marmor überzogen Freskogemälde und bemalte Stuckreliefs die
ganzen Wände . Farbige Ornamente schmückten die Decken , und die Fußböden ,
deren helle Platten durch leuchtend rote Stuckbänder gegliedert wurden , waren
vermutlich mit Teppichen bedeckt . Von den Menschen, die sich in diesen Räu¬
men bewegten , waren die Männer nur mit einem schmalen Schurz umgürtet , die
Frauen aber hatten Kleider von höchstem Raffinement . Sie trugen Geschmeide
edelster Goldschmiedearbeit und waren von Erzeugnissen eines erlesenen
Kunstgewerbes umgeben . Kein Wunder , wenn wir uns in einen Märchenpalast
versetzt glauben .

Von dem Leben des Volkes erzählen uns die Wandgemälde und die feinen
Reliefs auf Geräten und Siegelsteinen . Was uns vor allem fesselt , ist die Liebe
zur Natur , die Beobachtung von Tier und Pflanze . Da sammelt ein Märchen¬
prinz Blumen in einen Korb , durch ein Papyrusdickicht klettert ein blauer
Affe . Eine ganze Blumenwildnis , belebt von Frauen und flüchtigem Wild , ist
auf die Wände eines Zimmers gemalt . Der Maler beobachtet die Vögel und
schildert das Leben der Fische im Wasser . Aber er scheut auch nicht davor
zurück , ganze Volksfeste mit ihren Menschenmengen darzustellen . Er bedeckt
die Wände langer Korridore mit den monumentalen Gestalten Tribut bringen¬
der Jünglinge und schildert in Reliefs kleinsten und größten Formats die atem¬
raubende Kühnheit der Stierspiele , bei denen es galt , sich an das Horn eines
galoppierenden Stieres zu klammern und über dessen Rücken schleudern zu
lassen . Endlich bringt er auch die Riten einer Religion zur Darstellung , deren
Bedeutung wir nicht gering schätzen dürfen .

Am wenigsten glücklich ist diese Kunst in der Wiedergabe des Monumen¬
talen und Zeremoniellen. Je kleiner das Format , je bewegter die Handlung ist ,desto reizvoller ist das Ergebnis . Die kretische Kunst ist nicht eigentlich
naturalistischer als die ägyptische , auch sie fällt noch ganz in das Gebiet der
„vorstelligen Kunst “

, deren Wesen Heinrich Schäfer in der Einleitung zur
„Kunst des alten Orients“ definiert hat , und doch wirkt sie viel natürlicher .
Das hegt weniger an den Kunstmitteln der Zeichnung und Perspektive als an
der Auffassung und der Kühnheit der Themenwahl . Der Künstler bindet sich

14



nicht an repräsentative Feierlichkeit , sondern liebt das Profane und Epi¬
sodische. Die Frauen , die einem Kultakt beiwohnen , thronen nicht in gleich¬
förmigem Zeremoniell , sondern neigen sich plaudernd einander zu . Unwillkür¬
lich gebraucht man bei der Beschreibung solcher Bilder die Bezeichnung
„Dame “ und „Konversation “

. Leben und Bewegung ist das Lieblingsthema
der ganzen Kunst . Auch die Kultszenen werden davon erfüllt , und es fragt sich,
ob wir in den lebhaften Gesten ihrer Gestalten religiöse Ekstase oder eine
natürliche Unfeierlichkeit erkennen sollen. Die Blumenbilder sind durchaus
keine treuen Kopien der Wirklichkeit , und doch erwecken sie durch ihre Be¬
wegtheit und Zufälligkeit der Anordnung den Eindruck des Natürlichen .

Es erscheint als innerliche Notwendigkeit , daß dieser extrem auf das Male¬
rische , auf Farbe und Bewegung gerichteten Kunst die monumentale Plastik
fehlt . Diese negative Tatsache ist für die Erkenntnis ihres Wesens von ganz
besonderer Bedeutung , wenn man daran denkt , daß die Malerei die monumen¬
tale Form gepflegt und sogar monumentale Stuckreliefs geschaffen hat , und
wenn man sich die Rolle der Plastik in der ägyptischen und mesopotamischen
Kunst vergegenwärtigt . Zweifellos sind Kreter und kretische Künstler nach
Ägypten gekommen und haben Monumentalskulpturen gesehen , aber man hat
in Kreta diese Kunstform , die ihrerseits von der ägyptischen Architektur nicht
zu trennen ist , als wesensfremd abgelehnt . Malerische und plastische Begabung
kann man als die beiden Urformen künstlerischen Schaffens betrachten , von
denen die eine oder die andere bei Völkern oder Epochen zu überwiegen pflegt .
Gegenüber einem Materialismus , der den äußeren Formen der Landschaft
einen wesentlichen und bildenden Einfluß auf das Kunstwollen der Völker zu¬
schreibt , ist es wichtig , festzustellen , daß in demselben Lande , unter der glei¬
chen strahlenden Sonne und in derselben klaren Atmosphäre die malerische
Kunst Kretas und die plastische der Griechen entstand . Die Umgebung kann
hemmen oder helfen , aber nicht gestalten . Vielmehr beruht das Schöpferische
auf einer eingeborenen Begabung , die ebensowenig erklärbar ist wie die Macht ,
die die schlummernden Kräfte plötzlich zur Entwicklung treibt . Malerisch ist
die kretische Kunst nicht im Sinne der die plastische Form auflösenden Malerei
des Barock oder des Impressionismus , sondern einer ursprünglicheren Neigung
zur Wiedergabe des natürlichen Zusammenhanges der Dinge , zur Farbe und
zur Bewegtheit der Wirklichkeit . Die künstlerische Veranlagung wird im Zu¬

sammenhang mit tiefen Wesenszügen der gesamten geistigen Konstitution
stehen , die , wie bei den einzelnen Menschen, so bei den Völkern verschieden ist .
Wenn der Ägypter in plastischer Körperlichkeit das ewige Sein der Gottheit

gestaltet , der Kreter dagegen in buntbewegtem Bilde ihre plötzliche Epiphanie
darstellt , so kommen darin Grundgegensätze der Gottesvorstellung und des

religiösen Empfindens überhaupt zum Ausdruck .
Wie in anderen Epochen , in denen die große Skulptur an Bedeutung zurück¬

tritt , wird die Malerei ergänzt durch eine Kleinplastik und ein Kunstgewerbe
von einem unerhörten Reichtum und einer erstaunlichen Vielseitigkeit . Votiv-

15



figürchen und Gaben aller Art füllen die kleinen Kapellen , kostbare Schnitze¬
reien bedecken Stühle und Truhen . Kästchen und Spielbretter werden mit
Ornamenten und figürlichen Darstellungen geschmückt , Geräte und Gefäße
zu profanen und kultlichen Zwecken entstehen in verschwenderischer Fülle .
Eine sichtliche Freude an dem Wert und der Schönheit des Materials an sich
äußert sich in der Verwendung aller der damaligen Welt bekannten Materialien ,
Gold, Silber , Kupfer in verschiedenen Legierungen , zu köstlichen Einlege¬
arbeiten verbunden , Elfenbein , Fayence , Glas, Gesteinen aller Art . Von wirk¬
licher Märchenpracht waren die Paläste erfüllt . Eine entwickelte Textilkunst
schuf die Stoffe für Teppiche und die eleganten Gewänder der Frauen . Die letzte
Höhe und die feinsten Reize erreichte das kretische Kunstgewerbe im Aller¬
kleinsten , der Glyptik , in den Miniaturreliefs der Goldringe und Siegelsteine .
Es ist zugleich dasjenige , das einer Wiedergabe am schwersten zugänglich ist .
Wirklich genießen lassen sich diese winzigen Kunstwerke nur , wenn man sie
Stück für Stück in der Hand halten und in wechselndem Licht alle Feinheiten
aufspüren kann . Die Gegenstände der bildlichen Darstellungen des Kunst¬
gewerbes sind die gleichen wie in der Malerei, von der Beobachtung von Blumen
und Tieren zu den Prozessionen , Festen und Tänzen des höfischen Lebens , ja
wir glauben auch Märchen und Sagen zu ahnen .

An Fülle erhaltenen Materials überragt die Keramik die anderen Zweige
des Kunstgewerbes . In den Anfängen der aufsteigenden Entwicklung , längst
vor Entstehung der großen Paläste , begegnen uns neben den Tongefäßen Vasen
aus seltenen Gesteinen . Sie lehren uns , daß die Freude an schönen und bunten
Farben von Anfang an in dieser Kunst vorhanden war . In den älteren Zeiten
der Paläste herrschte eine technisch höchst vollkommene Keramik mit stili¬
sierter Ornamentik in bunten Farben auf schwarzem Grunde . Später glitt die
Keramik mehr ins Handwerkliche im besten Sinne des Wortes . Sie folgt im
Figürlichen der Wandmalerei , beschränkt sich aber auf die von den Kretern
so liebevoll gepflegte Darstellung von Tier und Pflanze und verzichtet mit
feinem Taktgefühl auf die Wiedergabe der menschlichen Figur .

Diekretischen Paläste und ihre Kunst erwecken den Eindruck einesglücklichen
Friedens . Das Fehlen von Mauern und Festungen zeigt , daß das Volk die See be¬
herrschte und keinenAngriff zu fürchten brauchte . Inder Sagevon der Seemacht
des Minos lebte d'ie Erinnerung an diesen Zustand bis in geschichtliche Zeiten
fort . Darstellungen von kriegerischen Taten fehlen nicht , sind aber selten und
verschwinden neben den Bildern eines heiteren Lebensgenusses . Aber der Glanz
fand ein jähes Ende . Um das Jahr 1400 wurden die Paläste zerstört , und nur
in ärmlichen Formen lebte nach dieser Katastrophe die Kultur in Kreta noch
einige Jahrhunderte fort . Aber sie hatte inzwischen eine neue Stätte gefunden .

In der ersten Blütezeit der kretischen Paläste lag Griechenland noch im
Dunkel primitiven Lebens . Schon wohnten Griechen dort , deren erste Aus-

16



drucksformen in schlichter Keramik wir eben zu erkennen versuchen . Plötzlich
und unvermittelt entstehen um das Jahr 1600 wie durch einen Zauberschlag
gewaltige Burgen mit vielräumigen Herrenhäusern , die sich mit dem ganzen
Prunk und Glanz der kretischen Kultur füllen . Zahlreiche Beobachtungen und
Erwägungen machen es unzweifelhaft , daß griechische Stämme Träger dieser
Kultur waren , völlig rätselhaft aber sind die historischen Umstände , die dieses
jähe Aufflammen erzeugten . Die Annahme einer Unterjochung des Festlandes
durch die kretischen Herrscher wird durch die Selbständigkeit der Architektur
und ethnologische Eigentümlichkeiten ausgeschlossen . In den Burgen haben
keine kretischen Vögte , sondern Herren ganz anderer Art gesessen. Hat die
kretische Religion oder die Macht der äußeren Kultur das Festland erobert ?
Oder haben die Griechen in kühnen Beutezügen Kunstwerke und Künstler aus
Kreta geholt , dessen politische Macht ihnen nach zwei Jahrhunderten völlig
zu brechen gelang ? Das Verhältnis zwischen Kreta und Griechenland gleicht
dem zwischen der späteren griechischen und römischen Kultur . Auf dem
Festlande erwächst eine aufstrebende und siegreiche politische Macht , die
die Kultur Kretas in sich aufnimmt , und wie bei Rom handelt es sich nicht
um ein schwächliches Unterliegen , sondern um eine aktive Aufnahme der über¬
legenen Kultur . Ganz seltsam ist aber die Plötzlichkeit , mit der dieser Akt sich
vollzog. Es muß ein Stoff in dem damaligen Griechentum vorhanden gewesen
sein, der durch die Berührung mit der kretischen Kultur entzündet wurde .

Ein völlig anderes Bild als in Kreta bietet dieArchitektur . GewaltigeMauern ,
die den späteren Griechen wie von Zyklopen getürmt erschienen , umgeben die
Burgen . Noch stehen in imponierender Größe das Löwentor von Mykenai , die
Türme und Galerien von Tiryns , die mächtigen Gewölbebauten der Gräber mit
ihren großen Fassaden . In dem ursprünglichen Zustand war der Eindruck des
Titanischen gemildert durch die Ausfüllung der Fugen an den Mauern und
reiches und zierliches Detail an den Fassaden . Aber die gewaltigen Schutz¬
bauten legen davon Zeugnis ab , daß ihre Bauherren nicht in einer Atmosphäre
gesicherten Friedens lebten , sondern auf Kampf eingestellt waren ; und wäh¬
rend die Mauerlosigkeit der kretischen Paläste dafür zu sprechen scheint , daß
ein Herrscher über das ganze Land gebot , werden wir uns Griechenland als
Gebiet zahlreicher Fürsten und Könige denken müssen , die sich bald befehde¬
ten , bald zu gemeinsamen Taten zusammenschlossen , wie es uns die griechi¬
schen Sagen schildern . Denn wenn auch die Gesänge Homers ihre jetzige Ge¬
stalt erst Jahrhunderte nach dem Untergang dieser Kultur erhalten haben , so
wird der Kern ihres Gehalts doch aus dem zweiten Jahrtausend stammen . Götter
und Heroen reichen bis in diese Epoche zurück , und an den Burgen , die damals
entstanden , an Mykenai , nach dem wir diese Kultur zu benennen pflegen , an
Tiryns , Pylos , an der Akropolis von Athen , an Theben , Orchomenos und vielen
anderen ehrwürdigen Stätten haftet die Tradition der griechischen Heldensage .

Innerhalb der Befestigungsanlagen lag der Palast des Herrschers , dessen
Anlage wiederum ganz anders ist als in Kreta . Im Palast von Knossos versteckt

. 172 Roden waldt , Antike



sich gewissermaßen das fürstliche Wohnquartier zwischen anderen Bauteilen
und hebt sich nicht repräsentativ heraus . Es ist auf das intime Privatleben
eingerichtet . In Tiryns dagegen steht inmitten der ganzen Anlage und sie über¬
ragend das Megaron , das in der Größe gesteigerte altnordeuropäische Wohn¬
haus , mit einem Hauptraum , dessen Mitte der Herd einnimmt , und einer
zweigeteilten Vorhalle , deren Fassade , flankiert von symmetrischen Neben¬
bauten , den Mittelhof beherrscht . Der Fremde mußte allmählich durch mehrere
Portale und Außenhöfe emporsteigen , um zuletzt vor diesem Ziel zu stehen . Hier
liegt eine Steigerung und ein Aufbau architektonischer Raumgestaltung vor ,
der an spätere Perioden der griechischen und der neueren Architektur erinnert .
Das Megaron selbst , aus derselben Keimzelle entstanden , aus der später die
Cella des griechischen Tempels erwuchs , verstärkt durch die Verdoppelung der
Vorhalle den ihm schon eigenen Richtungsgehalt . Es ist an sich ein frei¬
stehender Einzelbau , an den erst , dem Raumbedürfnis und kretischem Einfluß
folgend , andere Teile angebaut sind.

Die nordisch -griechische Raumform des Megarons ist im mykenischen Grie¬
chenland nie zugunsten kretischer Anlagen aufgegeben worden . Nur das äußere
Kleid hat die modischen kretischen Formen angenommen . Kretisch war die
Verwendung farbiger Steine , waren die Formen der hölzernen Säulen , Pfosten
und Gebälke , ja wahrscheinlich auch die Verwendung flacher Dächer an Stelle
des ursprünglichen Satteldaches . Kretisch war vor allem die ganze Dekoration
des Inneren . Von kretischen Malern , die allmählich lokale Schulen heranzogen ,
wurden die Wände mit Ornamenten und figürlichen Freskogemälden kretischen
Stils geschmückt , Decken und selbst Fußböden mit auf Stuck gemalten Orna¬
menten bezogen . Es wurden feierliche Prozessionen dargestellt , aber auch die
nach Griechenland übertragenen Stierspiele , denen aus Loggien die fürstlichen
Damen zuschauten . Die Burgherren verlangten , daß die Künstler auch die
Themata , die ihnen besonders am Herzen lagen , gestalteten , und das waren
hier im Gegensatz zu Kreta Jagd und Krieg , deren epische Schilderungen in
langen Friesen um die Wände des Megarons liefen. Selbst die Frauen nahmen ,
wie die Atalante der griechischen Sage , am Weidwerk teil .

Mit der Dekoration zog der Reichtum des kretischen Kunstgewerbes in die
festländischen Burgen ein . Die zierlichen Gegenstände aus edlem Material
konnten leicht importiert werden , und ein großer Teil dieser kleinen Meister¬
werke , wie das Paar herrlicher Goldbecher mit ruhig schreitenden und ge¬
jagten Stieren , ist sicher in kretischen Werkstätten gearbeitet . Durch diese
Schätze der griechischen Fürsten wird unser Büd des kretischen Kunstgewerbes
ganz wesentlich bereichert . Die Griechen haben sich nicht mit schlechter
Exportware begnügt , sondern Stücke höchster Qualität aus Kreta gebracht
oder kommen lassen . Sie verschrieben sich aber auch kretische Gold¬
schmiede und Gemmenschneider in ihre Residenzen und ließen deren subtile
und bewegliche Kunst der Darstellung ihrer Kriegstaten und Jagderfolge
zugute kommen .

18



Die Übernahme der kretischen Kultur erfolgte so plötzlich , daß eine wirk¬
liche innere Umstellung ihr erst allmählich zu folgen vermochte und ein Zwie¬
spalt entstand , der in den etwa vier Jahrhunderten der Blüte der mykenischen
Kultur vielleicht nie ganz überwunden wurde und schon von Anfang an den
Keim der Zerstörung in sich trug . Er äußert sich bei den Schätzen der ältesten
Königsgräber von Mykenai in dem Nebeneinander der importierten oder von
kretischen Meistern in Mykenai angefertigten Stücke und der Erzeugnisse eines
ererbten , grundverschiedenen Kunstgewerbes . Auf dem Antlitz der Toten lagen
Goldmasken , die zum Teil merkwürdig individuell wirken , zum Teil aus¬
gesprochen griechischen Typus zeigen. Primitiv skulptierte Grabstelen stellen
den Toten zu Wagen im Kampfe oder auf der Jagd dar . Eine Fülle goldener
Schmuckstücke von Kleidern und Geräten hat eine abstrakt geometrische
Ornamentik , die aus Kreisen und Bändern zusammengesetzt ist und auf Be¬
ziehungen zu nördlichen Kulturen weist . Selbst Figürliches findet sich dar¬
unter , seltsam verschnörkelte und gedrehte Tierleiber , wie sie in ganz ver¬
schiedenen Zeiten und Ländern im Norden Vorkommen.

Später verschwinden diese echten Erzeugnisse der eigenen Kunstübung ; sie
verdorrt in dem Schatten der aus Kreta verpflanzten höheren Kultur , wie es
das natürliche Schicksal in allen derartigen Fällen ist . Die eigene Natur des
Volkes fand einen bedeutenden und bis zum Ende der Periode schöpferischen
Ausdruck nur in der Architektur . In der Malerei und im Kunstgewerbe dagegen
beschränkte sich ihr Einfluß auf Gegenständliches , das keine neuen Form¬
probleme erweckte . So ist die Geschichte der dekorativen Künste das Verfolgen
eines langsamen , aber unaufhaltbaren Niedergangs . In langer Tradition erstarrt
allmählich das blühende Leben . Wohl entstehen in der handwerklichen Kera¬
mik noch in der Spätzeit reizvolle Bildungen , aber in der führenden Kunst der
Wandmalerei können wir die Verschlechterung von Stufe zu Stufe verfolgen.
Noch um das Jahr 1400 waren die Griechen imstande , die Blüte der kretischen
Kultur zu vernichten , zwei Jahrhunderte später verfielen ihre eigenen Paläste .

Wir kennen die politischen und wirtschaftlichen Gründe dieses Unterganges
nicht . Einwanderungen neuer griechischer Stämme aus dem Norden mögen
dazu beigetragen haben . Aber sie können nur den letzten Anstoß gegeben
haben , um den innerlich morschen Stamm zu Fall zu bringen , der unnatürlich
schnell gewachsen war und nicht fest genug im Erdreich wurzelte . Mit dem
Untergang der Paläste fanden auch die monumentale Wandmalerei und das
Kunstgewerbe ein Ende . In primitiven Dörfern lebten in dürftigen keramischen
Erzeugnissen noch alte Formen und Motive fort . Auch religiöse Traditionen
haben sich im Volke erhalten . Das bedeutendste Erbe , das die mykenische
Kultur dem späteren Griechenland und Europa hinterließ , war der Stoff der
Heldensage . Aber die glänzende Kultur war verfallen , es beginnt eine lange
Epoche der Primitivität , und neue Anfänge und frische Impulse waren nötig ,
als nach einem halben Jahrtausend wiederum eine monumentale Kunst entstand .



ARCHAISCHE KUNST

Man hat die Epoche , die zwischen dem Untergang der mykenischen Kultur
und dem Zeitpunkt liegt , in dem das Griechentum handelnd und führend in
das Drama der Weltgeschichte eintritt , als die Zeit des griechischen Mittel¬
alters bezeichnet . Der Wert solcher Vergleichung ist bedingt ; sie wird in diesem
Falle dem kulturellen Zustand noch weniger gerecht als dem geschichtlichen .
Erst die archaische Kunst und die sie erzeugende und nährende Geisteskultür ,
die mit dem siebenten Jahrhundert einsetzt , können wir mit dem Mittelalter
vergleichen , wenn wir mit diesem Begriff auch den eines Niveaus und Wertes
verbinden . In der Zwischenzeit war die Tradition auf künstlerischem Gebiete
viel wesentlicher vernichtet , als es zwischen Altertum und Mittelalter der Fall
gewesen ist . Es gab weder Paläste noch Tempel , ja überhaupt keine monumen¬
tale Kunst irgendwelcher Art , sondern nur Keramik und primitives Kunst¬
gewerbe . So lag der künstlerische Gestaltungswille der Griechen in bezug auf
große Aufgaben fünfhundert Jahre lang brach . Aber diese lange Zeitspanne ,
in der Griechenland wieder in das Dunkel der Prähistorie zurücksank , war
zugleich die Epoche , in der andere geistige Kräfte sich regten . Die Gedichte
Homers , auf uralten Sagen und Gesängen beruhend , gewannen die uns über¬
lieferte Form . Wie ein Symbol verkörpert die geometrische Keramik die Kräfte ,
aus denen die spätere griechische Kunst entstand . Im organischen Aufbau
ihrer Gefäße , in dem System ihres klar und symmetrisch gegliederten Dekors ,
in dem Versuch bildhafter Gestaltung der Sage und typischer Lebensformen
ist sie rein griechisch , und während uns kretisch -mykenische Gefäße und ihr
Schmuck an den fernen Osten erinnern , begrüßen wir in den geometrischen
Vasen und ihren Vorstufen die Urform der klassischen Kunst . Was aber noch
bedeutungsvoller ist , in diesen Jahrhunderten der Ruhe und Ausspannung ,
in deren Beginn neue , unverbrauchte Stämme die erschöpften Träger der
mykenischen Kultur in sich aufnahmen , wuchsen langsam und organisch die
Kräfte , die in fast explosivem Ausbruch dann die archaische Kunst schufen .
Die Entwicklung der Kunst geht nicht den geregelten Gang eines Uhrzeigers ,
sondern vollzieht sich im Wechsel stürmischer Eüe , rüstigen Schreitens und
Ruhe der Ermattung oder des Sammelns neuer Energie . Ihr größtes Wunder
ist das zugleich rasche , gesunde und kraftvolle Aufblühen der griechischen Kunst .

Auf die Zeit des stillen Reifens in der Abgeschlossenheit von der Umwelt
folgte die schicksalhafte Begegnung mit dem Orient . Bezeichnenderweise be¬
gann die Aktivität des Griechentums mit der kolonisatorischen Ausbreitung .
Die angesammelten Kräfte drängten zur Expansion und , sowohl im Mutterland

20



wie in den Kolonien , zur Steigerung des gesamten Lebens . Es kann nicht näher
ausgeführt werden , wie unmittelbar auf das wirtschaftliche und politische
Aufblühen das geistige folgte . Mit der Aufzeichnung geschichtlicher Namen
und Ereignisse erwachte das geschichtliche Selbstbewußtsein . Die Reflexion
wandte sich der kritischen Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit zu und
ließ Philosophie und Wissenschaft entstehen . Erkenntnis wurde Selbstzweck,
statt im Dienste praktischen Handelns zu stehen . Mit ungeheurer Intensität
erhob sich der europäische Geist über den Zustand der altorientalischen Kul¬
turen . Da dieser Evolution eine ererbte Formensprache zunächst nicht zur
Verfügung stand , bediente sie sich der Gestaltungen der ägyptischen , meso-
potamischen und hettitischen Kunst , mit denen sie bei ihrem Vordringen
überall zusammentraf , um ihrem eigenen Wesen Ausdruck zu geben . Zunächst
werden orientalische Formen in die Keramik und die übrige Kleinkunst auf¬
genommen ; die Schöpfungen dieser orientalisierenden Epoche verbreiten sich
und ihre Typen schnell durch alle griechischen Lande . Dann aber nimmt man
auch bei dem Entstehen der monumentalen Kunst seinen Ausgang von Vor¬
bildern des Orients . Die Aktivität und Freiheit der griechischen Kunst zeigt
sich jedoch von den ersten Anfängen an darin , daß man nicht etwa fremde
Statuen einführt oder kopiert oder Künstler aus dem Auslande holt , sondern
auf Grund dessen , was andere Völker in langer Tradition geschaffen hatten ,
Werke bildet , die eine Neuschöpfung aus eigenem Geiste bedeuten .

Die Kunst , in der sich das griechische Wesen am vollkommensten äußert ,
ist die monumentale Plastik . Das plastische Empfinden beherrscht die grie¬
chische Kunst so sehr , daß selbst Architektur und Malerei dadurch wesentlich
beeinflußt werden und eine andere Entwicklung nehmen , als sie es vielleicht
als ganz selbständige Künste getan hätten . Man darf daher auf die Griechen
nicht das vielfach übliche Schema anwenden , das die Betrachtung der Künste
mit der Architektur beginnt , sondern muß die menschliche Gestalt an die
Spitze stellen . Darin tritt sofort der scharfe Gegensatz zur kretisch -myke-
nischen Kunst zutage , die die Kunstform der Großplastik völlig abgelehnt hatte .

Tempel und Bildwerke kleineren Formates aus vergänglichem Stoff sind
seit dem Beginn des achten Jahrhunderts der Verwendung des ewigenMaterials ,
des Steins , vorausgegangen . Dann aber hat eine Generation von unerhörter
Schöpfungskraft im siebenten Jahrhundert die Großplastik , den monumentalen
Tempel , das Steinrelief und wohl auch die dekorative Wandmalerei geschaffen.
Als Material diente der Plastik zunächst Stein oder Holz , das allmählich aus
dem Gebrauch verschwand . Die Skulptur war als Gottesbild , als Votivgabe
des Stifters im Heiligtum oder als Grabfigur in jeder Verwendung einer reli¬
giösen Aufgabe dienstbar . Rein profane Zwecke kannte in der älteren grie¬
chischen Kunst nur das Kunstgewerbe .

Dem Typus der nackten , jugendlichen männlichen Gestalt , den man als
„Apollon“ zu bezeichnen pflegt , legten die Griechen ägyptische Vorbilder zu¬
grunde , während sie die Typen sitzender und stehender bekleideter männlicher

21



und weiblicher Gestalten aus Vorderasien übernahmen . Von Anfang an wandte
sich die Skulptur der Griechen mit Vorliebe der Darstellung des schönen Knaben
und Jünglings als der Personifikation vollendeten Menschentums zu , der auch
im Leben ihre Liebe gehörte . Wenn wir diese Gestalten heute vor den Wänden
unserer Museen in eine architektonische Gliederung eingefügt oder nach orna¬
mentalen Gesichtspunkten aufgestellt sehen , so entgeht uns eine ihrer wich¬
tigsten Besonderheiten , in deren Merkwürdigkeit wir uns erst einleben müssen ,
wie überhaupt vieles Fremdartige in der griechischen Kunst uns durch die Art
der Erhaltung und Konservierung nicht genügend zum Bewußtsein kommt .
Wir sehen sie viel zu klassizistisch an .

Die griechische Rundfigur steht in ihrer häufigsten Verwendung als Votiv¬
bild in keinem tektonischen oder irgendwie gearteten dekorativen Zusammen¬
hänge mit ihrer Umgebung . Wohl ist sie als Tempelskulptur in ein strenges
Architekturbild eingeschlossen, aber die Architektur hat wenigstens in den
ersten Jahrhunderten keine formende Kraft , der sich die Plastik wie in der
gotischen Epoche hingibt , sondern ist als ein Gehäuse für die Gestalt erbaut ,
die nicht anders steht oder sich bewegt , als wenn sie im Freien stände . Hier
aber ist sie eine Individualität für sich , die im heiligen Bezirk ohne jede Rück¬
sicht auf Tempel , Baumgruppen oder andere Kunstwerke aufgestellt ist , wie
auch der lebendige Mensch sich hier oder dorthin stellen kann . Könnten wir
einen griechischen Tempelbezirk mit seinem Chaos von Gestalten und voll
leuchtender Farbigkeit betreten , so würden wir im ersten Augenblick wohl
den Eindruck des ganz Fremden und Exotischen haben , aber auch den einer
strotzenden Kraft und einer Lebendigkeit , die himmelweit von der kühlen
Grabesstimmung eines Antikenmuseums entfernt ist .

Es ist kein Unvermögen , das jede Statue an einen Platz stellt , ohne die ge¬
ringste Rücksicht darauf , was sich daneben oder dahinter befindet , sondern
eine Fähigkeit isolierender Betrachtung , die aus dem innersten Wesen des
Griechentums stammt . Jedes In -Beziehung - Setzen eines Bildwerks zu etwas ,
was außerhalb von ihm liegt , einem Gebäude , einem Platz , einer Richtung oder
anderen Kunstwerken , bildet eine Beeinträchtigung seines Einzeldaseins . Die
dekorative Rücksicht , die wir heute in der Regel von einer Skulptur verlangen ,
macht sie einem übergeordneten Zwecke dienstbar . Griechischem Empfinden
der älteren Jahrhunderte dagegen wäre die Einbeziehung einer Ehrenstatue
in einen dekorativen Zusammenhang , etwa durch axiale Aufstellung vor einer
anderen Zwecken dienenden monumentalen Architektur , als Beeinträchtigung
oder gar Entwürdigung erschienen . Die griechische Rundskulptur richtet sich
in einer großartigen Folgerichtigkeit , in die wir uns nur mit Mühe hineinfühlen
können , bis zur Vollendung der klassischen Kunst auf die Darstellung der
ganzen und autonomen Persönlichkeit des einzelnen Menschen . Daher müßten
wir jede griechische Statue umschreiten und von allen Seiten betrachten können .
Diese Einstellung der griechischen Plastik ist der Ausdruck der Geistesrichtung ,
aus der die griechische Humanität entstand .

22



Vergleichen wir die ältesten Gestalten der griechischen Plastik mit ägyp¬
tischen Vorbildern , so besteht wohl eine Ähnlichkeit der äußeren Form , aber
es flutet zwischen ihnen ein Meer , das Europa vom Orient trennt . Wie die Seele
des Kindes im ersten Lächeln erwacht , so findet im archaischen Lächeln die
Seele Europas ihren ersten Ausdruck . Die primitive Kunst kennt als Äußerung
des Gefühls nur die Grimasse ; von der Ruhe der Ewigkeit sind die Gestalten
der ägyptischen und der mesopotamischen Kunst erfüllt . In den griechischen
Figuren aber leben Seele , Geist und Wille . Dieses Lächeln , das im Laufe der
Entwicklung alle Nuancen von Heiterkeit und Anmut , Etikette und Rätsel¬
haftigkeit umfaßt , ist so recht bezeichnend für den jugendfrohen Optimismus ,
der die archaische Epoche belebte , und den Glanz , der an ihren Höfen und in
ihren Städten strahlte . In ihm liegt der Ursprung des Ausdrucks alles Geistigen,
den die spätere griechische und europäische Kunst gefunden hat . Der Wille
äußert sich bei den nackten jugendlichen Figuren in der Gestrafftheit der
Haltung , die die Beherrschung des Körpers durch die gymnastische Schulung
verrät . Aber nicht nur die einzelnen Gestalten , sondern die Entwicklung selbst
ist von einer Intensität des Wollens erfüllt , für die es in älteren Perioden der
Kunst kaum eine Parallele gibt . Phasen , die sonst Jahrhunderte andauerten ,
werden von Generationen durchmessen , und jedes Werk scheint eine neue
Stufe zu bedeuten .

Die monumentale Architektur hat , wenn wir von reinen Nutzbauten ab-
sehen , eine einzige große Aufgabe , den Tempel . Wenn wir von den Hof¬
haltungen der griechischen Tyrannen hören , würden wir erwarten , daß die
Reste ihrer Paläste uns ebenso erhalten wären wie die der kretischen und
mykenischen Könige . Aber bisher ist nicht eine Spur von ihnen gefunden
worden , und das kann auf keinem Zufall beruhen , sondern nur auf der Tat¬
sache , daß diese wie andere profane Bauten aus leicht vergänglichem Material
errichtet waren und der monumentale Bauwille auch der Herrscher sich aus¬
schließlich auf das Gotteshaus richtete . Auch hier besteht also ein starker
Gegensatz zu der Kultur des zweiten Jahrtausends . Der griechische Tempel
dient nicht der Gemeinde oder den Hauptfunktionen des Kultus , die sich wie
in den vorangehenden tempellosen Jahrhunderten im heiligen Bezirk am Altar
vollziehen , sondern umgibt und bewahrt das Kultbild . Sein Kern , die Cella , ist
das alteuropäische Herrenhaus , das aus einem allseitig umschlossenen Haupt¬
raum und einer Vorhalle besteht . Es besitzt eine ausgesprochene Front , von
der eine starke Bewegung durch das Innere zur Rückwand führt . In den lang¬
gestreckten Cellen der archaischen Tempel ist dieser Richtungsgehalt im Inter¬
esse der kultlichen Idee noch gesteigert . Aber die Entwicklung des Tempels
geht nicht vom Innenraum , sondern von der Außenansicht aus . Die Hinzu¬
fügung der rings umlaufenden Säulenhalle , die Front und Rückseite gleich¬
macht und allen Seiten eine Fassade gibt , hat mit einem Schlage das Schicksal
dieses Baues bestimmt . Er wurde zu einem plastischen Monument , das ebenso
frei und autonom im heiligen Bezirk stand wie eine Votivstatue und keine

23



Bindung mit anderen Denkmälern , Hallen oder Toren zu einem gemeinsamen
Ganzen einging. Seine Gestalt erlaubte keine Entwicklung zu den komplizierten
Formen mittelalterlicher Dome . Daher konnte der Ausbau sich ganz der Er¬
reichung einer beispiellosen Verfeinerung der gegebenen Form widmen . Die
Entwicklung vollzog sich in der Umgestaltung der Proportionen des plastischen
Gebildes und in der Tektonik des Aufbaues , dem anschaulichen und für die
Monumentalität der Wirkung bedeutungsvollen Kampfe zwischen Last und
Stütze im Hausteinbau . Der Raum des Inneren mußte leiden , was die Wirkung
des Außenbaues verlangte . In dieser Einseitigkeit hat die griechische Archi¬
tektur mit dem Tempel jenes Gebilde absoluter Vollkommenheit monumen¬
talen Daseins geschaffen , dessen Zeugen uns noch heute mit Bewunderung
und Ehrerbietung erfüllen.

Auch auf die Wirkung in der Landschaft , die der moderne Betrachter gerne
empfindet , ist der Tempel nicht berechnet . Heute wachsen wohl an antiken
Ruinenstätten die Trümmer wie Naturgebilde aus ihrer Umgebung hervor . In
der Antike aber hoben sich die Tempel mit dem schimmernden Weiß der
Säulen und Wände und dem Blau und Rot der ornamentalen Teile als ein
Gebilde von Menschenhand aus der Natur heraus . Der Blick des Griechen war
nicht auf den Zusammenhang der Natur und ihre wechselnden Stimmungen ,
sondern auf die Individualität des plastischen Seins gerichtet .

Die Darstellung der Einzelfigur in der Rundplastik wurde durch das er¬
zählende Relief und die Malerei ergänzt . Das Relief , im Stil der Formen mit
der Skulptur zusammengehend , im Thema und in der Komposition der Malerei
verwandt , kam als dekoratives Beiwerk am Tempel , in Giebeln , an Metopen
und Friesen zur Verwendung . Monumentale Malereien schmückten die Wände
der Tempel , und eine Fülle erzählender Bilder bedeckte die Schöpfungen einer
auf höchstem Niveau stehenden Keramik . In dieser Kunst erhält die Götter¬
und Heldensage , die auch die Poesie erfüllt und von deren quellendem Reichtum
sich die ganze spätere Antike genährt hat , ihren Ausdruck . Auch sie beschränkt
sich im wesentlichen auf den Menschen, zeigt ihn aber im Zusammenhänge
der Handlung , die sich zwischen Mensch und Mensch vollzieht . Daher erscheinen
hier die Gestalten in der Regel in Profilansicht . Es beruht dies nicht etwa , wie
ein überwundener Materialismus meinte , darauf , daß die Profilansicht leichter
wiederzugeben sei als die Vorderansicht . Diese Schwierigkeit hätte die Produk¬
tivität der archaischen Kunst schnell überwunden . Vielmehr fehlt der Malerei
und dem Relief der Gehalt religiöser Verehrung , der in der Spätantike zu der
Häufigkeit der Vorderansicht führt . Kultliche Anbetung war dem Empfinden
des Griechen nur gegenüber der ganzen , vollplastischen Gestalt möglich , und
der Begriff des gemalten oder in Relief gebildeten Kultbildes war ihm fremd .
Daher blieb der Malerei und dem Relief die Aufgabe rein erzählender Dar¬
stellung . Auch in den dekorativen Skulpturen am Äußeren der Tempel war
die Darstellung des Sagengehaltes ein so starkes und lebendiges Bedürfnis ,
daß man , von seltenen Ausnahmen abgesehen , ihnen weder durch Einbeziehung

24



in das Kräftespiel des Baues eine tektonische Funktion gab , noch sie zu einem
nur schmückenden Ornament herabsinken ließ.

In verschiedenen Phasen wechselt der Charakter der archaischen Kunst . Bei
den älteren Generationen herrscht das Bedürfnis nach Stärke des Ausdrucks ,
nach dem Gewaltigen und Feierlichen . Ein titanisches Streben erfüllt die
Gruppen kämpfender Tiere , mit denen alte Giebelfelder geschmückt waren .
Kraft und Fülle zeichnen die ältere Epoche aus . Es folgt eine Zeit höfischer
Verfeinerung und Vornehmheit , die wir als Äußerung der Kulturstufe der
Tyrannenhöfe empfinden können . Dann tritt eine Spaltung der Entwicklung
ein, deren einer Sproß mit einem zierlichen Rokoko das Ende der archaischen
Kunst bedeutet , während der andere in einer revolutionären Gegenbewegung
zu einer neuen Epoche hinüberführt .

Wollen wir ein wirklich lebendiges Bild erhalten , so müssen wir in der
Plastik und der Architektur überall die Farbe ergänzen . Die Koloristik beruhte
nicht auf der Imitation der Farben der Wirklichkeit , sondern auf dem Prinzip
der Schönfarbigkeit . Blau , Rot , Gelb und Grün in satten , reinen Tönen , von
einem durch Generationen anerzogenen Feingefühl abgestimmt , dominierten .
Der Schönfarbigkeit entspricht in der plastischen Form das Streben , klar ge¬
gliederte Proportionen und schöne Rundungen ohne Rücksicht auf die zufällige
Bildung des Modells zu schaffen . Den Künstlern selbst und den Beschauern
mag jeweils die Formenbildung ihrer Epoche als die vollkommenste Deutung
der Natur erschienen sein . Das , was ihnen daran wesentlich schien , brachten
sie durch die Stilisierung zum Ausdruck . In diesem Sinne hat die ganze ar¬
chaische Kunst einen expressiven Charakter und zeigt einen objektiv feststell¬
baren Zwiespalt zwischen der Wirklichkeit , wie sie ist und wie das künstlerische
Bedürfnis sie umformte . Von Anfang an aber sehen wir deutlich , wie die Ent¬
wicklung danach strebt , diesen Gegensatz zu mildern und die Norm der Wirk¬
lichkeit anzupassen , ein Vorgang , bei dem das Bedürfnis nach elementarer
Stärke des Ausdrucks und absoluter Schönheit der einzelnen Formen Opfer
an die äußere Wahrheit bringen mußte .

Zu dem Reichtum der raschen Entwicklung kommt die Mannigfaltigkeit
des Nebeneinanders durch die Spaltung des Griechentums in eine Reihe von
individuellen Stämmen , eins der vielen Momente , durch die gerade wir Deut¬
schen uns den Griechen innerlich besonders verwandt fühlen .

Hier kann nur von der allgemeinsten Gliederung in dorische , ionische und
attische Kunst die Rede sein, wie sie auch in der Ordnung der Bilder zum
Ausdruck kommt . Die drei Kunstarten machen dieselbe Entwicklung durch ,
sind aber außer durch diese Parallelität durch eine Fülle ständiger Wechsel¬
beziehungen miteinander verbunden . Die spezifisch dorische Schöpfung ist der
Typus der nackten männlichen Gestalt , hervorgegangen aus der ebenfalls
dorischen Institution der Gymnastik , deren schönste Blüte die olympischen
Spiele waren . In dem organischen Aufbau des menschlichen Gewächses, in der
straffen Beherrschtheit seiner Glieder durch den Willen äußert sich die dorische

25



Kultur . Daneben aber wurde schon in den ersten Anfängen die Darstellung
sitzender und stehender weiblicher Gestalten gepflegt , deren Typen aus Klein¬
asien gekommen waren . Eine besondere Rolle spielte neben dem Peloponnes
in der ältesten Epoche der archaischen Kunst wiederum die Insel Kreta , auf
der sich Einflüsse aus dem griechischen Festland mit solchen aus dem Orient
und aus dem ionischen Kleinasien trafen . Schon aus dieser Phase sind uns
Künstlernamen überliefert . Mit der Individualität des einzelnen Werkes ver¬
bindet sich von jetzt ab die Äußerung und Anerkennung der Persönlichkeit
des Künstlers .

Schon die antike Ästhetik hat die dorische Architektur als die männliche
bezeichnet . In der Tektonik des Aufbaues , in der strengen Einfachheit der
Schmuckformen ist sie dem Ideal der männlichen Gestalt in der Skulptur
innerlich verwandt . Aber in dem Kampf zwischen lastenden und tragenden
Teilen wird nicht leicht und schnell die lächelnde Straffheit des sportlich ge¬
schulten Körpers erreicht . In dumpfer Schwere lasten die älteren Tempel mit
massigen , ungefügen Formen auf der Erde , und ihr Ernst , gemildert durch
die leuchtenden Farben des Weiß , Blau und Rot , tritt eindrucksvoll neben
die heiteren Jünglingsgestalten . Erst allmählich , von Generation zu Genera¬
tion , ringt die Architektur darum , die Schwere zu überwinden , die einzelnen
Glieder rhythmisch zusammenzufassen und den Bau leichter und freier empor¬
streben zu lassen .

Der dorische Tempel ist nicht die Variation einer allen griechischen Stäm¬
men gemeinsamen Urform . Was sie sämtlich besaßen , war die Gestalt der
Tempelcella . Die dorische Kunst hat durch die Hinzufügung der Säulenperi -
stasis mit ihren beiden Giebelwänden die ein Jahrtausend herrschende Norm
des antiken Gotteshauses bestimmt , die erst durch die christliche Kirche über¬
wunden wurde und in der klassizistischen Kunst zu neuem Leben erstand , so
daß sie auch uns noch als lebendige Form vertraut ist . Mit dem Bau ent¬
standen die Schmuckformen der Kapitelle und Kymatien , vor allem aber die
dekorativen Aufgaben , die der Reliefskulptur durch den Schmuck der Giebel
und Metopen gestellt wurden .

In ihrer Lösung entfaltete die griechische Kunst eine erstaunliche Elastizität .
Ungebunden durch kirchliche Programme konnte sie den Gehalt der dekora¬
tiven Aufgabe anpassen , und in der Form zeigte dieselbe Kunst , die so herrisch
der Natur gegenübertrat , die Fähigkeit feinster Einfühlung . Aus besonderen
Aufgaben ließ sie ganz neue Gestaltungen entstehen . Während das Metopen-
relief sich in bezug auf die Reliefhöhe und die Komposition in den Zusammen¬
hang des Frieses einfügte , ließ die Tiefe des Giebels die Figuren an plastischer
Rundung zunehmen , bis sie losgelöst vom Grunde in völliger Freiheit sich im
Rahmen des Giebels bewegten . So entstand in den Giebelfeldern der Spätzeit
eine hohe Schule der bewegten Gestalt . Ein kostbares Zeugnis davon aus dem
Ende des archaischen dorischen Stils besitzen wir in den Gestalten der Ägineten ,
die den stolzesten Besitz der Münchener Glyptothek bilden .

26



Die Eigentümlichkeiten dorischer und ionischer Kunst beruhen auf der
Sonderärt der Stämme , aber sie greifen über auf die geographischen Gebiete,
die an sie angrenzen . Daher kann man die dorische Kunst mit einem großen
Teil der festländisch griechischen, die ionische mit der kleinasiatischen identi¬
fizieren . Hier in Kleinasien herrschte ein anderer Geist als in Griechenland .
Man befand sich in unmittelbarer Nachbarschaft der assyrischen , babylonischen
und persischen Kultur . Die griechischen Städte unterstanden der lydischen
und der persischen Herrschaft . An Stelle spartanischer Strenge und Kargheit
machte sich hier Weichheit und Üppigkeit breit . Die Alten bezeichneten den
ionischen Baustil als den frauenhaften , und eine gewisse lässige Weichheit
erfüllt auch die Skulptur der älteren Zeit .

Sie geht weniger von der Konstruktion des Aufbaues als von dem Reiz der
äußeren Erscheinung aus . Ihr Vorzug gegenüber der theoretischeren Einstel¬
lung der dorischen Kunst ist ihre größere Sinnlichkeit . Diese führte sie auch
zur vollen Empfindung und Ausnutzung des herrlichen , lebensvollen Materials ,
das sie für Plastik und Architektur verwandte , des Marmors . Die schwellende
Schönheit archaisch -ionischer Formen in der Skulptur und in der Ornamentik
wäre in dem harten , herben Kalkstein , den die dorische Kunst verwandte ,
nicht möglich gewesen ; sie beruht ganz auf diesem edlen , das Licht in sich
aufnehmenden Stein , ohne den die ganze folgende antike Skulptur nicht denk¬
bar ist . Der Reiz , den dieses Material des griechischen Marmors an sich bietet ,
ist in seiner ganzen Tiefe und anregenden Kraft erst wieder von neueren
Künstlern , wie Rodin und Klinger , nachempfunden worden .

Die Ionier übernahmen die Idee des dorischen Tempels und steigerten sie
durch die Bereicherung des Grundrisses und der Einzelformen . Doppelte Säulen¬
hallen umgaben die Tempelcellen oder legten sich wie ungeheure Attrappen
um Kulthöfe , in denen das Kultbild in einer Kapelle stand . Die üppigen Kapi¬
telle , saftige Blattwellen , figürliche Friese gaben einen kostbaren Schmuck .
Am Tempel der Artemis zu Ephesos waren zudem noch die unteren Teile der
Säulen , von denen einige ein Geschenk des Lyderkönigs Kroisos waren , mit
Reliefs umkleidet .

Ionische Städte stifteten Marmorschatzhäuser in das delphische Heiligtum
des Apollon , kleine , zierliche Bauten , deren Friese und Zierglieder uns die
Hochblüte der archaischen Kunst Ioniens zeigen. Auf dem ununterbrochenen
Bande des Frieses , den die Ionier anstatt der Triglyphen und Metopen in das
Gebälk einfügten , war Raum zum Aneinanderreihen und zur episch breiten
Erzählung der griechischen Mythen . Während die Metope zur bildartigen Ge¬
staltung drei- oder zweifiguriger Szenen führte , drängte der Fries zu langer ,
ungebrochener Bewegung . Auch dieser Form war eine lange Entwicklung
beschieden .

Die dorischen Kolonien Siziliens und Süditaliens zeigten sich empfänglich
für die Anregungen der ionischen Kunst . Aus Tarent stammt das wundervoll
erhaltene Kultbild einer feierlich thronenden Aphrodite im Berliner Museum,

27



tbewm

schon ein Werk des fünften Jahrhunderts , das den ionischen Stil der archaischen
Epoche in seiner reifsten , letzten Form zeigt , auf derselben Stufe , die der
dorische Stil in den Ägineten erreicht hat . Es ist in dieser Gestalt nicht mehr
das blühende Leben der älteren Skulptur , auch noch nicht die Umkehr der
folgenden Epoche zu herbem Ernst , sondern eine milde und gedämpfte Schön¬
heit , die uns gerne den religiösen Gehalt nachempfinden läßt , wenn wir uns
das Werk im Inneren einer Tempelcella denken .

Eine besondere Fähigkeit zur bildnerischen Gestaltung besaß Athen und
Attika . Es ist sicher kein Zufall , wenn schon die attischen Vasen des geome¬
trischen Stils diese Keramik in ihrer vollendetsten Form zeigen . Attika bildete
einen Teil des Festlandes , aber seine Bevölkerung war den kleinasiatischen
Ioniern stammverwandt . Diese doppelte Beziehung gab Athen seine besondere
Stellung . Athen war nicht so sehr die Schöpferin von Stilen und Formen , als
daß es sie an sich zog, entwickelte und zur Reife brachte . In dieser Stadt voll¬
zog sich die Einigung der Stammesunterschiede zur Harmonie , und zwar schon
von einer sehr frühen Periode des archaischen Stils an . Nicht erst unter der
Herrschaft des Peisistratos , sondern schon zur Zeit Solons bildete Athen den
Mittelpunkt , in dem die verschiedenen Stile zusammentrafen . Athen hat diese
Bedeutung fast dreihundert Jahre behalten .

Das Grundelement der attischen Kunst ist das dorische . Das Wesen eines
Volkes kündet deutlicher als die bewegliche und wandelbare Plastik oder
Malerei die Architektur , und diese ist in Athen immer dorisch geblieben . Erst
seit der Mitte des fünften Jahrhunderts dringen andere Architekturformen in
kleineren Bauten oder Nebendingen ein , ohne den überragenden Eindruck des
dorischen Stils zu schwächen . Der dorische Tempel ist nicht in Attika ent¬
standen , aber eine Reihe dorischer Bauten erfüllte schon in solonischer Zeit
die Akropolis . Um das Jahr 600 begann die attische Marmorplastik mit einigen
Jünglingsstatuen von klassischer Größe und Zucht der Form . Nicht aus Mar¬
mor , sondern aus dem weichen, leicht zu schneidenden Porosstein waren die
Tempelreliefs gebildet . Sehr bald aber wird auch hier die Verwendung des
Marmors von der ionischen Kunst übernommen . Die ältesten Werke sind voll
gesunder , unbändiger Kraft , der Ausdruck der Köpfe ist zu stärkster Lebendig¬
keit gesteigert . Unter dem wachsenden Einfluß ionischer Marmorplastik müdert
sich dieses Temperament , und die attische Kunst gibt sich dem ganzen Zauber
der Marmorschönheit hin .

Eine reiche Spätblüte hatte die archaische attische Kunst in den beiden
Jahrzehnten um die Wende zum fünften Jahrhundert , und in besonderer Fülle
sind uns durch ein glückliches Geschick hier die Denkmäler erhalten . Eine
Reihe zierlicher Mädchengestalten lehrt uns ein Rokoko der archaischen Kunst
kennen . Bisweilen geht die Darstellung bis zum Gezierten . Eine fast hybride
Überfeinerung läßt sich nicht mehr überbieten und stellt als solche ein Ende
dar . Aber an den spätesten Werken , die man noch dieser Phase zurechnen
kann , macht sich in dem Wechsel des Ausdrucks weiblicher und männlicher

28



Köpfe und in der Haltung der Knabenkörper schon der Geist einer anderen
Epoche bemerkbar .

Weiter äußert sich diese Epoche in Monumenten aller Art , Giebelgruppen ,
Reiterstatuetten , Grabreliefs mit den vornehmen Gestalten des attischen Adels,
Reliefs an Statuenbasen , die Sport und Spiel der attischen Jugend darstellen .
Vor allem aber wird sie uns lebendig durch die Bilder der attischen Vasen.
Die Keramik hat in Attika durch Aufnahme von Anregungen aller Seiten eine
äußerst fruchtbare Entwicklung durchgemacht . Noch in die Zeit Solons und
die ersten Jahrzehnte der Regierung des Peisistratos fällt die Blütezeit des
schwarzfigurigen Stils . Um das Jahr 530 herum vollzog sich die Wandlung
zu roten Figuren auf schwarzem Grunde , die der Zeichnung eine viel größere
Beweglichkeit ermöglichte . Die folgenden fünf Jahrzehnte bilden den eigent¬
lichen Höhepunkt der griechischen Keramik , in dem technische Vollendung
und Qualität der Zeichnung Zusammentreffen . Das Bild erhebt sich hier zu
größerer Bedeutung , als es sonst im Kunstgewerbe der Fall ist . Es ist mehr
als Ornament und Dekor , und seine Zeichner nehmen einen Rang ein, der sie
nicht allzu weit hinter der großen Kunst zurückstehen läßt . Die Gefäße dienten
vor allem zum Gebrauch beim Gelage. Daher erzählen ihre Bilder von dem,
was den Jüngling und Mann erfreut , von der Heldensage , wie sie das Epos
und die Lyrik erfüllte , von der Gymnastik , die sie selbst trieben , und von
den Freuden und Leiden ihrer Symposien . Oft signieren die Zeichner mit ihrem
Namen , und wir können eine Fülle von Persönlichkeiten in ihren Werken er¬
fassen . Ihnen verdanken wir es , wenn uns die Kultur dieser blühenden Epoche
vertrauter ist als die mancher späterer Zeiten .

Gesunde , kraftvolle Jugendlichkeit , deren Ausdruck das Lächeln ist , erfüllt
die archaische Kunst der Griechen . Sie stellt uns anschaulich das Wesen einer
bedeutenden Epoche dar und ist als solche mehr als ein Glied der Entwicklung ,
ist selbst ein Ganzes mit Beginn und Ende . Wäre die Entwicklung der griechi¬
schen Kunst mit ihr abgebrochen , so könnten wir sie getrost auch ohne das,
was nach ihr in Griechenland kam , der ägyptischen und der mesopotamischen
Kunst , die beide archaisch waren und blieben , zur Seite stellen .



JUGEND ALTER

Wenn die Entwicklung der Kunst auch nicht in gleichmäßigem Rhythmus
verläuft , sondern eher einer Suite von Stücken , die in Motiven , Tempo , Takt
und Tonart verschieden sind , gleicht , so bedeutet doch jede Teilung eine Ge¬
waltsamkeit . Auch in den Zwischenzeiten , in denen ein Stil ausklingt und ein
neuer beginnt , greifen im geschichtlichen Verlauf beide Richtungen so inein¬
ander ein, daß es oft zweifelhaft sein kann , ob in einem Werk die eine oder
die andere dominiert . Gerade bei diesen Übergangsstellen ist das Empfinden
subjektiver als an den Höhepunkten in sich geschlossener Stile .

Zwischen der archaischen und der klassischen Kunst liegt eine Periode , die
man als die des Übergangs bezeichnet . Sie umfaßt ungefähr die Jahrzehnte
von 480 bis 450 , aber ihre Vorstufen beginnen schon um 500 , und manche
Werke , in denen man noch ihre Züge empfindet , reichen in die folgende Periode
hinein . Aber die Bezeichnung „Übergangszeit “ wird Art und Bedeutung dieser
verhältnismäßig kurzen Epoche nicht ganz gerecht . Ihr Beginn bedeutet trotz
aller vermittelnden Erscheinungen einen Bruch mit dem Vorangehenden ,
während ihr Ende unmerklich in die folgende Periode übergeht . Die höchste
Verfeinerung , die die archaische Kunst zuletzt erreicht hatte , ließ eine Ent¬
wicklung nicht durch Fortsetzung , sondern nur durch Abkehr zu . Man hat die
archaische Kunst mit der Kindheit , die klassische mit dem Mannesalter ver¬
glichen . Trotz der abgebrauchten Trivialität bleibt diese Vergleichung im
Grunde richtig , wenn man sie nicht bis in Einzelheiten verfolgt und die Kind¬
heit vom Standpunkt neuerer Psychologie und Wertung betrachtet . In diesem
Sinne kann man die Übergangszeit der Phase des Jugendalters vergleichen ,
die sich zwischen die Kindheit und das Mannesalter einschiebt und aus deren
Krisis das Mannestum erwächst . Sie bedeutet den neuen Anfang für die welt¬
geschichtliche Bedeutung der griechischen Kunst .

Mit einem Schlage verschwindet die lächelnde Heiterkeit der archaischen
Gestalten . Die Mienen werden trübe und verschlossen , ja bisweilen wird der
Ausdruck finster oder verbittert , die Darstellung des Schmerzes scheut auch
vor dem Häßlichen nicht zurück . Die Gestalten scheinen erfüllt von dem Er¬
lebnis des Problematischen und des Tragischen . Es ist dieselbe Zeit , in die die
Blüte des Aischylos fällt . Seiner Tragödie ist die Kunst dieser Epoche ebenso
vergleichbar wie die Dichtung des Sophokles der älteren klassischen Kunst ,
während bei Euripides eine Gleichstellung mit der Entwicklung der bildenden
Kunst schwierig ist . Man hat früher daran gedacht , die Verinnerlichung der
Kunst dieser Epoche , ihren Ernst , ihre Wendung zu Strenge und Schlichtheit

30



als eine Folge des Erlebnisses der Perserkriege zu betrachten . Es ist wohl
richtig , daß dieses Ereignis dazu beigetragen hat , die Entwicklung zu stärken
und zu beschleunigen , aber schwerlich hat es sie entscheidend beeinflußt . Es
läßt sich feststellen , daß die Wendung schon vor den Perserkriegen beginnt ,
und wir wissen aus eigener Erfahrung , daß selbst das gewaltigste und schmerz¬
lichste Kriegserlebnis für die Kunst unfruchtbar bleibt , wenn nicht schöpfe¬
rische Kräfte in ihr selbst vorhanden sind . Man wird eher sagen können , daß
die sittliche Tat des Kampfes gegen die Perser aus derselben Geistesverfassung
entstanden ist , die die Kunst der unmittelbar darauf folgenden Jahrzehnte
beseelt . Innere Produktivität führte zur Überwindung des Archaischen und
zu der fruchtbaren Krisis der Zeit des Übergangs .

Der Eindruck des Herben und Trüben beruht nicht nur oder vielleicht am
wenigsten auf den Formen der Gesichtszüge, sondern auf der Haltung des
Kopfes und der ganzen Figur . Gerne neigen sich die Köpfe fast heftig nach
unten . Blicken sie geradeaus , so wirken sie ernst , mitunter trotzig . Ganz anderer
Art als in der vorangehenden Epoche sind die Gestalten nackter Männer,
mögen es Götter oder Menschen sein . Sie haben nicht die Schlankheit der
Figur und überkultivierte Feinheit der Oberfläche , sondern es sind schwere,
breitschultrige Gestalten . Sie ähneln in der kraftvollen Fülle mehr der älteren
Epoche als dem Ausgang der archaischen Kunst . Ganz anders ist vor allem
ihre Haltung . An die Stelle der fast militärisch gewaltsamen Gestrafftheit der
archaischen Apollines tritt eine freiere , natürlichere Bewegtheit . Die Beherrscht¬
heit des Körpers wird zum Problem , und es tritt ein Kampf zwischen der
lastenden , zur Erde ziehenden Schwere des Körpers und dem ihn davon be¬
freienden Willen ein, ähnlich den Kräften , die in der Tektonik schon der
älteren griechischen Architektur am Werke sind . Er äußert sich in der Be¬
wegung , die den Körper erfüllt , und findet seine Lösung im Kontrapost , dem
Wechsel von Standbein und Spielbein . Dieses Ziel aber wurde erst am Ende
dieser Periode erreicht , die von dem Suchen danach erfüllt ist . Die Bewegungen
ihrer Gestalten haben etwas Unfertiges , Eckiges , Linkisches , ja bisweilen Ge¬
quältes . Gerade diese Eigenschaften des Ringens nach einer neuen Form haben
einen Reiz in sich , für den mancher empfindlicher ist als für klassische Voll¬
endung . Er ist besonders wirksam , wenn der Gegenstand des Kunstwerks der
Stilrichtung adäquat ist , wie es bei der Darstellung von Knaben und Mädchen,
die selbst dem Übergangsalter nahestehen , der Fall ist .

Eine andere Welt als die der spätarchaischen Epoche glauben wir zu be¬
treten , wenn wir die Frauendarstellungen der Übergangszeit betrachten . Der
Stilwandel äußert sich hier nicht nur in der künstlerischen Form , sondern auch
in der Tracht . Im sechsten Jahrhundert war mehr und mehr auch auf dem
griechischen Festlande der ionische Chiton aus feinem Leinen in Mode ge¬
kommen , wie ihn mit seiner zierlichen Fältelung , seinen reichen Mustern und
Borten die Frauengestalten von der Akropolis zeigen. Jetzt kehrt man auf
dem Peloponnes und in Attika wieder zu der ehrwürdigen , schlichten Tracht

3i



des dorischen Peplos aus schwerer Wolle zurück . Der Chiton gelangt daneben
zur Verwendung , aber auch er wird einfacher und strenger . Die bunten Stoff¬
muster verschwinden für immer aus der griechischen Tracht ; nur schmale
Borten umsäumen die großen glatten , hellen oder einfarbigen Flächen . Die
Körper selbst scheinen zunächst unter der Gewandung fast zu verschwinden .
Eine der größten Schöpfungen dieser Epoche zeigt eine Frauengestalt , die ganz
in ihren Mantel eingehüllt ist und sich in herber Strenge von der Außenwelt
abschließt . Durch ganze wenige große Faltenzüge werden die Massen organisch
gegliedert . Es ist nicht die Tracht allein , die diesen Ausdruck erzeugt , sondern
die Art , wie sie angelegt und gestaltet ist ; denn Frauengestalten späterer Jahr¬
hunderte zeigen, daß durch eine ähnliche Verhüllung hindurch die ganze Weich¬
heit und Grazie des weiblichen Körpers zum Vorschein kommen kann . Mit der
Einfachheit verbinden sich Würde und Monumentalität . Man wird vor diesen
vornehmen Gestalten an die Stifterfiguren des Naumburger Domes erinnert . Wie
ein Symbol wirkt es , wenn jetzt auch die Votivfigur einer dorischen Wettläuferin
entsteht , deren sportgeübter Körper nur von einem kurzen Chiton verhüllt wird .

Den stärksten und persönlichsten Ausdruck findet der Geist dieser Epoche,
unter den uns erhaltenen Werken wohl in den Resten der Giebelskulpturen
des Zeustempels von Olympia , dessen Bau nach dem Siege über die Perser
beschlossen wurde . Der für uns namenlose Meister stellte in den Metopen die
Taten des Herakles dar , im Westgiebel den Kampf der Lapithen gegen die
Kentauren , die beim Hochzeitsfest des Peirithoos einbrachen und die Braut
mit ihren Frauen zu rauben versuchen , im Ostgiebel die dumpfe Spannung
vor dem Beginn der Wettfahrt zwischen Pelops und Oinomaos . In den ruhig
stehenden Gestalten finden wir dieselbe herbe Vornehmheit wie in den Einzel¬
figuren der Epoche . Dem Wesen der Zeit entsprechend haftet ihnen allen ein
Ausdruck des Trüben an , selbst dem Gott , der als Helfer sich inmitten des
Kampfgewühls manifestiert ; er scheint von der Tragik des Geschehens ergriffen
zu sein und ist nicht die strahlende Lichtgestalt , als die Winckelmann den Apoll
von Belvedere , die Schöpfung der jüngeren klassischen Kunst , besungen hat .
Kämpfe und Heldentaten hat auch die archaische Kunst in Giebelgruppen und
Reliefs dargestellt . In Olympia aber ist die Handlung von tiefer Tragik erfüllt .
Die Kämpfer schreiten nicht lächelnd wie zum Turnier dem Kampfe ent¬
gegen , sondern es ist bitterer Ernst geworden . Herakles bewältigt Natur¬
gewalten und trägt ungeheure Lasten , ein wildes Ringen voller Schmerz voll¬
zieht sich zwischen Kentauren und Lapithen . Dabei spüren wir ähnliche und
vielleicht noch stärkere Dissonanzen als in der Einzelskulptur , Vergewalti¬
gungen der Proportionen , Unausgeglichenheiten und Härten der Komposition ,
die wahrscheinlich noch fühlbarer wären , wenn uns das Ganze erhalten wäre .
In dieser noch ringenden , urwüchsigen Kraft erblicken wir die Quelle, aus der
der Strom der klassischen Kunst entstand . Wie die Heftigkeit sich milderte ,
machen uns die Gestalten zweier Niobiden deutlich , die wahrscheinlich einem
Tempelgiebel entstammen , nach ihrer Formensprache schon in die folgende

32



Epoche gehören und nur in der Herbheit der Bewegung noch den Stil der
Übergangszeit nachklingen lassen.

Sind Ausdruck und Temperament dieser Zeit entgegengesetzter Art als
in der archaischen Epoche , so setzt sich die Annäherung an die Natur in
gerader Linie , aber in beschleunigtem Tempo fort . Vom Beginn der monumen¬
talen Kunst an läßt sich diese Entwicklung verfolgen , die sich in jedem ein¬
zelnen Werke äußert . Jeder Meister ringt um die Erfassung der Wirklichkeit .
Auch in dieser Beziehung bedeutet die Übergangszeit einen entscheidenden
Fortschritt . Gerade die Naturnähe der klassischen Kunst macht sie in der
Gegenwart zu einem bestrittenen Werte . Eine antiklassische Ästhetik sucht sie
entweder zu leugnen oder bemüht sich , darin eine Schwäche zu sehen . Und
doch kommt man nicht um die Tatsache herum , daß die geschichtliche und
wahrscheinlich auch die absolute Macht des Klassischen in der Übereinstim¬
mung des Kunstwerks mit der Wirklichkeit beruht . In der Klassizität aber
liegt die wesentliche Bedeutung der griechischen Kunst . Im Verhältnis zu ihr
ist die archaische Kunst nur eine Vorstufe , das Barock des Hellenismus eine
Nachblüte , die Kunst der Übergangszeit aber ihre unmittelbare Vorbereitung .

Freilich darf man in der Naturnähe nicht die rein künstlerische Bedeutung
des Klassischen sehen . Längst überwunden ist die Anschauung , daß der Wert
eines Kunstwerkes von der Richtigkeit der Naturwiedergabe abhänge und daß
die Entwicklung der Kunst in ihrem immer sich bessernden Erlernen bestünde .
Wenn der primitive oder archaische Künstler von der Natur abweicht , so liegt
das nicht an einem Mangel des Auges oder einem Versagen der Hand , sondern
an einer psychischen Disposition seiner selbst und seiner Zeit , die eine „innere
Wahrheit “ der Form verlangt , die in der Natur nicht ohne weiteres gegeben
ist . Wir haben sie in der Schönfarbigkeit und in der Gestaltung an sich schöner
oder ausdrucksvoller Formen in der archaischen Kunst gefunden . Man hat die
Wirkung dieser geistigen Disposition als Kunstwollen bezeichnet , ein Terminus ,
der sich eingebürgert hat , obwohl er nicht glücklich ist ; denn es handelt sich
nicht um ein bewußtes Wollen, sondern um ein Nicht -anders -Können , das aber
nicht durch mangelnde Fähigkeit der Nachahmung , sondern durch das positive
Bedürfnis nach Form und Ausdruck bedingt ist . Es ist ein Sollen, das alle echte
und nicht affektiert primitive Kunst zur Abweichung von der Natur zwingt .

Gewiß wird dieser Zwang von einzelnen Persönlichkeiten oder Episoden ge¬
legentlich unterbrochen . Aber eine konsequente Entwicklung , die das Kunst¬
werk allmählich der Natur nähert , findet sich nur in der griechischen Kunst .
Bei aller nicht klassischen Kunst besteht ein Gegensatz zwischen der Kunst¬
form und der natürlichen Bildung , die sie darstellt oder deutet . In der klassi¬
schen Kunst ist dieser Gegensatz überwunden . Auch in ihr besteht der Wert
des Kunstwerkes in der Vollendung der „ inneren Wahrheit “

, die es erfüllt , aber
sie hat eine Gestalt angenommen , die der Wirklichkeit nicht widerspricht , die in
der Natur Vorkommen könnte , wenn sie es auch tatsächlich nicht tut . Die innere
Wahrheit verbindet sich hier mit dem Schein des Wirklichen . Die Entwicklung

3 Roden waldt , Antike 33



selbst vollzieht sich in der Weise, daß die Stilisierung das Primäre ist , in das all¬
mählich die Natur eindringt . Man kann diesen Prozeß auch als eine ständige
Verfeinerung des „Kunstwollens “ bezeichnen , das zuerst starke und hand¬

greifliche Mittel braucht , um schließlich von immer subtileren Reizen befrie¬

digt zu werden .
Dieses Streben richtet sich in der Übergangszeit aber nicht nur auf die ein¬

zelnen Formen der wirklichen Gebilde , sondern auf eine ganz neue Einstellung
gegenüber der Natur . In ihr vollzieht sich , eingeleitet in den letzten Jahrzehn¬
ten der archaischen Kunst , der vielleicht folgenreichste Schritt , der in der Ge¬
schichte der Kunst überhaupt getan worden ist . In voller begrifflicher Schärfe
und in seiner ganzen historischen Bedeutung ist er erst von Heinrich Schäfer
aus der Analyse der ägyptischen Kunst heraus erkannt worden . Ich kann auf
die grundsätzlichen Ausführungen verweisen , mit denen er „Die Kunst Ägyp¬
tens" in dieser Weltgeschichte der Kunst eingeleitet hat . Danach wird alle

primitive und archaische Kunst von der „geradeaufsichtig -vorstelligen “ Natur¬

nachbildung beherrscht . In der Skulptur entspricht ihr eine Grundform , die
man als richtungsgerade bezeichnen kann . Die Bewegungen werden in be¬
stimmte Richtungen , die dem Beschauer parallel oder senkrecht zu ihm gehen ,
hineingelegt . Dieser aus der Vorstellung erwachsenen Kunst steht eine andere

gegenüber , die der Wahrnehmung entspringt . Sie arbeitet in der Zeichenkunst
mit Schrägansichten und Verkürzungen , in der Skulptur läßt sie eine Freiheit
der Richtung zu . Während man früher glaubte , daß das perspektivische Zeich¬
nen und das richtungsfreie Rundbilden zwei aus psychologischer Notwendig¬
keit bei jedem begabten Menschen und Volke auftretende Entwicklungsstufen
seien, läßt sich jetzt nachweisen , daß die dem unbeeinflußten Menschen sowie
aller primitiven und archaischen Kunst eingeborene Anschauungsweise die

vorstellige ist . Sie läßt sich auch mit naturalistischen Einzelformen verbinden .
Die wahrnehmige und richtungsfreie Kunst ist durch eine einmalige historische
Entwicklung in der griechischen Kunst des fünften Jahrhunderts geschaffen
worden und nie wieder verlorengegangen . Auch unsere gesamte Kunst wird
davon beherrscht .

Wie das vorstellige Kunstschaffen sich mit naturalistischen Formen ver¬
binden kann , so ist im späteren Verlauf der Entwicklung das wahrnehmige
Schaffen eine Verbindung mit archaischen Formen eingegangen , in der Kunst
des Mittelalters . Die Eigenart der klassischen Kunst der Griechen beruht auf
der Verbindung der freien Anschauung des Ganzen mit der natürlichen Bildung
des Einzelnen . Dazu kommt als bestimmend für den Gehalt die spezifisch
klassische Form des Ausdrucks und der geistigen Haltung . An sich stehen sich
die beiden Anschauungsformen als zwei verschiedene Möglichkeiten gegenüber ,
die beide ihre besonderen Vorzüge haben und von denen nicht die eine ohne
weiteres als tiefere Vorstufe bezeichnet werden kann . Unbestreitbar aber ist
die historische Wirkung der freien Anschauungsform , in der man den Aus¬
druck ihrer immanenten Überlegenheit sehen kann .

34



Die Entwicklung der Perspektive läßt sich vor allem in der Vasenmalerei ver¬
folgen . Aber auch in der Plastik sehen wir die Wirkung der sich verändernden
Anschauungsform . Es ist , als ob Gefängniswände , die die Gestalten einschlossen,fielen ; die Figuren beginnen sich zu recken und zu dehnen und die Glieder, zuerst
noch ungelenk , zu bewegen . Auch im Relief sehen wir die Körper die neue Frei¬
heit genießen . Sie ist ein Symbol für das Wesen des europäischen Menschentums .

Aus der literarischen Überlieferung wissen wir , daß gerade in der Übergangs¬
periode die Wandmalerei von besonderer Bedeutung war . Die führende Per¬
sönlichkeit war der Thasier Polygnot , der mit einer Reihe von Mitarbeitern
und Schülern in diesen Jahrzehnten eine fruchtbare Tätigkeit in Athen und
von Athen aus entfaltete . In dem Streben nach einer neuen Monumentalität ,nach dem Ausdruck der Stimmung , die diese Epoche erfüllte , nach Überwin¬
dung des Gegensatzes zwischen der natürlichen und der vom Künstler gestalte¬
ten Form ist die Wandmalerei offenbar nicht nur der Tendenz der Zeit gefolgt ,sondern hat vielleicht die Führung gehabt . Wir können ihren Einfluß auf die
Plastik erkennen ; so ist der Olympiameister stark von ihr beeinflußt worden .
Von ihr selbst ist kein Rest erhalten , und nur auf Vasenbildern ist uns ein
Abglanz davon geblieben . Nur in der Phantasie können wir deren Gestalten
in monumentale Form übersetzen , ausgeführt nicht von begabten Zeichnern ,
sondern von Meistern ersten Ranges , die eine für uns in ihrer ganzen Größe und
Feinheit gar nicht faßbare Kultur der Linie und der Farbe besaßen . Der Verlust
der Malerei und der Farbe hat die schmerzlichste Lücke für unsere Vorstellung
von der Antike zur Folge . Er trägt stark dazu bei , daß viele immer noch die
Wärme der klassischen Kunst mit der Kühle des Klassizismus verwechseln.

Die Griechen besaßen ein unbeirrbares Taktgefühl für die Verbindung von
monumentaler Form mit Bedeutung des Gehalts . Die Wandmalerei Polygnots
und seiner Genossen wählte als Gegenstände die größten Themata der griechi¬
schen Heldensage und gestaltete sie ebenso neu aus dem Geiste der Zeit , wie
es die Tragödie tat . Da sehen wir die dumpfe Erwartung vor leidvollen Er¬
eignissen, wir sehen , wie Achill die Amazone Penthesileia ersticht und wie in
diesem Moment die Blicke der Sterbenden und ihres Überwinders voll tiefster
Empfindung ineinandertauchen , wir sehen die Macht , die die Musik des
Orpheus auf die wilden Thraker ausübt . In dionysischer Begeisterung ist das
Antlitz des Orpheus in die Höhe gerichtet . Ein jugendlicher Thraker ist ihm
zugewandt , seine Blicke hängen an dem Munde des Sängers . Ein älterer Be¬
gleiter wehrt sich gegen die dämonische Macht der Töne und hüllt sich mit aus¬
drucksvoller Gebärde in seinen Mantel ein. Mit geschlossenen Augen lauscht
ein auf seinen Speer gestützter Jüngling , während sein Gefährte in ganz ge¬
löster Haltung sich auf seine Schulter lehnt . Die besondere Musikalität der
Stimmung gleicht der des „Konzertes “ im Palazzo Pitti .

Bei der Darstellung der Stimmung verzichtete die Malerei auf die Mit¬
wirkung der Landschaft , der Atmosphäre und des Lichtes . Auch für die Malerei
ist Objekt der Darstellung nur der Mensch und die Beziehungen der Menschen

3 ’
35



untereinander . Was an landschaftlichen Elementen vorhanden ist , sind un¬
wesentliche Nebendinge . Gerade in der Ausdrucksfähigkeit des Körpers aber
konnte die beweglichere Malerei der Plastik vorangehen und sie in der Er¬

füllung des Antlitzes mit momentanem Ausdruck übertreffen . Wir spüren auch
in ihren Gestalten das Ringen mit Problemen des Ausdrucks und der Perspek¬
tive . In dem Penthesileiabilde sind die Bewegungen noch ungelenk und drohen
den Rahmen zu sprengen , während auf dem Orpheusbilde schon eine Lösung
erreicht ist , die das Vorbild des Vasenmalers an das letzte Ende der Übergangs¬
epoche oder an den Beginn der folgenden weist .

Die Entwicklung der Architektur läßt sich nicht in die der Übergangszeit
einfügen . Die Probleme des Ausdrucks und der Form , die ihrer geistigen Ein¬

stellung entspringen , finden auf sie keine unmittelbare Anwendung . Im all¬

gemeinen vollzieht sich in der dorischen Architektur , die wir allein in dieser

Epoche zu überblicken vermögen , eine allmähliche Entwicklung von der dumpf
lastenden Schwere der archaischen Epoche zu der Harmonie der klassischen
Form . Aber vielleicht ist es kein Zufall , wenn der Zeustempel von Olympia
wieder schwerere Proportionen aufweist als der Tempel der Aphaia in Aegina
und dadurch dem Umschwung der Plastik und Malerei zu strengem Ernst durch
ein Retardieren der Eigenentwicklung der Architektur zu folgen scheint . Er
ist zerstört ; aber einen Ersatz kann uns die hoheitsvolle , vielleicht etwas zu
ernste und schwere Kraft des Poseidontempels in Paestum bieten .

Die entscheidende Wendung zum Klassischen , das Ringen um Befreiung
der Form von den Fesseln des Hieratischen und die gleichzeitige Eroberung
neuer Sphären des Geistigen und Seelischen vollzog sich auf dem griechischsten
Gebiete der griechischen Kunst , auf dem griechischen Festlande . Die Führung
hatten die beiden nach den Perserkriegen nahe verbundenen demokratischen
Staaten von Athen und Argos . Ionische Künstler wanderten nach Athen , dem
Peloponnes und Unteritalien , um dort in neuer Umgebung ihre Persönlichkeit
voll zu entfalten . So kam der Olympiameister vielleicht aus dem Osten , und
Polygnot verließ das ionische Thasos , um in Athen zu dem Meister von all¬
gemein hellenischer Bedeutung zu werden . Ionischer Kunst in Unteritalien ver¬
danken die seltsamen und köstlichen Marmorwerke ihre Entstehung , die sich
jetzt in Rom und Boston befinden und ursprünglich vielleicht die Bekrönung
kleiner Kapellen bildeten . In ihnen verbindet sich die Herbheit mancher Be¬

wegungen mit einer Weichheit und Süße der Formen zu einem Gemisch von
eigentümlichem Zauber . In Athen vereinigten sich die verschiedenen Strö¬
mungen , dorische Architektur , eine der argivischen verwandte Skulptur und
eine Malerei ionischen Ursprungs . Die Malerei dominierte , aber gleichzeitig
schufen die Meister , die die folgende Periode beherrschten , ihre Jugendwerke ;
die Synthese der klassischen Kunst bereitete sich vor .



KLASSISCHE KUNST

DER ERHABENE STIL

Die europäische Mission der griechischen Kunst war ihr Aufstieg zur Klassik .
Von Klassizität eines Werkes kann man erst sprechen , wenn es keine äußere
Spur des Ringens oder Suchens trägt , das jeden künstlerischen Akt kennzeich¬
net . Die Lösung der Dissonanzen , die die Kunst der Übergangszeit erfüllten ,
vollzog sich um die Mitte des fünften Jahrhunderts . Bei manchen Werken kann
man schwanken , ob man sie noch der einen oder schon der anderen Epoche
zuweisen soll , und die Jugendwerke der großen Meister der älteren klassischen
Kunst mögen die Befreiung schon früher erreicht haben als andere , die aus
ihrer Gebundenheit nicht mehr herausfanden . Aber mit der Überwindung des
Zwiespalts zwischen der „inneren Wahrheit “ des Kunstwerks und dem Wirk¬
lichen oder dem in der Wirklichkeit Möglichen war kein Abschluß oder Still¬
stand erreicht . Die fast anderthalb Jahrhunderte , die man der klassischen
Kunst zuweisen kann , zeigen, welches Reichtums der Entwicklung diese fähig
ist , und diese Fülle wächst noch , wenn wir daran denken , daß auch die ganze
folgende Antike , die wir äußerlich davon abtrennen , ihrem Wesen nach klas¬
sisch und nicht nur klassizistisch bleibt .

Auch in dieser Epoche wechseln Zeiten höchster Produktivität und Ge¬
schlossenheit des Stils mit solchen der Abspannung und der Unsicherheit . Wir
können zwei Hauptformen des Klassischen unterscheiden , deren Aufeinander¬
folge als innerlich notwendig erscheint , wenn wir uns ihres Ausgangspunktes ,
der Epoche des frühen Ringens des Jugendalters bewußt bleiben . Es sind , um
mit Winckelmannschen Worten zu reden , die Phasen eines erhabenen und eines
schönen Stils , der eine dem fünften , der andere dem vierten Jahrhundert an¬
gehörend . Winckelmann hat ihren Unterschied durch eine Vergleichung dar¬
zustellen versucht . „Aber die Gratie , welche wie die Musen nur in zween Namen
bei den ältesten Griechen verehret wurde , scheinet wie die Venus , deren Ge¬
spielen jene sind , von verschiedener Natur zu sein . Die eine ist , wie die himm¬
lische Venus , von höherer Geburt und von der Harmonie gebildet und ist be¬
ständig und unveränderlich , wie die ewigen Gesetze von dieser sind . — Die
zwote Gratie ist , wie die Venus von der Dione geboren , mehr der Materie unter¬
worfen : sie ist eine Tochter der Zeit und nur eine Gefolgin der ersten , welche
sie ankündiget für diejenigen , die der hinmlischen Gratie nicht geweihet sind.
Diese läßt sich herunter von ihrer Hoheit , und machet sich mit Müdigkeit ohne
Erniedrigung denen , die ein Auge auf dieselbe werfen , teilhaftig : sie ist nicht
begierig , zu gefallen , sondern nicht unerkannt zu bleiben . Jene Gratie aber ,

37



eine Gesellin aller Götter , scheint sich selbst genugsam und bietet sich nicht
an , sondern will gesuchet werden ; sie ist zu erhaben , um sich sehr sinnlich zu
machen : denn das Höchste hat , wie Plato saget , kein Bild .

“
Der Ausdruck des Antlitzes wird ernst und bleibt scheinbar unberührt von

Heiterkeit und Trauer . Aber diese Unbewegtheit , die wir empfinden , wenn wir
die Formen an sich betrachten , ist eine andere als die seelische Indifferenz der
vorgriechischen Kunst , sie bedeutet die Harmonie , die nach dem unbeküm¬
merten Frohsinn der Kindheit und dem schmerzvollen Ringen der Übergangs¬
zeit erreicht ist . Kein Irrtum ist verhängnisvoller als jener , der in den Köpfen
dieser Epoche nur den Ausdruck einer seelenlosen Vitalität erkennt . Wir
müssen uns zunächst in jedem griechischen Antlitz den heute durch die Mängel
der Erhaltung meist fehlenden leuchtenden Blick des großen , weit geöffneten
Auges ergänzen , das in der Bronzeskulptur durch farbige Einlagen , in der
Marmorplastik durch Bemalung angegeben war . Aber seinen eigentlichen Aus¬
druck erhielt das Antlitz erst durch die Haltung des Kopfes auf dem Körper .
Sie verlieh ihm die Hoheit und Würde der Gottheit , die Bescheidenheit und
Frömmigkeit des gymnastischen Siegers oder im Relief die Qual innerer
Kämpfe und die Trauer ewigen Verlustes . Die Griechen dieser Zeit besaßen in
vollkommenstem Maße die dem nordischen Menschen fehlende Fähigkeit , den
ganzen Körper zum Ausdruck des seelischen Empfindens zu machen , eine
Gabe , die eine wohltuend befreiende Wirkung auch auf die innere Haltung
ausgeübt haben muß . Sie erlaubte ihnen zugleich die Ökonomie des Ausdrucks ,
die heftiger Gebärden entraten kann . Sie ließ sie in der Plastik auf die Durch¬
führung des Ausdrucks in den Einzelzügen des Gesichts verzichten , die die
gleichzeitige Malerei unternahm . Es liegt in dieser Zurückhaltung ein starkes
Gefühl für die Plastik als Darstellung des Bleibenden im Gegensatz zur Malerei,
die den Moment wiedergeben kann . Durch die Bewegung der ganzen Gestalt
wurde indessen das Antlitz des seelischen Ausdrucks teilhaftig , wie auch die
Maske der gleichzeitigen Tragödie durch den Träger lebendig wurde . Freilich
sind es , dem Geiste der ganzen Zeit entsprechend , typische Empfindungen und
nicht die Seelenzustände beliebiger Einzelpersönlichkeiten , die zum Ausdruck
gelangen . In dem Augenblick , in dem ein Kopf dieser Epoche für sich und in
einer von dem originalen Zusammenhänge abweichenden Haltung betrachtet
wird , erlischt sein Leben .

Das ethische Empfinden der Zeit kommt in den Statuen der Sieger an den
großen nationalen Spielen zum Ausdruck . Im einzelnen Fall wissen wir oft
nicht , ob wir es mit einer solchen Votivdarstellung eines Knaben oder Jüng¬
lings oder mit Gestalten des Mythos zu tun haben , aber das Ethos ist so nahe
verwandt , daß wir auf die Einzelbenennung verzichten können . Man darf diese
Zeit als die des Höhepunktes der griechischen Gymnastik bezeichnen . Noch
fehlte jedes Berufsathletentum , und noch war man sich voll des religiösen
Zusammenhanges der Spiele bewußt . Sie fanden an den durch eine ehrwürdige
Tradition geheiligten Festen der großen religiösen Mittelpunkte statt . Sie

38



begannen mit dem Opfer an die Gottheit , und der Sieger weihte sein Bildnis im
heiligen Bezirk . Dieser religiöse Gehalt unterscheidet die damalige Gymnastik
ganz wesentlich von dem Sport unserer eigenen Zeit . Wenn auch nach den
Perserkriegen die nationale Bedeutung nicht fehlte , so diente doch die körper¬
liche Übung ganz bewußt mehr der individuellen Vollkommenheit des einzelnen
Menschen als der Allgemeinheit . Neben dem sittlichen Element der Selbst¬
beherrschung stand von Anfang an in viel höherem Grade als bei uns die sinn¬
liche und ästhetische Freude an der Schönheit des Körpers und der Ausführung
der Übung . Alle diese Eigenschaften vereinigen sich in der Haltung der Statuen
von jugendlichen Männern und Knaben , die Vollkommenheit der Proportion und
einheitliche Bewegung mit frommem Ernst und bescheidener Anmut verbinden .

Diese Votivfiguren standen frei und ohne jede Bindung an einen dekorativen
Zusammenhang in den heiligen Bezirken . Dort weihte man auch mythische
Gestalten und Gruppen sowie Götterstatuen , die indessen in der Regel keinen
Kult genossen. Man ließ sie sich freier und ungezwungener bewegen als die
eigentlichen Kultbilder , für die eine strengere und zeremoniösere Haltung
beibehalten wurde . Diese gingen darin mit der feierlichen Architektur zu¬
sammen , die sie umgab . Es wäre nicht griechisch empfunden , wenn man diesen
Charakter der Kultstatue als beeinflußt durch die Architektur ansehen wollte ,
sondern es handelt sich um einen Zusammenklang der durch den kultischen
Gehalt bedingten repräsentativen Würde des Gottesbildes mit der Größe und
Strenge der griechischen Architektur . Wir empfinden diese feierliche Hoheit ,
die zugleich schlicht und ernst ist , jedes barocke Übermaß vermeidet und von
einer starken Geistigkeit erfüllt ist , vor der Gestalt des Apollon, dessen beste
Kopie sich in Kassel befindet , und vor einer Reihe von weiblichen Gottheiten ,
trotzdem sie uns nicht im Original , sondern nur in mäßigen Nachbildungen
römischer Zeit erhalten sind . Wir können die Wirkung nur ahnen , die ein Werk
wie die Goldelfenbeinstatue der Athena Parthenos des Phidias ausgeübt haben
muß . Von seinem olympischen Zeus wissen wir , wie stark noch in der späten An¬
tike außer der künstlerischen Vollendung der religiöse Gehalt empfunden wurde .

Die Zeitspanne , in der dieser Stil seine größte Geschlossenheit hatte , war
verhältnismäßig kurz . Es waren die Jahrzehnte von etwa 450 bis 430 , wozu
man das vorangehende Jahrzehnt als Vorbereitung , das folgende als Ausklang
rechnen mag . Die geistige Disposition einer Zeit ist wohl die Basis , auf der sich
die Kunst gestaltet , aber welche Bildung sie im einzelnen annimmt , hängt von
der Zufälligkeit geschichtlicher Zusammenhänge und vor allem von den Per¬
sönlichkeiten der Künstler ab . Große Meister sind nicht zu allen Zeiten vor¬
handen ; treffen aber die Gesinnung der Epoche

’
, die Gunst der äußeren Um¬

stände und eine Generation bedeutender Persönlichkeiten zusammen , so kann
eine so wunderbare Blüte entstehen , wie es in diesen Jahrzehnten der Fall war .
Die Meister, von denen wir eine gewisse Vorstellung haben , sind Polyklet ,
Myron und Phidias . Auf ihre Periode folgte etwa ein halbes Jahrhundert , das
von der Tätigkeit ihrer Schulen , von Künstlern zweiten und dritten Ranges

39



ausgefüllt war . Erst dann entstand wiederum durch eine Generation großer
Meister die zweite Blütezeit der klassischen Kunst .

Polyklet war das Haupt der argivischen Schule . Er war vor allem Erzbildner
und fand seine Hauptaufgabe in den Votivstatuen der Sieger in den gymnasti¬
schen Spielen. In seiner Kunst lebte die alte peloponnesische Tradition fort . Er
strebte weniger nach Wiedergabe der sinnlichen Schönheit als des organischen
Aufbaues des menschlichen Gewächses. Nach der gewaltsamen Straffung der
archaischen Apollines und der linkischen Schwerfälligkeit der Übergangszeit
fand er die Lösung in dem Kontrapost , der Verteilung des Gewichts auf Stand -
und Spielbein . Die Stellung wechselte zwischen Stehen und Schreiten . Eine
rhythmische Bewegung erfüllt die Gestalten , die in einem einheitlichen
Schwünge von der Spitze des zur Seite oder zurückgestellten Fußes bis zur
Neigung des Kopfes führt . Durch ihre Kurve wird ein völliger Ausgleich
zwischen den beiden Seiten des Körpers erreicht und dadurch der Eindruck
der Geschlossenheit erzielt , die keiner Ergänzung von außen bedarf . Die
Hauptformen der Gliederung des Körpers werden mit großer und eindring¬
licher Klarheit gegeben . Die Körper der Knaben sind kräftig , die der Jünglinge
gedrungen . Mit der Haltung der Köpfe ergeben sie einen Ausdruck des Ernstes ,
der der dorischen Architektur entspricht . Polyklet scheint sich dem formalen
Problem der stehenden Gestalt mit fanatischer Einseitigkeit und Konsequenz
zugewandt zu haben , und seine Kunst hat einen bewußt pädagogischen Zug.

Einer anderen formalen Aufgabe galt die Kunst des ältesten der drei großen
Meister, des Attikers Myron . Auch er bildete vorzugsweise Siegerstatuen aus
Erz , aber er sah sein Ziel in der Darstellung der stärksten Bewegtheit . Eins
seiner berühmtesten Werke , der Diskuswerfer , ist uns in einer Reihe von
Kopien erhalten , von denen die beste , die lange Zeit im Palazzo Lancelotti
in Rom verborgen war , sich jetzt in der Münchner Glyptothek befindet . Die
aus den Fesseln archaischer Konvention befreite Kunst hat hier mit einem
Schlage eins der kühnsten Motive gestaltet . In gewaltiger Bewegung schwingt
der Athlet den Diskus zurück , während der Körper sich bereits zur Gegen¬
bewegung nach vorne neigt . Nicht einen Moment der Ruhe zwischen zwei
Bewegungen , sondern die Bewegung selbst hat der Künstler dargestellt . Es ist
ihm gelungen , den Eindruck des bis zum äußersten pointierten Momentanen
mit dem Ausgleich der Massen und Kräfte zur inneren Geschlossenheit des
Kunstwerks zu verbinden .

In Gestalten wie dem Diskuswerfer , die völlig in der gymnastischen Hand¬
lung aufgehen , konnte von einer bestimmten geistigen Haltung nicht die Rede
sein . Eine Durchführung der physischen Anstrengung in den Zügen des Ge¬
sichts hätte dem Grundempfinden der Zeit widersprochen . Aber wir würden
dem Meister unrecht tun , wenn wir ihn als reinen Formalisten betrachteten .
Seine Gruppe der Athena und des Marsyas , deren beide Figuren einzeln durch
Kopien überliefert sind , lehrt uns , mit welcher Meisterschaft er den geistigen ,
ja sittlichen Gehalt der Szene auszuschöpfen vermochte .

40



Athena hat die Flöten geblasen , sie aber , verletzt durch ihren gellenden und
sinnlichen Ton , zu Boden geworfen. Der „dionysische“ Klang hat den Silen
Marsyas herbeigelockt . In lüsterner Gierwill er die Flöten ergreifen , prallt j edoch
vor einer abwehrenden Gebärde der Göttin zurück . Aber aus seiner federnden
Haltung wird er im nächsten Augenblick wieder vorschnellen , denn seineAugen
bleiben verlangend auf dieFlöten gerichtet . Hier steht das formale Problem ganz
im Dienste der Handlung ; wundervoll ist der Gegensatz zwischen der tierischen
Begierde des Silens und der Vornehmheit der jugendlichen Göttin dargestellt .

Ihre eigentliche Synthese fanden die Strömungen dieser Epoche in dem
Werk des Phidias . Die Kultbilder des Zeus und der Athena , in denen die Antike
seine größten Leistungen verehrte , sind uns bis auf einen Abglanz in kleinen und
mäßigen Kopien verloren . Die Zurückführung anderer Kultbilder und Votiv¬
statuen auf ihn ist umstritten . Dafür ist uns ein Bild seiner Kunst überliefert ,
das fast reich zu nennen ist , wenn wir uns bewußt sind , wie wenig uns eigent¬
lich von der Antike erhalten ist . Es sind die Metopen , der Fries und die Giebel¬
figuren des Parthenon , von dem wir wissen, daß die künstlerische Leitung der
Gesamtarbeiten in der Hand des Phidias lag . Freilich sind es dekorative Werke ,
die in der Wertung der Zeit und der ganzen Antike zweifelloshinter den Rund¬
skulpturen zurückstanden , und es ist wahrscheinlich wenig davon eigen¬
händige Arbeit , während das meiste nach seinen Entwürfen von Schülern '

ausgeführt war , aber dafür haben sie den unschätzbaren Vorzug, Originale zu
sein , in denen der Atem der Zeit lebendig pulsiert .

Im Parthenon gipfelt die ältere klassische Periode . Architektur und Plastik
haben ihr Höchstes an diesen Bau gegeben , dessen Anblick trotz seiner Zer¬
rissenheit noch heute eins der größten Erlebnisse bedeutet . In den zweiund¬
neunzig Metopen waren verschiedene Themata behandelt . In der Komposition
und im Stil spüren wir Unterschiede , die uns zeigen, daß der führende Meister
noch nicht die volle Herrschaft gewonnen hatte und Gehilfen beschäftigen
mußte , die eckig und altertümlich arbeiteten . Die volle Reife des phidiasischen
Stils zeigt eine Reihe von Kämpfen der Lapithen und Kentauren . Die Metopen
sind in den Fries der Triglyphen eingegliedert und bilden mit ihnen gleichsam
eine Kette , in der zwei Perlenformen miteinander wechseln . Die Triglyphen
waren blau , die Leiber der Relieffiguren hoben sich von rotem Grunde ab . Das
letzte Ziel der Komposition scheint dahin zu gehen , daß jede Metope von einer
Zweifigurengruppe eingenommen wird , die ein in sich geschlossenes Ganzes
bildet und nicht auf die Responsion mit anderen angewiesen ist . Leidenschaft
und Tragik des Kampfes erfüllt die gewaltigen Bewegungen der Leiber , die von
keinem tektonischen Zwang gehemmt werden . Der dekorative Sinn verlangte, ,
daß die Fläche möglichst gleichmäßig mit bewegten Gestalten gefüllt wurde .
Aber nirgends scheint an den besten der Metopen der begrenzte Raum den
Meister zu beengen , und das Ringen vollzieht sich in scheinbar vollkommener
Ungezwungenheit . In dieser Vereinigung von Dienst und Freiheit hat das
dekorative Relief an den Metopen des Parthenon eine Vollendung erreicht ,

41



die nicht übertroffen werden konnte . Erreicht hat sie Raffael in den Gemälden
der Stanzen .

Besteht der Metopenfries der Ringhalle aus einer Reihe von Einzelgliedern ,
so wird dagegen der ionische Fries , den Phidias in das Gebälk der Cella ein¬
fügte , von einer einzigen riesenhaften Komposition von mehreren hundert
Figuren erfüllt . Sein Thema ist der Festzug , der an den Panathenäen den
Peplos der Athena zur Akropolis brachte und in dem sich der ganze Glanz
dieser Periode der größten Macht Athens entfaltete , und zwar ist es nicht das
Fest eines bestimmten Jahres und sind es nicht geschichtliche Persönlichkeiten ,
die hier dargestellt werden , sondern in typischen Gestalten wird gewisser¬
maßen die Idee des Festzuges zur Anschauung gebracht . In der Mitte der
Ostfront wird der Peplos übergeben ; sitzende Gottheiten und stehende Heroen
erwarten den Zug . Attische Jungfrauen eröffnen ihn , der in zwei Reihen an den
Längsfronten herannaht . Wir sehen die schönen Opfertiere , Jünglinge mit
Gaben , Wagen , von denen in ritterlichem Spiel gerüstete Krieger ab- und wieder

.aufspringen , und den Stolz Athens , seine Jugend zu Pferde . Der ganze Fries
ist ein hohes Lied auf die Herrlichkeit Athens , auf die Züchtigkeit seiner Jung¬
frauen , die Würde seiner Männer und den Adel seiner Jugend . Wenn wir hier
von dem Glanz der perikleischen Zeit reden , so soll von diesem Begriff alle
Süßlichkeit und Sentimentalität des Klassizismus ferngehalten und nur die
gesunde , blühende Kraft ausgedrückt werden . Der Fries war noch lebensvoller ,
als er den leuchtenden Schmuck der bunten Farben besaß . Jede einzelne Ge¬
stalt ist Teil einer wohlerwogenen Komposition des Ganzen . Phidias hat mit
unerhörtem Reichtum der Erfindung jede Figur entworfen und den Fries dann
von einer großen Reihe von Gehilfen ausführen lassen . Er hat die Macht
gehabt , diese Mitarbeiter so in seinen Bann zu zwingen , daß trotz der un¬
verkennbaren Eigenheiten der verschiedenen ausführenden Hände ein auch
stilistisch einheitliches Ganzes entstanden ist .

An eigenhändige Ausführung , wenn auch mit Heranziehung der bedeutend¬
sten Schüler , möchte man am ehesten bei den Giebelfiguren denken . Im Osten
war die Geburt Athenas , im Westen ihr Streit mit Poseidon um die Herrschaft
über das attische Land dargestellt . Erhalten sind uns nur die seitlichen Ge¬
stalten , in denen die gewaltige Erregung der Mittelgruppen ab- und ausklingt .
Alle Gebundenheit ist hier überwunden . Souverän beherrscht der Meister die
Formen der Natur und macht sie dem , was er ausdrücken will, dienstbar . Es
sind wahrhaft göttliche und heroische Gestalten . Machtvoll sind die Formen
der Frauen , die teils von den schweren , monumentalen Falten des dorischen
Peplos verhüllt werden , teils durch den sprühenden Gischt der Fältchen des
ionischen Chitons durchscheinen . Das Großartige und Titanische der Kon¬
zeption und Ausführung läßt die Vergleichung mit einem ebenso Großen,
Michelangelos Decke der Sixtina , zu . Die Parthenongiebel waren das Alters¬
werk und zugleich das Endziel des Phidias , eine persönliche Tat , der eine
Fortsetzung nicht beschieden war .

42



Die Skulpturen des Parthenon dienten einem Bau , der auch als architektoni¬
sche Leistung ein Höchstes bedeutete . Die Marmortechnik der Bauten , die in
dieser Epoche auf der Akropolis von Athen entstanden , erreichte einen Grad
letzter Verfeinerung und Vollkommenheit , der nur an den Originalen empfun¬
den werden kann und weder von der folgenden Antike noch von irgendeiner
anderen Periode je wieder erreicht worden ist . In der Tektonik des Parthenon
wurde die Harmonie zwischen den Prinzipien des Lastens und Tragens erreicht ,
in der Kurve des Kapitells , um ein Detail zu nennen , die feinste und äußerste
Ökonomie . Sie konnte nicht mehr überboten werden , da die geringste Steige¬
rung der Spannung die Kraft brach . Daher bildet der Parthenon den Höhe¬
punkt , aber auch das Ende der Geschichte des dorischen Tempels . Wohl wurden
auch noch später dorische Tempel gebaut , aber Träger der schöpferischen
Entwicklung wurden der ionische und nach ihm der korinthische Baustil .

Noch eine große Aufgabe erhielt die dorische Architektur auf der Akropolis
in den Propyläen . Den Eingang zum Heiligtum monumental zu gestalten , war
alte Tradition . In den Propyläen fand diese Idee einen Ausdruck von einer
Größe , der dem Namen die bleibende symbolische Bedeutung gegeben hat .
Eine tiefe äußere und eine schmale innere Vorhalle lagen vor der von fünf Ein¬
gängen durchbrochenen Torwand . Daran schlossen sich nach außen Flügel¬
bauten an , die die Idee der Cour d ’honneur vorwegnahmen , aber noch steigerten
durch die Anpassung an die Gestaltung des Burgfelsens und der ihm vor¬
gelagerten Bastionen . Die Propyläen bilden eine gewaltige Fassade der ganzen
Akropolis , im höchsten Sinne repräsentativ und zugleich gastlich den Ankömm¬
ling empfangend . Die Römer legten aus späterem Empfinden heraus vor die
Propyläen eine mächtige Freitreppe . In griechischer Zeit lag in der Front und
zwischen den Flügelbauten die natürliche Gestalt des Terrains , über das ein
gewundener Pfad zur Mitte hinaufführte , ein Gegensatz , der die Wirkung der
Architektur im griechischen Sinne noch steigerte . Im Inneren der tiefen Vorhalle
standen ionische Säulen . Vielleicht waren schon an älteren Tempeln ionische
Säulen inmitten eines dorischen Baues zur Verwendung gelangt , und der Archi¬
tekt des Parthenon gestaltete in einem späteren Werk , dem Tempel des Apollon
in Phigalia , den sehr originellen Innenraum ganz in ionischem Stil . Es ist ein im
Grunde sehr merkwürdiger und wohl nur durch die Einfachheit der griechischen
Architektur erklärbarer Vorgang der Synthese , daß zwei in verschiedenen Land¬
schaften entstandene Stile jetzt an dem gleichen Bau alsAusdruck verschiedener
Aufgaben verwandt werden , der dorische für die ernste Wirkung des Äußeren ,
der ionische für die intimere Gestaltung des Innenraums . Es ist der Anfang
einer Entwicklung , der eine große geschichtliche Wirkung beschieden war .

Zunächst ging man dazu über , in Athen selbst in ionischem Stil zu bauen ,
allerdings nicht bei monumentalen Bauten , sondern bei den zierlichen Tempeln
der Athena Nike und dem sogenannten , ,Frechtheion “ auf der Akropolis . Ihre
Ausführung begann um das Jahr 420 in einer Pause des Peloponnesischen
Krieges . Es sind Kabinettstücke einer zierlichen und eleganten Architektur ,

43



die eine reizvolle Ergänzung zum wuchtigen Ernst des Parthenon und der
Propyläen bildet . Dies Eindringen ionischer Architektur steht im Zusammen¬
hänge mit einer Welle ionischen Einflusses , die in der Spätzeit und nach dem
Tode der großen festländischen Meister herüberkommt und in den beiden
letzten Jahrzehnten des Jahrhunderts sich mit den einheimischen Traditionen
in Athen und im Peloponnes kreuzt .

Wir spüren sie in der Malerei und erleben ihre Macht in der Plastik , und
zwar sowohl in der Rundskulptur wie im Relief . Ein ionischer Meister , Paionios ,
schuf die Nike , die auf einem hohen , dreiseitigen Pfeüer vor dem Zeustempel
von Olympia errichtet wurde . Sie schwebt vom Himmel herab , das Gewand
preßt sich eng an die Formen des kräftigen Körpers , hinter ihr bläht sich in
mächtigem Schwünge der Mantel , den die Hände halten , ein Motiv von größter
Kühnheit . Der Stil ist herber , als wir es von der älteren ionischen Kunst ge¬
wohnt sind , deren malerische Begabung wir in der Erfassung der Bewegung,
deren sinnliches Gefühl wir in dem Durchscheinen der Körperformen durch das
Gewand wiedererkennen . In den über das Wasser gleitenden Nereiden , die
zwischen den Säulen eines kleinasiatischen Grabbaues standen , sind uns Zeugen
des gleichen Stils aus ionischem Kunstgebiet selbst erhalten . Wir erkennen
seinen Einfluß auf die attische Kunst in einer oft kopierten Aphrodite und
sehen , wie er sich in den Mädchengestalten , die die Nordhalle des Erechtheions -
tragen , mit attischer Tradition vermischt . Seine Eigentümlichkeiten steigern
sich bis zur Manieriertheit in den Balustradenreliefs am Niketempel , und er
verbindet sich im Peloponnes auf dem Fries von Phigalia mit einem ur¬
wüchsigen Temperament von unbändiger Kraft .

Es bleiben vom ionischen Einfluß nicht unberührt zwei Gattungen von
Monumenten , die sich in dieser Epoche in Attika besonders bedeutend ent¬
wickeln , das Votivrelief und das Grabrelief , wenn in ihnen auch die Tradition
des im Parthenonfries geschaffenen attischen Reliefstils überwiegt . Ein wirk¬
liches Meisterwerk voll tiefster religiöser Stimmung ist uns in dem großen
eleusinischen Weihrelief erhalten , auf dem Demeter und ihre Tochter die Sen¬
dung des Triptolemos inaugurieren , der der Menschheit die Kornähren bringen
soll. Aus dem letzten Viertel des Jahrhunderts stammen die Reliefs , die
Orpheus und Eurydike , Medea und die Peliaden darstellen ; sie sind nur in
Kopien überliefert und verdanken ihren Ruhm wohl nicht nur ihrem künst¬
lerischen Wert , sondern einem Künstlernamen oder einem besonderen histori¬
schen Zusammenhänge . Die meisterliche Komposition und die Tragik , die ihre
ausdrucksvollen Gestalten erfüllt , sind wohl beeinflußt von der in dieser Epoche
aufblühenden Tafelmalerei , von der uns nur wenige späte Kopien Zeugnis,
ablegen . Es scheint , daß die Malerei in dieser Epoche die Führung übernahm .
Seit dem letzten Jahrzehnt des Jahrhunderts beginnt dann , anknüpfend an ,
einzelne Vorläufer , die geschlossene Entwicklung des monumentalen Grab¬
reliefs und des meist mit einem kleineren Format sich begnügenden Weih¬
reliefs, die unmittelbar zur Kunst des vierten Jahrhunderts überleitet .

44



DER SCHÖNE STIL

Die Macht der Tradition ließ auch im vierten Jahrhundert die Kunstschulen
in Athen , im Peloponnes und in Ionien ihren an Land und Volkstum gebunde¬
nen Stil erhalten . Aber nicht diese Schulen geben dem Jahrhundert ihr Ge¬
präge , sondern die Persönlichkeiten dreier großer Meister , die aus ihrem Zu¬
sammenhänge herauswuchsen und den Grundstimmungen des vierten Jahr¬
hunderts einen allgemeinen Ausdruck gaben . Es waren der Athener Praxiteles ,
der Parier Skopas und der Sikyonier Lysippos . Die beiden ersten werden un¬
gefähr gleichaltrig gewesen sein, der Höhepunkt ihrer Tätigkeit , die sich etwa
von 370 bis 330 erstreckt haben mag , fällt in die Mitte des Jahrhunderts ,
während Lysipp um zwanzig Jahre jünger gewesen ist . In den letzten Jahr¬
zehnten des Jahrhunderts wirken die Schulen und Richtungen des Praxiteles
und Skopas neben dem alternden Lysipp und seinen Schülern nach . Das ge¬
waltige historische Ereignis des Siegeszuges Alexanders des Großen , durch das
dem Griechentum eine neue Welt erobert wurde , blieb zunächst auf die Ent¬
wicklung der Kunst von verhältnismäßig geringer Bedeutung , und man tut
unrecht , wenn man das Bild der Kunst des vierten Jahrhunderts nach rein
geschichtlichen Gesichtspunkten gliedert . Gewiß weist die Kunst Lysipps
schon stärker als die der beiden älteren Meister auf die Zukunft hin , aber sie
bildet doch mit ihr zusammen eine Einheit , in der eben der Geist des vierten
Jahrhunderts sich manifestiert . Die Blütezeit der drei großen Meister bildet
den Höhepunkt dieses Stils . Ihm folgt eine Periode des Nachklingens , der Zer¬
setzung und Verhärtung , und es geht ihr eine Zeit des Übergangs voran . So
haben wir es auch hier mit einem Aufsteigen und einem Sinken zu tun , und wir
erinnern uns eines von einem großen Kunsthistoriker gebrauchten Bildes , der
den Lauf der Dichtung und der Bildkunst einer jener griechischen Akanthus -
ranken verglich , die sich aufbäumt , einenZweig entsendet , der , in sichgewunden ,
inmitten eine herrliche Blüte birgt , darauf zu Boden sinkt , um sich wieder zu
erheben und das prächtige Wellenspiel immer von neuem zu beginnen .

Die Zeit des Übergangs in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts ist eine
Phase der suchenden Unruhe . In Meistern wie Timotheos , dessen Leda mit
dem Schwan uns in Kopien erhalten ist , lebt der ionische Stil , der die letzten
Jahrzehnte des fünften Jahrhunderts beherrschte , nach . Das attische Relief
setzt die Tradition , die an die Kunst des Parthenonfrieses angeknüpft hatte ,
fort , und Kephisodot , der Vater des Praxiteles , verbindet in seiner Statue der
Friedensgöttin Eirene die Würde von Vorbildern des fünften Jahrhunderts mit
dem weicheren Rhythmus seiner eigenen Zeit . An Erzstatuen von Siegern und
Heroen sehen wir in die ernsten , schweren Proportionen lebendigere Einzel¬
formen und Grazie der Bewegung eindringen .

Praxiteles und Skopas waren Marmorbildhauer . Eine uns zunächst vielleicht
befremdende , aber gewiß nicht primitive , sondern den Kern der Sache treffende
griechische Ästhetik unterschied ferner Bildhauer , die vorzugsweise Götter -

45



bilder schufen , von solchen, deren Lieblingsthema die Gestalt des sterblichen
Siegers in den gymnastischen Spielen war . Zu den ersteren gehörten Skopas
und Praxiteles , zu den anderen Lysipp . Es ist kein Zufall , daß gerade in der
Kunst des vierten Jahrhunderts die vollkommensten Götterbilder in der be¬
rückenden sinnlichen Schönheit des griechischen Marmors entstanden , während
das festere und irdischere Material der Bronze der Darstellung des Ideals der
menschlichen Jugend diente . Skopas und Praxiteles stehen sich in dieser Be¬
ziehung brüderlich nahe , wenn auch der Stimmungsgehalt , der ihre Werke
erfüllt , verschieden ist .

Schmerzlicher noch als bei der Kunst des fünften Jahrhunderts trifft uns
bei den großen Meistern des vierten Jahrhunderts der Verlust der Originale , da
die religiösen und sittlichen Eigenschaften jener Kunst eher aus Kopien zu
erfassen sind als die sinnliche Schönheit der jüngeren klassischen Periode . Nur
ein einziges, vollkommen gesichertes eigenhändiges Werk des Praxiteles ist uns
in dem Hermes von Olympia erhalten , und man muß diesen eigentlich mit
eigenen Augen gesehen haben , um die Kunst des vierten Jahrhunderts ganz zu
verstehen und den erkältenden Eindruck loszuwerden , den die verbreiteten
Nachbildungen erwecken.

Der Hermes war keine Kultstatue , sondern ein Votivbild , aber was von
ihm gilt , trifft auch auf die Kultstatuen zu . Verschwunden ist der in unserem
Sinne hieratisch -religiöse Gehalt der Werke des fünften Jahrhunderts . Während
die Madonna mit dem Kinde in der neueren Kunst sich immer bewußt bleibt ,
daß sie Gegenstand der Verehrung ist , scheint hier jede kultliche Rücksicht ,
die der Haltung einen Zwang auferlegt , aufgegeben . Wir spüren nichts von
strenger Feierlichkeit oder zeremoniöser Repräsentation , sondern ein von allen
jenseitigen Vorstellungen losgelöstes, seliges Dasein in Freiheit und Schönhiet .
Es ist die Göttlichkeit von Hyperions Hymnus :

Ihr wandelt droben im Licht
Auf weichem Boden , selige Genien !
Glänzende Götterlüfte
Rühren euch leicht ,
Wie die Finger der Künstlerin
Heilige Saiten .
Schicksallos , wie der schlafende
Säugling , atmen die Himmlischen ;
Keusch bewahrt
In bescheidener Knospe ,
Blühet ewig
Ihnen der Geist,
Und die seligen Augen
Blicken in stiller
Ewiger Klarheit .



Diese Göttlichkeit wird dargestellt durch vollkommenes Menschentum . Man
hat dem vierten Jahrhundert den Vorwurf gemacht , daß der religiöse Cha¬
rakter des Gottesbildes verlorengeht und durch den rein ästhetischen ersetzt
wird . Das ist insofern richtig , als die Steigerung , die die Gestalt durch Haltung
und Symbole in kultlichem Sinne erfährt , verlorengeht . Zweifellos sind die
Kultbilder des vierten Jahrhunderts in unserem , im christlichen Sinne , der an
der Nacktheit von Michelangelos Christus mit Recht Anstoß nimmt , irreligiös,
und auch dem kultlichen Bedürfnis des fünften Jahrhunderts würden sie nicht
genügt haben . Aber es fragt sich , ob die letzte Überwindung der Antinomie
zwischen der menschlichen Erscheinung und der göttlichen Bedeutung nur für
die griechische Kunst und nicht auch für die griechische Gottesidee eine im
höchsten Maße griechische Lösung bedeutet . Erst indem die Gottheit jede
Beziehung zum Beschauer löst und in ihrer eigenen Handlung völliges Genüge
findet , wird sie schlechthin vollkommen .

Wir hatten ein wesentliches Kennzeichen des Klassischen in dem Verhältnis
zwischen Kunstform und Wirklichkeit gefunden . Die Kunst des vierten Jahr¬
hunderts erreicht hier ein letztes Ziel . Während die Werke der älteren klassi¬
schen Kunst eine Gebundenheit der Haltung mit einer Vereinfachung und
Klärung der Formen verbanden , herrscht jetzt vollkommenste Natürlichkeit .
Die Gestalten halten sich mit jener dem Griechen angeborenen , aber auch durch
die tägliche Übung des nackten Körpers gepflegten Fähigkeit , den Körper und
seine Glieder schön und ausdrucksvoll zu bewegen. Sie sind von einer beglücken¬
den Freiheit von Unsicherheit , Ungeschick, äußeren und inneren Hemmungen
erfüllt . Diese Beherrschtheit zusammen mit Haltung und Ausdruck des Kopfes
ergibt den Eindruck des Seelischen und Geistigen . Wir sehen nicht nur schöne
Körper , sondern Götter und Menschen.

Ein letzter Rest des Älteren ist am Hermes noch in der Flächigkeit der vier
Hauptansichten erhalten . Aber in der Bildung der Formen selbst ist die strenge
Gliederung und Teilung verschwunden , rund und weich gleiten die Formen
ineinander über . Kein hartes , sprödes Material tritt hier selbständig der Natur
gegenüber , sondern der das Licht einsaugende Marmor scheint warm und be¬
lebt wie der natürliche Körper . Mit der gleichen Meisterschaft ist das Stoffliche
des Gewandes wiedergegeben , das scheinbar zufällig über dem Stamm hängt
und doch bis in das kleinste Detail hinein ein wohlerwogenes Glied der Kom¬
position der Gruppe ist . Selbst die Stütze , die Körper und Stamm verbindet ,
ist in die Ponderation des Ganzen als ein nicht herauszulösender Bestandteil
einbezogen . Und doch fehlt zum vollständigen Eindruck bis auf wenige Spuren
die Eigenschaft , die dem Griechen für ein lebendiges Marmorwerk unentbehr¬
lich war , die Farbigkeit . Wir wissen, daß Praxiteles für die Bemalung seiner
Statuen einen der größten Maler seiner Zeit , Nikias , heranzog . Rötlich waren
Haare , Augenbrauen , Pupillen , Mund und das Lederwerk der Sandalen an den
wundervoll geformten Füßen , und in satten , reinen Farben leuchtete der
Mantel . Dem Marmor war durch eine besondere Behandlung ein einheitlicher ,

47



warmer Ton gegeben . Diese Bemalung war nicht naturalistisch , sondern be¬
wahrte bis in späte Zeiten das Prinzip der Zusammenstellung an sich schöner
und harmonisierender Farben .

Die größten Triumphe feierte die Fähigkeit , die sinnliche Schönheit des Kör¬
perlichen nachzuempfinden und zu gestalten , in den Statuen der nackten Aphro¬
dite , die Praxiteles und nach ihm Zeitgenossen und Schüler in immer neuen
Variationen schufen . Die Göttin rüstet sich zum Bade , steigt aus ihm empor
oder legt ihren Schmuck wieder an . Die verschiedenen Motive ließen alle Schön¬
heiten der Haltung , des Rhythmus und der Einzelformen des weiblichen Kör¬
pers entfalten . Keiner hat sie so fein nachempfunden wie Auguste Rodin . Wir
können heute nur ahnen , wie köstlich und bezaubernd diese Formen waren ,
deren Originale uns verloren sind . Gerade bei dieser höchsten Marmorkunst
beruhte die wesentliche Schönheit auf der Meißelführung des Meisters, und
Kopien geben uns nur kalte Formen , die erst die Phantasie wieder mit Leben
erfüllen muß . Eine Vorstellung davon , wie die Künstler in der Schönheit des
edlen, lebensvollen Materials schwelgten , geben uns die zarten , verschwimmen¬
den Formen weiblicher Köpfe , in denen uns Originale aus dem Kreise oder
der Schule des Praxiteles erhalten sind .

Aber dieser Genuß der körperlichen Erscheinung bedeutete keine Profanie¬
rung und entgöttlichte weder Götter noch Göttinnen . Aphrodite , die Göttin der
Schönheit , ist in den nackten Frauengestalten dargestellt . Betrachten wir nicht
nur Einzelheiten , nicht nur Torsen und Fragmente , so sehen wir , daß der
Rhythmus der Gestalt , Bewegung und Ausdruck des Kopfes auch hier den Ein¬
druck einer geistigen Haltung erzeugen , und zwar im Sinne von Vornehmheit
und Reinheit . Das ist nicht nur der Fall , wenn die Göttin , wie in der Medi-
ceischen Aphrodite , ihre Blöße zu verdecken sucht , sondern auch , wenn sie ,
scheinbar ungesehen und unbekümmert wie die einer anderen Kunstschule ent¬
stammende Aphrodite von Kyrene , ihre Haare ausdrückt oder ein Band in sie
flicht . Man würde ihr den Vorwurf des Hetärenhaften schwerlich , wie es ge¬
schehen ist , machen , wenn der Kopf und die Handlung der Arme erhalten wären .

Vor allem anderen aber schützt die griechische Skulptur auch in dem Zeit¬
punkt der Erreichung größter Naturnähe vor unkünstlerischem Naturalismus
eine Eigenschaft , die zum innersten Wesen der griechischen Kunst gehört . Nie¬
mals spüren wir an einem griechischen Werk die Kopie der zufälligen Züge
eines Modells, wie es fast bei jedem Werk der neueren Kunst der Fall ist . Jede
griechische Gestalt , sei es Gott , sei es Heros , sei es Mensch, stellt einen Typus
dar , eine allgemeingültige Form und nicht die zufällige Sonderbildung einer
bestimmten , einmaligen Person . In populärer Form hat die griechische Erzäh¬
lung von der Entstehung der Plelena des Malers Zeuxis diesen typischen Cha¬
rakter des griechischen Bildwerks erklärt . Die Bürgerschaft von Kroton ließ
ihn ein Modell aus den Jungfrauen der Stadt auswählen . Er suchte die fünf
schönsten heraus , weil er glaubte , die Anmut , die er suchte , nicht in einem ein¬
zigen Körper vereinigt zu finden ; seine Kunst stellte die vollkommene Schönheit

48



aus der Zusammensetzung von Teilen der verschiedenen Modelle her . So ein¬
fach und grob konnte der griechische Meister nicht verfahren ; ihm schwebte
die letzte Gestaltung durch die Kunst vor , in die sein neues Werk auf Grund
zahlloser Beobachtungen der Natur andere Züge hineintrug , ohne die innere
Einheit und die Harmonie der Teile untereinander und im Verhältnis zum
Ganzen zu zerstören . Die griechische Kunst ahmt nicht die unvollkommenen
Formen bestimmter Individuen nach , sondern gibt der Idee des Menschen Ge¬
stalt . In der klassischen Kunst des vierten Jahrhunderts erreicht sie die höchste
Stufe , auf der die Verwirklichung der Idee nicht mehr im Gegensatz zur Natur
steht , sondern mit ihr insofern übereinstimmt , als die Kunst Gestalten bildet ,
die in der Natur entstehen könnten , wenn es auch in solcher Vollkommenheit
kaum je der Fall ist .

Diese Idealität hat , abgesehen von gewissen Erscheinungen der römischen
Kunst , die ganze Antike beherrscht . Erst seit der Gotik ist eine neue Vorstel¬
lung der Naturtreue aufgekommen , die an die Stelle der Norm das einmal
Beobachtete und individuell Charakteristische setzt . Werke der Gotik , der
neueren und der neuesten Kunst lassen uns immer etwas Persönliches , Modell¬
haftes empfinden . Daher bedeutet das normhafte Wesen der griechischen
Kunst für den modernen Menschen eine gewisse Schranke , die ihn befremdet
und die er überwinden muß . Sie läßt den Eindruck abstrakter Kühle entstehen ,
der noch gesteigert wird durch die Härte der Kopien und den Verlust der Farbe .
Wer der Antike wirklich nahekommen will , muß griechischeOriginalebetrachten .

Auf der Basis eines Kultbildes waren nach dem Entwurf und unter den
Augen des Meisters von einem Schüler des Praxiteles im Relief die Musen als
Zuhörerinnen des musikalischen Wettkampfes zwischen Apollon und Marsyas
dargestellt . Der Meister , der über der Schönheit des nackten Körpers den Reiz
der Gewandung nicht vergaß , hat in dieser Gruppe der Musen und in einer
Reihe von rundplastischen Frauengestalten in vielen Variationen das Duett von
Körper und Gewand komponiert . Die führende Stimme hat der Körper , wäh¬
rend das Gewand eine mehr begleitende Aufgabe hat . Diese Gestalten haben
nichts Heroisches oder Feierliches . Vielmehr streben die Zeit , der Künstler und
die Tracht des wirklichen Lebens danach , durch das Gewand das Ideal frau¬
licher Anmut und mädchenhafter Grazie zum Ausdruck zu bringen . Klar und
harmonisch wie die Haltung der Figuren ist auch Anlage und Führung des Ge¬
wandes . Die Nachwirkung dieser Gestalten ist außerordentlich stark gewesen;
bis zum Ende der Antike hat man sie immer wieder kopiert . Eine besonders
reizvolle , unmittelbare Nachfolge fanden sie in der Kleinkunst der Terra¬
kotten , von der in den Tonfiguren von Tanagra , aber auch aus Kleinasien eine
Fülle von entzückenden , wohlerhaltenen und noch im Schmuck der Farben
leuchtenden kleinen Kunstwerken bewahrt ist , vergleichbar den feinsten Er¬
zeugnissen der Blütezeit des europäischen Porzellans . Ihrem kleinen Formate
entsprechend entwickelten sie die Grazie ihrer monumentalen Vorlagen noch
mehr in der Richtung des Zierlichen und Eleganten .

4 Rodenwal dt , Antike 49



Praxiteles suchte die Schönheit in der heiteren Anmut der göttlichen und
heroischen Gestalten , die das Thema seines Werkes waren . So hat er Apoll und
Artemis , Dionysos und die Satyrn , Aphrodite und Eros mit Vorliebe gebildet .
Sicherlich war nicht er es allein , der dieses Ziel erstrebte , sondern er war nur
der glänzendste Vertreter einer führenden Strömung der Kunst des vierten
Jahrhunderts . Ähnlich steht es mit Skopas , in dessen Werken eine andere
Stimmung lebt . Sein Herakles hält in der Schwere der Proportionen und der
klaren Gliederung stärker als der Hermes des Praxiteles die Tradition des fünf¬
ten Jahrhunderts fest . Was aber neu hinzukommt , ist ein Ausdruck der Trauer ,
der nicht durch die Haltung des Kopfes erzeugt ist , sondern durch den schmerz¬
lichen , in die Höhe gewandten Blick der tiefliegenden Augen . Noch stärker ist
der tragische Gehalt am Kopfe einer Statue des Meleager und vor allem an de.n
Köpfen zweier Giebelgruppen des Tempels von Tegea , die , wenn nicht eigen¬
händig , so doch unter unmittelbarem Einfluß des Meisters gearbeitet sind . Es
ist gegenüber der Kunst des fünften Jahrhunderts eine bedeutende Verände¬
rung , daß der Ausdruck auch in die Züge des Antlitzes eindringt . Sie ermög¬
lichte es schon den Alten und erlaubt es uns , ein solches Antlitz losgelöst vom
Körper abzubilden , ohne ihm seine Bedeutung zu nehmen .

Es ist eine tiefe , aber milde Trauer , die in diesen Köpfen liegt , kein wilder
Schmerz oder theatralisches Pathos . Dieses Maßhalten ist bezeichnend für die
Kunst des vierten Jahrhunderts . Wir empfinden es selbst an der leidenschaft¬
lichsten Gestalt des Skopas , einer rasenden Bacchantin , von der ein Nachklang
in einer Dresdener Statuette erhalten ist . Trotz der Gewaltsamkeit der Be¬
wegung besteht eine gewisseberuhigende Harmonie und Ordnung in der Falten -
gebung des Gewandes . Ihr verwandt sind die Gestalten der Amazonen auf den
dem Skopas zugeschriebenen Platten eines Frieses vom Mausoleum zu Hali¬
karnaß . Den Einfluß seiner Kunst oder der ganzen Richtung , die er vertritt ,
spüren wir an einem Säulenrelief von dem nach dem herostratischen Brande
wieder aufgebauten Tempel der Artemis zu Ephesos und an manchen , von tiefer
Trauer erfüllten attischen Grabreliefs .

Wenn in den Gestalten des Skopas und Praxiteles noch ein letzter Rest von
Schwere und Gebundenheit vorhanden war , so ist die vollkommenste Freiheit
in dem Apoxyomenos des Lysipp erreicht . In einem für Siegerstatuen seit dem
fünften Jahrhundert traditionellen Motiv befreit sich der Jüngling nach den
Übungen in der Palaestra von Staub und Öl . Das Original war aus Bronze und
entbehrte der störenden Stützen . Keine Blockform , keine Zusammengesetzt¬
heit aus verschiedenen Ansichten beengt mehr die freie Handlung . Dieses Werk
bedeutet die völlige Harmonie von Idee und Natürlichkeit . Es fehlt ferner
jeder Ausdruck religiöser Gebundenheit , aber auch jede Anmaßung späterer
Athletenbilder . Wenn ältere Gestalten des gleichen Motivs ganz in der Hand¬
lung aufgehen , so liegt darin ein ehrfürchtiger Ernst , der noch von der Weihe
des Festspiels erfüllt ist . Hier geht der Blick des edlen Kopfes freimütig in
die Ferne . Der Körper ist sehr schlank , von einer federnden Elastizität und

50



Beweglichkeit erfüllt . Es ist ein rein menschliches Dasein geschildert , ohne eine
bestimmte religiöse, sittliche oder poetische Beziehung , aber doch nicht nur
körperliche Form , sondern geadelt und durchgeistigt durch die autonome Frei¬
heit , die in der ganzen Gestalt zum Ausdruck kommt . Als Befreier hat Lysipp
selbst gewirkt ; er war ungeheuer produktiv und hinterließ eine Schule, die
in die folgende Epoche hinüberführte .

Lysipp hat auch Porträts gemacht ; Alexander der Große hat sich wiederholt
von ihm porträtieren lassen , und wir können vermuten , daß unter den nur durch
Kopien überlieferten Alexanderköpfen auch Lysipps Gestaltungen nachleben .
Aber wir vermögen das Menschentum Alexanders in den Porträts nicht zu er¬
fassen ; seine Züge werden in den Händen der Künstler sofort zu denen eines
Gottes oder Heros . Das ist nicht nur in der überwältigenden Wirkung Alexan¬
ders begründet , sondern in der Entwicklung des Porträts in der griechischen
Kunst überhaupt . Die eingeborene Neigung zum Normhaften widerstrebte auf
das stärkste dem individuellen Porträt . Während dieses in anderen Epochen bei
anderen Völkern gleichzeitig mit dem Entstehen der monumentalen Kunst oder
in sehr frühen Stadien derselben auftritt , beginnt es sich bei den Griechen erst
um die Mitte und in der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts zu entwickeln .
Vorher beschränkt sich das Porträt , das tatsächlich seit dem fünften Jahrhun¬
dert für Ehrenstatuen verwandt wurde , auf leichte Abwandlungen des Typus ,
und das Persönliche kam vor allem durch äußere Besonderheiten , wie Eigentüm¬
lichkeiten der Haltung oder der Barttracht , zum Ausdruck . Auch noch im Ver¬
lauf des vierten Jahrhunderts bleibt die individuelle Charakterisierung äußerst
zurückhaltend . Ein Porträt wie der wundervolle Sophokles im lateranensischen
Museum ist eine reine Idealschöpfung , und erst in dem Bildnis des Aristoteles
tritt uns eine Persönlichkeit entgegen . Aber auch hier und in der Folgezeit strebt
das griechische Porträt über zufällige Einzelzüge hinaus stets zum Typischen .

Die gleiche Abwehr wie gegen das Porträt zeigt die griechische Kunst gegen
die Darstellung des individuellen geschichtlichen Ereignisses . Die große dekora¬
tive Skulptur beschäftigte sich mit typischen Bildern mythologischer Kämpfe .
Das gleiche gilt von der monumentalen Malerei ; wenn sie gegen die Mitte des
fünften Jahrhunderts die Schlacht von Marathon darstellte , so war diese schon
zu einem mythischen Ereignis geworden . Auch die demokratische Gesinnung
der klassischen Jahrhunderte war der Verewigung persönlichen Heldentums
durch die Kunst nicht günstig . Die gewaltigen Taten Alexanders und die reprä¬
sentativen Bedürfnisse seines Hofes und der Diadochenhöfe verlangten aber
nach Darstellung . Ein großartiges Zeugnis dafür bietet uns das Mosaik aus der
Casa del Fauno in Pompeji , das das Zusammentreffen von Alexander und
Dareips zum Gegenstände hat und wahrscheinlich auf ein Gemälde aus dem
letzten Jahrzehnt des vierten Jahrhunderts zurückgeht . Ob je beide Herrscher
in dieser Form zusammengestoßen sind, ist fraglich . Aber dem Maler liegt nichts
an historischer Treue und chronistischer Ausmalung im einzelnen, auch nichts
an dem Lokalkolorit der Landschaft . Nur Menschen sind dargestellt . In dieser

4 : 51



Begrenzung , in der Ablehnung alles Zufälligen und Nebensächlichen liegt zu¬
gleich die eigenartige Größe des Bildes . Es ist gewissermaßen die Idee des
Kampfes zwischen Alexander und Dareios , zwischen Europa und Asien in an¬
schauliche Form gebracht . Unwiderstehlich dringt von links Alexander vor ;
die Edelsten der Perser werfen sich ihm entgegen . Der Wagenlenker des Groß¬
königs peitscht die Pferde zur Flucht ; mit einer großen Geste beklagt Dareios
den Tod seines Getreuen . Die aktive Kraft Alexanders , die asiatische Passivität
des Perserkönigs konnten nicht eindrucksvoller geschildert werden . Zugleich
äußert sich in der Würde und Tragik , die der Gestalt des Dareios verliehen ist ,
die ganze Humanität des Griechentums .

Die Größe des Gehalts des Alexandermosaiks verdankt die Malerei dem ge¬
schichtlichen Ereignis . Die vorangehende Malerei des vierten Jahrhunderts war
auf mildere Töne eingestellt . Leider geben uns die dürftigen Nachbildungen auf
pompejanischen Wänden nur eine ungefähre Vorstellung von der Komposition ,
nicht aber von der Meisterschaft der Zeichnung und Farbengebung und der Ab¬
gewogenheit in der Verteilung der Gestalten auf der Fläche , die war uns in der
Qualität der allergrößten Meister der Malerei vorstellen müssen . Vor dem Bilde
des Argos, der Io bewacht , oder der Bestrafung des Eros finden wir uns an die
Kunst des Praxiteles erinnert , mit dessen Freund Nikias wir die Originale dieser
Bilder in Verbindung bringen können , vor dem edlen Zorn Achills bei der Ent¬
führung der Briseis an die Kunst des Skopas . Besäßen wir die Originale , so wür¬
den sie uns durch ihre Komposition und Koloristik wahrscheinlich fremdartiger
erscheinen als die griechische Skulptur . Wie die Architektur , so war auch die
Malerei von dem plastischen Grundempfinden der Griechen beherrscht . Sie be¬
schäftigte sich nicht mit der Darstellung des Raumes an sich und daher auch
nicht mit der Landschaft und ihren Stimmungen . Nur die menschlichen Ge¬
stalten waren ihre Objekte , und der Raum reichte nur so weit in die Tiefe , als
ihn die Figuren einnahmen . Einzelne landschaftliche Elemente konnten wie Ver¬
satzstücke zwischen oder neben den Figuren angebracht werden . Von archa¬
ischer Einfachheit war vielfach noch die Farbenwahl . Diesen Begrenzungen
standen Feinheiten der Komposition , der Zeichnung und der Zusammenstim¬
mung gegenüber , von denen wir uns schwer eine Vorstellung machen können .

Mit den Richtungen und Stimmungen der Plastik des vierten Jahrhunderts
läßt sich die Architektur schwer vergleichen . Wir können feststellen , daß ihr
der erhabene Ernst des fünften Jahrhunderts fehlt . Sie strebt nach reicherer
und gefälligerer Form . Ein Symbol kann die Entwicklung des korinthischen
Stils sein , die sich am Rundbau zu vollziehen scheint . Es handelt sich eigent¬
lich nur um eine neue Kapitellform , die nicht allmählich erwächst , sondern die
einmalige bewußte Schöpfung eines genialen Künstlers ist . Uns tritt sie zum
ersten Male an einer Mittelsäule im Inneren des Tempels von Phigalia entgegen ,
im Zusammenhänge ionischer Formen , mit deren Säulen und Gebälk sie sich
verbindet . Im vierten Jahrhundert wird eine korinthische Säulenordnung im
Inneren von Rundbauten verwendet ; ein wirkliches Meisterwerk ist uns in

52



einem Kapitell der Tholos von Epidauros , eines der reichsten und vollkom¬mensten Bauten des vierten Jahrhunderts , erhalten . Dann dringt an demzierlichen Monument des Lysikrates der korinthische Stil auch in die Außen¬
architektur ein . So gewinnt langsam , Schritt für Schritt , eine Kunstform Boden,die später durch Vermittlung des Hellenismus in der römischen Kunst , in der
Renaissance und im Barock eine herrschende Rolle gespielt hat .Neue Aufgaben , der Bau von Theatern , Hallen , Gymnasien , wurden der
Architektur gestellt . Ein Werk , in dem sich wie in einem Brennpunkt die Kunst
um die Mitte des Jahrhunderts konzentrierte , war das gewaltige Grabmal , dasdem persischen Satrapen Mausolos von seiner Witwe errichtet wurde . Es wareine orientalische , schon im fünften Jahrhundert in Kleinasien aufgenommeneIdee , einen Grabtempel auf einen gewaltigen Unterbau zu türmen . Die ersten
Meister wurden für einen plastischen Schmuck herangezogen . In den Platten
des Frieses , an dem Skopas beteiligt war , erkennen wir ein gesteigertes Streben
nach einer gleichmäßigen ornamentalen Bewegung . Die Wirkungen der Grab¬
bauten und ihres Schmuckes spüren wir in den monumentalen Sarkophagen ,die ebenfalls in Fortführung der Tradition des fünften Jahrhunderts in Klein-
asien entstanden . Die ionische Architektur Kleinasiens erlebte um die Mitte des
Jahrhunderts eine großartige Renaissance .

Griechische Religion und griechischer Mythos sind uns trotz der Vertraut¬
heit der Namen im Grunde fremd , und es ist nicht leicht , uns in sie hinein¬
zufinden . Näher als vor den Bildern der Götter und Heroen kommen war der
Seeledes vierten Jahrhunderts vor dem klaren , schlichten und innigen Menschen¬
tum der attischen Grabreliefs , obwohl es nicht Werke höchsten künstlerischen
Ranges sind . Menschliches Dasein und die Zusammengehörigkeit von Gatten ,von Eltern und Kindern wird hier ohne irgendwelche Einbeziehung von Kult
oder Symbolik geschildert . Mit bewunderungswürdiger Sicherheit hat dies
Goethe empfunden , als er in Verona die ersten attischen Grabreliefs sah , und
ihr Wesen erkannt , obwohl es verhältnismäßig schlechte und späte Stücke
wraren : „Die Grabmäler sind herzlich und rührend . Da ist ein Mann , der neben
seiner Frau aus einer Nische wie zu einem Fenster heraussieht , da steht Vater
und Mutter , den Sohn in der Mitte , und sehen einander mit unaussprechlicher
Natürlichkeit an , da reichen ein Paar einander die Hände . . . Mir war die
Gegenwart der Steine höchst rührend , daß ich mich der Tränen nicht ent¬
halten konnte . Hier ist kein geharnischter Mann auf den Knien , der einer fröh¬
lichen Auferstehung wartet , hier hat der Künstler mit mehr oder weniger
Geschick immer nur die einfache Gegenwart der Menschen hingestellt , ihre
Existenz dadurch fortgesetzt und bleibend gemacht . Sie falten nicht die Hände
zusammen , schauen nicht gen Himmel ; sondern sie sind , was sie waren , sie
stehen beisammen , sie nehmen Anteil aneinander , sie lieben sich . . .

“



HELLENISMUS

Die Epoche des Hellenismus bedeutet für die griechische Kunst eine un¬
geheure quantitative Steigerung der Leistung . Griechenland , bisher ihr Haupt¬
schauplatz , wurde eine kleine Provinz des Riesengebietes , das die ganzen
Länder des östlichen Mittelmeergebietes umfaßte . Glänzende Metropolen , die
Residenzen der Ptolemäer in Ägypten , der Seleukiden in Syrien , später der
pergamenischen Herrscher und anderer Fürsten überstrahlten Athen , das die
stille Flamme klassischer Tradition hütete . Die Kunst stellte sich in den Dienst
der Höfe , die ihr große Aufgaben zu stellen wußten . Sie verherrlichte Person
und Taten der Könige und schmückte ihre prunkvollen Paläste . Von den
Fürstenhöfen ausgehend dringt das Bedürfnis nach Luxus und Vornehmheit
auch in die Häuser des reichen Bürgertums . Werden hier neue Aufgaben pro¬
faner Art gestellt , so übernehmen die Herrscher auch die Pflichten der Errich¬
tung von Tempeln und der Weihung von Kultbildern . Große öffentliche Bauten
werden von ihnen gestiftet . Eine ungeheure Zahl von Städten wird neuge¬
schaffen . Aber nicht nur die Zahl der Denkmäler aller Art wächst , sondern
auch ihre Maße steigern sich . Es ist ein grandioses Zeugnis für die Vitalität
der griechischen Kunst , daß sie dieser Aufgabe der Hellenisierung ganzer ge¬
waltiger Länder und der Erfüllung neuer Lebensbedürfnisse Herr geworden ist ,
ohne einen Bruch ihrer Entwicklung dadurch zu erleiden .

Auch der Zusammenstoß mit den alten Kulturen Ägyptens und Mesopota¬
miens hat ihr Wesen nicht zu ändern vermocht . Die Griechen haben die Kunst
jener Länder nicht vernichtet . Alexander der Große begann eine Wiederher¬
stellung des babylonischen Turms , und in Ägypten können wir sehen , wie die
ägyptische Kunst , vor allem die Architektur , auch von den neuen Herrschern
gepflegt wurde . Gegenseitige Beeinflussungen waren nicht ausgeschlossen , aber
eine organische Verbindung war zwischen Künsten zweier so verschiedener
Stufen , wie der klassischen der Griechen und der archaischen Ägyptens , aus¬
geschlossen ; es kamen in der Regel nur unnatürliche Zwitterbildungen zustande
und auch diese nur in Kunstgattungen niederen Ranges oder bei schlechten
provinziellen Erzeugnissen . In den höheren Formen stand Einheimisches und
Griechisches nebeneinander wie heute im Fernen Osten das Europäische neben
dem Chinesischen und Japanischen . Die Griechen aber waren die Herren des
Landes , und wo einmal eine Beeinflussung erfolgte , war eher die einheimische
Kunst der empfangende Teil . Daher blieb die Entwicklung der griechischen
Kunst in den neuen Ländern eine griechische , und nur bei gewissen Bau¬
gedanken oder Darstellungsideen fragt es sich, ob nicht orientalische Anregungen

54



von Einfluß gewesen sind . Natürlich war der Verlauf in den verschiedenen
Gebieten nicht gleich ; es bildeten sich landschaftliche Eigenarten , begründetin der Besonderheit der Bevölkerung , der Persönlichkeit großer Herrscher
oder dem Wirken bedeutender Künstler und ihrer Schulen . So wurde
Griechenland und besonders Athen die Stätte des Klassizismus , während die
alexandrinische Kunst als eine Fortsetzung der attischen des vierten Jahr¬
hunderts erscheint ; auch in Kleinasien lebten die Traditionen der vorangehen¬
den Jahrhunderte weiter . Die Blüte der pergamenischen Kunst wurde bewußt
von den kunstsinnigen Attaliden gezogen und gepflegt ; ihren großen Meistern
verdankt die Insel Rhodos ihren Namen in der Kunstgeschichte . Die in den
alten griechischen Kolonialgebieten des Westens , in Sizilien und Unteritalien ,
blühende Kultur war reich , eigenartig , aber doch provinziell und nicht von
gleicher Höhe wie in den östlichen Gebieten.

Man darf sich aber die Unterschiede der verschiedenen Schulen nicht als so
groß vorstellen wie etwa in der neueren Zeit zwischen der Kunst verschiedener
Länder . Waren doch in dem ganzen großen Gebiet Griechen Träger der Kultur
und der Kunst ; Sprache und Literatur , dazu die Freizügigkeit der Künstler
schufen eine Einheitlichkeit , wie sie kaum je sonst in einem räumlich so aus¬
gedehnten Gebiet der Mittelmeerländer bestanden hat . So können wir an¬
nehmen , daß sie alle einer allgemeinen Entwicklungstendenz teilhaftig ge¬
worden sind . Man hat eine solche mit der Reihenfolge von Barock , Rokoko
und Klassizismus umschreiben wollen . Es ist richtig , daß die hellenistische
Kunst charakteristische Züge aufweist , die diesen drei Richtungen der neueren
Kunst entsprechen , aber eine wirkliche Wiederholung gibt es im geschichtlichen
Leben nicht , und die hellenistische Kunst ging in der Richtung des Barock und
Rokoko nur so weit , wie es mit ihrem griechischen Wesen vereinbar war , das
dieser Entwicklung eine Schranke setzte . Das erste halbe Jahrhundert scheint
eine Zeit der Auflehnung gegen die klassische Tradition und des Tastens nach
neuen Gestaltungen gewesen zu sein . Dann folgt eine Periode , deren leiden¬
schaftliche und pathetische Kunst am ehesten dem Barock vergleichbar ist . Sie
wird von einer sehr beweglichen, ungebundenen Richtung abgelöst , deren
Streben nach Eleganz und Zierlichkeit , nach dem Reiz des Kleinen auch im
Gegenständlichen , dem Rokoko verwandt ist . Endlich endet die rein griechische
Entwicklung im Klassizismus . Aber dieseRichtungen lassen sichnicht so Idar wie
in der neueren Kunst voneinander loslösen. Barockes und Klassizistisches finden
wir nebeneinander in den verschiedenen Jahrhunderten und sehen es Verbin¬
dungen miteinander eingehen . Weder eine landschaftliche Gliederung noch eine
Stufenfolge ergibt mit unserem lückenhaften Material ein geschlossenesBild , so
daß eine Vorstellung von dem , was die Kunst des Hellenismus bedeutet , zur Zeit
eher zu gewinnen ist , wenn wir ihre Stimmungen und ihren Gehalt betrachten .

Gesteigert ist das Interesse am Porträt , und zwar nicht nur an dem des
Herrschers . Wenn wir eine Gestalt wie die des Demosthenes mit der des Sopho¬
kles vergleichen , so sehen wir einen starken Unterschied . Ein unmittelbares

55



Gefühl könnte darin nur die Verschiedenheit der beiden Persönlichkeiten emp¬
finden , wie sie eine gleiche Kunst oder gar derselbe Künstler hätte gestalten
können . Eine historische Betrachtung aber lehrt , daß das Porträt des De¬
mosthenes im vierten Jahrhundert kaum möglich gewesen wäre . Die Gestalt
erweckt den Eindruck des Problematischen , des mit Hemmungen Kämpfen¬
den , und erreicht dies durch die Eckigkeit der ganzen Haltung des mageren
Körpers und durch den Ausdruck der ineinander verkrampften Hände . An die
Stelle des Schönen und Harmonischen sind das Charakteristische und die Disso¬
nanz getreten . Dabei sind diese Eigenschaften an dieser im Jahre 280 ent¬
standenen Statue noch mit einer geradezu klassischen Zurückhaltung erfüllt ,
während die spätere Entwicklung sie bisweilen bis zur Karikatur steigert . Sie
ist 42 Jahre nach deni Tode des Demosthenes entstanden und gibt daher
weniger seine zufälligen Züge als ein Idealbild seiner Persönlichkeit . In anderen
Porträtköpfen , z . B . an dem oft wiederholten Bildnis des sogenannten Seneca,
in dem vielmehr das Idealporträt eines greisen Dichters der klassischen oder
vorklassischen Periode zu erkennen ist , geht das Streben nach Charakteri¬
sierung noch weiter . Man entdeckt den Reiz des Häßlichen . Dabei halten auch
diese Porträts nicht etwa die zufälligen Züge , die ein bestimmter Mensch zu
einer gegebenen Zeit hatte , fest , sondern bilden einen typischen Charakter . In
den Herrscherporträts überwiegt , so überraschende Charakterköpfe wir darunter
besitzen , doch das Streben nach Idealisierung in der Richtung des Schönen .
In der jugendlichen Gestalt eines Königs , der in heroischer Nacktheit dar¬
gestellt ist , wird durch die starke und impulsive , von allem Zwang gelöste
Haltung der Eindruck des Grandiosen erzeugt .

Ein großer Teil der bildenden Kunst des Hellenismus ist der Darstellung des
großen Pathos gewidmet . Er umfaßt in weitestem Sinne die Leidenschaft in
ihren verschiedensten Formen , vom Ausdruck des körperlichen Schmerzes bis
zur tiefsten seelischen Tragik , die Wut des Kampfes , die Trauer der Nieder¬
lage , den Rausch des Sieges, und führt von stärkster Innerlichkeit bis zu thea¬
tralischem Bombast . Dieses pathetische Temperament ist die eine wesentliche
Eigenschaft der hellenistischen Kunst , in der sie dem Barock der neueren Kunst
verwandt ist . Die Kunst des Hellenismus ist keine Mischung mit fremden Ele¬
menten , sondern eine späte Phase der griechischen Kunst , der eine ähnliche
geistige Entwicklung wie dem Barock zugrunde liegt . Zwischen dem vierten
Jahrhundert und dem Hellenismus liegt kein Bruch der Entwicklung , sondern
der Hellenismus ergänzt durch die Formung von Stimmungen und Gehalten ,
die den vorangehenden Jahrhunderten fremd geblieben waren , erst die Auf¬
gabe der Kunst als Deuterin der Natur zu einem Ganzen , und man könnte
ihn , wenn man den Begriff des Klassischen allgemeiner faßt , als die dritte
Phase der klassischen Kunst bezeichnen .

Das Verhältnis zwischen Kunstform und Wirklichkeit ist im Hellenismus
und im Barock nicht so wesentlich verschieden vom Klassischen , wie es bei
der Kunst des Mittelalters und der archaischen Kunst der Fall ist . Will man

56



die ganz großen Unterschiede kunstgeschichtlicher Perioden erfassen , so kann
man eigentlich nur die drei Hauptformen primitiver , archaischer und klassi¬
scher Kunst aufstellen . In der neueren Geschichte kommt dies richtig zum
Ausdruck , wenn man die zwei großen Phasen der Kunst des Mittelalters und
der Kunst der Neuzeit unterscheidet . Innerhalb der letzteren bilden dann
das Klassische im engeren Sinne und das Barocke zwei Phasen . So bildet
auch in der Antike die Kunst von der Übergangszeit des Archaischen zum
Klassischen bis zum Ausgang des Altertums eine Einheit . Innerhalb dieses
großen Ganzen liegen erst die Fortschritte oder Gegensätze , die den Hellenis¬
mus von der vorangehenden Zeit trennen .

Die ältere klassische Kunst war , wenn wir von den fein formalen Problemen
absehen , auf das Erhabene der göttlichen Erscheinung und auf den sittlichen
Gehalt des Menschentums gerichtet . Das vierte Jahrhundert strebte nach
Schönheit , Maß und Harmonie . Im Gegensatz zu ihm sucht der Hellenismus
die leidenschaftliche Erregung , er hat Genuß an der Dissonanz , empfindet den
Reiz des Charakteristischen und drängt zu Übermaßen . Er treibt die Natur¬
wahrheit bis zu äußerem Verismus und steigert andererseits die Formen über
die Natur hinaus im Dienste starken Gefühlsausdruckes . Dieser Wechsel des
Temperaments äußert sich in formalen Eigenschaften , die wir ähnlich im
neueren Barock finden , in der Ablösung des Linearen durch das Malerische, der
geschlossenen durch die offene Form , der Klarheit durch Unklarheit . Aber diese
Entwicklung zeigt überall nur die Ansätze zu derjenigen , die erst im neueren
Barock zur Vollendung gelangt ist . Sie findet ihre Begrenzung an der Forderung
sowohl nach typischer Bedeutung wie nach Plastik und Ganzheit der Gestalt .

Die Kunst der Leidenschaft tritt Uns vor allem in den Werken der Perga-
mener vor Augen . Aus den letzten Jahrzehnten des dritten Jahrhunderts
stammen die Reste eines Monumentes , das den Sieg Attalos ’ I . über die Gallier
in einer Reihe von Gruppen und Einzelfiguren verherrlichte . Erhalten ist die
Gruppe des Galliers , der erst sein Weib und dann sich selbst ersticht , um
nicht den Feinden in die Hände zu fallen , und die Figur des sterbenden
Galliers . Während die Gruppe in ihrer räumlichen Kühnheit und einer ge¬
wissen Unklarheit etwas Barockes hat , kann man den sterbenden Gallier als
ein in höchstem Sinne klassisches Werk bezeichnen , nicht nur seines Ethos
halber , sondern auch um seiner geschlossenen, schlichten Größe willen. Aber
der älteren klassischen Kunst wäre schwerlich die Idee gekommen , die herbe ,
barbarische Schönheit dieses ungriechischen Menschentypus zu gestalten . Sie
zu empfinden , ist eine Eroberung einer neuen Zeit . Dieselben Siege feierte in
kleineren Figuren ein zweites , jüngeres Weihgeschenk , von dem eine Reihe
von Figuren überliefert ist . Ein Symbol des Sieges war die gewaltige Dar¬
stellung des Kampfes der Götter und Giganten , mit dem in der ersten Hälfte
des zweiten Jahrhunderts der Riesenbau des Zeusaltars von Pergamon ge¬
schmückt wurde . Barock ist das Pathos , die Masse der Gestalten , die Wucht
der Bewegung , die Unruhe im einzelnen . Aber verglichen mit Werken des



neueren Barock herrscht eine strengere Zucht , die den Kampf nicht über die
architektonischen Grenzen branden läßt . Es fehlt ferner die quellende Über¬
fülle der Formen , und die Macht der Bewegung wird oft durch kleinliche Züge
gebrochen . Ein ausgesprochener Klassizismus hemmt die Barockentwicklung ,
mußte sie aufhalten , wenn nicht die griechische Kunst mit sich selbst in Wider¬
spruch geraten sollte.

Diese barocke Kunst bedient sich bald klarer , plastischer Formen , bald
auch der Mittel einer weichen , malerischen , mit der Wirkung der Schatten
arbeitenden Formensprache , bald einer geschlossenen , bald einer gelösten Ge¬
staltung der Komposition . Wir begegnen ihr nicht nur in Kleinasien , sondern
auch in Ägypten , im Peloponnes , in Samothrake und in Rhodos . Auf dieser
Insel entstand am Ende des zweiten Jahrhunderts die riesige Gruppe des
farnesischen Stiers und nach der Mitte des ersten Jahrhunderts der Eaokoon ,
an dem wir heute im Gegensatz zu früheren Generationen ein mehr sentimen¬
tales als naives Pathos und mehr Virtuosität als Meisterschaft empfinden .

In zwei gegensätzlichen Richtungen ergänzt der Hellenismus die klassische
Kunst . Geht die eine auf das Grandiose des Gegenstandes und der Form , so
richtet die andere ihre Neigung auf das Fiebliche , Idyllische und Kleine . Frauen¬
anmut wird in zahllosen Statuen der Musen, aber auch in Porträtfiguren sterb¬
licher Frauen geschildert . Das Gewand gewinnt hier ein neues und eigenes
Leben . Es ist nicht mehr nur der Ausdruck der körperlichen Form , die es
klärend und ergänzend begleitet . Vielmehr wird es selbst zum Ausdruck einer
Stimmung , und zwar meist der Unruhe und Erregung . Die Falten und Massen
untereinander und nebeneinander liegender Gewandteile schneiden und durch¬
kreuzen sich , und aus ihrem Getümmel steigen mit erhöhtem Zauber die zarten
Formen von Schulter und Hals und die lieblichen Köpfe empor . Auch hier
wird der Reiz der Dissonanz gesucht . Das „Mädchen von Antium “ und die
„kleine Herculanenserin " verkörpern diesen Gegensatz des dritten zum vierten
Jahrhundert .

Der Schönheit des Frauenkörpers huldigt die hellenistische Kunst durch
neue Variationen der Motive des vierten Jahrhunderts , die in höchster Voll¬
endung den wollüstigen Reiz des Marmors in ihren Dienst stellen . Von einem
Meister des dritten Jahrhunderts stammt die im Bade kauernde Aphrodite .
Der Zauber der nackten Formen wird bei anderen Gestalten durch eine Ver¬
hüllung einzelner Teile raffiniert gesteigert . Eros , sein Liebreiz und seine Macht ,
seine Streiche und seine Strafen , werden wie in der hellenistischen Literatur
in vielen Variationen Gegenstand großer und kleiner Kunst .

Ein Meisterwerk ganz hohen Ranges ist der sogenannte Barberinische Faun
in der Münchener Glyptothek . In schwerem , unruhigem Schlafe ruht der Satyr
auf einem Felsblock ; ein Stück dämonischer Urkraft ist hier von dem Künstler
gestaltet worden . Sonst dienen Satyrn und Mänaden mehr als Figurinen in
idyllischem und neckischem Spiel ; der Satyr fordert das Mädchen zum Tanz
auf , ein Paniskos bläst auf der Flöte , wohl zum Einzeltanz einer Mänade .

58



Wie hier im Zauber des Idylls fühlen wir uns auch bei der Darstellung
des Kindes ins Rokoko versetzt . Es wird meist in Handlung und Bewegung
dargestellt . Eine kleine Dame preßt entsetzt ihr Täubchen an sich , um es vor
dem gefürchteten Angriff einer Hausschlange zu schützen . Ein Meister der
Wende zum zweiten Jahrhundert , Boethos , schuf das entzückende Werk des
Knaben , der mit einer Gans ringt . Erst dieser Zeit blieb es Vorbehalten , den
Kinderkörper in dem Reiz seiner Proportionen und Bewegungen zu erfassen.

Aber auch dem Realismus des niederen und täglichen Lebens wandte sich
das für die ganze Wirklichkeit offene Auge der hellenistischen Kunst zu . Sie
gab ihn indirekt in Komödienszenen wieder , in denen etwa zwei junge Damen
den Liebeszauber einer alten Kupplerin begehren oder Bettelpriester im Chor
über die Bühne ziehen. Aber vor allem wandte sich eine reiche und beweg¬
liche Kleinkunst in Alexandrien und Kleinasien mit scharfer und humorvoller
Beobachtung den Typen des Straßenlebens zu, dem nubischen Knaben , der
in den Gassen Alexandriens sein Bettellied singt , dem Gassenjungen , der sich
einen Dorn aus dem Fuß zieht , der trunkenen Alten , die mit ihrem Fläschchen
im Arm in einem Straßenwinkel sitzt . Man scheute sich nicht , diese Motive,
die in der Regel der Gegenstand von Statuetten aus Ton und Bronze waren ,
auch in monumentale Plastik zu übertragen . Ganz im Bereich der Kleinkunst
aber blieben die Karikaturen und Grotesken , die von unerschöpflichem , geist¬
reichem Witz geschaffen wurden .

Dieser Darstellung des Genre galt eine bedeutende Richtung der hellenisti¬
schen Malerei. Die Malerei ist auch den anderen Gebieten nicht fremd geblieben ;
sie hat in Monumentalgemälden die großen , pathetischen Themata gepflegt ,
während sie nach alter griechischer und in der Malerei, wie es scheint , festerer
Tradition für die kleinen Gegenstände des täglichen Lebens das kleine Format
beibehielt . Gerade von dieser an die Holländer erinnernden Genremalerei sind
in den Mosaiken des Dioskurides treue Kopien erhalten geblieben . Es beruht
wohl nicht nur auf der Technik des Mosaiks, wenn wir hier in der Wieder¬
gabe der Naturformen einen gewissen Impressionismus finden , der aber doch
nicht so weit geht , daß die plastische Rundung der Körperform oder die Klar¬
heit des Konturs verlorenginge . Wenn wir in der Plastik des Hellenismus
manche Analogien zum Barock finden , so liegt eine Welt zwischen seiner
Malerei und der der neueren Kunst . Die Entwicklung der Malerei ist in der
Antike eine ganz andere gewesen. Auch im Hellenismus bleibt der Raum eng
und bildet nur eine schmale Bühne für die Menschen, die der eigentliche Gegen¬
stand des Bildes sind . Wir brauchen nur den Namen Rembrandt zu nennen ,
um uns bewußt zu werden , wie ferne die Antike einer Entwicklung der Malerei
blieb , die in ihm einen Höhepunkt und zugleich einen polaren Gegensatz zur
Antike erreichte .

In der Architektur können wir am ehesten mit Anregungen des Orients rech¬
nen . Wir begegnen ihnen an einem riesigen Dekorationsbau , dem Prunkzelt
Ptolemäos ’ II . , von dem uns eine antike Beschreibung ein Bild vermittelt , und

59



an einem syrischen Palastbau aus der ersten Hälfte des zweiten Jahrhunderts ,
Es ist ferner möglich , daß die Anschauung ägyptischer und mesopotamischer
Bauten mitgewirkt hat , wenn wir im zweiten Jahrhundert eine einheitliche
Raumgestaltung und eine axiale Aufeinanderfolge sich entwickeln sehen , wie es
an dem einem syrischen Könige geweihten Rathaus von Milet der Fall ist .
Diese Anregung traf mit einer inneren Entwicklung der griechischen Archi¬
tektur zusammen . Wir sehen , wie die völlige Isolierung jedes einzelnen Baues
und jeder einzelnen Statue im Hellenismus der Idee einer Beziehung und
Ordnung weicht . Statuen und Figurengruppen werden parallel vor Hallen
und Gebäuden errichtet . Sie werden dadurch bis zu einem gewissen Grade
Glieder eines dekorativen Ganzen und erhalten eine Hauptansicht , der gegen¬
über die anderen vernachlässigt werden . Ein ähnliches Gefühl gibt am Tempel
der Vorderfront eine stärkere Bedeutung und verleiht dadurch der Architektur
wieder den Eindruck eines Richtungsgehalts . Wie weit die einheitliche Platz¬
gestaltung in der Umgebung des Tempels in dieser Zeit ging , ist noch umstritten .
Auch diese Züge zur Vereinheitlichung und Zusammenfassung zeigen einen
Ansatz , aber auch nicht mehr , zu barocker Gestaltung , die sich sonst höchstens
gelegentlich im ornamentalen Detail feststellen läßt . Im ganzen ist die Archi¬
tektur des Hellenismus stark klassizistisch . Sie setzt in vieler Beziehung die
alten Traditionen fort . Neben die für die Römer klassisch gewordene Form des
ionischen Kapitells vom Artemistempel von Magnesia tritt das korinthische
Kapitell , das jetzt auch den Außenbau des Monumentaltempels erobert und vor
allem in den neuen Kolonialgebieten , in Syrien und in Ägypten , den frucht¬
baren Boden für eine reiche Entwicklung findet . Der Wechsel dorischen und
ionischen Stils erhält eine neue , historisch äußerst wirksame Funktion dadurch ,
daß bei doppelgeschossigen Hallenfassaden die strengere und festere dorische
Ordnung für das untere , die weichere und losere ionische für das obere Geschoß
Verwendung findet .

Die hellenistische Kunst endet mit dem politischen Untergange des Ostens
und seiner Eingliederung in das römische Reich . Wenn wir die Kunst als die
„würdigste Auslegerin der Natur “ betrachten , so scheint die Plastik , die eigent¬
liche Kunst der Griechen , mit ihrem Ende alle Phasen durchlaufen und ihre
Aufgabe erfüllt zu haben . Den Zielen von Architektur und Malerei dagegen
waren durch das plastische Grundempfinden der Griechen Grenzen gezogen,
innerhalb welcher sie eine nicht zu überbietende Vollendung erreichten . Die
griechische Antike hat nach dem Ende des Hellenismus noch eine Reihe von
Jahrhunderten nicht nur bestanden , sondern ihre Originalität behauptet , aber
sie schöpfte ihre Lebenskraft aus der Zugehörigkeit zum römischen Reiche , in
dem die antike Kunst einer neuen Aufgabe dienstbar wurde .


	[Seite]
	[Seite]
	Präludium (Kretisch-mykenische Kunst)
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17
	Seite 18
	[Seite]

	Archaische Kunst
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28
	[Seite]

	Jugendalter
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35
	[Seite]

	Klassische Kunst
	Der erhabene Stil
	Seite 37
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43
	Seite 44

	Der schöne Stil
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	[Seite]


	Hellenismus
	Seite 54
	Seite 55
	Seite 56
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59
	[Seite]


