UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm, In Tertiam Partem
Divi Thomae. Tomi Qvinqve

Mysteria Vitee Christi, Et Utrivsqve Adventvs Eivs Accurata Disputatione Ita
complectens, vt & Scholasticae doctrinae studiosis, & Diuini verbi
Concionatoribus vsui esse pof3it

Suarez, Francisco

Moguntise, M.DC.XVI.

Disp. XLIV. De ressurrectione secundum se.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94022

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94022

Tuflin, quzft.76.ad Orthodoxos, & i ndicantIrenxus, &a- A pretatio. Sicenim fine fructuadieciffec Chriftusil-
Iren. Lijantiqui, quiexiftimarunt,animashominumex- lam temporis determinationem ; in qua pofitaeit
Enrhymi peétarein paradyfo terreftri,vfquead corporumre-  magna vis, & energiaillorumverbori, Quiaenim
fiirrectionem,ve fuambeatitudinemrecipiant: prg-  latropetierar,ve Chriftus recordaretur fui, quando
fertimica exponit Euthym.in fanoremillius (enten  veniretin regnum fuum :ideo Chtiftuseum docuit
tiz,Luc.z3. codem die fuiffe implendam petitionem ejus. Di-
Responio, Nihilominius veritas eft:Chriftianimam ininfer- cendum ergo eftiuxea fuperius tractata.q.46.are.11.
Chrifls ani- n6 fuiffe totoillo triduo,donecafcendit,vtcorpori  incommen, paradyfum inillis verbis non fumi pro
J ! mAperie yniretur horarefirreGionis. Veritatem hancnon  paradyfo terreftri : fed proglotia, ac beatitudine:
4 MBI & Bt cor ifti iftusinin- i illud Apocal. Vincents dabo edere de | ot
i Sfarno fuir, TMnliscertam exrff:mt);quam quod Chn&usm‘m luxtg il pocal. Vincentt dabo edere de ligno v: ,
| Marth, Ternumdeftenderit.Namloca feripturz fupracita- qmdeﬁmpamd)'_’a Dei mei. Dices: Silicet metaphori-
ta,verumy codem fere modo conuincunt, prefer- céinterp retari paradyfitm,cum Chriftus dicir iz fu-
timille Match. 12. Erit filius homsinis in cordeterre tribws  turumin paradylo, licebicetiam metaphoricé in-
diebus & tribus noibus. Quodditum efferationea- terprecariinfernum, veldefcenfitm » cum Chriftus
nimz defcendentisad inferos, fupraexipfisverbis, diciturdelcendiffe in infernum., Refponderur,non
&ex fanétis Patribusoftendimus : & tamenibinon _ efle eandem rationem.Primo, quia ex frequentiori
S folumdicit Chriftus (e defcenfirrum in cor rerre: B v tlliusvoctsinﬁmm,mmiu nouo quam vereri te-
Pfalm 15 Gad ctiam ibi per triduum futurum. Idem probant  ftamento,item exmultitudine teltimoniora, &ex
whic verbszl'aL:g.prou:exponumuréPerm Aét.2. Quo-  eorum contexru, & ciramﬁunrijs,acderiiqueexlic-
niam non derelinques anitham meam in inferno.Nam pro-  clefiz, ac Sanétorum fenfiy s&interpreratione con-
d widens(inquit Pecrus)loguutuseft de refurrectione Chyi- ftat,defcenfiim adinferos proprie efleincelligendi:
; filgitur nd et ibi derelictus,quiaexinitinde,vere-  at voxparady[us , licet in primaua fignificacione lo-
: furgeret, ibiergo viquead refurreftionem manfic.  cum amcenum >velpomarium fignificet : tamen in
’ Vnde eodemIoco ait Pecrus.Qnem Deus fufcitanitfo-  feriptura, pezfertim innouo teftamen totranslata
| utis doloribus infernisiuxts quod smpofiibile erat , teneri  eltad fignitcandum locum beatitudinis : vtpatet
&om.te.  ewm.Tuncergofolutus eftdlocoinferni,quido fufci  etiam 2.ad|Cor. 2. Ac pratereaexcircunftantijs e-
tatuselt.Actandem Panlusad Roman. o. Quis(in-  iufdem loci conftarira effe intelligendum. Quia la~
quit ) defeendet in abyffumesdeft Chriffum dmorrisveno-  tronon petebar effe in pomario: fedin regno Chri-
; care.Acfiaperte diceret,tunc Chriftum exabyffore-  Ri,& hocillipromific Chriftus fub nomine paradyfi,
du&um,quandoixnmr:nisreuocamsc[t. Conftar  fimulfignificanslacroni regnum (utim non effe de
ergoexfcriptura, Chritum manfiffein infernovf.  hoc mundo,fed in celeflibeatitudine. Eticaetiam 4
quzad horam refurretionss > quam ita etiam in- ¢ ibi inrcrprcmntm'Ambroﬁus,'l‘heap‘nyla&us,&ahj
Augufs. tellexerunt omnes Patres fupra citati. Inter quos  expofitores.
Leczr,  manifefte Augult. epift, s7.dicit animamexinferno
rene. remeafle in die refurre@ionis, Vndeex dictis verbis QVAESTIO LIL
Chrifti,Hodiemecum erisin Payadyfo scolligitininfer- i T
no fuifle paradyfum.Item lrcn.'lyib. §.contra Herefl Dereﬁlrrcéh_onc Chrxﬂ:,ln quatuor
: Terzul. ¢.31.& Tertullib,deanimac. 55. ac Perrus Chryfo- articulos dinifa,
Chryfofl.  log.ferm. 64. explicans verba illa, & ecce rerramotus :
Mazthag, faitus off m;zgum,(Equa: de dierefurre@ionis dita fue- Onf_fqumm' cﬂnﬁdq&ndume@ ‘d_e his qug
runt)inquic. Tremuisterranon quia angelus deliendis persinent adexaltationem Chriffi.Ex primo,
decaloifed quia abinfernis Dominaror afeendi. Denique de eius 797frr:c?1gnf, Secunds s deeius afien-
omnesScholafticiin 3.d, 22.in hacveritace confen- a9 flone. Tertio,de civs (¢fione ad dexteram pa-
tiunt Rationes vero,fen congruentiz ad hocconfir 1, Quarto,deiudiciariaporeffate ipfins,
mandum:ex prioriparte huius fe@ionis fufficienter irca privum ocenrris quadruplex. confideratio. Qua-
peti poflunt, v primaeft deipfa Chrifls vefurredtione.Secunda, de qria-
Ad conic&q ram Nicephori refpondetur , Chrifti litate refurgentis. Tervia , dem.zniﬁﬂaliamrc_ﬁ;rrsffiaw.
, animamnon fuiffe detentamin infernoin peenam: b ousrs, db eins caufalisate. Circa primmum querstur qua-
| fedfolum , vt expectaret corporis fui relurrclc'tm_ T
nem ,quam oporcebataliquo cempore differris vt Primo, de necefSitate refur ectionis eins,
eius vericaseuidentius probaretur,Et eadem ratio- Cp
| ne detentz funtetiam aliorum animz shoniamin fgf"”:' Ui el cinporss
peenam:fed vt Dominum fiium comitarentur: & Tertio,de ordine.
quianon decebatante ipfum aliquemexire, Adil- Retarto,decanfa,
; lud vero teftimonium , Hodie me&umers’;inPamr?ﬂé, DISPVTATIO XL1YV,
ong. Qrigenes tom.z.inloannem in fine dupliciterre po-

Difput.XI1V,

ae::.Prz‘mo,illud hodie;non fumi proprie pro prefen=
tidie, fed pro prafentitempore,velfeculo. Sedhoe
eft contra proprietatem verbi, & fenfum Siftorum,
& Ecclefiz. Secundo , forraffe Chriftum priusiuiffe
ad Paradylum,vcimpleret promiflum,é deinde de
{eendiffeininfernum  Sed hoceft gratis confictum
contraomniain fuperioribus traftaca.
Aliterinterpretabancuralij, quos Theophyl.re-
fere,fcilicer Chriftum dixiffe, hodiesnon quiaeodem
dieid futurumeeffet, fedad indicandam cerrirudi-
nem promifsionis.Sed hecexpofitio nonfolur pro
prietatem verborum deftruit,fed etiam veritatem.
Verbaenim Chrifti non continent prophetiam de
futuro , in quo folet interdum prafens pro fururo
poni, fed implicem promifsionem , quz finon fuit
1mpleta,prou facta eft,non fuit vera. Alijexpone-
bane,coniungendo didtionem hodiy cum anteceden
tibus verbis, hocmodo, Amendicotibi, hodie mecum
enis; & ¢ fedeft elufio potius feriprurz, quam inger=
Fr,Suareztom.s,

mnia, qux

mus;c&anp

L rete.

Dicemusergo quid nominéreflurre&ionis

Sectiol V.

Ino&ole@ionesditribura,
Derefurrectione ccundum [e.

Qft eractatum de Chrifti pafsione, &
morteincipitD. Thomas confequenti
ordinede Chrifti refurreione diffe-
Quia vero refurre@ionis ratio
vniuerfalior e} (Chrifto enim, & aliis

conuenirepoteft) neceflarium vifum eft, nonnulla
pramictererefurre&ioni Chrifti shoftrefy commu-
nia.Quoniam excorum cognitione pendent fere 0.

de Chrifti refurreftione tractanda funt,

ineelliga.
ofsibilisfic,& qua virtute,

SEECTH 0l

Quidfitrefurrectio, quene fint ad veram refurres

clionem necefSaria,
Qq 3

Inquj,

461

brof.
1 'kcapfi?




Queft. LIIL

quid Gt , quiman it refurire-
&io. Quia oportebar vocis fignificationem

ante omnia explicarﬂ,quod non poteft breuius , &

Refurredtio- clarius freri quaminue&igandn fimulrei quiddi-
nizdeferi- Tatem. Suppono igitur primo , refurredtionem
prie. effe mutationem fubftantialem,qua id, quod prius
extiterat,é corriptumerat) idemmetiterum pro-
ducirur. Hoc conltat ex communi vfit huius vocis,
prafertiminferiptura, & fandtis patribus , & Eccle-
fiafticis do®oribus, 4 quibus potifsimum {fumenda
eft huius vocis fignificatio,quianon tam Latinaeft,
quamEcclefiaftica. Apud Latinosenim veteresnon
reperiturrefurre&ionis vox prafertim in hac figni-
ficatione. Neque mirumelt, quod ,cumremnon
agnoucrint,nccvocemindiderinz. Vndelicetin-
zerdum vtanturverbo refirgendi , non tamen inea
proprietate,quan de’f‘cripﬁmus,fed vt fignificatin-
flaurationcm  feu refticutionem rei ad priorem fta-
tum ; quamuisnon idem numero quod perierat,
reparerur.Vrancem pofita defcriptio conftet,fingu-
Ia penie verba expendenda funt. Dicimusenimin
primisrefurre@ionem ¢ffe mutationem , inquo
creatione , feu porius i recreatione dif}ingui:ur.Si
enim Deus Angelunivelhominem femel produ-
&um innihilum redigeret , rurfumf illum poftea
produceret  effetilla recreatio, feureftitutio einfdé
efipropria rei,quzantea fuerat;inquo cumreih_rrc&ione con-
exprafuppe- DENIIEE © TONtamen foret refurreétio proutnunc
fito fibieds loquimur,quianon effermurario , fed implex effe-
sranfirura. &ioexnihilo.Eftergo derationercfurretionis, ve
i fit propriamutatio,atque adeo,vt fiat ex prafuppo-
famateria , feufubiefto:nhocenim differt pro-

pria mutatio & fimplici effe&ione,quumutationcm
nonincludit. Quodfiguiscontendat, illam quocg
fimplicem rcpmdu&ione‘m ex nihilo , pue’fe refur-

refionem dici,de nomine tantum quzftionem agi-

vabit. Quiacertum eftillam aétionem conuenire

in hoc com refiirretione,, quod fic reproduétio rei,
quaanteaerat:ramen etiam conftachancreprodu-

&ionem , cum fitex fubiecto adhuc permanente,

&lle dinerfz rationis, & efle proprie mu tationem, é

polle propria aliqua vocefignificari, Inhacergo fi-
gnificatione vtimur refurrectionis voce. Sic enim

illa veuntur fcriptura,& Patres, vt videbimus.Etra
tioadiungi poteft, quia ficur res creat fecundum

legem ordinariam non annihilantur,itanequere-
producanturexnihilo. Vndefi aliquid quod prius

fuerat, iterum producitur, femperfit per mutatio-
nemaliquam ex przfuppofito fubietto : refurreétic

autem non fignificat guamcunque reprodudtioné

abfolute pofsibilem,fed fecundum potentiam, aut

legem ordinariam, eftergorefurredtio mutatio €x

fubieéto.

Exquod colligitur primo » refurreftionem tan-
Refreitip tUM haberelocumin rebusexmateria , formaque
énrebusta. compofitis. Quiatantum hzres pofluntex prefup-
sum marers. pofito fubiedto produci, vel reproduci. Efttamen
alibw pro- confiderandum interdum hanc vocem attribuirei
priereperi- {piriruali feuratione partis (piritualis,quomodo di
e citur homo refurgere [piritualiter quandoa ftatu
eccariad fatum gratiz reftituitur: fed illa eft me-
taphoricafignificatio , tumquiaibireuera nonre-
paratureadem numero gratia,quz defierarefle .
etianiquia idem homo ﬁmpliciierpermanﬁt, foli
fecundum quadam accidentia mutacus eft. Dicitur
ergo tuncrefurgere homo ea Lartina fignificatione
fupra pofita,quarefurgeré dicitur ;quod ad melio-
rem ftatum,quam prius habuerac, reftituicur. Se-
¢cundo obferuandum, Foﬂ"c intelligi , vtin eodem
fubiecto idemnumero accidens, quod deftruétum
fuerat,iterum producarur per mutationemex {ub-
iedto refurreéionifimilé (quod murationis genus
etiam in fpiritnalibusrebus reperiri poteft, vt con-
ftar:tamen fcut effe ; & produétio accidentis non

462

N quirimus prius,

Refurreitio

A ratio eiufdem agcidentis hon et impliciter répd<

funt alia fimpliciter , fed fecidum quid, itarefiau-

Artic.I

ratio fed fecundum quid , & ideo non fignificatur
abfolute iomine refurrefionis. Igitur refirreétio
fimpliciter dita murationem fubftantialem figni-
ficat (vrdixi) ac propterea folum habetlocumin
fubftantijsexmateria,formaig compofitis.

Ex quo vltérius fequitur , noninquacunquere i
tnateriali, {ed in corruptibilibus tahtirefurrectio= I
nem haberelocum, Primo quidem:quia produttio |
t’.:f_?!.‘azﬁlppo firo fubieto, proptie non haberlocum
nifi inre generabili, & corrupribili,ergonecrepro-
duétio. Deindequiaoportet(vtdiki)vt hzemu-
tatio tendatad producendamrem quz prinsexri-
terat,corruptaly fuerat,Quianifieffec deftruéta, no
effer capaxreproduétionis > & nifi deftruéta fuiffet
per corruptionem,non manfiffet fubie&tum,exquo
iterdi produci poffet : Neceflfeergoeft , v corruptios
feumors refurreétion€ antecedat, ficut ergo corru-
ptionon habet locum,nifi inre corruptibili;itanety
refurreétio. Dices. Poffet Deus deftruere ceslum fe-
parando formam,& coferuando materiam ; ex qua
pofletiterum illud reproducere, ergo habetlocum
refuirreétio inreincorruptibili. Refpondeturiliud
efle przter naturagrernm, tamen in eo gehere mil-
tationis, ficut ccelum eft reparabile peradtioriem ex
materiain ordine ad diuind potentiam ,itain ordi-
nead eandem dici potelt corruptibile,feu diffolubi-
le,eius materia manente. Omifsis tamen hisextra-
ordinarijsmiraculis,refurrectio de potentiaordina
ria(vet loquimur ) folum in fubftantiis corruptibili=
buslacum habet,ve fatis probatum eft.

Sedaduertendi eft huinfmodi fubftantias mul-
tiplices effe: & in omnibusintelligi poffe huinfmo-
dimutationisgenus, quanquam non omnesetiam |
Catholiciilludadmittant,fine fundamento tamen,
vt poltea videbimus. Refurreétionis ergo nomen, :
generaliter famptum ad omnes huiufmodi res ac- I
commodar: poteft, frequétins tamendiciturdere-
busanimatis,fed maxime de homine,qui veluti per
antonomafiam proprie refurgere dicitur, & hocmo ]
do vtimur fere femperhac voce fimpliciter. dicta.

Etratio reddi poteft. Quia (vtdixi) hecvoxviurpa- o\ -
taeftad ignificandam hancmutationem , vrinter- _;::“:::
dum_& Deo folizaeft fieri.Solent autem fieri proprie gick refurges
hominum refurreftiones, non autem aliarum re- re disatar
ram,vt conftat ex canonica, & ecclefiaftica hiftoria, guomodo.
Quodfiinterdum fortaffelegunturresaliz,velani-
maliamortuarepente miraculofe excitata,non elt
necefle credere tuncidem numero , quod exciderat,
cum eadem formaexcitari: cumneg ex effe@ibus,
&fignis colligiid pofsit 5 nefyad aliquem finem fie
neceffarium. In quo eft magna differentiainterho=
mines, & resaliagcorruptibiles. In homineenim
formafeparataa corpore manet, & eft immortalis,
&ideomultiplicatio animarti, & hominumnoneft
omnino peraccidens,fed per e exintétione naturgs
vtnotauit D.Thom, 1. p.quzft, 68.arr.1. Vndequia
refurreétio,vtfic,n6 tédit ad multiplicationem, fed
adreparationem eius, quod ceciderat, quando ho-
mo {ufcitatur;necefle eft, vt eadem anima,quezman
ferat feparata,iterum corpori vniatur; veidem ho-
morefurgac-Atveroinalijsrebus;quando corrum-
E ?untur,formae ommnino pereuntsac definuntefle, &
ideo earum multiplicatio efttantum per accidens
ad conferuationem fpei.Atip eadem ratione , fiali-
quando poft corruptionem f{ubito excitari viden-
tut,noneft necelle,quodin eodemindiuiduo,fedin
eadem fpecierefurgant,quiaad finem intentumno
magisrefere vium indiuiduii , quam aliud, Refur-
redtio ergo fimpliciterdifta ratum inhominibusre
gulariter locum habet,Et hoc (enfu femper derefur
reétioneloquemur.

Exhisfatis expofita relinquitur vitima parsin de
fcriptione pofita,fcilicet oportere,ve per furrectio-
nemidem homo fiat; qui antea defierareffe. Nam

fi efler

B
Refurreflio
in vebus ol
corrtptibilia
bies Loctin
habet.
Obiedtio.

qu‘bmﬁu.

==t

e

C

D

D. Them]




T s

| Orig.
Mezhod.,
Epiphan.

Durand,

Difput XL1V.

fieflet alitis siam noneffet refurredio 3 fed multiplis
<atio hominum, nouaque generatio, Sedlicethoc
certumfic: tamenin explicanda hac identicare , ex
quatatio refirreQionis pendee, nénullz occurrunt
difﬁcuI:ates,quzin {equentibus feftionibius com-
modiustradtabuntir,

SEETIO IL

Virum fit necefarium , vrid quodrefargit , eandem
BUBICEO animan, ¢y materiam babeat.

Vodad priorem partem {ectionisattiner,reseft
Qfacilis.Nam deanimarationalinullaeft contro-
uerfia propeer rationem fadamin fne przcedentis
feétionis: tamen fuppofita fententiaaflerentein ho-
mine plures effeanimas, & formas fubftantiales,ali-
qiti exiftimant non efle neceffarium ad veram re-
furre@tionem,vteadem numere animaf{éentiens, vel
vegetasredeat. Quod necelTario fequiturexeorum
opinione, quinegant pofle per diuinam potentiam
raparari eandem numero formam marerialem, de-
pendesitem A materia spoftquamdeftructaeft. Ec
licet it pofsibile, tamenguodad refirreftionem e-
infdem hominis non fitnecefarium » probari po-
teit. Quiahomo formaliter coltitnitur peranimam
rationalem vt fic, non vero per fuperiores formas,
Nihilominus contrarium verius eft, vecolligiturex
D.Thom.in 4.d.4+.qlmft.I.artic.!.quxﬂ. z.ad 3.Vbi
inquit, fiin reflurrectione non redear eadem anima

fenfibilis, non fore idem amimal, & colequenterne-
que eundem hominem. Quia hic homo effentiali-
terincludic,quod fi hocanimal: & quia variata par-
teeflentiali,non poteft fimpliciter manereidé,qnod
antea erat. Deinde fuppofita verafententia,in ho-
mine tantum effe vnam formam {ubftantialem, et
hoclimpliciter neceffarium, Quia n6 potelt eadem
numero anima rarionalisredarc,quin redeateadem
anima vegerans, & fencienstalis hominis,cum fit v-
na, & eadem, quz non poteft informare fecundum
vitimum gradum , quin informet feciidum omnes,
Tumguiain renondiftingufitur hi gradus,tum et~
lamquia funcefentialiter fubordinati, Deniip ( et-
iam fi vernmeffec illas animaseff d; ftin&as, ac ma-
teriales)tamen fine dubio poffent i Deo irertm pro-
duci, veinfequentibus atringemus. Atquedefa&o
afferendum effer, ita feri in verahominisrefirre-
¢tione, vefic vereidemnumero homo ,qui refurgit.

Totaigicur difficultas verfatur in pofteriori par-
te quzftionis, an fCilicet necefsitare refurreétionis
fit eadem materia corporis refurgentis , & mortui.
In quanon eft dubium de idencitate fpecifica, feu
effentiali. Quia cum hac {pecies materiz filicet re-
rum generabilium, & corruptibilium fit de effentia
corporis humani, & confequenter de effentia ho-
Minis,fi materia corporisrefu rgentisnon effec einf
dem fpeciei, compofitum exilla non folum non ef-
®ridem homo , qui antea fuerat, verum eciam neq
eflechomo. Non effet ergo illarefiurrettio: fed noua
produdtio cuiufdam noui monfiri. Vndefententia
Eu:ichcris,Origcnis,& aliorum,qui pofuerunt cor-

poera hominum refurgentium futura alcerius ratio- E thagorei ponebant ) non cenfebaturrefurrettio: fed

nis,quam nuncfunt, vel hoc titulo, hazrefismerito
damnatur, quod veritatem refurre@ioniseuertat,
quamuis illa herefis pofsit aliis modis intelligi
vtinferiusiterum attingemus, Dubium ergointer
Catholicos [olum eft deidentitate numericamate-
riz primz. Quidamenim exiflimant , non efle ne-
ceffariam. Que fentériarribuitur Origeniexponen-
tiverbailla Plalm. 1. Noxn refurgent impy iniudicio , ve
exMethodio in dialogo Aglaophon, feuderefurre-
¢tion refert Epiphan. hzrefl 64. vbi licet non ex-
preflaloguatur de identitate numerica,necefleeft
tamen faltem de hacintelligi. Nam expreffe dicicno
requitiidem primum fubie@tum, & hoc nodode-
fendir hanc fententiam Durandus 4. diftinétione.

B argumentum amplificat valde Origenes apud Me-

p Purandus admittic vt polsibilem , inucluitnr re-

- = |
Sectioll. 463 [

A 44.9.1.Cuius fundamentum eft,quia F(_)rmg eft,que |
datcompofico éffe; & vnitaténi. Mareria cmm,cm:a
defefit pura potentia yab hacforma habet,quod fic |
hze, & quod diftinguaturabalia, quia ficut totun
efleeiuseft 2 forma , ira identitas 1 & diuerfitas a-
¢tualis , ergo quandocunque ell fub eadem forma
idem compoficum refultat: ergo, ve fit verarefurre-
&ioeiufdé hominis, fatis eft,quod anima fiteadem, I
Etcorfirmatut primo,quiain homine perriurritio-
nem variatur materia , & foreafle per aliquétannos
totavariatur : & hihilominus manet {emper idem
homo:ergo fimiliterefferidem homo,fi iterum pro. ‘
duceretur ex eadem anima compoﬁtus, quiuis ma-
teriaellecdiuerfa, ergo effet vera refurreétio, Er hoe

thodium {upra;inquirens, fimateria faturaeft eadé
inrefirreftione,an fitilla,qua homo habuirin pue-
ritia, vel infeneéure , quia materiafemper fuit,
Confirmatur fecundo , quia alias fi duo homines
fuccifsive habuiffent eandem materiam » on pof-
fent poftea fimul refurgere, Quia nion poffec verigy
eadem materia tribuifine nouo falté miraculo,{cili-
cetquod eadem materia fimul fit fub duabus for-
mis,quod Durandus fimpliciter impofsibile effeiu-
dicat, Similiter qui mortuuseflet puer, non pollet
nifi puer refurgere. f

Communis vero fententiaeft, de necelsitatere-
furreioniselle, ve corpus refurgentis cofterexea- 2
dem numero materia,, ex qua prius confti tic, fraD, D- Thorki
Thom.4.cont. Gent.c.81.& quodLit.artic. 6.& in 4. i"’;’s_
difp.44.qu.rare. 1. quat.s. VhiScot.Palud.CaPrcol. C: conli
& cgreri Scholaftict hanc fententiam ampletuntur, ©%*%
Ratioelt; quiaficut materiaeft de eflentiahominis,
iraidentitas materizeft de ratione eiufdem homi.
nis. Quoddeclaratur, refellendo fimul precipuum
Durandi fundamentumin quo repugnantia quans |
dam muoluere videtur. Materia énim fuampro- 2o
priam entitatem haber,qug fub diuerfis formisma. Materia 3
neteadem , aliasingencrarione nihil maneret in g P rmel di
nito quod fuitin cortupto. Quia fi aliquid mangt, ¢
illud eft aliqua res: maximetameneft res > quach
Tnateria: ergorepugnat, vt materia accipiatrotam
identitatem, vel diverfitatem 4 forma, Nam illaen-
titas, quz fupponitur forme, de (¢ eft eadem vel di-
uerfa. Imonifi hocitafit,in ipfa quzltione, quam

S

Ogviands

pugnantia.Nam fi materia hocipfo quod eft fub ea.
dem forma,eft cadcm,impoﬁ.ibrle elt,eandem ania
mam informarediuer(as materias, quodin propes |
fitadubitatione {upponitur, Quod {i Durandus di- |
catmateriam, vt puram potentiam efle diverfams

tamenvteltactu, efle eandem,in primis falfum firp-

ponit. Quiaquantumuis materia confideretur , v

potentia pura in ordinead adtum formalem,necel. ‘
feeft vein fefic aliqua entitas , vt efle pofsit veraae

realis potentia pafsiua,  Deinde nonexpedit diffi- it
cultatem : quia materia etiam Vtpurapotentia,eft il
deeffentiacompoficifubftantialis, & ideo filla eft
diuerfa,nonericidem homo,qui refurgit.Et confir- |
matur,nam tranfimigratio animarum ( quam Py- |

noua generatio, quamuis eademanimareli&o vno ‘ ‘
corpore aliud informaret sergo ad reflurredtionem i
nonfatis etidentitasanima,fi diftinéa fic materia, | |
quam informat, {ed erit poriusilla quadamanimaz I
tranfmigratios

Hazcdifficultas pendermultum ex iffa quzftione,
anvariata matera fub eadem forma ficidem homo,
necne.Quz quidem multurh poreft effe de nemine,
Namres fere conftat, fzilicet illum hominem omni- |
no, & quoad emnes parteseflentiales non effe eun.. | |
dem: quoad pracipuam vero partem , qua proprie
hominem conftituir, effc eundem, & ideo f illa va-
riatio materiz paulatim fiat, & fub eadem corpo- ‘
risorganizatione fimplicicer cenfetur idem home,

O,@ 4 ioque’n:




De ratione
peifiitara
[urrectionis
-.zﬂ'ff armnime.
dd formie
mareriaqui
identitas.

Luc it
1.Cor. 15
Tob 10

In rejurre-

Hions einf-

464. Queft. LIIL

loquédo humana more. §jautem feret fubiraqua- A fe reddenda. Deniquebamafccnus!ib.4.dc fide

dam mucatio tetius corporisin aliud,non cenfere-
tur impliciteridem homo, quamuis forrafle fieret
modoimpérceptibili, & cum organizatione & figu-
ta imilizidem fimpliciter vocaretur. Nam qtiod va-
riatio paulatim fat, vel fubito ad veramreiidenti-
tatem vel dinerficatem,nihil referre viderur:fed fo-
Ium ad exiftimationem, & ad loquendi modum.lu-
xtahecergo difficultas polita refolui poffet, dicen-
dorefurrectionem perfectam ex omni parce requi-
rereidentitatem materiz, refurre@ionen veroim-
perfedtam, & fecundum quid poffe confiftere cum
folaidentitate forma.

Vt tamen non tantum modusloquendi , fed res
iplamagisexplicetut aduerto, quod cumrefurre-
&io(vedixi) fit mutatio quedam,in qua fubieéum,

& terfiinus repericur, interdum Po:eﬂ denomina- _

refubie&um, quo modo dicimus refurgere corpus,
guiod niorcium erat, corpus enimillnd fubie&tum
&ft, non terminusrefurredtionis. Interdum vero
potelt denominare terminum,quo modo dicimus
refurrexife hominem vt Lazarum, verbi gratia.A-
nimam vero proprienon denominat; quid illanon
ceciderat, fed viua permanferat, quamuis denomi-
nari pofsit reunita corpofi per refurreGtioneém. Igi-
tur fi refurredio confidererur in ordine ad termi-
num, fi recte refponfumeft, ficureft idem, velalius
homomutara materia {ub eadem anima,ica fecun-
dum quid poffé dici reproduttionem , feu refurre-
&ionem eiufdem hominis variata materia ,nonta-
men fimpliciter & perfeéte. At vero,firefurreétio di-
caturin ordinead fubieétiini ficnon poteft dici vera
illiusrefurreftio, nifieadem materianumero, que
fuitinmortuo ,ficin hominefuftitato. Quiafinon
cltcadem materia corporis mortui, &refurgentis,
quamuis tefirgat aliquo modo idem homo, tamen
illud corpus quod fuit mortuum,vere non refurgic,
quandoquidemn viterius non informatur anima.
Trem , quia ficorpus denominatur refurgens, ergo
oportet, vtillamutatio ,quz eftrefurrettio,inillo
far,tanquam in fubie&o,alias nullo modo denomi.
nari poterit a tali mutatione:ergo necefleeft,ve for-
maincroducaturin illammet materia , exquatale
corpusconftac, quia corpus non eft {ubieftumillius
mutationis nifirarione materiz, quz in fe recipic
formam.Denique propter hanc caufam inferiptura
{acrano tantum hominum refurrectio predicacur:
fedetiam promictituripford corporum; & ofsium,
acmembrorum fulcitatio, vt fignificetur non vecii-
qiie homiries efle fufcitandos, fed perfecte, hoceft,
per viuificatioriem eorundem corporum, quoniam
videlicet hzceft deratione perfeéiw refurrectionis.
Vnde loann.s.ait Chriftus, Venit hora,in quazomnes,
qtéi in meonumentis (int , andient vocem eins ¢ progedent,
diuifmuafererrmr, in refurteclionem vite, qui vero mala
egerunt 1 refurreftionem indicy, & Luc. 21. Capillus de
capitevi fironon peribits. ad Corine.is.Seminatur corpus
animales furger (pirisuale: feminasur in corruptione, furget
inincorrupitones & lob. 19, In nouifSimo die deterra furre-
i (a5 G rur(iem civcumdabor pelle meas & in carne
mea videbo Deum. Vbi Gregor. libr.1 4. capite 27.6& fe-

dem omuing quentibusid late confirmar, & interaliainquit.Non

corpors fiu
TUrA TEPATA

f10

vedte refurvechio dicipotefty vhinon refurgir ;s qued cecidits
Eteodem modointerpretatur hec locaHier.inep.
é1.ad Pamachiti contra errores Ioannis Ierofolymi-
tani,& late Aug.zz de Ciuit. c. 22.& feq. &in Ench.
¢a.84.8& feq.vbi fufe declarat,quomodo eadem ma-
teria fitfutura in corporibusrefurgentium, & opri-
melibr.s. deconfolatione mottaorum. Vbiidcon-
firmatex Ifai# 25, Exnrgent martii, & vefurgentsqui in
monymentis (unt, & Ezechy.7. Of zaridaaudste verbum
Det,dre. EtFulgentinslib.de fide ad Petrum,capit.z.
vbidicit in Chrifti aduentu  primi hominis corpo-
re,viquead omnium hominum corporaefle fufci-
tanda, & fingula corpora fingulis fuisanimabus ¢f~

Artic. L.

cap. Damae

18, Refurreétionsm (inquit)dicemrs,cqrpnmm refurrectio-
nemintelligimus. Refurrectio enim nibil alind eft quam fe-
cundasein quod cesidic,furrectio.Bx qua efficisur,vtilludi-
pfummes corpus,quod interit; & giéﬂbtu‘:t_uy,mndam interi-
s expers, ad vitamvedituram fic. Similia :r;uhalmhct "{emd.
Tertullianusinlib. derefurrectione carnis. Clirylo- Chryfafiem,

ftomus variis homiliisde relurreétione, in tofo 5.

& alij Patres , quide hoc argumento fcripferunt,
quorum teftimoniain fequentibus attingemus.lta-
que quamuis ille modus imperfed relurreétionis
3 Durando confiétus concipi pofsit, & intelligl, vt
pofsibilis: tamen vera refurreétio, prout Scriptura
&Ecclefiadeealoqunntur,identitatemrequiricno
{olum ariimz, fed etiam materiz. Et prater diéta,
addi poteft ratio fumpra ab ordinediuinz iuftitiz
ex Dion.cap.7.de EcclefHierar par.}i. vbificinquit.

B Aljjyero animabus aliorum corporuim coniugia tributnts
initriis (vt rees) quantum in e eft affictentes corpora s qué
cum [anctis animabus Taborarunt , [acrifque retributiont-
bus prisantes ;que ad finem [anctifimi cur [us pevuene-
T4t

Fundamento Durandiiam fatisfatumeft;prima Refbonfio ad

quoque confirmatio expeditaeft. Ad fecundamye- ?ﬁ;;}g:“m
ro deprimo cafi,illo fereargumento vtebantur ge- Tujtin,
tes ad eludendam refurreétionem , vt refe_:rt luft_l-
nus in quaftionibus Grazcorum ad Chriftianos in
fine. Quibusipfenihilaliud refponder, quam pro-
pter has nugas non efle refurretionemin dubium
reuocandam, fed (peftandam Deipotentiam. Plura
vero deeodem argumento feribit Athenagoraslibr.
de refurrectione, vhidicit , etiafi quis humanis car-
nibus velcacur, nunquam illis nutriri , neceas infe

C conuertere, fed vim nutritinam fatim refilire,& id
alimentum abijcere. Sed hoc, & contraexperienti
am eft, & cantra rationem phyficam,quianaturalis
calor naturaher operatur.D. Thon. ergo 4.d- 44
q.rart.z.q.4.ad 3.& 4.ad 4.contra gen.c SE.rcfpon—
det,fi eadé parsmaterizin duobus hominibus fue-
ric,illi efe eribuendam quieam habuitin fuaprima
produétione, quod fi contingitinhoceffe zquales,
illieffe eribuendam,qui primus illam habuit.Echac
fola pofteriori regula videtur Auguftinus fupracita- Angufls
tislocis, dicenseam materiamilli animz effe tribu-
endam , que prinio illaminformanit. Quia veluti
primum ius ineam acquifiuic, éillius facta eftpro-
ptia,qua vero paftea illam habuir, quafi mutuat
illam accepic. Sed inprimisnonvideo,quam certa
ratione hoe conftet ; aut curifola temporisantecef-

D fio aliquod maiusius conferat.Prafertim cum fieri
pofsit, veis, quipofteriusillam habuit,dinturniori
tempore eam poffederit ; vel certe vthabuerit per
generationem, & quafi primarium fui corporis fun-
damentum : alius vero folum per nutritionem, vt
D. Thomasdixit. In cuius regulaillud folum diffi-
culeatis occurrit. guia folum ateéditrationem phye
ficam , nonmaralern. Videtur autem etiamefle ha-
betida meritornm ratio. Dicendum ergo videtur,
finefpeciali miraculo (quod fingendum non eftfi-
nefundamento jnon poffe enenire, vt duohomi-
nesin toro virzdifcurfu eidem omnino materiam
habeant. Quianulluseft, qui folis humaniscarni-

£ busnutriatur:imo paucifunt, quialiquandoeis v-
tanturin cibum: ac deindetot funt rernm tranfmu-
tationes, vt naturaliteraccidere non pofsic edndem
omnino materiz partem tamin generarione, quam
innutritione , & augmento & duobus hominibus
participari. Quocirca ; non fingendoaliud mira-
culum, femper vhicuique refticuicur faleem illa pars
materiz, que illius fuit propria,& nonalteriusho-
minis. Quod fi for:al'{gin aliquibus partibusma-
teriz communicent, & non fufficiant ad verumgue
corpusintegrum formandum : tunciuxta ordinem
diuinz prouidentiz, & iuftitiz, veldinidetur tlla
materia, vel alteri totadabiturproratione merito-

rum

Dionyft

Athenag:

D. Thom




Difput. XLIIIL

Pum vtriufque:.ita , v quoad feri pofsit feriietnf
iuftitiadiftributiva, & horo accipiat premium,vel
prenam etiaminea parte corporis, qua ad beéné,vel
raaleoperandammagis illi cooperata eft,aliavero
parsmateriz {upplebizui aliunde. In quo nihil fi¢
contra veritatem reluirellionis: quia vere refurgie
totum; quod cecideric: fipplenriir autern defectus,
quosin hominibusefle contingit. Evidem propor-
tionaliter dicendum eft, etiamfi fingarur cafiis,in
quo aliquis homo nullam materiam habeat,quze nd
fuerit aiteriushominis. Quia cum matetia humani
corporisin toto vitz difcurfiimulta fir,eriam fi pars
mareriz vnius corpoliisalteti tribuacur, nunquam
deerit aliqaalia parsmaccrie proprij corporis;ex
quo pofsit hominisrefurgentis corpus fabricari. Ac
denique facile eft Deo fua potentia, & prouidentia
ita omnia difponereacdiftribuere, vt vhulquifque
vel omfiino, vel maiori ex parte fuum proprium
corpusaccipiat. Vade vanum eft, quod Origenes
fuprainterrogabat, an hec materia fumenda fit ex
puerili , vel {enili corpore? nihil enim hoc refert,
dummodo identitas materiz aliquoe modo ferue-
tur:reliqua vero Deusdifponet vel prouir magis ex-
pediet ad reddendum fingulis condignum prz-
mium, peenamve , vel prout neceflarinin fueritad
communem omnium hominum refurreGionem
perficiendam.

Ex quo eriam facilis eft re(ponfioad aliam par-
tem fecunda confirmationis Durandi, filicet quo-
modo pofsic refurgere in maiori corpore , verbi
graua,virili, quiin paruo, & infantili morcuusef.
In quo quidam dicunt, poffe Deum ex quacunque
parce materie quantumuis minima fabricare cor-
pus magnemolis, & guanticatis , nulla factaaddi-
tione fubftantiz,feu mareriax, fed tantum quantita-
tis &aliorum accidentium. Sicut formatit corpus
Euzexcolla Ad®,in qua exigua portio erat materig,
& tamen corpus ex illaformatum perfetum, & co-
plete magnitudinis fuic.lra fentit Gregor. Nyflenus
orat. de Refur. circamedinm, & infinnar Augunftin.
ferngon. 2. deconfolatmortuotum cap..dicens. Sed
ediras quamods de paris ofth s | bamorefti-
ingentem (ufiitas
7 S 1to to-
1 corpifeieli v redinsegrare confperfumnt. Nec defue-
runt Philefophi, qui crediderint hoceffe pofsibile.
Quod fiverumeflet , facile iuxta hunc dicendimo-
dum omniadubiafupra infinnatafoluerentur. Mi-
hi tamen huiufmodi refponfio probarinon poteft,
Quiamodusille vel impofsibilis eft , veleomodo,
quoelt pofibilis,ad veram refurre&tionemna con-
fert. Quoditaexplico,nam ex parua materiaintel -
ligi poteft fieri Eorptis magna molis fuis membtis
diftinétum , xqué, vel magisdenfum, quam ex ea-
dem materia prius eflet paruum compadum : hoc
finquam)incelligi potelt, fi talis materia fub eadem,
vel {ub dineriis partibus quantitatisin pluribuslo-
tis, iuxta partiun ya¢ nembrorum multitudinem
conftitnatur. Hictamen modus nec connaturalis
elt,necveritatireflurreftionisaccommodatus.Cor-
pora enim refurgentium fucura funt in fuahatura
integra, & perfeéta, & quantumadfubftantialem
compofitionemm pertinet , modo connaturali con-
fticuca. Siautemnon fingitur hoiufinodi replicatio
materigin multis partibos, & locis non peteft men-
te concrpi,qunmodo ek parbamadréria fatmagnutii
corpus ; non perrarefadtionem ( hocenimnoneft
adrem )fed cum debira denfitate,, qua maioreft in
virili;quamin puerilicorpore, Quianaturalis ¢con-
fhicutio corporisintanta denfitateneceflario requi-
rictantam fhateriam ,{icut & rantam quanritatens
Imo tanta quatitasneceflario poftulattantam ma-
teriam. Vnde, fi parsmateriz auferatur, vel pars
quantitatistollendaelt, vel necefleeft, vt fine fub-
iefto maneat. Quia quanticas veluti adzquatead-

Puey in exi-
g0 defun-
élng corpore
¥ iIrgere i
tmawr: '1"?6

Greg. Ny
HAuguit.

Sectio II. 465

A haztet materiz,ita vt parsquantitatis parti iateri®
refpondeat, & neque in ¥fid parte materiz intelliga-
turefle duplex pars quantitatis, nefp vna pars quan=
titatisin duplici mareri% parte. Ergo, ficut ex parua
guantitate non poteft fieri magna 2que , vel magi¥
denfa, nulla addita quantitate: iraneque ex parna
materia potéft fierimagnum corpus fubftanriale , &
materiale, nulla factaadditionemateriz. Refpon=
deturergo cum D.Thom.in 4.d. 44.quaft.yarnc.z.
quzft. 4.ad 3. vt puer refurgatinmagnitudine per—
feéta, & incofpore naturalimodo conftituto, ne-
ceflarium effe aliquam addirionem fieri: Quod non
erit contra veritatem , & perfeGionemrefurrectio-
nis, quia vere refurgee idem numero , quod cecidir,
habebitque totam materiam eandem ;quamantea
habuit ,{fed nonillam folam, quianon habueratin-
tegram atque perfectam,

Ex his facile etiam incelligi poteft;an it de necef~
fitare verzrefurredtionis, vrtota materia,qua fuic
in morcio, refticuaturhomini fuféitaro.Dicendum
eft enim ad veram refurrectionem folum requiri,
vtex priori materia reflituatur corpus humanum
cotiftans ex omnibus, qua funt caro,fanguis ; & aliz
partes, & humores, quanquamaliquz partes non
funt fimpliciter neceffariz, fed ad quandam inte=
gritatem ,ne corpus fitmutilum, aur imperfectum;
vt latifsime explicat D. Thom.in 4.diftin, 4 4.queft,
rartic.2. Hlaergomareria; qua fufficierisfueritad
huiufinodi corpus componendum, refumetur, &
fatiserit ad veram refurre@ionem. §i qua vero fu-
perfuerit, cum illanon fitneceflaria corpori huma-
no ,neceritneceffaria ad veram refurredtionem: fi
tamen aliquid defuerit ;aliunde fuppleri poterit, vt

C didtumeft.

Duo tamen fuperfunt dubiacirca fuperius di&a.
Primumeft, vernm non folum neteffarium fic, ve
materiatotius corporis ficeadem: fed eriam; vt ma-
teria {ingulorum membrorum refpectiue (it eadem;
id eft , veexeadem parce materiz, ex qua prius con-
ftabatcorpus; confter poftea & fimiliter manus, ie-
cur,pes,&c,Nam D.Tho.in 4.dif. 44.q. rav.s.quzft, B.Thew,
g.indicat hoceffe denecefitare refurre@tionis , pra-
fertim loquendo de materia, quz exiffebar in parti-
bus diverfarum rationum. Quiafacta variatione in
huiufmodipartibus,fic varietas efentialis. Ethanc
fententiam fequuntur ibialiqui recentiores. At ve-
ro D.Auguftin Enchirid. cap.89.&libr. 22. de Cinit. Augiif.
capit.10.exprefle negat hocefle denecefsitate refur- Anfelm.
rectionis. Quam fententiam fequutus eft Anfelmus Sup. Gaby

D inelucidario, & ad Ephel4. & ex Scholafticis fup- ;

plementum Gabr.in 4.d.44 q.1.artic. 2.conclufione
6.quam dicitefle communem do&torum fentéciame.
& probari potelt ratione contrariailli,quam D.Th.
infinuabat. Nam fi tocumcorpus conftatextota ea-
dem materia realiter, & fubftancialiter erit idem
corpus, etiamfi inter parees fic facta materie comu-
tatio,quia huinfimodi varietas non facit fubftantia-
lem diuerfitatem, fed ficualem tantum, velacciden-
talem , ergo ea non obftante erit fimpliciteridem
homo, quirefurgit eritergo verarefurreftio. Et c6-
firmatur, Nam de partibus homogeneisD. Thomas
concedit non effe contra veritatemrefurreionis;
quod fitu tranfmutentur fecundum materiam, er-
goidem eritde partibusheterogeniis, Nam quam-
uis hz partesdicantur diverfarumrationum , hoc
folum eftquoad difpofitiones, & accidentia (nam
in fubftantiali compofitione nondiffernnt) ergo né
obftante praditta tranfmutatione erit fimpliciter
idem homo quoad {ubftantiam,atqueadeo & vera
refurrectio ; quz intrinfece eft mutatio fubftan-
tialis. o

Erhzcpofterior fenfenitia verior mihi videtur; fi Eﬁ:zﬁa}ﬁ

intigoreloquamurde his,qug neceffaria siicad vera ,,,”,e;mﬁ,,_

& abfolutam refiirrettionem. Si autem loquamur gulori; mess

demaiori perfectione refurreftionis , & proutillam brosum gue-

futuram =

1. Biibisit:




466

meds firds fururam fperamus, hoc modo probabilius eft

peceffiate
ve(urreitio-
s,

2 Dubium,

Quzft.LIV.

widanmefeidentiratem materiz non folumin:
federiamin partibus, quo-adfiericommaode pe
Focenim diinz potentiz facile eft s haberquema-
iorem. quandam, congruitarem, & pertinere mntee-
dum poreft ad perfedtam remuneratione,
dictany, v nimirum in eadem parte,qua fuit orga-
DU VITtutis; aut vitij,pramium,vel peenarec
tur.SicutenimSané&i probantrefurrectionem,q
zquumeft,ve corpus,quod fuirin@rumentum ani-
mzadoperaiufticia, fitparticepsbeatitudiniseius:
iraprobari poteft, congruumeffe, vt pars;nimirum
oculus, per quem Sanétus lacrymas compuntfionis
effudit , refurgaretiamoculus, per quem Sandtus
Chrifti vifione fruatur, Iuxea illud quod Iob. 19,
Cuem oglemei confpechurifunts & fic de cateris, Qu=
ratio & congruentia matoreftinter partes hetero-
geneas; quafuncinfizumenta OpErarionis;earumip
ordo, &fitusintencus ynaturaelt,quequealiomo-
do formaliter diftinguuncur: quam inpartibusho-
mogencis,qneomnino funt einfdemrationis,& ea-
rum {itus, & ordo qundam modoaccidentariuseft,
& ita D Thomas fuprainterpretatur fuam 5 & Au-
gultini fentenciames
Alterum dubianreft, an de necefsitate refurre-
&ionis ireadem vnioanima , & corporis,que an-

14

Vnio anima teaerat. Vbinoneft fermo devnitate fpecifica. Nam

5 corporis
eadem in
Spe secum
priors
neceffaria
ad refurre.
&lionem.

haxcfine dubio eft neceffaria, quiain refurrectione
necelle eft, vt animainformet corpus modo, & cau-
faiitare formali connaturaliipf animanée gécontra-
rio,vrmateriafu{cipiaraniman,componarque ho-
minem concurrendo etiam modo connaturali in
generecaulx materialis. Hze ergo caufaliras necel-
farioeft futura einfdem rationis, & fpeciei ergo &
vnio, quaeft ipfamet caufalitas, eu quafi viain fuo
genere ad effectum iftarum caufarum componen-
dum. Quin potius fortaffenon eft pofsibilis vnia
inter mareri animamalterius {peciei:i tamen
talis fic vnia, vtexeahomorefultet, Nam ficutho-
mo eft vniusfpeaiei: ita & vnio, &informatio, per
quain componitur, eft vnius tantum rationis.De v-
nitate veronumerica poteft effe nonnullaratio du-
bitandi. Hincenim videtur non folum non efigne~
ceflarium ; verumnecpofsibile, vt idemmodus y-
mionisreftituarur. Quia nonhaber entitatem pro-
priam, {ed folum eft modifigatio entitatis; & non
habet vnitatem numericamabipfa entirate ,quam
modificat. cum ineadem entitate pofsint modi nu-
mero differentes fuccefsiue feri:ergo indiniduatur
hicmodusexeo, quodhic, &nunc fitinralire;ergo
hocipfo,quod frdiuverfo tempore, & dinerfaaétio-
ne, quam prior modus,neceflario erit numero di-
uerfus.Er cofirmatur,nam propterhan¢ folam cau-
fam res fuccefsiuz,que femel tranfeunt,non poflunt
exdem numeroreftitui,quiafuntmodi quidam,qui
per fefeindiniduantur exeo,quod hic & nuncfiant.
Quocirca fi illemodus vnionisidem numero refti-
tui poteft etiam eadem numera fefs10 poteritrefti-
tui:ergo & eademcirculatio, & quezlibetaliaresfuc-
cefsiua: Hoc autem abfurdumefi:alias fequererur
etiam ex naturareifemper redire eundem numera
modum, quandocungue in ecademre, &inordine
ad idem,iterum,arqueiterum redit.Veverbigratia;
fi poftquam furrexi,iterum fedeoin eodem loco,&
cum eodem omnino fitu, eadem omnino numero
fifsiofier,queante precefleran& idemeltde fignra,
motu. & nilibus, Quiainhisnullaglt ratio diftin-
@ionis, mfi temporisdiuerfitas, ergovel hzcnun-
quam [atiseft ad numericam diverficatem, &itare-
dibitfemperidem numero, vel fialiquanda fufficit,
femper illam effigiet, etiam in ordine ad diyinam
potentiam. Incontrariumautem eft; quia de effen-
tia hominis non tantum funtmateria, & anima,fed
etiam vnio earum inter {t,ergoderatione huiusho-
minis,non tantum eft hz¢ materia, &hxganima,

yemmateriz, & formz refticui, Refpondent ahigut
\llam ynionem effe accidens » &ideonon eflede ne-

cefsicare einfilem hominis. Ira Viguerinsin inficu-

tionibiisc.21.§.z verficulo4.Sed hoceft falfum nam

illa vnio non eftaccidens, fed modusfubftantialis,

eum ad compofitionem fubftantiz intrinfece per-

tinegat.

Inhac re dicendum vide nefle impliciter
ad veramrefurretionemne m.vt idem mo-
dusvnionis mareriz, & formez refticuatur. Trado-
cer D.Thom in 4.diftinét. 44.q. 1.artic, 2.ad 2. Quia
prmngipia, quaimphiciter confituunchune homi-
nem ; funt mareria, & forma: ynioaurem efbcondi-
tio, & gualivia, & canfalitasin genere caufz mate-
rialis, & fermahisadhunceffeGum conftituendum,
&ideoeffectus, fenhomoerit fimpliciteridem nte
mero;fi ex eifdens pri ncipiisconfter,etiamfivnio fig
numercdiverfa. Sicut {i Chriftus nunchumanica-
rem. dimitzerer, & iterumillam affumeret peraliam
vnionemnumere diftin&am, nilulominus perfona
compofitaeademnumeroelfer, queantea erat. Ad-

do vere non efle impofsibile Deo eandem ynionem
DUIMEro reparare. Potuifferenim ille hane ynionem
numeronunc facere , ianteanon fuifler : quod au-
tem prius fugric: cumiamnon Gt, nonabftulictDeg
potentiant adillam faciendam.frem Deus ?(ntltiffcq
confernare illam vnionem, vigue ad hoctempus,
ergo eademragione poterit in priori, & palteriori
temporeillem efficere,non cofernando eamin tem-

He:

confEruare fit reucra cfficere. Tandem Degusno pen-
det in fua adione  circumitantiis , necdetermina-

Vigaer,

D The,
Vnio mage.
ris eadsm,
BUmERG Lol
Pritorenon,
de neeefla
serefurres
Gionis,

J 1 - 3 - 1
C poremedio: nullzelt enim maior repugnantia,cum Reprodufiy

caruyem
numEro et

turabillisad agendum hoe potius quam illud; fed 3 permane.
fua voluntate Bt hz rationes(ve verum facear) pra- timm pilf.

cedunt deomnibusrebus ; & modis prafertim per-
manentbus ( vt nuncabftraham adifputatione de
fuccefsinis.) Neqzinde tamen fit, naturaliter femper
eundem numero modum rcdirc,quaudoctmque re-
ditemnino fimilisin (pecie. Hignimmodi,ficutde
resaliz permanentes, non diftinguuntur numerg
ex circumftantiis extrinfecis,quia hic,& nuncfiung;
{funt ¢nim hxc valde extrinfeca) fed diftinguuntur
feiplis. Nameo mogo;quo habenteffe;perillud di-
fingnuntur, ficut & conftituuntur. Tamen quam-
uisres ha non diffinguantur numera per illas cir-
cumftantias: {ed agentia naturalia determinantur
adagendum hoc indiuiduym Putius > quamillud 3
fubie&o , & circumftantiis, & 1deirgo fuecgiitem-
porisefficiunt formas, & modos numero diuerfog
in fubieéto. At Deusnon pendct,nccdeterminatu;
ifubie&to , & circumftantiis, idcoque porelt & effi~
cere vnionemnumero diuerfam,& eandem repara«
reprofuavoluntate, Exquortandem probabiling
exiftimo de faftoreparariin refurreftione eands™
numero ynionem,qug antea fueratinter materiam
& formam, Quialicer hocnanfit impligiternecel*
farium ad vnitatem ginfdem hominis: tamenali-
quid confert 3d perfedtiorens vnitatem. Cumergo

g tam facile pofsic Deus candem numero relticuers,
icut nouam efficate , verifimilius elteandem refti-
tuere.

SECTIO IIL

Virumad refrredionem eadem requirantuy acek
dentiaidemague fexus.

CIrca priorem partem loqui pofsumus ( ficurin
aliisdiximus) vel deidentitate fpecifica, velde
numerica, Et videtur fane neutram vnjcaté requiri,
Quiacum refurreio dicat mutationem {ubftatia-
lem ( vediximus ) fi refticuatur eadem numero
fubRfantia, eritverarelurredio ; etiamfinullaacci-
dentia

balis Dua,

Voio iief
mALiTiaTh
rformagh
eadem (7
priovirifis
eratuzin
refurridlits
ne.



Difput XLIIL.

ﬂenriare&iruanrur,nequeearﬁ:m,n'e'q:ﬁmiiia.Etim

videtur derefurretione (enfiffe Eutyches, qui dixit
refurre&ura quidem corpora,non tamen palpabi-

Lia:fed aere fubtiliora. Qui errorfoletetiam tribui
Origeni,qui videtur negalle, futuraefle corpora or-

i ganica,fed rotunda,ve videre licetin Prateolo verb.
I?;.:iol Ol'igfniﬁ:.‘i, tk_ver. Entyc ht,mi\Caﬂr,vmb:re{‘urfc-
Cair. o, haref 2. & 13. & viderietiam poteft Sixtus Se-
Sh: Shen. llelT-hb!‘.:-Blbll,anno:.lﬂ.qul eum vindicatab hac
nota. Dicedum itaigin primis,neceffariaefealiqua

Mewsivas  ACCidentia faltem fimilia in fpecie. Quod exiftimo
wocidin: om CETTUM, quiadefide certum eft ad vericatem refur-
1 -:\'E'timns pertinere,verefurgat corpushetero
ensofla,carnem & neruos, & ceteras partesapte
lilpolitas, vt perahimam rationalem vinificentur:
fed hzc difpofitio fieri nequit f{ine aliquibus acci-
GENtibus, ac temperamento connaturali corpori
numano,hzcergo accidentia neceflaria funt,falcem
fpeciefimilia. Conlequentia cum minori enidens
elt. Maior v coz'.fta:éxil.np:uris fupra citatis, in
quibusofsium , & carnis refurrecio promititur,
Vnde Chriftusaiebat. Palpate, s videtes quia fhivizus
carnem; & affanan habet, ficut me videcis habere. Hoc ergo
Fur.ze,  CxeHiplocapits :;a_ﬂri (vtinquit (Ionczi.'l_‘::iemhnm i.
Concil. Tol Inconfefsionefidei) confiremur veram fieri refurvedlio-
" nenm carnis omninm mortuorsm; v quein actea; vel quali-

bet aliacarne (vt quidan delirant) refurrecturos non credi-

ms: fedinifta, qua viutinms , mogemur 5 ¢ famus. Ex
quoreltimonio enidenter colligitur, ad veritatem
refiirretionis non tant requiri eandem mate-

riam primam. Hanc enim forcafle non negaffent,

faltem fecundum idétirarem fpecificam , Eutyches,
Origenes, ¢ alij; qui dicebant corpora refirgen-

tium futnra aerea, velrotunda, Nam hzccorpora

eiuldem materiz eflent cum rerreftri:differrent au-

temin temperamento, & difpoficione.Ergo illifue-

runt haretici noh negando idenritatem matetiz:

fed veriragem temperamenti corporis humani, &

partium eius,quod temper, écuminaccidentibus
conkftiz. Ratioveroeft, quia licet refurrettio effen-

tialiter fit mucatio fubRantialis: tamen fubftanria,

perillam fit,non potelt naturaliter confittere
que huiulinadi accidenribus, & ideo quamuis
fentia perfe primo non reguirantur, tan-
quam de effentia ipfius relurrectionis, vel primarij
termini eius: Fequiruncurtamen perfe fecundo, ve
difpolitiones, & proprietates neceflatiz ad ei vnio-
nem, quz p urrectionem fir, vel eam confe-
quentes. Vnde mrelligitur hon {olum effe neceffa-
riahzcaccidentia fimihain fpecie: fed etiamin illo
gradu, & temperamento ;yquod pofsitefle connatu-
rale corpori humano tum in (becie, tuminindiui-
duo.Quiaratiof: ‘tazque de hisomnibus procedit:
dealiisautem accidentibus non el eadem ratio, Et
propter hanc canfam non dixi effe neceffaria omnia
gecidentia, fed aliqna. Namfi quaerantinhomine
prius viuente aduentitia, nihil ad perfectionem c-
ducentia, nequead naturalem rei ftarum , hzc non

i

re

Seétiolll. 467

A biliorem léntentiam »& ad hoc etiam p'rnpcﬁ:um con priovie

docuit D. Thomasin 4.diftin&ione 44.qualtione ., busnum fie

articulo g

ftione 1.ad 3.Echecaccidentianecel ad yefurre-
feeft, vt eadem numeroredeant. Quianecelfarip &/o7em né-
confequuntur eadem principia fubftantialia, quo-
rum vnio perrefirre@ionem fit. Alia vero acciden-
tia;qua perfe pendentd toto compofito, & illo dif-
foluto, vel ftatim pereunt,vefenlus, vel paulatim
corrumpuntur, vt calor; & aliz quali ates, & de his
fiin rigore loquamur,dicendum eft 1on efle finrpli-
citer neccffaria ad veram refurretionem.  IraDi-
uus Thomas loce citato ad 4. Erpatet, quiaquan-
uisilla varienrur,potefteadem fubflantia confiftere
modo conn rali.Declaraturexem o;1am quan.-
R doChriftusverbi gratig;illuminame cxcum,non et
neceffe , vt eundem omnino numero vifum Jillire-
ftitverit, quémantea habuerat, aut quem habitu-
ruseller.fi principio generationisnon impedirerur.
Qu=z enim huius rei necefsitas ¢ Sicur enim ignis
quocunque calore ; etiamfi numero diftinttus it
eritcontentus , & connaturali modo exifter: itafi
homo recipiat vifum fue nature accommodatum,
fatisilli erie s rametfiidem numero non fit! ideim er-
godici porerit in refiuredione, Etde fa&oitaclie

ciffara.

D . Thom.

futurum fencinne D.Thonvas, Scotus, & Durandis, ::'ﬂ;:_”m
Sotus, & aliy, in 4. diftinétione 44. & idem Dittus Dirand:
Thomas 4.concra Gent. capir.81.ad z.obiectionen. Sotus,
Sedlicet hoc probabile fir. verifim

C refurre&ione hominum squz erit pe
fitutum iri ro aceid
illa, que funt aliquo modo Warire, vt
facu fenfui, & fimiles. OQu licatur verbis
1lisIob. Guem gculimer con tcongruen- , . i

tfa{ldiungt poteft. Quia he
pertinet ad quandam ra
fenfus, qui fuernnt orgaria merendi, fint etiam pre-
mijparricipes. Ethancopinionem ¢l git Palaciug,
mgquartadiftinétione 4;. difputatione fecunda, in
hine.
Ex his oritur ratio dubitandi circa pofteridrem Palit,
partem quaitior .'iciaicmi-‘.::rcf'c).’ns.cr:;i"qucr!:!'-)-
lutione. Sexus enim non pertinet ad fubita
identiratem einfdém compolici, Nam f ¢
eadem materia, & anima,
3 quamuis fexus varietur, Net
queintriniece confequuncur fabfantialem homi-
nis compalitiensn: fed viderur ele quoddam acei-
densvaldeextrinfectim confiftens tantimin figura
quadam &ficu aliguarum partiuni corporis huma-
ni,ergo licet varietur, vel simnino tollaruirsnoh tol-
letur veritasrefirreStionis

onem iuflicie; veijdem

itiden cor

A PErcir

toonfirmatur.namitd
fierin hominumie ﬁ.li‘ru."[‘;uur.qng tamenperfecti®
fimaerit. Afumprum patec exBafil: PRalii 4. & Hier!
ad Ephelfvbitic gLt Foneanins; € Vivi vROTE , ¢ 4-
timanoftravorpora: vi ¢ vicoresin vives , & corpoyareds-
gantir iy animas,¢rnequaguion firfesuen vila diserfis a5,
Sed quomodo apud A ngelos noneflvie, & muliersira & nos
qui fimiles Angabis fussirs funens siam effe incipianitis  guund

Rafil.
Hieroma

> _ . 1 A - T R
efi necefleredire.quianetp pertinentadidentitatem E nobis in caleftibus veprom ffiun eff, Similia habet Acha. Askanaf.

fimpliciter hominis, nequeexillafequuntur. Etfi-
militerfieri poteft, [alua veritaterefurrectionis, ve
homo refurgens habeat mulra accidentia,qua priug
non habuerat necin indiniduo,necin fpecie. Quia
hoc non repugnat cum veraeinfdem hominis vni-
tate, nequeeft contranaturalem perfectionem eius,
fedpectare potelt ad altiorem eius perfectionem, &
ftatum, Ethoc modo falua veritate refurrectionis
potelt s corpus animale refurgere fpivitnale & guoderag
mortale, refurgere immortale s v Apoltolusdixic,1.ad

1Cor.15, Cori1s, & in {equentibus latius declarabimus.
Secundodevnitatenumericadicendum eft,quig=
pi, Bamefleaccidentia, quz poft mortem hominis, &
Reflitutio d ki :

eorundeys  SiHalutionem compofiti femper manent in altera
Sumeromc. Expartibus feparatis, vt intelleétus, & voluntasin
sidentigm  ADIMA, & qUANtitasinmateria prima; iuxea proba-

nal fern

scotitra Arrian. non longe A filie.
Dicendumyeroeft in primis; in futura generali
refurre@tioneHoriinum fernandum effe fexunim di- )
uerfiratemita vein eo vnufquilgue refurgat,in quo In generali
conceptus fuit. Hoe cereim eft, vt conftaréx dodtri- r_f""f”m.wm
na omnium Scholafticornm i 4.difpu. 4 4. neq 1[1_{:5::£:
quis Cathiolicys id vercizindubium , fed folum illi ;:}‘,;'_H,a‘
haretici, qui humanam COrpus organicinm nega-’
runtfuturumeffein homfinibus reflurgentibis, San.
thivero Patres ficur credunt ilia corporafirturaelle
fuis organis diftin&a, & compofita,ita ditinftio-
nem fexunm in eis futuram agnofount. Vidiferte
tradunt Tere. libr.derefistredtione carnis c. do.& fo-
quentibus, Hier. epill. 6r. fupra citata ad Pammach, Erir e
deerroribus Toannis Yerofolymitani, & in Epiftols Angufh,
zy.adEnftoch.non longeiline; & Auguftinusssde =
Ciuiry

Tertul,




Ephef. 4

Lut. 10
Beda
Chryfoit,
Enuthym.

D.Thom.

468 C&gﬂ: LIIL

Artic L.

Cinit.c.17. vbirefert,quofdam dikifferefurrefturos A iam , quialicet fexusvirilis ex fuo genere perfettio

omnes in fexu virili (quemn errorem aliqui tribuunt
Arienis ) propeered quod Paulusad Ephef, 4.dixit.
Donec occtlrramus onines in virim perfectumsin menfuram
#tatis plemtuding Chyifi. Quorunifenténtiam ipfe
feijcit, Primo, quia diftinétio fexuiim non ad virif,
fed ad naturam pertinet.Et quamuisad vererem v-
fum futuranon fit; poteft tamen deferuire ad deco-
tem , & vtlaudetur Deifapientia;atque clementia,
qu1 & quod nonerat fecit, &liberauit 4 corruptio-
ne,quod fecits Secundo, quia Chriftus interroga-
tus a Saduczis, cuiusin refurtrefione futura effer v-
xorilla, quzfeptem viros habuerat, nonrefpondit
in €6 ftatu noneffe futuros viros, & feeminas, fed
non futuras nuptiasyfitpponens potius futuras tunc
feeminds, non tamen ad vium noptiarim. Quod
argumentum eodem modo ponderauit Beda Luca
0. vbi candem fententiam docer. Indicauit etiam
Chryfoft.homil.7i.in Matth, & clarius Euthym.fuo
€4p.53. dicens, Neque viri mattimonitms contrahents ne-
que mulieres nuptui tradentur. Ef notat s Lucamaddi-
diffe; Negue amplins mori po:emn:.%uia nuptiapropter
tnottem facta funts & locomortuorum alij generantur, vbi
autem nonefl mors ; iant neque nuptic funt. Quz ver-
ba optime confirmant ; quod intendimus: caute ta-
men legenda (unt, Quianuptiz etiaminftatu inno-
¢entiz fuiffent ; vnde non tanttim propter mortem
introduétz, fed propter multiplicandos homines,
donecimplerecur numerus eletorum. Exquo po-
teft éadem proportione ratio confici, Qia poft ge-
neralem relurre@tionem idm erit nitmerus electo-
rum impletis:tion ergo erunt naptiz neceffariz,
Manebit tamen fexuum diftinétio propter alias cau-
fas. Tertiam racionemaddit D. Thom.in 4. diftiné.
44.qu.part.g.qualtiunc.g. Quiaad perfetam refur-
teétionem oportet, vt redeat idem numeéro homa
fecundum omnes conditiones, quas poftular talis
natura non folum (pecifica , fed etiam indiuidualis,
Sed hanc fexuum diterfitatem poftulat in primig
ipfanaturafpecifica,cuius diuerfi gradusimplentur
per huiufimodi varietatem, Deinde talisindinidud
natura, ficur poftular certum temperamentum, &
difpofitionen, ita & fexum determinatum; ergos
Vitimamrationem adiungere poflumus; quiavel
omnes homines refurgent vniusfexus, velnullins.

Hocpofterius dicinullo modo poteft , fi pro con- _

ftantifupponamius illa corpora futura efle organi-
¢a,&vershumana,acintegra,& nor moniftrefa,nec
muitila, Nani fiproptér fictam quandam honeftatis
fpeciém , quis exiftimet pritanda effe corpora glo-
riofafuaintegritare, & naturali compofitione: ea-
dem ratione dici poffet , non habitura multaalia
membra quz turpitudinem pre (¢ feruntsaut pudo-
tem, Siautem primumi dicatur,inquird ; cur vous
fexus retinendunsfit, & retjciendusalitis? Nunquid
propter vitandand coricuipifcentiam ; & pudorem?
Sed hoc nullius momienti eft, quiain fatninriocen-
tiznulluserat pudor,neque concupifcentia inordi-
nata,propter fummam anin2 recticudinent ; & na-
turz integritatém: ergo multo minuseft, quodin
refurrectione rimeatur, Dices hoc {olum procédere
in Sanétis, non veroindamnatis. Refpordetir, pri-
mium nullumefle incommodum, quod illi ptidore
afficiancur, Deinde illi étiani non patienitut concii-
pifcenti@ motus,nam fuo modo habebiinit corpota;
quzabintrinfeco alterarinon pofsintfed folum ab
igne, &aliisagentibus externis, quz fuerint inftru-
imenta dininz iuftitiz. Adde éostanta triftitid 5 ac
doloreafficiendosefle 5 venulluseisfuturusfit vo-
lupratis &concupifeentiz Iocus. Vel fortaffe reijcie-
tur fexus feemiinéus, quiaimperfeftus: vt etim A-
riftorelesdixit,feeminia funt ex quodam defectii na-
ture. Sed nequehoc dici poteft, cum quidad perfe-
tioné vniuerfalis natura pertinet ipfa variétas res
rum,;ctiam inperfectione fincinzquales. Tuncet-

{it : tamen etiam fexus feemineus eft per fe intentus
Anatura, Vnde non dicitur effe ex defeftunatura,
quia fitmonftrofus,aut per accidens: fed quiaineo
generatio natutalis eft mirius perfecta, ergo ferua-
bitur eadem diuerfitas in perfeétifsimo ftarunatu-
rz. Quodergo Paulus dixit, omines refurreéturos
in virum perfeCtum s non proprer fexum , fed propter
perfedtionem wxtatis , & iudicij diftum eft, vt Am-
brofiusibiexponit. Vndenomihe viri, feminz et-
iam comprehenduntur,ficutillo Plalmo. Beatus vir
quitimet Dominutm, vt Hieronymus, & Aug.expofule-
runt. Patres vero citatifolum fentiunt, non effe fu-
...ram fexuum diverfitatem , quoad vium ; {zcus
quoad fubftantiam, F -
Exquo vlteriug inferré poflumus, qiiamuis non
B firfimpliciter neceflarium adveram refurreétionem
fubftantialem, vt feruetur idem fexusineo, quire-
furgic: pertinere tamen maxime ad perfeétion
refurreétionis. Priorem partem probat rati
tandi in principio faéta , & quia fine dubiop
Deuseundemhominem tranimutareabvno fexuin
alium, feruataidentitate numerica fubflantiali, er-
go poffetetiam fuftitare endem numero hominem

-y

inalo fexu,ergo turiceffet vera refurrectio. Pofte- |

rioremvero partem probant omnia,qtiz eduximus
de futurarelurretioné, Namexillis conftat,;hoc
perrinere ad maiorem quandam identitatem eius,
quirefurgic, & adftarum quafi connaturalem ; qui
in refitrgente requiritur. Quia licet refurrectio in

C modo fic fupernaturalis : tamen terminuseiusres
naturaliseft (pracife loquendo de fubftantiali re-
furredtione) & ideo, vt perfectafit,connaturalemin
fuo termino requirit ftatum,

SECTIO 1V,
Virum refarrectio fit mutatio inffantanta,

HAc in re nuila eft difficuitas 5 quod attinet ad
fubftatialem ipfam mutationem. Non enim eft
dubinm, quin pofsitfieri inififtanti y & quod hic
modusfit maxime propriug, & accommodatus tali
mutationi. Nam figeneratio fubftantialis fitinin-
ftanri,multo magis refurredtio drem primi hominis
produétio fataeftininftanti, ergo & refurreétiode

-

feeft mutatio inftantanea: eft enimeadém ratio. Na

exnaturarei talimucationi. Quiafi Deus vellet vni-
reanimam corpori (iccefSiue, non dubito quinde
potentiaabfolutaid facere poffer, Nam licet anima
indinifibilis fic, & tota fimulnécelario vairi debe-
atcuivnitur,tamen hociplo quod ex parte corpo-
tis eft extenfio; & diuifibilicus, poteft racione illies
fuccefsiuefieri vnio, altero ex duobus modis, Pri-
mo, vt vnio in primo aliquo inftanti fiacinaliqua
certa, acdeterminata parte corporisyé deindefuc-
cefsine extendatiradreliquas. Secundo veinnullo
primo inftanti inttinfeco fiat vnioanima, cum de-
~ terminata parte corporis:fed fliccefsive ; & in tem-
E pore fiat. Netiter enim modus inuoluit contradi-
tionem,tamen pofterior ¢ft aperte precer naturam
rerum fiibftantialium ; prafercim viventium: prior
vero modus neg eft confentaneus diuinz vircutis
quz quantam in (¢ eft, perfedte & efficaciterefiicit
adtiones fuas,quandoexparte illarumtion eft repu=
gnantid : nec etiam eft confentaneus ipfi adkiont
& terminoeius ‘ eft enitn fubfantialis, &; vefic per-
fedtus, poftulat certani quanticatem , in qiatotus
redeat,

Irdque de fubftantialimutatione don eft difficals
tas: de mutatione vero accidentali, quam hecefle
eft fubftantiali coniungi, ve fabricetur, & fhisorga+

hiscor=

Mutatio

v : g : 2 ubfantigs
in vtraque adtione faétd eft vnio torius anime cusm {in‘n refirts

corpore, per dininam virtutem. Dicoautembufic g, .
modum eflfe pofsibilem ; & magis accommodatom gaui fir,

—~——

——




i.Corag.
Eicronyin.

Theodor.
Oecumen.
Anfelm.

Greg, Nyf

Seotsd.
Durand,
Palud,
Sotus,

Difput.

nis corpusdifponatur, vr a

lie;dubirari pot
gnificat totum lioc fut
(quod difficilinsclt)e
nédumefl ¢ pus,variisin locis
cele efore corpus fabricandur
fimul.Ecita exponit verbailla .adCor
tosinictnocnli,¢re. Que verba traftansetiam H
nymus epift, 15 2.ad Minerium. Non(inquic) falrei
breni [patios [cd in atomo,c in paendio semporis s atqe
mento.Exidem fentiune Theod.Oc¢cumenius; Anfzl-
mus,é& alij 1. ad Cor. 15, & 1. ad Theflal. 4.& Gregor.
Nyfen.oratione 3. dereflurre®. In contrarinm vero
elt,quia hzc mutatio accidentalis videtur intrin-
fece peterefuccelsionem.

Quogircain hac mutationeaccidéeali diftingue-
réoportet. Nam quzdam firfolo motu locali, qua
valderemote concurrit, vt eft congregatio materiz,
feu cinierum inlocum refurre&ioni aptum : & hac
fuccefsing fieri poftular, & irafiet,quamnis breyifsi-
mo tempore. Quia velaliter fieri non poteft; vel(fi
quoniod ) on oportec multiplicare mira-
culafine necefsitate, prafertim cumPaulus qui di-
X1t fsimam

t. Alia mutatio fic folaal-
10, veltemperamentum qua-
liratum: dchac( i per fe tantum confideretur ) non
eitdubium , quin pofsit feri ininftanti quangu
ratio reiurrectionis ex {¢ confiderata , hoc non re-
quirat. Quialicet ponamus hane mutationem fuc-
cefsiue fieri , in terminoeius feretininfanti refur-
rectio. Neque hoc etiam pugnarercum fententia A-
poitoli; quia pofletillud tempus effe breuifsimum.
Nihilominus tamen, fi confideremus virtutem Dei
infinitam, probabileeft, de fadto nonfuturam fuc-
cefsionem in hac mutatione pracife confiderata.
Quia qualitates,qua per hancmutationé fiunt;non
requirunt per fe fuccefsionem in fua produdtione:
{zd folumrationerefilftentie,qiam agens né poteft
fubito fuperare , réfpecta autem infinitz potentiz
Deinulla et refiftentia in conrrariis qualitatibus, d
ideoin hac mutatione pracift confideraca,nulla eft
fuccefsio neceflaria. i

Alia veroeftmutdtio, quz licez aleeratiofir, ha-
bet tamen quandam mutationem localem conitn-
&am,veeltrarefacdtio, & condenfatio. Er de hacmi-
hinoncltdubinm yquin natura fita , & feclufisalis
miraculis perat fiiccefsive fieri. .Quia non fitfinea-
liquamueaticneli imipfius corporis,quod con-
denfatir, & rarefic: tum corporisambientis »quod
velalteri corpoti cedit, quando ratefic, & maiorem
locum occupats; velad replendum vacuum accedit,
quando aluid per condenfationem ad minoremlo-
cum contrahitur. Exquo fit, veratio refiirre@tionis
perfenonrequirat, vt hac mutatioin inftanti fiac,
Cuiarefurrettiond poftulat plura miracula, quam
fint neceflaria, vt idem,quod ceciderat,refirgat, At
verohocmiraculum non et neceffarinm , quia licet
organizatio ratione condenfacionis, & rarefaio-
nisbreui temporefiat; nihilominusin termine eins
refurget ininftantiidem homo.

Anverodefadtomuratiohze futurd fitin inftan-
ti,necneincer Scholafticos controuerfum eft, Ali-
quienimaffirmant, ve Scot.in 4.dif 43.q.5.Durand.
q.4.Palud.q.4.50tusq, z.artic.3. Qui tamen interfe
difsidentin explicido , quomodo pofsitlocalis mu-
tatioininftancifieri. Duarandus enimexiftimarid
effeimpofsibile; &ideo conatur inquirere modumy
quomodoid hat fine loci mutarione.Sedid non af-
fequitur, quiateueranon poteft, vt Sorusfatis ofté-
dit. Neqj eéttam quod Paladanus dicit, fatisfacit;fci-
licer hanemutationem fieri, ve comitantem geriera-
tioneni, veicorruptionem, &ideo pofle fieriin in-
ftantia,yripfelaciusdeclarat. Non(inquam)fatisfa-
sity Quiafiquodgenerarur elt denfius; vel ravius;
Fr.Suareztom. 4,

at

nomento,dixie,Inida octli,quod bret
'

temporis moram fig
teracione, veeflinter

13111

Sc&in 1IT.

llud, ex quo genis

neft; femper manet
Geultas , quomodo in inftanti generari

Lt ivte prauia dilé‘uﬁn:mc,r_;uamiaqnm‘mlrie-

i, YVEmalore V’_I minorem IOC'L”TI (}CCU?CI-

rgo admittic motumlocalem diuina vittii-

ti: & inreidem dicit Sotus, corrigit

m loquendi,ve fcilicet, non fit motus,

Alijvero Theologi negant,hanc muta-

n inftanti, fed temporé bréuifsimo: Picigs

Irafencicy .E.ueriusm!n!‘ur.ca}'v.zl.§.:.verr.3.qui ta- ;
men fallo mntur fundamento.Exiflimatenim hang
organizationem minifterio Angelorum effe facien-
dam,quod ell fine fundamento diftum, & cotra ce-
teros Theologos, qui folam congregationem cine-

E rum,guz permotumlocalem ity Angelis concediit,
Seddehacrepollea,

Inprxfentiergo dubitatione veriexiltimo,pof. 07ganise:
fe Deymhancorganizationem facereininitanti, vy 2 T6ur-
infimili quaftione dixi {upratra&ando de Chrifti :ﬁi:jﬁ’;_

conceptione, vhiexplicui modum,qua intelligi po- [anti fieri,
teft mt '_iaiociinin:‘i;tz:ri,qz.m:ibitntcrcedi:. Eft
enime 1 omninoratioin pralentia , quarenon
eft,quod plura hacde readdamus. An VeroDeusfit
(i poteftate,& fadturus hocmiraculum in ge-
neralirefurre@ione hdminum,incertum ell. Nam
Scriprurz; qua dehocloguuntur,interdum indics Bierb 4o
Scripturz; qu ocloqu anterdumindicat
fuccefsionem , v Ezech. 37:interdum fubitam mii-
tationem , gua breuilsimum tempus admittit. It
etiam loquunrur Pacres fupra citati, &expofitores
omnes. Necvidetur vilafuficiés necefsiras ad mul.
i da miracula. Ecitaprobabilem hane partem
Io;tamen etiam contraria potelt facilimé de-
fendi. Nam cum in €oopere Densimmediate ope-
retur fuainfinita virture,ad illius decorem,&mani-
feftationem pertinet, ve fine vilamora operecur fré
quiaalias oporterecibifieri aliquas trifmutaciones
fubftantiales medias; quod non videturexpediens,
Eftergo probabilehancmutationem ininftansi fig=
rilllud camen eft certum, fiue fiar in inftanti sfiein
tempore: tamen in qu(gdam inflanti terminari, &
comp]cri;mquniimul fit vnio anima cum corpore,
Vnde valde errant, qui ciim admiteant organizatio
nem fieriin inftanti, dicunt nihilominus duratione
antecedere vnionemanimaad corpus. Sunt.n.hzc
D pugnantia.Quiavelilla organizatio pertingitvique
ad vicimam difpofitionem ; &ita in eodem inftanti
inducetur forma,vel non pereingit, & ita non totg
organizatio fitininftanti,cum aliquid ficilli ad den-
dumin alio tempore,velinflanti,

C

SECTIO V.
Virum refurrectiofit fupernaturalis mutatio, 3 pé_y-
fleagenerationeefentialiter diftinéta,
R Atio dubitandicfe pateft. Quiafi fubffantialent

mutationem confideremus, nihil inecaviderur
diverfum ab ea naturali actione,quain hominis ge-

E nerationeanimacorporiyaitur. Nam in primis ter-

minusintegereftidem : & fimiliter terminus for-

malis,quiaram anima,quam vnio anima ad corpug

eft eadem, feu ecinfdem fpeciei, & naturalisomnina,

Rurfus vtraque adiofitin inftants,ce vtraque,qua-

tenus eft vnio ad materiam,pendecabilla;veri ulque

quogque principium immediacumeft Deus. Nam

licetin generatione nacurali agens proximum at-

tingat difpofitiones vicimas: nd tamen attingit im-

mediaté vnionem , quz eftmodus ipfius anime, &

Apiricualis; ficut illa: ergonihil ¢ft, in quo pofiic vna
mutatio ab alia effencialiter differre. Confirmatur,

&explicatur hzcracio. Nam poftquam Deus aliqué

{ufcitauit,eadem adtione contintiata,ac durante c6-
feruatillam vnionem anime,é& corporisyquiaillam

fecit in primo inftanti refurreéionis ( nulla ening

aliaactio et neceflaria ; neque oportetfine cau(‘alil-
Rr af




©o  Queft LIIL

las multiplicare;) fedillaatio, qua confernat vnio- A fiderettirin fa&to effe, naturalis qu

nem , efteinfdemrationis, cum ea qua conferuat
qneml:bct alium hominem,& ynionemeiusanima
ad corpus in generatione faftam, quiahomo firfci-
tatus(ceteris paribus)tam naturali modo exiftit, &
confernatur, ficut homo genitus , ergo eriam illa
aftio ,quahomo refurgit; eft eiufdem rationis cum
illa,qua primo generatur.Et hg rationes procedunt
defubftantialiactione, & mutatione. Tertiotamen
poffumus codem modo argumentari de immuta-
tione accidentali, quz eft addifponendum, &or-
ganizandum corpus. Nam fifitrintempore, ad {um-
mumdiffertin velocitate , &inagente (quadiffe-
rentiaeft accidentalis,vel extrinfeca) inreliquisan-
gem omnino conueniunt,fcilicerin termino;in fub-
iecto, & ineductione de potétiailling.Siautem mu-
tavioillafiatininfanti, ad fummum different tan-
quam mutatioinftantanea, & fuccefsiua,quam dif-
ferentam multi arbitrantur effeaccidentalé , quan-
do terminus el omnino idem, habensin fe aliquam
atitudinem. Et licet in hoc admittamusellentia-
e diverficaét, nonerit maior,quam ficinter cale-
1fa&ionem faGam ininftanti, vel in tempore, quze
nihil videtur referre ,cum interactionesnaturales
pofsithecdifferentiareperiri.

In contrarium véro eft; quia refiicretio (vt dice-
mus ) eft adio othinino fupernaturalis, ergo non po-
teft efle cinfdem ratiomiscum aétione narurali,qua-
liseft prima generatio,feu ynioanima & corporis.

De hac re nihil inuenio ab Scholafticis didtun:
triplex tamen poteft excogiraridicédimodus.Quos
vtexplicemus prinsdiftinguere poflumusrationem
actionis, prout dicitordinem ad caufamefficiétem,
fen a&iuum influxumillivs, & rationem pafsionis,
prout tantum dicitipfum vnion€in fieri , quatenus
tranfmutat fubietum in ordinead talé terminum:
hznamiduzrationes formales dinerfz videri pof-
fune,& inrelligi poteft variari yna, etiamfi alianon
wvarietur, Vit v.g.fi Deusfe folo producat gratiamin
anima, vel per Sacfamentum corporeum, immuta-
tio pafsiuaanimzeiufdem rationis videtur, quiaex
parte animzidem eft modusreceptionis, & expar-
te etiam gratiz idem modus vnionis, tam in fieri
paisiuo,quamin faéto effe. At vero a&tiones, quibus
gratiaillis modis producitur,diftin®= rationis siit.
Tumquia vnafit modo magis mitaculofo, quam
alia. Tum etiam,quia via pendet effentialiterabin-
firuméto corporeosa quo non pendetalia. Ad quam
doétrinam confirmandam confert quod D. Thont.
1.2.quaftione r.articul. 3. & aliis locis docuit, adtio-
nem,vtactionem [pecificari a principio agédi,quod
proprieintelleétum de principio agendinon mate-
rialiter fumpto' ,{ed formaliter quatenus virtutem
habetad operandii,verumeft, Ex hoe principioin-
telligitur pofferefpectueinfdé effectus variariadtio-
nes,eriamfi modus pafsionis feu receptionisidé fit.

Hoc ergo fuppofito, primus dicendi modus eft,
fubftantialemmutationem refurre@ionis,quatenus
dicrt pafsiuam receptionemex parte corporis, effe
eiufdem rationis cum mutatione fubftantiali gene-
rationis, propterrationes primo loco faftas: nihil-
ominus tamen attionem , perquam fit & Deo hze
mutatio in refirreétione, effe diverfamabea, qua
fithominis generatio ,propter rationem incontra-
rium faftam,éalias,quasftatim addemus. Sedhic
modusdicendi difficuitatem patitnr: tumin expli-
cando,quomoadoa&ioillaficalteriusrationis, Tum
etiaminafsignando differentiamintera&tionem. &
pafsionem quoadhoc. Priorem partem explicabi-
musftatimin fecunda fententia: pofterior declara-
tur. Nam cum dicitur,muzationem pafsiuameflee-
iufdem rationis, inquiro, quid intelligatur nomine
mutationis pafsiue. Nam velintelligitar acquifitio
nouimodivnionis, quifitin mareria,quandoani-

mz coniungitur. Ethocnen,quiafihic moduscon-

Artic. 1.

m elt: tameén
etiam modusynionis,quifitin anima,eft naturalis.
Siautem confideretur in feri , etiam in illo poteft
confiderari ratio actionis,ficut cofidératurin vnio-
neipfius animz; ergo fiactio , quafic voilo ex parte
anime, eft fupernaturalis ,eciamactio, quafit vhio
ex parte materix, erit fupernaruralis: & ¢ cohtratio
vrerque modus poteft confiderari per modi palsio-
nis, verque eritvel naruralis, vel fupernaturalis.
Nonenim et maiorratiode vno,quam dealio:igi-
turnon poteftin hoe fenfiaccdmodaridicadiftin-
&io. Secundoigitur nomine pafsitie immutationis
poteft intelligi ipfa vnio animz , quatenus denouo
afficit immutatip materiam, feu, totailla ynio,qua
denpuofitnd veeft ab agente fed vt afficit fubiectii.
Etinhoc fenfu impugnatur pradiéa fententia pri-
ma. Quia palsio hocmodo explicata nondiffertex
naturareiabaétione,fed tantumracione, Ipfa enim
nouaadtioin paflo recepta, et pafsio, & immuctatio
cius, & via,quaad nouf terminum tendit,feu tranfa
muracur. Qua habitudines mente quidé diftinguii-

tur: inre autem non dicunt modosdiftinétos. Nul-
L eft.n necelsitas,vel ratio haiufimodi diftinGtionis,
ergo non potelt altio effe aleeriusordinis fuperna-
turalis, quin pafsio ad enndem ordinem pertineat,
fola enim rationis diftin®io non fufficit eas indi-
perfisordinibus conftiruere. Secundo ,o\uinetiamﬁ
admicreremus diftin&iohem ex naturareiinteril-
las:nullatamen eftratio ob qua vna fit cenfenda fu-
pernaturalis, & diftinét= [peciei,& nonaltera, Quia
fiactio ¢ft fupernaturalis, oportet, vt refpiciat Deii
vt principium efficiens fupernaturale: ergo cum po-
tentizaltiuw refpondeat potentia pafsiua propor-
C tionata,etiam paf§io refpiciet materiam nonfecun-
dum potentiam naturalem, {ed obedientialem:er-
go {imiliter ratio pafsioniseric diverfa.
Secundusdicédi moduseffe poteft, refurredtioné
abfolute effe murationem fpecie diverfam abhomi=-
nis generatione.Quiita poteftexplicari.Prima,fi te
neamusvitimam difpofitionem,qugin generatione
-paturali ordine natura antecedit introductionem
anima,efle principiumefficiensillam ynionem tan-
quam inftramentum generantis. Hocenim polizo
facile eft a&ionesdiftinguere , quiaa&ioquefitin
generarione hominiseffentialiter pédetabiis prin-
cipiis & inftrumentis per quae naturaliter fit: & for-
taflecriam pendetabaduali influxu veeri materni:
atveroa&io quz ficin refurre&ione, pender dfolo
Deo operite preter caufas naturales & fipratotum
D ordiné earii.Secundo,étfi dicam® difpofiriones ma=
terie nonefleinfiruméraefficientia vniong,fed ma-
terialiter tantum concurrere,& foal Deum effe1m-
mediatil principium efficiés tam generationé quam
refurretionem ,nihilominus in1pfo Deo poflumus
diftinguere,duplic€ration€ agendi,alteram quaco-
fideratur vt principitim naturz, operis per virtute,
influxumtp natura debicum’: alcerdquaeftoperans
fupra tort naturg debitli. Etiuxta has duasrationes
diftingui poterunt attiones,quz manant & Deo,vno
velaltero modo operante. Aétio enim Dei quz in
naturali hominis produdtione interuenit, eftiuxca
natura debitum : & ita eft 3 Deo pracisé ve princi-

E pionattirz accommodato: aétio verd reflurrectio-
nisd Deo vt operanté fupratotum ordinem nature.
Ex diuerfa autem a@ione fequitur dinerfa palsio
propter rationes fafas contra primum modum.

Sed netphicmodus mihi fatisfacit:nam in primis
fupponédum eft €t refurre&ioné, ve dicit fubltatia=
lem vnionem , fieriin materia difpofita, acque adeo
ibi difpefitionem vitimam ordine natur¢antecede~
reintrodudtionem anime:nam eademeft ratio quos
ad hocderefurrectione, & de quacunque alia homis
nis produdtione : quia femper animavnitureomo-
doquoeiusnaturaexigit : exigitafit ve vaiator fith-

iecto difpofito. Hine ergo fir noneffe neceffarium
has




Seotus,

Mar ﬁi.
Henric:

Difput X1 1V,

SetioVI. 471

hasa&iones diftingui ex parte difpofitionum,nam A aliama&ionem ektrinfecam. Quz= fententiafuppo-

€0 modo quo concurrnne in prima produétione,
poterunt concurrere in fecunda,nifi aliunde it {pe-
cialis repugnantia, qua afsignari non poteft.Solum
ergo poteritelle differentia in modo efiiciendiiplis
difpofitiones, quazdifferentia accidentaria eflt, &
valde remota refpectu ipfius aitionis fubftantialis,
&infe confiderata,fortafle non elt effentialis,ve ar-
gumentabamur in principio huius dubitationis,
Deinde illa duplex ratio efficiendi in Deo in pra-
fentefolum videtur pertinere ad quandam extrin-
fecam denominationem, non ad Phylicam rerum
diftin&ionem ,quiaquod concurfus fit debitus, vel
nondebitus, non fufficic ad diverfiracem Phyticam
fialias non fit diftin&io in termino, vel in modo a-
gendi: ficur in rebus naturalibus motus violentus
&naturalis, {iad eundem terminum tendanz,non
differunc [pecie intrinfeca, fod denominatione:quia
vnuseltconfentaneus naturz ,alter veronon, Et -
niliter in materia de gracia propofitio alicuits ob-
ieéti, & in Qviratio aliqua ,Vocatur donum gratiz, &
fupernaturale, quando datur prater naturz debiti
& ordinem yquamuis ipla motio nfe {it naturalis:
érgordemeritinpizlenti. Quod praeterea ita de-
claro; Cum Déus per refurre@ionem infundicani-
Tiam corport s quamuis operecar in materia virra
debituni naturale, non tamen vlera naroralem ca-
Pacitarem materiz : quiareueraibi materia con-
curric per naturalem potentiam pafsinam qua eit
capaxanima,hzcenim fempereft eadem &immu-
tabilis, {iueanimapriusfueritinanima, fiue non:
€rgo etiam tunc Deus operatur veprincipiumna-
turz quoad adtionem quam efficit , quamuis quo-
ad debitum liberalius opererur, quam natura po-
ftulet. Sicut i Deusilluminaret hunc aerem fine fo-
Ie, velalio luminofo saliquid quidem facerer vitra
naturgdebituni;camenid quod facerer eiufdemra-
tionis effet cumalio lumine & illuminatione natu-
tali. Quin potiusaddo viceriusetiam fth hacratio=
nedebitinihil deeffe fubftantiali vnioni, qua fitin
refurrectione,fecundum fe confideratz,fed tantum
rationedifpofitionum. Tlle enim modus organiza-
tionis & difpofitionis , qui ficinrefurre@ione, eft
quidem prater totiusnarure debicum,tamen pofi-
tisillis difpofitiombus, ratione earii poteft dicide-
bita talisanimz vnio,quia oportetdifpoficionesta
leselle, qua talem animam requirant : ham futura
eltincereas naturalis conn exio,ergo ex nullo capice
intelligi faris poreft, quod hzc actio que in refirre-
¢tioneinceruenit, fit alterius rationis aue ordinis.
Confirmatur tandem : nam fi Deusannihiler ange-
lum, &itertum eum producat , hzc fecunda produ-
¢tio;non erit fpeciediftinéta A prima, fed eflentiali-
tereric creatio. Exfimilicer, i Deus, quando pecca-
torém quii priori gratia exciderat , iterim fanétih-
Pat,eandemnumero gratiami guam priushabuerat,
illirefticuac,illa aftio non eriz fpeciediuer(a a priori
gratiz produétione,ergo fimiliterin prafent,
Tertiusergo dicendi moduseft, actionem qua fit
telurreftio, efle naturalem quoad (ubftantiam, fu-
pernaturalem tantum quoad modum, &ideonon
efle dinerfam effentialicer 4 primahominis produ-
¢tione naturali, fed tantum differre accidentaliter
inmodo organizandi, & difponendi corpus. Hzec
fententiaaperté colligiturex Scoto,in 4 dift. 43.q.3
MarLq.vicare.a. Henric.quodlib,it.qu. 4. quiexifti-
mat factafufficienti corporis difpofitione non effe
neceffariam nouam aétionem intrinfeciagentis, ve
anima corporiiterum vnidcur,fed folum prereéqui-
riythatintinmeprafens corpori: nam ftatim natu-
raliimpetu & caufalitate vnieturipfa corporietiili
abintrinfecononamplius viiatur, Ipfaautem ani-
ma alibiexiftens, finon impediacutr, poteft vircute
fua {c facere prafentem corpori, & omnibus parti-
buscius. Arque ita concludit noneffe necefiariam
Fr.Suarez.tom:z. ¥

B

D

E

niteciam in hominis generatione polita vitima dif-
poiitione corporis & creatione anima ciim intima
prefentiaad corpus ; non requiri aliquam aliam a-
¢tionem extrinfecam , fed ipfamanimam ftarim na-
turaliter feipfam vnire, & quafi compleéti corpus:
Quod fidicasillam vnioné requitere aliquod prin-
cipium efiiciens : refponderi poteft naturaliter re=
fulrareabipfaanima.Quz fententiaeft quidem pro-
babilis ,{ed nunenon potelt examinari, neceft no-
bisneceffaria.Itaque qualifcunque fit,& 4 quocung}
fithac altio, quoad fubftanciam einfdem rationis
cenfetur, Et quidem fi comparario fiat inter refur-
reftionem & primam hominis produ&ionem fa-
¢sma folo Deoin Adamo, aut Eua, exiftimo hane
{ententiam effe certifsimam : imo credo folum effe
differentiam in quadam denominatione : quiavna
elt produdtio rei que nunquam fuit, & imul cura
primaanima creatione. Altera vero eft produétio
reiqueiamiterum fuit.& nonelt imulcumanima
creatione, fed cum conferuatione : qua differentia
eft valde extrinfeca & accidencalis , vt rationes &
exempla allata confirmant. $i tamen comparatia
fiatad generationem propriam , fic non eft res tam
certa:elt tamen verifimilior, vt eadém argumenta
probant. Supererat taméad perfefam huiusrei co-
gnicionemexplicandum, in quo confiftatille fiper-
naturalismodus refurreftionis. Nam , licethocex
partetadtum (it ; non tamen eft exadte declaratums
fed hoc fier commodits & &ione fequente.

SECTIO VL

Varum refurrectio fit poffibilis naturaliter,vel fuper-
pernaturaliter.

Xplicatarationerefurredtionis facile poteft hae¢
E quaftio definiri,in qua non inquirimus an fu-
turafic,vel aliquando faéa fueric (hocenim pofte~
rius eft cractandum , velin fpeciali derefurreftiong
Chrifti, velin generali de refurreione hominumy
fed inueftigamusquid Densin hac parte pofsit ¢ffi-
cere. In quo etiam confiderandum eft,pofleeffe fer=
monemade refiirretione vel pracisé , ve dicit refli=
tutionem & viuificationem corporis iam eniortui,
velderefurreétione qua prater vitam corporis, ha-
betadiun@am tranfmutationem corporis advitam
immortalem, impalsibilens, &gloriofam, Dehoc
pofteriotifenfu nihil difputarte Philofophi, tamen
fine dubio multomagisillum modum exiffimarent

impoftibilem,quam priorem.Refert autern Terent Tertnly

lianushibr.de Praferiptio, haret. cap.7.0mnes Phi-
lofophos exiftiniaffe refurreciionem impofsibli-
lem , vroarnic(inquic) reffizutio negesur, devaa omminms
Phslofophiorsin (chola fumitsr.Vbi, licernon dicatillos
exiftimafé effe impofiibilem , hunc tamen fuiffe il-
lorum fenfum, ex eorum principiis facile conijci-
tur. Aliquienim illorum ideo negarunt reflurreétio-
nem , quia eredebant anintam vna cum cofpore
pror{us interire, atque idcirco negabant poffeite-
rum ad corpusredire.ita fenferunt Epicurei,& Stoi-
ci,qui propterea Paulum refurreétionem predican-
tem, nosorym demomerion annunciatorem appellavanty

A&orumiz. Eodemerrorelaboranit Plinius libro Aol
2. Hiftoriarnm capite 7. & Iib.7.capite s5.Nec folum py,,

Philol‘uphl, fed eriam inter ludzos Sadducziin hoe

errorcverfatifunt, vt conftar Marthzizz. Marci 12, gz0.5 2
Aftor.quinto, vigefimotertio, & vigeimoquintg, Mare 12.
vbiFefto infanire vifuselt Paulus,eo quod refurre- Ador 523
ety dices. Cruid incredibile iudicatur € 25

Etionem pradics
apud vos, i Doigs partos [ufcitat i & infra, Si pafishilis
Clriftusfi prisivs e =furrectione morrnorum: & eofdent
imitatus efl Marcion telte Tertulliano loco fupra
citato.

Rr z “Alij




Tartul.

Angust.

Tertul.

Plin.

Scotns.

Richard,

D.Thom.

Marfo
Henvéce

472 Quclt. LIV.

ArticI

Alij vero Philofophi qui pofuerunt Deum agere A upinam potentiam, ftafentit Durand.in 4.d,43.q4.3.

exnecelsitate natura,; quamuis animam humanam
immortalé =(Te cognofcerent; exiftimarunteamnec
poltfeparationem ad corpus redire,nec Deum pofle
naturalem ordinem immutare , & fortaffehocmo-
do fenfit Ariftoteles,&ealij.

Ex hareticis vers quamuis multirefurrectionem
mortuorum negauerint,nd conftat autem, an eam
negauerint, quia putarunt impofsibilem:vel folum
quianon eft anim:e hnmanz neceflaria , vel veilis
corporis focietas: fed potius folet effe impedimen-
tum ad proprias a&ionesexercendas. Qua ratione
folent vti heretici,&aliis fumptisex corporum cor-
ruptione,& mortaliter,ve viderelicetin Tertull.in
1ib.de refurre@ione carnis.In quibus omnibusindi_
cant pofteriorem modum refurreétionis effeimpol
fibilem, & ideo prioremnon effe conuenientem.

Secundo [ententiaextremé contrariareferri po-
teft eorum , qui dixerunt refurredtionem etiam na-
zuralitereffe pofsibilem. Pro quainducipoffunt Py-
thagorici, &alij. qui poluerunt tranfinigrationem
animarum,vel eortidem,ant fimilium effeéuti per-
petuam renolutionem,ve Aug.refert i2.deCiu.c.13.
Quanguam ifti non de eifdem numero effectibus,
fed de fimilibus loquuri fuerint. Propter quodilla
etiam animarum tranfmigratio (v fupradixi)non
eflet verarefurredtio. Quianoneratreditusadidem
corpus,quod notauit eriam Tertul, libr. derefirrre-
&ione carnis capit. 2. Democritus vero (vteitribuic
Plinius fupra) eader corpora & poffereniuifcere, &
iterum viétura efle exiftimauit, ergo verifimileeft
credibile hoceffé naturaliter pofsibile.Et ex Schola-
fticis Scot.in 4.d.43. q.3-exiftimat pofleidem ume-
ro pernaturamredire, fieadem materiairerumap-~

proximetureidem agenti numero, velfpecie. Vnde
mnquit, i contingeret eandem materiam feminis: &
fanguinis menftrui, ex qug Petrus fuit conceptus,
iterum fub forma [eminis, & fanguinis menftrui, &
inmatrice eiufdem vel alterius feeminz confticui,
formareturidem corpus,quod antea conceptu fue-
rat. De vnioneautem eiufdem anima ait i folo Deo
poffefieri: confequenter tamen dicit eam fieria Deo
naturalimodo,exdebito naturz; {fuppofita eiufdem
corporis difpofitione. Etin eandem fententiam in-
clinat Richard.ibiart.3.q.1.ad 6.quatenusfentir,fa-
&aapplicatione eiufdem materiz eidem , vel imili
agenti redire eundem numero effectum: D. Thom.
etiam ibiart.1.q.3.huic fauet fencentie,quarenus di-
citrefurre&tionem fururam efle miraculofam, quia
difpolitio corperisnon fitmodo naturali per virtu-
tem feminis. Nam hinc fequi videtur , i ponamus
eandem materiam applicari, vt pervircutem femi-
nis difponi pofsit, fieri eriam naturaliter pofle, vt
jdem numeroredeat.Etd.44.g.1.art.1.q.2.ad 1.dicit
pergenerationem naturalem noredireidem nume-
ro,quianon frex eademmateria. Non videturaiit
naturaliterimpofsibile, vt ex eadem numero mate-
Tiaexqua vnushomo fuit conceptus,poftea fiat alia
conceptio, Nam Angelus poflet 1taapplicareactiua
palsiuis, ve poftaliquastra nfinutarionesrediretea-
dem materia: idemég exnacurali curfi, & fuccefsio-

& Ioan, de Neapoli,quodl.21.c.6.Mar£l.2.de Gen.q.
vir.Quibus videtur multii fanere D.Th.in 4.d.44.4.
rart.r.qu.z.ad . Vbidicic hominemn pofferefurgere,
quia, cum poft mortem maneat 4nima, quz datefle
homini,ndinretrumpitur per mortemefie fubftan-
rialeipfius hominis, &ideo non fequitur,vthd pol-
fitidem numero redite propterinterruptionemef=
fendi, ficucaccidit, inguit, in aliisrebuscorruptisy
quarum effe omnino interrumpitur, formanon re-
manéte.Etin folad g.exhoc principio dicit,fiin ho-
mine eflet alia anima fenfitiva preter rationalemy
ill4 futurameffe corruptibilem , & i6 non fore redi-
turieandem numeros in refurreétione.Supponiter-
go,non pofle eandénumero forma cortuptibilérée-
dire.Prerereahac 3.p.q.77.ar.5 entitfierinon poffes

8 vt:quodinnihilum redaétum eft, idemnumero fé-
deat. Fundamentii huius fententig,quoad poftrema
partem(in czteris.n.non eft difficultas) porifsimum
efle viderur, Quiamulriplicataaétione, mulciplica-
tur terminus: fed adtio ; qua privsres fuit producta,
& conleruata;non pot redire eadem numero, érgo
necterminus. Probatur minor, quiafia&io poflet
redire eadem numero, &t fuccefsinz pollent ezdem
numeroredire. Aliaargnmenta congeric Duratidus
parni momenti;infra vero eaattingemus,

Dico primo, refurre&tionem hominis, faftem di-
uina virente effe pofsibilem. Hze conclufioeft de fi-
de,imo in articulis fidei contenta, & ideo ined pro-
bandanonoportet hoc loco immorari.Quiaeifdent
teftimoniis probandaeft,quibus infraprobabimus,
vel vefurreftionem Chrifti effe fadtam, velaliorum

C hominum eflé fururam. Pracerea, quain Scriptura
legimus de hominibus 4 Chrifto fufcitatis , velab a-
liis Prophetis, vt Elia,& Elifzo, velab A poftolis,fa-
tisconnincunt contrahzreticos fubftantialemho~
minisrefurretionem effe pofsibilem. Quod autem
fiteriam pofsibilisrefurreétio corporis mortalisad
vitamimmortalem, & gloriofam,n6 pertinet,pro-
priead punétum derefurrectione, fed ad fupernatu-
ralem potius beatitudinem. Illud autem probabi-
mus inferius agentes de dotibus corporis gloriofis
ContraPhilofophos vers,quinon admittunt Seri-
pruram ;agendum eft ratione naturali , quz quami
vim habeat ad hanc conclufionem probandam , di-
caminfequentibus.

Dico {ecundo , Refarredio , v fit de faéto, folum
dininavirtute,acfupernacuralicer pofsibilis eft.Hge
conclufio et mihicerta,quam docent ommes Theo-

Durand,
Ivann. dé
Neapol.
Marfil

D .1 ko,

Refutreldis
hominis di-
#ina virtung

pffibits

Refurteio
futura digts
nafolum

logiin 4.d. 43.& 44.vbiD. Tho. Palud.Durand.Ri- viruse pofs
chard.&alij.ldem D.Th.quodl, 4.art. 5. & 4. contra fikili.

Gent.c.81.Henr.quodlL 7. q.16, Agydius theorema-
te 2.Et conftat ex communi modo loquendi Sanéto-
rum:Dionyl.c.6.dediuinis nominibus. Nos (inquit)
sotos animas dico , ¢ fociacorpora ad perfelamvitam s &
ymmortalem sransferre pollicesur, Quod veteribus quiderns
prater naruramfor:aﬂ'a videatur:mihivero,tibique & ve-
yitaris & disinum, ¢ [upranaturam,ve eff,videtur,fupra
saturam noftram dixerim vifibilem: non fupra omnipoten-
tem.La.lib.7.dininarum inflicutionum c.2 4. Refur-
gens(inquit).¢* & Deo corporibus induentur, & infra. Qua

nererum naturaliumque caufarum fortuitd poffec D de anaftafi Philofopht . quog, aliquid dicere conats (Unt fam

accidere. Pro hacetiamfententia referuntur Marf,
& Henricus:fed hinihildicfit praeterid, quod addu-
ximusin Ane feétionis precedentis, Fundamentum
huiusfentenciz non eft aliud, nifi quia i materiaeft
eadem, & agens idem, effectuseritidem $.Metaph.c.
3 quiatuncnd habent effectus, vndediftinguantur.
Quod argumentum porifsimum videturvrgere, {i
fupponamus materiam effe principiumindiuidua-
tionis.

Tertia fententia mediaeft,refurreftionem homi-
nisefle poftibilem dinina;non paturali virtute:alias
rum vero corruptibilium rerum néeffe pofsibilem
reditum einfdem indinidui gorruptictiam per di-

corrupre;quam poere: & infra. Nema quetat @ nobis,quein-
admodum fievi poffit,neque eniin disingrum operum poreit
reddiratio: fed fi d principio Dews hominenm, nefcio que in=
enarvabilimodonfiituit s credamus abeodem veflitur vete-
yem poffe;qui nouwm fecit. Et Grgorius homilia 20.in
Ezech. poftquam multa de refurreétione difpucal
fevjita concludit. Diuine virtuvis myflerio, que compre-
bendinon poffunt non intelleadifeutiendafuny 5 fed fide
veneranda. Quia quidguid rasione homisiis coinprehends
poreftmirum tam cffe non porefl,fid (olaeft in miraculis ra-
tiopotentia facientw. Erad eundem modum loquirur

D. Thoms
Palud.
Dura nd:
Richardy
Henric:
Zgyd.
Disnyft
Ladtant

Greg Fap

Damafcen.lib.4. defide cap. 26. Chryfoftomus hom: Damafs
derefurredt.& homil. 65.1n loannem, & homilia 2.1 Chiyfelh

Attor.




Anbrofi
Aughit,

TCor.1§.

(o bryﬁ.ﬁ'am.
loan.il,

Reifionfio
esufders nu-
s ero homi
14 508 TEfHir-
iecionena
Buiralster

mpafssbilis

D.Thom.
Sotsed,

Difput. X L1V.

Se&tio VI 473

A&or, vbidicit longe maius effe excitare mortuos, A hoe interdum accidere : tamen agentia naturalia

quam fcire diem iudicij. Ethom. 8. in 1. ad Thefl,
dicit, refurreétionem efle diving virtutisopus. Am-
brof lib.de fide refurrectionis. Idzo (inquit) refurre-
ito difficilecreditur, quiaDeimunuseff. Auguft. etiam-
fis3. de Trinit. Fides (inquit)foram hominem immer=
valem futuram, qui viid, conflat ex anima, & corpore.
won argumentatione humana (eddining authoritate pro-
mitrit. Et multa fimilia 22. de Ciu, c.4.& fequétibus,
Deniquehoc modo veritas refurrectionis inter ar-
ticulos fideiannumeratur, quia, proutd nobis cre-
ditur,nechieri,necnaturaliter cognofei potelt. Et
propter eandem caufam Paul.r.ad Cor.15. eam ap-
pellacmyflerium,dicens, Ecce myflerinm vobis dice.  Et
ad eundem modum loquitur fzpe Scripturadere-
furreétione,tanquam de dininoac fupernaturalio-
pere. Ratio autem huius veritatis reddi poteft ex
duplici capite. Primo ex parte termini, quianon vt-
cunque refurget corpushumanum ;fed immortale
gloriofum, &(vt Paulus loquitur) pirituale. Con-
fat enim huinfinodi propietates neque effe natu-
rales corpoti humano,neque virtutealicuiusnatu-
ralis agentis conferri pofle. Irem conftac, beatitudi-
nem animz effe fupernaturalem: fed hzc refarre-
¢€tio corporum erit beatitudini anima proportio-
nata,erit ergo fupernaturalisex partetermini,  Et
hacratione potifsimum vtuntur Sandti fupracitati,
eamque magis explicabimus , cumagemus de doti-
buscorporisgloriofi. Secundo poteft ratio fumiex
modo, quo fiet corporum refurreétio ; & hacvrun-
tur D.Thomas,& ferealij Scholaftici.Hicautem mo
dusex parte difpofitionum corporis fumenduseft,
& potelt conftitui vel in celericate refurreétionis,

non poterunteam difponere ad eiufdemanima in-

troductionem, cum eodem omnino temperamen-

to,& organizatione. Primo quidem, quia proximil

agens principale vel eric ditierfum , vel aliter difpo-
fitum , quam prius fuit, cum femper fitin continna
mutatione: variatio autem proximiagétis multum
conducit, veeffeétus varieter faltem fecundum nu-

merum, Secundo, quialicetinterdum agens proxi-
mum fitidem, vel eodem modo difpofitum:tamen
ceeliinfluentia ; & caufarum vniverfarum influxus
necellaria erit diuerfus: &tamen fine dubio mul-
tum confert, ad temperamentum conftitnendum,
Tertio , etiamfi agens naturale effer omninoidem,
eademiy materia,non redirec naturaliter idem nu-
mero effedtus, quia antea fuit;nec eadem difpofitia,
&organizatione corporis:alias calor eiufdem aqua
ab eodem igne femper effet idem numero , etiamfi
millies deperderetur,é: acquireremr.S:milirerquo-
tidianumlumen , quod inaere it i fole, effet quoti-
dieidemnumero. Quafuncincredibilia. Et contrg
Ariftotel, 2.de generat. dicentein non redire »quod
corruptumeft. Et contraracionem. Quiamareria,
feu fubiectum de fe eft capax adrecipiendas varias
formas, feudifpofitionesintraeandem fpecié.Nam
ficur illius potentia pafsiva de (e et indifferensad
plures formas intra idem genus fpecie differentes,
ita & ad plures diverfasnumerointra eandem {pe-
ciem. Quianoneft,;vnde defe magislimitetur ad v-
nam,quam ad aliam. Ecfimiliteragens naturale ha-
bens virtutem ad aliquemeffectum , non limitatur
adynum indiuiduum, vt per fe conftat:ergo,quam-
uis hoc agens (xpiusapplicetur adagendumin hog

velinhoc,quod fine variis tran{mutationibus, qua C fubieéto ;non erit determinatum ad agendum fem-

neceflariz funt, vthomo generetur, folo Dei impe-
rio perficietur. Ql_i[xus modis eft fupernaturalis,
grariafanisatis, quamuis ex parce terminiid , quod
fit, fit omnino naturale. Er hanc rationem tetigit
Chryfoft.infupra dictahom. 8.in r.ad Theflz dicens.
Refurredtio diwine virtatis eff s cum sellurimand.sbit Devs
vt depofisum reddat ; quemadmoduns aliquando enocauit
LaZarum, Lazare veni foras, . g

Dico tertio; Refurredtio,etiamfi pracife confide-
tur, vteft reparatio einfdem numero hominis, qui
antea fuerar, non poteft virtute alicuiusagentis na-
turalis (ieri; [¢d 2 folo Deo. Loquor deagentibus
naturalibus operantibus naturali vircote, vecaufis
fecundis principalibus, vel veinftrumentis natura-
libus earum. Nam loquendo de creatura, veinftru-
mento Dei fupernaturaliter eleuato,non eft dubid,
quineo modo pofit refurretio fieri per creaturam:
tamen quia in hoc noneft aliqua particularis ratio
magis,quam inaliis miraculis,id omitrimus, & fub
diuina potétia comprehendimus. Ethocmodo ¢a-
clufio pofita communiseft Theologorum,in 4.dift.
43-& 4 4.vbiD. Tho.Sot. & alij {iipra ¢itati. Ercon-
firmaripoteft ex difficultate,qua{femperfuitin cre-
denda mortuorum refurreétione , non folum pro-
peer fpecialem modum,quo futura eft,quia nec phi-
Iofophi illum agnofcebant , nec femper ab Apofto-
lis przdicabatur:fed fimpliciter, & abfolute propter
reparationem eiufdem numero corporis; quodce-
ciderat. Vnde & in credenda ipfa Chriftirefurre-
&ione tanta fuirdifcipulorumdifficuleas &ignora-
tia, vt viderenturillisdeliramenta verba, quz deil-
{adicebantur. Ratio vero propria huiusconclufio-
nisfiumenda eft ex parte organizationis, & difpofi-
tionis corporis. Quiainprimis vix fieri poreft,ve ea-
dem numero materia prima, ex qua fuitcorpusho-
minis formatum,iterumitaapplicecur; vt per cau-
fas naturales pofsit ex ea homo generari. Quiaper
continuam tranfmutationem, & refolutionem ma-
teria facile difsipatur, diuiditur, & commilcetur, &
ideo nunquam eft omnino eadem , quead genera-
tionem iterumaflumitur. Deindequamuis demus

Fr.Suarcztom.a.

D

E

peridem numero. Quianequeexvirtute fia, neque
ex capacitate {ubieéti habet hic determinationem.
Quin potius ex hocviterius colligimus, praecer hog
fubiedtum , & hanc virtutem agendi , neceMariuni
effealiquidalind , quod determinet agens ad effici-
endum huncnumero effe@Gum potius, quamalium,
Hoc aurem determinans non poteit efle, nifi aut
Deus,auttales circumftantiz,cum quibusagens ap-
plicatur ad agendum: autipfa naturaralis agentis,
quz de feeftdeterminataad operandum talimoda,
& ordine, vetunc poftuler talem ationem , & con-
curfum,pofteaveroalium,&ficde reliquis, Etinter
hos modes hi dno vltimi( qui fere in vhum coin-
cidunt ) verifimiliores {funt,nam hoc tribuere foli
Deo non eft philofophicum. Nam potius caufz fe-
cundz determinane concurlfum Dei. Preterea,mo-
dus ille habet alias difficultates in Theologia, pra:-
fertim circa actus liberos, &caufalitatempeccari.
Acdenique, pofitoillomodo, ex [olius Dei volun-
tate pendebit,quod idem numero redeat,quod pre-
cipueintendinmus. Sitamen verumeftagentiana-
turalia decerminari illo alio modo ad effectus fin-
gulares, inde tamen concludimus, poftquam na-
turale agens determinarum femel fuit introducen-
dam hanc formam in hoc fubie&to, nunquam ad

eandem iterii determinari, etiam{i idem fubie@um

iterum, atque iterum illiapplicecur,fed femperad

aliam atquealiam numero diftinétam, quia femper

circumftantiz funt diverfz.

Reproduiio
eiuifdem iffe.
&lus numere
CHY IMPOsin
bilisin na-
THTA.

Arift libr.22
dﬂ s EIer.

Dico quarto ; perdittinam poténtiamnon folum Cuinfeund
hominisrefurrectio, fed cuiufcunquealteriugindi- @dividui
uiduireparatio pofsibiliseft. Hec eft comunis fen. Prodndie

tentia fere omnium Theologorumin 4. dift. 43,

o dising vira
vhi i
ture pofsia

late Caprquaft. 1. Palud. queit. 2. & 3. & Sotusdift, Lili
44-art.D. Thom. quodl. 4.artic.s. & opufc.g.cap. 7z, Capreol,
Henr.quodly.quzltion.as.Et probatur,quiain hoc paludan,
nonmodo non apparetimplicatio contradi@ionis: Sotus
fed neque vlla¢tianmdifficulcas.Quia ditiina poten- 0. Thomi
tiacreando aliquam rem, non fuitimminuca: ergo Henrs

ex parte fuamaner efficaxadillam rem iterum cre-
andam & producendam, fiex parreeius non Fuerit
Rr 3 repiia




\24 Queft. LIIL

Artic.T,

repugnantia,fen i produdtionsindiguerit:kdooft- A do diftinéaab effeftu,& quidem moduscius:dideo
variarl poteﬂ girca eundeny effeétumnumero, fictit
alijmodivariari poffunt manente eadem re, quaeil-

quamillares defiic elie, quantumeft ex parte fuain-
diget produdtione, vefit, & nullaeft repugnanriain
hoc,quoditernm fic,ergo nequein hoequoditerum
Sedin-

Durasd producartur, poteritergo iterum producis

1 Obiedis  quit Durandus, in hifce eifdem verbis inuolui re-
pugnantiam. Nam {iiterumeft,ergo biseft,ergo ha-
berduplicem durationem,ergo duplicem exiften-

Refponfie. tiam, ergo funtduzres, & non vna, & eadem, Sed

hoceftmanifeftum {ophifma, quod idem fieri pof-
fec de homine quoad torum compofitum, quodre-
furgit. Quamuis ergo res,qua prius fuititerumque
producitur; pofsic dicibisefle, nonpropterea dici
potefthabere duplicem durationeminerinfecam;ac
permanentem : fed vnam, & eandem , quadicicur
bisefle, quianon durauit continue, & Gneintermif-
fione, (&d interrupta fuit, &itain crdinead extrin-
fecarn durarioné coextitit duabus menfurisdiftan-
2. Obietio. gibus,feudiflcontinuis,& ideo dicitur bis fuille. Sed
vrgeri potelt ex Durande,quiahocipfo quodinter-
tumpicur aétio ynecefleelt pofteanonam aétionem
ficri. Tum quia non magis potelt eadem numero
adtio redire,quam motus;aut tempus. Tumetiam
quia cum mutata fit habitudo agentis ad paflum,
necefle eft &actionem mutari ; ergo & terminum
etus mulciplicari. I{Ef'pondetur tamen,primumne-
gando aflumptum. Nam ficut Deus eadem numero
aftione, qualicontinue durante, & creat Angelum;
& permultosannosillum conferuat, ita poflet fu-
{penderealiquotemporeillamaéionem,éannihi-
lareangelum, eundemque irerum pofteacadenm a-
¢tione producere , & conferuare: nullam enim hog
inuoluit repugnantiamex parteipfiusadtionis. S
enim illa a&tio potelt eadem durare perhoramin-
tegrany, qua eft repugnantiaex parte eius;quod du-
ret fen fiac in extremis partibus hore,& medio tem-
porenon confeructur? Quocirca (quidquid fit de
motu, & tempore, quz communiter cenlenturnon
pofle eadem numero redire , quia fitccefsiua funt)
quamuis hadtenusidnon it demonflratumnon ta-
meneft eadem ratio de actione , dequa loquimur,
quzindiuifibilis eft, & permanere;acduraremulto
tempore poteft: &ideo,ficut femel conferuari po-
tefl in continuo tempore;ita &bis poni inefle;in tg-
poredifcentinuo. Loquorautem detempore vero,
velimaginario: nam viraquehabitudo fufficit ad
intelligendam hanc iterationem einfdemactionis.
Vndenon refert , quod mutata fit aliquo modo ha-
bitudo agentis ad paflum feueffectum. Quia filo-
quamurdehabitudine,, qua pracediradioné quafl
inaétu primo,illareneranon ek neceffarid mutara,
nifiinhoc, quod agens, & paffum nonintelliguntur
coexiftereeidem tépori vero, velimaginario. Hinc
autem non neceflario fic, vt varietur aétio dinina,
quia Deusinaciong fua non pendet a tempore,neg
dererminatur ad agendumin circumftantiisextrin.
fecis,fed Avoluntate fua. Sivero fic fermo dehabi-
tudineinadiufecundo, qua {equituraétionem pro-
ductinameffeétus, fallumeft affumptum , & petitur
dem mame. Principium. Quia hoc eft,quod contendimus,fili-
cet pofleeffedtnm efle eundem: & confequenter pof-
) fe habere eandem habitudinem ad fuam caufam.
adtiones, fiw Addo deniquectiam pofle Deum actionibusdiner-
dependétias {1g eundem numero effeGum priusproducere ; &
perderefo- poftea reproducere. Quia cum aftio fir via adcer-
7660 4880 pinum , poteft diuerfisyviisad eundemterminum,
s tendi. Item atio eft dependentia effectus ab agente,
poteltauzem idem effeétus pendere pluribus depen-
dentiisab agente. Sicut lumenidem poteft vnaa-
¢tione fieri, ab vnoluminofo, & poftea confernari
abalio.quod neceffeeft fieri perdiuerfamaétionem,
feu dependentiam. Etfimiliter grarianuncfitd Deo
per Sacramentum , & poftea confeenatur fine Sa-
cramento,vbineceffe eft dependentiam variari.Ra-
tiodenitgelt, quia adtioex natura rei eftaliquo mo-

Refpony.

bo 2ffeltus
per plures

lisafficitur,

Exquibus etiam colligitur; quam fic futite aliud
argumentum Durandi, qui exeo quod naturaliaa-
gentianon pofsint idem nitmero r.cproduccre, in-
fertetiam Deum non poffe. Quiaid,in quo Deus fir-
peratnaturaliaagentia, feilicer quod elt virtucis in-
hnite,& poteltagere ex nihilo,mbil{inquitjconfert
ad hunceffectum. Sed hoc elt aperte fallum. Quia
virtus infinita non folum confert, vt pofsit caufa

producere me

liora, & finedependentia A fubieéto:

fed eriam, vt pofsit agere fine dependentia atempo-
re,velaliis circumftantiis. Exquo prouenit,yenon
limiteruradagendum hic,&nunchocindiniduum,
ficut nacuraliaagentia: fed pofsic fuoarbitrio age-
B re;quod voluerit.Vnde potius poteil hocargumen-

tum retorque

ri contra Durandum, Quiaratiosob

quam agentia naturalia non poflunt reproducere
idem numero , non habetlocum in Deo. Quiaeiug
virtusnon eftitalimitata , necdeterminata , ficue
creaturarum nulla ergo ratio eft , cur hocnon pof=

fic.

Hinc tandem diluitur alia ratioDurandinot mi=

nuslenis. Qui

ai1 Deus;inquit , ageret exnecefsitate

natnra , quamiiiselier vircuris infinit2 , non poflet
idém numero repraducere. Ex hac enim hypothe-

fiimpofubili

quodlibet inferri poteft. Quia enim

fupponitur Deus virtutis mfnite pulTethn.’ facere,
quod fecundum [enon innoluit repugnatiam : quia

vero ﬂlpponf

tur agere ex necefsitate natur=, non

poflec reproducere ideni numero, quia eller deter-
C minatusad vnum,, & ideo vel femper agereridem
numero, vel nungnam. Sicut etiamfi ex necefsitate
naturzageret, vel imul agerec omnia, quz poteft,
vel nihil amplius poffer,quam illud,ad quod,aut ex

naturafua, a

ut abaliquo fubieéto determinaretur,

ytrumque aurem repugnat infinitz victuti. Etita

ego exiftimo
cefsitare naru
tefimpliciter

illum modum agendi extra fe ex ne-
rzextrinfece repugnarecum infinita-
virtueis a&iuz. Sed dehocalias, hze

enim fufficiunt contraDurandum.

Ex quibus [olutum relinguitur fundamentum
ﬁ:pra poficum inter referendum cius fententiam,
D, Them, autemibi citatus in poftremo loco fum-
ptoex hac 3. p. noneftintelligendus loqui de poten-
tiaabfolura. fed de ordinaria, veibi (Deo dante) la-

tiusdicemus.

Eodem modo exponenda (untalia

D locaex 4.fentent. quamuis fint difficiliora: faris ta-

meneft, D. Thomam:

slocis, vbiex profelforem

difputauit,diferre veritatem docuiife.

SECTIO VII

Vtrum refurrectio homvisis fit natura debita idesg,
it & Deo vt anihore natnra,

On fatis eft oftendifle attionem hanc , & pote-
ftatem adillam effe folius Dei propriam,nifi et-
1am explicemus, an fit tribuenda Deo veagentife-
candum legesnature,an vero,vtagenti fupra ordi-~

E nemmnatn

Namhincpendet quzftio,anillaactio

fitdicenda fupernaturalis,;necne ! Ad hocenimnon

fatis eft;quod

afolo Deo fiag,vt patetdeanima crea-

tione. Viderur autem hic effectuseffe d Deo veau-
thore conferuatore , aut gebernatore ; idquedupli-
cititulo feu ratione. Primalumitur ex parceipfius
hominis;quiain materia corporis humani poft mor
tem manet eadé capacitasnaturalisad habendi ani-
mam , quaantea fuic. Hcenim cum a materiaex
natura reinon diftinguatur,variari non poteft,ma-
nente eadem materia. Rurfus cadem ratione manet
inanimaf{eparata appetitus naturalis vt corporiv-
nigcur;tefte Auguft.Libr. 12.Genelad liter. cap.35.&

D.Thom,

3.Obietlio,

Refponfit,

4.0birde,

Rejpanfis,




Difput XLIV.

Auguit.  nonefl feparabilis, cum fitipfamet reinaturd, &in
animanihilaliud eft,quam nacuralis ipfa capacicas,
feu formalisaptitudo, quam habet ad informanda
corpus; quamnecefle eftin animamanere. Ergo
ex parte veriufque principij, pafsiui, & formalis, eft
naturaliter pofsibilis hacadtio Rurfus fitotum co-
pofitum confideretur, etiam videtur deberi homi-
ni refiifredtio, vt pofsit humana fpecies fuam natu-
ralem beatitudinem perfecte obrinere. Non enim
folaanima,fed totus homo appetit elfebearus , vt
per [e conftatzergo oportet , vt totus etiamhomo
beatitudinem confequatur. Cunétzenim res fuos
vitimos fines naturaliter confequuntur , cur ergo
folashomo carebit ffatunaturali , inquo naturalé
bearitudinem pofsit obtinere. Sednon poteft eam
inhacvita pofsidere ante mortem , thm quia dum
hicviuit,femper eft innumeris miferiis , & malis til
anima,tum corporis obnoxius,qu repugnant fta-
tuibeaticudinis. Tum etiam,quia véra beatitudo -
terna cfle debet. Etenimamitti fi pofsit, hocipfoita
animum relinquit anxium,&folicitum,venon pof-
fireffe beatus.Erideo Auguft.13.de Trinir. c.8. & 204
definitnon poffe effe hominembeatum in corpore
mortali, ergoex prouidentia paturalidebetur ho-
mini poft mortem refurreftio, ve pofsic naturaliter
effe beatus. Necfatis et refpondere, confequuturd
hominem naturalem beatitudinem in {olaanima;
quianonefthomo ,nec per hot fatisticappeticui to-
tius{pecieis Ac preterea iplametanima feparataa
corpore , eft quodammiodo in ftatu violento, non
ergo efierin ftatuaptoad beaticudinem perfettam,
nec oft contieniens, vt perpetuo maneatin ¢o ftatu.
Vnde Clemenslib. 5. conftic.cap.6.alias 8. Qui corpus
(inquit) Adeex terrafabricarus off 5 idem & Adecorpus,
7 cat poft diffalutionem re/urgerefacict 5 quod hoc
« hominam ratious particip: debeatier; visicre [eililes
1 fempieriiia.

‘Secunda caufa feuratio dubicandi amirurex di-

uina prouidentia. Quianonfola animaelt;quein
hacvitabené ant male de Deo meretur.ergoad pro
uidentiam Deiexnatura rei{pectat,venonfolaani-

ma pramitim vel peenam recipiat. Conftat autem
veliplaexperientiahomines dumhicviuunt, non

accipere velbonorum operum pramia, vel malorii
vindiéan: ergo ad Dei prounidentiam pertinet ho-
minemiterum fufcitare, verotus vel puniacur, vel

beetur. Qua ratione ad perfuadendam refurre&io-
Chryfoftom. nem vtuntur Sanéi,Chryfoft hom. ¢5.inIoan. Ego
(inquitYaliuddicatm ab huis.nis vavionibis:alif maliziam,

alij virtutem fectansur:fed malivia (eétatorum malsi felrgi-

gerin vitiman peruenerunt feneciutem,pirtatis antens con-

tra: quomodo ergo pro mevitis vnulguifque accipies ? Ici-

licer,fi futuranoneltrefurre@io ? Et eandemratio-

Theedor. eneMirepetit fepeChryfoftin ferm.derefurre&ione,

Cyriller,  Optime Theodo lib.5.diuinorumDecret.c.deTudi-
Damafe. clos&late Cyrii,lern{:cat Et Damafl.4.c.26.hac
Tertwl.  rationenixusita concludit, Stnoneff refurrectio, non

;prouidentia. Tertull. vero, lib. derefurre-

sc.a4.inter aliamulta,que de hacratio-

ne feribic, Geinquit.  Hecerirfora canfasinio neceffitas

cfurrectionis congruentifiima, fiilicet Deo deflinatio sudi-

Greg. Nag, tijéecfimiliarepetit fepeinilloliic.g3. 34. 40. & fe-
qucmib‘&]i!_.. depatienti:&,c.n- Similiter Gregor.
Nyl orat.. derefurreétione, ex hacratione infert.
Sinoneft relurredtiosnoneff iudicium.Ex hisergo omni-
bus viderur concludi refurre&ionis opusadnaru-
ralemDei proridentiam pertinere:atéy ita licer 4 fo-
joDeo ﬁc;ipufsi::mmcn perfe,ac pra:c;sé l"ump:um
pofle inter naturalia opera computari ; ficut anima
greationem.

Hecfententia videri poteft non omnino impto-
babilis , & accommodataad explicandam proui-
dentiam,quam Deus habituruseffet erga homines,
fi gosin puris naturalibusfing ordine ad fupernatu-

Se&tioVI. = 45

DTho#,  D.Thom. 1.p.qu.76.artic.j.ad 6. Quiahicappetieus A ralem beatitiidinem creaffet.

Nihilominustamen dicendum exiftimo , refur- Refurredio
reftionem quacunque ratione confideratam non reé fupernas
eflenature debitam fola prouidentia naturali ; atlg taralis.
aded fimpliciter dicendam effe fupernaturalem, n6
vero naturalem, nifi (ecundam quid. Italoquitur
D.Thom.in 4.d.43.art.. queft.;.& Sot.lace.q. 1.are, D.Thom,
2.6 alii communiter: eftip magis confentaneum lo-
cutionibus Scripture,&Sanétorum loquentium de
refurrectione,tanquam de re omnino fupernatura-
li:non tantum propter gloriam corpora refurgen-
tium,quam reprobinon habebunt; & taméineisre
furrectio cenletur fupernacuralis propter folam re-
parationem,& viuiticarionem corporis lamdefun-

B ¢i.Quodfi dicatur fupernaturalis propter modum
feilicer quia fit folo Deiimperio ablgue alijsnacura-
Iibus tranfmutacionibus , exhoc ipfo concluditur,
quodintendimus, quoniam refurrectiononeft na-
tafierialiomodo , cum per canfas fecundas fierine-
queat. Praterea hocexplicatur ex differencia inger
anime creationem, & reflurreftionem., Ad primam
enim vioiongmanima, & corporispofluntagentia
naturalia difponere materia, difpofitione ex natura
fua poftulante talen formam, guocirca pertinet ad
naturalem prouidentiam, & concurfum debieum,
vt Deusillaminfundat: at veroin ordinead icerar3
vniong,qu in refurreétione fir , nihil poffunt caufe
naturales efficere, nec materid ita difponere, vt po- Renmveiiia
ftulet illinsanima vnionem : ergo non poreft illa ex/ola proyis
urredtio dici impliciter nacuralis. Tertio, fi refiir 414
rectioelt naturaliter debita, vel eft hoc intelligen- "#"%natire
dumdedebito (vtitadicam) phyfico, vel morali; 7707/% #
neutrum dici poteft, Nam debitum phyficum ap-
pellari poteftid , quod debetur caufis narn
ratione phyfice virtutis,quam habentad caufands
Sed hoc modo non eft debira refurretio. Quiafi
confideremus caufam materialem, licerinillama-
neat capacitaseinfdem forma : tamen illaeft valde
remota : Deus autem vt guhernntornatum: non te-
netur explere omnem capacitatém remotam ma-
teriz. fed folum quatenus'per agentia naturalia po-
telt ad proximam difpofitionem reduci. Alioqui
deberer Deus varias formas in infinitum in mate-
riam inducere , quia omnium eft capax fecundum
illamremotam capacitatem, Et ideo hzccapacitas
D Materiz ad formam prius habitam congrue voca-
rifolet obedientialis potius quam naturalis. Quia
iam noneftin ftaru,in quo pofsic per agentianatu-
raliaad proximam capacitatem reduci, Atfpidem
fere eft,li confideretar aptitudoipfius animz, qux
eft caufa formalis.Quiaetiam non tenetur Dens ex..
}jlerc ominem appetitim naturz, feu forme, necef-
ficere vnionem ciuis* ad fubieftum , nifi fuppofita
proxima capacitare fubiedi : hanc vero non tene-
tur per fefolusipleefficere, (éd fervaro ordine caii-
farum naturalium. Denique exparte etiam ¢aufe
efficientis,nullaeft,cui propter phyficam virtutem
hazcadtio ; feu concurfiis ad illam debeatur : ergo
nullotitulo eft debitanaturalicer refurveétio debi-
to phyfico.Debitii autem morale dici potell , quod
E debetur ratione finis,v.g.propter obtinendam bea-
titudinem;vel ratione iuftitiz diftributive,{en con
uenientis gubernationis vniuerfiin ordinead mo-
reshominum. Sed hocetiam debitum nulla [uffi-
cientiratione oftendicur.Namin primis fatiseff,ve .
homao pofsiteflebeatnstanquamhomo, vt Ariftot, i
dixit.1.&10.Eth. & ideo non oportet,ve naturalicer
pofsic habere beatitudinem carentem omni defe-
€tusacmiferia,aur perperud ablolued & fimpliciter,
fedhumanomodo. Homo enim non appetitcfle
beatus,nifi quandiueft:ad beatitudinem ergo narn.
ralem hominisfatis e, quod durare pofsit ,quadiu
exiftit homo.Quia ergochomo natura fua corruptis
biliseft;idéo beatitudo etia, quz naturaliterconfer
ripoteft homini, vt eftintegrum indinidui fpeciei
Rr 4 huma-




476 Quzft. LIIL

Artic. 1.

humanz ;noneft fimplicicer perpetua, fed tempo- A ter, velfupranaturam, Alioquidici poffet ftatumil-

rali. Quiavero animahominis et perpetua , ideo
in illa perpetuo durare potelt beatitudo hominis
quantiiadid,quodin ea effentialeeft, fiilicer quo-
adcognitionem & amorem Deinaturalem. Ethoc
tantum eft debitum , ac confentaneum naturis re-
runi:quidquid vero vitrahocadditur, fupernatu
rale eft. Rurfus quamuis fpesrefurretionis fit con-
uenientifsimum medium ad continédoshomines
in officio,& optimam rationem prouidériz , & fer-
vandziuftitiz diftributiuz contineat:tamen non
propeereadicendum eft, hiic pronidentiz modum
effe fimpliciter debitum naturz. Poflet enim Deus
alijs modis hominé gubernare.Imo aliqui cenfent,
&infinuarScorus,fi folaratio naturalis {pectetur,fie
xi potuifle, vt Deus nullum {peciale iudicium ferret
de factishominum, bonis premium , malisq peend
tribuendo. Hoctamen licet potuerit fieria Deo,
vt fiipremo Domino :non tamen céfeo, talem pro-
uidentiz modumeffe rebus ipfis, & naturis ratio-
nalibus confentancum.Meliusergo dicitur, potuifll
fe Deum ftatuere alium modum prouidentie, & iu-
ftitiz intra ordinem nature contentum. Nam quia
anima eft principium proprium , ac perfe actionis
bonz,aut malg,fatiseft hominem in earecipere prg
cipuum virtucis pramiti¢erpus autem , quod tan-
rumeftorganumanima , ficur inhactantum vita
mortalieflet inftrumentum virtueis,ita in eadem
pollecrecipere aliquod premium fuz a&ioni pro-
portionatum.Quod non oportet, vt confiftarin di-
uitiis temporalibus & volupratibus, quanon folée
ad virtutis exercitationem valdeefle vtiles : fedin
alijsbonis, vel auxilijs, quibus corpus ipfum facili®
& commodius poffet ad virtutis ffudium accendi.
Nullo ergo medo debita eft hominirefurre&io ex
folaprourdentia naturali. Quz omnia confirmari
poﬂ'gnr eleganti reftimonio Cypriani,fer.de Refur.,
Chifti Homo,qui ex calefti, & tevrenamateria compacins
eff veflitus extrinfécus pelle, & carnibus,tempus accepit, qtto
teiubenteredderet terresquod deterra affumpferat,é adim
materialent originem reugrterctuy (piritus, cuins natura dif-
folutionisnon admitsis ininiriam. Corpus putredine , ¢ caro
vermibus confumenda, [ecundum nature figrationemnon
poveras asernitais priuilegio perfiuiz & quod fibiiure noncs
pevebat.a conditoremequibar exigere. Nequevlla eorumin-
terrogatio fuper hoc mercbatur vefponfum.Sed tu,optime Do
mine, vitvo gratiam volens dare (piritui , decressfti clemen-
sius, ve ex focierate, ¢ cligtela,quam reddiderar snima caro,
aliquideicommaod: proucniret , & que ei vebiculum fueras,
& particeps fludiovum,in recompenfatione miniffery iterum
dileito accols confociata,pudica, & pacifica redivet, nullas fe-
cum reuehens contumelias , quibus deinceps quietis interne
concuiteres puritarem.Sed & hocDomine.ad ctomulum bene-
ficij addidifti, v inver legem carnis, & [piritus nulla pofimo-
dum effet diseritas necpost initivm foedus , vila iverum in-
tereos recreftat rebellio , fed per manum tuam reconciliatio
ordinata fFabilts inperpetusm perfenerer.  Teigitur iubente
terrafitcaro, & expulfade domoirerum coniungatur vir,
nion iam ancilla fed libera: & habitant vuiss movis in domo,
mrisrasionsbus confopitis, quas olim compugnantes inter
[econcupifeenticconcirabant.
Ex quibus vitimis verbis poteft aliaratio, & viti-
maad hocidem confirmandum colligi. Quiafi ex
naturaret debereturanimz feparatz redirus ad cor
pus,veldeberet hocfieriin corpore mortali, & cor-
ruptibili,atque eodem modo pafiionibus,mutatio-
nibufgnefubiedto, ficut nuncelt: velin corporeab
hisomnibusincommodisabftradto. Sidicaturhoc
fectidum,aperte fequitur, illum refurre&ionis mo-
dum non poffeeffenaturz debicum, Quienim fieri
poteft, vt corporinaturafuamortali exnaturali p-
uidentiadebeaturimmortalitas? Prouidentia enim
naturalis non extenditur ad ea dona, qua funt prz-

Jum ,quem Adamuns habuit ance p:ccatum,quoad
eummoduimmortalitats, & impafsibilitatis cor-
poris, quem tunchabuir, &quoad perfe&tam fub-
ieftionem inferiorum virium animz ad {uperiores,
fuilleilli debiti expronidentia naturali;quod tamé
elt omnino falfum. Sivero dicatur primam , fequi-
turin primis procedédum efie ininfinitdin hacre-
uolutionemortis,& refrre&ionis hominis. Quia
firelurgeret mortalis,iterum moreretur, ergo, qua
ratione poft primam morcem fulcitatus eftexcitan
duseflet poft fecundum , & ira ininfinicum. Quod
tanquam magnum abfurdum , & ludibrium infert
Aug.lib.12.de Ciuit.cap.13. contra eos Philofophos,
quidicebant, fururumef(lein Vniuerfo perpecunm
earundem rerum reditum atque circuitionem. De-
inde tale corpusnoneffet defiderabile, neg anim=
accommodatum, prafercim fi naturalem beatirudi
nem effer confequuea.Impediretenim illam,neex-
pedite;acfineimpedimento pofler Deum contem-
plari,& amare , redderetiy irerum fubieftam dolo-
ribus, & afflittionibus huius vitg.Quocircalicerani
ma ponderenaturalidicatnr apperere corpus, quia
eltnaturahis formaeius: & guandineftinillo nacu -
raliter,refugiacmortem,quianoneft alium ftacum
experta , & quiafimpliciter potius vellet perfectio-
nem {ui corporis acquirere, qui illo probari , iuxta
- illud, Nolumus expoliari; fvd uperueffin: tamen anima
femela corpore feparata, & naturaliter beaza, appe-
tituelicito,acreéto potius,credo,eligeret manerefe ;. Cortse
parata,quirediread corpus corruptibile,& pafsio-
C nibus; ac xrumnis obnoxinm. Quia reueramaius
fibinocumentum afferrer , quam commodu. Qua-
proprer ftatus animz feparata per fe non poteft di-
cifimpliciter violgtus. Quialicet ineo carcatanima
complemento alicuius appetitus naturalis: tamen
proprie nulla viseiinfertur.Sicut cgcus non dicitur
eflein ftatu violento , fed imperfedto , ficetiam ani-
maefletin ftatnaliquaex parte imperfe&o:non ta-
men fimpliciter violento, prafertim quia fecundii
appecitum elicicum, & racionaléillum ftacum preg-
ferrecalteri, quem naruraliter habere poflet in cor-
poremortali. Erexhisfatisrefponfum eft ad ratio-
nes dubitandi fuperius pofitas.

SECTIO ,VHI

D pivum pofit naturali ratione offendirefurreitionem
effé pofSibilem.

Vidam exiftimant nullo modo cognofti pofle,
Qquia eft {upernaturalis:ratio autem naturalisné
haber fufficientia principia,quibusiudicer de fiper
naturalibus myfteriis,etiam vt pofsibilia funt. Pro-
pter quod diximusin principio huius materiz, nom
pofleratione naturalicognofti incarnationem effe
pofsibilem.Etitaopinatur derefurreétioneMedina sfedin.
hicare.z. & indicat Sot.in 4.d.44 q.1.ar;3.5ed in pri- Sosm
misnonneganc hiautores, pofle inueniri rationes
naturales valde probabiles, qua perfiadeant refur-
reétionem effe pofsibilem : neque ego audeo dicere
pofle hoc demonftrari ratioueita conuincente in-
telleCtum, vt Anemine,ettam proteruo;pofsit nega-
ri. Prefertim cum videam non defuiffe Thealog fi-
deilluftratos, quinegauerint, pofle Deumniiterum
producere reminnihilum reduéam.
Nihilominus ramen exiftimo, rationem fa&tam
in 4.conclufione,fect.6.cum omnibus,quz circail-
lam di&a funt,fatiseflet ad conuincendum intelle- Pofftilinss
&umbenedifpofitum, effe fere phyficam demon- sefurradfioe
ftrationem. Denique cenfeo fere zquali euidentia i, arisne
prohari,poﬂ'c Deumrem corruptamreparare, ficut parurali
pofle aliquid exnihilo creare,prafertimin homine, quomode
polt cuius corruptionemmanent partes, exquibus pofie oftends
com-




Ladane:
adngufi.

Cyril.
Achanaf

Durgnd.

Difpht.XLIV.

gomponitur. Veenim redté dixic Gregor.hom, 26.in A tes fidei,queeratione naturali

Euang.Longe minus eft Deoveparare,quod fuit,quam ere-
afl>squod non fuit. Aus quidsmirum fi hominess ex pulaere
refecit, qui fimul omniaex nihilo creanit ? Ethom. zo.in
Ezec. Mirani(inquit) (olent qualiter caro reuinifzere pofits
ex pulstere. Mirentur igttar altitudinem celi s molem terre,
abyffos aquarsmsominia qus in mundo funt,ipfos quog, an-
geloscreatos e nibilo.Minus eft valde aliquid ex aliquo fa-
cere;quans omnia ex nibilo feciffe. Acproptereadicit i~
dem Greg.libr.decimo quarto Moral.c.2 8, Quérefur=
redlionis fidem ex obedientia non tenent » certe hanc tenere
ex ratione debuterunr.Ex LaGantinslib.7.c.23. Si i prin-
cipio(inquit)Dens bominerm nefiio guo inenarrabili modo
inflisuit,credamus ab eodenn veftirni veterem poffe quinoudi
fecir.& Aug.fer.ag.de verb. Apoftoli.vbificin quit,Te
appello quicund, infidelianimo de refiurrectione dubiras, &
pritas non pofSemorsuos refitflitari:quid eff amplinsex nibi-
lo homines fucere qui vitiant , ans eos quifacti funt & vixe-
i, veparare post morsens € Vtig, plus eff favere quod nun=
quam fuit, qanireparare quod futs. Quomods ergoimpafii-
bile effe dicis PEDeus ques homsinen forisanit ex nihilo, refor-
wner2 Quomodo nos [ufcitate nd potsff convierfos inpuluerem,
quictiamfi in nibilum redivenus, facere poterat v efimus.
ficus effecit noseffe.cum anteanunquam fuifiemus. Similia
habee fer.64.deverb.Dominiin fin.&epl. 49. &eph
148. & fzpealias, Et eandem rationem ex creatione
fumptam expendit optime Cyril.Ierof.Carech.4. &
18.Athenag.li.derefur.mort. Et mihi quidé vim de-
monitrationis habere videtur, propter ea quz dixi
in probationequartx conclufionis.
Quam hoc etiam modo declaro : namopera &

myfteriafupernaturalia , quadam funt infuafub- C altine prosmoliers.Ergo non compets fibivefs

ftantia & effentia fupernaturalia: & de his verumefk
non pollerationenaturali fufficienter agnofci , etid
vt polsibilia,prafertim quandoattingunt Defiipsit
quilicer cognofcatur efle, qui tamen & quo modo
fit , imperfedte cognofcitur folo nature lumine &
hufindi eft myfterium Incarnationis, & fimilia.
Aliaverofunt fupernaturalia quoad modum tanti
quia{cilicetres fadtz nacurales fant,quamuis mod?
fanendi fic proprius Det, vel propter vircutemin fi-
nitam,vel propter fummam independétiam,ac do-
miniumin operando:& hacnonrepugnant cogno-
fci vt pofsibiliaratione naturali.Nainter hacopera
ecmputari potelt creatio,que exmodo quo fit,pro-
priaeftDeisd virtutem requirit infinitam, & tamen
cognofcipo teft ratione naturali. Przteteaillumi-
nare cecum, fanitatem fubito refticuere fine adiu-
mento caufarumfecundarum , & fimilia operafunt
fupernaturaliahocmodo, videtnr tamen euidens
luminenaturz pofle Deum hac opera facere : quia
minorafuntquam creatio: & non habent maiorem
repugnantiam, nifiquod requiruntmaiorem pote-
fjatem & virrutemagendiquifitinagentibus natu
ralibus:eftautem enidens Deum habere huiufmo-
dimaiorem virtutem, Denilp hoc fenfu rtantum di-
citur [upernaturale opus quod fuperat virtutema-
gendi omnium ¢reaturaram: fiergo poteft natura-
liratione cognofci Deum habere maiorem vireu-
tem,in16 &infinitam & omnipotentem , cur non
poterit cognofki pofleefficerealiquid fitpernatura-
leindiéo fenfu. Ergo cumrefurre&io tantum fie
{upernaturalisin dio fenfu, porerit naturaliter co-
gnofci vt pofsibilis;nam hoc nonrepugnatex com-
muniratione operisfupernaturalis, vedeclaratum
eft;neq exfpecialirationerelurreétionis,quiaréue-
ranullaeft,veetiam oftendimus. Quin poriusvide-
tur minus difficileanimam &materiam iam exiftés
tesiterum ynire,quam cezcumilluminare,autfimi-
liaoperapatrare, Dequare legi potelt Durandus in
4.d. 43.p.qa1.

Negg contra hocobftat,quod refurre&io fide cre-
dendafit,quzautem fidecreduntur,non pofluntra
sionenaturalioftendi, Tum quig aliqua funtyerisa

e I
Seétio VIIT, 45
etiam demonﬂrﬁtur,
vtDeum _eﬂ“c,& eflecreatoré,& animam eile immor
talem, & id genusalia. Tum etid,quia refurredtionis
veritas vt pertinet ad fidei articulos non tanti con-
tinetrefurrectioné efie pofsibilem, fed etiam effe fur.
turdgeneraliterin omnib. hominibus: & hoe ¢fi pe
deat ::x_ltbera Dei prouidentiaac promifsione, ;mn
poteit fimplicicer demonftrari, quamuis pofsit ve-
hementibus conie&uris perfuaders, quasin fuperio
ribus fatisterigimus, & de eis videri pollunt Ambr,

Ter.Athen.inlibris de refur. Chryf, Greg Nyl Aug:
& Greg. Magn. locis citatis. Bafil. homil. 8. Examer,
Theop.Antioch.l 1.cont relig.Chrift.calum.D, Th,
4.cont. Gent.c. 49. vhi pradictas rationes exidentes
appellat.Omitto refurreétionem quam credimusé
fpcram_us,mu!mfuperna:uralra compleéti,ve fupra

B dictum eft,quznon poffunc, etiam vt pofsibilia ra=

tione naturaliinueftigari,
AR'TTONEYS 1
Virnm fuerit neceffarinm Chriftum refurgere.

-
\)j D primins fic proceditur. Videruy qttod vion fie-
oo, ik mecefJarism Chriflum refurgere. Dicit enims
A DaniLin 4 libRefurvetio eft fecund.a cins, gutod
dyfolurwmefl, & cecidis, anisnalis furri Gia. Set Chriftes non
cecidit per peccathm , mec vorpus eius eff 41 /lolutum, vt ex fu=
pradictis patet Nonergo proprie conuenst [{hi refievgere.

2. Preterea, quici ng} refiirgit,ad aliguid altins promone«
sur:quia frgers eff furfum mougr;: (6d Chrifli corps manfit
poftmortem dininitari vuitam , € ira von pnzmr‘ in :ci:'quid

Wrgere.

3.Praterea,ea que civea humanitatem ¢ Izr?j(z’i fintacta ad
noffram falusemordinantur. Sed fifficiebar 44 noffram falg
tem paffio Chrifti,per quians ftomus liberati 3 il ¢ ciilpd
vi ex [upra diclis paver. Now ergofuis Heoeffarium qutod Cb;i
[z dmiortuierefurgeres.

Sedcontraeft quod dicitus Lucevlt. Oportebar Chriflum
pati, & vefurgere amortis.

Refpondeo dicendum quod necelferiim fuit Chriffum rea
[urgere propter qufng_’?.f’mm quide ad coimendatipnem dini~
na iuffitia: d quaduenit exaltare eos qui feipfa sproprerDeit
bumdmmﬁﬂ{m!ﬂm a{frad Latv.x. Depofuit potFres de ' fede,
exaltauit humiles. Quiaigivnr Chriffus propier chavitaten
& abedientiqm Deife huslianit v/e, ad moveem cruc; , 0=
portebat quodexalraretur i Deo | g adgloriosrefirredig=

] S
D nem Vndeex eius perfona dicitur in P18 Tucognonifti (id

eft approbafle)fefSione méam/id eft hamilitatem e pafiiong)
Criefurretiione e (i eftglorificationem in refuiry eitiong,
Sicut GlofJaexponic ) Secunio ad fidei noftreinflruétionemt
qutia per eisis 1efis} v Chioneiit corfirmaia ¢/t fides noftra civea
ditiinitatem Chriff @ VEdicieur 2.ad Cor. v, Eiff ory-
cijis eftinii e, fed viuit ex virtuteDei: & ideg rad
Cor.ag.dicitur.S briflus nan vefusrexit, inanis f predica=
tionoflrainanis off & fidesnoftra Erin P229 dicitur : Oua
veilitasin fanguinemeo.ideflm effufione fin 1guinids mei ,\dii
deficirdo, quaftper quofier gradus malorum , in Corriptio~
12 Quafi dvasyptlla. Sk enisn flatimm son vefi 805 corrupiiid,
futerix corpus whetiit s nesmins ansunciabo , wullum lucraboy,

Eyt Gloffaexponit. Teitio ad fublenationem noftrefpet, quiz

dum videnss Chriffum refurgere, quieft caput moftrum, (pé-
vainus & noSvefirretiros. Vde dyitur 1.adCor 5.8 Chri
Sus pradicatur quod reficrrexit a smortuis, quomods quidani
digunt invo bis, qulontam vefurrectio mortuorum noy efl PEE
Tob.1g. dicitier. Scio, fiilicet per corcitndinem fidet,quod Re-
demptor messsid est Chriftus, vinit amorte vefirgens: drid-
eo in nouifS1im0 die deterva furrelturus fum : vepofitaefi hag
[pes medin finymieos
Quarto ad informationens vite fidelium feciindoms
ilud Roman. 9. Qyomode Chriftus furrexit & mortuis pe¥
Blorsam




1.Cor 15,

Refurreiice ‘cellariam,

Chriffi ne-

Quelt LI

infra, Chriftusvefirgens ex mortsis.iam non moyisuritady
2 ate Vos moritios quidein effi pe.casos Viuentes au-

tem Deo.

Quintoad complementium nostre falutis : quia ficut per
ha. quodmala fufiinut (humilitasest ) moriendo , vinos li-
berarer amalis, ita glovificatusest refurgendo, vt nos promo-
weret ad bona,fecundum llud Romanoram quario, Traditus
efl proprer delictnoffra, & refurrexit propeer iteflificationem
no/irsin.

Ad primym ergo dicendum , quod licer Chyistus , won ce-
cideriz per peccatiin. cecidit tamie per wmortem:quia ficut pec-
catum et inflitia. itamorseftcafis avita, Vide ex
P rfona Chrijl Fimtelligh quod dicitur Mich.7. Ne late-
yisinimi er imeguia cecidis confurgam. Similiter

J
AN

etian | pus Chriffenon fuerit diffolusum per incinera-
tioncinipfi tainen fsparatio anima a corpore diffolutio qua-
dainf. ir.

Al

sti pofi morse

cundum divendun, quod dittinitas erat carni Chri-
Yoia prione perfonali:uon autent Vhioneng
ture flout tur corpori vi forma ad conflitueniam
Dttm.pam nactiyan Bt ideo per hoo quod cor pis eius ynittm
gt anining, p omotumeflin altiovemn flatun nature, non au-
tem inaltioreim [Eacum perfone.

Ad tertitm dicenduin, quod pafio Chriff:operataefino-
firasm falutem.piop icloguendo, quantuin ad remotioneim
sualorum:rejurrechio antens, quantim adinchoationemn, &
exciplar bonorum. .

COMMENTARIVS.

N titulo obferuandum eft, neceffarium; non fumi
] abfolute prore,vel attione; qua velex necefsitate
it , veladaliquem finem eft fimpliciter neceffaria.
Coftat enim, Chrifti refurre&ionem & fuifle 2 Deo
fa&amlibere , & potuiffe Chriftum {uam refurre-
ctionenz vel differre viquead diemiudicij; vel om-
nino eam pratermictere:& nihilominus [zluareho-
mines.& in beatitudine infola anima regnare. Hoc
enimneq; contradittionem neqaliquod abfurdum
includicomnino reptignans Deo, vt dici pofsicfim-
plicicer impofsibile. Neceffarium ergo hoclocodi-
cipotefl dupliciter,primo proutidenveft, quadion
ge conuenientius, & opportunius, & hocmodo po-
teft dici refurreétio Chrifti-neceffaria ; dcfecundum
{z quia maxime decebat corpus Deo ynitum viuum
elle, & gloriofum:é in ordine ad finem noftrz falu-
tis,quia ad eam exequendam erat hoc medium ap-
tifsimun, Sectido poteft dici necellarium cuius op-
pofitum fitimpofsibile, non quidemabfolute, fed
faftaaliqua fuppofitione. Ve v. g.fuppolito,quod
Chriftus pradixerat fe refurreéturum, neceffaria o-
mnino erat eius refurreéti o,quianon potunitnonef:
fefidelis 5 & verax, Quo fenfuredtedixit Paul. r.ad
Cor.15.5i Chrifus nom refurrexit;vana eft fides noffra.Si-
militer fuppofito Chriftum de iuftizia mernifle fud
refurre&ionem;,neceflarium fimplicitereratipfim
refi rgere. Quianon poteft Deus premium deiufti-
tia decbitum negare,cum hec iuftitia eius promifsio
‘nem fupponat. D. Thom.ergoin hoctituloviderur
neceffarium (Umere vttoly modo s feu abfiracié, ve
‘ex rationibuseius colligitur,

Refpondetergo refurrefionem Chrifti fuifle ne-
Quam aflertionem quinque rationi-
bus confirmat. Prima fundatur in meritis Chrifti,

ceffariague. &N ordinedininziuftitiz, Quea fulciri potelt ver-
medo. biseiufdé C hriftiLuec. 23 Nanneoportuirpati Chriflits
Luc 23 Gritamtrase in olaviam fuam : & verbis Pauli ad Phi-
Philip.z.  dip. 2. Fadlusobediens viquead mortem 5 mortem autem

crucis. Propeer quod & Dens exaltagit illum. Quem lo-
cum de exaltatione fefurre&ionis late expofuit
‘Athanafiorat.z. contra Arrianos, quanquam eo lo-
coindiget ,eam exaltationem nonfuiffemercedem

Art1

12 Patris it & nosin monisateviteambulemus, Et A merirorum,fed debitam ratione diuinitatis corpo-

ri vnica, At veroslicethic pofterior titulus verusfir,
non tamen eft prior excludendus,quimagis eft con-
fentaneus verbisApoftoli,velatiustradtacum eft fu-
periori tomo difp. 40.(eét.3. Poteftaurem hzc ratio
locupletari exeodem Athanallib. deIncarn. Verbi,
einsg; corporali aduentu,dicére,quiaChriftus mor-
te fua mortem extinxerat ;ideo refurgere debuifle.
Profligata enim morte quid reliquum erar 5 nifi vtin rro-
pheum deuicta morsis vefurgerer ¢ Bt hzcratio , feclufo
pacto,& promifsione Dei,probat per {efe fuiffe val-
deconueniens , ac proportionatiim hoc pramium
illimerito . pofita verd promifsione, prebatfuifle
fimpliciter neceflarium.
Secundaratio fumiturex vtilitate, & necefsirate
ad cofirmandam fiden. Quz dupliciter poteftex-
B poni. Primo; quiafuppofita predittione Chriftie-
rat fimpliciter neceffarium ad veritatem fides, Chri-
fum implere quod promiferat. Ethoc fenfu (vedi-
cebam )incelligendum cenfeo locum Pauli , quem
D. Thom, hic citat. S Chriftus non ve[nrrexie s inani eft
preedicatio naftra, inanis eff & fides veftra. Abfolure e-
him , etiamfi Chriftus non furrexifler , poffer effe
innobis vera fides, &ad falutem vtilis: tamen fup-
Pmirlsijs squa fides Chrifti docer ; fiChriftusnon
furrcxiffer inanis effet ralis ides, eflet enim falfa. Et
ita explicuic Paulus {ubdens. lunentmur autem ¢ fa!ﬁ
tefles Dei. Eteodemmodo intelligendumeft,quod
poltea fubiungic, fi Chriflus non refurrexit ; vna efi fides
viflra. Adbucenimeflisin peccatis veftris, Quia nimirum
fides falfa non poflereffe verg anétitatisinitium,ac
fundamentum.Secundo modo potelt hacratioin-
telligi nulla fuppofitione fafta,&hocmodo probat,
fuiffe veilifsimum ad perfuadendam fidem, &vtho-
mines poflent facilius illam ampledti, Chriftumre-
furgere, imulque probat oportuifle, vt ftatim ante
Eunangelij pradicationem refurgeret. Ethuncfen-
fum confirmant optimealiaduoe [cripture teftimo-
nia,quz D Thom. hicadducit. Primumeftillud.z.
ad Cor. vltimio. Eifi crucliuseftex imfirmirate, fed vi-
it ex virture Dei i Alcerum eftex Plal, 29, Que veilitas
i1 fangnine meosdum defienderoin corruptionem ¢ id eft, i
in eamaneant & nou refurgam , neminem enim lu-
crabor pafsionie mea.Echoc etiam fenfin réctéincel-
D figitur,quodait Paul. ad Rom. 4. Mortuws eff proprer
deliffanofira 5 vefurrexit proprevinft ficationem noffram.
Nam licet D. Tho.infra q.56/ar. z.aliter hunclocum
exponat decaula inftrumentali & exemplari: opti-
metamen etiam exponitur de caufa( veira dicam)
obieétina, & motiva. Chriftusenim per pafsionem
fuam fufficirer deflruxir peccatum:tamen , yt nos
iuftificaremur & eflicaciter nobis remitteretur pec-
catum,oportebac palsionem Chrifti nobisapplica-
riper fidem vinam. Re/urrexir ergo proprer inflificatio-
niemnofiram,id eft; vt fidesnoftra conhtmaretur, &
ficefficaciter iuftificaremur, ve refté expofuic Ada-
miusinillumiocum. Ecfumiter ex commentarijs
Hieronymi. Qui miorts fianoffra peccata aboleuit e
céffarviove[urpbiusapparuit , viinffitam credentigm con-
- firmaret. Ec Anlelm. Refurvextt(inquicipropteriyflifica-
tiomem yid eft , vevosiuflificando fujeirarer i morte anim
quutenis e vinere muesquodalicerrion poteramis.  Et
Ambrofiusquamuvis aliam expofitionem indicet;
tamenhuic faver , cuminquic. Viad cumulumnobis
iﬂffﬁm:rmfﬁpmﬁ{ﬂ‘rr, refurgens pracepiis fuit aytoritarens
tribuitsve carammamiclos nos hag fiducis facerers perquiiin-
fhficemur; werivisnos angevemius o per quam gloriam ade=
priclari sppareainus regno Dei. Chryfoft.etiam fer. g, it
Epilt.ad Rom. fubobfture quident; tamen elegan-
ter confirmatcum hancexpofitionem, tum rationé
D.Thom. dum inquit , inrefurrectione oftenfum
efle,Chritum non proprer fua peccata s fed propter
noftra morcuum foiffe.  Quomodo enim furrexiffers
Sipeccatar fuiffer 2 Sivvero peccator non fuir , propter atios
crucifixnefl. Ericaper refurredtionem confirmatur
fides

Teftimond
Paulé1.Cor,
1.
Expofitio.

1.Cor.1z.
P‘jni, 20,

Rom.4.

D, Tkom.

Refurredtic
Chrifiieffi-

caci{fimuns

fidei motinié

&S mcitamis
1Hm.
Adam.
Higrom.

Anfilmi

Ambro)-

Chryfoft-




Rom.1.

Toan.1.
Maith, 12

Pee. Chr )ff.

£.Cor.1,

'AI bn?fﬂlﬂ

Refurrelio
‘ Chrif fpei

DifputXLV.

Selriol 479

fidesredemptionisnoftrz, vt peream iuftitiamal- A peinferi aperiantar, > mors opprimitur, € vetus Adam de

fequipofsimus, vtpoftea Chryloftomus fufiusde-
clarat.

Paoteft pratereabhzcD. Thome ratio confirma-
riexloco Pauliad Roman.1. Quipredeffinatus eft filins
Devin virtute ex vefurvedlione wsortuorum , inxealectio-
nem;, & expofitionem Gracorum, Qui decaratus eft,
quamin priori tom. dili so.feét. 2. faris probabilem
efle oftendimus. Inrefurretione enim Chriftima-
nifeftata eft vera eiusdiuinitas,atqueita plurimum
fides eius confirmata eft. Er obhanc caufam f{pecia-
lefignum fux diuinitatis, & veritatis obtulit Chri-
frus Iudzisdicens.Soluise templum boc, & in tribus die-
bus excitaboillud. Toann. 2. loquens de templo corpo-

risfui;ve Enangelifta explicuit, & Matth.j2. Iudzis B deincarnat.Verbi,& corporali eiusaduentu, & Pe- 5, Chryf:

petentibus fignum, iplerefpondit. Generatiopraua,
& adultera fignum quarit , & fignum non dabisur et nifi
KBgnumToneProphets.Fuit autem refurreétio fignum
diuinitatis : tum quia Chriftug feiplom fufcitauit,
1uxtaillud.Etin tribw diebus excitabo tllud. Tum eria,
quiaipfeChriftus ficut dicebat (e effe Deum,ira prz
dixeratferefurreturum,vnde fua refurredtionein
veroq veracem fe effe probauit. Irem quia (veele-
ganter dixit Petrus Chryfolog. ferm.75.) qui ante
fuam mortem pradizerat fuam vefurretionem ; viique fic-
ut (tire potuit, potuir ¢ cauere: [ed quia vincere patuit,
declinare consemplis,quia refurretionss gloviafepelinis mo-
vientisinimriam. Ethine etiam declaratur optimé D.
Thom=ratio. Namfi Chriftus mortuusin cruce,
nonrefiirrexiflet, erubefcerent hominescrederein
hominem crucifixum,quiTudes eft fcandalum , genti-
bus autewm fFultitie, Refurreétioigitur & puderem, &
metum credentibusabftulit), qui refurredionis gloria
[epelinit morientisininrian. Denique,euentusiple ve~
ritatem huiusrationis probauit. Cumenim vique
ad pafsionem multa miracula Chriftus fecifler in
confirmationem veritatis,quam pradicabat, pauci
crediderunt : poflea vero pradicantibus difcipulis
refurreftionem eius, vno die multa milliahomini
credideruntineuni. Fuitergorefurretio efficacil-
fimum medium ad fidem conferuandam ; & per-
fuadendam.Erita Athanafiuslib.deincarnat. Verb.
einfque corporis aduent. ex his,quz fides Chriftiin
mundo operatur, ex gentium conuerfione, Damo-
num expulfione , Chriftum refurrexiffe latifsime
conhrmat.
Tertiaratiofumiturex fublenatione{pei noftra.
Quam optimé declarat Leo s ferm. primo de refur-

mefiranutri- rectionec. 4. dicens. Et hocinisium facumnobiseff re-

PICAt LT,
LeoPapa.
Gr(‘q_ Lap.
D Thom,
Iok.1g.
Epbefa,

‘ Ereg Naz.

[furreétionisin Chriffo s ex quoin eo, quipro ommnibus mot-
s eff , totins [peinofireforma pracefSic s & c. & fermone
fecundo. Tradubitandim non eff de confortio glovie; [i-
cut dubitendamnoneft de communione nature. Quodin
fequentibus laté profequitur : acin fine tandem
confirmatexilload Philippent. 3. Saluatorem ex/pe-
B amus Daminum noffrum Tefum Chriftum , quireforma-
wit corpus bumilitatis noflre, configuratum corpori clavi-
tatis (ue.Rurfus Gregor.14.Moral.capite 27.traétans
eum locum,quem D.Thomas hiccitat. Scia,quud Re=
dempter mens VItit 5 & innouifiimo die de terra furvectu=~
yus [uinsaie. Sui capitis gloviam fequuntur membra Redem
provergon offer fufcepit morica; ne mori rtﬂ:s_remm soften-
ditrefurveclionem s vt sosve[urgere poffeconfidamus. Vnde
& candem mortem von plus quam triduanam ¢ffe voluits
we fiin illo amipliug differvevur s in nobis omnimodo de[pera-
retur. Et hoceft,quod Pazli,di;:it ad Ephef.fecundo.
Convefufcitanits ¢ confedere fecitin caleftibus in Chriffo
1e/i.Nam cum ipfein te vere fuftitatus eft, noscom
illoinfpe conﬁlrrcximus.Vrl:de Greg. Nazian. orat.
41, Heri (inquic ) cum Chrifloin crucem agebar : bodiefi-
mul glovificor. ~ Hert commmoriebar , bedie fimsl viuificots
Her:"mnfepelieimr,bart':eﬁmw’ Tefurgo, & oratione 42,
in prinéipio. Hodie falus mundo tam vifibili > quam ini-
fibilt s Chriftus exmortuss > fimul furgive. Chriftus a:d fefes
redite. Chriflus ex fepnlere speccati vinculis foluamini. Por:

ponisurs& nonus perficituryfi guanonain Chriflocreatura

renssamini. In quibus omnibus alludit Greg.ad lo- Celo/s.

cum Pauli ad Colofen.2.Si confarrexiffis um Chriflo,

que furfam funt (apite, ¢reNec difsimile efl,quodin. Arbanaf.

quit Athanaf fermone de pafsione , & cruce Domi-
ni.Neceffariumeft (urgere faluatore ,confurgere quog, cums
eo & ipfum Adamum, & omnesex Adamo orisndos: & fic-
ut moricnte Adun; manebamas wos pey efl mortuisita quag,

[urgenteDominico corpore;neceffumi crat omnes cum eo con- 1, Cor.1gs

furgere.Hicenim intellectus ft Pauli ad Corinthios feriben-
tis.Sicus in Adaim omnes moriunturyira ¢ inChrifls omnes
viuificabuptur. Etinhuius, ac precedentis rationis
confirmationem mulra peti ex codem Athanaf. lib.

tro Chryfologo ferm. fepruagefimoquarto , & fe- guup,

ptuagelimo quinto , Auguft. ferm. 119.de temp. Vbi
interaliaait.lnpafione quid agit? Docuit:quid tollevemus
inrefurredtione 5 quidegis ¢ Docuitquid peremme.  Hic
opus,itimerces: Opus in pafiione , merces in vefurreitione?

Atqueexhis , qua didta font expofita etiam eft
quintaratio D. Thomz,quz fere cumduabus pra-
cedentibus coincidit, fcilicet Chriftum refurrexifle
propter noftra falutis complementum, vtnontan-
tum nos malisliberaret,{ed efiam bonis camularet.
Namlicet virumgque nobis moriendo meruerit, via
tamenadid obtinendum refurgendo aperuit,exem
plarqueacterminum noftrz exaltationis oftendit.
Quarta vero ratio moraliseft, & non indiget expo-
{_itmne,ncc folutione argumentorum,quz facilima

unt, ¢ -

DISPVTATIO XLV,
In duas Se&ionesdiftributa.
De Chrifli refurrectione.cr canfis eins,

X przcedenti difputatione probatum
fupponimus, refurreétionem Chrifti
fuiffe pofsibilem, & ideo folum fuper-
-3 eftinguirendum,an fadta fit.Quid ve-
ST rofit, nonindiget noua difpuratione,
Quiaquoadhocnoneft alia ratio de Chrifti refur-
reétione; & dequanisalia,quodattinetad ynienem

D anima cum corpore fufficienter difpofito, Quod

verd pertinetad vnionem hypoftaticam, fialiqua
inrefurrettionereparataeflt : fatisetiam eftinfupe-
rioribus ditum;addédum vero aliquid ericde proa
prijscaufis huius refurreétionis.

SSECTIO 'L
Virum Chriftus veré vefurrexerits

Aretici.quinegarunt Chiriftim effe vertim hod
Hmincm , aut aflumpfiffe verum corpus huma-
num,ac mortale,aut veré mortunm fuiffe, necefle
eft, vt verametiam refurredtionem negauerint. Pra

E terhosautemrefert Epiphanius. hzref. 28, Cherin-
thum afferniffe,Chriftum paffumelle; & erucifixii;
nondum vero refurrexiffe , refurre@uriim tamen
pofteaingeneralirefurrectione. Aliter vero refert
errorem CherinthiIrenzus libr. 1. contra harefes,
cap. 24. Vbidicit Cherinthum diftinxiffe Chtifia a
Yefu1, & afferuiffe pafsionis tempore Chriftum i Ie-
fu recefsifle , & neque mortem obiiffe, nequerefm-..
rexiffe:Telum vero, & mortuum fuifle , & refurres
xiffe. Auguftin. verd lib. de hzrefib. 8. exprefle dicit
Cherinthum negaffe Iefum refurrexiffe. Porrd Ter-
tullian.lib. de carne Chrifli e, 24. racitis nominibus
feribit, quofdam afferuiffe ,adhuc eft anim3 Chrifti
in ccelo fine carne ; quos refurredtionem negafle ne-
seleeft, Acpratercaaddit; alios dixiffe exifters

garngm

Epithaw

Treni

Anguftl
Tersmks




	Seite 461
	1. Quod sit resurrectio.
	Seite 461
	Seite 462
	Seite 463

	2. V. Quod resurgit, eandem numero animam, & materiam habere debeat. 
	Seite 463
	Seite 464
	Seite 465
	Seite 466

	3. V. requirat eadem accidentia.
	Seite 466
	Seite 467
	Seite 468

	4. V. Resurrectio sit mutatio instantanea.
	Seite 468
	Seite 469

	5. V. fit supernaturalis mutatio à physica generatione essentialiter distincta.
	Seite 469
	Seite 470
	Seite 471

	6. V. sit poßibilis.
	Seite 471
	Seite 472
	Seite 473
	Seite 474

	7. V. sit naturæ debita à Deo eius auctore.
	Seite 474
	Seite 475
	Seite 476

	8. V. poßit naturali ratione ostendi.
	Seite 476
	Seite 477
	Seite 478
	Seite 479


