
Die Kunst der Antike

Rodenwaldt, Gerhart

Berlin, 1944

Der schöne Stil

urn:nbn:de:hbz:466:1-93889

https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93889


DER SCHÖNE STIL

Die Macht der Tradition ließ auch im vierten Jahrhundert die Kunstschulen
in Athen , im Peloponnes und in Ionien ihren an Land und Volkstum gebunde¬
nen Stil erhalten . Aber nicht diese Schulen geben dem Jahrhundert ihr Ge¬
präge , sondern die Persönlichkeiten dreier großer Meister , die aus ihrem Zu¬
sammenhänge herauswuchsen und den Grundstimmungen des vierten Jahr¬
hunderts einen allgemeinen Ausdruck gaben . Es waren der Athener Praxiteles ,
der Parier Skopas und der Sikyonier Lysippos . Die beiden ersten werden un¬
gefähr gleichaltrig gewesen sein, der Höhepunkt ihrer Tätigkeit , die sich etwa
von 370 bis 330 erstreckt haben mag , fällt in die Mitte des Jahrhunderts ,
während Lysipp um zwanzig Jahre jünger gewesen ist . In den letzten Jahr¬
zehnten des Jahrhunderts wirken die Schulen und Richtungen des Praxiteles
und Skopas neben dem alternden Lysipp und seinen Schülern nach . Das ge¬
waltige historische Ereignis des Siegeszuges Alexanders des Großen , durch das
dem Griechentum eine neue Welt erobert wurde , blieb zunächst auf die Ent¬
wicklung der Kunst von verhältnismäßig geringer Bedeutung , und man tut
unrecht , wenn man das Bild der Kunst des vierten Jahrhunderts nach rein
geschichtlichen Gesichtspunkten gliedert . Gewiß weist die Kunst Lysipps
schon stärker als die der beiden älteren Meister auf die Zukunft hin , aber sie
bildet doch mit ihr zusammen eine Einheit , in der eben der Geist des vierten
Jahrhunderts sich manifestiert . Die Blütezeit der drei großen Meister bildet
den Höhepunkt dieses Stils . Ihm folgt eine Periode des Nachklingens , der Zer¬
setzung und Verhärtung , und es geht ihr eine Zeit des Übergangs voran . So
haben wir es auch hier mit einem Aufsteigen und einem Sinken zu tun , und wir
erinnern uns eines von einem großen Kunsthistoriker gebrauchten Bildes , der
den Lauf der Dichtung und der Bildkunst einer jener griechischen Akanthus -
ranken verglich , die sich aufbäumt , einenZweig entsendet , der , in sichgewunden ,
inmitten eine herrliche Blüte birgt , darauf zu Boden sinkt , um sich wieder zu
erheben und das prächtige Wellenspiel immer von neuem zu beginnen .

Die Zeit des Übergangs in den ersten Jahrzehnten des Jahrhunderts ist eine
Phase der suchenden Unruhe . In Meistern wie Timotheos , dessen Leda mit
dem Schwan uns in Kopien erhalten ist , lebt der ionische Stil , der die letzten
Jahrzehnte des fünften Jahrhunderts beherrschte , nach . Das attische Relief
setzt die Tradition , die an die Kunst des Parthenonfrieses angeknüpft hatte ,
fort , und Kephisodot , der Vater des Praxiteles , verbindet in seiner Statue der
Friedensgöttin Eirene die Würde von Vorbildern des fünften Jahrhunderts mit
dem weicheren Rhythmus seiner eigenen Zeit . An Erzstatuen von Siegern und
Heroen sehen wir in die ernsten , schweren Proportionen lebendigere Einzel¬
formen und Grazie der Bewegung eindringen .

Praxiteles und Skopas waren Marmorbildhauer . Eine uns zunächst vielleicht
befremdende , aber gewiß nicht primitive , sondern den Kern der Sache treffende
griechische Ästhetik unterschied ferner Bildhauer , die vorzugsweise Götter -

45



bilder schufen , von solchen, deren Lieblingsthema die Gestalt des sterblichen
Siegers in den gymnastischen Spielen war . Zu den ersteren gehörten Skopas
und Praxiteles , zu den anderen Lysipp . Es ist kein Zufall , daß gerade in der
Kunst des vierten Jahrhunderts die vollkommensten Götterbilder in der be¬
rückenden sinnlichen Schönheit des griechischen Marmors entstanden , während
das festere und irdischere Material der Bronze der Darstellung des Ideals der
menschlichen Jugend diente . Skopas und Praxiteles stehen sich in dieser Be¬
ziehung brüderlich nahe , wenn auch der Stimmungsgehalt , der ihre Werke
erfüllt , verschieden ist .

Schmerzlicher noch als bei der Kunst des fünften Jahrhunderts trifft uns
bei den großen Meistern des vierten Jahrhunderts der Verlust der Originale , da
die religiösen und sittlichen Eigenschaften jener Kunst eher aus Kopien zu
erfassen sind als die sinnliche Schönheit der jüngeren klassischen Periode . Nur
ein einziges, vollkommen gesichertes eigenhändiges Werk des Praxiteles ist uns
in dem Hermes von Olympia erhalten , und man muß diesen eigentlich mit
eigenen Augen gesehen haben , um die Kunst des vierten Jahrhunderts ganz zu
verstehen und den erkältenden Eindruck loszuwerden , den die verbreiteten
Nachbildungen erwecken.

Der Hermes war keine Kultstatue , sondern ein Votivbild , aber was von
ihm gilt , trifft auch auf die Kultstatuen zu . Verschwunden ist der in unserem
Sinne hieratisch -religiöse Gehalt der Werke des fünften Jahrhunderts . Während
die Madonna mit dem Kinde in der neueren Kunst sich immer bewußt bleibt ,
daß sie Gegenstand der Verehrung ist , scheint hier jede kultliche Rücksicht ,
die der Haltung einen Zwang auferlegt , aufgegeben . Wir spüren nichts von
strenger Feierlichkeit oder zeremoniöser Repräsentation , sondern ein von allen
jenseitigen Vorstellungen losgelöstes, seliges Dasein in Freiheit und Schönhiet .
Es ist die Göttlichkeit von Hyperions Hymnus :

Ihr wandelt droben im Licht
Auf weichem Boden , selige Genien !
Glänzende Götterlüfte
Rühren euch leicht ,
Wie die Finger der Künstlerin
Heilige Saiten .
Schicksallos , wie der schlafende
Säugling , atmen die Himmlischen ;
Keusch bewahrt
In bescheidener Knospe ,
Blühet ewig
Ihnen der Geist,
Und die seligen Augen
Blicken in stiller
Ewiger Klarheit .



Diese Göttlichkeit wird dargestellt durch vollkommenes Menschentum . Man
hat dem vierten Jahrhundert den Vorwurf gemacht , daß der religiöse Cha¬
rakter des Gottesbildes verlorengeht und durch den rein ästhetischen ersetzt
wird . Das ist insofern richtig , als die Steigerung , die die Gestalt durch Haltung
und Symbole in kultlichem Sinne erfährt , verlorengeht . Zweifellos sind die
Kultbilder des vierten Jahrhunderts in unserem , im christlichen Sinne , der an
der Nacktheit von Michelangelos Christus mit Recht Anstoß nimmt , irreligiös,
und auch dem kultlichen Bedürfnis des fünften Jahrhunderts würden sie nicht
genügt haben . Aber es fragt sich , ob die letzte Überwindung der Antinomie
zwischen der menschlichen Erscheinung und der göttlichen Bedeutung nur für
die griechische Kunst und nicht auch für die griechische Gottesidee eine im
höchsten Maße griechische Lösung bedeutet . Erst indem die Gottheit jede
Beziehung zum Beschauer löst und in ihrer eigenen Handlung völliges Genüge
findet , wird sie schlechthin vollkommen .

Wir hatten ein wesentliches Kennzeichen des Klassischen in dem Verhältnis
zwischen Kunstform und Wirklichkeit gefunden . Die Kunst des vierten Jahr¬
hunderts erreicht hier ein letztes Ziel . Während die Werke der älteren klassi¬
schen Kunst eine Gebundenheit der Haltung mit einer Vereinfachung und
Klärung der Formen verbanden , herrscht jetzt vollkommenste Natürlichkeit .
Die Gestalten halten sich mit jener dem Griechen angeborenen , aber auch durch
die tägliche Übung des nackten Körpers gepflegten Fähigkeit , den Körper und
seine Glieder schön und ausdrucksvoll zu bewegen. Sie sind von einer beglücken¬
den Freiheit von Unsicherheit , Ungeschick, äußeren und inneren Hemmungen
erfüllt . Diese Beherrschtheit zusammen mit Haltung und Ausdruck des Kopfes
ergibt den Eindruck des Seelischen und Geistigen . Wir sehen nicht nur schöne
Körper , sondern Götter und Menschen.

Ein letzter Rest des Älteren ist am Hermes noch in der Flächigkeit der vier
Hauptansichten erhalten . Aber in der Bildung der Formen selbst ist die strenge
Gliederung und Teilung verschwunden , rund und weich gleiten die Formen
ineinander über . Kein hartes , sprödes Material tritt hier selbständig der Natur
gegenüber , sondern der das Licht einsaugende Marmor scheint warm und be¬
lebt wie der natürliche Körper . Mit der gleichen Meisterschaft ist das Stoffliche
des Gewandes wiedergegeben , das scheinbar zufällig über dem Stamm hängt
und doch bis in das kleinste Detail hinein ein wohlerwogenes Glied der Kom¬
position der Gruppe ist . Selbst die Stütze , die Körper und Stamm verbindet ,
ist in die Ponderation des Ganzen als ein nicht herauszulösender Bestandteil
einbezogen . Und doch fehlt zum vollständigen Eindruck bis auf wenige Spuren
die Eigenschaft , die dem Griechen für ein lebendiges Marmorwerk unentbehr¬
lich war , die Farbigkeit . Wir wissen, daß Praxiteles für die Bemalung seiner
Statuen einen der größten Maler seiner Zeit , Nikias , heranzog . Rötlich waren
Haare , Augenbrauen , Pupillen , Mund und das Lederwerk der Sandalen an den
wundervoll geformten Füßen , und in satten , reinen Farben leuchtete der
Mantel . Dem Marmor war durch eine besondere Behandlung ein einheitlicher ,

47



warmer Ton gegeben . Diese Bemalung war nicht naturalistisch , sondern be¬
wahrte bis in späte Zeiten das Prinzip der Zusammenstellung an sich schöner
und harmonisierender Farben .

Die größten Triumphe feierte die Fähigkeit , die sinnliche Schönheit des Kör¬
perlichen nachzuempfinden und zu gestalten , in den Statuen der nackten Aphro¬
dite , die Praxiteles und nach ihm Zeitgenossen und Schüler in immer neuen
Variationen schufen . Die Göttin rüstet sich zum Bade , steigt aus ihm empor
oder legt ihren Schmuck wieder an . Die verschiedenen Motive ließen alle Schön¬
heiten der Haltung , des Rhythmus und der Einzelformen des weiblichen Kör¬
pers entfalten . Keiner hat sie so fein nachempfunden wie Auguste Rodin . Wir
können heute nur ahnen , wie köstlich und bezaubernd diese Formen waren ,
deren Originale uns verloren sind . Gerade bei dieser höchsten Marmorkunst
beruhte die wesentliche Schönheit auf der Meißelführung des Meisters, und
Kopien geben uns nur kalte Formen , die erst die Phantasie wieder mit Leben
erfüllen muß . Eine Vorstellung davon , wie die Künstler in der Schönheit des
edlen, lebensvollen Materials schwelgten , geben uns die zarten , verschwimmen¬
den Formen weiblicher Köpfe , in denen uns Originale aus dem Kreise oder
der Schule des Praxiteles erhalten sind .

Aber dieser Genuß der körperlichen Erscheinung bedeutete keine Profanie¬
rung und entgöttlichte weder Götter noch Göttinnen . Aphrodite , die Göttin der
Schönheit , ist in den nackten Frauengestalten dargestellt . Betrachten wir nicht
nur Einzelheiten , nicht nur Torsen und Fragmente , so sehen wir , daß der
Rhythmus der Gestalt , Bewegung und Ausdruck des Kopfes auch hier den Ein¬
druck einer geistigen Haltung erzeugen , und zwar im Sinne von Vornehmheit
und Reinheit . Das ist nicht nur der Fall , wenn die Göttin , wie in der Medi-
ceischen Aphrodite , ihre Blöße zu verdecken sucht , sondern auch , wenn sie ,
scheinbar ungesehen und unbekümmert wie die einer anderen Kunstschule ent¬
stammende Aphrodite von Kyrene , ihre Haare ausdrückt oder ein Band in sie
flicht . Man würde ihr den Vorwurf des Hetärenhaften schwerlich , wie es ge¬
schehen ist , machen , wenn der Kopf und die Handlung der Arme erhalten wären .

Vor allem anderen aber schützt die griechische Skulptur auch in dem Zeit¬
punkt der Erreichung größter Naturnähe vor unkünstlerischem Naturalismus
eine Eigenschaft , die zum innersten Wesen der griechischen Kunst gehört . Nie¬
mals spüren wir an einem griechischen Werk die Kopie der zufälligen Züge
eines Modells, wie es fast bei jedem Werk der neueren Kunst der Fall ist . Jede
griechische Gestalt , sei es Gott , sei es Heros , sei es Mensch, stellt einen Typus
dar , eine allgemeingültige Form und nicht die zufällige Sonderbildung einer
bestimmten , einmaligen Person . In populärer Form hat die griechische Erzäh¬
lung von der Entstehung der Plelena des Malers Zeuxis diesen typischen Cha¬
rakter des griechischen Bildwerks erklärt . Die Bürgerschaft von Kroton ließ
ihn ein Modell aus den Jungfrauen der Stadt auswählen . Er suchte die fünf
schönsten heraus , weil er glaubte , die Anmut , die er suchte , nicht in einem ein¬
zigen Körper vereinigt zu finden ; seine Kunst stellte die vollkommene Schönheit

48



aus der Zusammensetzung von Teilen der verschiedenen Modelle her . So ein¬
fach und grob konnte der griechische Meister nicht verfahren ; ihm schwebte
die letzte Gestaltung durch die Kunst vor , in die sein neues Werk auf Grund
zahlloser Beobachtungen der Natur andere Züge hineintrug , ohne die innere
Einheit und die Harmonie der Teile untereinander und im Verhältnis zum
Ganzen zu zerstören . Die griechische Kunst ahmt nicht die unvollkommenen
Formen bestimmter Individuen nach , sondern gibt der Idee des Menschen Ge¬
stalt . In der klassischen Kunst des vierten Jahrhunderts erreicht sie die höchste
Stufe , auf der die Verwirklichung der Idee nicht mehr im Gegensatz zur Natur
steht , sondern mit ihr insofern übereinstimmt , als die Kunst Gestalten bildet ,
die in der Natur entstehen könnten , wenn es auch in solcher Vollkommenheit
kaum je der Fall ist .

Diese Idealität hat , abgesehen von gewissen Erscheinungen der römischen
Kunst , die ganze Antike beherrscht . Erst seit der Gotik ist eine neue Vorstel¬
lung der Naturtreue aufgekommen , die an die Stelle der Norm das einmal
Beobachtete und individuell Charakteristische setzt . Werke der Gotik , der
neueren und der neuesten Kunst lassen uns immer etwas Persönliches , Modell¬
haftes empfinden . Daher bedeutet das normhafte Wesen der griechischen
Kunst für den modernen Menschen eine gewisse Schranke , die ihn befremdet
und die er überwinden muß . Sie läßt den Eindruck abstrakter Kühle entstehen ,
der noch gesteigert wird durch die Härte der Kopien und den Verlust der Farbe .
Wer der Antike wirklich nahekommen will , muß griechischeOriginalebetrachten .

Auf der Basis eines Kultbildes waren nach dem Entwurf und unter den
Augen des Meisters von einem Schüler des Praxiteles im Relief die Musen als
Zuhörerinnen des musikalischen Wettkampfes zwischen Apollon und Marsyas
dargestellt . Der Meister , der über der Schönheit des nackten Körpers den Reiz
der Gewandung nicht vergaß , hat in dieser Gruppe der Musen und in einer
Reihe von rundplastischen Frauengestalten in vielen Variationen das Duett von
Körper und Gewand komponiert . Die führende Stimme hat der Körper , wäh¬
rend das Gewand eine mehr begleitende Aufgabe hat . Diese Gestalten haben
nichts Heroisches oder Feierliches . Vielmehr streben die Zeit , der Künstler und
die Tracht des wirklichen Lebens danach , durch das Gewand das Ideal frau¬
licher Anmut und mädchenhafter Grazie zum Ausdruck zu bringen . Klar und
harmonisch wie die Haltung der Figuren ist auch Anlage und Führung des Ge¬
wandes . Die Nachwirkung dieser Gestalten ist außerordentlich stark gewesen;
bis zum Ende der Antike hat man sie immer wieder kopiert . Eine besonders
reizvolle , unmittelbare Nachfolge fanden sie in der Kleinkunst der Terra¬
kotten , von der in den Tonfiguren von Tanagra , aber auch aus Kleinasien eine
Fülle von entzückenden , wohlerhaltenen und noch im Schmuck der Farben
leuchtenden kleinen Kunstwerken bewahrt ist , vergleichbar den feinsten Er¬
zeugnissen der Blütezeit des europäischen Porzellans . Ihrem kleinen Formate
entsprechend entwickelten sie die Grazie ihrer monumentalen Vorlagen noch
mehr in der Richtung des Zierlichen und Eleganten .

4 Rodenwal dt , Antike 49



Praxiteles suchte die Schönheit in der heiteren Anmut der göttlichen und
heroischen Gestalten , die das Thema seines Werkes waren . So hat er Apoll und
Artemis , Dionysos und die Satyrn , Aphrodite und Eros mit Vorliebe gebildet .
Sicherlich war nicht er es allein , der dieses Ziel erstrebte , sondern er war nur
der glänzendste Vertreter einer führenden Strömung der Kunst des vierten
Jahrhunderts . Ähnlich steht es mit Skopas , in dessen Werken eine andere
Stimmung lebt . Sein Herakles hält in der Schwere der Proportionen und der
klaren Gliederung stärker als der Hermes des Praxiteles die Tradition des fünf¬
ten Jahrhunderts fest . Was aber neu hinzukommt , ist ein Ausdruck der Trauer ,
der nicht durch die Haltung des Kopfes erzeugt ist , sondern durch den schmerz¬
lichen , in die Höhe gewandten Blick der tiefliegenden Augen . Noch stärker ist
der tragische Gehalt am Kopfe einer Statue des Meleager und vor allem an de.n
Köpfen zweier Giebelgruppen des Tempels von Tegea , die , wenn nicht eigen¬
händig , so doch unter unmittelbarem Einfluß des Meisters gearbeitet sind . Es
ist gegenüber der Kunst des fünften Jahrhunderts eine bedeutende Verände¬
rung , daß der Ausdruck auch in die Züge des Antlitzes eindringt . Sie ermög¬
lichte es schon den Alten und erlaubt es uns , ein solches Antlitz losgelöst vom
Körper abzubilden , ohne ihm seine Bedeutung zu nehmen .

Es ist eine tiefe , aber milde Trauer , die in diesen Köpfen liegt , kein wilder
Schmerz oder theatralisches Pathos . Dieses Maßhalten ist bezeichnend für die
Kunst des vierten Jahrhunderts . Wir empfinden es selbst an der leidenschaft¬
lichsten Gestalt des Skopas , einer rasenden Bacchantin , von der ein Nachklang
in einer Dresdener Statuette erhalten ist . Trotz der Gewaltsamkeit der Be¬
wegung besteht eine gewisseberuhigende Harmonie und Ordnung in der Falten -
gebung des Gewandes . Ihr verwandt sind die Gestalten der Amazonen auf den
dem Skopas zugeschriebenen Platten eines Frieses vom Mausoleum zu Hali¬
karnaß . Den Einfluß seiner Kunst oder der ganzen Richtung , die er vertritt ,
spüren wir an einem Säulenrelief von dem nach dem herostratischen Brande
wieder aufgebauten Tempel der Artemis zu Ephesos und an manchen , von tiefer
Trauer erfüllten attischen Grabreliefs .

Wenn in den Gestalten des Skopas und Praxiteles noch ein letzter Rest von
Schwere und Gebundenheit vorhanden war , so ist die vollkommenste Freiheit
in dem Apoxyomenos des Lysipp erreicht . In einem für Siegerstatuen seit dem
fünften Jahrhundert traditionellen Motiv befreit sich der Jüngling nach den
Übungen in der Palaestra von Staub und Öl . Das Original war aus Bronze und
entbehrte der störenden Stützen . Keine Blockform , keine Zusammengesetzt¬
heit aus verschiedenen Ansichten beengt mehr die freie Handlung . Dieses Werk
bedeutet die völlige Harmonie von Idee und Natürlichkeit . Es fehlt ferner
jeder Ausdruck religiöser Gebundenheit , aber auch jede Anmaßung späterer
Athletenbilder . Wenn ältere Gestalten des gleichen Motivs ganz in der Hand¬
lung aufgehen , so liegt darin ein ehrfürchtiger Ernst , der noch von der Weihe
des Festspiels erfüllt ist . Hier geht der Blick des edlen Kopfes freimütig in
die Ferne . Der Körper ist sehr schlank , von einer federnden Elastizität und

50



Beweglichkeit erfüllt . Es ist ein rein menschliches Dasein geschildert , ohne eine
bestimmte religiöse, sittliche oder poetische Beziehung , aber doch nicht nur
körperliche Form , sondern geadelt und durchgeistigt durch die autonome Frei¬
heit , die in der ganzen Gestalt zum Ausdruck kommt . Als Befreier hat Lysipp
selbst gewirkt ; er war ungeheuer produktiv und hinterließ eine Schule, die
in die folgende Epoche hinüberführte .

Lysipp hat auch Porträts gemacht ; Alexander der Große hat sich wiederholt
von ihm porträtieren lassen , und wir können vermuten , daß unter den nur durch
Kopien überlieferten Alexanderköpfen auch Lysipps Gestaltungen nachleben .
Aber wir vermögen das Menschentum Alexanders in den Porträts nicht zu er¬
fassen ; seine Züge werden in den Händen der Künstler sofort zu denen eines
Gottes oder Heros . Das ist nicht nur in der überwältigenden Wirkung Alexan¬
ders begründet , sondern in der Entwicklung des Porträts in der griechischen
Kunst überhaupt . Die eingeborene Neigung zum Normhaften widerstrebte auf
das stärkste dem individuellen Porträt . Während dieses in anderen Epochen bei
anderen Völkern gleichzeitig mit dem Entstehen der monumentalen Kunst oder
in sehr frühen Stadien derselben auftritt , beginnt es sich bei den Griechen erst
um die Mitte und in der zweiten Hälfte des vierten Jahrhunderts zu entwickeln .
Vorher beschränkt sich das Porträt , das tatsächlich seit dem fünften Jahrhun¬
dert für Ehrenstatuen verwandt wurde , auf leichte Abwandlungen des Typus ,
und das Persönliche kam vor allem durch äußere Besonderheiten , wie Eigentüm¬
lichkeiten der Haltung oder der Barttracht , zum Ausdruck . Auch noch im Ver¬
lauf des vierten Jahrhunderts bleibt die individuelle Charakterisierung äußerst
zurückhaltend . Ein Porträt wie der wundervolle Sophokles im lateranensischen
Museum ist eine reine Idealschöpfung , und erst in dem Bildnis des Aristoteles
tritt uns eine Persönlichkeit entgegen . Aber auch hier und in der Folgezeit strebt
das griechische Porträt über zufällige Einzelzüge hinaus stets zum Typischen .

Die gleiche Abwehr wie gegen das Porträt zeigt die griechische Kunst gegen
die Darstellung des individuellen geschichtlichen Ereignisses . Die große dekora¬
tive Skulptur beschäftigte sich mit typischen Bildern mythologischer Kämpfe .
Das gleiche gilt von der monumentalen Malerei ; wenn sie gegen die Mitte des
fünften Jahrhunderts die Schlacht von Marathon darstellte , so war diese schon
zu einem mythischen Ereignis geworden . Auch die demokratische Gesinnung
der klassischen Jahrhunderte war der Verewigung persönlichen Heldentums
durch die Kunst nicht günstig . Die gewaltigen Taten Alexanders und die reprä¬
sentativen Bedürfnisse seines Hofes und der Diadochenhöfe verlangten aber
nach Darstellung . Ein großartiges Zeugnis dafür bietet uns das Mosaik aus der
Casa del Fauno in Pompeji , das das Zusammentreffen von Alexander und
Dareips zum Gegenstände hat und wahrscheinlich auf ein Gemälde aus dem
letzten Jahrzehnt des vierten Jahrhunderts zurückgeht . Ob je beide Herrscher
in dieser Form zusammengestoßen sind, ist fraglich . Aber dem Maler liegt nichts
an historischer Treue und chronistischer Ausmalung im einzelnen, auch nichts
an dem Lokalkolorit der Landschaft . Nur Menschen sind dargestellt . In dieser

4 : 51



Begrenzung , in der Ablehnung alles Zufälligen und Nebensächlichen liegt zu¬
gleich die eigenartige Größe des Bildes . Es ist gewissermaßen die Idee des
Kampfes zwischen Alexander und Dareios , zwischen Europa und Asien in an¬
schauliche Form gebracht . Unwiderstehlich dringt von links Alexander vor ;
die Edelsten der Perser werfen sich ihm entgegen . Der Wagenlenker des Groß¬
königs peitscht die Pferde zur Flucht ; mit einer großen Geste beklagt Dareios
den Tod seines Getreuen . Die aktive Kraft Alexanders , die asiatische Passivität
des Perserkönigs konnten nicht eindrucksvoller geschildert werden . Zugleich
äußert sich in der Würde und Tragik , die der Gestalt des Dareios verliehen ist ,
die ganze Humanität des Griechentums .

Die Größe des Gehalts des Alexandermosaiks verdankt die Malerei dem ge¬
schichtlichen Ereignis . Die vorangehende Malerei des vierten Jahrhunderts war
auf mildere Töne eingestellt . Leider geben uns die dürftigen Nachbildungen auf
pompejanischen Wänden nur eine ungefähre Vorstellung von der Komposition ,
nicht aber von der Meisterschaft der Zeichnung und Farbengebung und der Ab¬
gewogenheit in der Verteilung der Gestalten auf der Fläche , die war uns in der
Qualität der allergrößten Meister der Malerei vorstellen müssen . Vor dem Bilde
des Argos, der Io bewacht , oder der Bestrafung des Eros finden wir uns an die
Kunst des Praxiteles erinnert , mit dessen Freund Nikias wir die Originale dieser
Bilder in Verbindung bringen können , vor dem edlen Zorn Achills bei der Ent¬
führung der Briseis an die Kunst des Skopas . Besäßen wir die Originale , so wür¬
den sie uns durch ihre Komposition und Koloristik wahrscheinlich fremdartiger
erscheinen als die griechische Skulptur . Wie die Architektur , so war auch die
Malerei von dem plastischen Grundempfinden der Griechen beherrscht . Sie be¬
schäftigte sich nicht mit der Darstellung des Raumes an sich und daher auch
nicht mit der Landschaft und ihren Stimmungen . Nur die menschlichen Ge¬
stalten waren ihre Objekte , und der Raum reichte nur so weit in die Tiefe , als
ihn die Figuren einnahmen . Einzelne landschaftliche Elemente konnten wie Ver¬
satzstücke zwischen oder neben den Figuren angebracht werden . Von archa¬
ischer Einfachheit war vielfach noch die Farbenwahl . Diesen Begrenzungen
standen Feinheiten der Komposition , der Zeichnung und der Zusammenstim¬
mung gegenüber , von denen wir uns schwer eine Vorstellung machen können .

Mit den Richtungen und Stimmungen der Plastik des vierten Jahrhunderts
läßt sich die Architektur schwer vergleichen . Wir können feststellen , daß ihr
der erhabene Ernst des fünften Jahrhunderts fehlt . Sie strebt nach reicherer
und gefälligerer Form . Ein Symbol kann die Entwicklung des korinthischen
Stils sein , die sich am Rundbau zu vollziehen scheint . Es handelt sich eigent¬
lich nur um eine neue Kapitellform , die nicht allmählich erwächst , sondern die
einmalige bewußte Schöpfung eines genialen Künstlers ist . Uns tritt sie zum
ersten Male an einer Mittelsäule im Inneren des Tempels von Phigalia entgegen ,
im Zusammenhänge ionischer Formen , mit deren Säulen und Gebälk sie sich
verbindet . Im vierten Jahrhundert wird eine korinthische Säulenordnung im
Inneren von Rundbauten verwendet ; ein wirkliches Meisterwerk ist uns in

52



einem Kapitell der Tholos von Epidauros , eines der reichsten und vollkom¬mensten Bauten des vierten Jahrhunderts , erhalten . Dann dringt an demzierlichen Monument des Lysikrates der korinthische Stil auch in die Außen¬
architektur ein . So gewinnt langsam , Schritt für Schritt , eine Kunstform Boden,die später durch Vermittlung des Hellenismus in der römischen Kunst , in der
Renaissance und im Barock eine herrschende Rolle gespielt hat .Neue Aufgaben , der Bau von Theatern , Hallen , Gymnasien , wurden der
Architektur gestellt . Ein Werk , in dem sich wie in einem Brennpunkt die Kunst
um die Mitte des Jahrhunderts konzentrierte , war das gewaltige Grabmal , dasdem persischen Satrapen Mausolos von seiner Witwe errichtet wurde . Es wareine orientalische , schon im fünften Jahrhundert in Kleinasien aufgenommeneIdee , einen Grabtempel auf einen gewaltigen Unterbau zu türmen . Die ersten
Meister wurden für einen plastischen Schmuck herangezogen . In den Platten
des Frieses , an dem Skopas beteiligt war , erkennen wir ein gesteigertes Streben
nach einer gleichmäßigen ornamentalen Bewegung . Die Wirkungen der Grab¬
bauten und ihres Schmuckes spüren wir in den monumentalen Sarkophagen ,die ebenfalls in Fortführung der Tradition des fünften Jahrhunderts in Klein-
asien entstanden . Die ionische Architektur Kleinasiens erlebte um die Mitte des
Jahrhunderts eine großartige Renaissance .

Griechische Religion und griechischer Mythos sind uns trotz der Vertraut¬
heit der Namen im Grunde fremd , und es ist nicht leicht , uns in sie hinein¬
zufinden . Näher als vor den Bildern der Götter und Heroen kommen war der
Seeledes vierten Jahrhunderts vor dem klaren , schlichten und innigen Menschen¬
tum der attischen Grabreliefs , obwohl es nicht Werke höchsten künstlerischen
Ranges sind . Menschliches Dasein und die Zusammengehörigkeit von Gatten ,von Eltern und Kindern wird hier ohne irgendwelche Einbeziehung von Kult
oder Symbolik geschildert . Mit bewunderungswürdiger Sicherheit hat dies
Goethe empfunden , als er in Verona die ersten attischen Grabreliefs sah , und
ihr Wesen erkannt , obwohl es verhältnismäßig schlechte und späte Stücke
wraren : „Die Grabmäler sind herzlich und rührend . Da ist ein Mann , der neben
seiner Frau aus einer Nische wie zu einem Fenster heraussieht , da steht Vater
und Mutter , den Sohn in der Mitte , und sehen einander mit unaussprechlicher
Natürlichkeit an , da reichen ein Paar einander die Hände . . . Mir war die
Gegenwart der Steine höchst rührend , daß ich mich der Tränen nicht ent¬
halten konnte . Hier ist kein geharnischter Mann auf den Knien , der einer fröh¬
lichen Auferstehung wartet , hier hat der Künstler mit mehr oder weniger
Geschick immer nur die einfache Gegenwart der Menschen hingestellt , ihre
Existenz dadurch fortgesetzt und bleibend gemacht . Sie falten nicht die Hände
zusammen , schauen nicht gen Himmel ; sondern sie sind , was sie waren , sie
stehen beisammen , sie nehmen Anteil aneinander , sie lieben sich . . .

“


	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51
	Seite 52
	[Seite]

