UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm, In Tertiam Partem
Divi Thomae. Tomi Qvinqve

Mysteria Vitee Christi, Et Utrivsqve Adventvs Eivs Accurata Disputatione Ita
complectens, vt & Scholasticae doctrinae studiosis, & Diuini verbi
Concionatoribus vsui esse pof3it

Suarez, Francisco

Moguntise, M.DC.XVI.

6. V. sit poRibilis.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94022

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94022

Seotus,

Mar ﬁi.
Henric:

Difput X1 1V,

SetioVI. 471

hasa&iones diftingui ex parte difpofitionum,nam A aliama&ionem ektrinfecam. Quz= fententiafuppo-

€0 modo quo concurrnne in prima produétione,
poterunt concurrere in fecunda,nifi aliunde it {pe-
cialis repugnantia, qua afsignari non poteft.Solum
ergo poteritelle differentia in modo efiiciendiiplis
difpofitiones, quazdifferentia accidentaria eflt, &
valde remota refpectu ipfius aitionis fubftantialis,
&infe confiderata,fortafle non elt effentialis,ve ar-
gumentabamur in principio huius dubitationis,
Deinde illa duplex ratio efficiendi in Deo in pra-
fentefolum videtur pertinere ad quandam extrin-
fecam denominationem, non ad Phylicam rerum
diftin&ionem ,quiaquod concurfus fit debitus, vel
nondebitus, non fufficic ad diverfiracem Phyticam
fialias non fit diftin&io in termino, vel in modo a-
gendi: ficur in rebus naturalibus motus violentus
&naturalis, {iad eundem terminum tendanz,non
differunc [pecie intrinfeca, fod denominatione:quia
vnuseltconfentaneus naturz ,alter veronon, Et -
niliter in materia de gracia propofitio alicuits ob-
ieéti, & in Qviratio aliqua ,Vocatur donum gratiz, &
fupernaturale, quando datur prater naturz debiti
& ordinem yquamuis ipla motio nfe {it naturalis:
érgordemeritinpizlenti. Quod praeterea ita de-
claro; Cum Déus per refurre@ionem infundicani-
Tiam corport s quamuis operecar in materia virra
debituni naturale, non tamen vlera naroralem ca-
Pacitarem materiz : quiareueraibi materia con-
curric per naturalem potentiam pafsinam qua eit
capaxanima,hzcenim fempereft eadem &immu-
tabilis, {iueanimapriusfueritinanima, fiue non:
€rgo etiam tunc Deus operatur veprincipiumna-
turz quoad adtionem quam efficit , quamuis quo-
ad debitum liberalius opererur, quam natura po-
ftulet. Sicut i Deusilluminaret hunc aerem fine fo-
Ie, velalio luminofo saliquid quidem facerer vitra
naturgdebituni;camenid quod facerer eiufdemra-
tionis effet cumalio lumine & illuminatione natu-
tali. Quin potiusaddo viceriusetiam fth hacratio=
nedebitinihil deeffe fubftantiali vnioni, qua fitin
refurrectione,fecundum fe confideratz,fed tantum
rationedifpofitionum. Tlle enim modus organiza-
tionis & difpofitionis , qui ficinrefurre@ione, eft
quidem prater totiusnarure debicum,tamen pofi-
tisillis difpofitiombus, ratione earii poteft dicide-
bita talisanimz vnio,quia oportetdifpoficionesta
leselle, qua talem animam requirant : ham futura
eltincereas naturalis conn exio,ergo ex nullo capice
intelligi faris poreft, quod hzc actio que in refirre-
¢tioneinceruenit, fit alterius rationis aue ordinis.
Confirmatur tandem : nam fi Deusannihiler ange-
lum, &itertum eum producat , hzc fecunda produ-
¢tio;non erit fpeciediftinéta A prima, fed eflentiali-
tereric creatio. Exfimilicer, i Deus, quando pecca-
torém quii priori gratia exciderat , iterim fanétih-
Pat,eandemnumero gratiami guam priushabuerat,
illirefticuac,illa aftio non eriz fpeciediuer(a a priori
gratiz produétione,ergo fimiliterin prafent,
Tertiusergo dicendi moduseft, actionem qua fit
telurreftio, efle naturalem quoad (ubftantiam, fu-
pernaturalem tantum quoad modum, &ideonon
efle dinerfam effentialicer 4 primahominis produ-
¢tione naturali, fed tantum differre accidentaliter
inmodo organizandi, & difponendi corpus. Hzec
fententiaaperté colligiturex Scoto,in 4 dift. 43.q.3
MarLq.vicare.a. Henric.quodlib,it.qu. 4. quiexifti-
mat factafufficienti corporis difpofitione non effe
neceffariam nouam aétionem intrinfeciagentis, ve
anima corporiiterum vnidcur,fed folum prereéqui-
riythatintinmeprafens corpori: nam ftatim natu-
raliimpetu & caufalitate vnieturipfa corporietiili
abintrinfecononamplius viiatur, Ipfaautem ani-
ma alibiexiftens, finon impediacutr, poteft vircute
fua {c facere prafentem corpori, & omnibus parti-
buscius. Arque ita concludit noneffe necefiariam
Fr.Suarez.tom:z. ¥

B

D

E

niteciam in hominis generatione polita vitima dif-
poiitione corporis & creatione anima ciim intima
prefentiaad corpus ; non requiri aliquam aliam a-
¢tionem extrinfecam , fed ipfamanimam ftarim na-
turaliter feipfam vnire, & quafi compleéti corpus:
Quod fidicasillam vnioné requitere aliquod prin-
cipium efiiciens : refponderi poteft naturaliter re=
fulrareabipfaanima.Quz fententiaeft quidem pro-
babilis ,{ed nunenon potelt examinari, neceft no-
bisneceffaria.Itaque qualifcunque fit,& 4 quocung}
fithac altio, quoad fubftanciam einfdem rationis
cenfetur, Et quidem fi comparario fiat inter refur-
reftionem & primam hominis produ&ionem fa-
¢sma folo Deoin Adamo, aut Eua, exiftimo hane
{ententiam effe certifsimam : imo credo folum effe
differentiam in quadam denominatione : quiavna
elt produdtio rei que nunquam fuit, & imul cura
primaanima creatione. Altera vero eft produétio
reiqueiamiterum fuit.& nonelt imulcumanima
creatione, fed cum conferuatione : qua differentia
eft valde extrinfeca & accidencalis , vt rationes &
exempla allata confirmant. $i tamen comparatia
fiatad generationem propriam , fic non eft res tam
certa:elt tamen verifimilior, vt eadém argumenta
probant. Supererat taméad perfefam huiusrei co-
gnicionemexplicandum, in quo confiftatille fiper-
naturalismodus refurreftionis. Nam , licethocex
partetadtum (it ; non tamen eft exadte declaratums
fed hoc fier commodits & &ione fequente.

SECTIO VL

Varum refurrectio fit poffibilis naturaliter,vel fuper-
pernaturaliter.

Xplicatarationerefurredtionis facile poteft hae¢
E quaftio definiri,in qua non inquirimus an fu-
turafic,vel aliquando faéa fueric (hocenim pofte~
rius eft cractandum , velin fpeciali derefurreftiong
Chrifti, velin generali de refurreione hominumy
fed inueftigamusquid Densin hac parte pofsit ¢ffi-
cere. In quo etiam confiderandum eft,pofleeffe fer=
monemade refiirretione vel pracisé , ve dicit refli=
tutionem & viuificationem corporis iam eniortui,
velderefurreétione qua prater vitam corporis, ha-
betadiun@am tranfmutationem corporis advitam
immortalem, impalsibilens, &gloriofam, Dehoc
pofteriotifenfu nihil difputarte Philofophi, tamen
fine dubio multomagisillum modum exiffimarent

impoftibilem,quam priorem.Refert autern Terent Tertnly

lianushibr.de Praferiptio, haret. cap.7.0mnes Phi-
lofophos exiftiniaffe refurreciionem impofsibli-
lem , vroarnic(inquic) reffizutio negesur, devaa omminms
Phslofophiorsin (chola fumitsr.Vbi, licernon dicatillos
exiftimafé effe impofiibilem , hunc tamen fuiffe il-
lorum fenfum, ex eorum principiis facile conijci-
tur. Aliquienim illorum ideo negarunt reflurreétio-
nem , quia eredebant anintam vna cum cofpore
pror{us interire, atque idcirco negabant poffeite-
rum ad corpusredire.ita fenferunt Epicurei,& Stoi-
ci,qui propterea Paulum refurreétionem predican-
tem, nosorym demomerion annunciatorem appellavanty

A&orumiz. Eodemerrorelaboranit Plinius libro Aol
2. Hiftoriarnm capite 7. & Iib.7.capite s5.Nec folum py,,

Philol‘uphl, fed eriam inter ludzos Sadducziin hoe

errorcverfatifunt, vt conftar Marthzizz. Marci 12, gz0.5 2
Aftor.quinto, vigefimotertio, & vigeimoquintg, Mare 12.
vbiFefto infanire vifuselt Paulus,eo quod refurre- Ador 523
ety dices. Cruid incredibile iudicatur € 25

Etionem pradics
apud vos, i Doigs partos [ufcitat i & infra, Si pafishilis
Clriftusfi prisivs e =furrectione morrnorum: & eofdent
imitatus efl Marcion telte Tertulliano loco fupra
citato.

Rr z “Alij




Tartul.

Angust.

Tertul.

Plin.

Scotns.

Richard,

D.Thom.

Marfo
Henvéce

472 Quclt. LIV.

ArticI

Alij vero Philofophi qui pofuerunt Deum agere A upinam potentiam, ftafentit Durand.in 4.d,43.q4.3.

exnecelsitate natura,; quamuis animam humanam
immortalé =(Te cognofcerent; exiftimarunteamnec
poltfeparationem ad corpus redire,nec Deum pofle
naturalem ordinem immutare , & fortaffehocmo-
do fenfit Ariftoteles,&ealij.

Ex hareticis vers quamuis multirefurrectionem
mortuorum negauerint,nd conftat autem, an eam
negauerint, quia putarunt impofsibilem:vel folum
quianon eft anim:e hnmanz neceflaria , vel veilis
corporis focietas: fed potius folet effe impedimen-
tum ad proprias a&ionesexercendas. Qua ratione
folent vti heretici,&aliis fumptisex corporum cor-
ruptione,& mortaliter,ve viderelicetin Tertull.in
1ib.de refurre@ione carnis.In quibus omnibusindi_
cant pofteriorem modum refurreétionis effeimpol
fibilem, & ideo prioremnon effe conuenientem.

Secundo [ententiaextremé contrariareferri po-
teft eorum , qui dixerunt refurredtionem etiam na-
zuralitereffe pofsibilem. Pro quainducipoffunt Py-
thagorici, &alij. qui poluerunt tranfinigrationem
animarum,vel eortidem,ant fimilium effeéuti per-
petuam renolutionem,ve Aug.refert i2.deCiu.c.13.
Quanguam ifti non de eifdem numero effectibus,
fed de fimilibus loquuri fuerint. Propter quodilla
etiam animarum tranfmigratio (v fupradixi)non
eflet verarefurredtio. Quianoneratreditusadidem
corpus,quod notauit eriam Tertul, libr. derefirrre-
&ione carnis capit. 2. Democritus vero (vteitribuic
Plinius fupra) eader corpora & poffereniuifcere, &
iterum viétura efle exiftimauit, ergo verifimileeft
credibile hoceffé naturaliter pofsibile.Et ex Schola-
fticis Scot.in 4.d.43. q.3-exiftimat pofleidem ume-
ro pernaturamredire, fieadem materiairerumap-~

proximetureidem agenti numero, velfpecie. Vnde
mnquit, i contingeret eandem materiam feminis: &
fanguinis menftrui, ex qug Petrus fuit conceptus,
iterum fub forma [eminis, & fanguinis menftrui, &
inmatrice eiufdem vel alterius feeminz confticui,
formareturidem corpus,quod antea conceptu fue-
rat. De vnioneautem eiufdem anima ait i folo Deo
poffefieri: confequenter tamen dicit eam fieria Deo
naturalimodo,exdebito naturz; {fuppofita eiufdem
corporis difpofitione. Etin eandem fententiam in-
clinat Richard.ibiart.3.q.1.ad 6.quatenusfentir,fa-
&aapplicatione eiufdem materiz eidem , vel imili
agenti redire eundem numero effectum: D. Thom.
etiam ibiart.1.q.3.huic fauet fencentie,quarenus di-
citrefurre&tionem fururam efle miraculofam, quia
difpolitio corperisnon fitmodo naturali per virtu-
tem feminis. Nam hinc fequi videtur , i ponamus
eandem materiam applicari, vt pervircutem femi-
nis difponi pofsit, fieri eriam naturaliter pofle, vt
jdem numeroredeat.Etd.44.g.1.art.1.q.2.ad 1.dicit
pergenerationem naturalem noredireidem nume-
ro,quianon frex eademmateria. Non videturaiit
naturaliterimpofsibile, vt ex eadem numero mate-
Tiaexqua vnushomo fuit conceptus,poftea fiat alia
conceptio, Nam Angelus poflet 1taapplicareactiua
palsiuis, ve poftaliquastra nfinutarionesrediretea-
dem materia: idemég exnacurali curfi, & fuccefsio-

& Ioan, de Neapoli,quodl.21.c.6.Mar£l.2.de Gen.q.
vir.Quibus videtur multii fanere D.Th.in 4.d.44.4.
rart.r.qu.z.ad . Vbidicic hominemn pofferefurgere,
quia, cum poft mortem maneat 4nima, quz datefle
homini,ndinretrumpitur per mortemefie fubftan-
rialeipfius hominis, &ideo non fequitur,vthd pol-
fitidem numero redite propterinterruptionemef=
fendi, ficucaccidit, inguit, in aliisrebuscorruptisy
quarum effe omnino interrumpitur, formanon re-
manéte.Etin folad g.exhoc principio dicit,fiin ho-
mine eflet alia anima fenfitiva preter rationalemy
ill4 futurameffe corruptibilem , & i6 non fore redi-
turieandem numeros in refurreétione.Supponiter-
go,non pofle eandénumero forma cortuptibilérée-
dire.Prerereahac 3.p.q.77.ar.5 entitfierinon poffes

8 vt:quodinnihilum redaétum eft, idemnumero fé-
deat. Fundamentii huius fententig,quoad poftrema
partem(in czteris.n.non eft difficultas) porifsimum
efle viderur, Quiamulriplicataaétione, mulciplica-
tur terminus: fed adtio ; qua privsres fuit producta,
& conleruata;non pot redire eadem numero, érgo
necterminus. Probatur minor, quiafia&io poflet
redire eadem numero, &t fuccefsinz pollent ezdem
numeroredire. Aliaargnmenta congeric Duratidus
parni momenti;infra vero eaattingemus,

Dico primo, refurre&tionem hominis, faftem di-
uina virente effe pofsibilem. Hze conclufioeft de fi-
de,imo in articulis fidei contenta, & ideo ined pro-
bandanonoportet hoc loco immorari.Quiaeifdent
teftimoniis probandaeft,quibus infraprobabimus,
vel vefurreftionem Chrifti effe fadtam, velaliorum

C hominum eflé fururam. Pracerea, quain Scriptura
legimus de hominibus 4 Chrifto fufcitatis , velab a-
liis Prophetis, vt Elia,& Elifzo, velab A poftolis,fa-
tisconnincunt contrahzreticos fubftantialemho~
minisrefurretionem effe pofsibilem. Quod autem
fiteriam pofsibilisrefurreétio corporis mortalisad
vitamimmortalem, & gloriofam,n6 pertinet,pro-
priead punétum derefurrectione, fed ad fupernatu-
ralem potius beatitudinem. Illud autem probabi-
mus inferius agentes de dotibus corporis gloriofis
ContraPhilofophos vers,quinon admittunt Seri-
pruram ;agendum eft ratione naturali , quz quami
vim habeat ad hanc conclufionem probandam , di-
caminfequentibus.

Dico {ecundo , Refarredio , v fit de faéto, folum
dininavirtute,acfupernacuralicer pofsibilis eft.Hge
conclufio et mihicerta,quam docent ommes Theo-

Durand,
Ivann. dé
Neapol.
Marfil

D .1 ko,

Refutreldis
hominis di-
#ina virtung

pffibits

Refurteio
futura digts
nafolum

logiin 4.d. 43.& 44.vbiD. Tho. Palud.Durand.Ri- viruse pofs
chard.&alij.ldem D.Th.quodl, 4.art. 5. & 4. contra fikili.

Gent.c.81.Henr.quodlL 7. q.16, Agydius theorema-
te 2.Et conftat ex communi modo loquendi Sanéto-
rum:Dionyl.c.6.dediuinis nominibus. Nos (inquit)
sotos animas dico , ¢ fociacorpora ad perfelamvitam s &
ymmortalem sransferre pollicesur, Quod veteribus quiderns
prater naruramfor:aﬂ'a videatur:mihivero,tibique & ve-
yitaris & disinum, ¢ [upranaturam,ve eff,videtur,fupra
saturam noftram dixerim vifibilem: non fupra omnipoten-
tem.La.lib.7.dininarum inflicutionum c.2 4. Refur-
gens(inquit).¢* & Deo corporibus induentur, & infra. Qua

nererum naturaliumque caufarum fortuitd poffec D de anaftafi Philofopht . quog, aliquid dicere conats (Unt fam

accidere. Pro hacetiamfententia referuntur Marf,
& Henricus:fed hinihildicfit praeterid, quod addu-
ximusin Ane feétionis precedentis, Fundamentum
huiusfentenciz non eft aliud, nifi quia i materiaeft
eadem, & agens idem, effectuseritidem $.Metaph.c.
3 quiatuncnd habent effectus, vndediftinguantur.
Quod argumentum porifsimum videturvrgere, {i
fupponamus materiam effe principiumindiuidua-
tionis.

Tertia fententia mediaeft,refurreftionem homi-
nisefle poftibilem dinina;non paturali virtute:alias
rum vero corruptibilium rerum néeffe pofsibilem
reditum einfdem indinidui gorruptictiam per di-

corrupre;quam poere: & infra. Nema quetat @ nobis,quein-
admodum fievi poffit,neque eniin disingrum operum poreit
reddiratio: fed fi d principio Dews hominenm, nefcio que in=
enarvabilimodonfiituit s credamus abeodem veflitur vete-
yem poffe;qui nouwm fecit. Et Grgorius homilia 20.in
Ezech. poftquam multa de refurreétione difpucal
fevjita concludit. Diuine virtuvis myflerio, que compre-
bendinon poffunt non intelleadifeutiendafuny 5 fed fide
veneranda. Quia quidguid rasione homisiis coinprehends
poreftmirum tam cffe non porefl,fid (olaeft in miraculis ra-
tiopotentia facientw. Erad eundem modum loquirur

D. Thoms
Palud.
Dura nd:
Richardy
Henric:
Zgyd.
Disnyft
Ladtant

Greg Fap

Damafcen.lib.4. defide cap. 26. Chryfoftomus hom: Damafs
derefurredt.& homil. 65.1n loannem, & homilia 2.1 Chiyfelh

Attor.




Anbrofi
Aughit,

TCor.1§.

(o bryﬁ.ﬁ'am.
loan.il,

Reifionfio
esufders nu-
s ero homi
14 508 TEfHir-
iecionena
Buiralster

mpafssbilis

D.Thom.
Sotsed,

Difput. X L1V.

Se&tio VI 473

A&or, vbidicit longe maius effe excitare mortuos, A hoe interdum accidere : tamen agentia naturalia

quam fcire diem iudicij. Ethom. 8. in 1. ad Thefl,
dicit, refurreétionem efle diving virtutisopus. Am-
brof lib.de fide refurrectionis. Idzo (inquit) refurre-
ito difficilecreditur, quiaDeimunuseff. Auguft. etiam-
fis3. de Trinit. Fides (inquit)foram hominem immer=
valem futuram, qui viid, conflat ex anima, & corpore.
won argumentatione humana (eddining authoritate pro-
mitrit. Et multa fimilia 22. de Ciu, c.4.& fequétibus,
Deniquehoc modo veritas refurrectionis inter ar-
ticulos fideiannumeratur, quia, proutd nobis cre-
ditur,nechieri,necnaturaliter cognofei potelt. Et
propter eandem caufam Paul.r.ad Cor.15. eam ap-
pellacmyflerium,dicens, Ecce myflerinm vobis dice.  Et
ad eundem modum loquitur fzpe Scripturadere-
furreétione,tanquam de dininoac fupernaturalio-
pere. Ratio autem huius veritatis reddi poteft ex
duplici capite. Primo ex parte termini, quianon vt-
cunque refurget corpushumanum ;fed immortale
gloriofum, &(vt Paulus loquitur) pirituale. Con-
fat enim huinfinodi propietates neque effe natu-
rales corpoti humano,neque virtutealicuiusnatu-
ralis agentis conferri pofle. Irem conftac, beatitudi-
nem animz effe fupernaturalem: fed hzc refarre-
¢€tio corporum erit beatitudini anima proportio-
nata,erit ergo fupernaturalisex partetermini,  Et
hacratione potifsimum vtuntur Sandti fupracitati,
eamque magis explicabimus , cumagemus de doti-
buscorporisgloriofi. Secundo poteft ratio fumiex
modo, quo fiet corporum refurreétio ; & hacvrun-
tur D.Thomas,& ferealij Scholaftici.Hicautem mo
dusex parte difpofitionum corporis fumenduseft,
& potelt conftitui vel in celericate refurreétionis,

non poterunteam difponere ad eiufdemanima in-

troductionem, cum eodem omnino temperamen-

to,& organizatione. Primo quidem, quia proximil

agens principale vel eric ditierfum , vel aliter difpo-
fitum , quam prius fuit, cum femper fitin continna
mutatione: variatio autem proximiagétis multum
conducit, veeffeétus varieter faltem fecundum nu-

merum, Secundo, quialicetinterdum agens proxi-
mum fitidem, vel eodem modo difpofitum:tamen
ceeliinfluentia ; & caufarum vniverfarum influxus
necellaria erit diuerfus: &tamen fine dubio mul-
tum confert, ad temperamentum conftitnendum,
Tertio , etiamfi agens naturale effer omninoidem,
eademiy materia,non redirec naturaliter idem nu-
mero effedtus, quia antea fuit;nec eadem difpofitia,
&organizatione corporis:alias calor eiufdem aqua
ab eodem igne femper effet idem numero , etiamfi
millies deperderetur,é: acquireremr.S:milirerquo-
tidianumlumen , quod inaere it i fole, effet quoti-
dieidemnumero. Quafuncincredibilia. Et contrg
Ariftotel, 2.de generat. dicentein non redire »quod
corruptumeft. Et contraracionem. Quiamareria,
feu fubiectum de fe eft capax adrecipiendas varias
formas, feudifpofitionesintraeandem fpecié.Nam
ficur illius potentia pafsiva de (e et indifferensad
plures formas intra idem genus fpecie differentes,
ita & ad plures diverfasnumerointra eandem {pe-
ciem. Quianoneft,;vnde defe magislimitetur ad v-
nam,quam ad aliam. Ecfimiliteragens naturale ha-
bens virtutem ad aliquemeffectum , non limitatur
adynum indiuiduum, vt per fe conftat:ergo,quam-
uis hoc agens (xpiusapplicetur adagendumin hog

velinhoc,quod fine variis tran{mutationibus, qua C fubieéto ;non erit determinatum ad agendum fem-

neceflariz funt, vthomo generetur, folo Dei impe-
rio perficietur. Ql_i[xus modis eft fupernaturalis,
grariafanisatis, quamuis ex parce terminiid , quod
fit, fit omnino naturale. Er hanc rationem tetigit
Chryfoft.infupra dictahom. 8.in r.ad Theflz dicens.
Refurredtio diwine virtatis eff s cum sellurimand.sbit Devs
vt depofisum reddat ; quemadmoduns aliquando enocauit
LaZarum, Lazare veni foras, . g

Dico tertio; Refurredtio,etiamfi pracife confide-
tur, vteft reparatio einfdem numero hominis, qui
antea fuerar, non poteft virtute alicuiusagentis na-
turalis (ieri; [¢d 2 folo Deo. Loquor deagentibus
naturalibus operantibus naturali vircote, vecaufis
fecundis principalibus, vel veinftrumentis natura-
libus earum. Nam loquendo de creatura, veinftru-
mento Dei fupernaturaliter eleuato,non eft dubid,
quineo modo pofit refurretio fieri per creaturam:
tamen quia in hoc noneft aliqua particularis ratio
magis,quam inaliis miraculis,id omitrimus, & fub
diuina potétia comprehendimus. Ethocmodo ¢a-
clufio pofita communiseft Theologorum,in 4.dift.
43-& 4 4.vbiD. Tho.Sot. & alij {iipra ¢itati. Ercon-
firmaripoteft ex difficultate,qua{femperfuitin cre-
denda mortuorum refurreétione , non folum pro-
peer fpecialem modum,quo futura eft,quia nec phi-
Iofophi illum agnofcebant , nec femper ab Apofto-
lis przdicabatur:fed fimpliciter, & abfolute propter
reparationem eiufdem numero corporis; quodce-
ciderat. Vnde & in credenda ipfa Chriftirefurre-
&ione tanta fuirdifcipulorumdifficuleas &ignora-
tia, vt viderenturillisdeliramenta verba, quz deil-
{adicebantur. Ratio vero propria huiusconclufio-
nisfiumenda eft ex parte organizationis, & difpofi-
tionis corporis. Quiainprimis vix fieri poreft,ve ea-
dem numero materia prima, ex qua fuitcorpusho-
minis formatum,iterumitaapplicecur; vt per cau-
fas naturales pofsit ex ea homo generari. Quiaper
continuam tranfmutationem, & refolutionem ma-
teria facile difsipatur, diuiditur, & commilcetur, &
ideo nunquam eft omnino eadem , quead genera-
tionem iterumaflumitur. Deindequamuis demus

Fr.Suarcztom.a.

D

E

peridem numero. Quianequeexvirtute fia, neque
ex capacitate {ubieéti habet hic determinationem.
Quin potius ex hocviterius colligimus, praecer hog
fubiedtum , & hanc virtutem agendi , neceMariuni
effealiquidalind , quod determinet agens ad effici-
endum huncnumero effe@Gum potius, quamalium,
Hoc aurem determinans non poteit efle, nifi aut
Deus,auttales circumftantiz,cum quibusagens ap-
plicatur ad agendum: autipfa naturaralis agentis,
quz de feeftdeterminataad operandum talimoda,
& ordine, vetunc poftuler talem ationem , & con-
curfum,pofteaveroalium,&ficde reliquis, Etinter
hos modes hi dno vltimi( qui fere in vhum coin-
cidunt ) verifimiliores {funt,nam hoc tribuere foli
Deo non eft philofophicum. Nam potius caufz fe-
cundz determinane concurlfum Dei. Preterea,mo-
dus ille habet alias difficultates in Theologia, pra:-
fertim circa actus liberos, &caufalitatempeccari.
Acdenique, pofitoillomodo, ex [olius Dei volun-
tate pendebit,quod idem numero redeat,quod pre-
cipueintendinmus. Sitamen verumeftagentiana-
turalia decerminari illo alio modo ad effectus fin-
gulares, inde tamen concludimus, poftquam na-
turale agens determinarum femel fuit introducen-
dam hanc formam in hoc fubie&to, nunquam ad

eandem iterii determinari, etiam{i idem fubie@um

iterum, atque iterum illiapplicecur,fed femperad

aliam atquealiam numero diftinétam, quia femper

circumftantiz funt diverfz.

Reproduiio
eiuifdem iffe.
&lus numere
CHY IMPOsin
bilisin na-
THTA.

Arift libr.22
dﬂ s EIer.

Dico quarto ; perdittinam poténtiamnon folum Cuinfeund
hominisrefurrectio, fed cuiufcunquealteriugindi- @dividui
uiduireparatio pofsibiliseft. Hec eft comunis fen. Prodndie

tentia fere omnium Theologorumin 4. dift. 43,

o dising vira
vhi i
ture pofsia

late Caprquaft. 1. Palud. queit. 2. & 3. & Sotusdift, Lili
44-art.D. Thom. quodl. 4.artic.s. & opufc.g.cap. 7z, Capreol,
Henr.quodly.quzltion.as.Et probatur,quiain hoc paludan,
nonmodo non apparetimplicatio contradi@ionis: Sotus
fed neque vlla¢tianmdifficulcas.Quia ditiina poten- 0. Thomi
tiacreando aliquam rem, non fuitimminuca: ergo Henrs

ex parte fuamaner efficaxadillam rem iterum cre-
andam & producendam, fiex parreeius non Fuerit
Rr 3 repiia




\24 Queft. LIIL

Artic.T,

repugnantia,fen i produdtionsindiguerit:kdooft- A do diftinéaab effeftu,& quidem moduscius:dideo
variarl poteﬂ girca eundeny effeétumnumero, fictit
alijmodivariari poffunt manente eadem re, quaeil-

quamillares defiic elie, quantumeft ex parte fuain-
diget produdtione, vefit, & nullaeft repugnanriain
hoc,quoditernm fic,ergo nequein hoequoditerum
Sedin-

Durasd producartur, poteritergo iterum producis

1 Obiedis  quit Durandus, in hifce eifdem verbis inuolui re-
pugnantiam. Nam {iiterumeft,ergo biseft,ergo ha-
berduplicem durationem,ergo duplicem exiften-

Refponfie. tiam, ergo funtduzres, & non vna, & eadem, Sed

hoceftmanifeftum {ophifma, quod idem fieri pof-
fec de homine quoad torum compofitum, quodre-
furgit. Quamuis ergo res,qua prius fuititerumque
producitur; pofsic dicibisefle, nonpropterea dici
potefthabere duplicem durationeminerinfecam;ac
permanentem : fed vnam, & eandem , quadicicur
bisefle, quianon durauit continue, & Gneintermif-
fione, (&d interrupta fuit, &itain crdinead extrin-
fecarn durarioné coextitit duabus menfurisdiftan-
2. Obietio. gibus,feudiflcontinuis,& ideo dicitur bis fuille. Sed
vrgeri potelt ex Durande,quiahocipfo quodinter-
tumpicur aétio ynecefleelt pofteanonam aétionem
ficri. Tum quia non magis potelt eadem numero
adtio redire,quam motus;aut tempus. Tumetiam
quia cum mutata fit habitudo agentis ad paflum,
necefle eft &actionem mutari ; ergo & terminum
etus mulciplicari. I{Ef'pondetur tamen,primumne-
gando aflumptum. Nam ficut Deus eadem numero
aftione, qualicontinue durante, & creat Angelum;
& permultosannosillum conferuat, ita poflet fu-
{penderealiquotemporeillamaéionem,éannihi-
lareangelum, eundemque irerum pofteacadenm a-
¢tione producere , & conferuare: nullam enim hog
inuoluit repugnantiamex parteipfiusadtionis. S
enim illa a&tio potelt eadem durare perhoramin-
tegrany, qua eft repugnantiaex parte eius;quod du-
ret fen fiac in extremis partibus hore,& medio tem-
porenon confeructur? Quocirca (quidquid fit de
motu, & tempore, quz communiter cenlenturnon
pofle eadem numero redire , quia fitccefsiua funt)
quamuis hadtenusidnon it demonflratumnon ta-
meneft eadem ratio de actione , dequa loquimur,
quzindiuifibilis eft, & permanere;acduraremulto
tempore poteft: &ideo,ficut femel conferuari po-
tefl in continuo tempore;ita &bis poni inefle;in tg-
poredifcentinuo. Loquorautem detempore vero,
velimaginario: nam viraquehabitudo fufficit ad
intelligendam hanc iterationem einfdemactionis.
Vndenon refert , quod mutata fit aliquo modo ha-
bitudo agentis ad paflum feueffectum. Quia filo-
quamurdehabitudine,, qua pracediradioné quafl
inaétu primo,illareneranon ek neceffarid mutara,
nifiinhoc, quod agens, & paffum nonintelliguntur
coexiftereeidem tépori vero, velimaginario. Hinc
autem non neceflario fic, vt varietur aétio dinina,
quia Deusinaciong fua non pendet a tempore,neg
dererminatur ad agendumin circumftantiisextrin.
fecis,fed Avoluntate fua. Sivero fic fermo dehabi-
tudineinadiufecundo, qua {equituraétionem pro-
ductinameffeétus, fallumeft affumptum , & petitur
dem mame. Principium. Quia hoc eft,quod contendimus,fili-
cet pofleeffedtnm efle eundem: & confequenter pof-
) fe habere eandem habitudinem ad fuam caufam.
adtiones, fiw Addo deniquectiam pofle Deum actionibusdiner-
dependétias {1g eundem numero effeGum priusproducere ; &
perderefo- poftea reproducere. Quia cum aftio fir via adcer-
7660 4880 pinum , poteft diuerfisyviisad eundemterminum,
s tendi. Item atio eft dependentia effectus ab agente,
poteltauzem idem effeétus pendere pluribus depen-
dentiisab agente. Sicut lumenidem poteft vnaa-
¢tione fieri, ab vnoluminofo, & poftea confernari
abalio.quod neceffeeft fieri perdiuerfamaétionem,
feu dependentiam. Etfimiliter grarianuncfitd Deo
per Sacramentum , & poftea confeenatur fine Sa-
cramento,vbineceffe eft dependentiam variari.Ra-
tiodenitgelt, quia adtioex natura rei eftaliquo mo-

Refpony.

bo 2ffeltus
per plures

lisafficitur,

Exquibus etiam colligitur; quam fic futite aliud
argumentum Durandi, qui exeo quod naturaliaa-
gentianon pofsint idem nitmero r.cproduccre, in-
fertetiam Deum non poffe. Quiaid,in quo Deus fir-
peratnaturaliaagentia, feilicer quod elt virtucis in-
hnite,& poteltagere ex nihilo,mbil{inquitjconfert
ad hunceffectum. Sed hoc elt aperte fallum. Quia
virtus infinita non folum confert, vt pofsit caufa

producere me

liora, & finedependentia A fubieéto:

fed eriam, vt pofsit agere fine dependentia atempo-
re,velaliis circumftantiis. Exquo prouenit,yenon
limiteruradagendum hic,&nunchocindiniduum,
ficut nacuraliaagentia: fed pofsic fuoarbitrio age-
B re;quod voluerit.Vnde potius poteil hocargumen-

tum retorque

ri contra Durandum, Quiaratiosob

quam agentia naturalia non poflunt reproducere
idem numero , non habetlocum in Deo. Quiaeiug
virtusnon eftitalimitata , necdeterminata , ficue
creaturarum nulla ergo ratio eft , cur hocnon pof=

fic.

Hinc tandem diluitur alia ratioDurandinot mi=

nuslenis. Qui

ai1 Deus;inquit , ageret exnecefsitate

natnra , quamiiiselier vircuris infinit2 , non poflet
idém numero repraducere. Ex hac enim hypothe-

fiimpofubili

quodlibet inferri poteft. Quia enim

fupponitur Deus virtutis mfnite pulTethn.’ facere,
quod fecundum [enon innoluit repugnatiam : quia

vero ﬂlpponf

tur agere ex necefsitate natur=, non

poflec reproducere ideni numero, quia eller deter-
C minatusad vnum,, & ideo vel femper agereridem
numero, vel nungnam. Sicut etiamfi ex necefsitate
naturzageret, vel imul agerec omnia, quz poteft,
vel nihil amplius poffer,quam illud,ad quod,aut ex

naturafua, a

ut abaliquo fubieéto determinaretur,

ytrumque aurem repugnat infinitz victuti. Etita

ego exiftimo
cefsitare naru
tefimpliciter

illum modum agendi extra fe ex ne-
rzextrinfece repugnarecum infinita-
virtueis a&iuz. Sed dehocalias, hze

enim fufficiunt contraDurandum.

Ex quibus [olutum relinguitur fundamentum
ﬁ:pra poficum inter referendum cius fententiam,
D, Them, autemibi citatus in poftremo loco fum-
ptoex hac 3. p. noneftintelligendus loqui de poten-
tiaabfolura. fed de ordinaria, veibi (Deo dante) la-

tiusdicemus.

Eodem modo exponenda (untalia

D locaex 4.fentent. quamuis fint difficiliora: faris ta-

meneft, D. Thomam:

slocis, vbiex profelforem

difputauit,diferre veritatem docuiife.

SECTIO VII

Vtrum refurrectio homvisis fit natura debita idesg,
it & Deo vt anihore natnra,

On fatis eft oftendifle attionem hanc , & pote-
ftatem adillam effe folius Dei propriam,nifi et-
1am explicemus, an fit tribuenda Deo veagentife-
candum legesnature,an vero,vtagenti fupra ordi-~

E nemmnatn

Namhincpendet quzftio,anillaactio

fitdicenda fupernaturalis,;necne ! Ad hocenimnon

fatis eft;quod

afolo Deo fiag,vt patetdeanima crea-

tione. Viderur autem hic effectuseffe d Deo veau-
thore conferuatore , aut gebernatore ; idquedupli-
cititulo feu ratione. Primalumitur ex parceipfius
hominis;quiain materia corporis humani poft mor
tem manet eadé capacitasnaturalisad habendi ani-
mam , quaantea fuic. Hcenim cum a materiaex
natura reinon diftinguatur,variari non poteft,ma-
nente eadem materia. Rurfus cadem ratione manet
inanimaf{eparata appetitus naturalis vt corporiv-
nigcur;tefte Auguft.Libr. 12.Genelad liter. cap.35.&

D.Thom,

3.Obietlio,

Refponfit,

4.0birde,

Rejpanfis,




	Seite 471
	Seite 472
	Seite 473
	Seite 474

