UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Commentariorvm, Ac Dispvtationvm, In Tertiam Partem
Divi Thomae. Tomi Qvinqve

Mysteria Vitee Christi, Et Utrivsqve Adventvs Eivs Accurata Disputatione Ita
complectens, vt & Scholasticae doctrinae studiosis, & Diuini verbi
Concionatoribus vsui esse pof3it

Suarez, Francisco

Moguntise, M.DC.XVI.

7. V. sit naturae debita a Deo eius auctore.

urn:nbn:de:hbz:466:1-94022

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94022

\24 Queft. LIIL

Artic.T,

repugnantia,fen i produdtionsindiguerit:kdooft- A do diftinéaab effeftu,& quidem moduscius:dideo
variarl poteﬂ girca eundeny effeétumnumero, fictit
alijmodivariari poffunt manente eadem re, quaeil-

quamillares defiic elie, quantumeft ex parte fuain-
diget produdtione, vefit, & nullaeft repugnanriain
hoc,quoditernm fic,ergo nequein hoequoditerum
Sedin-

Durasd producartur, poteritergo iterum producis

1 Obiedis  quit Durandus, in hifce eifdem verbis inuolui re-
pugnantiam. Nam {iiterumeft,ergo biseft,ergo ha-
berduplicem durationem,ergo duplicem exiften-

Refponfie. tiam, ergo funtduzres, & non vna, & eadem, Sed

hoceftmanifeftum {ophifma, quod idem fieri pof-
fec de homine quoad torum compofitum, quodre-
furgit. Quamuis ergo res,qua prius fuititerumque
producitur; pofsic dicibisefle, nonpropterea dici
potefthabere duplicem durationeminerinfecam;ac
permanentem : fed vnam, & eandem , quadicicur
bisefle, quianon durauit continue, & Gneintermif-
fione, (&d interrupta fuit, &itain crdinead extrin-
fecarn durarioné coextitit duabus menfurisdiftan-
2. Obietio. gibus,feudiflcontinuis,& ideo dicitur bis fuille. Sed
vrgeri potelt ex Durande,quiahocipfo quodinter-
tumpicur aétio ynecefleelt pofteanonam aétionem
ficri. Tum quia non magis potelt eadem numero
adtio redire,quam motus;aut tempus. Tumetiam
quia cum mutata fit habitudo agentis ad paflum,
necefle eft &actionem mutari ; ergo & terminum
etus mulciplicari. I{Ef'pondetur tamen,primumne-
gando aflumptum. Nam ficut Deus eadem numero
aftione, qualicontinue durante, & creat Angelum;
& permultosannosillum conferuat, ita poflet fu-
{penderealiquotemporeillamaéionem,éannihi-
lareangelum, eundemque irerum pofteacadenm a-
¢tione producere , & conferuare: nullam enim hog
inuoluit repugnantiamex parteipfiusadtionis. S
enim illa a&tio potelt eadem durare perhoramin-
tegrany, qua eft repugnantiaex parte eius;quod du-
ret fen fiac in extremis partibus hore,& medio tem-
porenon confeructur? Quocirca (quidquid fit de
motu, & tempore, quz communiter cenlenturnon
pofle eadem numero redire , quia fitccefsiua funt)
quamuis hadtenusidnon it demonflratumnon ta-
meneft eadem ratio de actione , dequa loquimur,
quzindiuifibilis eft, & permanere;acduraremulto
tempore poteft: &ideo,ficut femel conferuari po-
tefl in continuo tempore;ita &bis poni inefle;in tg-
poredifcentinuo. Loquorautem detempore vero,
velimaginario: nam viraquehabitudo fufficit ad
intelligendam hanc iterationem einfdemactionis.
Vndenon refert , quod mutata fit aliquo modo ha-
bitudo agentis ad paflum feueffectum. Quia filo-
quamurdehabitudine,, qua pracediradioné quafl
inaétu primo,illareneranon ek neceffarid mutara,
nifiinhoc, quod agens, & paffum nonintelliguntur
coexiftereeidem tépori vero, velimaginario. Hinc
autem non neceflario fic, vt varietur aétio dinina,
quia Deusinaciong fua non pendet a tempore,neg
dererminatur ad agendumin circumftantiisextrin.
fecis,fed Avoluntate fua. Sivero fic fermo dehabi-
tudineinadiufecundo, qua {equituraétionem pro-
ductinameffeétus, fallumeft affumptum , & petitur
dem mame. Principium. Quia hoc eft,quod contendimus,fili-
cet pofleeffedtnm efle eundem: & confequenter pof-
) fe habere eandem habitudinem ad fuam caufam.
adtiones, fiw Addo deniquectiam pofle Deum actionibusdiner-
dependétias {1g eundem numero effeGum priusproducere ; &
perderefo- poftea reproducere. Quia cum aftio fir via adcer-
7660 4880 pinum , poteft diuerfisyviisad eundemterminum,
s tendi. Item atio eft dependentia effectus ab agente,
poteltauzem idem effeétus pendere pluribus depen-
dentiisab agente. Sicut lumenidem poteft vnaa-
¢tione fieri, ab vnoluminofo, & poftea confernari
abalio.quod neceffeeft fieri perdiuerfamaétionem,
feu dependentiam. Etfimiliter grarianuncfitd Deo
per Sacramentum , & poftea confeenatur fine Sa-
cramento,vbineceffe eft dependentiam variari.Ra-
tiodenitgelt, quia adtioex natura rei eftaliquo mo-

Refpony.

bo 2ffeltus
per plures

lisafficitur,

Exquibus etiam colligitur; quam fic futite aliud
argumentum Durandi, qui exeo quod naturaliaa-
gentianon pofsint idem nitmero r.cproduccre, in-
fertetiam Deum non poffe. Quiaid,in quo Deus fir-
peratnaturaliaagentia, feilicer quod elt virtucis in-
hnite,& poteltagere ex nihilo,mbil{inquitjconfert
ad hunceffectum. Sed hoc elt aperte fallum. Quia
virtus infinita non folum confert, vt pofsit caufa

producere me

liora, & finedependentia A fubieéto:

fed eriam, vt pofsit agere fine dependentia atempo-
re,velaliis circumftantiis. Exquo prouenit,yenon
limiteruradagendum hic,&nunchocindiniduum,
ficut nacuraliaagentia: fed pofsic fuoarbitrio age-
B re;quod voluerit.Vnde potius poteil hocargumen-

tum retorque

ri contra Durandum, Quiaratiosob

quam agentia naturalia non poflunt reproducere
idem numero , non habetlocum in Deo. Quiaeiug
virtusnon eftitalimitata , necdeterminata , ficue
creaturarum nulla ergo ratio eft , cur hocnon pof=

fic.

Hinc tandem diluitur alia ratioDurandinot mi=

nuslenis. Qui

ai1 Deus;inquit , ageret exnecefsitate

natnra , quamiiiselier vircuris infinit2 , non poflet
idém numero repraducere. Ex hac enim hypothe-

fiimpofubili

quodlibet inferri poteft. Quia enim

fupponitur Deus virtutis mfnite pulTethn.’ facere,
quod fecundum [enon innoluit repugnatiam : quia

vero ﬂlpponf

tur agere ex necefsitate natur=, non

poflec reproducere ideni numero, quia eller deter-
C minatusad vnum,, & ideo vel femper agereridem
numero, vel nungnam. Sicut etiamfi ex necefsitate
naturzageret, vel imul agerec omnia, quz poteft,
vel nihil amplius poffer,quam illud,ad quod,aut ex

naturafua, a

ut abaliquo fubieéto determinaretur,

ytrumque aurem repugnat infinitz victuti. Etita

ego exiftimo
cefsitare naru
tefimpliciter

illum modum agendi extra fe ex ne-
rzextrinfece repugnarecum infinita-
virtueis a&iuz. Sed dehocalias, hze

enim fufficiunt contraDurandum.

Ex quibus [olutum relinguitur fundamentum
ﬁ:pra poficum inter referendum cius fententiam,
D, Them, autemibi citatus in poftremo loco fum-
ptoex hac 3. p. noneftintelligendus loqui de poten-
tiaabfolura. fed de ordinaria, veibi (Deo dante) la-

tiusdicemus.

Eodem modo exponenda (untalia

D locaex 4.fentent. quamuis fint difficiliora: faris ta-

meneft, D. Thomam:

slocis, vbiex profelforem

difputauit,diferre veritatem docuiife.

SECTIO VII

Vtrum refurrectio homvisis fit natura debita idesg,
it & Deo vt anihore natnra,

On fatis eft oftendifle attionem hanc , & pote-
ftatem adillam effe folius Dei propriam,nifi et-
1am explicemus, an fit tribuenda Deo veagentife-
candum legesnature,an vero,vtagenti fupra ordi-~

E nemmnatn

Namhincpendet quzftio,anillaactio

fitdicenda fupernaturalis,;necne ! Ad hocenimnon

fatis eft;quod

afolo Deo fiag,vt patetdeanima crea-

tione. Viderur autem hic effectuseffe d Deo veau-
thore conferuatore , aut gebernatore ; idquedupli-
cititulo feu ratione. Primalumitur ex parceipfius
hominis;quiain materia corporis humani poft mor
tem manet eadé capacitasnaturalisad habendi ani-
mam , quaantea fuic. Hcenim cum a materiaex
natura reinon diftinguatur,variari non poteft,ma-
nente eadem materia. Rurfus cadem ratione manet
inanimaf{eparata appetitus naturalis vt corporiv-
nigcur;tefte Auguft.Libr. 12.Genelad liter. cap.35.&

D.Thom,

3.Obietlio,

Refponfit,

4.0birde,

Rejpanfis,




Difput XLIV.

Auguit.  nonefl feparabilis, cum fitipfamet reinaturd, &in
animanihilaliud eft,quam nacuralis ipfa capacicas,
feu formalisaptitudo, quam habet ad informanda
corpus; quamnecefle eftin animamanere. Ergo
ex parte veriufque principij, pafsiui, & formalis, eft
naturaliter pofsibilis hacadtio Rurfus fitotum co-
pofitum confideretur, etiam videtur deberi homi-
ni refiifredtio, vt pofsit humana fpecies fuam natu-
ralem beatitudinem perfecte obrinere. Non enim
folaanima,fed totus homo appetit elfebearus , vt
per [e conftatzergo oportet , vt totus etiamhomo
beatitudinem confequatur. Cunétzenim res fuos
vitimos fines naturaliter confequuntur , cur ergo
folashomo carebit ffatunaturali , inquo naturalé
bearitudinem pofsit obtinere. Sednon poteft eam
inhacvita pofsidere ante mortem , thm quia dum
hicviuit,femper eft innumeris miferiis , & malis til
anima,tum corporis obnoxius,qu repugnant fta-
tuibeaticudinis. Tum etiam,quia véra beatitudo -
terna cfle debet. Etenimamitti fi pofsit, hocipfoita
animum relinquit anxium,&folicitum,venon pof-
fireffe beatus.Erideo Auguft.13.de Trinir. c.8. & 204
definitnon poffe effe hominembeatum in corpore
mortali, ergoex prouidentia paturalidebetur ho-
mini poft mortem refurreftio, ve pofsic naturaliter
effe beatus. Necfatis et refpondere, confequuturd
hominem naturalem beatitudinem in {olaanima;
quianonefthomo ,nec per hot fatisticappeticui to-
tius{pecieis Ac preterea iplametanima feparataa
corpore , eft quodammiodo in ftatu violento, non
ergo efierin ftatuaptoad beaticudinem perfettam,
nec oft contieniens, vt perpetuo maneatin ¢o ftatu.
Vnde Clemenslib. 5. conftic.cap.6.alias 8. Qui corpus
(inquit) Adeex terrafabricarus off 5 idem & Adecorpus,
7 cat poft diffalutionem re/urgerefacict 5 quod hoc
« hominam ratious particip: debeatier; visicre [eililes
1 fempieriiia.

‘Secunda caufa feuratio dubicandi amirurex di-

uina prouidentia. Quianonfola animaelt;quein
hacvitabené ant male de Deo meretur.ergoad pro
uidentiam Deiexnatura rei{pectat,venonfolaani-

ma pramitim vel peenam recipiat. Conftat autem
veliplaexperientiahomines dumhicviuunt, non

accipere velbonorum operum pramia, vel malorii
vindiéan: ergo ad Dei prounidentiam pertinet ho-
minemiterum fufcitare, verotus vel puniacur, vel

beetur. Qua ratione ad perfuadendam refurre&io-
Chryfoftom. nem vtuntur Sanéi,Chryfoft hom. ¢5.inIoan. Ego
(inquitYaliuddicatm ab huis.nis vavionibis:alif maliziam,

alij virtutem fectansur:fed malivia (eétatorum malsi felrgi-

gerin vitiman peruenerunt feneciutem,pirtatis antens con-

tra: quomodo ergo pro mevitis vnulguifque accipies ? Ici-

licer,fi futuranoneltrefurre@io ? Et eandemratio-

Theedor. eneMirepetit fepeChryfoftin ferm.derefurre&ione,

Cyriller,  Optime Theodo lib.5.diuinorumDecret.c.deTudi-
Damafe. clos&late Cyrii,lern{:cat Et Damafl.4.c.26.hac
Tertwl.  rationenixusita concludit, Stnoneff refurrectio, non

;prouidentia. Tertull. vero, lib. derefurre-

sc.a4.inter aliamulta,que de hacratio-

ne feribic, Geinquit.  Hecerirfora canfasinio neceffitas

cfurrectionis congruentifiima, fiilicet Deo deflinatio sudi-

Greg. Nag, tijéecfimiliarepetit fepeinilloliic.g3. 34. 40. & fe-
qucmib‘&]i!_.. depatienti:&,c.n- Similiter Gregor.
Nyl orat.. derefurreétione, ex hacratione infert.
Sinoneft relurredtiosnoneff iudicium.Ex hisergo omni-
bus viderur concludi refurre&ionis opusadnaru-
ralemDei proridentiam pertinere:atéy ita licer 4 fo-
joDeo ﬁc;ipufsi::mmcn perfe,ac pra:c;sé l"ump:um
pofle inter naturalia opera computari ; ficut anima
greationem.

Hecfententia videri poteft non omnino impto-
babilis , & accommodataad explicandam proui-
dentiam,quam Deus habituruseffet erga homines,
fi gosin puris naturalibusfing ordine ad fupernatu-

Se&tioVI. = 45

DTho#,  D.Thom. 1.p.qu.76.artic.j.ad 6. Quiahicappetieus A ralem beatitiidinem creaffet.

Nihilominustamen dicendum exiftimo , refur- Refurredio
reftionem quacunque ratione confideratam non reé fupernas
eflenature debitam fola prouidentia naturali ; atlg taralis.
aded fimpliciter dicendam effe fupernaturalem, n6
vero naturalem, nifi (ecundam quid. Italoquitur
D.Thom.in 4.d.43.art.. queft.;.& Sot.lace.q. 1.are, D.Thom,
2.6 alii communiter: eftip magis confentaneum lo-
cutionibus Scripture,&Sanétorum loquentium de
refurrectione,tanquam de re omnino fupernatura-
li:non tantum propter gloriam corpora refurgen-
tium,quam reprobinon habebunt; & taméineisre
furrectio cenletur fupernacuralis propter folam re-
parationem,& viuiticarionem corporis lamdefun-

B ¢i.Quodfi dicatur fupernaturalis propter modum
feilicer quia fit folo Deiimperio ablgue alijsnacura-
Iibus tranfmutacionibus , exhoc ipfo concluditur,
quodintendimus, quoniam refurrectiononeft na-
tafierialiomodo , cum per canfas fecundas fierine-
queat. Praterea hocexplicatur ex differencia inger
anime creationem, & reflurreftionem., Ad primam
enim vioiongmanima, & corporispofluntagentia
naturalia difponere materia, difpofitione ex natura
fua poftulante talen formam, guocirca pertinet ad
naturalem prouidentiam, & concurfum debieum,
vt Deusillaminfundat: at veroin ordinead icerar3
vniong,qu in refurreétione fir , nihil poffunt caufe
naturales efficere, nec materid ita difponere, vt po- Renmveiiia
ftulet illinsanima vnionem : ergo non poreft illa ex/ola proyis
urredtio dici impliciter nacuralis. Tertio, fi refiir 414
rectioelt naturaliter debita, vel eft hoc intelligen- "#"%natire
dumdedebito (vtitadicam) phyfico, vel morali; 7707/% #
neutrum dici poteft, Nam debitum phyficum ap-
pellari poteftid , quod debetur caufis narn
ratione phyfice virtutis,quam habentad caufands
Sed hoc modo non eft debira refurretio. Quiafi
confideremus caufam materialem, licerinillama-
neat capacitaseinfdem forma : tamen illaeft valde
remota : Deus autem vt guhernntornatum: non te-
netur explere omnem capacitatém remotam ma-
teriz. fed folum quatenus'per agentia naturalia po-
telt ad proximam difpofitionem reduci. Alioqui
deberer Deus varias formas in infinitum in mate-
riam inducere , quia omnium eft capax fecundum
illamremotam capacitatem, Et ideo hzccapacitas
D Materiz ad formam prius habitam congrue voca-
rifolet obedientialis potius quam naturalis. Quia
iam noneftin ftaru,in quo pofsic per agentianatu-
raliaad proximam capacitatem reduci, Atfpidem
fere eft,li confideretar aptitudoipfius animz, qux
eft caufa formalis.Quiaetiam non tenetur Dens ex..
}jlerc ominem appetitim naturz, feu forme, necef-
ficere vnionem ciuis* ad fubieftum , nifi fuppofita
proxima capacitare fubiedi : hanc vero non tene-
tur per fefolusipleefficere, (éd fervaro ordine caii-
farum naturalium. Denique exparte etiam ¢aufe
efficientis,nullaeft,cui propter phyficam virtutem
hazcadtio ; feu concurfiis ad illam debeatur : ergo
nullotitulo eft debitanaturalicer refurveétio debi-
to phyfico.Debitii autem morale dici potell , quod
E debetur ratione finis,v.g.propter obtinendam bea-
titudinem;vel ratione iuftitiz diftributive,{en con
uenientis gubernationis vniuerfiin ordinead mo-
reshominum. Sed hocetiam debitum nulla [uffi-
cientiratione oftendicur.Namin primis fatiseff,ve .
homao pofsiteflebeatnstanquamhomo, vt Ariftot, i
dixit.1.&10.Eth. & ideo non oportet,ve naturalicer
pofsic habere beatitudinem carentem omni defe-
€tusacmiferia,aur perperud ablolued & fimpliciter,
fedhumanomodo. Homo enim non appetitcfle
beatus,nifi quandiueft:ad beatitudinem ergo narn.
ralem hominisfatis e, quod durare pofsit ,quadiu
exiftit homo.Quia ergochomo natura fua corruptis
biliseft;idéo beatitudo etia, quz naturaliterconfer
ripoteft homini, vt eftintegrum indinidui fpeciei
Rr 4 huma-




476 Quzft. LIIL

Artic. 1.

humanz ;noneft fimplicicer perpetua, fed tempo- A ter, velfupranaturam, Alioquidici poffet ftatumil-

rali. Quiavero animahominis et perpetua , ideo
in illa perpetuo durare potelt beatitudo hominis
quantiiadid,quodin ea effentialeeft, fiilicer quo-
adcognitionem & amorem Deinaturalem. Ethoc
tantum eft debitum , ac confentaneum naturis re-
runi:quidquid vero vitrahocadditur, fupernatu
rale eft. Rurfus quamuis fpesrefurretionis fit con-
uenientifsimum medium ad continédoshomines
in officio,& optimam rationem prouidériz , & fer-
vandziuftitiz diftributiuz contineat:tamen non
propeereadicendum eft, hiic pronidentiz modum
effe fimpliciter debitum naturz. Poflet enim Deus
alijs modis hominé gubernare.Imo aliqui cenfent,
&infinuarScorus,fi folaratio naturalis {pectetur,fie
xi potuifle, vt Deus nullum {peciale iudicium ferret
de factishominum, bonis premium , malisq peend
tribuendo. Hoctamen licet potuerit fieria Deo,
vt fiipremo Domino :non tamen céfeo, talem pro-
uidentiz modumeffe rebus ipfis, & naturis ratio-
nalibus confentancum.Meliusergo dicitur, potuifll
fe Deum ftatuere alium modum prouidentie, & iu-
ftitiz intra ordinem nature contentum. Nam quia
anima eft principium proprium , ac perfe actionis
bonz,aut malg,fatiseft hominem in earecipere prg
cipuum virtucis pramiti¢erpus autem , quod tan-
rumeftorganumanima , ficur inhactantum vita
mortalieflet inftrumentum virtueis,ita in eadem
pollecrecipere aliquod premium fuz a&ioni pro-
portionatum.Quod non oportet, vt confiftarin di-
uitiis temporalibus & volupratibus, quanon folée
ad virtutis exercitationem valdeefle vtiles : fedin
alijsbonis, vel auxilijs, quibus corpus ipfum facili®
& commodius poffet ad virtutis ffudium accendi.
Nullo ergo medo debita eft hominirefurre&io ex
folaprourdentia naturali. Quz omnia confirmari
poﬂ'gnr eleganti reftimonio Cypriani,fer.de Refur.,
Chifti Homo,qui ex calefti, & tevrenamateria compacins
eff veflitus extrinfécus pelle, & carnibus,tempus accepit, qtto
teiubenteredderet terresquod deterra affumpferat,é adim
materialent originem reugrterctuy (piritus, cuins natura dif-
folutionisnon admitsis ininiriam. Corpus putredine , ¢ caro
vermibus confumenda, [ecundum nature figrationemnon
poveras asernitais priuilegio perfiuiz & quod fibiiure noncs
pevebat.a conditoremequibar exigere. Nequevlla eorumin-
terrogatio fuper hoc mercbatur vefponfum.Sed tu,optime Do
mine, vitvo gratiam volens dare (piritui , decressfti clemen-
sius, ve ex focierate, ¢ cligtela,quam reddiderar snima caro,
aliquideicommaod: proucniret , & que ei vebiculum fueras,
& particeps fludiovum,in recompenfatione miniffery iterum
dileito accols confociata,pudica, & pacifica redivet, nullas fe-
cum reuehens contumelias , quibus deinceps quietis interne
concuiteres puritarem.Sed & hocDomine.ad ctomulum bene-
ficij addidifti, v inver legem carnis, & [piritus nulla pofimo-
dum effet diseritas necpost initivm foedus , vila iverum in-
tereos recreftat rebellio , fed per manum tuam reconciliatio
ordinata fFabilts inperpetusm perfenerer.  Teigitur iubente
terrafitcaro, & expulfade domoirerum coniungatur vir,
nion iam ancilla fed libera: & habitant vuiss movis in domo,
mrisrasionsbus confopitis, quas olim compugnantes inter
[econcupifeenticconcirabant.
Ex quibus vitimis verbis poteft aliaratio, & viti-
maad hocidem confirmandum colligi. Quiafi ex
naturaret debereturanimz feparatz redirus ad cor
pus,veldeberet hocfieriin corpore mortali, & cor-
ruptibili,atque eodem modo pafiionibus,mutatio-
nibufgnefubiedto, ficut nuncelt: velin corporeab
hisomnibusincommodisabftradto. Sidicaturhoc
fectidum,aperte fequitur, illum refurre&ionis mo-
dum non poffeeffenaturz debicum, Quienim fieri
poteft, vt corporinaturafuamortali exnaturali p-
uidentiadebeaturimmortalitas? Prouidentia enim
naturalis non extenditur ad ea dona, qua funt prz-

Jum ,quem Adamuns habuit ance p:ccatum,quoad
eummoduimmortalitats, & impafsibilitatis cor-
poris, quem tunchabuir, &quoad perfe&tam fub-
ieftionem inferiorum virium animz ad {uperiores,
fuilleilli debiti expronidentia naturali;quod tamé
elt omnino falfum. Sivero dicatur primam , fequi-
turin primis procedédum efie ininfinitdin hacre-
uolutionemortis,& refrre&ionis hominis. Quia
firelurgeret mortalis,iterum moreretur, ergo, qua
ratione poft primam morcem fulcitatus eftexcitan
duseflet poft fecundum , & ira ininfinicum. Quod
tanquam magnum abfurdum , & ludibrium infert
Aug.lib.12.de Ciuit.cap.13. contra eos Philofophos,
quidicebant, fururumef(lein Vniuerfo perpecunm
earundem rerum reditum atque circuitionem. De-
inde tale corpusnoneffet defiderabile, neg anim=
accommodatum, prafercim fi naturalem beatirudi
nem effer confequuea.Impediretenim illam,neex-
pedite;acfineimpedimento pofler Deum contem-
plari,& amare , redderetiy irerum fubieftam dolo-
ribus, & afflittionibus huius vitg.Quocircalicerani
ma ponderenaturalidicatnr apperere corpus, quia
eltnaturahis formaeius: & guandineftinillo nacu -
raliter,refugiacmortem,quianoneft alium ftacum
experta , & quiafimpliciter potius vellet perfectio-
nem {ui corporis acquirere, qui illo probari , iuxta
- illud, Nolumus expoliari; fvd uperueffin: tamen anima
femela corpore feparata, & naturaliter beaza, appe-
tituelicito,acreéto potius,credo,eligeret manerefe ;. Cortse
parata,quirediread corpus corruptibile,& pafsio-
C nibus; ac xrumnis obnoxinm. Quia reueramaius
fibinocumentum afferrer , quam commodu. Qua-
proprer ftatus animz feparata per fe non poteft di-
cifimpliciter violgtus. Quialicet ineo carcatanima
complemento alicuius appetitus naturalis: tamen
proprie nulla viseiinfertur.Sicut cgcus non dicitur
eflein ftatu violento , fed imperfedto , ficetiam ani-
maefletin ftatnaliquaex parte imperfe&o:non ta-
men fimpliciter violento, prafertim quia fecundii
appecitum elicicum, & racionaléillum ftacum preg-
ferrecalteri, quem naruraliter habere poflet in cor-
poremortali. Erexhisfatisrefponfum eft ad ratio-
nes dubitandi fuperius pofitas.

SECTIO ,VHI

D pivum pofit naturali ratione offendirefurreitionem
effé pofSibilem.

Vidam exiftimant nullo modo cognofti pofle,
Qquia eft {upernaturalis:ratio autem naturalisné
haber fufficientia principia,quibusiudicer de fiper
naturalibus myfteriis,etiam vt pofsibilia funt. Pro-
pter quod diximusin principio huius materiz, nom
pofleratione naturalicognofti incarnationem effe
pofsibilem.Etitaopinatur derefurreétioneMedina sfedin.
hicare.z. & indicat Sot.in 4.d.44 q.1.ar;3.5ed in pri- Sosm
misnonneganc hiautores, pofle inueniri rationes
naturales valde probabiles, qua perfiadeant refur-
reétionem effe pofsibilem : neque ego audeo dicere
pofle hoc demonftrari ratioueita conuincente in-
telleCtum, vt Anemine,ettam proteruo;pofsit nega-
ri. Prefertim cum videam non defuiffe Thealog fi-
deilluftratos, quinegauerint, pofle Deumniiterum
producere reminnihilum reduéam.
Nihilominus ramen exiftimo, rationem fa&tam
in 4.conclufione,fect.6.cum omnibus,quz circail-
lam di&a funt,fatiseflet ad conuincendum intelle- Pofftilinss
&umbenedifpofitum, effe fere phyficam demon- sefurradfioe
ftrationem. Denique cenfeo fere zquali euidentia i, arisne
prohari,poﬂ'c Deumrem corruptamreparare, ficut parurali
pofle aliquid exnihilo creare,prafertimin homine, quomode
polt cuius corruptionemmanent partes, exquibus pofie oftends
com-




	Seite 474
	Seite 475
	Seite 476

