UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Francisci Svarez Granatensis, E Societate lesv
Doctoris Theologi; Et In Conimbricensi Academia
Sacrarvm Litterarvm Olim Primarii Professoris Emeriti De
Divina Gratia Pars ...

Continens Prolegomena sex, & duos priores libros De Necessitate Divinae
Gratiee Ad Honesta Opera

Suarez, Francisco

Mogvntize, 1620

Cap. XI. Vtrum fides aliqua, quee idem motiuum credendi, eademqlue]
rationem formalem obiecti habeat cum fide infusa, possit haberi ex viribus
naturae sine auxilio gratise?

urn:nbn:de:hbz:466:1-94086

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94086

2§.
Quidinter
whamgie
dévnterfis,

Sariefi: 1.
B NI,

Fip fatis %,
sodem wum,

propofia.

26,
Seluitwr j.
AN BRI, 3.

Quis error
damneiuy
s Conl.

Arduff.

L |

C A L |

Fit [atu vl
g,

392
& manuducentis mentem intralatitudinem difenr-
fus naturalis. /L

Ex quibusomnibus fatis conftat 5 ﬁdcrnacguih-
tam etiamf fic de rebus reuclacis longe diuerizna-
turz; effe a fideinfufa,mulcumque perfectione cius
deficere , ideoque miruminon cﬂi:,q'.nn::!squiat‘tus
eiusgofsint fieri fine gratia. Vnde eriam facile refpa-
deri poteft ad rationes in principio poliras. Ad pri-
mam dicicur yquantumuisres in fefint{upernatura-
les, & excedentes humanam nacuram , fi folum cre-
dantur, vt teftificarz humano teftimonio,non arrin-
gifecundumrationem fupernaturalem,fed feciidum
rationem communem quibufcunquerebus, quare-
nusperhominesreferris ac affirmaripoffunc.  Et
ideo dum intelletus hze credit per hdem acqui-
fitam , non fertur excra obiettum fuum , quia
obie&um materiale fidei humanz eft quidquid ab
homineafferri poteft, fine naturalefic , fiuefuper-
naturale ;& eadem ratione non agit tuncintellectus
excra fpharamadiuitatisiuz ; quiaqualibet hitma-
na fides fub (ph#ra naturali continerur. Ad lecidum
dicitur,errafle Pelagium; quialoquens de Chriftiana
fide, proutad falutem nicceffaria eft, ‘& expartefua
fufhcic; dixit, vicibus folius narura exhiberi polie;
fuppofita tantum renclatione,feu propofizione {uffi-
ciente. Fidesautemacquifitanon eft; qualis effc de-
bet adfalutem;, & fineilla przcedat, five non,femper
et neceflaria propriafides infufa, deiquaScriprura,
Concilia, & Sanétiloquuntur, vt fepe diximus,defi-
deautemacquifitanccaffirmantaliquid; nec negac
quianihil ad dotrinam neceflariam fdei, & falutia-
nimarum pertinebat. In hocergo fenfu admireimus
refponfum in argumento datum per diftinétionem
fideiin pcrfc&am,&.imp(:ri.:d. am.

Ad replicamautem; feu tertium argumentum ex
¢rroreSemipelagianorum , & definitione Conciky
Arauficani,refpondemus,longedinerfam fuille fen-
tentiamMafsilienfium. Quia il loquebantur de fide;
quz licet effer imperfecta; effer tameninitium quod-
dam, &inchoatie verz, ac fupernacuralisidei,ive
illud initium ponerent in voluntate credendis eamgs
vocarent imperfeétam fidem fiue in affenfuaiiquo
intellectus;qui elfet quidem verusaffenfus conferens
ad falutem , indigens tamen aliqua maiori perfectio-
ne, quam ipfamet inchoata fides poflet impetrares
feumereti. Ethoteft, quod daimnant Araulicanum
Concilium, & Patres. At vero fides acquilitaita (313
imperfectaexnatura, & [peciefua, venon folum fir
infrafideminfufam ,fed etiam extra omneinitium;
&inchoationem eius;quianecincludic voluntatem
credendi piam, & falutarem ,quam fides Chriftiana
requirit, nequeeftinchoatio, vel quafi fundamen-
rum Chriftianz fidei.Etideo ralisfidesacquilitanul-
Jo modoimpetrat, vel mereturinfufam , nequeel
falutisinicium, Vnde Arauflicanum Cenciliumca.s.
ficdefinit, Siquisdixerit. finegratiaDen credentibus , 7.
Mifericordiam Detvonferri, nonauré vt credamus, ¢, Swt
aportes perinfufionem Spiritiss Sanct fiericonfitetur ,vefiftic
Apoftolo,cre.Vbiaddendo illam parciculam, Sicntoper-
ter,indicauit s de alio modo fidei, quznon fi,ficut o-
portet,ax elfepofsit fine gratia,nihilad doétrinam fi-
deireferre, dummodo paturilis fides hon ¢redatur
effemeritum ; aut ratio obtinendigratiam Spiritis
Sanétiad perfectam fidem. Ecita patet refporifioad
quartuminegamusefiim fequelam;id eft;hanc fidem
acquifitam elle pofle merituminfufz; velgratizad
illam,quialia ettvalde imperfeéta, & omnino hatii-
ralisordinis : in quibus actibusnullum eft meritum
gratiz. Neque facientiqu od potelt per viresnaturze,
daturgraciaratione talisadtus , vt infrafuo locola~

tiusdicetur. Auguftinus autem loquitur de fide

vera, & Chriftiana licer inchoata tan-
tum, vecapite fequentiex-
plicabo.

Lib.Il.Denecefsitate gratiz ad aétus diini ordiniseliciendos.

[, v )it o i
Pirums fides aliqua, que idem motinum credend,
eandemque vaiionem [0 malem 0biciht habeat cum
fide infufa , pofiit haberi ex virtutibus na.
tura'fine anxilio gra-
Y
t1ag

S Sa S . =
H Zcqueftio valdeneceffaria eft ad intelligédum,
quanta {int vires liberi arbitrij ad operandum
circafupernaturalia obiedta, quaque fit propriadif-
ferentiainter actusinfufos, & acquifitos, quilnea-

dem matera verlantur, Vode ex le quaftio commu- 4dg/s
LY, - % % LI

niseft emnibusactibusinfufis , folecque fub hisge: frajryg

neralibus verbistra&ari, an attus in (oa fubRantia uei

fupernaturalis, & attus naturalis pofsint verfarinon
folum circa idem materiale obieétum , fed etiam cir-
ca 1déformale.Nos autem nunc de fide agimus; poft-
eadeczterisdicemus; prout fpecialis ratio aliarum
virtutum poftulauerit;itaenim fier, vt meliusdiffi-
cultates fingulx expendantur. Aliqui ergo ex moder-
nis Theologis non contenti his, quz in capite prace-
dentidiéta [unt,contendunt;pofichominem affenti-
ri rebus reuelaus fufficienter propofitis, per vires
fuas fine auxilio gratiz fub eadem ratione formali
obittti, &exeodemmotiuo, ex quio credimusper
gratiam, & per Chriftianam fidem. Et nihilominus,
vtfaluentdehnitionesfidei contra Pelagianos;& Se-
mipelagianos; dicuntsillam ﬁdcm;q uz habetur pet
vires natura; non efle.ficutoportet; ad falutem, velad
nitium (alutis,folum quiain entiratefuaeft ordinis
naturalis, & imperfecta, comparatione alterius fidei
fupernaturalis. Vnde fic opinantes non receduntd
fententia,quam capit.4. docuimus,fed addunt,circa
idem obiedtum materiale ; & formale poffe verfari
actusfpecie, & fubftantiadifferentes, nonexobie-
¢tis, fed exmodo tendendiinillud , nobiliori; &al-
tiori, velinferiori, & ignobiliori. Et hacrationedari
circafdem obieétum aétum infubftantiafupernatu-
ralem; &aftumnaturalemfpecie ; &entitarcoms
nino diuetfos.

Fundamenium huius fententiz fumitor exdoo-

ohin,

bus principije. Vnum eft,effe pofsibile,actus diuerfos p i
in {pecieverfaricircaidem obieftum formale, non .,
tantum quoad rationem formalem,qug in illoatun: 4

gitur(dechocenimnullaeflet controuerha) fed etzam opi
deratione,fub quaattingitur. Probatur,quia forma-
le obietum licet fepe diftinguat adtus, fitque adid
fufhiciens;quandointeruenit,né eft tamenadaquata
ratio diftinguendi adtus;nec fimpliciter necsfiarias
quia poflunt diftinguiex modo diuerfotendendiad
idem, & ex eodem motiuo.Id patet in motibus,nen
enim femper diftinguuntur ex terminis, fed inrerdit
ex modotendendi, vede circulari, & recto tradit A-
rrllote{ies 5:Phyfic. capst.g.text.22. irem ina&ibusvo-
luntatis aircaidein 1301”-",'..’11, amor,defiderinm,&de- .
lectatio, feu voluntas G mplex, intentio , & fruitio;
fpeciediftinguuncur ex modo tendendi ; iuxtado-
étrinasa D. Thoma 2.qu.z.art. y.ad 4. Item volun-
tas, & appetitus fenfitiuus incerdum tendit inidem
obieétum fubadem ratione deleétabilis, & nihilo-
tints elicivinraétus fpecie diuerfos , non proprer di-
uerficatera cognitionum , nam cognitio eft conditio
obietiy nonratio, fed propter diuerfitatem potétia-
tim. Jrem induobus Angelis fpecie diuerfis, amores
hatttrales Dei, inipfum [ub eadem ratiorcboniratis
ter.dunts, & nihilominus amores illi diftinguuntur
{p ecicex modo amandifi l'l'lp]i{:i()l'i, vel(vtita d:cam}
fpiritualioriin fuaentitaresergonon repugnanactus
lipecie diftingui circaidem obieétum formale, Neque
redd: poteftratio fufficiens , cur hoc repugnet: cum
actus ex multis principijs pendeat, prafertin ex po-
Eentia, 4 qua propter nobilitatem fuam kvurri}nolﬂl-
jorem

Reskiitr




i

A

C X1.Vtr.fidesaliqua,quzidem motiuum credendi; eandemd; rae. &c. 303

liorem'elfentiam » & fpeciem accipere 5 etiamfi in
idem obieftum tendat. 1 :
Sic ergo in prafenti non repugnabit circa idem
3 (,imcv‘,tl_lu'w farmale idei,quod c'f': veritas primareuc-
g 7:_;ns:dar:a!['c::';lusi},uc.«u:dm:l‘fus,vnum1’;‘1':L;igicm,
alium verofupernaturalem ex modo_uglm:unr:m
dendi, &es principio fuperiorisordinis,a quo proce-
dir. Declaraturque viteriusin huncmcdum,qmq in-
fenfum , & razionemallentiendinon requiricur
roportio, vtfia&useli naturalis, ratio aflenti-
s fit naturalis, & fimiliter, fadtuseft fuper-
aarural ioaffentiendi ficfupernaturalis: ergo
norelteffe actus nacuralis ex motiuo .ﬁlp:rrs__aturalz,
é trario: ergoeadem ratione poterucelle a&us
: s, & naturalisfidei {ub eodemmotino
y;u ernaturali. Antesedens probatur,;quia coguitio
serfeinfufa huius principij , Totuin eft mains fuaparte,
nicicurin intrinfeca gontiexione terminorum,m qua
etiam nititur naturale indicium ciufdem principij:
& ftientia; quam Deus habet de verirate hacnatura-
li, Petraspecoabit ,fupernaruralis eft; &folumexparte
obietti fundatur in veritateipla ; quz nacuralis eft;e
contrario vero voluntas noftra adtu naturali poteft
di[ig:e‘c Deum trinum ; & vnum propter boni ;a:c‘m
tam mirabili modo communicabilem, qua ratio fu-
pernaturalis eft, quam altiori modo poteft diligere
charitasinfufla;ergo.

: Aliud principium eft, Gzpenon effe pofsibile,inter
giincip ¢ aftum naturalem, & fupernaturalem circa eandem
: . materiamafsignare diuerfitatem ex obiecto forma-

li.Hoc pracipue patere poteft in attibus amoris,qui-
bus amatur Deus proprer (eipfum: nam veriufque
amoris formale obieétum, feu racio propter quam,
& fub qua amatur Deus; eft bonitas Dei , proutinfe
f:hacautem eft vna, & fimplicifsima, & [pecialiter
hoc declarac ratio proxime facta de dile¢tione Dei,
vetrinus eft. Deinde vero in fide idem oftenditur,
Namhzreticus credit multa myfteria , quia prima
reritasilla reuelavit,hocenim proficetur,é :xpreﬂc
vule, vade non poteltinhoc falli; hzc autemratio
eft; quamfides Chriftianarelpicit , & qua fufficitad
adum fidei fupernaturalis; euidentiufqueinuenitur
illudidem motiuum credendiin ide demonum;illi
enim ¢oadti credunt,Deumefle trinum,quia euidens
illiselt, Denm hocdixifle, vt docet D. Thomasz.2.
quzit.gartic.z. Vnde in affenfuilloimmediate du-
cuntur zuthoritate Dei, &illafola premuntur:ergo
aflentiuntur {ub eadem ratione ; fub qua fidelis eun-
dem articulum credit. Necrefert,quodadiudican-
dum , Denm illa dicere, ducanturfignisnaturaliter
titis , quia hocnon obitat, quominus ad affen-
rum di¢arum{olaautheritate Dei mouean-
tur, quianon per feillisalfentiuncur, fed quatenus
atteftarad Deo funt.

5. Terioaddi poteftratio, quia fi propofica fuffici-
ikl EDterfidecum omniinternailluminatione , & exci-
darationy, tatione ad fupernaturalem actum volendi , & ore-

endi,fingamus, Deum negare concurfiim adiunan-
tem concomitanter ad fupernaturalem attum , dare
autem concurfium ad naturali modo volendum,
tunc voluntas elicieracdtumnaturalem , &nonnifi
pbeandem bonitatem fibi Propoﬁtam; quiatuncna
& haber alind obieftum: ergo voluntasilla naturalis
habetidem obieétum formale,quodhaberet,i Dens
vellet fupernaturaliter concurrere. Idemqueargu-
mentum procedit de affenus intelleétus. Imo cadem
ratione fi Deus vellet concurrere fupernaturaliter
cum voluntage, & intelleftuinon daret fupernatura-
lem concurfi m,fed naturalem,vt facere poteft,tunc
voluntas credendi effet fupernaturalis,& affenfus el
fetnaturalis,cum tamen voluntasilla moueat incel-
lf&nxm ad credendum fupernaturali motivo. Etea-
dem ratione pnﬁ'e: Deus é contrario dare concut-
fum ﬁ1[34:!'1‘!;11:1:l'a]e:m intelle&tui, & nonvoluntati, &
mncaffenfusintellectus effet fiipernaturalis, volun-

ratisautem naturalis ; quamuis effet fub motiuofu=
pernaturali. Quz ratio confirmat , quodin priori
puncéto invitimaratione dicebam , nonefle neceffa-
rium , veferuecur proportio naturalis, vel fuperna-,
turalisincer enticacem adtus , &motiuum.

Quarto principaliter faderi foler hazclfententia; =,
quiatinonpoflent hdesacquifita, & infula habere probssur 43
idem formale obieftum , poflec homo experiri , & e-
uidenter¥ognoltere, quando eliciat adtum fidei ac-
quifitz : quando vere infufe :confequens eft falfiim,

& ex co potelt fequi aliud abfurdum ;ergo. Sequela
patet:quia intellectusnon poreftignorare,qua ratio-
nemoucatur ad credendum , nam hoe maxime nofle
oporter, vecredere pofsityergo flaflenfus acquifitus,
& infufus non poflunt diftingui , nifi proprer diuer-
fasrationescredendi, poterit quis , prafercim {i cum
reflexioneattendar, experiri, anfidenaturali,vel al-
tioricredat. Falfiras autem confequentis primo vi-
decur manifefta per experientiam ; nullus enim po-
teft vereaffirmare , fe experiri fuum actumeffe fu-
pernaturalem. Secundo hzreticus credens articu
lum Trinitatis, omnino putatfe credereillud fidein=
fufa, & plane fallitur. Tertioalias etiam poffet quis
euidenter experiri, fediligere Deum vero aftucha-
ritatis,quia etiam nonignorat intelleéus, quod ob-
ieftum ; quamque rationem amandiillud proponat
voluntati. Vnde viterius infercur, polfe hominém
experimento cognofcere, feefleinftum, quod quam
fit abfurdum,pofteafuoloce videbimus.

His rationibus addi folet multorum Theologo- 3
rumaguthoritas. Et inprimis allegantur omnes Do- dkﬁ;o:'h:.!
¢tores quicenfent aftus fidei, & aliarum virtutum qua huic
infufarumeefle naturalesin fubftantia, Scotus,Gabr. feutenria
Durand.Maior,Almain. & Caictanus, Veruntamen patrozings
hi authores ad hoc folum peffuncadduci , quodin far.
obiettis horuma&uum voam tantum rationem ob-
ieétiuam agnouifle videntur , eamque naturalem,
ha¢ enim ratione tancum vnam fpeciem eflentia-
lem,eamque naturaleminillis a&ibus cognouerunt,
illofque folum ex modis accidentalibus diftinxe-
runt. Aliunde vero poffunt concra diétam fenten-
tiam allegari, quatenus fupponere videntor,aétum
{upernaturalem non poffe in fubftantia diftingui &
naturali y;nifi inobieétis fit diftinétio, propter quamt
necelle fit illos duos ordines adtuum diftinguere.
Sedfortaffenon id fupponunt; nec illaratione mo-
ventur,namhabitusinfufos faltem fidei, (pei, & cha-
ritatis fatentur efle (pecie diuerfos ab habitibusac-
quifitis , cum verofque coganturfateri, fubeadem
ratione formalioperari , quia non aliam rationem
operandiin obiectis illorum habitunm s ficut neque
in eorum actibus agnofcunt. Et ita in charitate
aperredeclarat Scotuin 3.diftinét. 27. ad 4. principale
Vnde ficut inhabitibus hanc difin&ionem admit-
tuntcirca idem obieétum formale,ita fateri cogum-
tur; candem efle pofsibilemin actibus,licet propter
alias conieéturas, vel confiderationes illam defa&o
negentinactibus. Cum tamen (uppofita pofsibilita-
te, revera magis confequenter, magifque probabili-
ter ctiam in actibws de fao admirccatur, Denique
Scotusin g.diftinét, 25.quzltione 2.in vitimis verbis,
probabile exiftimat , fidem non haberejvnitatem ex
obiedto,fed ex{e, & confequenternec {pecienm;necfu~
pernaturalitatem ; ergo eadem ratione idem dicere
poffer, & deberec deadtu fidei. Precerea Quodlib.i4.
articulo l.iuhnceloqui:ur,in eandem tamenf{enten-
tiam inclinat..Quam tenetetiam Aragon. z.2.quaft.
rarticul.1.§.5edex bec, Ec folet eribui Molinz in Con-
cord.quaft.i4.articas.difputatione 7.quiain pringi~
piodicit; poftquam propofiraelt, & explicata fides,
argumenta , quibus perfuadetur Deum eam reue-
laffe , fatis funt inzellecta , poffle hominem a&u
naturali quoad fubftantiam alentiri rebus ropo-
fitis, tanquan 4 Deoreselatis, Vnde a fortiori dicerer,
talem affenfum oririex naturali voluntate credendi.

Etin




394
Etin difp. 14, videtur idem {entire deamore,& con-
tritione,dequibusinferius dicemus.
Contrariam {ententiam indico omnino ‘veram,
n-nimirum ita efe diftinguendam fidem acquifitam
sVt nunquam pofsit

cet fi- circamyfteria fidei dfideinfi

demacquifi ineellectus fuis viribus , vela
dam Bonal- yericarem reuelatam 5 velilli
:ﬂiﬁ;;ﬁ:; mnitio ratione fub quaillamatcingit fidesinfufa.lta
0, GHi0 it =
fua, runc,Meainir.2.q.

qux'.'l.ii.m‘t.l.& q-
a.verfli6./ 1

fentiuntmoderni omnes, gui hoec punétum attige-
s.artic. 2.Banez z.2.qualtsartz:
are.z. Vigueri. InInfti.cap.10.§.
rlib.g.Inflitut.Moral.cap.24. q.2. Idem
fentit Soto libr.2.de Natur.&grat.cap.7. negans;hz-
tericum affentiri propter rationem formalem obie-
i fideis& Veg libr.p.an Trident. cap. 3. declarans ra-
tionem Formalem obieétifidei , & dicens , omnia,
quafubilla ratione creduntut, eodem habitn credi.
1dem docuerat Capreol.in 3.dift.24. queft. s.artic.3.
ad argumenta Scoti contra {eciidam conclufionem,
& fumiturex Bonauenting. dift, 23.art.2.q.2.quate-
nis diltingnic fidem acquilitan; & infufam earun=-
dem rerum per rationes formales credendi. Quod
etiamtenecibiRichard. art.7.q.2.Alenf:3.p.q.64.ar.
2.8 communiter Doctoresferibentes de fide, Praeci-
puéveroD.Thom.:..:..qu.l.art.l.&q.3‘.art. z.&art.3.
prafereim ad 1.&in g.diftiz 4 artsqualta.& alijsin-
numerislocis 5 vbi rationes effentiales fideiinfulz,
tam quoadactum , quam quoad habitum ponitin
rationeformali , cuiinnititur , 1'[Liamdicitc.(fepl'i‘
mamveritatem reuelantem, femperque diftinguit
hune affenfiim fidei Chriftiana ab omni alia fidecir-
cacafdem veritates ex hocobieétoformali, negarg
fidem , vel dzmonum , vel hereticoruminhis, qua
credunt, in hacratione formali obieétifundari. Nec
certe Molina A D. Thomadiferepat, namineadem
difpu.7. §.Noftrant,declarat,illam fidem acquifitam,
quz poreft haberi de veriratibus hdei, effeaffenfum
mereopinatiuum ; & fidem humanam ; fentitergo
non fundari in diuina authoritate, tanquamin vii-
¢0,& proprio motiuo. Infravero declarat, ideodi-
xifle ; hareticum aliquos articulos reuelatos aDeo
credere;efle veros, quiafibi perfuafitelfe reuelatosa
Deo. Quzomnialicetvera fint, non ideo affirmat
Molina ; habere hzreticumidem obieétum formale,
in credendo arciculum fidei, quod habet catholi-

cus; vtexfequenti difcurf{u patebit.

9 Vtergo aflertionem probemus, &finexzquiuoca-
Duplex me- tione procedamus,declarare oportet »quid fit credi
dus credends aliquind v dictum ; vel quia diétum i Deo. Ducbus
seuclara:  enim modisid poteftintelligi. Primo vefolum tefli-

mohium,& authoritas Deifittotaratio credendi, &
res didkas; & quidquid adillas credendas fimul cre-
dere, feu cognofcere necefle eft, nimirum Deumeas
dixiffe ; &in his, qua dicir, niec falli, nec fallere pofie;
itavttotum hoc eadem fide tenedtur. Séciido poreft
aliquis credere reuelata , guia Deus illa renelauit,
credendo, quodillareuelauerit;non exipla reuela-
tione; fedex fioarbitrio,fuis conie&uris,vel huma-
nisceftis s. Priormoduseft ideiinfufe,&inillo
fola diuinaauthoritaseft tota ratio credédi, &adil-
fam formalicer At vitima refolutiofidei. Ethocmo-
do dicimus, non poffeintellectum per vires;& actus
naturalescre aDeusdicit, neque fubeara-
tione formali, fubquacredicfidesinfufa: Polterior
&reveriineo
formalis obieéti ; vere-
licam,Hoc pofito dusbus
tio 5 primo per media
me fortiora funt.Secundo per
n, {eu philofophicum.
mo teftimonio Pauli1. ad
ias amimiiis Deo fine intermiffione,
tim ex Pas- quiacum dcoepiffeess anobis verbum audits Desaceepiftisl-
le. ludnon vi vey! fedvreft vere verbum Dei, qui
eperatiiinvobis y qui credidifts, In quo teftimonio duo

e PviiE

0.
v Argtimen-

Wi

L

Lib.I . Denecefsitate gratie adaétus dinini ordiniseliciendos.

expendo 5 vnum eft accipere verbum , vt verby
Dei,nihilalind effe , quam dareilli idem exfolo D TPt
teftimonioin illo fiftendo, & non reducendo g;w;i My
ad humanas rationes, iam enim acciperetur oy
bum heminum , & tamerhocdicit Pauluseffe opug
Delilopu, v e g, o

ulusagic gracias hneintermifsione, declaranseffe
opusgratiz, vt optime ponderat Auguftinuslibr.de
Pradefiinatione Sanétorumcap.ig.Alind expenden.
dzlm t:ﬂf :;L:Il{rlz fimpliciter dixiffe;accipere verbum
Dei,vt Dei, effe opus Deifignificans femper ¢ffe rale,
quia vbiipfenondiftinxic,non licet nobis txciperef
ergo accipere verbum Dei vt verbumeius, nﬁquan;
elt naturale, fed femper eft opusgratiz; ergo & for-
maliter credereextellimonio Dei, in illo fiftendo,
nunguam eit naturale , quia quicunque ita credit,
accipit verbum Dei,ve verbum Dei.

Secundoargumentorexillisgeneralibusteftimo-
ijs. Non [umus (ufficientes cogitarealiqudex nobis, ¢rcid 10
eft;noftris folis viribus. Ecillud, Sine me Hihzlpezfﬁi; Seripan
facere,& fimilia. Nam quiaudito verbo Dei,ita deillo i,
cogitare fuis viribus potelt, vrillud eredat omnino,
quiaeftverbum Dei, fine dubio exfehabet cogita-
tionem valde perfectam ; & defeaptifsimamadfa-
lutem.Atquein hunc feremodum expendithunclo-
cum Auguftinus de Pradeftinat. Sanétorum capit.z,
Juia fi non fumus fufficientes cogitare aliquid ex
nobis;quafi ex nobis,profecto nec fumus fufficientes
crédere aliquid exnobifimet ipfis. Irem explicantur
illaverbade cogitatione pia, & conducenread falu-
tem;at profeéto exmagna pietate creditur quidquid
exfola Dei reuclatione, & teftificatione, prafertim
obfeuracreditur, In quo etiam confidero, Pelagium
propterea damnatiim ¢ffe fimpliciter , quia dixit,
propofitoverbo Dei ; poffe hominem credereDeo
dicenti fola fua libertate ; vt conftat ex Anguftino
epiftol. 105. &106. & ex Concilijs fzpe citatis; at ve- lun
rofihomopoflerfualibertate, & poteftate credere
omniareuelata, nixus folaDei authoritate, fenten-
tia Pelagijnon fuiffet fimpliciter falfa ; fed potiusve-
ra,non ergo fuiffet abfolute damnanda,fed explicari
debuiffet , illam fidem per naturalem entitatem
aGtusnon efle fufficientem , fed requirifupernatu-
ralem actus entitatem , quod Congilia non fa-
ciunt, fed abfolute damnant aflertionem talis fidei
naturalis

Dices, non damnare fimpliciter, fed cumilload- 1
dito . fient oporter. Refpondeo primo, etiam damnare Bv:k'ﬁ*
fimpliciter,loquendo de fide inDeum,fen de hot,ere- duim,
dere Deo. Hocenim intendit Concilium Trident.cap. ;
6.cuminguit. Difpenuniny adipfans inftitianm, dumexd-

SVE Vel

L

aliy

5]
)

tatidi > aditil; fidem ex anditsuconcipientes,lis
b tesperaeffe, ques Desreela-
ta fi s verba plane declarat, quid infidefiz,

0p jne reuelataellfevera, quia

retielaca aDeo,in ipfim tendendo pertalemfi-

dem ; tanquam in authorem fideiy & vnicamratio-

nem eius. Et Concilium Araufic. canon. 5. invltimis

verbis fiupra tra&atis damnat dicentes ; fidemillaty

guain Déttm credimas - effenaturalein , vbi non additfie-

ut oportet,quizinilla particula,m Detiinycontineba-

tur,quaznon potelt habere alium fenfum, nif quern

inverbis Congilij Tridentini explicuimus. Et canon.

25.de charitate ait,non pofle liberum arbitriumfo-

lum aut diligere Denin , fickt oportet  ant credere in Denttty

vbi non repetit particulam . fieuroporter , quia inrelli=

gitur inclufa inillo , cfederein Deuns. Igitur quotics

affenfus fidei in Deo folonititur, eft ficut oporrct,

& nonpoteftefle , nifi adkus proprius gratiz , ac fub-

inde fupernaturalis. Conhrmatuor , & declarattity gyfrmit

quia fi homo poteft ere Deo ex dininatantum

authoritate; poteft fua virtute credere{iimma cet

tudine , &infallibilitate; ergo quantumadmores

pertinet, iam haber perfectifsimam fidem, namdi-

ftindtio quafi materialis inentitate naturali, velfil-
pernatu-

R i

e ——— T,

:




Cap. X1 Vir. fidesali

il ter digicur.

Dei tefhimonium s fi inillo puré fiftitur,
um, & infallibile elt. Sivero fitferme de
dine ex parte fubieéti , illa & eft extrinfeca,

per aceidens ; & in aétunaturalimaiorelfe

ereaargumentor ratione in hunemodum, 81
sobiest Aidei taliseft, viliberum arbi-
pacuralibus viribus pofsitadtumab-
rillamelicere;ergo tale
andinonelt defefuperna-
m:

trinmfins (e
(olutun, & efticacem proj
} tio ope
J[ed poriusnaruralis. Confequenseftf.
liii.la‘:‘-i[:-‘.-_q!liilFi}p[‘:EIL‘ntli“udH1GXImCdj~

i :
s pernattiraie ; quod fuperar naturales vires
M’,“ Hiberiarbitri): foenim dicitur habitusinfufus{uper-
i hber , .

i, fiss qu'a peractus liberi .!I‘hltl'.’j acquu’i non

Fotc:?, & attus Iilpcrtmtl{t‘.‘zlis,qlllft per viresarbi-
trijfiers non ymcﬂ:: €rgo fimiliter obie&um erit -
P;-m.aturaiu,qun d veraleeft,viribus naturalibusat-
| tinginon porelizergo & contrario motiuvum formale,
| quod virtbus naturz attingi poteft , fupernarurale
| ronell.Confequensautem necaDoctoribuscontra-
iz fententiz conceditur; quos ego viderim, necvi-
detur po{&’c fecure concedi, quia defiruit fundanign-
tum necelsiratis gratiz ordinis fupernaturalis. Nam
uum natutale eft, profectoad
obiecto,& motiuo proportio=
oftulatsnonerit neceflarius
t ec gratia, fallumqueelt hos
aftus (upernacurales verfari circa obieéta naturalia,
velexcedentia vires haturales hominis, quod tamen
23 elt exprefle contra communem fenfum, przcipug
Diui Thomz 1. 2. queftione sop. articulo 3.ad 1. ég.
&queltione 61.articulos. & quaflione 63.articulos.
| &alibifzpe ; & communicer Theologi ita loquun-
tur.
14 Refprmdcripmcﬂ,mntim:mﬂ{mlc&
Efinn. & aGunatural: ; & adtufupernaturali, & pr
doeffeobiedtumnatura pr)t"terl-m'Vc;(:clT:thc'\'-
naturale, uxca quam diitinétionzin aliquietiam di-
cuntsdiftinguiillos actus naturales , & fupernatura-
lesex rationibus formalibus , fub quibusattingunt
obiettasillas vero rationesnon effediftinftamotina,
fed effe diftinétas atringibilitates ciufdem metini
Nam in fide veritas Dei in dicendo, ve attingibilis
peraflenfium naturalem , eft rario obieétina, fubqua
fideiacquifica , ve vero attingibilis fuperiorimodo
el obicétum forroale affenfus fidei {upernaturalis.
iy, chvemrcfpnn'i , fiaccenteconhidererur, fuppo-
nitditin@&ionem in a&ibus ; & abillis fumitratio-
| 3155,611: quibi s atti 1gicur obieftum potius, quam
¢conuerfo, veinferius in fimili eprcaho.\’ndc inre
Ion dicic aliquid diftinftuma priorifententia 5 fed
}-!Emelicsmnnio. Supponitenim ; afenfus propter
ldem motiuum efle poffediftinctos ex fe, feuexmo-
. dotendendiinferioris, vel altiorisordinis, &inde
| confiderat duas attingibilitates in obiefto ratione
t di ftinftas,qua reveranonfunt,nifi denominationes
| extrinfece ab a@ibus defumptz:nam illaduplex at-
tingibilirasnihil vel abfolurum; velrefpeftiutm fe-
cundum rem addit illi motiuo, fed tantumrelatio-
Hesrationis fundaras in denominationibus extrin-
frqsfmmpris:} duobus atibus 5 qui poffunt eliciex
tali moriuo,
_Quocirca verbisillis eluditur potius , quamfol-
o :ll!ltm ratio i.:.“‘u. Tum quia thotiuum ck[crﬂlperna_
rale, noneit denominatio excrinfeca, fed elt excel-
lentia motiui fuperantis vices n g intelleétus
h Creatiideoque i incel celt fuis viri-

g = S
fi formale illud 1
eliciendum aftun
natum,guantuimip

habitvs i

ngibile
10r1 mo-

&

=
-
H

S e e—

fus creatl

busabfoluté velle, vel alfentiriex talimatiuo fpeci=

ta, quz idem motiuum eredendieandemd;rat. 35§

fico feciidum vltimam ;ac propriam rationem fuam
fpeétato ; tale motinum non poteft dici fupernatura-
].G:l'cd naturale: Tum etiam gquialuxea illam fenten-
tiam nullum eft tampaturale motinum, quodnon
pofsicartingi peractum fupernacutalem quoadfub-

bantiam ; i Densvelitillum infundere vt v.g.Chri-
ftus per (cientiam per feinfufam; & peracquifitam
cognofiit , hominemeflerifibilem, exhocmedio, &
motiuo, quod eft rationalis, & ita habet affenfum
naturalem, & 1hpen\.ﬂlwralem excodem motiuo, &
nihilominus metiuum eft naturale,quia viribus na=
tura fufficienter atcingitursergo fi tale eft etiam mo-
tiuum fidei dinine, iliud defenaturaleeft , licet fors
talfe Deus dare pofsithominiaftum fupernaturalem

propreridem motinum.

Dicerur foree; argumentum concludereillud mo- 4
tinumnoneffeabfolure fupernaturale comparatum )iy eyqidss
adwiresnaturalesincelledtus , & fuppofita applica- di vis.
tione, vel propofirionetalis motiui, dici vero fuper-
naturale, quia applicatio; vel propofitio talismoriui
ett fupernacuralis,id eft;nondebica capacitatinaru-
rali hominis;fed ex extrinfeca Deiordinationegratis
concella. Quod etiam (uaderi poteft; quia Deumelle
primam veritatem , quzdam veritas naturaliseft,
Deumitem fi quid teftificerur; dignum effe fide cer-
ta; quia mentirinon poteft, obiectumelt naruralirer
niotum :folum ergo eft fupernaturale, quodaliquid
reueler; & atrefterursprafertim dehis,qua perratio-
nem naturalem cognofci non polfunt. Hazc autem
reuelario s fen atteftatio folum elt veluei applicatio
illius motinisergoillud defenacurale cft, (olumgque
{upponit applicarionem, {zu reuelationem fuperna-
turalem,ideoquettalifadia propolitione,pofle homi-
nem virib® fuis proprerillud motiuum plene, & cum
emni determinatione affentir , licer perfeétius id
faciat, i 4 Deo moueaturad altiori modo affentien-
dum.

Sed cauenidam cenfeo refponfionem hane , nam -,

multum accedit ad errorem Pelagij;quodfactarene Ha: refon-
la:imnpo.&i[homocr:dcrcvirzbusI‘ms,v:Pnu!ban fia smultum
[e:‘ldixi.()\iéﬁmuii.mm illud eft naruralein ordine #ccedss ad
ad viresnaturalesnoltri intelleétus , fides nacuralis elagg erro«
eft illifatis proportionata, & nonefty cur non fit fuf- ren
ficiensinfuogenere ad (alité,cum Deo folitanguam
atreftantinitatur.Nec potericidesilladici humana,
fed diuina; cum in Deo folo fundetor ; & illi fubijciae
intelleftum,necericad Wamnecellaria gratia,nifi ex
parte reuelationis, quam Pelagins nonnegabat. Di-
cercautem , maiorem gratiam; feu adivuantem fo-
Jum requiri, vealffenfus in genere entis fit perfedtior,
licetex viobieftinon efler neceflarius, muleum acee-~
ditadid;quod Pelagiusdicebat,gratiam requiri tana
tumad facilins. Irem viderur fuga foluminuenta ad
eludenda teftimonia Conciliorum,&Patrum.Acde-
nique videtur illa perfeftio encitatiua valde mate-
rialis;&ad moresnihil referens;fi aftus viribus natu-
rzelicitusin Deofolo ; vrinratione affentiendi fun-
detur;naminde habebit omnes proprictaces fidei fu-
prapolitas,quod ad mores fuffcit.

Secundo poflumusab inconuenientiargurienta-
ri;quia fi ex eodem motiuo, & ratione formaliobie- 1:- E :
& feani poreRatusnaturalis s & fupernaturalis,nii- oy f 1o e

JUEROLS S £ ? 4k aburdo,
quam eritin poteftate hominis elicere fupeinatura- ;
Jem aétum;,nefy ad illum gonari,quantuminfeeft et-
iam conando operari ex perfedhifsimo motito fibi
propofito: cenfequens eit falfum; ergo. Sequelam
declaro, quiafuppofito obieto credibili fub talira-
tionediuing tanctum eft in poreftate hominishbere
determinari ad eredendum fubllaratione,quodau-
tem attus prodeat fupernaturalis , velnaruralis;non
eftin poteftare hominis i ex viillius obieéti forma-
lis hon determinatur; ergo quod atus {it naturalis:
velfupernataralis, pédebit exfolaDei voluntare de-
terminanpsconcurium,velavxibum (ut ad talg.vel
talem entitatemactus. Exemploresdeclaratur, quia
ingelle:




¢ & nunccirca lde*n obi
inumero diftinGtoselicere, nonelt veroin
poteltare voluntatis libere {c dererminare ad hunc
aftum numero potius, quamad illum ,fed velnatt
raliter determinanda elt ab obietto, &
tijs , velid psmictc::l.i-: rodecretoDei
tisfiiom concurfum ad ralemind
traillamfpeciem; ergo fimilicer
volend:.vel eredendinond
ra!r:rn:'.n:iratem,w‘ii‘u“ e

na d

ftate voluntatisillam derer m,,mi‘:Jimmluu1 g-ndc-

bitex voluntate Dei.
19. - Qued autem hoc confequens admittendumnon
E;\e.’m o

fit, Piobﬂ"l 1T primo, quianunguam eff
“CH'H\!LDT&AU"K} eLiam 1‘0 ’\.d tl u.LLlIW\"I
diexplicats? yeniente, & cumillafaciendo,quedinfeell,quodc
cinenpotelt ; vt perfe cm'ﬂat. Sequela probatur,
quiancceffarium elt ad falutem:, fupern
ctuselicere;vefupra oftenfumelt,fed noneftin pol:t.-
ftare hominis libere conari ad ex tali
]Hf)tluﬂ E ql[od dErCrmlﬂct 1(! :l(.th .Ctnﬂchfﬂ-
lem,inxtaillamfententiam ; ergonec xglusH‘:m po-
teftate hominis. Ec declaratur praétice, ponamus
enim duos homines fufficienter excitatosad creaen-
dum,quia Deus dicit:fi ergoexillomotiuo fequi po-
reft adtus naturalis, & flipernaturalis;contingeteet-
iam potelt ; quod vierque credat, vaus tantum per
a&um {Upernaturalem; & confequenterfufh cienter
ad falure*‘t alter vero peraftum nacuralem;doinf
ficienter. ”onumdac,- oitafieri;nam pofsibilif
]'u:llﬁ s non 15 ]L]l{ﬂl 1nc l.]ﬂ‘li"!lﬂl'ls; ph(}e“s oratio-
nemex parcetalium hominum , ob quam vnus eli-
cuitadtum tantum naturalem, & aliusfupernatura-
Iem.Certe nullareddi poteﬁ,qumv:crquc voluit ef-
fi ac:tercncdex:,qm: l)msdm.,Mamplmsnonfmt
ineius poteﬂa:e : pendebitergototumex eos quod
Deus voluitdare auxilium concomitans fupernatu~
rale huic, &nonilli, atpitavous damnabizur, cum
equrtciuan'hllmum\sfu'cu: s quod thcﬁfoahf
c'asfyp;,;m furdifsimumeft. Etconfirmo,;nam fihocverum elt,
profeito nd potuit heminiprecipi, Vti‘ﬂ")f‘.h'h.tlll‘ﬂ
fupcmamralem 'iC!ltIl()[I]‘Dtcﬂ:Pl'}Lclph\t}\ddﬁlt
huncattum numero, potiusquamilium ; quiahoc
ron pendet ex determinatione eins.Solum ergo pre-
cnplrr.lrhon.ml , vteredat Deo, vel qmaDcus dicit:
ergo fi hocfacir, fine faciat a@unaturals, fine {uper-
Harur a[l,lmp.upnrrvtum ergoiamnon efferactus
fipernaturalisneceffarinsad falucem, quiaactus ne-
ceffarius ad falutem fub preceptumeadic: ergo per
folosadtusnaturales potefthomaofaiuari.

204 Umptcrim:c dicere poteltaliquis 5 quamuis vter-
queadtus fic pofsibilis, tamen dc facto Beumdecre-
111“:. non COUPL‘ ar [ cum ]]‘)"]lne 1d DFCl'andl‘.‘.‘ﬂ(.J\
tali motivro, nifi fupernaturali auxilio, &aillud{em=
perofferre, arqueitafemper efleinhomi ais potefta~
tefitpernaturalem aftumelicere,& confequenter ca-
fumillum propefitum deéduobus hominibuszqua~
licer przuentisnon effeadmictendum delege; quan-

i 1bfo[i.1:c fit pofsibile. Sed hocinprimisalienum
eftafenfi& doctrina Patrum, L\(;('J"l{?‘l‘u“[lm;lh\ra
quam noweft neceffariagratia, quia Deusicadecre-
uit, {¢d quia propter humanamimpotentian adta~
liaoperaeft intrinfeceneceffaria;nimirum;quia ope-
raipfa,& obicttaillorumexcellentiorisordinis funt,
quam natura. Deinde illa lex noneflet confentanea

naturisrerum, quiafi natura habeatfiifficiens prin-
cipiumad opmandum siuxta exigentiamobieizer-
goillumoperandimodum negare , & ftatuerenon
concurrere,nifi alviori modo,cffer preter narurz de-
bitum s ‘& quodammodo monfirofim. Praterea
quia;vtfupraarguebam ;tale motinumnon effecfu-
pernaturale, fed naturale, quandoquidemnatura de
feapta cft adoperandumexillo: ergoelenatioado-
perandum fupernacuraliter tantum exillomotiuo,
negando concurfiim adaGtumnaturalem; effet pro-

inpoteftate

ralesa-

Oeclnfio.

Hexral, me-
m quia Deusad a)

Ay

Ao
s
yJH

ne; at contraria opinio {upp
adtibus, quosexperimuur, conatu
adtum naturaiem exitlome m.{

efpo tmo,
una fun-

tali

& Cuer t}tpl.c
1 fi "lC faéton

-

damentum eius
motino fity nilia

motinum talem aétum re
dicat, potiusfemper ficri veraméyact
f_zci‘e:|m?ur'm:ur,tmr- .!:-1.zcl¥,[u
1am quiaelt contra experien tiam
cognolci, vel conlectari poref ft.
:le:cnauu'ahs;;c:i.s:.umlu.irm.,
gisconfentanens ordine naturz pre
retviamadahum, procedédoabi
fectumordine generationis, & 1t
gianum errorem,feque
daogare homini potentiam ad I'ui.u,. naturalem affen-
fum, quia iam facitquodinfeelt; credendovere, &
proprie Deo; propter Deum totis vir rlnisl{“s,qugd
in Congcilie 'uauhmnoda:—;mmr meft
Vitimoargumsntari poffumus philofophjce exil-
lo principio Ariftotelis’; habicugex nf‘rmv;s: & adus
exobietis f'p cies fumere. Ex quo fic arguu‘entol,:m o
nam eadem potrentiacirca idem obiectnm cnalenm,‘,m
exeodem motiuo 5 feu obiedto formali non poteft
habeteactus fpeciediftin@os, oftenfum eft autem;
auu:‘f.w:-.,.x.d.v.huics pecie,éfubfl antiadiftinguiab | i
ommbusactibusnaturalibus; ergono pofliunta&us |
naturales verfaricirca eafdem materias ex eifdem |
motius . U‘h‘-'!*-h!a cilicantur adtus fi lpemamrmes. .
Maior probatur ex principio pofito , quod adtusfi-
muntfpecicm ex obieéto ;s ergo & di ftinétionem fpe- 4
cificam, & noex obieéto materiali, qil‘q!i]PPnr]muS
inillo conuenire;ergoexformali Confirmarar, Ci”aC“*‘"’”“" !

m, hoc ettam Fipta
periuumytumer prad
uancum a nobig i
ium deni que quia
;& nature mg-

p ol + g
ceagiet , & para.
eriectoad per-
cidemus
um Denm

rn'npuf..m ‘.‘Ii"“l:.u.l]( uodq.mq((!m:.}ltpn—-’:p-u !
dillindtionis [ubflantialis, & effentialis. Dicoautem '
P,:ngm:hmimn,alc,qu a :i.lodqu.ad“r‘hifcrnrr di= |
ftingu1 , quod vouseft abauxilio {upernaturali, & P
nm—ahtm, non declarac !‘ulmamp:nu::,mm diftins i

S

principium
nis;quia fecu
tiorisordin
pium 5 dquo ralemifpecier
lumeft;nifi formalecbie

Refpondentaliqui, 2
formaliter , & eflentialiter ¢
1d formale diftinétinpm gt
Sedhocnihil alilzd‘ci‘i,mun..
lud de diftin&ioneaGuumex obi
lofophiam; qua docermot
dinem ad aliud effencialicer includunt, & uepnus:n—
men m s fiue tranfeende ,,jnpsrel‘x.cc.cm,
onfequenter diftindior s3ivelobie-
1omodo

al parre obied
vils
Phi-

qux habitu-

s, omnia;

B

‘) : g : Bty
ity attusine ecedithingul i
sdifferent ‘

tamen quia hz differentiz includ
i )

ad obieéta, &illis odantur ;ideoexo

ertamrecipinnt diftinétionem. Ecindudtione o




otelt , nam etiam actusfidei fupernaruralis diftin-
guiturhi]dehuumnai_n au:i}uri:q:c_:,_imiuanir;m:r,
que pertinecad obieftumeius, & a fcientia, quia et
per medium extrinfecum , quod etiam pertinecad
rationem obiectisergo fincaliqua diftinétione in ob-
jefto formalinonpoteft intelligi effentialis diftinétio
inadibus, praferom einfdem potentiz, &eiufdem
obiedti materialis.

" Quoargumento aliql.‘._i conuicti F{i:c11t11r, m:..:ef‘i'._‘l-
mﬂ,,,,ﬁ”.ri.ﬂ.m efle diftinétionem in ratione formali obiedti
lnimp- it qua obieétumattingitur, dicunt tamenhancde-
w fumifepé exhabitadine ad lumen yel principiumd-
gendi. Eticain propofito dicuntaétusfideinatura-
lisy& fiipernaturalis effe polfe de hac veritate, Dewsoff
prinssveditia a Deo. Nihileminiistamen differrein
rationibus,fub quibus,; quiarefpectufupernaruralis
adtus, ratio (b qua eft auchoricas Dei; vieft fub lu-
mineinfulo, eadem verdanchoritas, veeft fub lumi-
nenaturali,elt racio formalis fub quanaturalisfidei.
Sed quificrefpondent ;nonaduertunt, fefupponere
diftinétronem in aéhibus; veillam declarent in obie-
&is', atqueitadiltinguereobiedta potitis per actus ;
quam attus per obiefta. Probatar affumptum;quia
authoritasdinina, vt manifeftata; vel coniunétadi-
uerfolumini, fupponit diftin@&ionem in luminibus,
L veligicureft fermo delumineaétuali; & illud noneft
| niliadtusipfe crederidi; ergo fupponitdiftinétionemi
inadbus : velcht fermo deluminehabituali s &fic
fupponitdiftinétioném habicuum; ergo &adtnum,
quiahabitus peractus i priori diftinguuntur ; ergo
| nonpoteft commode faluari illa diftinétio aGuum
) nififupponendo in obieétis formalibus, fecundiim (¢
ahiquam diftibctionem. Contra hunc verumdifcur-
fum procedunz argumenta prioris fententiz , quz

J(3

AT

‘::f} puréphilofophicalunt, & idedlicét maiorem diffi-
fapoy oo .
i cultarem haberent , inre Theologica , & qua mul«

tiim propendet ad dogmatafidei,minoris momenti
cenlenda effent , quim vt poffent prudentem Theo-
| fifuser loguma plana, & regia via deflectere. Refpendendo
| atvep. ergoad fundamenta contrariz (ententiz , & hiedil
r- curfusdeclarabitur magis ; & obie@iones; quzcon-
traillum fieri poffunt,obiter foluentur,
B Adprimumergo fundamentum, quod adtusfpe=
dipriniay ciediftinétipoffunt verfaricirca eandem materiam;
exeodemquemotiuo, Relpondetur inprimisid ad=
mitterido 10 potentijs (pecie dinerfis. Rationem au-
temaliquireddunrex parte obiedtorum,dinerfasac-
tingibilitates (vt vogant) in eis confiderando 5 quas
dicuncelfe diuerfasrationes formales,fub quibusta-
I Wifip lespotentizinfuaobiedtatendiie, Sed reveraillz ar+
mmngl tingibilitates tanciim f(unt exerinféca denominatio-
gma;:.rslo n‘tsab attibus,vel potentijs defumpte,&ita(vt fupra
! Z“ mccham)famm diftinétionemfupponunt,ideog nd
Mgy, POTUNTelle primariz rationes, A quibusaduum, vel
b lfam Potentiarum diftinétio fumacui. Potentizigiturfia
iy l"qu:-ufhs diftinétis fluant ; abillis poflutit habere di-
fiaes . frinctionem quiafi genericam , quia habent modii di-
i uerfum'tendendiin obiefta: fiverdab cadem formd
dimanent,necefle eft diftinguiin obiedtis adequatis,
. Veflqum omnino condiftinétafunt; velquiacbie&t
vaipotentiz ddiquatiimfub adzqiiato alcerius ¢6-
tineenr, Atgyica femper potentia fipériorsvel imma-
terialior, videtur attingere obietum fub ratione v-
miuerfaliori,ve videre licet in fenfibuis iriternis; & ex-
: ternis,& inintelleétu refpectu illortimi,&in apperitu
fuperioti,&in feriori, & in intelle@ibiis etiam A nge-
licis, quateniis diuerfis {pecicbusincelligibilibus 1r1-
formantur,
Eam’:ﬁ‘,r t:;‘;_L'!‘gni_no::l repugnat , aé‘tuslpccilc_di.ucrfos pra-
i ‘7":'?3-' Eiale 1[‘:@1‘ itatem porentiariin r:crn m 1d§ﬂ3 mate-
i o 0 16&_11{;1 prpptf.r:dw:n moftitturm, qm;mhe;nc
oy Maiorem diftinctioné guafigenericam ex alijs prin-
CIpys, &ita fpecifica differen tia,quam ynufqiist; -
usfumitabille obiedto (veficdicam ) accémodara
fiio generi, & proprié caufat diftinétionemab alijs a-
Pacsi.

il

Bty

Cap.X 1. Vit fides aliqua,qua id€ motiuG credendi,eandéds rationé, &e. 353

&ibus eiu{dem potenti# § illx vers due differentiz
conftituentesaétus dinerfarum potentciaruin ih or-
dineadidem obie&um, & motiuum inter fediftin=
guuntur,velex modo tendetidi ;in quo accomodan-=
tur generibus diuerfis , qua contrahunt, & determi-
nant; vel quiaillidmiet motitium refpiciunt ex vira-
tionisobieftiuz, feu potentiz magis,vel minus vni-
uerfalis. Echocprobant exeémpla decognitionefen-
{us, & intellectus,vel deaffectuvoluntatis, & appeti-
tusadidem borium delectabile ; & deactibus Ange-=
lorumfpecie diftinétoriim.
At Veroinadtibus vnius,& eiufdeim potentiz;non
facilé inuenientur atus fpecie diftinéti attingentes
idemobiectum fub¢odem omniind motine. Et in-
ptimis id non probant exempla in fuhdamento
adduéta. Nam in exemplo phyfico dé'mott cit=
culari, &rectonon eft propria diftinétio fpecifica , &
effentialisin ratione motus, fed folum diftinguuntur
inmodofigurz ; ficutlinearetta, & circularis,vel di= Mosus circid
ftinguuntur in ratione morus nacuralis , ficiik motuis Mrie€s  ed®
furfum,& deorfum. Inexemplo autem magistheg- #0744 7-
logico,vel patiiis morali de volunitate, fisnplici intéa #4424 [pe:
tione, & delcé‘catione,inlpi‘umatilmaliqtmd}lle:‘ﬁ-',;::rd‘-‘,z dis
tasinuenitur. Nabonitasfinis per fe;6& abfelurcé (pe- },—:;Iﬂ;:_\?,,,
Etatamouet ad fimplicém amorgim,&vhiohé. Ad iii- patloinvo-
tentionem atit mouetidem finis 7t doquirédus, & id- luniatisa-
edlicétiniplofemperfic cadem bonitas;,tiad inten- Hebum ralds
tionem non mouet, nifi quatenus ecipfla conlEciitio t8as
talis obieéti fimul apprehenditur . ve boiia ; & fiotiet
ad fui dileGtioném,fenintétichem. Et fimili propor-
tionead fruitiofiem mobiet finis hon Vicuhgy, fed ve
prafens,feu poflefiiis;& fienon folimiple , fed étiam
pollefsio; vel prafentia eius appiehenditur viboha s
&itadeleétar: Eradhunc modum poliuntetiam efle
attus einfdem potentiz diftinéti fpecie;licecinident
obieftum tendere videantiir,qiidin eisetiam poteft
inuenirialiqiiadiuerfitas inmiotito: Veambs Dei, &
proximi propter Deuinsetiamii in eddem infinita,fei
increatabohitate Dei frindetur;nihilominds quiail-
labonitas alicerDenin afficitaliter proximum,hijbe¢
diftinétam ratioriem motiui.Jdeminuenitur ininté-
tioneseleétione, &alijs fimilibus. Etinafenfibisin=
tellectus noftti,quotiesinuenicur fpecifica diuerficaé
inactibus, inuenietur aliqua ditieificas in motivo af>
fentiendi ; quia veleRt ipfaverirasin [e per connexio=";, . llesis
nemimmediaram téfminoram; vel elt mediuim ali- ex diweryo
quod, pér quad vefitas mediata cognofciciir. Vnde meino ofis
licét contingat ; eandem Veritateni infeimsiedia= o
tam per medium etiam cognofzialio génere afletifis,
etiamifillis inuenicur diverfitds in metiuo.NEq ca-
iennego, etiaminaétibus 5 velhabitibuséinidem
potériz polleefle aliquam diftinétiofiem quali gene-
ricam,vel vniuerfaliorem ex modo tendendi; fed ai=
fero ; clim peruenicur ad fpecifican diverlicacem s
femper inteniri aliguam diftinétionem in racione
formali 5 fett medio 5 dutmotino attingendi obie=
Gtum,vtetiamin Metaphylica dixii e
Exhisergo refponfumeft ad primiim fundanien-’ ~‘S-
tum,quia affenfus fidei infuff , & acquifirz eiufdert g, ¢
obiecti,& fnt act? eiufdem potentiz; & eodem mo- argumeitl
dotendutit. quia etiatm affenfiss Rdei inful® fit modo num. 1. pris
humano;é& ides nifi diftinguaticitr in motitiis,&ob- pofi
iettisformalibus, nd poflunreffentialetn diflin@io-
nem habere.Sed contrahoc obijci poteft apparenters op;.dx
quialumen fidei inful , & nacurdle lumen intelle&®
funt quafi potentiz intelleftinz genere ditterfz,quia
limen fideiitaeft habitus,ve de etiam houam pore-
ftatemintelligendifpecie dinerfam ; & adaltiorerm
ardinem pertifiencem ; ergoex hacpatte polTuntab
his duobus principijs pdire alfenfus plus quim fpe-
cie; & quiali genete diuerfietiatnficirea idem ol i
ex eademrarci Tenitiendi verf
inueniétur diftis
etiam ex parte mo
fiat modo ki

Spétifica ds-
Rindtio ASAE

Difp. 48,




$olusso

30.
Ex morino
[fupernacm-
ralielici ne
quit altus
waturalis,

9.
Selutio 2.
<Argumint:

.4 propofise

Damen ¢
kareticss

598 -
henfionem per fpecies acquifitas, 8¢, ni
iple affeaifus At modolongé diuer{o quoac
& perfeé&tionem adtus: ficurin ducbus Ang
fuus naturales eiufdem veritatis per fenenot
eodem mediofundata ¢ licétcoueniantin modo ge-
neraliintelligendi Angelico 4 & finecompulitione
veldilcurin 4 nihilominisdiffenintipecie rx.modo
fubeiliors, & fpiricualiori imcl]igendf:iic ergoinpre-
fentidici porteft.

Hazcautemreplica haberet quidem locusit +fi mo-
tivum talium affenfuum, feu aGuumfidei effer ordi-
nis naturalis, non verd procedit, quandomotiuurn
atusfupernaturaleeft,vein prafentiefle oftEdimus.
Quia licét muleiplicatio principiorumco yicendi,
velvelendieandem rum propter ide otiuum in
eadem potentia, quando ynum natusaleeft, & atiud
fu}‘ernatl,u‘ale,non\-':deaturrcpugr-:-a1-c,nihi§on111ms
i vous talivm a&tuum nacuralis fie, & alius fuperna-
turalis, neceffarifi eft;ve motinum yeriugg adtus na-
turalefit,quiaiattus naturalis,&fadtus per folas vires
naturz; non poteft fieri,nifi ex mariuo naturali eifdé
naturalibus viribus proportionato.Vndelicet polsit
Deus fupernarurale lumen,vel fcientiam infundere;
perquam veritas aliquanaturalisex motiuo narura-
It altiori modo cognolcatur qlmadmciratem actus
guim per viresnaturz pofsit cognofi: nihilominus
¢ centrariofierinon poteft , vtintelleftushumanus
per vires folasnaturs es,afsériaturex motiuofuper-
naturali, quateniistale eft,codem modo,quoidfacit
perviresgratiz, quantiim ad tationemallentiendi,
interueniente rantin differentia in modo tendendi
quoad entitatesaffenfuum. Quiafi motinum fupers
naturaleeft; implicat contradidtionem , ve per vires
naturalesfolasatrtingatur,quiafiinteliettus {olis fuis
viribus operatur, no interuenit ibi{pecialisDeiope-
ratio s ergonon poteft affenfusfundariin folomoti-
uo l“:—lpﬁl"dntﬁ "il'CS ﬂaIUJ'R'.N(Jn FU[(EF[ emm Deus ila.-
cere , vtfinefuoadinrorionasura operetur ¢X moti-
uofibi non propertionato.

Irafploquendo deabfolutaDei potentiafioh fuil-
daturaflertioinhoc, quod diftinétio, & multiplica-
tio plutinm adtuum fpecie diftinétorum fic omnind
impofsibilisineadem potentia circa idem formale
obreftum,feu ex eadem ratione affentiendi.Nam hoe
mododiftinguentur fortafsé inanima Chrifti ; aut
beati pluresaéius fcientiz naturalis,& lupernarura-
lis, feu per fe, & per accidens infufz, prout verfantur
circanaturalia obiefta, & motina. Sedfundaturin
hoc ; quod motiuum Chriftiana fidel eltfupernatu-
rale , & ided circailludmernon poﬂlmtmultiplicari
actus natnrales.Sicuceriam infcientia infufa per fe; &
peraccidensfierinon poteft;vecirca verizatesfuper-
naturaies cognofcédas per media fupernaturalia di=
flinguanturaétus veriusg feientiz , quia{cientia na-
turalis , feu per accidensinfufa non potelt tale obie-
&um actingere. Sicergodifcur{usfaétusnon funda=
tur tancumin principio folo Philofophico de diftin-

tione a€tutn parol'm.é'fa,f'r_-dadw-xéla pringipio ere-
dito,quodratioaflentiends, feu motinumcredendi
fide Chriftiana eft fupernaturale , via nobis probatit
elt. Nam profeéto,i dicamus,poflc hominé fine gra-
tiacredereexillo puro motiuo , & cum omni perfe-
¢tione,qua ex viilliushabet quilibet altusinillo tan-
tum fundatus;niminm tribuicur viribus naturz, &
plus quamlocutiones Scripturz , Congiliornm , &
Patrum permirtant.

Vndead (ecundum principium ; feu fundamenti
prioris fententi¢ negamus,in obieétis formalibus ta-
linm aétuum , etiamfi ¢irca eandé materiam verfen-
tur , non pofleinueniri fufficientem diftinétionem.
Quez forrafsé ina&uamoris obfcurioreft, fedillam
infequentib.capitib.inueftigabimus. Nuncveroin
affendis fidei videtur nobis 1'es=gj§rfpiatln » dead excel-
lentiam fidei Chriftianz maxime{peétans. Ve enim
fatcamur;zam dxmones;qua harerieos Droxime cre

hijominus

entitaté ,
isaffen-
: 5 velin

Lib. 11. Denecefsitategratiz adadtus diuini ordinis eliciendos:

dere mulra,quiad Deodiftafunt;longé verdaliterin

diuirio teftimonio,ac veritate nitUnTurs Quam s ot
3q ll.,njlla*n i
gy

fide Chriftiana eredit.Nam demon,vei hxreticusicg
credit Deo dicenti, vt tamen Deum dicere s no credar
eadem fids, aut ex codem reftimonio Det, fed yvelex
figniscogentibus; velex conieéturis hliIllalilei;pr;U
difcurfu,&indicioregulatis:fidelis auté, & res dicta,
&Deum dicere,&Deum non falli;nec fallere,&quid.

quidad credendum ex parte formalis obiecti, & mo. Ex quly
:r:m‘mf\|

tiui neceflarium eft, eade ide;fola verirate, & authe-
ritate Deinixus credit. Vndeht,verario credendires
etiam diuinasinacquifica,feu natural fide;nd fic pu-
rum verbum,feu tettimonium Dei,led miftum(vific
dicant jcum humanis coniecturis, vel fignis, vel cum
aliquo teftimonio humano;ideog licér tunc congur
rat teftimoniti Dei;non e ve motiuum fupernaturg-
leeft, fed putelle f‘otfsﬁ aliquo narurah modo cogur-
rum. Nam talisfidesfempernititur medio fyllogilh-
co formali,vel virtnali,quod medium licet proximg
videaturincludereDeiauthoritaté;tandéreioluitue
innaturalelumé ; velconiecturas perillud cognitas,
velenidenter, vel peraliqguam authoritat€, & hidem
humanam,tumde teftificante, tum de eiusauchorn-
tate. Sicutinhbdehumanaexauthorirate Augulting
afTenfus rei didtz reueranonfundacur in puro tefli-
monio Auguftini,fed fimulinalijs rationibus, & me.
dijs,per qua mihi fir credibile,vel notum, & Augult,
hocdixifle, & ipfumefletali;veltanta fide dignum.
1dem ergo eftin fide meré naturali,qua ereditura-
liquid,quiaditumeftd Deo;namilla{upponittalem Df‘

z[timationem de Deo , qua L‘L‘:dﬁlL!.l';lcﬂlptl’luthm;,ml
verum,quz zflimatio d dzmoncv.g.velalionatuza. i
liter trii credente,non fundacur in veritate Deihogi- gy
plumde {e reuelantis, fed in lnmipenaturali, quoid
cognofcitur, Deinde &t fupponitillafidesalia, qudd
Deus dixerit,é:hzcefl meré acquifita peraliquamfi-
gnorum enidentiam;vel probabilitaté v ehementem
fimulcum aliqua traditione humana. Actandemex

his omnibus virtute coponiturrario, feumotiutal
fentiendi narnraliter rebus d Deo diétis,deidesinilla
fidenullaeft fupernaturalitas, eg in {ubRantizadt®,

neip in modo;quiaintelietusmerodilcurfu naturali
ducitur,&folfi iuxta menfuram {uaro virium prebet
affenfum,velliberum exnacurah éc,fen humanoaf-
fedtu. At veroafséfus fidei puré fundaturin Deite/-
monio ; fufeipiendo verbu eius non vt verbi homi-
num.fed v eft verd verbi Deishociplum, nimirum,

efle verbum Dei,eadem fide fufcipiendo, & difcerné-
do,& veracitatemiplius Deicad ide credendo;d&

ita eft magna diuerfitasin abiedto formali,quamaly)
authoresnonihtellexerunt , quia putarunt, noltram
fidem infufam perfe g endere 4 hde acquifita ranqui

i caufa partiali,vt Gab.cum Ocham, elarms exphea-

uit. Sed reuera decepri funt;nam fiid verumefles;nd
effer certior fidesinfufa ; quam acquifita,a uapc{fc
pender. Atiuxra noftram fententiam ex pradictadi-
uerfitatein obieéto formali oritur diffesentiaincee=
titudineintrinfeca, & effentiali, quain fide Chriftia-

na cft [ongé alteriusrationis,vtlate explicatumelts

Ethincetiam faciléintelligitur ; quomodoinvo- 4

Iuntate credendi,quzeltinh

inueniatur diverfaratio obie®iua : nam refpectuvo 1
luntatis fidelis motinum eft honeftas quadam fuper- &
naturalis, quain illo obieéto cernipotedt, quamll:s;"
ad credendum proponitur ex fola Dei authoritatesil-
li omning intelle€tun fubijciendo, & captinado.Vo =
luntas atit;qua eft in haretico poteft fzpénéelle _}10—
nefta, nam eodé modo credit fuos errores, & veritas
tes,qug ex fidefibi eligit,vnde poteftin yirifp eadem
voluntate,&motiuo duci,quz voluntas pIanécﬂ te-
meraria,vel certélicét caringat,velle credere aliqua
myfterium fidei,quia pradenteriudicatseffe cr edibi-
lius;quim contrarium, in hocipfo non nify humana

2 0b

ratione ducitur;acfubindeexquada natural,& mo-
rali honeftate,qualisinqu acunggfide humana,&pri
denti inueniti potelt;mouctur.

Tex-

¢ GTEl

(A
stico,velin catholico piurfitk

il
L

Prnj



By
" iy

gt
atboiR

Cap.XI1I Vir.adiperandum,ficur oporter,divinas promifsiones,&c. 399

Terzium argumentum procedit ex hypotheli, i

14+ factapropofitione obicctindei cumrora preuiagra-
Yilatia-  ¢ia, Deusnegaret auxilium adiunans phylice, feu co-
by w8 § cypfum (pernaturalem ad aétum fidei,non verd ge-

turalem intelleétus , dicendum fuperet de eiuf
dem gratiz necelsitare ad actus voluntatis, qui pof-
funtin duosordinesdiftingui, fcilicer , in Theologi-
cos;& morales; Theologici dicuncur illy, quibus vo-

tatis allss

ali Theolo.
g1 alii mea
rales,

Pﬂ-f Pﬁ"-

Ford folutio
$arganen-
Hitiims 6,

Hopefisi

T
Sipemaryy.
Wies gl

neralem,quiatiicintellettus poffet affentiri cum fo-
lo concurfu generali; & ex eodem motivosquianon
habetaliud. Refpondetur,tunc quidem intellectum,
vclpotmtiam illam, cui negatur concurfus fuperna-
turalis,d& non negacur generalis ¢cocurfus ordinis na-
ture,poile quidemelicere aétt aliquem,illum tamen
futurum efle naturalem sexmotivo natural diverfo
amotiuo Chriftiana fidei, Quia licet obieéti fit pro-
pofitum [ib racione fupernarurali, femper eridad-
Hgiturracio naturalis fuficiensad affentiendn, vel
volendiinaturaliter, & tunc potentia fecundii natu-
ralem vim operatur, quia per aétualem motioné fu-
periorem non ampliusclenatur. Solet fimilis calus
proponi de vidente Deum, i Deus negaretillifuper-
naturalé habitum charicatis, & auxiliumad propriti
aftum charitatis,& quaritur; quomodo amaret illa
voluntas,dicicurfy, amaturam, quantum poteft per
vires naturs, rendendoin Deumfub aliquaratione
naturaliyquz in illo obie@oetiam per vilicnem relu-
eer. Sicergoincafiinoftre deaftucredendi dicimus,
quiafidei obicctum dii proponiturve credendum ex
authoritate Dei,femper fic erid creaibile perrationes
humanasmanuduacentes humincm, vtéleuart Pgl‘si:
ad ccedendumaltiori modo, Quod adeo neceffarium
eft, veproptercadixerine aliqui Theologi neceffariu
effe, vtfides acquilica infufam ancecedat, quodlicet
no (it verum de fide eiufdem veritatiscreditz,eft ni-
hilominus probabile dealiquo indicio credibilitatis
eius.Hincergo facile ﬁcriPofTea: ineo cafu, vtintelle-
&usdelticurusfuperiori auxilio,fidei afféfum prabe-
retyeritatipropolitz;non tamen exmotiuo fidei fu-
pernacuralis ; quiano ex pura Deiauthoritate, fed ex
motivis, & rationibushumanis,fub quibusilla pro-
ponitur,&cum quibus illa coniungitur,quidoaflen-
fuseft meré humanus, & acquifitus,vein pracedenti
remifsione explicatum eft, & idem cum proportione
devoluntate credendi dicendumelt,

Quartum argumentum fumebatur abincommo.
do,quodaliquiseflee certus defuafide.quod ficinfu.
fa,& ficuroporeet. Quod aliquinon reputant incon_
ueniés, &ideo facile fequelaadmiteunt,confticuunt.
que diftrimeninteradtusintelletus, & voluntatis;
namintelletus, inquiunt, clareintuetur rationem,
obquammouctur ad affentiendii,non tamenitacla-
ré cognoftic rationem, & motiuum,ex quo voluntas
operatur » & ideo poteft homo certo cognoicere,fe
credere,ficut oportet, & fidefupernarurali, licetnon
pofsitita cercod cognofcerefeamare;ficuc oporter,&
confequenter nec certo cognofcir, feefleinfinm. Sed
hiauthores nonaduertunt, idem pendered voliita-
te, & ideo non poffe nobis effe magis notam qualita-
tem(vtficdicam) feuf{upernaturale motiuum affen~
fusintelleétus, quam fit nota fupernaturalis (pecies
illius pizaffectionis, feu voluntatis, qua determina-
murad credendum ; illa aurem volitionon eft nobis
notior,quam alijactus veluntatis;ergo nequeipfa fi-
des.Etideo fimpliciter refpondeo;negido fequelam,
quiacitin his adtibus femper concurrantaliquo mo-
do, &naturalia, & fupernaturaliamotiua; vedixi,
nunquam homo fatis euidenter difcernit, an ex pura
fupernaturali ratione moueatur, & operetur, & hog
eftfatis , venunquam pofsit omnino effe certus de fi-
de;vel operatione fia ,quamuis deillamagnas pofsit
habere conieturas. De qua reex profeffo verfusfi-
nemhuius materiz dicendum eft.

IR T LR S e 4 O
Vtrum ad [perandum » ficut aportet.dininas promif-
Siones,gratie anilium vequirarar , & quale,
qua e ratione weoe(favinm it

D‘Iximus denecefsitategratiz ad actum fuperna-
Pars 1.

luntasimmediate vnicur Deo, actingendoillum, vt
alunt,tanquamobiectum, gtied. Inalic vero ordine
conftituimusactus virtutum moralium , qui proxi-
me verfantur circamaterias creatas, & velnon com-
prehendunt Deum inobieéto (o, velfialiquomodo
acringunt,folum eft taiquam obiectum, ¢, ve dici fo-
let. De prioribusaétibuseft certior dofrina, & ideo
deillis prius dicemus, dicturi poftea de cxterisin ca-
piribusfequentibus.Prztered fupponédum eft,duos
efle przcipuosattustheologicosad voluntatem per-
tinentes : nam virtutes Theologicz funttres, & yna
earum ad intelleum pertinet,nem pe fides, de cuius
actuiam dictum eft : duz vero ad voluntatem fpe-
¢tant,nimirum fpes, & charitas, de quarumadtibus
{uo ordinedicemus. 2

Supponimusitatg fpem efleactumvoluntatis, vt S#pponitar
et communior fenrentiaTheologorum , Eicc:aliquiff"f” Té’”f
dubitauerint, quia fpesnihilalind eft,qua fiducia;fi- ;’?""r""’ ofe
duciaantactusincellectus effe videtur,ga nihil alind :d',"m- e
elt,quam firmacredulitasin verbo, feu promifsione
alterius.Sednon poteft de veritate communis fenté-
tiz dubitari;nifi quis velic duastantum Theologicas
vircutes admiteere,quod Paulo.1.Corint. 13.&% com-
munifenfui Eccleliz repugnat. Sequela veroparet,
quiafiducia.prout intellectui ribuitur, nonporeft 3
fide diftingni ; ergo f illamereft fpes , fides & fpes
nondiftinguuntur, &itacriailla , quz Paulusdixit,
nunc¢manerg;non erunc nifi duo, Necefieeft ergo, ve
fpes formaliterad voluntatem pertineat, ve fic Afide
diftinguarur: & charitate autem niic fupponimusdi-
fingu , quiafpesad amorem concupifcentiz, chari-
tasadamoremamicitizeiufdem Dei pertinét, vt vi-
debimus, & latius in difputationibusde his virtatib, D Thens.
differitur, & videri poteft D. Thomas.r.2. q.62. art.3.
& 2.2.q,17. & 23. Neque eft verum fiduciam effe fir-
mum affenfumsfed cft motusefficax appetitusinca-
liaffen{u fundatus. 3. 1

Circafpemigitur noninuenio ab Auguftino ,vej 941 Pelag.
alijs Patribusrelarum aliquem Pelagij erroremfpe- Aejpe fenfa-
cialem,cum autem circa fidem , & dile®ionemerra=" "
uerit,eas viribus naturz) & liberiarbirrij adfcriben-
do;non eft dubium, quin defpeidemfenferit, Nam
fpes proximé gencraturex fide, &inilla maxime fun- :
datur , & minus perfe@ta eft , quam charicas, tefte ™ Corrmtsse
Paulo..Corinth.iy.quiergo fidem,&charitatemna-
turalesefle credidic, non potuitaliquid altiusdefpe
cogitare. Eo vel maxime, qued Pelagiusnecefita-
tem auxilijdiuini fpecialis negabat, &ita totam idu-
ciamin fe,&infilo libero arbitrio collocabat,de quo Angnfty
fzpe ab Auguftino reprehenditur ; ergonon folum
{upernaturalem fpem,fed etiam omne fundamérum
eius penizusabftulit. Quocircaficutadfidem folum
prarequirebat Pelagius divinam reuelationem , &
doétrinam, qua propofitadicebat poffehominéfuo
arbitrio velle credere ; & nd credere; &itaad fpé po-
ftulare ad fumma potuit diuinas promifsionesho-
minireuelatas,éab illo naturaliter creditas, v pof~
fireriam {o arbitrio de fidelitate promittentisfide-
re,& promifla fperare.

Inhoeveraerrore dubitari poteff,anerrorinfide
fit, quianon videturtam clarusinfpe , ficutinfide,
neque militare eadem ratio. Nam fides vt includit
voluntatem credendi; nonf{upponit aliam priorem
fidem , velfupernaturalem operationem propriam,
perquampofsitad credendum confortari; fpesaute
fupponit idem, per quam videtur voluntasfufficié-
tes viresaccipere adappetendut, & fperandum fins
viribus finenouoauxilio gratiz. Quia homonatu-
raliter fibiamat omne bonum, quod iudicat ibi efle
conueniens , & confequenterillud etiam naturalicer
fibi defiderar; ergo poftquam fibi perfiafic, & firmi-

Ll a2 ter

1.Cor 13

4.
Dubium,




	Seite 392
	Seite 393
	Seite 394
	Seite 395
	Seite 396
	Seite 397
	Seite 398
	Seite 399

