UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Francisci Svarez Granatensis, E Societate lesv
Doctoris Theologi; Et In Conimbricensi Academia
Sacrarvm Litterarvm Olim Primarii Professoris Emeriti De
Divina Gratia Pars ...

Continens Prolegomena sex, & duos priores libros De Necessitate Divinae
Gratiee Ad Honesta Opera

Suarez, Francisco

Mogvntize, 1620

Cap. XXXI. Vtrum diligere super omnia Deum, vt authorem naturae, sit
actus ita in substantia, & ordine suo supernaturalis, vr excedat vires
naturales liberi arbitrij creati, & ideo sine auxilio gratiae ...

urn:nbn:de:hbz:466:1-94086

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-94086

oluresco

1ditiones,{cilicet, quor‘huurnaﬁl;é;
arione,qua non lateatamicos,& veinzer
11€Ns Proportio ; & communicatio, vt
tlib. 8. Ethicorum cap.z. & fequenti-
uendo ergodeamicitia hoc pofteriorimo-
forralfeet; inter Deum 5 & hominemin
puris naturalibus non poruiffe veram amicitiamin-
tercedere; quod difputaturlatius in tractat. de Cha-
ritate;ad prafensenimnihil refere. Inhocergofeniu
daroantecedente; negatur confequentia;Ariftoteles
enim nono Ethicorum , cap. 5. dixit beneuolentiam
quidem effe fimilem amicitiz, non tamen effe amici-
tiam, quia n entia poteft confiftere
in fimplici s {ine alijs conditionibus
I ¢ad Deum in hominein pu-
risnaturalibus. VideD. Thomam. 2. 2.q.27.artic. 2
16. Ad fecundam rationem refpondet Diuus Thomas
Adz. ratie: 3. parte;,quaft.6o.arc.5.ad . iusz. 2, quzltione
nemsbid.  26.art.3.ad primum, & ,illaaxiomara prg-
cipue procedere in bonis particularibus ; non veroe
refpectuboni Voiuerfalis;in quo totum bonum con-
tinetur,& a quo omine bonum particulare pendet;ve
elt Deus.Vnde cumdicitursamabile bonum, vnicui=
aspma a- queautemi proprium , dupliciter id poteftintelligi,
mabale ba- primo quod femper ratio amandi aliquod bonum
wim, O i, quia elt proprium, itaveneceflefic , naruralem
amorem femper reflefti 5 & terminari ad iplum
amantem , & hicfenfus eft fallus , & alienusa i
Ariftotelis;cum cius doftrinz repugnet, vt oltenlum
cf{.Sch‘.:u‘]o;n:alirgipur:l't, neminemamare bonur
alicui, nift illum , cuibonum amat , tanquam
proprium, & fibiconiunctum; &quaii\'nu:
reputet; & fic verum, vaumeuemque ar :
proprium, ficenim mater amat filium; & vaufyuif-
queamatfibi coniunctos,vel {anguine,vel confiizti-
dine,vel (imiles,&¢c. Et ficetiam amor naturalis ten-
ditad Deum,quiitaeft commune bonum , vt vaiuf=
cuiufque fit magis,quam proprium propter depen=
irem axiopss GCTITIAM ] cjuaml.a_h ipfo habemus. /
aliudama- Ma;quod amabiliaad alterumi procec
bilizadal. libusadfe;aliumfenfumhabet; nimiram, beneuo-
serum, e, lentiam, quamexhibemusalijs, commenfurari, &
quafi habere proregulabeneuolentiamad {¢ ipfum,
namillabonadebemusalijs velle ; que nobisratio-
nabiliter cupimus.Et hzcregulaveraeftincerperfo-
nasparticuldres , ficut deamoread proximumdici
tur, debere vaumquemig proximum diligere, ficuc
feipfum, Erinhocfenfuloquutuselt Ariftoreles; illa
veroregulanonhabetlocum, vedixic D.Thomas,in
Deo;quieft voiuerfalebonum, namibipotius dile-
¢tioipfiusDeieft reguladiligendi feipfum, vt amor
fithoneltus, & fecundum reftam rationem natura-
Jem.Et hincetiameft, vt pofsithicamorDei effe be-
netiolentiz 5 imo & fuper amnia intra latitudinem
amoris naturalis,vein fequenticapite dicam.
17. Tertiaratio non poteftin praefenti plene, & exacte

1
"um o

11 voluntat

amicitiz, &itapoflete

ple

Exponitur

Exponitr

4Ad ;. ravie=diffolui, quiain ea petitur, qualis firdifferentiainter
RBIN N4

amotem Deinaturalem, & infufum, qu2 penderab
exactacognitione vrriufg extremi;nondum alictra-
Gauimusdeamozreinfufo, &ideo vigad librumfe-
quentemnon poffumus difcrimen illud perfedtede-
clarare. Nuncfolt aduertimus, Altiliodorenfem ci-
tato lococ.6.concedere;amoré charitatis, & natura-
1é effeeiufdé fpeciei quoad fubftantiam, & entitatem
actus,g fententid ampledtuncur Scot.Durand. Gabr.
& multialij Scholafticiantiquizimo &t Caiet. & Soto
inlocis allegandisin duobus capitfeq. Iuxca g fenté-
tiam,fi veracller; facilis eflecrelpontioad argumen-
tii:namex vnitate obieéti formahisfola P"Jtci-t infer-
rivnitas (pecifica viriulg amoris quoad fubftitiam
it % nihilominus poterit feruari difctimeninter
¢ agquifich [ecundiialiquem alium
res volunt.Alij vero ¢ contrario
&tinacuralé, & fupernaturalem poficeflein
iafi ecig diuerfos, etiam {iidem habeant

1.8x fenten-
1A alsorsim

amorénfi

ate graridac

a1
d iidlidd

lia.

o
)

obiedt

1ale prout ex motiuo amandi fumi=
int differre exmodo tendendi, feu ex
mis,a quibus przceduut.

odosdicendi refero ; non quiamihi
ysn.inli
fpectet ,dariact

quamiui

xilio gratiz;nihilominus ad doétrinafidei non pertis
nere quomodo illeatus; velinentitate , velinobie-
&o formali diftinguatur & dile&ione Dei naturali.
Nosaiit admittimusdiftingui, &in{pecie;acfubita-
tia fuz entitatis,& in obieéto formali.Quod quidern
in afunaturali beneuolétiz imperfecto coparatoad
amoré ritatis fuper omnia facillime intelligitur,
qui s, & voluntas conditionata fpe-
cic differt voluntateefficaci, & perfeéia ex
modo tende ficircaidé bonu verfentur, Item
gi 1aturalis adDefiyquo
ameturDeoaliquodbontio isnaturalis,ve verbi
glausexfolaeius naturali cognirione profecta, vel g
{o colatur,&honoreturab hominibus,quod
tonenaturali regulatii, naturale eft,
&umab obieéto charitatis infufz; hocergo
faris nunceft ad diftinctionem huinsamoris, quan=
tum ad defenfionemaflertionis pofitg defideraripo=
teft: nam dediftinétione harum dilectionti , fivtraty
peromnia, multo pluradicendafuntin lib.feq.
Quartaratio fumebaturab incémodis. Etinpri-

e potel

1VEra

Iii &camet aliquo affetubeneuolentizimperfetto,&
diminuto. Imocredimus,id effe frequentifsimum,
quiatalisamor per fenonrepugnat cum ftatu pecca-
ti;non eft n.amicitia, fed fimplex qurzdﬁbcneuolen-
tia,de quarecte poteftintelligiillud Match.7. Nonom-
nss,qui dicit mithi Domsing, Doniine, intrabitinvegnum celo=
. fed qui facit voluntatem Patris mei, &'¢. Deindeneip
fecundum inconueniensin rigorefequirnrsfcilicer,g
amor Deifuper omnia it étnaturalis: na peteft dari
uolentiz {upernaturalis,quinonfitfuper
folu affeétinus,vel diminutus, vt fequenti
capiteexplicabo,& latiusin lib.feq. Idemi cum pro-
portione veriieft in amore naturali;nam ex co,quod
imperfectus actusfit pofsibilis per vires natura ;non
fequitur e perfedtn elle pofsibilem. Veruntamen et=
iamfiillatio non {i bona; nihilominus credimus, ¢o=
fequenseffe verum,nimirn,dari poffeactum natura-
lem dileétionis Dei fuper omnia, vt capite fequenti
oftendemus.Vndead tertium inconueniens negatur
fequela, quiapropriadifpofitioad gratiam et infufa
dileétio charitatis,que eft longeexcellentior,nonau-
temnaturalis dileétio,queintra ordinébeneuolen-
tieimperfecta eft;hui® autrationgin ¢.26,reddemus,

CAPVT XXXI

Virum diligere fiper ommia Denin vt antherem nt-
turs it adbmsitan fwbflantia, & ordime fuo fuper=
naturalis, vt excedas vives natuyales iberiar-
butrij creati, ¢ ideo fine anxilio gra-

tizelicinon pofSitd

omnia,le

eq.refellam) fed ve declaré, Refundyy
t aliquem charitatis = e/oq,
Dei,qui per vires liberiarbitrij fieri no pofsit fine aus At

15,

19,
‘misdico,nullum efleincoueniens, quod peccator,& Ad 4. i

infidelis, {i verum Deumaliquomodo cognofcat, il- nanimny,

HA‘.C quzftio communiter cradatuy folumde
A

amore beneuolentiz haber tamenétiam locum Exparitit

inamore concupilcentiz Dei, nam quidam, v:rcfcrlﬁ,mﬂif.

D.Th.quodlib.1.art.8.dixerunt, pofle hominem di-
ligere Den plufquam feipfum, ac proinde[uperom=
niaamor oncupifctn:im:licet no benetolentiz,feu
amicitiz, Eandem{opinionéde Angelisrefert idem
D.Th.1.p.

c.art.s, Priusvero tractabimusqueltio= o g

nem deamore benenolentiz, iuxta viitatum,é difli- qutlh
ciliorem,magify nece(farium fenfum, & infinepau*
cadeamore concupilcentiz addemus, Oportet ai~
temaduerterenon effe eandemqugltionem;an adkus
huius dileétionisnacuralis fiz, & an pofsit fieri alibe-

roare

i BT



ro arbitrio fine tiainhogvelillo ftatu : nam,vt ex
fuperioribuscapit. conftar; aliquiactus funt ordinis
naturalis , qui propterdifficultates occurrentesin-
rerdum alibero arbitrio fierinon pofiunt fine gratia;
quamfupra vocaur mus_imps)i'sibilna:em moralem ,
fen accidentalem: nam fi a¢tus naruralisnon ficstunc
erit per fe; & phyfice impofsibilislibero arbitriogra-
tiadeftituro,& hocelt.quodin prafentiinquirimus.
3, Primafententiaelt, huinfinodiaétum dilectionis
gyinirfla- effein e omniné fupernaturalem. Ira vidéeur fenfil-
sunsoané fe1lli Theologisqui(ve D . Th.referr) dixerunt, etiam
smire Dt Angelli non pofleviribus naturalibusdiligereDeun,
fier 774 fiper omnia, etiam veauthoremnatura, nonenim
“84- 2lia ratione moueri potueriit, nifi; quiaillum adtum
_""'!m‘ tancz petfetioniseile putauerunt, v omnem ordi-
nemnaturalium rerum excedat,&videturD. Thom.
referre voluille Alenfeminz.p.q.30.memb.r.ar.2.§.2.
prafertim ad 2.vbi & de Angelis, & dedilectionena-
suralifuper omnialoquitur, & proeadem {encentia
seferunturalij pro primaopinioneallegati c. prace-
denti ; eam tamen pracipue defendit Vazquezdifp.
190.per totam, & difp.agy.c.2.& 5. Fundamentu eius
¢ft,quianon pofluncdiftingui duz dileétionesbene-
uolentiz Deifuper omnia,vnafupernacuralis, & alia
naturalis ; fed eft cercum effe quandam dileGionent
Deifuperomnia fupernaturalem , & per feinfufam,
quam charitacem appellamus; ergo nuila eft dilectio
i Deifuper omnianaturalis. Maior probacur.eifdem
e argumentis; quibuscap. przced. probatur non dari
i duplicem bencuolentiamDei naturalem, &fuperna~
turalem, fedillisiamibi (atisfadtumeft. Nuncvers
fpecialiter probare oportetillad ; fuper omnias adde-
reactui perfedtionem excedentem ordinem, & vires
naturz,acproindsamoremitapet Felt um,quocungs
modonitaturinbonitate Dei propeer (eipfam, non
ik FoﬁjeclTe‘nat:_uraEr:i.}:,I‘roba_tur:mu:r:‘t1 ex Alriﬂ..hb.p.
i E,nhxc.c.s.vb;_qu:_-fuonemiun_:%em proponit; vtrum
Jas drift Oporteat feipfum amaremaxime,analiquem aliun,
&infumma cocludir; amore honefto fiudiofim ho-
minem {eipfum magis diligere ; namlicée ftudiofus
multafaciat in gratiam amicorum, aut patriz »fem-
perid facit,quiafibi honeftumelt; &itailloetiam a-
morefeiplum maxime diligic. Etindefumptum eft
illud axioma, quod amabiliaad alterumregulantue
examabilibusad f&,cui confonatillud ahind ex lib.E-
thic.cap.z. Amabile bonum,vaicuig, antem proprium. EX
hocergo principio colligitur , amare Denm propter
{eipfum, & fuperomnia, effefupranaturalemincli-
nationem hominis,vel Angeli; quiaiuxtanaturalem
inclinationem menfuraamoris fumicur abipfo dili-
gete,vein vnoquoip genereillud amet, quod {ibi bo-
nemeft,velhoneftum,vel delectabile,vel veile; ergo
impofslbile eft, venaruraliter inclineturad amanda
aliquid fuprafeipfim : ergo talisamor etiamrefpe-
ttuDeiexcedit virescuiufounque veluntatiscreatz
quia vires naturales appetitui,feuinclinationinatu-
rali commenfurantur.
'-R«Uif‘ _ Secundaratio fir,quiafiamot Deifuper omniana-
*  turaliter concipi pollet ex cognitione bonitatis Dei,
vtauthoris natura , etiam propolita bonitate Dei ,
vtauthorisgratiz, poflet voluntas fuis viribus pro-
direinadtum dilé&tionis Dei{uper omnia propter e-
andembonitatem , & ita amor etiam perfedtilsimus
Chﬁfitatis Dei poflet vitibusnature heri;quodeft ¢o-
trahdg. Probaturfequela,quiaquobonitas Dei pro-
Ponitur vt excellentior, ed magis mouetad {ui amo-
rem, Necrefett,quod Dei bonitas,ve eft principium
gratiz,proponatur nobis per idem, vt fit fupernatu-
ralis; quiafi bonitas Dei ad Deum ipfum coparetur,
ton eft fupernacuralisipfi 5 fed maxime connarura-
lis: lautem nobifcum conferarur, quactin{ ratione
fPC_ﬁcmr,ctiam vteft principium naturalinm rerti ,
infinité fuperat, & excedit humanam haturam iergo
fi hocnon obftante poffurius diligere Deui fuper o-
mhig dile&ionenaturali, propzer bonitatem ei1’;in-
Parsy,

LRatss pro

il
e

Cap.XX X1V ur.diligete fuper omnia Delt, vt author€ natura ficaltus,8¢c. 337

feriorimodo(veitadi
naturali dileétione ill
bonitatem excellent
hzcmaior excellentia non
tittls magis impellit.
Tertiaratiofit 5 quiafequi
ttionis;veleflefufhic t
vell"rgltempaﬂh effein homine {1 5
tali: verumq autem eft inconueniens : ergo. Sequela
patet , quiafitalisadtuseft naturalis ; poteriteffein
hominépeccatore, veletiamin infideh , qui Deum
cognelcat vtauthorem naturz, & fummumbohum
inilloordine; quiaquilibetadtus naturalis poteft fe=
rifinegratia , falcemhabitunalis Velergotalishomo
eliciensillum aftum per illum inftificatur, & ficaétus
illeeritvitimadifpolitio ad gratiam , quod dicition
potelt: vel noniuft ur, &ficg it homa
fimulin peccatosé diligés Deum fuper e i 1
videtur abfurdum;niamor Dei fuper or
fectaamicitiaadipfura 5 noh p
cum PQCCREG: (11 nimic
Vnde addi poteit conhisr
fequitur;hominemetia
viribus folius liberiarbicr v
vtauthoremnaturz  quia ex parteactusnon éftre-
pugnantia,vndeneque ex parte voluntatiseltimpo-
tentia perfe,id eft,carentiaphyfice facultatis, fena-
&iuiatis, diffcultasautemaccidentariaeximpedi=
mentis extrinfecis non {emiper occurric: ergo poterit
homoinhocftatu interdum [uisviribuselicere hunc
aétum , quod non videtur concedendum.

Nihilominus contratia fetitentia eft communis 5.
Theologorum: diftinguunt enim duplicem dile@tio- Commimnis ;
nem Dei i'tzps:rnmma, vham Dei; vt naturaliter co- 5“ e AJ?‘\’
gniti,alterd Dei, vt per idemreuelati; vel vnam Dei, i REUEE
vtauthorisnature,& vitimi finis pportiohati natu- ?:?‘::i’: :;‘
1% 5 &aliam Dei, ve authoris gratiz ; & vitimi finis i:'cﬁm:n:a'fi-
excedentis naturam 3 & priorem dicunteflenacura- 4, ﬁ‘{.,c,,“i
lemi, pofteriorem verdinfufam, & fupernaturalem: yuralem,
Itadocer D. Thomas1.2.quaft.acg.artic.3. & tractan-
dode Angelis. i.parte, quxﬁ.éo.ar:ic.q.& quodlib.n:
articul.8.& alijsplerifquelocis, & fequunturoines
Thomiftz Conrad.Caietan. Medina, &alijdictoar-
tic. 3. & Sotolib.1.de Natur:& Grat. cap.z2. & exan-
tiquis Theologis eandem diftin®ioherp , & dodtri-
nam tradidit Altifiodor. Iib. &. Summitradt.r.cap. 4.

& Alenfis, vel fibi contrarius , vel fe magisdeclarans
fectinda parte, quait.jr.memb.g. & latitisquzft.orn
memb.1.artica.ad feptimum, Bonauent. in 2.diftin.
z.articul.3.quatt.a.ad 3. & Richard.ibi articul.7.quz-
itione i.in corpore; & ad 1.& dift.z8.art. i quaelti, &
idem tenent Scotusinidiltiziga. &in z.diﬁ.zs.qJ.
& communicer alij ScholaKici,quos cap.fequentire-
feremus, quianonfolumdicunc;, huncamoremeffe
naturalem;fed etiam elici pofie fine auxilio gratiz ab
hominein naturalapfa.Eandemfententiamlate do=
cr:t;'\ntonin..;.part.tii'alr: 6.capitulo tertio;§.fecun+
do,tertio, & quarto, Abulenfiscapitulo decimono-
no,Matthai. quzftione 177. Ethanclententiam ve-
ram exiftimo : nam licér i Patribus non tradatur 5
noneft tamenillis contraria, vt cap. preced. taGum
eft, & colligi poteft ex Bulla fupra citata Pij V.quate-
niisab oppugnationeBaij defendit diftinétioné du-
p]icisam oris Dei, naturalis, & fupernaturalis. Nam
lictibinon addatur particula fuper omnia , nihilo-
miniis Baius pracipuéin hocamoreillam diftinétio~
nem reprobabat ; ideoenimdicebathuncamoremt
Dei naturalem no defendi fine inturia crucis Chrifti, lma}@iﬁﬁ?
Deinde quorics Patresdicunt,amorem charitatisels solligiznt,
{e confentaneum naturali inclibationi voluntatis 5
quiahaturafbaeft propenia ad Deiamorem ,indicat
pradictam diftinétionem , &eflealiquemamorein
Dcime:aphoricum inhatum ipﬁvolma:;[i pernatu-
rale pondusad Deuim , & conlequenterelfiealiquent
amorem eligituin Dei haturalem ', &commenfiira-
Ff tum

a;porerin
a; poteru

2

act

ir talem

Len

inor=




6.
Probatur:

7
Probatur z.

Fulgaris for

dutio imspu-
LHATHY.

3
Altera refo-
latio.

Reifeitar.

4 % o

Lib. I. Denece
iifinaro voluntatis : pam cum vo-
Feftus, & vitalis,

338
tum huicappeti
luntas fit vniuerfalis appeticus pe
potelt peradtur nelicicum patural
meraphoricéamat per naturalem inclinationem.
hinc viteritisinferzor , huncadtum naturalem
amorisDeieffe poffe fliper omnia; quia eft coformis,
& quafi adequatus naturali apperitui volitatis Sfed
nntLur.l!isapin;-:tir'-ls,{'eu pondus volu_nmt‘.s ad Deumn
fuper omniatendit; ergo & aftusipfe nacoralis dile-
&ionis.Et hocdifcurfu {zpé viitur D.Thom.in cita-
tislocis, & 2.2.q. 26,art16.4 vbiminorem {Ji.‘OPOli_th-
nem oftendit , tum exrectitudine naturalis inclina-
tionis; nam cum fit data abauchore natur elle de-
betoptime mode inftituta ; tumetiam exemplo ,
quia manus mouetur naturaliter ad é—’fﬂndmnix;nl
gaput, etiam cum pericitlo {uo 4 ergofighumeltin-
clinari magisad voiuerfalebonum totius, quam ad
proprium; ergo cum Deus fit vniuerfalebonum,vo-
luntas:Imglsm:lmacmad11!;1{.%{,:1‘-?; adreliqua. Sc6-
toverd, & alijs non placetillud exemplum ; quia ille
motusmanus noneft eximpetunaturE, ed ex motu
voluntaris , vel appetitiis media phantafid. Sedhoc
nonignoranic D. Thom.tamen quiaillamotio va Ide
naturaliseft , indereété intulic,illam effefecundum
inclinationem partis ad bonutn totins.Atquehacra-
tione dicitur amor charitacis effe confentaneus na-
turz, quia non deftruitinclinationem eius; quod fa-
(vt notauir Alenfl) fi natu inclinaretad dili-
gendum fey plufquam Deum, :5;ciulwr:sadl-_sjiigen-
dum Deum,plusqu mfe. Iﬂon;lgnitael':,fedvcmq,:
eftad Deum {uper omnia , & inhoceftcharitascori-
formisnature, quamuisaltiorimodoillam eleuer,
ac perficiar, Erhacratione dixit Bafil.in regulis fufitis
dilputatis , interrogat.z.innacura elfe viminfitam,
quzin (eipfa amandi necefsitudinis initia continet.
Ecindeétinfert Bernard.inkb.de Diligendo Deum,
inexculabilem elfe omneminfidelem ; finondiligi
innatasdy notarario-
tacui fe torum de-

amare,quidquid

Deum extoto corde;qu
wis suflisiayquecx toro feilum diligere debe
berenonignorat.

in quibus verbis alia ratio communis in hac ma-
teria iﬁdim[ur',qma praceprum diligendi Deum fii=
peromnia ; elt preceprim morale , pertinensad le-
gemnatura ; ergo ac e,dequodaturta lleE*m‘cs-
ptum, natukaliseit, quialex naturalisnondatuirde
fupernaruralibus aétibus. Nequelocum habet com-
munisrelponfio,vtactuspraciprat .';f'.ansciTc)\'L:_ht
pofsibilis pergrariam , quiaquod per amicos poffu-
mus s implicicer poffumus. i—ia.-c,mquam,td‘pcm\o
nonreftéin ;.vr.zl'cntl.‘.ccummoda:u:‘ ,quianﬂndum
juibus viribus pofsic fierd talisattus,fed
, & narurz ipfefic. Sicautem cuidens
elt; narur pranondar deaibusexceden-
tibus naturz ordinem 5 & phyficam vireutem (ve
1ta rem decl '-il’r:ﬂl)i]anl!‘iﬂllll'ﬂl‘(,tChtl'.IrUm,L{l]l-l
lumen naturale nihiide his actibus affequi poteft;nec
juid dictate , pracepta autem naturalia
{untex diftamine rationis naturalis.

Sed forté quis dicat,rationem naturalem duplici-
ter confiderari, {cilicet , vel per conformationem ad
puramnaturam rationalem;vel per cnnfqrn’.lmtem
ad naturam rationalem cleuatam pergratiam , pra-
ceptum aurem hoc non effe naturale priori modo »
{ed rantiim pofteriori, id eft,non diftari pr.rmm‘am
rationem fundatam in folo lumine naturali intelle-
ftus , fed perrarionem, vtelenatam, & illuﬂramm
fuminefidei. Sed hzcdoftrina, quatenusnegat, eflz
hoc praeeptum naturale, etiam per compararionem
ad puram naturain rationalem , eitcontracommu-
nem fententiam Theologorum , & contra fententias
Pacrum,quasadduximus, & fine dubio el falfa,tuin
quiaincredibileeft ; ho m,vel Angelumin pura
fuanatura creatum non fuifle habituros preceprum
diligendi Deum propter {e,& fupr ipfos; quiahic
amorelt debitus Deo, & ratione {ux eminentifsima

INGUIrinTus

cuiusordin

= 1llis ol

pref

ione creationis,
] ¢ a4
minam. Tumer

em; & fimilitn
receprum eft fund

{imagin

pra Decalogi co mere naturalem , et=
1am per compara
nalem ; vteftindu 1d ommnes , & fere per
{enotum ; ergo etiam praceprum diligendiDeum
fiperomnid , eltnaturale eiufdem ordinis. Confea
l:nuul;n)p:ixliaeﬁ, quiaalidsin puranacuraablato
illo fundamento non fubfifterencalia pracepta. Ma-
iuritcmfacilépmhmii-oteﬂ,quiati(.ur;::m;cyza[e.
cundztabule Decalogi fundantur in antore proxi-
mi, itapracepta primztabulz fundanturinamore
Dei. Deindeipfe amor proximi,& preceptum eiusia
amore Dei fundarur; imoin ipfifmer preceptis mo-
ralibus amor Deiimbibicut. Ided enim tranfgrefsio=
nes talium preceprornm funt peccata mortaim,qﬁia
Detamorem excludu Vnde{iin puranatura non
effecpr lilectionis Dei fuper ommia , nul-
un mottale prafertim contia pro-
contneret odium Dei,nequed Deo
auertere €0 etiam d ing praceptodiletio~
a1s Deition moralem vitam reété inftitui, quia
non poffent cxtera precepta moralia hebere inte-
gram,& perfeftamy obligandi. cantemom=
niavaldé funt contrariaipfi naturz nali, fecun~
dumfe, acpurd [umipta; ergo & contrario fatendum
eft,aliqguam dileétionem Deifuper omniaeffedepre-
teptolegis meré naturalis,ac proinde aliguam ralem
dilectionem effe atum naturalem.

uram ratig-

nt.

XUnimn,qu
il'.

Vitimo , vtremipfam; &rationemimagisa priori s,

explicemus,declararcoporter,quid fignificer illa par- P
ticula , (uper omnia; velquid addat amoribeneuolen- rai
tiz Deiminus perfefto. Nam cum oftenfiim fitamo- m#
rem beneuolentiz Dei ex vi huius pracisé rationis?
non effe fupernaturalem aétum , fiillud, quod addit
patticula, fipes ommia,noneflt aiiquidﬁt;crnawt-*lis:
ordinis, profecto non eft cur alis amor nacu ralisefie

non pofsit. Particnlam ergoillam,fs
tauiguantim valuiintomoq
difputatione tertia, fectionen
quarca;fedtionequarta, & quaibi decat
ximus , 4d amorem cum proportione ap}'lwaupol"-

funt. Potelt ergodici,velcogitari,amorem Deidiél neyofiih

fuper omnia, rationeintenfionis , quia eft maxima,
velrefpeciu conatus pofibilis voluncati; ficut de cd-
tritioncopinatuseft Adrianus, v elrefpectu cuiufei=
queamoris creaturz,ficur deeadent contricione B~
nauent.PetrusSoto,&alij opinati funt.Verunt
fi intelligatur ; hoe effe neceflarinm ad amorem fi- s,
peromnia , falfa eft fententia, quia verusamor Dei
etiam ex charitare nequeexcelluminintentione , ne-
que certim .;I:qi':cm'g_radum intenfionis r:qu[ri: 5
vel ex naturafua , velex cbligationealicuius prace-
Fr;,v:;!.uiaré[\w;obam. I)cjndc)qniaimcinrcnﬁo,ii-
cet neceflarianon fitamori, vt ﬁ:ﬁipe:‘ omnia , non
tamen illi repugnac, vt per fe conliat,etiam tuncnon
extrahitaétum ab ordine fuo , quianoneftaltiors
ordinis intehfio altus, quimentitas eius. Quapro-
peer licet daremus amorem conftitui {fuper omnia
per gradum intenfionis,fiue ablolutum,fiuecompa-
ratim , nonindefierer,vt dileéio fit fupernaturalis
actus,quiaillaintenfo,vt dixi,effetcinfdem ordinis
cum fubftantiaaétus,& voluntas poffer totum fuum
conatum ad illam adhibere,vel in amore aliarumre-
rum minortm conatum :Ippcmere.

Alio ergo modo communiter explicaturilla partis
cula,ve denotetexcelumamorisnointenfinum, fed 209
appretiatinurn , vtvocant, id eft, vt Deus ametur
tanquiam bonum, quod in maiofi pretio, & zftima-
tionehabetur , quam cxteraomnia, queamantur.
Quizexpofitiogeneratimsiipta, & rectéintelledtave-
raelt. Oportettii exponere,quando amor cenfeatur

tenderg

terti

el [y didum it

10

q?r.‘i‘




ofitn

inm il

_rsﬁ:r'i.

Can XX XL Vtrdifigcre fnper omnia Det, vt authore naturx ficactus,&e. 339

tcndﬁerc in Deum cum illo pretio,& aftimatione. Vi-
detur enim non potie haberiille modusamoris fuper
omnia, ine attuali confideratione intelleGtusconfe-
rentis bonum dininum cumalijs; & praponentis il-
lud cxreris,idig offeren \fnlunmtitanqnmnd‘:i:glv
bilius reliquis, & confequentet ex parte eriam volun=
catis necellariumeffead amorem fuper omnia,vevo-
Juntasadtu feraturin Deum, vt comparatum adre-
liqua bonasproponendo illum czreris omnibus pre-
ferre s & quodlibet malum pati, l:re_ah illo ﬂ:parc_tur.
Komplacet Sedlicer hicmodusamandinon fit m'zqus.-:bll:s;mm
| pofsitefle veilis ad exercendum ; & perficienduma-
morem,nihilominus affirmarinon Potcﬂ,eﬂe necel-
{arium ad amorem fuper omnia. Quia nullum nobis
datum eft przceptum faciendi huinlmodicompara-
tionem,neque €x natura rel eftneceflaria,quia vaui-
quifqueactus vel habitus poteft perfecte tenderein
obiettum fuum abfoluce, & fimpliciter propolitum.
Imo fzpé talis con {ideratio,& collatio poteit auerte-
revoluntatem,&ides interdum elt cauenda propter
pcriculum,vtin di¢toloco de Peenitenlatins dixi. In
Pr:cfcntiverﬁv addo , etiafi indilectione fuperomnia
Dei vt authoris naturailla comparatio exprelse hat
intraterminos naturaliscognitionis, indeetiamnd
elenaria@tumad ordinem fupernaturaliumac
quialicet illa comparatio explicité nonfic necefiaria,
virtuteincluditurinamore fuper omnia modo {ta-
timexplicando , & ideo illud explicitum nonaddi
aliquid fupernaturale fupraimplicitum. Item q
exvinaturalistationis coparatio illaferi potelt , vel
ad omniabona creata, qua naturaliter cognofcipof-
funt, veladmala illi amoricontraria, & hocfatiselt
adnaturalem amorem fuper omniaDei, vt elt finis
naturz; ergoetiam fic r,xplic:ndo Pqni:u!am s [uper

emuig; nihil fupernaturale additur adtuiamoris.

" Eftergo tertiaexpofitio , vcamorDeidicaturfit-
Tmiaespe- per omnia appretiaciue, guando amor tenditin Deu
Jo propter folambonitatemeius ; complacendoinilla

exfoloaffeGuad eundem Deum , quiacumbonitas
ilfafuperet oiabona,fiinillafola nitamur ad aman-
dum Deum, & complacendum inillo,ed ipfotalisa-
moreftfuper omniaex vifui obiecti formalis. Sicut
affenfusfidei propterauchoritatem Dei , eo ipfo elt
fupraomnecredibile ex viobiedti , & adoratio Dei
propterexcellentiam eius eft fupra omne adorabile
exvi obiedti,liceradtualescomparationes non fiant.
B aimis. Quaexplicatione admilla, etiam particnla,fuperom-
iamgen  Midspoteft nonaddere aliguid {upernaturale.namet-
dfiat affir-1am bonitas Dei,vt auchoris naturz, & v relucet pet
10, creaturas, eftexcellens quedambonitas de fefuffici-
ensad irmandumafiectiiin Deum fupraomneama-
bile prateriplum,velipfirepugnans : amorautem
naturalisDei fundatur in bonitate Dei fic fpedtata
quafub tali ratione fub naturali obieéto adzquato
voluntatis continetui: ergo modusillefuperomnia
nonmagis eftfupernaturalis, quam ficraciollamo=
tina,feu obie&tinaamandiDeum propeer fe, & com-
placendiiniplo.

_ Verumtamenin illaexplicatione fupereft ferupti-
r 1ug, quinille modus complacendiinbonitate, & de
bonitate Déiinuenitnrin amore beneuslentix Det 5
quinon eft fuper omnia.Vnde duplexfolec diftingui,
demerito amor Deijvnusaffeétinus tantiim,quio vo-

=

Wi amo.
7 benpyo. h{ﬂﬁas cor 1Deo prop wam infinitam bo-
loieqr;  Mitatem,é perfedtionem, vultg &gaudet, tantam

Jipioinyiy, bonitatem inefie Deo. + Non tamen extenditur
hicamor ad omnia.qug amanda [unt Deo,& proprer
Deum. Alius eft amor,qui obedientialisdicitur, quia
nonfolum vult Deob squodinfehabet, fed et-
hamvule Deoplacereinomnibus; & colequenter vel
formaliter; vel virtute fugit quidquid dininz boni-
tati,voluntati,aut honori cotrarinm eft, Primuser-

goamorreteraeftbeneuclentiaad Denm s quiavult

Beobonum proprer {e, eftetiamaliquomodo fum-

fRusamor, yriqueobie&ing ; yraiunt; quiavult
Pars 1.

n,&itadicietiam
2 , quareniis nullus

Deo fummam quandam boni
pcteﬂa]iqt:omuda fuper
poteftefie amorbeneuclentiz , qui rer amatz
tam, veltalembonitatemvelit , &itahomo peril-
lum amorem vult Deomaiorem beniratem , quam
cxterisrebus. Ernihilominiisamorille noneft fim=
pliciterfuper omnia, quia poteftefle imnlcum pee-
catomortali; imoéetiam cumact ffectu contra-
rio Deo,& amicitigeius.Etidec hi tilleamor {1t be-
neuolentiz,non poteft diciamoramicitiz; quia per
fe non excludit s neque vitare facitomnem offenfam
reiamatz,quod ad amicitiam fpectat.

Igitur amort fuper omnia Dei efie deberamor obe-
dientialis, quovoluntasvelitDeononfolumboni-
tatem,quamin {& habet, fed etiam propterillam ve-
litDeo placerein omnibus, & fugereomnia contra-
ria,foliim vt eicomplaceat. Namhicamor inprimis
ni iturin fumma Deibonitate propter fe ipfam , &
itaex hacparteeft fummus. Deinde compledtitur o-
mnebonumdiuinum, nonfelimintrinfec
eriam extrinfecum, & exhacparteciiet
mnia elicet,qu pofsint Deo diff
Ioqnacunqucmtéonu.‘:uc:‘rm'e. Den
moramicitiz, quiaper fte vnitvoluntatem aman-
tis voluntari Dei, & de fe excludit omnem Dei offen-
fam faltem grauem, quod adamicitiam neceffarium
eft, & fufficit. Ethacrationet ot habetrepu~
gnantiam cumaétualiaffectu pe:
malem, vel vircualem voluntatem feruandimanda-
tata,inxta verbum ChriftiToannis 1 4. Quidiligis mes
mandatamea[rraabi s cum fimilibus. Vndeettamad
huneamorem fuper omnia neceflarium efty vefic per
abfolutum decretum , feu propofitum voluntatis,
quodexplicatur hac voce : volo Dec omnebonum
eius, feuilli placersir omnibus , qui.i.ﬁ)lavc!ieir.ﬂs
vix mereturnomenamoris,praefertimvbiactus per=
fectuseht in poteltate voluntatis. Sicergofatisexpli-
catum elt,quid fitamoremefle fuper ommnia,leu quid
per particulamillamimportetur. :

Exhacvero declaratione non minus congluditut
ratiointenta,quimexalijs, i aduertamus,illam par-

tan=-

&

tis&kincludit for-

13,
E)suss [it proa
priéamor
Dez fuper
oM.

14,

Ex proxim,

ticulam, fuper omniz snon efle cum =qualitate accipi- Verag;6¥pos

endaminamoreinfufo,& naturali, fed cum propor-
tione : namin veraqueincluditomnia , qua repu-
gnant taidilectioni , tamen refpectudilectionisna-

ﬁ':za;. eqnoa

#fey vatio
tersiaforma
redebeat pra

turalis omnia illa continentut in naturali ordine : afferione,

fupernaturalisautemdilectio includitabfoluté om-
nia, cniufcunque ordinisfint.  Quoddeclararurin
hunemodum , quiadile@tio naturalisDeifuper om-
mnia includit voluntatem feruandi omnia prace=
Pta:nnnﬁm citer, fednaturalisordinis, & conle=
quenter de (e tantum vult vitare omnia mala con=
tratiahis preceptis ; quiailla {olanaturaliterappre=
hendi poflant, vt amori Deicontraria : atvero dile-
&iofupernaturalisincindit voluntatem fernandio-
mnia precepta etiam fupernaturalia,& ita vniuerfa-
lius eft fuper omnia Deo, einfilevoluntaticontraria.
Hincergointelligitur particulam,fuper omnia, vt per-
tinetad naturalemdile®ionem , nonincludereali=
quidexcedens ordinem rerum naturalium : necfi-
peratis vires, fzu potentiam phyficam liberiarbitrig
creati,quiatotum hocsfcilicer,fernare cmnia prece-
pra nacuralis ordinis, & nihilin toronatural ordine
amare,quoda Deopo (sitauertere; hoc,inquam,to-~
tumnaturalisordinis eft , & defepoteftcaderefub
ablolutum propofitum voluntatis creat®, fialiaim-
pedimentaexcrinfeca, nonobfiftant; ergo talisa=
mor fimpliciter naturalisefle poreft.

Hincverd obiter intelligitur , hanc dilettiotiein

1.

fuper omnia', quatantum naturaliseft, comparata f.rorefar.
ad dileétionem charitaris, nonfimplicitet (vritadi. d7ioramis

cam) effe fiper omnia, fed fecundum quid, quia cum

titia natnra

b g
fitinf orisordmis,noncxrmdm]mdca;qumfun;'{“‘ﬂﬂfﬁ”
A e el . > o) 0 y: - OMMBIG[fecHR
fuperio: is ordinis,fed tantumad ea,queg funt ordinis dumiguid,

naturalis. Amorautem infufus,cum fic fuperiorisor-/
Ff 2 dinis

uper natan




§4.C
Palizautem dinis complettitur omnia ; eriamque funcnaturalis
fimplierer. ordinis, quatenus poffunt i Deoquocung m odoa-
,veladipfum ordinari, & inhoclenfudicoy
amorem eilefuper omuia impliciver,illum ve-
deltinhacmateriavaldeno
.diuntur facile multa, quz in

uer

rafecundumqu

tandum quia

1nc

obie&tionibus tanguntur,vt ftatim videbimus.
16, Exdictise concluditur, tam Angeluminiua
2, corollar ominémin ffatuinnocentiz, &

ssliberiarbitrij fine au-
um dileétionis Dei naturalis efi-
tioneilli ex narura fua debita,

B8 snligVd  cere cuim omn

uaturaPo pye Angelisid docet D. Thom.1.p.q. 60.akt. 5. incor-
Jrmi st pore, &fpecialicer icatad 4. & eumfequunturi-
::ci:‘[:;‘:,{ biferé omnes expofitores; & communiter Theologi
Siisalideyedi: 30 2.dift.g3.6 4. Altifiod.lib.z.Summ.tract.a.cap.4.&
Tive. 6.Alenf.2.p.q.31:memb.z. Et ratioeftclara exdictis,

quia actusille connacuralisels Angelo; & ipfe habec
naturalem propenfionem adillum , & {ufhcientem
virtutem phyficamad eliciendumailum, ve caufam
proximam principalem, quz omnia conftantexdi-
&is. Arveroin Angeloexnaturareinullumeratex-
trinfecumimpe _..:ntl,lm,niq;c:iam:ntrinfscum,
quod exercitium, & viumtalisa sredderet diffi-
cilern;nedum moraliter émpaislb.lcm,quin Angelus
nequehabecinternumbellum concupifcentia; neq
aliz dificultates,guz oceurrunt hominibus, in An-
gelis locum habent ; ergo ex nullocapiteeft illine-
arium anxilium granze ad talem actum elicien-

dum, Imofunt quidica t,;adeo ellenaturalem hune

aftum Angelo , veficetiam illineceffarius quoad ex~

ercitinm.Exquo aliqui adduntetiamin Angelis ma-
Improbassr liseflehuncamorem. Sed hocpolterius improbabile
wirequead eft deamore amicitiz,quidquid ficdeamoreconcu-
damons.  pifcenciz. Cumenimamoramicitiz,& fuperomnia
includatvoluntatemplacendiDeo 1n omnibus , &
fernandieius pracepta s q uomodo poteft indzmo-
nibus manere? Quanisergoilli Angelivelint Deum,

cel

quatenusfineillo ipfieffe non pollunt , nec operari,
nullo verd modo ilium diligunt ex ben¢tolentia ria-
turalicum potinsillum odio habeant. Nequeeftali-
quid, quod cogat dicere, illum amorem naturalem

efleneceffarium quoad exercitium , eriam in Angelis

bonis,feu non malis attenta folarei natura;quamuis
feclufoimpedimento peccatl, & obilinationis, veri=

fimile it, raro,aurnunguam abilloattu cellare ; de

quoin propria mat i g

17- Dehominein nataraintegraidem docuit D.Tho-
Rurfw id o- m:;sd:aftaq.lop.ar.j.vhiaxt,potuilic]wn-.mcmimm-
fleaditwr do turaintegra diligereDeum fuper omnia line gratia,
bominen licet non fineauxilio Dei monentis. Quodaliquiex-
f;“’“' philln‘\’:t;i:l',ﬁ gratiahabituali, non verofineauxilio
.Eﬂl,-;;:f,- ﬂ.‘\{:(i:]“l_\r;!u :.n{zn;g,r.mg.Scfllmncexpo{itmn&m
“ jamfuptaexciufimus, & oftendimus ; D. Thomat
excludere omnem gratiam , vel (veibi loquitur)om-

ne gratuitum donum. Qu= voxinrigore compre-
henditquamcunque motionsmn gratiz, Omnem er-

go illam excludit , & folum generalem concurfum,
quemnomineauxilij Dei mouentisintelligit,requi-

rit. Erinhoe gunc'incltlm:i"cui'u:.‘maniﬁ:ﬂ@:neccﬁﬁ—

rius, tum quia D. Thomasibi commemorat doétri-

nam de Angelis, quibushominem in naturaintegra
inhoczquiparat , tum ctiam)quiainhoc conftituit
differentiam inter hominem integrum, & lapfum:

autem homointegerindigeretfpecialiauxilio nul-

lumeflec difcrimen , quia eciam homo lapfus poteft
elicerehunc aGum fine habitu’ gratiz cum auxilio

fp;.ciair. A:qut1tmntclicxcrunt,&fcqumiihratD.
Thomam Conrad.Caietan. Medin.& Valentia, & i~

dem docent Bonauent.z.d.z.arc.3.q.1.& d.29. q. 1.ad

2. Alenf z.p.q.p6.memb.i.& reliqui Theologi comu-
niter,quosin fequenti ci sallegabimus. Hoc

Ratie Digi etiam P:giut ratiofa ngelis ;quam D.Thom.
Thom.  paucisverbiscomplecticur, quiadiligere Deum, eft
quiddam connaturale homini; homoautenm in flatu
'

el Lib.I.Denécefsitate grat:

*

péra naturalia.
I3

poterat operari virtute fuz Aatis
aturale,abf:
co noh indige

turaliteriuper

naturz integ

fupperaddis
attalidono
5 led

O 1~

11a

id vircut cere poterar. QU
mediaté concludic , quoad intrinfecam facultatem,
fipponitautem ineo fatn
non fuille futuraimpedimenta; quenung funtinna=
turalapl ideo fimpliciterde pot ﬂ.ucp}\yﬁc:;,&g\] 1kt
miorali recé concludit. De homine yeroinnatura .7::;';;‘,:'
lapfa,atigetiam in puraeft (pecialis difficultas;quam aus inpurg
infequenti cap. commodius tractabimus. condinn)

Contrahanc vero affertionem cicatur Gregor.in 18,
2.d.29.q.7.in princip.conclul2. quatenusate, Adam Cenra e
e facereopusmoralebonum fine auxilio vAamafi
fpeciali.Cit 1 th.t‘)‘q.m:.c&:‘fcqueuu‘n.”""'iﬁm
& AlphonfusV her. Philippica 5.7 %%
nen Gregor. panlo polt explicati !udauxi-":;f'
quibusnarura Lzlthfa,& V":"'.f-
Qua expolittone
raaddit graciam habit
cientem absiy aliofpecialian-
ndum , vade inillo latunonpo=
1§ lem motionem ; qua Deusappheet
voluntatemad volendum bene, qual nitatu naru-
tzlapl :-\;mrir;'.-'tihid:‘mc;xpumt.Curv:rc‘apulhb
let habitum gratiz ; {iillaneninfluicinaftum , nee
Deus pcrl}acr'a!.:m motionem snon video: cum ha-
bitusipfi,prafercim infufi non operécuy; parum,aue
nihilinuent. Solumergo poruitrequiri gradain illo
ftacu , quarenus fuitfundamencum uiticiz, & inte-
gritatis naturz;velupra vidimus ; & itareuoluimur
in priorem expolitionem,qua fuit Magiitri. Nosau-
tem non negamus adincorium illorum donorum s
fed dicimus, vitrailla, non fuilfe necelfariam fpecia-
Iem gratie motionem , quod etiam Gregorius face-
tur, Abulenfisautem loquitur deauxiliogenerali, vt
{epd dixi, & fortafsé de codemloquicur Viruefius,
quem videre non potui,qtiamiuis horumauthoritas,
etfi contrarium fentirent;receptifsimgallertioni ob-
ftare non poflet.

Vitimo ex diétis concluditut , pofleliberum arbi-
trium per fefpectatum ; & fineim pedimento peccati
dilugerc Demnﬁlperomma » €tlam amore natural®
concupilcentizeo modo, quoilleamoreffe autdic s
poteft fuper omnia. Hocexhypotheli probatur faci o
1¢;quialonge difficilius elt;amare Deum aniore ami-
citiz;quiim concupilcentia erg y (iliberum arbitria
non infirmatum per peccagliipore/t naturaliter sma-
re Deum per bencuolentiam perfecto modo, & fuper
01 Illiia; a fﬂrrlf)l'i };\(}LCI’}'_’H!T’I(]I’C[I'! nacuralem congti=
pifcentix Deihabere perfecto modo,, ac proindefu-
pcromnia,ql:mcunmmoriil: C-}paxfu:rlit.

Difficuleas autem eft inexplicando ; quomodoa- 0.
morille pofsiteffe fuper omnia. Exratio difficultatis Qiomedt
eft , quiaamor concupilcentizad Deun ; eft amor /%8
beneuolentizhominisad feipfum , &itailloamore G roms
magis feamat homo,quim Deum,quiain omnicon (””’}T‘
cupifcentia plusamatur perfona , cuiconcupifit oept
borium, quamipfum bopum conicupitum: quia cui
bonum amatur ,fimpliciter & per feamatur, iplum
autem bonum , quodilliamatur, non fimplicicery
fed folum vt it bonum alrerius. Vnde D, Thomasi.z.
q.26.art.4.1llum vocatamorem fimpliciter; huncfe-
cundum quid.

Nihilominusdicédum eft, etiam amorem conzu- - 2l
pifcentiz Deiefle poffe infuo genere [uperomnia. 1- Vora it
tarefert D, Thomas 1.p.q.65.ar.5. & ditto quodlibet, i &
1.ar.8.& quoad hanc parténon improbat. Etex parte declraith
idem {entic Alenfis 2. part. quaft.30. memb.y.artic.z:

§. 2. Etdeclaracur breniter ; nam inpnmisﬁmm-
paratiofiatad nigaliabona, qua home fibicon-
cupifcit, magi et diligi Deusamore cocupifcen=

&pﬂ'[(‘-l]fhl!‘ﬁ j_‘f\\;i}mm

[

nen putusﬂzz

Verunt
liumnon di

; diciteg fuill
oadbeneop
ftulavill

tiz,quim czrera bona,quia Deus eft maius bonti ho-
minis, quim cxicrabonaer ¢ata;etidipi hominiin-
trinfeca;



11

F s - aa 1 ~
‘adzhgcrefhpcrcnruna[)eun1Vtaun1orcﬂaturx

alimbonum dinmnum nobilins
maius bonumiplius hominis,
g {eceffe bonum hominis s niil
i I m hominis bmmm.f]ciudgho-
moamatiibi Deum tanguam vltimum hnem ; quo
fruiappecit;non aucem lic appetit cetera hon_a-, 1mo
necle l“pl‘[.ll'ﬂ,t}dja magisvulr Deo frui;gl.lfll‘.n[e, fire-
& amat Deumetiamamore concupiftentize, & {ub
hac ratione exiam diligit homo Deum hoc amore
plisquanife. Atg hinc habet etiam hic _al}19ralmm
petfectionem , propter quam potelt dici fuper o-
mnia,fi ficefficax, nam fecum affert intentionem ef-
ficacem acquirendi beatitudinem,quzin Deo conli=
ftic. Vnde eriam includit voluntatem abfoluram fer-
uandi pracepta Dei, & cauendi peccata, qu ab illo
auercunt; quanuis non propteriplitm, fcd_pmpr;r
bonum appetentis;hocautem (atseft,veinfuoordi-
netalisamot fit fuperqmnia,id qii yfuperomniabo-
na,quzilli bono beatifico etiamintra nacuralem or-
dinem poffentrepugnare. _

Neq obftar,quod homo diligat Deum fibi, vt pro-

lidgfﬁwl-Ptcrga dici pofsit eo amore plus fe dlnligerc ;quam
e ey . Quia, ve Alenfis fupradixit, illanonett du-
%

2.

frersm

Tfntia

Elydityy,

plex diletio, fed vna ,quz fimul ad Deum, & hm‘g 1-
nem terminatur, & ideo non refté ht comparario,
nam refpectu veriufg poteft dici maximain fuoor-
dine,filicet refpectu Dei,vt boni concupitis&refpe-
G fini ve fubieéti,cui concupifeiturillnd bonum. Et
hancetiam refponfionemattigit D.Thom.1.2.q.2.ar,
7.ad 2.vnde ex illa comparatione folum concludi-
tur;perillum a&um hominem amare fe, amorcami-
citiz,Deum vero folo amore concupil‘ccnuz,quad
non eftinconueniens ; quia fatiseft, quod alio aétu
perfectiori pofsit homo diligere Deumamore ami-
citiz, & quodid faciat, quando oportuerit, neque
enim tenetur fcmPerpcrfc&lfsim um amorem exer=
cere. Prarered quia eo modo,quo poteft fieri compa-
ratiosillado&rina D. Thomz, quod amor beneuo=
lentiz eft amor fimplicizer, & concupifcentiz fecun-
diumquid;habetlocumin bonis creatis, non verdin
bonoincreato,quod eft Deus, ve dixi difp. 23. Meta-
phyficzfect.z,n.8.& idem dixit Medina.3.2.q. 2.ar. 7.
infine. Ratio autemoprimacell, quia quandohomo
amat Deum fibi,licet in vno genere referre videatur
Deumadfe;non tamen vt ad finem y fed vt ad fubie-
&um perficiendum talibono,vt recté notauit Caicr.
2.2.q.7.art. 5. & nihilomintis eodem amore virtute
referthomo fe ipfumad Deum, tanquam vitimum
finem,quo frui appetit ; quz habitudo multo perfe-
&ioreft, & ideo etiam illo amore magis diligitur
Deus fimpliciter loquendo. Qu= omnia cum pro-
portioneapplicatainnaturaliamore concupifcentiz
Deilocum habent.

Supereft, vt ad rationes contrariz fententiz in

A1 rario. pfincipio factasrefpondeamus. Ad primamiam ca-
M adyy- pite precedenti oftenfumett;illud diftum Ariltote-

inlishaberelocuminbonis priuatis,fen refpedtu ami-

e gortm,qui ﬁnrpar:icularcs petfonz;non verorefpe-

&uDei,cuius amor efle debet regula ; & menfuracu-
iufeunqgamoriscreaturas,etiam {ui ipfius, Et quan-
uis verum fit, ferinon pofle,quin talisamor Dei > &
quidquid ex illo fit,non fit per ft honeftum; ac proin-
défitetiam magna perfectioipfius diligentis,nihilo-
mintis hec ipfa perfetio non eft directé amata per
talem amorem , fed quafireflexe , faltem vircualiter,
quatentisqui dirg @& amataliquod bonum ; neceffa-
rio amat ipfum amotem s ideod hoe non impedit,
quominiis Deus ipfe pertalemamoreni ditefté pro-
prerfediligatur. Inftabit forté aliquis, quia & illea-
mornoneffet honeftus,nonitaamaretur Deus; ergo
non magis diligitur Deus ; quam honeitas talisamo-
1s. Hzcverd obie&ioetiam fieri poteft contra amo-
rem charitacis,eft autem parui momenti, quia codi-
tionalisilla eft ex hypothefi impofsibili ;qua deftruit
obiedti diligibilitatem;nam fi amor fuper omnia Dei
Pars L.

e
{rc actus,
noncfeteflentialiter honeftus,nec Deuseflet ita dili=
gibilis fecundiim rectam rationem ¢
nalisillanihil obltat,quominus talis amor Deitit
peromnia,quia poti aber;quod tithonefal-
umus, & quod hac perfectio ab iplo infeparabilis
f1t.

Adfecundamrationem.quzeft Scoti,refpondetuf
negaud.oconl‘cquen::.'.m,a;‘l © ex parte obiecti hebar,
aDeocognito vt authore natur®,ad Deum cogni-
tum vt authorem gratiz. Quaillatio,li efleralicuius
momenti, potilis probaret , dileftionem charitatis
noneffeinfuafpecie, velfubftancia fupernaturalem,
quam quoddilettio Dei vtauthoris naturz fuperna-
turalistic, &adhoc induciturargumentumiilud ab
Scoto,velibro fequenti videbimus ;ad quemlocum
hzcdifficulcas magis {pectar. Defeétusauctem illatio-
nis eft ; quia quando Deus proponitur amandus vE
author; & fims fupernaturalis ; non proponitur fub
ratione excellentioris bonieiufdem odirnis,led{ub
ration¢ boni alwerius ordinis , & principi-
um ; 4 quo ; vt fic fpectato naturanon pendet; ne~
quecumillo habet neceflaria connexionemaut cg-
munication€ralis ordinis,& ided natura perieeft in-
fufficiens ad Deumfub taliratione propolitumami-
dum;prafertim proprer f¢; & fuperomnia. Quoda
poflteriori declaratur,quiaamor Deifub tali ratione
includie propofitum feruandi omnia pracepra fu-
pernaturalia ,quod eft omnind fupra vires naturz,

11l

24.
Ad 2., ratis-
eI i . j.

vtpofted latitis dicemus. Atqgitacognitio Deiperfi- |

dem , vel perrationem naturalem mulctim confert
addiftinétionem hatum dile&ionum, non tam pro-
prer diuerfum modum cognofcendi euidentem vel
obfcurum,fed propter diverfam rationem obieéti,
quam fides credit,& rationon poteft arringere.  Et
ob eandem rationem,quantis bonitas, vel perfetio
Deiquomodocungapprehenfa, & ad Deum compa-
rata,ipfi connaturalisfit,;nihilominfis comparataad
noftram voluntatem {ub vna ratione pertinentead
authorem gratiz, eft bopumilli fupernaturale, fub
alia vero pertinentead authorem hacurz,eft bonum
infiio genere nobis connaturale, quia licét infinird
excedat noftram naturam , hac nihilominus habee
quandamintrinfecam necefitudinem cumillo, quia
eft quzdam participatioillius , & abillo effentialicer
pendet, &adillum tanquam ad vitimum finem na-
turaliter propendet,quz coniunétio eft fufficiens fit-
damentum ad naturalem amorem , nam feruatue
fufficiens proportiointer obietum, & potentiam,ve
fatis declaratum eft.

Adtertiam rationem,in quaiteriim infertur illud 44

1.
tertinm

inconueniens dedifpofitionead gratid, & remifsio- innum. 4.

hem peccati , iterum etiam negatur confequentia.
Nam quoad eam part€ de remifsione peccati,inpri-
misnon habetlocumin Angelis, in quibus nullafuic
vnguam peccatorumremifio. Neg ettamhabet lo-
cumin homineinnocente,fiuein naturaintegra,five
in purisnaturalibus, quialicér diligeret Deum fuper
omnia,non fedifponeretad remifiionem peccati, et
fupponaturillud non habere. Quida. de hominela-
pforefponidendum fit,capite fequenti dicam. Dedif~
pofitioneautemad gratiam facilé reddi poreft ratio,
curillatio fion valeat, quiagratia eft {fupernaturalis
formahzca.dileftio eft aio,ant qualitas naturalis,
atqp iraeftinferioris ordinis,difpofitio autem ad for-
ma,debet efle einfdem rationis cum forma , & ides
illa dile&tionullo modoeft difpofitio proportionata
adgratiam. Etdeclaracuramplitis;quiailladileétio
fiftitin Deo vt finenaturali ;& radicatur innaturali
effentiaanim= mediavoluntate; at gratia eft gnafi
nouanatura,feu forma altiorimodo participans di~
ninamnatura,&iplaeft radixaltioris amoris media
altiorivirtute;quaeft chariras,ideoly amor ille na-
turalisnullo modo eft difpofirio ad huiufinodi for-
mam. Aliaverd difficuleas de homine lapfo infe-
quenticapitetractabitur.

FF 4 CAPVT




	Seite 336
	Seite 337
	Seite 338
	Seite 339
	Seite 340
	Seite 341

