UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

R. P. Francisci Svarez Granatensis, E Societate lesv
Doctoris Theologi, Et In Connimbricensi Academia
Sacrarum Litterarum primarii Professoris Opvs, De Virtvte
Et Statv Religionis

Qvo Qvid Contineatvr, Index proximus indicabit

De Obligationibus Religiosorum ex Regula, Preelatione & subiectione
regulari prouenientibus, De varietate Religionum tam in genere, quam in
specie, De Religione Societatis Jesv in particulari

Suarez, Francisco

Mogvntize, 1626

VII. In quo gradu perfectionis Societas lesv instituta sit?

urn:nbn:de:hbz:466:1-93501

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-93501

1
Ly
B,
tiniy
(1

Dpbrafant

niauxili.

cumaétuali oratione, ac peritione diui-

Quia cum in illis omnibu® homo jfem-

peroperaridebeat ve Derinftrumentum,a quo de-
ber efficaciam illorum expeftare , tunc perfeétd

fiune, quar
Igirur f1del
impcdiun‘.

ndo prediéta oracio cum eis adiungitur.
bito modo tales actiones fiant, ex fenon
perfedtionem vite contemplatinz, fed

potiusex{einuant. Et quanuis contingat aliguan-
do impedire actualem quandam interiorem {i1aui-

tatem & du

ilcedinem, illud non eft fubftantiale de-

trimentum; multdque magis perfectionem auget

apus chari

tatis erga proximos propter Deum fa-

ftum.Propter quod dixie Greg.1.p.Paftoralis cap.s.
ad finem.Skm rionnslli, qus magnis muneribus dick sdum

Jolius cunemplationis fudiis inardefiunt 5 parere vilirali

proximorum predicaiione vefugisns , ficreenm quietis dili-
ks fecfmm fpeculasson. s pecomi: de guo fi difiriété sudiosn-
P! 4 el

blge rads,

rof wtsr s
Juutm; quan
deffer,defing

in g#s

nen

x5 ex Laniis proceldubio rei funt , quansisvensenies ad p-

& ERil THEnt s i proxiiis
isefieree.veilitaticasorarum fecretum praponit
do ipfe furams Patris vaignisus s vemult sproe
Patrisegreffuseft ad publicuimnoffrum ¢

CAPVT VIS

gradu perfeclionss Societaris religio
confliuta fir,

§ omnis religio fit aétns perfeftionis;
non omnes in p:l'fr:trlollc quxrcr!da

xquqi;s!%u;u » qula nonemnesomnia conhliorum
Operaexercent, &ideo quadam in altioribus ver-

fancur, qu

amaliz, iuxta variosfines proximosin

quos tendune,vein {uperioribus vifum eit. Etideo
ad perfeétam notitiam Societacis tradendam ne-

cefleelt; q

uantumiine inuidia, &arrogantia feri

pofsit;quem gradum in hocordine perfectionis at-

tingat, exp

licare. Quodquidemin his, quzhacte-

nus diximus tam clare continerur; Vt noia expofi-

Bima obie- tione non

indigeat. Tamen vt aliguorum obie-

Buguorun- Gionibus (arisherer » hocomittere non potuimus.

i n $e.-
Welatem
quod chorii
BeR babyat,

Aliqui enir
guunt, tamn
platinz; v
tum valde

m Societatem magna imperfedtionis ar-
ninmunere vitz actiuz, quiam contem-
rnde concludere conancuryilliusinfticu-
imperfectumefle.  Priorem partemad

vitam contemplatinam pertinentem , ex eocolli=
gunt,quod Societas precipuum huius VIte munus,
quod in pfalmodia & diuinis laudib. decantandis
confiftit,non fungatur. Etided omnes antiquiores

religionum inftitutores hane pracipué in fuis re-

gulis commendarunt, vt conftarex Bafilio frequé-

ter in fuis regulis, tam

ints, quam breuits difpu-

tatis,& Benedicto in fua s egulaicap.g.per plura fe-
quentia, & ex Auguftino etiam in fua regula, quos
omues polterioresreligiones imitata fint, prafer-

tum mendi

cantes s qua ex vi fui inficucel eleemofy-

nis fidelium aluntur, & hacratione videnrur foe-

ciali titulo

tanda.Propterquod
finem ciim dixifiec religi

obligariad dininaofficia publicé deci-
t.deluft.li.io.g.s.areg.circa

snes approbacas teneri of-

ficium djuinumin communi celebrave s quiaillud

eltpracipu contemplationis munus,{ubdic: Lo=
qror deregularib. aniiquis:nam fi alius religionis modus cir-

vabuiufmods bl gurionéadmisiassr, gertéma nomerel gio-
MISTE E8UT 5 qutippe qus w2 xitno [plendore religionis carer:
I Quemimitatus eft Trulfoli.2.Ordin, Canonic.c.12.

Steundach. i
HEkioin gan. C§ pieeium

i Sscigrs. Vit® confi

Altera pars pertinens ad vitam ainam ex alio

iturs feilicec, quia magnaportio huius
Licinadtibus percinentibusad peeniten-

I, gupd  t1AM; afdictionem , & quftericatem COrporis; & in

Yhera  voiuerfum

Rl

loquendo , huiulfimodi peenitentia, de

Yammn aufteritatis exercitia maximeé neceffaria funt ad
peefectionem alfequendam. Proprerqued omnges

Cap. V11 Tn quo perfecionss g

4 fit Socitlas. 3
etiam antiqu religiones in hac vitz aufteritare
magnaex parte fundata funt,ficntde ant no-
nachis per Egyprum laté refert Eufeb. lib.z. hilto-
riz,ca.17.& ex Athanafio in vita Antonij, & exalijs
hiftorijs antiquorumPatrumconftac. Et D.Balilius
efum carnium fiis monachis prohibuit. Et author A+
fermon.1. de communi vita clericornm, alias ferm, menum as
5.ad fratres ineremo, deilliseremiris .tit‘P{J)’fqu.IJH-‘{”""
ETEINIIE (AT AUETRIE 5 MUBGUATS Carnies [iing fertint , onino

colore, nigerrimo, afperrimoque indusi funt. Ec libro 1. de
moribus Ecclefiz cap.31. mirum in modum Augu-

ftinus exaggerat, & laudat feuerifsimaman tiquo-

rum cenobitarum, & eremitarum vitam. De qua

muita etiam apud Hieronymum. in epiitol, 22.ad
Euftochium de cuftodia virginitatis ; prateralia

qua epiflol. 4. 13. & alijs dehoe genere vitz com-
mendat. Sanétusetiam Martinus ( vt in eius vita
referc Sulpitius ) vfumvini in fiio monakierio fuis
monachis interdicebat. Benedictus etiam in fua
regula cap.39. i carnibus voluit abRinere mona
chos preterdebiles, & infirmos.Quod feruari pra-
cipiturin cap. Cam ad monafierinm. delbatu mona-
chor.vbietiam linex camifiz prohibentur mona=
chis. Vndein cap.carnem(inquit Fruétaofis
pus) ewiquam mongcho  necjumendi, ned griftandi ot con-
cefffalicentin, non quod creatsram Deiindisemus
fedgtiod carnisablt nintis viilis & aveamonach s aftim
meruy. D, Diuus Gregor. in epiftola ad Augufti=

num Anglorum Epifcopum; vt refertur in cap. de-

aiqtie. d. 4. Sacerdotes(inquir) & Diacont , ¢ rel 143 0=

s, quos dignitas Eccle flaftici g adusexornas, i quirgiia-
2ifima propofitum teiunands [ufcipiane. Et fubdit ratio-

nem ad rem praefentem multum pertinentemy Qwo

& aliguid ad penfum [anche infticution's adiiint, & eo—

reum qui inla cali erdime confiftunt obferusnisem. ficur b o,

ita rel gione precellant, Atverd Societas non foliim
antiquam religionum auftericarem non imitaturs

verum ertam in hoc genere feré nihil peculiare
proficetur, preterea ; quzexcommunt viir, vel

precepto Ecclefix omnes obfernare tenentur, Eft 4uindank.
ergoin hac parte valde imperfecta, Chriitique , & f’fﬂ e
Apoftolorum veltigianon fequitur ; vt modernus ©/# it
quidaminillam tacicé obiecit, prateralia qua in 'r:f":’“"“'?:
liby.ca. 7. agendo deviui exercitiorum afferemus; = 7 »

Sacictatems ex vt (ub infliteti perfectifimans
religionems effe.

Nihilominus dicendum eft, religionem hancex
viful infticuri perfe@tifsimam effe , ica vt fipremo
ordine ftatuum religioforum conftituea fit;&in co
non infimum gradum teneat. Vi fenfum conclufio- Nobdrged

em, fuppono quod in traétacu 3.dibuy. c.6. ﬂmé";m;e—
cum D.Thom. oftenfum eft, religiones,que puram >
vitam contemplatiuam profitentur, ex filo genere
perfectiores effe illis , quzex vifuiinfticor veram-
que vitam apprehendunt, vtrisq; perfeétiores eile,
Ex quo D.Thom. q.188. art.6. concludic. Sxmmum
geaduminaehgionibystenint qui ordmantur ed docendwm,
Gpredicandum: In hoc ergo fenfu dicimus religio-

nem Sociecatisin fupremo ordine perfeétionis re-

1L

Sundetur

= < L e r.I0A pars
ligiofz cluﬂuurzlm effe. Quad (uppofito d i¢to prin- i,i-"w ;
cipio enidenter concluditur ex his, quz define hu-

ius religionis diximus incap.1. oftenfim et enim
religionem hanc effe infticuram perfe, & direéte,
tam ad opera vitz contempla tinz,quim aftine, &
ad docendum, & pradicanduny & ad alia fpicicaa-
lia operacirca proximos exercenda cum maxima
p\:rﬁ:érmzre 5 & propenfione.

Secundd , poteft hocexplicari ex alio principio

LV.
pofito »quod Socictas per !"ccii‘relrgir.l Sweadeiup
rum. Nam loguendo ex genere, re [zenndo,




V.
Suadetus
tertio,

342
qued fumi poteft ex cap.t. & 2.19.9.3. vbi prohiben-
tur canonici regulares ad monacham_m tranfire ,
quanuisillud pofsit exponi factum effe proprerdi-
gaitatem facerdotalem, vtindigat D.Thom. 2.2. q.
18p.are.8.ad 2.& ﬂ:pr& in traét.8.lib.3.cap.10. expen-
fium eft.Inde tamen poflumus vieerins argumenta-
ri : namorde facerdotalis perfe eft dignifsimus , &
ftatum p.-;rfc:c'tiouis .]l].cluu modo attngens; vt in
ﬁ:pcriorslmsi";gmlicamln eft; & fumiturex Diony—
fio, totolib.de Ecclelhierar. & Chryfoft.hom.38.
in Match.vbi ait facerdotes efle quaii cor,& ftoma-
chum E¢¢lefiz; quoniam ab eis recipit Chriftianug
populus vitz influxum , & fpiritnale alimentum.
Ergo religio, quz per {¢ primo ordinaturad perfi-
ciendos facerdotes, vt fic; id eft; inipfis muneribus
facerdotalib?, perfectior finedubioeftexfiio gene-
re, quam profefsio ; quz per f¢ eft laicorn, qualis eft
monachalis, & ideo hzc religio initiandarum vo-
catur 4 Dionyfio c.6.de Ecclehiaft. hierarch. & pro-
ptereacx monachisad facerdotinm affumebantur
delicentiaAbbatum quando digni inueniebantur,
vtfumitirex Gregor.lib.s.epift.cap.iz7. alids epift.
27.vndé eft eriam illud Hieronynu epift.4.ad Ru-
{hichi: Sic pine in moiiafterio,vrlericuslfemerears. Quia
vero ha comparationes femper intelliguntur cz-
teris paribus;vel quitum eft ex ralicapite,ideo fieri
poteil; vedue religiones mucuo fe excedant, qua-
tenus véa magis accendit ad munus proprium fa-
gerdotum, quam ad concionatorum. Alteravero
econtra magis ad hoc quam ad illud munus in-
cumbit. Polted vero ad faciendam illam compara~
rionem fimpliciter,oporteretilla capita,feu mune-
rainter fe comparare,quod ad nos non {pedctat. So-
cietas enim in vtrog; illo genere exiftic, & fimul v-
trumg; caput amplecticur,vt cap precedentioften-
fumeit: vode ex hoc capite perfectior etiamelt ex
geners fiio,qitam quahiber alia; qua voum tancim
genus illorum participat : maximé cum in fingulis
generib. illorum magnam quandam perfectionem
intenfinam (vt ficdicam)é extélivam habeat: nam
elt religio facerdorum,, tam quoad riunera diui-
norummyfteriorum,quim quoad cztera minifte-
ria, quaad perficiendum corpus Chriftimyfticum
diriguncur: & ordinatur ad pradicandum , & do-
cendum, quocunque per Chrifti vicarium mitcan-
tur, & cum omni perfectione ;in fuperioribus faris
explicata.

Hincdeniqueaddi poteft tertia ratio, fumpta ex
D.Thoma dict. art.6. namfupremum in voguoque ge-
nereift menfuracarerorsm; in ftatu autem perfetionis
fipremum locum tenent Epifcopi:ergo religio qug
ad illum ftatum propinquins accellerit , eritexfuo
genereinaltiori ftatu perfectionis, quam reliqua:
fed Societas propmquifsime videtur accedere ad
ftatum Epifcopalem ; quantum ad id vnde habet,
quod fit ftatus perfectionisiergo. Probatur minor,
quia Epifcopi dicuntur preciput efle in ftatu perfe-
¢tionis, quia funtin ftath perfettionis communi-
cand2,& quiaad hoe obligantur exofficioetiamfi
oporteat pro ouibus dare animam fuam, & quiain
illo muneré irmitatem habent ex obligatione fui
ftatus , fed ha¢ omnia participat excellenti mode
Societas; nam ex vi{uifinis ordinaturnon mods
ad perfectionem acquirendam , {ed etiam exercen-
dam , & communicandam, & ex vifuorum veto-
rum (quod illi proprium eft)ad hoc obligatur, ion
obftante quacunque difficultate;peregrinando per
vniuerfium orbem,etiam mendicando,fi opusfit,ée
pericula quzquefubeundo, vigue ad fanguinis ef-
fufionem: in quo munere habet etiam firmitatem
ratienc obligationis voti;ergo etiam ex hoc capite
proximé accedit ad ftatum perfectionis Epifcopa-
Lis. Differcautem (vt cap.2.n.8.dixi)quianon prin-
cipglicer , fed minifterialiter hoc munus fuftiner,

Lib. 1. Deinflitutione, ¢ inflisnto S scietatis,

Item quia non fe extendit ad mnflrthdaﬂ
menta, per gz autfidelesin perfeftoquod
tu Chriftianitatis conftituuntur , vy ef?sauimﬂi-
tum confirmationis , aut creantur m'zni.ftriamm‘
&ionis aliorum , ve el Sackamentum °rdin;£ﬂ;:;
in his amnes religiones inferiores fune Epifiop
quorum func adiutrices.In hogvers poted P’I‘l
aliquid inSocietate notarinam videtyr r}"tia[:: b
inftituta in minifterium Apoftolice Sedi vcu
bullis Pontificijs fzpe adduc‘tismgmfeﬂéc’onﬂf
Vnde etiam Clemens V1L beﬂigﬂéﬂlloquens P:
tres , quiex vniuerfa Societate Rome congregati
fuerantanno 1600, Socieratem ﬁrﬂfmmdmm}
dis Apoftolica appellare dignatus eft.Exquoetiamf.
éum eft;vrab cadem SedeApoftolica plurimagrs.
tiz, & facultates in Socictatem manaverint,inor.
dine ad minifteria exercenda circa (ahutem anjmg.
rum, & communicando poteftatem fiamad perh.
ciendosalios, vt ex eifdem Pontificijs bullis mar.
feftum eft,& in lib.o.exponemus.

Exhis non eric difficile alteram partem conclise

lafagrg.

L

fionis probare; fcilicer 5 nonhabere Societatemin
illo ordini¢ infimunt gradum,quan per hang nega-
tionert, Potils quam per pofitiuam comparationd ¥
propofi, vt omnem inthidiant vitarem, Dug enim "

folum oltendere intendo; vaum efthabere inillo
ordine fatis magnam perfedtioneny: Alindeft,exil
lis duobus capitibus, qua nobis obijciuntur, non
poffe colligi hui¢ religiont deefle aliquid perfectio.
nis debite.d conuenientis (ibi iuxea Enem fumd
confequenter; nec iib1{implicicer melioris: neque
ectiam ob has caulas poffedufté poftponialijs, qui
pig;acreligiosé fanétasillas adtiones exercent. Que
vero in parciculari penfatis omnibus perfediorlt,
non ¢ft meum diiudicare 5 vt fzpein hacmais
dixi. ; j

Ttud ergo prius(pofterits enin ¢8:& gprefiabi-

Vi

#nius) multis profecto , dcmanifeftis modisoitendi s
poteftex his,qua haétenusdehoc inftitucodisim’s im i
Primo ex fine , qui fine dubioeft altifsimusomil s
confefsione : Nameft iden cum fin Apofiolsin=tefi
fituti ; maximég; accedic ad finem aduensChri- 4

fti in mundum;: & quanuis mulpe religomsn:
dem finem pofRintintendere aliquo modo,tnen
Sacietas perfecto quadammodo (& offendiinil-
lum propenfa; nam peractionesin fiio ordineper:
fectifsimas, & per onines,quzmoraliter defiderr
poffunt, illum inquirit. Docet autem D.Thosa g
188.art.6. inter religiones refpicienteseundenic
illam effe perfectiorem , qua perattionempet
Gioremillumattingit;& czteris paribus,llamgiy
per pluresaétiones. Quod etiam ex commuit ete
tentiadotorum,c.3.ottendimus,

Secundd idem fuaderi poreft ex pecfecionetid yi1

votorum,in quibus fubftantia religic
jam enim incitatolocoan.4: in‘dlcam
fit,tam incenfiua ; quim excentia pee
tarisin materia; & obferuantia horumyot s
prafertim quantuil emineatin obe_dxcn::: &U:iij'
lijs eft excellentior. Tereio probari pcjsjt s
medijs , quibusad finem E'uumhz;r; gl&ad i
nam &in fe funt plura &cvalde perfetts e
intentum maximé proporiondsds vt ez&ionlii-
capitefatis conftat: fuppotita aqtcmp:ili' e
nis, nulla maiorperfectio 10 aliquar usjiusnl
derari poteft.Nam vt redté chx::S..;Allt:JlT e
& refert Moyfes Abbas apud Cafsiant
Oprimaratio inquirédeperfs

Gionisnanin bﬁ,w!;i:fl»
sontpofitd B
‘ sngeariin , fedin 400
wibsts » ant multirud , {:io Hadks s
i4m vt propofito0 primo lme;;im
m media , &ad illum o

nulla autem eft maior difer
tiz perfeétio, qua
uenientifsimaetla :
i ligantul. : cate
proportionata eligd o
Quared id oftendipoteftex petfe pos

onis confiil e
s, QUARK ol
Fectio Sodis- !
rorumne?

e

4

i

g
o
i
IPgJ

fu
we
i

Dy

B
L8




T
otk
e

Quirto ex
Lt

e rfefiione
sharitasis
1rga proxi-
NI

y a
Pro. Conf2.

f4in

Quinty ex

144 Dewm.

X.
Sexte o fue
vorationis
g"fhl.

De.':ig'vjar pe

flme rgrio Mentorum & aliarum (piricua

erga proximum,quam hge religio profitecur,vt to-
to lib.g.conltabit lacitis. 1llaergo cerni poreft pri-
mo invnionereligionis, & membrorum eiusinter
fe,dequalupriditumeft , & diceturlatitis1.8. c.8:
Deinde in bencuolentia erga proximos ., quz veD.
Thom. docuit opufk. 18. ¢.4. tunc perfeéta oftendi-
tur, quando ad omnes amicos, & inimicos; fideles,
& inhdeles excenditur, & quando pro eorum com-
modisprafercim fpiricualibus, propria incommo-
da temporalia & corporalia eriam vig;ad morté, fi
opus rit,mntenmunrur.ng omnia manifefte cer-
nuntur in modo diligendi proximos quemhac re-
ligio profitetur. Teftimonium enim huius bere-
uolentiz eft beneficentia;nam refhifi atioamioris exlyi-
bitioeft operis, vtdixit Gregor. hom.i7. in Ezechiel:
&inillud 1.Reg.3. Nou erar pafio menif fle & icerum
hom.ze.in Euang. Ac Societas hoc beneficentiz ge-
nus plané profitetur, veeuidentifsimum eft ex eins
infticuto, & peculiari,ac propria cbliga: ne, qua
tenetur, non pro communibus Ecclefiz hoftib. (ne
dum catholicis vniuerfis) fed pro fuis etiam priva-
tim 1nImicis, rr111n[1?q;grﬁli0§é orare, quod ad be-
neficentiam fpectaredocuitD. T ho.z.2.q.31.a.z.ad 1.
Offerreitem ( quod fpecialiuseft Macrihicia proji-
dem; acdenique ex paupertatis voto nullum ab cis

* acceprare ftipendium, aut compenfationem ; quos

tam fedulo 5 tamque laboriosé literis imbuir , aut
confilio in rebus dubijs infticuic, fa!utarique do-
étrina pro concionibus impereit. Atque hinc con-
ftat quinta ratio , qua fumipoteflt ex perfectione
charitatisad Deum. Vnum enim ex maximisfignis
dilectionisad Deum , eft dileétio proximi, propter
quod (criptum eftRom.13. Qui dil gés prozzimuim, legem
implesi: ergo etiam profedtio charicatis erga proxi-
s magnum indicium effe deber perfectionis
ga Deum;prefertim ciim ex vi fuiinfti-
tuti, ve dixi, teneatur Societas inanimarum (alute
procuranda, nullum temporalecommodum qua-
rere;neque honores, aut humanas dignitates: quid
ergo eifuperelt , nifi divinam gloriam , propter {&
ipfamquarere, prout in fuis conftitutionibus fepe
admonetur. Hocautem proprium elt amoris Dei
propeer feipfum;ergo.

Hincfextd ad hanc perfeionem,fpedare poteft
fingularis illa gracia vocationis , quam cap. przced,
nu.9. oftendi ab Spiritu S.dari. Quanuis enim hze
diftriburione accommoda, vnicuig; religionitri-
buatur:verifimile tamen eft,ei dari copiofiorem, &
maiorem,qu= ad altiores effeftus diuinz gratig af>
fumicur 3 nam vribidem quoque oftendi confert
Deus gratiam iuxta menfuri obligationis, & mu-
neris , qua gratia etiam crefcere folet ex difpofi-
tione hominis , adquam pertinet affectusille, quo
perfona, vel maiorem difhicultatem propter Deum
amplectitur; vel magis feipfam abnegar. In VIrog;
autem videtur hac religio habere fingularem ex-
cellentiam:nam ex parce Spiritus S. inftitncaeft ad
excellentiores effectus diuinz gratiz, quales fime
Ecclefiz propagatio,fidei defenfio,animarum con-
uerfio, & perfedtio. Ex parte veroeorum, quiad
hancreligionem vocantur ; quia eximia quzdam
abnegatio abeis poftulatuor, ita ve neclocum , nec
officium,nec quidquam aliud cerzum,ant fecurum
habere pofiint ; fed ad omnem mutationem , om-
nemgq; difficulratem {uperandam expofiti femper
efle debeant , & fine duhio credendum eft propria
gratiam huius vecationis fingulari modo efle perfe-
tam, & paratani,quantamelt ex parte Dei. r)('mq;
pollet hicetiam confidera i fingularis pronidentia
huius religionis exvi fuiinflicuci, tam in promo-
uendo ad bonum fubditos fuos, medio viu facra-
mrerum; quim

B fubdi. 3n precauendis malis, feu obftaculis 5 & impedi-

e vigelads,

Mmentisfpiritialis profectus, Sed hze &in fuperio-

Cap. P11, Soluitur prima obiedlio cap. praced. de chovi defectu.

143
ribus tadta funt & totoli.8. recurrent; & expenden-
tur eriam ftatim punétum aleerumn. 6. propoficum
profequendo:

CAPYVT VIIL

Connenienter in Societate canties, ¢ chori ordi-
naritems vfum noneffc

Vpereft vt obie&ionibus factis refpondeamus:

inde etiam facilé colligetur, quod in cap. preced.
n 6. {ecundo loco propofitum eft,{cilicer, non poffe
religionem hancaut imperfectionis argui, aut alijs
religiouibus poftponi , eo quod vel eantu, & choro
non vtatur ordinarié (in caluenimaliquo vium
admitei patet ex congregatione generali 1.can.zq.
& congreg.z.can.24.& congreg.3.can.o.& exiis,qug
18.c.2..4. in fine actingemus) vel quia in exteriori
vidtu, & velticu fpecialem auftericatemnon proh-
teatur. Ad quod inprimis fuppono,non pertinere
ad perfeétionem alicuiusreligionis, ve omnia con- No# perrigi
filia colleétiué (ve ficdicam ) & in particulari am- read perfe -
plectatur, & proficearur. Quod fignificanic D.Th.z. @ienem reli-
2.q.186.4 2.& laté A nobis explicatium elt tragtando £70n‘iomnin
inge le ftatu religionis tractar.8. Et ratio eui- 27/ ol
in genere de cligionis traéta = e g
dens eft, quia impofsibile eft multicudinem omnii i 2
confiliorum ﬁ:nufcxcqui, & obferuare, imo quze- /
dam eorum poflunt effe incompofEibilia, ve imul
fianc,veinferuire infirmis, & cocionari, aut eoden
tempore, aut continuoofficio : {zpeenimiplare-
rum multicudine obruicur humana natura , & aut
vires corporisdehiciunt, aut feruor fpiritus extir-
guitur;&ita proprerindiferetum onus,fepe in vir-
tuce non perfeucratur, v dixit $. Antoninsapud
Cafsian.dicta collat.z cap.z.Et colligitur optime ex
verbis illis Apoftolorum Actor. 6. Now eft equumnos
develinguere verbum Dei,drminifErare menfjs Opusenim
illud miniftrandi optimum erat , & fub confilio,
non tamen ftatui Apoftolorum accommadatum,
quia non poterat fimul cum munere pradicationis
COIHUITEI.

Quapropter quando fit comparatio inter reli-
giofosftatus , & vni viderur deeffe aliqua obfer-
uantia religiofa, & exercitium alicuius operis fub ol
confilium cadentis, quodinalijs religionibusin- comparatis
uenitur , non ftatim poteft talis religio auc imper- inrer duas
fe&a, autinferioralijs fimpliciter indicari. Sed vt religiones
de vtraq;illa reiudicium feratur, duo cum partiti- fis
oneaccomoda penfanda {funt. Voum eft, an tale - Vnwm.
pusfitaccommodatum fini talis religionis, velpo-
tins an confiderato illa fine expediens fuerit tale
exercitium in tali religione non admictere: namfi
prudenter hocitaiudicatum fuerit , carentia illius
obferuantiz nonpoteritinfte exiftimari imperfe-
¢tio privatiua( ve philofophico more loquar ralis
religionis, ciim non fit carentia perfectionis illi de-
bitz vel conuenientis iuxta inem faum: imo nee
imperfedtio negariua fimpliciter reputandaeft, fi
finisille pro pter quem talisobferuantia omittitur,
perfeétior eftilla, ficutex Dino Anfelmo Theologi,
& Philofophi dicunt; non pertinere ad perfectio-
nem fimpliciter habere formaliter perfettionem
illam , quz maiorem excluderet. Vnde ftatim fe-
quituraliud confiderandum;an (cilicet carentia il-
liusboni exercitij alio meliori compenfetir, quod
fimul cumalio moraliter effe non potefts arque ita
redte fietiudicium illud comparatiuum. Si enim
aliqua religio talibono careat , idguenon propter
aliud maius, vel 2quale, quo carentia illius boni
compenfetursfine dubio eareligio, quz ceteri
ribus,in talibono exceflerit, perfeftior erit. Sian-
temille defectus aliunde compenfatur , mon poteit
altera religio fmpliciter 1udicari excellentior ,
fed

ir
Dwas eonfida

Alteruem,




	Seite 381
	Seite 382
	Seite 383

