UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

®

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Liber primus continens Tractatus de natura, & obiecto Theologiae: de
essentia, & attributis Dei: de visione, & nominibus Dei: ac de scientia Dei.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

X

ST 1 ONES
THEOLOGICA.

De Deo Trino, €5 Vo .
LLEBE-R P Beddd Vo3

Continens Tradtatus de Natura, & Obiefto Theologiz :
De Effentia , & Attributis Dei, de Vifione » & nomini-
bus Dei, ac de Scientia Dei.

o V1A {cientiz,prefcrs
’ tim {upreme , nons
folum aguot dire@eé
de fuo fubieéto, fed
ctiam agunt reflexe
de fc ipfis, idco S.
Thomas tradituraos
Ve, Theologiam , qua
vtinfradicetur; eft
{cientiarum - [upre=
ma, prima queitio-
ne ; qua eft proeemialis, agit reflexe de ipfa
Theologia, eius neceflitate, natura, & cbiccto,
{cn fubiecto. Et quia, vt probat act. 7. prima
quzltionis, primum fubiectum Theologiz ¢ft
Deus, non (olum prout et infe ; fed etiam.o
prout eft principiom,& finis creaturarnm pre-
feriim rationalinm , ideo Theologiam diuidit
in tres partes , & prima parte agitde Deo:
Secunda de motu creatuig rationaiisin Deum:
Tertia de Chrilto , qui eit via, perguam per-
ducimur ad Deum . Prima parted queftione
ptima vigune ad 43.inclnfiué agit de Deosquo-
ad exiftentiam, cffentiam,attributa, dittinctio-
nem Perfonarum , 8 praxdicata perfonalia; 4
quaftione 44. viquead 119., & virimam agit
de Deoin quantum eft principinm creatura-
rum,ac de proceilione creaturaruimn a Deo.
Primam partem S. Thome explicare aggredi-
mur: & quia primis 4 ;. queltionibus agitur
de Deo Trino, & vno, incipimus d tradatios
e de Deo Trino, & vno, quam claritatis gra=
tia fubdiuidimus in feptem tradarus. Primus
procemialis crit de neceifitate, natara, & obie-
&to Theologiz, {cu facre dodtrine , in caque
explicabimus doftrinam, quam S. Thomas
tradit quzitione prima. Sccundus ctit de exi-
itentia , eflentia , & attributis Dei. Tertius
erit de cognitione, vifione, & nominibus Del.
Quartus erit de {cientia, & vira Dei. Quintus
de Voluntate, Amore, luftitia , & Mileri-
a Dei, Sextas erit de Prouidentia, Pra-
inatione, & Reprobarienes Septimus erit

TRACTATVSPRIMVS
PROOEMIALIS.

De necefsitate, natura , ) obieclo
Sacre Dotirine , [en

T heologice .
O £ ST 101

Virum intellefius creatus poffie per lumen
saturale fine dinina renclasione co-
gnoficre omnes veriates,

IDETVR quod poffit, primé,
{ quia omnis potentia cogno-
fcitiua habens pro obieéto adg-
quato naturalialiquid com-
mune , pote(t naturaliter co=
gnolcere omnia inferioras
contenta fub illo communi ;
eo palo , quo quia obie@&um adequatum au-
ditus eft fonus, auditus potéit naturaliter audi=
re quemlibet fonums fed omnis intellectus
habet pro obiecto adzquato ens , & vernmo ;
ergo omnis intellcétus potelt natyraliter co-
guolcere omne ¢ns , & OMNCS Veritares

2. Secundo, quod naturaliter appetit ali-
quem finem ,_acl cumque mouctir, potelt nas
turaliter confequi talem finem ; fruftra enim.s
natura dediflet appetitum, & motum ad finem
natucaliter inconfequibilem ; fed omnis intel-
le@us naturaliter appetit cognitionem omnis
veritatis, ad eamque mouetur ; ergo &c. Pro-
batur minor : nam propofita quacuaque qug-
ftionc , exempli gratia, an Deus it Trinus in
Perfonis , ftatim intelle&tus appetit {cire folu-
tionem, & ad veritatem mouctur motu ingui-
{itionis .

3. Terrio i poflet intelle@us naturaliter
cognolcere omnes veritates tim immediatas,
A tum




2 De necefsitate Theologiaa.

tum mediatas,pofiet abloluté cegnofcere om=
nes veritates 3 {cd poteft 5 crgo &e. Probatur
prima pars minogis . Veritates enim imme-
diata innotefcunt ex terminis: fed poteft intel-
lectus cagnofcere omnes crminos incomple-
105, colqueinuicem comparate; ergo poteft
per talem comparationem venire in coguitios
nem omoium  veritatum immediatarume :
cxempli graria {i fuppondtur , quod hac veri-
tas , Deuseft Trinns in Perfonss , {irimmmediata ,
intellectus » qui naturaliter cognofcit hos ter=
minos » Dews, ¢& Trinus, illos comparando,
poterit cognofcere, quod Deus cft Trinus,
Hinc iam-probatur fecunda pars minoris . Ve-
rifates enim mediat® funt, quz innotefcunt
cx veritatibus immediatis per fyllogifmum. ;
fed intellectus cognofcens omnes veritatesim.
mediatas , illas innicem comparando , poterit
videre , quznam veritates ¢x illis infcrantur
per {yllogilmum ; ergo poterit ctiam cogno-
fcere omncs veritates mediatass

4. 'Quarto, quipoteft naturaliter cogno-
{cere prima principia , ex quibus cuidenter in-
feruntur-vt conclufiones omnes aliz veritates,
poteft etiam paruraliter cognofcere omncs
alias veritates ; fed intelle@us naturaliter co-
gnofcit cuidenter prima principia, que funt,
non poteft idem effe, ¢ non effe; quodlibet vel eft, vel
non ¢t &re. ex quibus inferuntur vt conclufio-
nes czter® veritates ; ergo &c.

5¢ Quinto in rantum aullusintelledtus crea-
tus poflet cognofcere omnes vetitates circas-
Deum, in quantum com omnis intelleGus
creatus habeat finitam vim cognofcitinam,non
potelt adequare infinitam cognolcibilitatem
Dei; fed hac rario probarct, quod neque Beari
pofient fupernaturaliter cognofcere omnes ve-
ritates circa Deum , quod videtur falfum;; er-
go &c.

6. Sexto videtur,quod poffitintelle@us fal.
tem angelicus cognofcere ewidenter poflibili-
tatem (upernaturalium,exempli gratia vnionis
hypoftaticz , vifionis Dei &¢, Poteft enim in-
telledtus angelicus comprehendere fe ipfum, &
fuam naturam ; fed pofie clevari ad vnionem.s
hypoftaticam, ad vifionem Dei &c. cft ipfa na-
tura hominnm, & Angelorum,iuxta illud San-
&i Avguflini libro primo de Przdettinationes
San&orum, capite §. poffe habere fidem, fieur poffe
babere chavitatem, nature eff bominum: habere autem
fidem , quemadmodum habere chavitatem gratiz ¢ff fie
deitum 3 €rgo intelleGtus angelicus in compre-
henfione fuz naturz potelt cognolcere cui-
denter, quod naturaangelica s & humana ele-
uabilis eft ad voionem hypoftaticam , & ad vi-
fionem Dei &c.

7. -Refpondeo, quod ex Ariftotele 6. phyfi-
€OTUm tCXU 1. contina funt , quorum extrema funt
wnam, ita vtillud idem,quod cft finis vnius, fit
principium alterius, co padlo,quo tempus pre-
teritum  continuatur cum futuro per prefens ,
quod cft finis prateriti, & principivm futuri;
fed fupernaturalis Theologia continuari debet
<um Philofophia, -cuius nomine comprehen.

dimus omnes (cicntias naturaless-ficut cnimes
ex Ariftotele 14.Meraphyfic® cap. s. Entia non
funt inconnexa , vt vitiofa tragedia, fic neque di-
fcipline contemplantes entia funt inconnexa ;
ergo-idem debet effe finis naturaliom (cientia~
rum, ac principium fupernataralis Theologiz:
fed fcientie naturales , cognitis omaibus veri-
ratibus per lymen naturale cognolcibilibus,de-
berent tandem terminare in hac qualliones :
Ftram veritates naturaliter cognita fint omnes ; an
werd [fuperfint aligne alie weritates incognoferbiles
per lumen naturale 5 ergoab hac eadem quaftio-
ne debet incipere fupernaturalis Theologia., ,
prafertim cum per eius folutionem difporan-
tur infideles ad audiendam doctrinam fidei,per
quam inftruimur -de multis veritatibus necei-
farijs ad falutem lamine naturali incognolcibi-
libns .

8. Inpropofitaigitur queftionc dicendum
dari multas veritates eriam neceffarias circas
Dcum, de quibus nullus intelle@us crearus, &
creabilis cercificari poteft per folum lumen.
paturale,

9. - Prebatur primo: quinon habet,nec po-
teft habere cognitionem quiddiratinam perfe-
&am alicuius fubiedti,; co ipfo non potefl cer-
tificari de multis proprictatibus , & predicaris
conucnicntibus tali fubiccto ranone effentiz:(i-
cut enim cx Ariftorcle 2. pofteriorum tcxtu 2.
eflentia rei guidditatiné cegnita eft medingi, |
quo demonitrantur omnes ip{ius proprictates,
& acquiritur carum fcicntia , lic impofibilitas
obtinendi cognitionem quidditativam perfe-
¢tam rci cft impofiibilitas demonftrafidi de re
multas proprietztes, & acquirendi carom.s
{cientiam : fed nullus intclle&tus creatus , aut
creabilis; pote(t naturalirer habere de Deo co-
gnitionem quiddirativam perfetam 3 ergo
nullus intelle@us creatus , aut creabilis poteft
naturaliter certificari de omnibus veritatibus
ctiam necceflarijs circa Deam . Probatur mi-
nor : nam nullus intellectus creatus , autcrea-
bilis poteft naturaliter cognofcere Deum im-
mediaté, & infe, fed folom per cffedtus, vt
cum communi fententia {uppono cx tradtatu
de vifione Dei; fed impoffibile eft, vt per ef-
fectus habearur perfe@a cognitio quidditativa
Dei; ergo &e. Probatur minor: quod cnim
cognofcitur folam per effectum non adz-
quantem vittutem , & perfetionem caufz,
cognofcitur imperfe@é , & quo magis effeus
degenerat d caufa, co imperfectius cognofci-
tur; fed omnes effetus creatinon folum non
adaxquant'dininam virtutem, & perfetioncan,
fed infinité ab ipfa degenerant ; ergo per effc-
&us creatos non poteft haberide Deo, nifi co-
gnitio infinité imperfc@a; & talis, vt perillam
Deus remaacat infinité magis ignotus, guam
notus ; vt docet etiamDionyfius libro de my.
ftica Theologia; fed fubie@i, quod eft infinit¢
magis ignotum , quam notum, necefle eft, vt
plures proprictates fint ignote; ergo plures
proprictates Dei remanent naturaliter ignot&
cuiliberintelledtni creato

10: Con-




Liber I. Quzftio]. 3

10. Confirmatur, & cxplicatur : nam quia
de fa¢to nos homines pro ftatu vite prefentis
cogrofcimus Inrelligentias per quofdam earii
effedtus folum inadzquatos , quales funt mo-
tus Celorum &¢. ideo Intelligentiz remanent
nobis ignotz quoad multas earum proprieta=
¢s; idemque dic proportionaliter de corporis
hus celeftibus, immo ctiam de inferioribus.
Quisenim poflit pro hoc ftatu cercificari des
omnibus proprietatibus planetarum, ftellarum
fixarum , immo animalium , & plantatum ?
Sed effectus, per quos Deus poteft cognofci a
quocungue intelledtu creato, funt infinit¢ ma-
gis inadzquati eflentiz divinz, quam effetus,
per quos cognofcimus Intelligentias , & cor-
pora celeftia fint inadgquati effentijs Intelligen-
tiarum , & corporum czleftinm ; ergo necefle
eft , vt multe proprietates, & pradicata necef
fariaDei fint naturaliter incognofcibilia d quo-
libet intelleétu creato .

11. Probatur fecundo : nam intellectus fu-
perior affequitur mulcas veritates , quas ex {es
non potelt aflequi intelle@us inferior, fed ad
fummum poteft illas addifcere ab intelledtu fu-
peciore : cxempli gratia multi ruftici funt itas
1chilis ingenij, vt non poflint quocunque (tu-
dio” alfequi demonfirationem, qua probatur
diametrum quadrati effe incommen(urabilem
colte, fed ad fummum poffunt hanc incom-
menfurabilitatem credere per fidem humana
propter au&aritatem Mathematici; fed omnis
intelle&tus creatus , & creabilis eft infinite ma-
gis inferior intellectu divino, quam intellectus
vafiici {ir inferior intellectu non folim Mathe-
matici , fed Angeli fupremi ; Deus etiam elt
obie@um intelligibile infinité magis cxcedens
quemlibet intelleftum creatum,quam incom-
menf{urabilitas quadrati cam cofta excedat in-
relletum ruftici; ergo Deus cognofcit de feip»
fo mulcas veritates neceflarias ; quas nullus in-
telletus creatus , & creabilis poteit naturali-
rer afiequi, fod folim poteftaddifecre, Deco
reuelante . Hanc veritatem ; quam aperté do-
cet Scriptura lob. 36. dicens Deus magnus 5 vin-
cens [tientiam noflram 3 prima ad Corinthios 13.
parte cognofcimus » S pluribas alijs locis , in-
finuar etiam Ariltoreles 2. Metaphyficorums
textu 1.dicens; quod ficut ocali wefpertilionum
ad lumsen dici fe babent , ita & intelleffus anime no-
ftre ad ca 5 que manifefliffima omninm funt . Licet
autem Ariftoteles foquartur folum de intelle-
¢tu hominis, tamen ex identitate rationis idem
dicendom eft de quolibet intelleu creato , &
creabili . Ideo enim oculus noctuw imperfe-
&iflime videt lumen Solis, quia imperfediffi-
ma virtus vifiua no&uz noneft proportionata
maxime luci folati; fed multo minus quzliber
virtus intelle&ina creata, &ccreabilis, vtpors
finita, eft proportionata infinite cognofcibili-
tati Dei; ergoquilibet intelleGtus creatus, &
creabilis imperfe&iffimié cognofcit Deum_ ;
adeoq; multas veritates de Deo penetrare non
potelt . Cumigitur multa de Deo ratione na-
turali inucttigari nequeaant, ftultc Manichzi,

quos refert Auguftinus lib.1. Retradt. cap. 14.
& alij infideles fidem noftram irriferunt ; co
quod credamus multa myfteria , puta Trinita-
is;Incarnationis &c, qua funt fupra ratione me
Sicut enim ftulcé irriderecur rufticus,qui mul-
ta, qua non affequitur , crederet efle vera pro-
pter au@oritatem Mathematicorum , fic (tuite
irridentur Catholici, qui de Deco multa, quz
non iatelliguur, credunt propter didinam au-
Goritatem certiffimis argumentis nobis pro-
pofitam. Videri potet San&us Thomas 1. con-
tra gentes cap. 3.

12. Preter has rationes, quibus probatat
multas veritates neceflarias ciccd Ded efle na-
turaliter incogaofcibiles, datur fpeciails ratio
ad oftendendum veritates contingentes, que
fpedtant ad fcereta cordis diuini , non pofle in-
telletui create innotefcere , nifi ex divina re=
uelatione. Vit enim arguit Apoftolus 1. ad Co-
rinthios 2. ficut quz homo fecreto decernit in
corde fuo, nemo [cir nifi ipfe homo,&% cui vo-
luerit homo reuelare: ita quz Deus fecrcto
decernit in corde fuo, nemo f{cit nifi ipfe Deus,
& cui voluerit Deus reuelace , ideoque deijs
dicitur Ifaix 40, Duis enim cognonit [enfum Domi-
ni } Aut quis confiliarius eius fuir? Er quia omnia
futura contingentia Deus fecreto decernit ins
corde [uo , ideo cum futura contingentia fint
in fe ipfis ab intelle@u creato incognofcibilia
quid vero Deus circaipla decreuerit, aot pers
miferit, {it ab omoi intelleftn creato naturali-
ter infcrurabile s ideo futura contingentia non
peffunt ab vilo intellectu creata eerto fciri;nifi
per Dininam reuelationem.

13. Ad 1.dittingno maiorem: omnis po-
tentia cognofcitiaa habens pro obieGto aatu-
rali adzquato aliquid commuane,potelt aliquo
paéto cognofcere omnia inferiora contenta
fub illa ratione communi, concedo ; potelt
cognolcere omni modo, nego maiorem: con-
cedo minorem;& diftinguo eodem pato con-
fequens. Sicut quia vifus habet pro eobieéto
adzquato colorem , potelt artingere omncms
colorem, fic quia intellectus habet pro obieto
adxquato ens, & verum, potelt intelligeres
omne ens , & omne Verum i | non tamen po-
telt intelligere omni modo etiam perfectiffi-
mo , fed quedam cotia potelt intelligere im=
mediate , & per fe, quzdam mediaté ; & per
alind; quaedam quidditatiué,& intuitiug, qua-
dam abitrattiné ; quafdam verirates patelt co-
goofcere certo , & euidenter, quafdam foliun
probabiliter ; qualdam poteft cognofcere de=-
terminate , determinando vnam pattem con=
traditionis, quafdam folum indeterminaté »
cognalcendo quod altera pars contraditio-
nis eflt vera, at non determinando, virum-s
fit vera affirmatio , vel negatio; ergo non.
probatur poffe intcllc&um creatum. certifi-
cari -de omnibus veritatibus determinate ,
Siyerd quaratur , quare cum potentiz (enfiti-
ux naturalirer poffinc intuiting percipere ome
nia, quz continentur fub earum obielto ade-
quaro . intelleCtus non poffit : refpondeo ra-

A 3 tio-




4 De nccefsitate’ Theologiz .

sionem cffe , quia potentix fenfitiuz non ha-
bent alium modum cognofcendi, quam in-
tpitinumsergo obicGum adzquatum ipfarum
abftrahitur ab illis folum obiectis, qua intuiti=
ué attinguntur & talibus potenti)s - At intelle-
Sus prater modum cognofcendi intuitinum ,
quo attingit aliqua cbiedta fibi proporticna-
ta, habet etinm modum cogrofcendi ablira-
&iuum , quo affurgit ad cognofcenda obiecta
ipfum excedentias ergo obie@um adzquatum
intelie@tusabirahitar etiam ab chicdtis ab iplo
cognolcibilibus folum abfiradtiué , ac proinde
nof omaia, qu& continentur in obieflo ada-
quate intellectus , poffuat intuitiug cognofci .
Negque ex hoc infertur, quod intellectus fir pe-
soris conditionis, quam fenfus , fed potins

quod fit multo meliors conditionis - -Senfus
enim eft determinatis ad naturaliter cOgno=
{cenda folam obicda , quee funt infra ipfumo,
% vnico modo cognofeendi, hoc eft intuitiuos
At intelic&us non folim potelt cognofceres
gue funt infrdipflum intuiting , fed etiam ab-
firadting , ac pratered potelt affurgete ad co-
gnofcenda qua funt (upra ipfum , & non fo=
jum ipfi propingua, vtpore finité diftantia, fed
ctiam ad cognofcendum Deum licetinfinite
diftantcms.

14. Ad 2. diftingue maiorem quod natu=
saliter appetit aliquem finem, ad cumgue mo=
uetue » potelt confequi talem finem aliquali-
rer, & modo fibi propertionato, concedo:
poteft confequi perfedte, nego maiorens; con-
cedo minoremy& diftinguo eodem pacto con-
fequens . Quod naturaliter appetit finem infi-
nité excedentem ipfum , appetit talem finem
confequi confegutionc non 0mainod perfedta,
quz eft ipfi impoflibilis,fed imperfeéta,& pro-
pottionata nalure fubieéli appetentis ; fed ve-
ritas Diuina vtpoté infinita, infinite excedit
quemlibet intelle@um €reatum , ac crea bilem,
adeoque finitum ; ergd quilibet intelleétus
creatus , & creabilis naturaliter-appetit cogno-
{cere dininam veritatem coghitione non om=
nino pecfedta, fed imperfecta, & proportiona=
ta cognolcenti s ergo ad hac, vt talis appeti=
tus cognolcendi omnem veritatcin etiam diui-
nam, non fit fraffrancus, non requiritur,ve ins
teliz@us creatus poffit perfee , & certo co:
goofcere omnem veritatem Circd Deum » fed
fufficit » vt poflit proficere in cognitione ome=
nis veritatis, intelligendo illam aliqualiter .
Ratio eft, quia hic tantim modus cognofcen-
di eft proportionatus, ac debitus intelledtui
¢reato,adeaque finito. Neque vero hec quam-
uis imperfediffima cognitio divinarum veri-
gatum cft contcmnenda. Vtenim decet Aris
fioteles libro 1.de partibus A nimalinm,cap.s.

Lices parum fit quod. de fubflantyjs fupertoribus peva
cipimus ; tamen id modicum magis ¢ft amatum ; ac
defiderazum emni cognitionz, quam de [ubflantijs infe-
vioribus babemus . Etlibro 2.de Coelo textu 344
dicit , guod cum de corporibus caleftibus quaftiones
[o‘lui ?aﬁ"mt parua ; € topica [olutione ; contingit an-
diteri, 't vebemens fit gandinm eins. Idem cx Atis

flotele docet Sanétus Thomas libro 1. contia.
gentes cap. s.

15. Ad 1. nego minotem. Intellettus crea-
tus non poteft naturaliter cognofcere omnes
yeritates immediatas, & per confequens neque
mediatas . Ratio oft, quia vtaliqua veritas cx
terminis cognolfcator , requiritur, vE termini
cognofcantur perfe@é, & quidditariug; fed
aliquos terminos, exempli gratia Deom nul-
lus intelicttus creatus potelt naturaliter cos
gnofcere perfedé , & quidditatiae, vt ditum
&, num.g. fed folum imperfed¢ , & abilras
Quué 3 ergo &tc. Hinc eft, quod liccr hzc pro-
pofitio s Deuseft trinus , it per {e nota cx teEmis
nis, quia ex Deiate fequitor immediaté tane
quam proprictas Trinitas Perfonarum; tamen
cft natvraliter ignota cuilibet intelle€iui crea
to non videnti Deum s quia cum cognofcat
Deitatem foliim per creaturas s €x Deitate per
creaturas cognita non apparets quod debeat
cffe in tribus Perfouis.

16, Ad ¢.diftingno maiorem . Qui poteft
paturaliter cognofcere prima principia coms
munia,;& propriz,ex quibus inferuntur cecre
veritates , poteft cognofcere omnes veritates,
concedo 3 qui poteft naturaliter cognofcerss
principia (olim communia ; REZO 5 diftinguo
codem pa&to minerem ; & nego confequen=
tiam . Ad cognofcendas proprictates alicuins
{ubie&i,non fufficit cognofcere principia com=
munia ; fed etiam debet cognofci effentia talis
fubie&ti;ex:qua tanquam ex principio proprio
effluunt proprictates ; fed aliquod fubiedum.s
non poteft quidditatiué cognofciab vile jatel-
lectn creato , ¥t anm. 9. oftenfum eft de Dcos
ergo. Confirmatur: nam ficut ad effectus non
fufficiunt caufa vniuerfales, exempli gratias
corpora czleftia, fed requirnotur caufx parti-
culares » & propria , exempli gratia propria
{eminafic ad cognofcendas proprictates fubic-
&orum non fufficiunt principia communie. »
fed requiruntur principia propria, que redu-
cuntur ad perfetam, & quidditativam defini-
tionem fubiedti.

17. Ads. Hzcelt differentia iater cogai-
tionem comprehenfinam Dei, inter cognitio-
nem meré quidditatinam , fed non compie-
henfiuam , & inter cognitioncm abiractivam,
quod per cognitionem comprehenfivam Dei
cognofcuntur au omagcs veritates circa Deii s
ita vt nihil carum lateat cognofcentem:& quia
Deus eft prima veitas continens perfediflimeé
omnes veritates » ideO per cogaitionem com-
prehenfinam Dei cognofcuntur adtu omncs
omnino veritates . Haxc tamen comprehenfio
conuenit foli Deo . Cognitio meré quidditati-
ua, non autem comprehenfiva Dei non co-
goofcit a&u omnes veritates citcd Deumsalio=
quin comprehenderet Deum ; cum nihil circa
Dcum per talem cognitionem lateret » Adhuc
tamen probabile eft , quod per cognitionem—
meré quidditativam,& non comprehenfinam,
qualis eft vifio beatifica, cognofcantur potei-
tiaomnes veritates neceflarie circd Dezm, vt

itc-

|
|
|




e —

Liber I Queftio II. 5

dicetur in Tra@atu de wifiong Dei quaft. 37.
num. 21.- Demum per cognitionem meré ab-
firaltinam, & non ditatinvam Dei, gnalis
habeturin hae wita, seque adtu , neque poten-
tia cognofcuntiy  emnes veritates neceffaria
circd Deum, Sicut enim eognitio quidditatiua
fubicdti etk potentia cogrofcendi omnes pro=
prictates {ubiechi 3 (ic ¢ognitio non guidditatis

s cognolcendi muitas pro-
prietates ; fubiecti , vt dictum eft num. o, Ad
argumentum igitur in forma, diftinguo mi-
norem ; ex ¢o, quod Deus vtpote infinité in~
telligibilis excedat omnem vim intelle&inam
creatams fequitur, quod Beati non poflint cir-
ca Deum cognolcere omngs veritates.colledtis
ué ; & actn , concedo minorem ; diftributiug ,
& potentia; nego minotem ; & nego confe-
qucntiam ,

18. Adé, Ex co,quod Angelus compres
hendat fe ipfum , non infertur , quod certitice-
tur de pofsibilitate vnionis bypoflarice , vifios
nis beat®, & aliornm-deonorum fupcrnatura-
lium . Licer enim pofle elenariad vaionem hy-
pofltaricam fic ipfa natura intelle@iva ; tameiLs
natura iarellaftiua non relpicit vniongm hypo-
taticam », & alia dona- (upernaruralia relpectu
dererminato ; fed felum ipdeterminaro ; ita vt
natura intelleGiva fit folim potentia pafiiua,
obedientialis , vt Deus de illa faciat quidquid
non implicat ; ergo Angeluscomprehendendo
propriam naturam, cognofcit folum , quod
Deus potelt de ipfa facere guidguid non impli-
cat. Verum vero vaio hypoflatica, vilio beata,
&c. implicent , non coguofcit determinate 18
comprehenfione natura intelledive , adeggue
potelt non certificari de pofsibilitate talium do-
norum fupernaturalium . Si verd gperatur,
quid requiratur ad cognolcendam non implis
cantiam talium donorum {uperpataralium,, di-
coquod requiritur perfefla, & quidditatiua,
cognitio Dininz Eflentiz , & Ompipetentie ,
quzclt prima , & perfedta ratio empium nERs
hplicantiarum »

Q ¥l 5T O 1k

Virum fuerviz conucniens., ¢r neceffazizim » V2
prater diftiplinas naturales daretur aliqua
doffvina diviunitss renelara .

3
B

Sy Th, g Tv @it 1,

i Idetur non fuilfe , primo , quia fenfui

non eft neceffatia , neque conucnicns
vlla cognitio fapernaturalis 5 ergo nec intele-
&ui ; fed dottrina diminitus rewelata ; eft (uper-
nataralis ; ergo » &c.

2. Secnndo natura intcllefnaliscreataper
{ua naturalia non eft minus futhciens ad funm
vitimum , & perfed ifsimom finem, quam na-
ture inferiares; fod omnes natpre non:intclle
ctiuz ,adeogucinferiores funt ira fufficicntes

m ordine ad fos perfettifsimos fines, ¥iaons

fit illis neceflarium , neque conuenjens-aliguid
fupernaturale ; ergo, &c.

3. Confirmasur, nam Diunina Prouidentia ,
gua non deficit inneceffarijs ad fuum finem »
naturis irrationalibus, guas non amat gratia,
fui, fed folum propter naturas rationales, mul-
to minhs deficit in neceffarijs ad fuum finem
natura rationali , atque iotellectin® ; fed natu-
ras irtationales facit ita fufficientes ad fuum fi-
nem , vt non indigeant vilo fupernaturali;
ergo;, &a

4. Tertio, vel effet conuenicns, ac necolla.
rium s ve Deus reuclaret illas veritates , de qui-
bus per nataralem difcarfum potefl intelicétus
creatus cerrificari: vel ve reuclarct illas, de qui-
bus per naruralemi difcurfum certificari nony
poteft ; neutrum dici poteft; ¢rgo, &c. Probay
tur prima pars mineris. Cum enim ad tales ve-
vitates cognolcendas fufficiar naturalis difcur-
fus , non-eft neceflaria reuciatio . Probaturfe=
cunda pars minoris. Conueniens enim eft in-
telle@tni creato effe occultas illas veritates,guas
non potelt aflequi per naturalem difcurfum ,
ideoque nec debet illas inueltigare iuxtd pra-
ceprum Ecclefiaftici 3, ditiara te ne quafieris s fed
non eft neceflarinm , neque conueniens reuclas
ri ea , qua expedit effe. occulra: ergo &c,

s« Quarto , vel doGrina reuclata eft accef
faria'ex {uppofitione eleuationis ad finem {uper-
nacaralem, vl elt neceffaria, non fadta tali fup-~
pofitione , acturfus vel eft neceflaria {implici=
ter, veleft neceffaria ad melivs effc 5 nullum
ex his dici potedl s ergo &c.

6. Quintd, non eft conucpiens dodrimna, de
qua tion poteft iudicari, vecum Gt vera , vel
fal(a ; fed non potefl intelle@us nofter dijudica-
re, virum dodtrinareuciata fit vera, vel falfa .,
ergo &c. Probatur maiver = dijudicare enim de
veritate alicuius dodirinz , elt illam refolueres
ad prima principia per fe nota, & euidentias 3
fed intelle@us creatus non poteft dodrinam fi-
dei refoluere vique ad prima principia per fes
nota; & cuidentia; etgo , &c.

7. Sexto, {ifuiffet conieniens, acneceflas
rinm tradialiquam deo@rinam reuelatam, tra-
di debuiffet tota fimnl ab initio Mundi ; non.
enim eft maior ratio; cuydebuerit potins tradi
aliquotempere poftinitium Mundi, com ante
tradita non fuiffer: fed neque tradita fuic ab inis
tio Mundi; neque tota {imul; ergo&ke. Pro-
batur minor; nam ab initio Mundi v{que ad
Moylem nulla fuit dofrina reuelara : Moyfi
verG primum reuelata eft doctrina , gua conti-
netur in Pentatencho , abjfque facris Seriptori-
bus reuelata el fucceffing dodtring, gue conti-
actur in alijs libcis facrz Scnpture.

8. Refpondeo,; quod quia infideles impu-
gnit do@rinam fidei,ex eo;quod inilla tradan-
tur multa inconuenientia , ideo Sangti Patres ,
& Theologi, vrargumenta infidelium non {fo=-
lam f(oluercnt s {ed retorquerent , conati funt
oftendere, ea qua per fidem Chriftianany credi-
mus eflc connenieatiffima ; fed fe@a, qua vo-
catur Philofophornm ; duce AuecrrocsIcijcit

fidem




6 De necefsitate Theologiz .

fidem Chriftianam , & omnes fedtas admitren-
tes aliguam |do@rinam vt dininitis reuclaram
ex co , quod fuperfiunm cft , & inconueniens,
vt Dens quidquam reuclet; crgo contra illas
oftendendum ‘eft conwenientifimum , & ali-
quatenus necelfarivm fuille , vt traderetur ali-
qua doétrina diuinitts reuclata.

o. Primo igitur 4 pofteriori,& 4 figno pro-
batur non effe inconueniens. Impofhbile eft,
vt illud vnicum, vel pené vnicum, in quo
omnes feré homines (emper confenferont , fit
inconueniens » & oppofitum rationi natarali ;
fed omnes feré homines qnoad aliadifcrepans
tes femper confenferunt vnicé , vel pene vni=
céin admittenda aliqua dofirina diuinitus re-
uclata ; ergo &c. Minor probatur induétionts
fe&tarum , fub quibus comprehenduntur om-
nes pené homines, qui funt, vel faerunt. Con-
uenerunt cnim femper in admittenda dodrina
reuelata omnes fedte Gentilium, Hebrzorum,
Chriftianorum , Mahometanoram &c. Qui
verd omnem doctrinam reuclatam negarunt
itd pauci funt,’ vt vix faciant fetam , & igno-
retur vbi finr, cum vbique gentium latcant.

10+ Secundé probatur pofitiué conuenien-
tia rationibus defumptis ex parte Dei. Prima
ratio eft; quia fapieuti maximé conuenit actio
docendi prefertim per loquutionem; idcoque
ex Ariftotele in prozmio Met. cap.t, Signum
Jeientis eft poffe docere,ficut fignum calidi eft pof-
fe calefacere s {ed Deus eft fummé fapiens; ci-
go &c. Maior probatur; nam vnicuique ma-
ximé conuenit a&tio diffundendi fuam fimili-
tudinem:exempli gratia luminofo in quantum
eltrale ; maximeé conuenit actio illuminatiua,
quia per illam diffundir fimilitudinem fui Ju-
minis s & affimilat £ibi paffum in lumine : cali-
do vt calido maximé conuenit actio calefacti-
ua cx cadem ratione; fed imilitudo fapientiz
diffunditur docendo, & communicando [cicn-
tiam; ergo fapienti maxime conucuit adtio do-
cendi, & communicandi fcientiam ; fed talis
aitio per fe , & principaliter;, ac dire&té exerce-
tur locutione ; erZo fapienti maximé conuenit
a&tio docendi, & communicandi feientiam_s
locutione; fed in vnogquoque gencre prodiice-
xe {ibi fimile pracipué conuenit perfeo in co
genere s ideoque animalia , cum iam funt per-
fe&ta, runc producunt fibi fimile in fpecic, vt
Ariftoteles aduertit 4. Meteor. cap. 4. & 2. de
animatex. 34. & S, Thomasin Commentarijs
eorum locorum ; ergo aétio docendi , & com-
municandifcientiam pracipu¢ conuenit Dco,
qui folus eft perfectus in fapientia ; ideoque di-
xit Chriftus Matt. 23. Nolite vocari Rabbi 3 vnus
eft enim Magifier vefler , quia nimiram a&io do-
cendi eft maximeé propria Dei, qui docet bominem
fetentiam , vt dicitor Pfal. o3,

11.  Confirmatur primd, namconuenicns
tifimum cft, vt fapicns manifefter fuam fa-
pientiam , non foliim opere, fed etiam locu-
tione : ideoque (apientes Artifices inclinantur
naturaliter ad manifeftationem viramque ; fa-
pientes enim Pitores non folum inclinantur

ad pingendum , fed ctiam ad loquendum des
iis , qua {pedant ad pi&urams; idemque dies
de alijs artificibus, ex quo oritur, vt vhufguif-
que libenter lognatur de ijs, qua fpedtant ad
fuam artem: (ed Deus eft fumme (apiens ; crgo
coruenientiffiimum fuit , vt fuam fapientiam
manifeflarer , non foltim opere, creando Mun-
dum, fed etiam locutione , tradendo aliquam
dodtrinam reuelatam .

12. -Confirmatur 2. nam ficut {fumma bo+
niras inclinat ad fe communicandum, itd fum-
ma Sapientia inclinat ad docendum ; fed quia
fumma bonitas inclinar ad fe communican-
dum , conuenientifimum fuit, vt Deus crea-
ret Mundum ; ergo quia fumma fapientia in-
clinat 2d docendum’, conuenicatifimum fuit,
vt dictaret Sacram Scripturam; & ficut decuit,
vt Deus non manerct femper quafi otiofus,
itd vt nihil producerct ad extra, fic decuit, vt
non maner¢t femper quafi mutus, ita vt nihil
loqueretur ad extrd .

13. Confirmatur 3. nam Deus maximé in-
clinar ad fuam gloriam s fed ad Divinam glo-
riam fpeé&tat , vt Deus non folum cognofcatur
quoad illas perfettiones , qua poflunt per crea-
turas innotefcere , fed etiam quoad illas, quz
per creaturas innotefcere non poffunt : ad ma-
nifeffandas autem tales perfe@iones neceffaria
cftaliqua dofrina reuelata; ergo conucnica
tiffimum fuir , vt daretur aliqua doétrina reues
latas .

14, Tertio probatur rationibus defumptis
¢x parte creaturarmm « Prima ratio pr()Ccdi[ cx
otrdine, quem inferiora habent ad fuperiora.
Videmus cnim, quod inferiora ordjnata fub
fuperioribus, non foldm moucntir proprys
motibus, fed etiam clenantur ad participandos
motus {upcriorum ,eo pacto, quo incelo in=
feriores orbes non folum mouentur proprijs
motibus-ab Occidente in Orientem, fed etiam
moucntir motu raptus ab Oriente in Occiden-
tem ; fed natora intelleGualis creata ordinatur
{fub intelle@u dininoscrgo conuenicntiflimum
fuit , vt non foliim meueretur proprio motu
intelligibili per propriitm difcuriuwm,fed etiam
moucretur moru dinino per dininam reuela-
tionem , adeoque conuententiffimum fuit, vt
tradererut aliqua do@rina diuinitus reuclata.

15. Secunda ratio procedit ex difficultate »
qua per naturalem difcurfum peruenimaus ad
cognitionem eorum , quk funtneceffaria ad
falutem . Ad falutem enim neceffarium eft co-
gnofcere de Deo, quod elt, quod habet pro=
uidentiam rerum humanarum , ac rettibuit
pro metitis pramia, & pznas: neceffarium cft
ctiam fcire legem naturalem;fed licet hge pof-
fint cognofci per naturalem difcurfum , & de=
monftrationem, pauci tamen excellentis in=
genij , arque occupati io contemplatione veris
tatis , & poft longum tempus peruencrunt ad
horum demonftrationem , eamque fatis 1m-
petfe@tam , & ita vt in multis errent circa digie
na’, vt patet in antiquis Philofophis ; crgo vt
cognitio neceffaria circa divina facilius, & cer-

tius

oy

y




Liber 1. Quaftio 1L 7

tius ad omnes petnchiret , conuenientifliimum
fuit, vt traderetur per modum fidei , adeoque
vtde Deo ; & lege naturali reuelarentur etiam
multa, qua naturali ratione poffunt inueftiga-
ri ; cuius rcuelationis beneficio faGtumeft, vt
circa Deum , & dinina multo plura, ac certitua
dine incomparabiliter maiori cognofcant fim-
plices ruftici, ac mulicrcula fideles ; quam co-
gooucrint Ariftoteles, & Platosalijque fapicn-
tiflimi Philolophorum .

16. Tertia ratio defumitur ex clenationes
ad finem (upernaturalem. De fao homines,
& Angeli funt ordinati ad finem [upernatuta-
lem confiftentem in vifione immediata Dei ,
qui finis fuperat rationem, & non poteft inno-
tefcere per lumen naturale; fed ad hunac finem
intelle€tus creati moueri debent, illum inten-
dendo,& velendo, adeoquedebentillum pra-
cognalcere ; crgo ex {uppofitione cleuationis
fuit ncceflarinum , vr Deus renclaret nobis ta-
lem finem . Quod ctiam Deus fit vous; ac tri-
nus, cft myfterium, quod ratione naturali in-
ucftigare non poflumus: fed fuit conucnien-
tiflimum, vt cognofceremus, qualis in Perfo-
nis fit Deus, quem colere debemus; & in quo
confiftit noftra felicitas ; ergo conuenientffi-
.mum fuit, vt reuclarctur Myfterium Trini-
tatis.

17. Confirmatur primo, quia conueniens
fuit, vt creaturz libere fe fubijcerent Deo,
non follim fecundim voluntatem , fed ctiam
fecundim intelletum 5 fed ve hberé fe fubij-
cerent Deo fecundum intellect um , Deunsde-
buit reaclare obfcuré quzdam difficilia, &
que razionem creatam excedunt ; €rgo conue-
nicns fuit, vt reaclarentur quaedam [(uprara-
tionem : Ideoque dicitur Ecclefiaft. 3. plurima
fuprafenfum bominis eftenfa funt tibi .

18. Confirmatur 2. nam vt docet Arifto-
teles lib. 1. Elench. cap. 2. oporter addifcentem
eredere docenti, & fic per fidem paulatim per-
ueaire ad fcientiam eorum ; qua credidir, ane
tequam fciret ; ergo conueniens fuit, veante
vilionem, per quam cuid;nrﬂhmé {ciremus
divina myfteria, przcedat fides, per quamilla
credamus ex auctoritate Deidocentis .

t9. Canfirmatur 3. Nam vt docet, & pro-
bat Augaf@inus lib. de vtilitate credendi , pra-
fertim cap. 12, naturaliter tota vita morals
hominum fundatur in fide humana. Non
cnim poflemus honorare parentes, ij{que obe-
dire, nifi per fidem humanam credercmus nos
ab illis fuiffe generatos 5 non poflcmus obedi-
re principibus, nifi per fidem humanam cres
damus, illos fuiffe legitimé electos; ergo ctiam
tota vita fupernaturalis fundaci debet in fide
Diuina ;adeoque debuit dari aliquadocitina
dininitus reuclata .

20. Debet autem aduerti, quod hac argu-
menta non afferuniur i nobis ranguam des
monftrationes; propter quas nos Chuftiani
cxiftimemus dari do@rinam reuclatam: do-
&rinam enim fidei Chrittianz fuiffe reuclatam
4 Deco credimus ex certiflinuis fundamentis,

in quibus fides noftra fundatur ; fed adducun~
tur folum ad foluenda, & eonfutanda argu.
menta aduerfariorum .

20. Ad 1.concedo antecedens, & nego
confequentiam. Non valer argumentum,quo
€x co yquod entia inferiora non indigenc ali-
qQuo, probatur neque fuperioraillo codem in-
digere : Exempli gratia noa valet ; Zoophyta,
que funtanimalia imperfeda, ad viuendumw
non indigent motu progrefliuo ; crgo multd
minus animalia perfecta debent indigere motu
progrefliuo : ergo neque in cafa noltro valet:
{enfui non et neceffaria, neque conueniens
vila cognitio fupernaturalis: crgo nec intel-
ledtui. Ratio eft, quia vtacuté obferuat Aris
ftoteles 2. de Czlo text, 66. entia (upcrioras
funt quidem capacia maioris boni , ac perfe-
&ioris finis , qudm inferiora , fed ad talem fi-
nem perfeitiorem confequendum indigent
pluribus medijs, auxilijs, & inftra mentis, quam
entia inferiora indigeant ad finem imperfes
ctiorem confequendum: exempli gratia for-
ma plgnrarum, quia funt capaces vite vegetas
tiuz , funt capaces nobilioris finis , quam for-
mz 1nanimatorum , fed forma plantarum ad
fuum finem confequendum indigeat pluribus
motibus, auyilijs , & organis, quim formz
Inanimatorum ; idecoque cum formis inani-
matorum ad {iias operationes exercendas (uffi-
ciant corpora homogenea, & inorganica, for=
ma plantatum indigent corporibus organicis
inftructis - innumeris organis ad exercendas
operationes vite vegeratiuz : form® anima-
lium, quia funt capaces adhuc nobilioris finiss
hoceft vitz fenfitiuz , indigene pluribus orga-
nis , quim forme plantarum ,cum preter or-
gana vite vegeratiua debeant ctiam habereos
organa fenfuum: & homo, qui eft perfedffi-
mus animalium, eft eriam indigentifsimus; fed
potentiz (enfitium (unt capaces parui boni ; ac
finis imperfedti, cum folum poflint perciperes
obiecta lenfibilia,quz {unt infia potearias fen-
fitiuas ¢ intclle&tus & conuerfo eft capax maxi-
miboni, acfinis perfe@iffimi , cum poffit at-
tingere iplum Deum , qui et fummum bo-
pum, atqueinfinité exceditintelleGtum crea-
tum; ergo non elt mirum , §i potentiz {fenfitis
vz ad conlequendum paruum bonum , & fi=
nem imperfeltum , non indigeaat vila cogni-
tionc {upernaturali ; iutelle@us autem ad con-
fequendum fummum, & infinitum bonum ,
ac perfectifiimuna finem , indigeat cognitione
fupernaturali . .

22. Ad 2. Ex dodtrina tradita diftinguo
majorem : natura intelle@ina creata per (uas
naturalia non et minus fufficiens ad confe-
quendum vitimum, & perfe&iflimum fincm
natutalem , quam naturz inferiores fint fuff.
Cientes ad confequendos {uos fines naturales,
tranicat maior ; natura intellectina non eft mi-
nus fufliciens ad confequendd fuum vitimum,
& perfedtiffimum finem f{upernaturaleme ;
quiam nature inferiores fiat fufficientes ad
confequendos fuos fines naturales,nego maio-

rem:




8 De necefsitate Theologiw

yem: & diftinguo minorem : nature in feriores
font itd fufficicntes ad fuos fines naturales , ve
non {it illis neceffarium vllum fupernaturale

concedo minorem : funt itd fufficientes a
{fuos fines fupernaturales » nego minorem, &
cius {uppofitum; & nego conlequentiam. Nsl-
ture fenfitive inaliquo conueniunt cum intei-
le&tiuis), in aliquo differuat. Conaeniunt ins
hoc, qued vtrzque per {ua naturalia funt fuin-
cientes ad confequendum {ham finem natusa-
jem. Differunt primo inhoc, quod nature

{enfitiue, quia ordinantur ad finem naturalem
imperfeum 5 ad ipfum confequendum indi-
gent paucis medijs , & auxilijs : pature intel=
lectine, quia ordinantur ad incm naturalem.s
perfedum , hoc eft ad cognofcendum Deum
per creaturas , ad -ipfum confequendum indi=
gent pluribus medijs, & gux;h;s, 1;1;;{& A rlﬂe-
tclis doétrinam iam explicatam . Secundo dif-
ferunt, quod guia naturz fenfitivz funt folum
capaces finis naturalis , & parui boni, ad con-
fequendnm (uum vlrimum, & perfectifiimum
finem, qui eft meré naturalis » indigent (olum
auxilijs naturalibus: at naturz intelledtinzs
qua funt capaces finis fupernaturalis , & maxi-
mi boni, ad confequendum fuum vitimum,&
perfe@tifiimum finem indigent auxilijs fuper-
naturalibus . Ad confirmationem patet, quod
Deus non minus, fed magis prouidet naturis
intelle@inis . quam naturis inferioribus .
Vtrafque enim facit per fua naturalia tufficien-
tes ad confequendos fuos fines naturales ; ac
pratcrea per {pecialem prouidentiam ordinat
folas naturas intellectiuas ad finem fupernatu-
ralem confequendum , illilque fubminifirac
media , & auxilia fupernaturalia . :
23-  Ad 3. Patct ex dictis conueniens fuifle,
vt reuelarentur multe veritates , tum naturali=
ter cognofcibiles » tum non cognofcibiles
per difcurfum naturalem , Dum oppenitut:
conucniens fuit, vt tales veritates remaneant
creaturis occulte 3 ergo non fuit conueniens s
vi reuclarentur ; concedo antecedens, & nego
confequentiam .. Virumgquc cnim fuit conues
niens , & vt remanercnt occulte, & vt reuela=
rentur, ideoque vtrumque fuit poffibile. Non
folum autem non eft abfurdum, fed cft necel-
fariom , vt refpeétu arbitrij prafertim divini
vtrague pars contradictionis {it conucniensin
adu primo . Ratio eft , quia Deus non potett
cligere quidquam non conueniens; crgo vt
poflit liber¢ cligere veramlibet partem contra-
dictionis, viraliber deber cfic conueniens . Si
verod quaratur, Virum conuenientius fuerit re-
uelari; vel non reuelari veritates naturaliter
incognofcibiles,dico conuenientius fuiffe tum
naturis intelle@iuis , tum vniucrio, tum mani-
fcRationi diuine gloriz » vt reuclarentur, licet
hzc maior ccauenientia , vepoté finita, nons
potuerit neceflitare Deum,qui poteft contem-
nere omnem bonitatem finitam , ideoque po-
telt cligere minns conuenicns in adtu primo,
quod tamen peripfam dininam electionem fic
tnagis conueniens in actu fecundo. llud enim

Y Pew

fimpliciter eft magis conueniens in adtu fecul-
do quod efl conformits prime regula .

24. ~ Ad quarrum , in quo queritur, an do-
&trina reuelara fit neceffatia foliim ex (uppofi-
tiane cleuationis ad finem fupernaturalem; an
criam non faéta tali fuppofitione ; dico, quod
fadta fuppofitione elcuationis ad finem {upera
lear; ad quem moueri debemus libere
per noftros actus, eft fimpliciter neceffariim,
vt nobisrcucletur finis fupernataralis . Neque
enim pofflumus moueri ad finem ignotum,
neque fine vila renelatione poflumus,vt opot.
tet ; cognofcere nos ordinatos fuifie ad fincm
fupernaturalem. Ideo Apoftolus ad Hebr.11.
dicit ; Accedentem ad Deum oporzet eredere ; qued
cfts & guod remunerator ¢ff « At non faéta fuppo
fitione elevationis ad finem fupernaturalem
vel nullo modo effet neceflaria dod@rina reue
lata, vel folim effet neceffaria fecundum quid
& ad melius effe;hoc eft neceflitate coinciden=
te cum conuenientia .

25. Adquintum tranfeat maior, diftinguo
minorem : intelletus non poteft per lumens
natarale indicare euidenter, vtrum dodtrinas
reuclata fit vera , vel falfa, refoluendo illam ad
prima principia per fe nota, & euidentia, con-
cedo minorem; non poteft per lumen fidei
dijudicare certo , & oblcaré , virum doctrina
reuclata {ie vera, velfalfa, refoluendo illam ad
audteritatem DeiIoquentis’, nego jminorems
& nege confequentiam . Perucrfitas qunedam
eft, i1 quis velit per lumen inferius diyudicare
de obiectis perceptis per lumen fuperius: ex.gr.
peruetfitas eft, fi quis de obicis,pure intelligi-
bilibus dijudicare wvelit per lumen fenfus, &
phantafiz ; fcd [umen fidei eft fuperius lumine
naturali intellectus; ergo peruerfitas cft, fi quis
dc dodtrina reuelata dijudicare prefumat per
lumen naturale ; refoluendo illam ad prima_s
principia per fcnota, & cuidentia. Vndeil-
lam dijudicare debemus ;folam per lumenos
fidei; refoluendo illamad audteritatem Dei
teuelantis.

26, Ad 6. Licet poiita eleuationc, nccefla-
ria fit aliqua doétrina diuinitis reuelara , non
tamen omnes ejus partes funt gqué neceflariz,
adeoque talis doétrina fecundam partes fim-
pliciter neceflarias tradita fuitab initio mandi,
fecundum alias partes tradita elt temporibus
fequentibus . Neceflaria eft illa pats, in qua re-
uclatur ordinatio ad finem fopernaturalem ,
ideoque Adamo ftatim polt creationem reue-
lara eft talis ordinatio {imul cum alijs multis,
qua decuit reuelari Principi , ac Parenti gene-
rishumani. Poft peccatum neceffarium fuit,
vtreuclaretur Mediator , per cuius gratiam
Adam, ciufiue pofieri pofient d peccato iufii-
ficari,ideoque fatim poft peccatum reaelatas
eft Adamo faltem fubofcuré Mediator , per
cuius fidem Adam iuftificatuseft, jnxeailind
Sap. 10 Eduxit illum a deliffo fuo. Hec dodirina
ab Adamo per traditionem tranfmiffa cft ad
polteros. Circa tempora Abraham ,lapfo pe-
n¢ roto munde in idololatiiam , conuenizns

fuit,




Liber L. QuzftioIlL 9

fuit , vt cadem do&rinaiterim-clarins’, & di-
tndins revelaretur Abrahz, quiele@us eft
Pater Mediatoris » & credentium in Mediato-
rem. .lcmyo ‘¢ Moyfis filijs Abraham expe-
dtantibus Mediatorem multiplicatis iamiin po-
pulum ingentem , & ex A:::,rpn.zca captiuitate
liberatis,conucniens fuit,vt doérina,ac lex re-
uclata traderetur {cv pr@,idcoth Moyfes,Deo
1

reuclante, [cupu[ Pentatheucum . Quia vero
fuit conueniens, vt tran{mitterentar ad pofte-
ros ca; qua fpectant ad alias promiffiones Me-
diatoris, hoc ¢t Chrifti, & ad hiftériam popu-
li expetantis' Chriftum , adieéti funt alij libri
hiftoriales, & prophetic: Sacrz Scripturz’. Li-
bris veteris Teftamenti addi debuit Hittoria.
Euangelica, in qua traduntureca,"qua ipfe Me-
diator Chriftus egit,S docuit. Addi debuerunt
acta Apoftolorum,in quibus narratur,quo pa-
¢to doétrina Chrifti fuerit ab Apoltolis pro-
mulgata . Addi debucrunt Epiftolz Apofto-
lorum , per quas doétrinam , ac legem Chrifti
promulgarunt . Demum conucnicnter addi
debuit liber Apocalypfis ; in quo pradicuniur
¢a, qua [pedtant ad (tatnm Ecclefiz , ad fecun~
dum aduentum Chrifti , atque ad extremum.,
indicium « Hinc veré patere poteft dotrinam
diuinitus renelatam contineri in Sacra Scrip.
tura . Eft enim impoflibile , vt doétrina adeo
fandta,& fublimis, in qua futura div antequam
cucnirent, non folam verbis prenunciata funt
a Prophetis , fed etiam fadtis , ritibus ; ac {ym=
belis figurata funt per legem , non habeat au-
&orem Deum ; fed huinfmodi elt do@rinas,
Jquzcontinctur in Sacra Scriptura, & nullas
alia do&rina, qua continctur in libris aliatum
feGtarum , cft ralis ; ergo do@rina dininitis re-
ueclata continetur in Sacra Scriptura, non au-
tem in libris aliatum feGtarum.

QVASTIO IIL

Viram neceffaria fit » & femper fuerit in Ec-
clefia Theologia diffinifa a fide .

1 Idetur non effe neceffaria, primo, quia

{i effet neceffaria, non fufficeret ad f{a-
lutem fides charitate formata ; fed {officit ; cr<
go, &c.

3. Secundo vel Theologia eft neceffaria
omnibus fidelibus etiam {fimplicibus: vel fo-
lum eft neceffaria maioribus, qui funt aliorum
Magiftri; fi puml.m,erﬂo omnes fideles etiam
fimplices ruftici debeut effe Theologi: fi fe-
cundum: crgo maiores {unt peiotis condi-
tionis, quam {implices, cum fimplicibus ad fa-
lutem fufficiar fides , maioribus vitra fidem fit
ncceflaria Theologia ,

3. Tertio, {i Theologia effet neceffarias ,
femper fuiffer in Ecclefia ; fed non feniper fuit
imo incepit circa tempora Magiftri fententia-
rum: crgo &,

4 Lu.uom;c.o quod cum oftenderimus
receflariam effe, ac de fadto daxi dotirinan

>4

reuclatam; eamque contineri ja Sacra Scriptu-
ra, & traditionibus, fequitur, vt examinemus ,
quinam habitus ex parte noftra fint neceffarij ,
vt pet illos verfemur circa talem do&tinam.
Supponimus vt omning eertum, neceflarium
effe habitum fidei Dinin®, quo firmiflime cre-
damus dodrinam reuclatam effc veram ex co;
quod Deus, qui illam tradidit , eft fumme ve-
rax , ita vt nee ‘poflit fallere , nec falli. Hine
iamoritur queftio maximeé propria huins lo-
ci, vtrum prater fidem fit neceflarius alius ha-
bitus theologicus .

s. Dicendum : prater fidem neceflarinm.s
eft;vt detur non quidem in omaibus fidelibus,
fed in aliquibus habitus theologicus .. Probas
tur, nam necefie eft, vt dentur aliqui , qui non
foliim cxedant, fed etiam poffint reddere ratio-
nem de do&trinafidei, illam cxplicando , ac
defendendo; refutando errores, & rationc
contrarias , atque examinando y-quid nec
ri0; vel probabiliter fequatnrex priacipis fi-
dei, quid eifdem repugnet: fed ad hec praftan-
da non {ulficit habitus fidei:infufus,vel acqui-
fitus , fed requiritur aliquis alius habitus infu-
fus, vel ftudio acquifitus, & hic ¢t habitus
thf‘ologlcus crgo &c. Probaturminor: pof-
funt enim fimplices 3ldcics habere perfedtiffi-
mum habitum fider infufe, & acquifite per
actus perfe@iffimos Airmiflime credendi oms
nia,qu fufficienter proponuntur , & tamen.s
non per hoc pof‘um reddere ragionem de do-
étrina fidei , vel illam defendere 5 ergo ad red-
dendam rationem de dodrina fidei, ad eam-
que defendendam,non ffficit habitus infulus,
vel acquifitus , fed requiritur aliquis alias ha-
bitus, guemi vocamus Theologiam .

6. . Confirmatur : nam prater fidem, qua
{pe@at ad gratiam gratum facienrem ; que cft
communis omnibus fidelibus , neceflarius eft
aliquisalius habitus fapientiz , & {cienti® {pe:
&tans ad gratiam gratis datam, quam Deas dat
quibus voluerit 1n vulitatem czterotam, &
hic eft habitus theologicus, quo peflit redd:
tatio de facra do&rma ergo prater fidem ne-
ceffarius eft habitus tilcoiog:cus « Probartur
antecedens ex Apoftolo primaad Corint.c.12
7. vbi enumerans gratias gratis datas muno
loco ponit habitum {apientiz, & fcientiz, di-
cens s ¥nicuique datur manifeflatio fpivitus ad vti-
Litatem: alif quidem per [pivitum datur fevmo [apien-
tie . aly fermo feientia fecundum eundem [piritum .
Porro per hunc habituin conticuuntur Theo-
logi, & Docores Ecclefiz, quos Apoftolas
cnumerans gradas minifteriornm , ponit ter-
tio loco , dicens circa finem cinfdem capitis :
Buofdam quidem pofuit Dens in Ecclefia primitm
guidem Apoftolos , fecundd Prophetas ; zeitio Docto-
res, ¢re. Et quia Apoftoli fucrunt a (Deo cle-
cti , vt primi Doftores, & Ma'xﬁn Popau:-
rum ad annunciandam , dc.fendcnd‘.m > X Cx-
pnc;ndam facram do@rinam, ideo Chrifi l,s
Plumu:s Apoﬁohs hunc habitum,vt illis con-
ferendum a Spiritu ;San&to , dicens 10, 1 ¢
Cum antem wenerit ille fpivitus veritatis, docebit vos

omnemn




|
1
Ll
|
|
*\.

POy

10 De necelfirate Theologm.

smnem vevitatem.. Quid ru'r.ﬁis pr_xcipn_{': mter
Apoftolos leanncs fuit eleftus ‘in. primoms
Theologum , :ac Paulus in-Doftorem gen-
gium 5 & vt precipui Scrptores noul Tefta-
menti; ided ipfis fupra cateros infufus fuie ha-
bitus sapienatiz » ac proindé Pauli Sapicntiam
commendaait Pecrus ep: z.cap. 3. dicens: Sicut
& cariffimus frater nofter Paulus fecundune datam fi=
bi fapicutiam feripfic wobis . Neque folum Apo-
ftolis , fed ctiam quibunfdamalijs ab initiorkc-
elefiz infufus fuit hic habitus theologicus ; vt
Sanéto Stephano, de quo dicitur:adorum 6.
quod difputantes cum Stepbane non poterant refiftere
Sapientiz,ac Spiritui, qui doguebatur. Hanc Theo-
logiam, quam Apoftolid Deo perinfufionem
acceperant; tradideruot quibufdam ex difci-
pulis, vt Paulus Dionyfio Arcopagite , a qui-
bus tradita eft alijs » idcoquenuoquam in Ec-
clefia defuerant Theologi, qui hanc divinam
{apienriam fi-dci {uperadditams > vel difciplina ,
& ftudio co-mparauctint, vel @ Deo per infu-
fionem aceeperint »
7. Verum primailla Ecclefix xtate, quax
fuit aurea proprer ruborem charitatis, Deus
voluir deé@rinam fidei ftabiliri, ac defendi,non
tam difputationibus Theologicis,ac libris fcri-
ptis, quam vitz fandtitate , miraculis, ac cffu-
fione fanguinis 5 idcoque plures fuere Marry-
res, quam Dodtores, & ficut plurima patrara,
funt miracula, itapauci editi funt Libri . Arati
Martyrum augex , inquacum perfecutoribus
pugnatum fuit patientia magis , quam fapien-
tia , tucceffit @ras Sanétorum Patrum , & Do-
florum argentea propter fulgorem (cientiz, in
qua ceflantibus perfecutoribus, pugnandum
fuit cam reliquijs Ethnicorum ,; & cum hare-
ticis (apientia, & libris feriptis . Arati San&to-
rum Patrum argentex {ucceffic ®tas Scholatti-
corum xnea propter doétrinz foliditatem , &
robur . Defendenda nimirum fuit® veriras
Chrifhizna ijidem armis ; quibus ab infidelibus
impugnabatur : & quia reliquia gentilium, &
antiquiores hretici, vtpoté magis erudid in
eloquentia Platonis , gquam in logica Arifiote-
lis , impugnarunt fidem Chrifianam modo
dicendi fufo , & oratorio , non autem preflo,
& logico : ideo Sanéti Patres codem oratorio
dicendi genere fidem defenderunt. At con-
fequentibus temporibus cam Arittotelis Phi-
lolophia in omnibus Mahometanorum yAra-
bum, & Chriftianorum Academijs inualuif-
fet, Arabes,Mahometani , ac poftcriotes hz-
retici Ariftotelicis armis,hoc eft logico dicen-
di genere aggreffi funt oppugnare idem Chri-
ftianam , contendentes illam lumini nararali,
ac verz, hoc eft; Ariftotelice philofophiz effe
contrariam-: ideoque Scholaftici coadi funt
eodem logico dicendi genere fidem defende-
re , oftendendo doé&rinam Chrifti, licer ins
multis fit fupra rationem, non tamen cff con-
tra rationem , neque contra veram , & Ariflo-
telicam phiiofophiam , czteras vero fetas, ac
prefertim Mahometanam , apertiffimé lumi-
ni natusall, ac vesz philofophiz aduer(ari;

quod. fupra ceteros prafitit Sanc’?ns Thomas
in guamior libriscontra Gentes. Etquidem in
hoc genérc pugn itd feliciter dimicatum eft ,
vtfapientes Mahometanorum defperantes do-
&rinam fuz fete pole per difpurationes phi-
lofophicas fuftineri, vtconfentancam lumini
natarali; confilivmreliqueriat polteris;, vt {i
fuam fedtam vellear faluam, 4 ftudiis philofo-
phicis , & ab omni difputatione abftinerent,&
Mahometidodrinam folo gladio defenderear.
Ex hocdifcur(uwconfat n¢cellariam eflc Theo-
logiam fidei fuperadditam; ac femper exomifle
in Ecclefia s neceffurium ctiam fuiffe pofierio-
ribus: hifee temporibus; vt Theologia cum
Aviltotelica Philofophia accuraté res cxamis
nante conjungeretur ; ac more (cholaftico, &
logico traderctur ; cos vero ;- quidicunt abij-
ciendam effe hanc feucram methodum; ac re-
deundum ad priftinam fimplicitatem , qua
tradebaturd prifcis Patribus, fimiles ¢ffe 15,
qui dicerent abijcienda eflc bellica tormenta ,
atguealia nouaarmorum gencra , ac redeun-
dum ad priflinam armorum fimplicitarem.

7+ 'Ad 1. Hzc cft differentia inter gratiam
gratum facientem , & gratias geatis dartas,
quod gratia gratum facicns et neceflaria ad
fanctificationem y & falutem fubie&i: at vero
gratiz gratisdatz fuar neceflariz ad procu-
randam fan&ificationem ; & falutem cztero-
rum. Gratiagratum facicnsconfithit in fides
per charitatem formata. Theologia veré ipe-
{tat ad gratiam gratisdaram, qua cft necefla-
rianoo ad falutem fubiecti, fed ad procuran-
dam falutem aliorumy per minifterivm Theo-
logicum fidem explicandi, probandi, ac de-
fendendi . Adargumenrusm igitur in forma ,
diftinguo malorem ; fi Theologia efler necef-
faria ad falutem fubie&i’, non fufliceret ad fa-
lutem fubiedti fides charitate formata , conce-
do maiorem : {i Theologia effet necefiaria ad
procurandam falutem aliorum per minifte-
rium Theologicum, fides non fufhiceret ad
falatem fubieéti , nego maiorem : & diftins
guomingrem : fides formata per charitatem
fufficit ad falutem (ubie@i, concedo mino-
rem: fides formara per charitatem fufficic ad
procurandam falutem gliorum pér minifte-
rium Theologicum explicandi, ac defenden-
di do&trinam fidei, nego minorem : & nego
confequentiam .

9. Ad 2 refpondeo Theologiam effe ne-
ceflariam , non quidem omnibus fidelibus
etiam fimplicibus , fed folnm maiorlbus, qui
funt aliorum magifri. Explicatur. Ex do-
&rina Apoftoli cpifts prima ad Corint. cap.12.
ficut ex pluribus membris fit voum corpus na.
turale,, fic ex pluribus fidelibus fit voum cot-
pus myfticum Chrifti, quod cft Ecclefia. Si-
cut igitur in corpore naturali quadam funt
neceflatia omnibus, & fingulis membris, qua-
dam vero folum funt oeceflaria aliquibus
membris fpecialibus , qua funt ordinata ad
fpecialia minifteria,fic in Ecclefia quedam funt
neceflaria omnibus, & fingslis idelibus, ques

dam

MENFE

St

faclin S




Liber L Queftio HI. i

dam Juntmeceffaria iflis=folum , quifuntdes
flinatilad cerraquadam munifteria. @mnibus;
duiingulis membris. corpotisiclt neceffarinvm ;
v voird innicems;& cum anima: Eoenim
iplo’y quod non fing vnita invicem, & cum
anima, (unt membra non viua; fed mortuas:s

’roportionalirer’omnibus , & Hfingulis fideli-
bus:eft necefarivim ;e (ar inuicem’ 5 & cum
Chritto voiti per fidem s (pem, & chagitatem ;
coenimiplo ; quod carentaliquo ex his , non
funtmembra vivacorparis Chrifti ;- quod eft
Ecclefia, fed (unt membramortua .- Vienim
docet Tridentinumed (efl: 6, cap. 6. Fides wift ad
eam [pes accedar s ¢richaritas 5 neque it perfedté
cunt Chrifio s neque corporis eius winnm membrum
efficzt - E conuersd non omnibus, & fingalis
membtis eft neceflaria potentia vifinasivel au-
ditiua; aliognin omnia membra déberentefde
oculusywvelauris ;& (icauferretur diferimen.
membrorum, & per confequens awferretur
Corpusorganicum ; quod fine:membrotum, &
organoram difcrimine confiftere non potelt .
Ideo dicitApoltolus cap. citato » Si totum cor-
pus ooulus s whi anditus ¥ i totans anditus , vhi odo-
ratus? quod fi effent omuia vanm membrum, whi cor-
pus t ‘Proportignaliter gratiz gratisdate itd de-
bentur corpori Chrifti; quod eftEcclefia’y vt
nondebeantur fingulis fidclibus, qui funt Ec-
clefizimembra; fed vaa debeatur vni, alteras
alteri « Sicur enim Ecclefia effet defectuofa, (i
inea non darentur emnes gratiz gratis date ad
exercenda omnia minifteria, ficetiam cffet de-
feQuofa; {i tales grati® gratis datz darentur
omies in omnibusfidelibus . Cumenim inco
cafu omncs effentapti ad exercenda omnia mi-
nifteria, omnes effent veluti vnum membrum
homogeneum , adeoque tolleretur diuerfitas ,
atque heterogeneitas membrorum .« Ideo di-
cit A poftolus applicans fimilitudinem corpo-
rismaturalis corpori myftico Ecclefix: Numquid
omnes Apofloli  numqguid omnes Doflores? quia ni=
mirsm {1cut effet incenueniens s,quod omnia
membra corpotis effent octlus, vel auris;; fic
cfier inconueniens, fi omnes cffent Apoftoli,
Propheta , vel Dodtores ; (¢d neceffariam eft 5
vediuer{z habilitatesad 'exercenda diuerfa mi-
nifteria diftribuantur varijs fidelibus 4 Spiritu
fanéto , qui diuidit fingulis prout vult.-Pofita
hac doctrina ; cum Theologia fit illa gratias
gratis datay, quam Apoftelus vocat fermonem
fapientiz’; & (cientiz; clt quidem neceflarias
in Eeclefia’; fed ita vt non fit neceffavia omni-
bus , & fingulis fidelibus s fed debeat dari ins
aliquibus’, qui fungantur munere Do&toris, &
fint magiltri caterorum . Dum' opponitur ;
ergo ifti funt peioris‘conditionis, quam fim=
plices;, quia cum (implicibus fufficiat fides, his
clt ctiam neceffaria Theologia = diftingyo con-
fequens; {unt peioris conditionis fimpliciter 3
nego conlequentiamy; funt peiorisconditionis
fecundom guid ; tranfeat. Qui plus ‘accepit;

ius'aeber, atqueadeoin hoc, quod plus de-
»¢it peiotis conditionis, quam is, qui mis
s accepits ded ex alia parte cft meliotis cons.

ditionis:in hoc ipfo; quod plusaccepit), atque
adeo fimpliciter non ¢ft peioris conditionis
cumidebitum proportionetur donis accepris
Cum igitur omnes fideles habeantabligatio-
nem proportionalem donis; que acceperant ;
licerdeturnter fideles aliqua inzqualitas mas
terialisy & carithmericay datur inter: iplos 2quas
litas formalis ; & geomerrica: Goutinter o
bracorporis naturalis, licet detur inmqoalitas
arithmetica, & marcrialis, dator 2qualitas geos
metrica, & forinalis;, iniguantam vouxgquod-
quemembrum deber excrcere illud: minitte-
rigm; ad quod deftinatuny fuitd natura,

1ov A d 3. concedormaiorein s & ne¢go mis
noremy. Nam often(um eftin probatione cons
clufionis Theologiam infufam ab initio fuile
Apoftolis »ac femper perfeuerafle in Eccletia.

QVAESTIO IV.

Viertam Theologia prout diffincfad fide ; fit ha=
bitus non folun: delaratinuss (¢d etiam

ﬂ.’!%':t‘;’f}nr.i, ¢F werfetar hon [oliz

circa conclifiones 5 [ed etiam

circa Articulos fidei

1 Idetur ; qnod Theologia prout-diftin-

guitara fide nd fithabirus adhefiuus,
fed puré declaratinus,itd vt pet habitum Theo-
logicum fidei fupcradditum folim diltinéte
apptechendamus -acdeclacemus ea, quibus af-
fentimue -per - habituim- fideis primo-quiavel
Theologia fumitur pro habitu, que nuds fcis
tur, quid coatineatur in. Sacra Scripiura, &
traditionibus ; hocelt in Verbo Dei fcripto, &
non fcripto 5 vel pro habitu heceadem decla-
randi; ac defendendis vel pro habitu ipfis fir-
miter- affentiendis vel pro habitu deasucendi
conclufiones ex ijs, quz continenturin yere
bo De¢i; fed quocuaque ex his modis fumarur,
vel non eft habitus adhafious , velfi eft adhz-
finus poondiftinguitur 4 fides eérgo Theologia
proutdiftinguitur 4 fide nonelt habitus adhz-
finus; fed puré declaratiuus. Probatur mi<
nor: fienim Theologia fumitar primo; & (e-
cundo modo pro habitu , quo cogaofcuntur,
& declarantur ca, qu& contingaiur in verbo
Dvei; Theologia poteft 2qué inueniri in fideli
inclinato ad affentiendum 5 & in infideli incli-
nato ad difentiendum , ideogae ralis habitus
remanerct in Theologo rotaliter apoftatantes
i fide, & tranfeunte ad atheifmum s fed habi-
tus, qui- potelt coniungi rtdm cum habitu af-
fentiendi, quam cum habita diffentiendi, non
cft adhzfiuos , cum ex (¢ non inclinet ad affen-
fum;-ergo Theologia fumpra primo; & fecune
domodo non eft habitus adhzfivus . Si Theo-
logia {fumatur tertio modo pro habita {uperad.
dente inclinationem ad afientiendum ijs , quz
continentar.in verbo Dei; cum hec inchna-
tio fit propria; fijei, fuperaddit folam fidem ;
ergoinquantum eft habitus adhefinus nons
diftinguitur d fide . S fumatur quarto modo,,

Bt vel




1%

vel eft habitusaflentiendi conclufionibus; gua
cognofcuntur vi neccflario illatz ex articulis
fidei ; vel -pro habitu affenticndi conclufioni-
bus , que cognofcuntur vt probabiliter illatz
ex articulis fidei; (i primum . habitus fidei in=
clinat ad affentiendum omaibus , qu cogoo-
fcuntur vt neceflarid connexa cum articulis
fidei , vtpote quz negari non poffunt fine hz-
refi ; ergo habius affentiendi talibus conclu-
fionibos nen dittinguitur a fide. Si fumittic
pro habitu aflentiendi iis, quz foliim probabi=
liter inferuntur ex articulis fidei, hic habitus
eft meré opinatinus, fallibilis , & ingertus ;
{ed habitus meré opinatiuus , & incertus nec
et Theologias de qua loquimur, nec cft ne-
ceffarins in Ecclefia; ergo Theologia , dequa
difputamus , & qua et necefaria in Ecc}cza =
non eft habitus adhzfiuus, fed puré declaras
tinus,

2. Secundo fi Theologia effet habitus ad-
hzfivus diftinéus 4 fide , effer vous ¢x iis{ep-
tem habitibus ; quos enumerat Ariftotcles 6.
Ethic, cap. 3. qui funt fapientia, intelleQus,
{cientia , prudentia, ars , opinio, & {ufpicio ;
fed non eft vilus ex his feptem ; ergo&c. Pro-
batur minot : non enim Theologia eft intel=
lectus, quia intellectus affentitur principiis per
fe notis ; Theologia vero aflentitur principiis
non per fc notis , fed creditis; non eft [cientia,
quia fcientia eft cognitio certa , & cuidensde
conclufionibus ; Theologia verd, cum nons
habeat cuidentiam de principiis , ncc habet de
conclufionibus , que inferantur ex principiis .
Ex quo fequitur, quod neque fit [Epicmih -
cum fapicntia ex do@rina Ariftotelis loco <i-
tato fit intelle@us fimul , & fcientia. Non eft
prudentia , neque ars, cim prudentia verfetur
foltim circa agibilia, ars circa factibilia ; Theo-
logia verd verfarur circd Deum, qui neque cft
faQibilis , neque agibilis . Demim neque eft
opinio, neque fulpicio,que funt fallibiles ,
cum Theologia fit habitus infallibilis.

7. Tertio ille habitus, qui non inducit
aliam certitudinem 4 fide,.non elt habitus ad-
hzfinus diftin@us 4 fide; fed Theologia nons
inducit aliam certitudinem 4 fide , vt patcrex
¢0, quia Theologi per Theologiz (tudium
non acquirant wmajorem certitudinem de at-
ticalis fidei, quam haberentante : crgo &c.

4. Quarto omnis habitus adhztiuns pro«
cedit ex aliquibus primis principijs; fed noms
poteft explicari, ex quibus principijs Theolo-
gia proccdat, num foliim cx naturalibus, num
foliim ex reuelatis » an ex verifque; ergo &c.
Probatur minor: fi enim dicatut, quod pro-
cedit folim ex principijs naturalibus, confun-
ditar cum fcientijs natuealibus ; fi dicatur,
quod folum ex reuclatis, fequitur , quod om-
nes argumentationes ex principijs purg natu-
ralibus , vel partim ex naturalibus, partim ex
reuclatis, non fint Theologicz, adecoque quod
pené omnes argumentationes, qua inuenidrur
apud Theologos , non fint propri¢ Theologi-
¢z , chin pené omnes afflamant aliquod princis

De habitu Theologico

pitm naturale, Si ex vtrifque ;.ergo Theao:
logia fupponit non folum fidem, - fed ctiam
omnes [cientias naturales ; quod videtur in-
conueniens: R urfus non poteft explicari viram
procedat folum  ex priacipijs certis ; an gtiam
cx probabilibus.

5. ' Refpoadco , quod quia cxdicis Theo=
logia eft habitusditinétus 4 fide , examinan-
dum eft, qualis habitus fit, verum adhzfinus,
an puré declarativus; verom verfeturfolin
circd conclufiones, an etiam circd arienios fi-
dei; vtrum procedat folum ex principijs reues
Jatis; an efiam ex naturalibus.

6.~ ‘Dicenduma primo : habitus Theologi-
cus verfatur non folum circa conclufiones,
qua inferuntur € articulis fidei  tanquam €x
principijs, fed etiamcirca principia , hoc cft
circa articulos fidei , eolque examinat , expli-
cat, probat , ac defendit , atqueimpugnat et«
pores contrarios.

7.Vt probetur conclafio , explicanda eft
differentia inter fcientias inferiores; ac fcien-
tiam fupremam . Ex dodrina Ariftotelis 4
Meta. cap.3. & alibi inferiores fcienti¢ non die
fputant de propriis principijs, nequc illaexas
minant , aut defendunt, negue impugnant
errores contra principia,fed {upponentes prins
cipia, difputant de concluficpibus, & impu-
gnant Crrores corum , qul admittentes:princi-
pia » decipiontus circa conclufiones: exempli
gratia Mathematica fupponit ; guod datur €ir-
culus ; qued a pundtoad pundtum potelt duci
linea, & his{uppofitis , demonftrat ¢onclu-
fiones ; {i quis verd neget principia Mathcma.
tica , non fpectat ad Mathematicum contra
illum difputare , probando, aut defeadendo
principia, velrationes oppofitas folucre « Si»
militer Phyfica fupponitdari corpora fenfibi
liter mobilia,ac variis modis murabilia; i quis
veré neget motum ; atque aflerat com Parmes
nide dari vnicum cas; idque immobile, & im-
mutabile , non fpectar-ad Phylicam contras
iftum difputare, vt Ariftoteies docet libro 1.
Phyficornm . Verum prater {cientias inferio=
res dari debet aliqua fcientia {uprema , quz
non folum difputet de conclufionibus  fed
etiam examinct principia, atque ipfa defendar ,
ac probet, in quantum probari poflunt, & im-
pugnet crrores principijs contrarios , & hze
fuprema fcientia eft Metaphyfica ; idcoque
Ariftoteles 4. Metaph, cap. 4. 5. 6. 7.8 8. ¢x
profefio defendit , ac probat principia om-
ninm f{cientiarum » ac redarguit errores con-
trarios. Hoc fuppofito, probatur conclufio :
fuprema inter facultares naturales non {olam
verfatur circa conclufiones , fed etiam gircas
principia ; ergo fuprema inter faculates fuper-
naturales non folum debet verfari ¢irca con-
clufiones , fed etiam cicca principia, ac proin-
dé non folum debet fapponere articulos fidels
fed ctiam ilios cxplicare , probare, ac defende
re, & redargucie errores contrarioss fed fu-
premainter facultates {upernaturales et Theo-
logiasergo &e.
& Ex

e i




=

Liber I Quaftio IV. 13

8. Exdicis infertur , quam ampla facultas
fit Theologia , qua fint eius partes , & munce
ra, & quim pauci fint, ac fucrint perfedi
Theologi. Primum , in quo Theologus con-
uenit cum profefloribus omnium facoltatum,
eft , vt fciat, & intelhgat omnija prioeipias
Theologica. Vnufquifque enim debet fcires,
dcintelligere principia facnltatis, quam pro-
fitetur s cxempli gratia Mathematicus debet
fcire principia mathematica , Phyficus phyfi-
ca; ergo et Theologus debet feire pringipias
Theologica ; fed principia Theologica funt
veritates reuelat® , qua coatinentur in (acra
Scriptura, et traditionibus ; crgd Theologus
debet fcire , ot intclligere vninerfam facram
Sctipturam , et traditiones ; et quia facras
Scriptura debet intelligi ineo feafu , in quo
intelle¢ta fuit ab Ecclefia Catholica , cuius do-
&rina continetur in Pecretis Conciliorum ,
Conftitntionibus Pontificum;et vnanimicon-
fen(u SanGorum Patrum;ideo Theologus de-
bet ctiam in his efle verfatus,

9. Secundum, in quo Theologia differt
i facultatibus inferiotribus, et proportionali=
ter conuenitcum fola Metaphyfica ; et , quod
poffir contra negantes probace (ua principias ,
hoc eft articulos fidei . In hac vero probatio-
nc arriculorum fidei debet wti Theologus non
folum pringipiis reuclatis, fed etiam paturali-
bus, non foliim euidentibus, fed etiam pro.
babilibus, prefertim cumdifputat contra fe-
&tas, quz non conueniunt pobifcum in vllis
principijs renelatis » Ita contra Athcos affe-
rendz funt rationes naturales ad demonftrans
dum dari Deam , ethabere prouidentiam res
rum humanarum . Contra Gentiles afferende
funt rationes naturales ad demonfirandum
Deum effe vaum, atque implicare multitu-
dinem Deorum . At contra ludzos conue-
nientes nobifcum in veteri teftamento, oftens
dendum eft Chritum effe Deum , etiam ve-
nifle ex teflimonijs veteris geftamenti ; ficut
hanc camdem veritatem contra antiquos gen-
tiles ex teltimonijs Sybillarum , qug fuerunt
Prophetiffe gentilifi, probariit antiqui Parres.
Contra Mahometanos, qui ¢onucniunt no-
bifcum in admitiedis mulris veritatibus reue-
latis , tum veteris, tum noui teftameoti, vien.
dum eft ijs tanquam principijs ad oftendendas
veritates , in quibus difconucniunt ; addenda
ctiam rationcs naturales ; idemque proportio-
maliter faciendum eft contra Hzreticos. Quod
vero Theologia ad confirmandos articulos fi-
deivtidebeat, et principijs reuclatis, ct ratios
nibus naturalibus’ etiam meré probabilibus ,
probatur ex ¢o , quia non folum Theologi
Scholaftici, ac Sandti Patres , fed etiam Chr-
ftus , ac Seriptores Canenici per Theologiam
infufam , dirigente Spiritu Sanéto , hisargu-
mentandi modis aliquando fant v(i: c.g» Chri-
ftus Marth, 22, 28. conira Saduczos probat re-
furreétionem mortnorua ex libris Moyf(s,
quos folos ipfi admintebant. $an&us veré Pan-
lus prima ad Cerinthios 1 5. ad camdem veri-

tatem probandam affert plures rationes natu-
rales , etiam meté probabiles , ac praferiim
probat, qued corpora mortua, et iam cot-
rupta iterum vinificabuntur , ex eo, quia fe-
mina mortia , ¢t iam corrupta iterum viuifi-
cantur in nouwam plantam . Sed dicet aliguis:
quomode refurgunt sporzui } Quali autem corpore
wenient ¢ Infipiens tu , quod [eminas non Tiuificas
gur, nifi privs moriatuy-

19. Tertium , in quo pariter Theologia.,
proportionatur Metaphylice elt, vr pofsit re-
fellere etrores contrarios fidei. Facultasenim
fuprema, que dicitur fapicntja , non folum
deber pofle probare veritarem , fed debet pofe
ferefellere falfitatem , atgue errorgs contra-
rios verirati ; ergo ficut Metaphyfica s qua elt
fuprema inter facultates naturales, refellit er-
rores contrarios rationi naturali , ita Theolo-
gia, quz cft {uprema inter facultates fuperna-
turales, refellit errores contrarios fidei » adeoe
que Theologus deber poffe refellere omnes er-
rores Atheorum , Genniium , Mahometano-
rum , etomnium Sedtarum noftrz fidei con-
trariaru @,

11, © Quartum , in quo Theologia propot-
tionaliter conuenit cum Mectaphyfica, elt , vt
pofsit foluere argumenta, quibus impuganan=
tur non folum conclufiones , fed etiam prin=
cipia reuclata, Facultas enim fuprema debet
etiam foluere grgumenta contra pringipia ; er-
g0 ficut Methaphyficadebet foluere rationesy
guibus impugnantur principia naturalia; fic
Theologia debet foluere rationes » quibus im-
pugnantur principia reuelata . Hac autem fo-
jutio eft negcflaria ad hoc, vrrum fecientizs ,
tum fides reddatur impertucbabilis. Vt enim
aduertit Ariftoteles 4. met. tex. 19, accidir ali-
guando , vt intelleus aliquorum , poftquam
aflfecutus eft euidentiam priacipiorum, et con-
clufionum, 3 quibufdam rationibus ia con=
trarium, quas nefcit foluere , ita perturbetur,
vt obfcurata euidentia ; incipiat dubitare, et
aliquando redigatur ad guamdam perplexitas
tem , ct fluGtuarionem fimilem infanix, qua«
lis fuit in quibufdam antiquis Philofophis,qui
vel negarunt principia enidentiflima, vel des
corum verjtate dubirarunt : ergd ficut necefe
feelt, vt ad firmandam cerritudinem princi-
piorum naturalium enidentinm metaphyfi-
ca foluat rationes in coatrarium , 3. fortiori
eft neceflarium , vt ad firmandam - certitudi-
ncm principioram reuclatortm incuidentinm
Theolegia (oluat rationes contrarias.

12 Quiatum, in quo Theologia conuenit
non folim cum Metaphyfica, fed ctiam cum
{cientijs inferioribus , eit, vt fuppofitis princi-
pijs reuclaris,procedat ad inferendas eonclufio-
nes. Quig vero conclufiones non poffunt in-
ferri niti per fyllogifmum ; fyllogifivus verd
conftare debet cx duabus] pramiflis ; {equitur ;
vt tria fint genera conclufionum . In primo
continentur conclufiones , qua inferantur cx
vtraque pramiffa naturali. In fecundo g in-
ferunrur ex veraque pramifla reuclata. o ters

tio




14 De habitu Theologico :

tio'quainfetunturex altera reuclata; alterass
naturalis Conclufiones primi generis non funt
propri¢ theologice®, fed fpectant adjticqtias
naturales .. Conclufiones fecundi 5 ac textj ge=
netis funtproprié theologice . Quia rurfus -
cut natirales faculiatesinferunt ex (principijs
quafdam’ conclufiones emnino certas , qual-
dam mierdp robabiles,fic eriamife haber Theos
logia: ide6 fic ut aliz faculrates _fuuncrirum ali=
quam pareem”fiingcertas fecundum alian me-
ré ‘probabiles, fic etiam Theologia . Inemoi-
bus explicatis Theologiz: partibus ‘indefelio
fludio verfati funt SandtitPaires; & Scholaftis
ci'» Nam & vt principia reuclata explicarent,
feripferunt egregia Ccm.m-:.‘lltili'i-.lﬂfn Sacrams
Scripturam ;& fideéi dogmara confirmarunt ra-
tionibus etiain naturalibuss & impugnarunt
omnes feQas Infideliuny;: & “folocrunt argu-
menta contra fidemes -&:ex principijs reuclatis
plurimas conclufionesacuufiunéintulerunts
Veram in-his emnibus: Theologiz: pactibus
gccidet, v orirentur multe controuerfiz theos
logice . Bumienim varia Egcripmrarurn locas
alyj explicarunt in vno fenfu , alij infenfu di-
ucrfo; orfe funt controueriizcircalegitimom
fenfum- ‘plurium locorunr: Sacre Scripturxs
Dum ad probandd dogmata';: & refellendos
erroress, alij attulerunt vham rationem 5 ique
ratio minus fuit ab alijs probata,orta funt con-
trouerfia circa vim, & efficaciam talivm ratio-
num. Dum ad {oluenda argumenta contra fi-
dem,yaliqui attulerunt refponfiopes sique alijs
vifz fuarinfufficientes, orte {unt-controuerfi¢
circa (ufficicntiam talivm folutionum, & circa
veritatem' propofitionum perales folutiones
conceflarum , vel negatarum ., Ac demums
orte funt etiam controuetfiz circa veritatem
conclufionum , prafertim probabiliter illatarii
ex principijs fideiv Eftigitur fexta, & poftre=
ma pars Theologie, in quaqueltionestheolo-
gicz cxaminantur; & ciiam in hac Theologi
parte verfati funt antiqui Patres ; ac prefertim
Auguftinus, qui non folim ex occafione alios
rom operumexaminat multas quaftiones con=
trouerfas, fed etid (cripfitmulros libros; ques
inferipfit qusftiond in Pentathcucum;in Euan-
geliftas,otogintatrit queftionii&ke. Veri ficut
cx corruptione verg philofophix,ac verg fapié-
tig orta cft fophiftica, qug eft fapientiajapparés,
& falfa,fic ex;corruptione verz Theologiz,qug
eft fupernaturalis fapicntia, orta eft Theologia
fophiftica , quz ¢t fapicntia apparens , & falfa.
Dum enimaliqui, contemptis czteris prima-
rijs Theolegiz partibus ; incubuerunt yoice in
poftremam, ac veluti accidentariam partemw,
Theologiz, inquaexaminaatur controuerfiz
Theologorum,in eaque verfati funt fludio po-
tiusaltercandi, quam inueniendi veritatem. ,
introduxerunt Theologiam quamdam alterca-
toriam. Et quia quidifpurat non ex fine inue-
niendi veritatem s fed ex fine altercandi, & ac-
quirendi inanem quamdam viGtoriz laudens ,
magis eft follicitus de veritate obfcurandas ,
quam clacidandasided per Theologiam fophi-

fticam ira obfeurataet vera Theologis, vt iam
notl minor- fitlabor Theologorum. in {oluen-
dis argumenris fophiftarumyquam infidelinm.
Sicur verd falfarores ' ménetarum - perniciofi
funt Reipublice; noa foliim quia introducunt
nionetas falfas, fed etiam quiareddunt fufpes
&as moncasveras, fic 'goi ‘Philofophiams ac
Theologiam “adulteraranr, perniciofi- fuerunt

deipublice; .non: foliim ‘guia introduxerunt
fapientiam falfam § fedetiam quia (ufpedtam s
reddiderunt fapientiam*véram .

13«2 Seddam examinandumeeft , virum ha-
birus Theologicws verfetur circa principia, &
conclufioncs;mere declarando, &-explicando;
vidocet Aareolus qui . in Prologum fenren-
tarum , an cuamadharendo’, & affentivndo
peraffenfum: theologicum diftin&um ab at-
fenfufidei; adeogue an fithabitus adhafiuus,
vel pure declaratiuus.

14. Dicendum fecundo cuin fent&tia com-
muni contra Aurcolum : Theologiax-¢rfatur
circa principia revelata, & conclufionesy noa
folum declarando ; fed etiam aflenticndo per
affenfum theologicum difin@tum 4 fide,adco-
que non ¢l habitus puré declaratiuus , fed
ctiam adhafiuus .

15. - Probatur conclufios & explicatardi-
ferimen inter affenfum fidei, & affenfum theo-
Jogicum . Dupliciter poffuinus affentiri alicui
verirati reuelata, ‘e, gr. Trinitati perfonarumes
cum vritate eflentiz: primo per affenfum non
difcurfivum formaliter, itd vt propofito nobis
fuflicienter myflerio Trinitatis , coghofcentes
nos obligart ad illud firmiffimeé ‘credendom.,
propter auctoritatem: Dei'; voluntarié captiue-
mus intellectum in obfequium fideiy & firmil-
fime credamus Deam efie Trinum affenfu non
inferente * fyllogiftice *Deum efle Trinumos
cX - principi)s; nec commen{urato principijs ,
fed pure propter auQoritatem Dei reuclantis
& affenfu commenfurato tali aulorirati:' &
hic affenfus fpe&ac ad habitum fidei dinina .
Secundo poflumus eidem veritati affentiri afs
fenfu difcurfivo inferente fyllogifticé Deum_
effe Trinumfex principijs, & fundamentis fidei
Chrittiane, & affenfu comnienfurato talibus
principijs co palto , quo Theologi curant fyl-
logiftice contrainfideles probare; hanc verira-
tem : & hic afenfus difcutfinus ; & refolutinus
non (pectat ad habitum fidei, fed ad babitumes
theologicum : quandoquidem proprijfimom
Theologi munas. elt fyllogifticé refolucre ve~
ritates fidei vique ad prima fundamenta, quis
bus probatur Deum efle auétorem fidei Chri-
ftiane : ergo poteft inrelle@tus eifdem veritati=
bus reuclatis affentiri ‘feorfim per aflenfam fi=
dei non difcurfisum formaliter , & per affens
fum theologicum formaliter difcurfiuum,, &
illatinum talium veritatum ex fundamentis fi-
dei Chriftiane,'adeoque Theologia eft habitus
adhzfiuvus articalis fidei per affenfum ditin=
dumd fide. ’

16. . Quod i ipfisarticalis fidei poffumus
affentici per affenium Theologicum diﬂin{&ﬁ

ab

i

3 TPy ,‘.;,-_-_-.é Sete 28 i A




LiberI. Quaftio IV. 15

abaflen(u fidei, & fortiori poflfumus per affen-
fum Theologicum affe n:m ronfluhombus,
qua inferuntur cuidenterex articulis idei. De-
bet autem miuu-rj,quad fi-adtus fcicntiz poteft
coniungi cum adts fidei circa idem obiedtum.
materiale,etiamedas T ‘ma;o-‘lcmpmgﬂ con-
jungi cum actu ='\ ici circaidem obie¢tum ma-
tc fiadlus fricatiz non pot»ﬂ' copiungi
cum actu fidei circa idem obieGum maumh,
necc actus thealogicus potci coniungisfed cum
tali obieo materiali non affentimur per a&@
fidei, poflumus aflentiri per actum Theologi-
cum formaliter difcurfioum ,

17. Confirmatur: pam eriamfi admitta-
mus , quod Deus reuelans articulos fidei, re-
uclauerit implicité omues conclufiones ex ip-
{is cuidenter inferibiles, adhuc vr intelle@tus
poffit tales conclufionescredere per fidem, de-
bet aduertere hocipium, quod Deus implicite
cas reuclauerit; {ed fzpeé hoc non aducm: er-
go [gpe non potett illas per idem crederc; r"o
tunc affentitur illis per difcurfum thco-om-
cum diftinGtum 4 fide .

13. Adprimam'in quo quritur, virum
theologia fit habitus, quo nudé feitur, quid
contineatur in facra Do@rina,& traditionibus,
vel habitus hec eadem declarandi, ac defea-
dendi, vel habitus ijfdem aflentiendi, acinfe-
rendi conclufiones; refpondeo, quod Theolos
gia completé (umpta eft habitus preftandi hge
omnia, vt diGun elt in. probatione primx
conclufionis.ln Theologo igitur totaliter apo-
ftatante 4 fide , ac diffentuente doflrinz reucla-
te, remaneret quidem Theologia fecundumes
‘partes minus principales ; at non remancret fe=
cundum partes principales,fecundum quas in-
clinat ad affentiendum principijs ; & conclu-
fionibusafienfu difcurfivo, vt LXPIIC‘](UI‘H elt.
Proportionaliter fi Metaphyficus deceptus pa-
:llo")lmls, qu;bus mwu«rn.u\tm principias
naturalia,recederet ab affenfu principiorum na-
turalinm , vel de illis dubitaret, pofiet quidem
retinere partes minus principales habitus me-
taphyfici s fed non retineret metaphyficam fe-
cundum partes pracipuas, per quas affentitur
principijs; & conclufionibus. Idem dic de Ma-
thematica, & cateris {cientijs , que non rema-
nerent completa in €0, qui incideret in erro-
rem ; vel dementiam Ac:..dcmifo:um » & Pyr-
ronicorum , qujde omnibusdubitabant. Fal,
fum cﬂ'wnuumou Theologia completc {fom-
pta peflit coniungi tam cum habitu affenticn-
di, quam cum habiwn dilfentiendi veriratibug
reuclatis ; ficur falfum eft, quod Meraphyfica,
& Mathematica compleré fumpta poflit con-
jungi tam cum habitn affientiendi , quam cum
habitu diffentiendi veritatibas naturalibus ;
€rgo ficut fimili argumento non probatur Me-
taphy dcam ;& \kuuu patican efle habitus
puw declaratiuos , fic non probatur Theolo-
giam effe habitum puré decl aratiuum . Pofito,
q "(‘ l 1‘((}!{‘”4 A ‘IIL”[){.E ad .’iflk ntichdum ar-

ulis fide ',& L“flxluhulu s , efl habitus ad-
Habitus cnim inclis

L

e
nL uU,u\ Mnl'ALIL‘ us a fide.

nans ad affenticndum articulis, & conelufioni-
busafienfu ditin@o abaflen(u fideh,eft habitus
adhzfiuus ditinctus abhabitu fidei «

19, Dum opponitur ; fides inclinat ad .al-
fentiendum articulis s & conclufionibus, gux
cognolcuntur vt necellario connex® cuin ar
ticulis fidei ; ergo habitus affenticndi articulis,
& conclufionibus non diftinguitur 4 fide: di-
ftinguo antecedens ; fides | ml nat ad.aflenticn-
dum articulis » & conclufionibus affeniu, non
difcurfiuo; fed fumente tam artichlos, tum
conglufiones puré vt diGtosa Deco.s coucedo
antecedens ; affen(u difcurfivo,’ & itlatiuo cx
pnnupm »ncgo antecedens ; & diftis Aguo.con-
fequens ; ergo habitus affentiendi acticulis ' &
conclufionibus affenfu difcurfiue non diftin-
guitur 4 fide, nego confequentiam; habitus
affentiendi affcafu non-difcurfiue , conceda
confequentiam . Poflumus veritatl reuclate
affentiri puré vt didte 3 Deo,, & hiceftaile
fus; ad quem inclinac habjeus fidei s - At pofiu
mus i fiun veritati alfenciri etiam noa puie ve
di®tza Deo, fed viconclufioniillatzexali-
quibus principiis » & hic et affentus thco-
logicus diftinGus 4-fide ; vt cxplicatpm ci
DU, 1 4.

20. . Sivera queratur, que (int principiacs,
ex .quibus inferimus Theologice artculos fi-
dci, & verumitalia principia fint naturalia, vel
fupernaturalia » Relpondeo , quod principia,
ex quibus l'h..olovlu, inferiinus articulos fi-
dei, funt fur rdamenta fupernaturalia ,-quibus
probatur Denm reuclafle doétrind fidei Chri-
ftianz , & omnes cius articulos , miracula ni-
musiip, Martyres &c, Dum ergo quis aficntis
tur huic veritati, guod Deus fic audor Reli-
gionis Chriftianz.¢x hoc. {vilogifino : Impoffi-
bile eftsvt illa veligio, 1w cuius t"’fzzm nium faitz funt
innumera miracula , non habeat antforem Deum
in teftimoninm mgnr“» Chriftiana falla funt ini
mera miracula , vt babetnr cx innumeris téfibus fi-
de digniffimis 5, exgo impoffibile eft , vt Religio Chyi-
flrana non habeat aulioré Deit;facit d feurfum, & af-
fenfum Theologict:& {icut potelt afsétici alijs,
& aliys fyllogilmis aflumentibusvt principia
alias,& alias pxmm-n 18,164 poteft afs€uiri dinerfis
affenfibus Theologicis nitentibus diucr{is obic-
¢tis 5 & motiuis formaiibus . Et quia fan-
damenta, quibus probatur fides Chriftianas
funt Iupcr[maul.tl a, cum (int figna exhibita &
DLolupcmafumhrL. opcrante, €. gr. aniracula;
Mareyria patientia fupernaturali tolerata , mos
dus, quo propagata cft fides Chriftiana &
ided principia, iaquibus fundantuc aﬁenfus
Theologici, funt fupernatutalia. Porrdaflea-
fus Theologicus aliquando prazcedit fidem; &
ad illam difpomit,alic Juando (ubtequitur fidem
Q4mi0 infideles prefertim doéi conuertun-

tur ad fidem, precedere folet affenfus Theolo-

gicus , ac difponcre adaffenfum fidei. Propos

nr!s enimy & Theologo pradicante argumentis’s

quibus pmbatul fides Chriftiana , penetrantcs

corum efficaciam, concludere (olent per aflens

{um Theologicum fidem Chriltianam habere
aucto-




16 De Habitu

duflorem Deum , adeoque efie veram ;& im-
perant {ibi- affenfum fidei non difcorfuam,; &
per talem;affenfum fiunt fideles . 1n fidelibus
verd prafertim dodlis affenfus Theelpgicus
fubfequitur affenfum fidei . Szpéenimsdum
fupponenics do@rinam fidei habere auftorem
Deuny; conantur illam refoluere in o2 privei-
pia, faciunt varios {yllogifmos,& per affenfum
Premiffarum procedunt ad affenfum Theolo-
gicum articnlorom . Addo, quod ‘affenfus
Theologicus pracedere folet etiam fidem pu-
blicam Eecletiz circd articulos, qui de:nouo
definiuntur. Sxpé enim tales articuli ante-
quam definiantur 4 Concilio vniuerfali; nons
funt proxime de fide, per definitionem verd
vitimo conflituantur articuli fidei 5 fed defini-
tionem precedere folet affenfus Theologicus;
ergo aflfenfus Theologicus pracedere folet fi-
dem publicam Ecclefiz - circa articulos definis
tos . Probatur minor ;: nam Pares Concilij
ideo procedunt ad definitionem talium articu-
lorum, quia antecedenter per diligens examen
inucnerunt illos articnles effe veros, vtpoté
legitimeé illatos ex alijs artieulis antiquis; fed
talis aflenf{us, quo putant articulos definiendos
effe veros , ac legitime illatos cx alijs articulis ,
eft Theologicus; ergo affenfis Theologicus
pracedere folet fidem ctiam publicam Eccles
{iz circd articulos de nouo definicndos .

21, Dum demum quaritur, vtrum Theo-
logia, de qua loquimur, comprehendat etiam
habitum opinatiuum, que probabiliter affenti-
mur conclafionibus probabiliter #llatis exartjs
culis fidei, & vtrum hac pars opinatiua Theo-
logiz fit neceffaria in Ecclefia: Relpondeo,
quod ficut Phyfica, Metaphyfica; & Mathe-
matica principaliter confifunt in habitu cere
to,ac demonflratiuo, includunt vero tanquam
partem minuos principalem , & 'acceforiam_s
habitum opinatinum circd multa, de quibus
non habemus demonftrationem : fic Theolo-
gia principaliter confiltit in habitu inferendi
conclufiones certas, includit vero minus prin-
cipaliter , & acceflorié habitum inferendi con~
clufiones probabiles ; ideoque quoad hoc pro-
portienaliter philofophandum cft de Theolo-
gla, ac de facultatibus nararalibus. Rurfis
cx cadem ratione , ex qua funt neceflariz par-
t¢s probabiles Phyficz , ac Metaphyficz, funt
etiam neccffariz partes probabiles Theologiz..
Duplex autem eft ratio huins neceffitatis . Pri-
ma cft, quia cum circa multas quzaftiones , &
dubitationes Fhilofophicas, & Theologicas
non poflimus afferre folutionem certam 5 TIC=
cefle eft, vt afferamus faltem folutionem pro-
babilem . Secunda cft , quia regulariter non.
poflumus peruenirc ad certitudinem , demon-
ftrando conclufionem, sifi per inquifitionem,
in qua prius folent occurrere multa medias
probabilia , per que tandem paulatim progre-
dimur ad medium demonftratinum , & cer-
tum; ergo necefle eft , ve habitui , per quem.,
querimus medium demon(trativum , {it ctiam
anncxus habitus’, per quen guaramus, & pofs

Tf'ief}iog_ico

fimus inucnire multa media probabilia; ctge
in qualiber mareria habitus opinandi debetefle
annexus habituicerro. Qui'enim non benes
fufpicatur , & opinatur, non cft aptus ad inoce
niendam certitudinem .

22. Adfecundum : Ariftoteles s.Eth.c
enumecrat folumhabitus adhazfinos naturales;
tum jnfallibiles, quales funt fapieatia ,inteller
&us, [cientia, pradentia, & arss tim fallibi>
lesy quales funt opinio 5 ac fulpicio ; fed fides)
& Theologia fecundum parrem principalcmis
funt habitus.infallibiles quidem, fed {uperna-
turales ; €rgo, non eft mirum; {i non compre-
hendantur’in vlloex feptem habitibus ab Ari-
flotcle ecnumeratis. Addo, quod licet Theo-
logia non fit firicte vllus ex illis feptem habi-
tibus , quos cnumecrat Ariftoteles ; tamen re-
duci poteft ad primos tres; iatclle@um nimi-
rum, fapientiam , & fcientiam Ratioel,quia
ex didtis num. 0. Theologia eft Metaphyficas
quzdam fupernaturalis, cerra quidem ; fed in-
cuidens 5 fed Mctaphyfica in quantum verfatur
circa prima principia etintellectuss in quan-
tum verfatur circa conclufiones, eft fcicnuas;
in quantam verd verfatur ¢irca prima princis
pia, & primas caufas , & conclufiones reioluit

~
211139

vigue ad altiffima principias atque altiffimas
caufasy eft fapicatia,vt colligitur ex Ariftotele
s.Ethic.cap.3.& primo Metaphyficz;in proce-
miio;ergo proporrionaliter Theologia inquan-
tum verfatur circa principia reuelata; et intel-
leétus; in quantum verlatur circa conclufio-
nes, clideientia’, vel quali fcieatia 3 ‘inquan-
tum vero refoluit conclufiones in primas cau-
fas ;& altiffima principia reuclata ; eft fapicn-
tia. Non eft tamen intellectus , nequesfapicn-
tia, neque {cientia in totorigere, in quo defi-
niuntur ab Ariftotele’s ‘qui ad hos habitus e
quifinit non folum’ certitudinem , fed etinm s
caidentiam , ex €0 quia non cagnouit pofiibi=
lem-cffe certitudinem fine cuidentia. Sed in-
ferius quzft. 6. et examinandam , 21 ; & quo-
mode Theologia fit {cientia , & fapientia.

23+ Ad tertiom , nego ; quod Theologias
non inducar aliam certitudinem 4 fide. Fides
enim habetcertitudinem fine difcurfu s Theo-
logia habet certitudinem difcucfivam 3 certi-
tiudo autem difcurfiua non cft ‘quidem maiot
certitudine fidei , fed adhuc eft diuerfa certitu-
do;ergo licet Theologia circa veritates credi-
128 non inducat maierem certitudinem; quam
fides, adhucinducit aliud genus certitudinis ;
o patto , quo cum cadem vetitas eft fimul de
fide, & eft fcibilis per dementirationem , licet
{cientia ralis ‘veritatis non inducar cerritudi-
nem maiorem certitudine fidei , adhue inducit
diuerfam certitudinem -

24. Ad quartum, iu quo quzritur, virum
Theologia procedat ex foljs principijs natura-
libus, an cx folis reuelatis, an ex vtrifgue.
Refpondeo , quod Theologia procedit tiim ex
principifs naturalibus, tum ex reuclatis, ve dis
¢tum clt conclufione fecunda. Ratio cft-quia
Theologus debet poffe difputare contra ome

nes

.




Lo

Liberl. QuaftiolV.

nes (cfas; etidmy contraillas , quz non admit=
tiine vlla ‘principia reuelata; fed difputando
contra tales' feGas deber vti principiis natura-
libus ;'que fola admittuntur 4 talibus feétis;
ergo Theologus debet etid procedere ex prin-
cipjs naturalibus . Neque vero ralis difputatio
cft puré ‘philofophica . Ratio oft, quia difputa-
tio puré philofophica debet procedere ex prin-
cipijs naturalibus puré vt naturalia funt, hoc
clt relate ad verirates; & conclufiones puré
natutales ; fed Theologus , dum difputat con-
tfa fectas.cx principijs naturalibus , confiderat
talia principia non pure vt naturalia funt, ne-
que relaté ad conclufioncs , & veritates puré
naturales; fed relaté ad vecitates fupernatura-
les , acreuclatas 4 Deo; ergo difputatio , qua
Theologus impugnat {¢@as, non cft puré phi-
lofophica, fed Theologica. Hinc patet, quo
patto non folum fint Theologice argumenta-
tiones, in quibus Theologi procedunt ex prin-
cipijs reuelatis, vel partim ex nacaralibus , par-
tim ex reuelatis, {ed ctiam ille, in quibus pro-
ccdunt cx principijs puré naturalibus. Ratio
{t, quia cum confiderent principia nataralia,
relaté ad veritates reuclatas, co ipfo tales argu-
meatationes funt Theologicz, cum ad Theo-
logum fpotter probare veritates reuelatas etid
per-principia naturalia, ve explicatum cft.
Hinc rurflus patet , Guo pato Theologia nons
confundarur cum fcicntijs naturalibus . Licet
enim {cientie naturales , & Theologia conuce
niant in aliguibus principijs , & cenclufioni-
bus, tamen fcicntiz naturales confiderant con-
clufiones;& principia,vt puré naturalia,Theo-
logia vero confiderat conclufiones, vt reuclas
tas, principia verd confiderat relaté ad conclu-
{ioncs, & veritates reuelatas, Confirmatur =
nam ex Arviftotele 2. Phy[. text.16.17.18. licer
Phyfica, & Mathematica conueniant in con-
fideratione puh&torum 5 linearum , fuperficic-
rum; ac folidorum, tamen non coafunduntur,
quia Phyfica confiderat hze vt terminos cor-
poris naturalis,ac fenfibilis, Mathematica con-
fiderat hac cadem, abftrahendo ab hoc , quod
{inr rermini’ corporis naturalis ; & fenfGbilis;
ergo proportionaliter licet fcientiz naturales ,
ac Theologia conueniant in probandis aliqui=
bus conclufionibus ex quibufdam principijs ,
tamen - fufficienter diftingnuntur - per hoc,
quod feientiz naturales confiderant principia,
& conclufiones vt puré naturales, Theologia
confiderat conclufiones ve reuelatas , principia
verd naruralia relate ad conclufiones, & veri-
tates reuelatas.,

25.  Dum opponitur, quod Theologia {up=
potncret [cientias naturales, concedo prefers
tim de aliquibus . Neque enim eft nouum ,
quod vaa [cieatia (upponat aliam, Nam czte-
re {cientie fupponunt Logicam,qua cf necel-
a ad ceteras (cicnrias: Metaphyfica videtur
cnere Phyficam &c;ergo non cft mirum,
od-Theologia fupponat fcientias naturales ,
thsy Metaphyticam, cam pracipud vea-
s Metaphyticis, cx quibus coniua-
invipifs reuclatis probat firas cons

17

26. Hinc vero infertur, quod licet Theos=
logia vtatur tm principijs naturalibus , time
Ieuclatis, tamen principijs reuclatis vtitur vt
proprijs ipfius Theologi® , principiss-naturali=
bus viirar ve proprijs icientiarum naturalinm,
quas Theologia fupponir. Veruntamen' hoe
iplum eft proprium Theologi® , vt fupponart
fcientias naturales, & vt poflic vti earum prin-
cipijs ad probandas veritates reuclatas, v ex=
plicatum eft.

27.  Dum demum quezritur, virum Theo-
logia procedat folum ex principijs certis;; an
etiam ex probabilibus: dico, qued procedit
ex vtrifque ; tim quia defcendic ad probandas
etiam conclufiones meré probabiles;tum quia
ipfas concululiones certas , ac de fide debet
Theologus poffc petfuadere rationibus pra-
babilibus,vt conclufione prima, num,t 1, pro=
batum cft exemplo San&i Pauli, qui Epiit. 1.
ad Corint. cap. 15. affert rationes narurales
ctiam mere probabiles ad probandam refurre-
dionem mortuorum contra Saduczos.

OV ESTTIOY:

Virum Theolagia fit babisus fuperior ,
vel inferior fide .

I. Idetur Theologia prout diftinguitur 4

fide ee habitus non inferior,fed fupe-
riot fide ; primo quia.ftultum eft eum; qui cir-
ca aliquam dodrinamy haber habitum fuperios
rcin , laborare ad hoc, vt circa eandem acqui-
rat habitum inferiorem ; ergo (tultum effet fi-
deles , qui circd doctrinam reuclatam iam ha-
bent habitum fidei, tudere Theologiz ad ac-
quirendum circa -candem habitum theologi-
cum inferiorem fide .

2. Secundd habitus, qui poteft redderes
rationem de creditis, non eft inferior habi-
tu , qui folum ecredit; fed Theologiae® habi-
tus, qui porclt reddere rationem de credicis ;
ctgo &c.

3. Tertio fapientia, de qua Paalus, vt ip-
femet teftatur 1. ad Corint. cap. s. loquebarur
intcr perfectos , non eft inferior fimplici fide ,
quz cft communis ctid imperfeitis; fed Theo-
logia eft illa fapientia fupcrnacuralis, de qua
Paulus loquebatur inter perfedtos; ergo &c.

4. Refpondeo Theologiam prout contra-
diftinguitar 4 fida efic habitum inferiorem fi-
de. Ratio eft, quia ita habitus (e habent ad ha-
bitus ; ficut aétus ad a&tus , cum habitus {peci-
ficentur a proprijs aiibus; fed affen{us fidei eft
pertedtior, & eft fuperior affeafu puré Theolo-
gico; ergo &c. Probatur minor: nam affen-
fus . qui nititur obictto formali perfe@iori ,
idcoguc adhzret obieto maiori certituding ,
& adhzfione, ef perfedtior affeafu , qui niti-
tur obicqto formali imperfe@ioriideoqs adhe-
ret obiedto minori certitudine , & adhzfione;
fed affenfus fidet nititur , vt obieCto formali
adzquato fola prima veritate retelante ; ideos
que affentitur vericatibus reaclatis certitudi-

¢,




18

ne, & adhzfione fuper omnia: affenfus theo.
logicus non nititur {ola prima yerirate renc-
lante , ideoque affentitur minori certitudioe 5
ergo, &c. Secundo aflenfus , qui compara-
tur ad alinm affenfum , ficut forma, & finis
ad difpofitioncm , vel ficut principium  ad
conclufionem , ¢ft perfectior; cum formas ,
& finis fit perfedior difpofitione ad finem. ,
& principium fit perfeétius conclufionc; fed
affenfus fdei compararur ad aflenfus theo-
logicos , vel ficut forma, & finis ad difpo-
fittionem , vel ficut principium ad conclu-
fionem ; ergo, &c. Minor probatur : nam.»
vel loquimut de aflenfu rhcqlugico » quo af-
{fentimur ipfis articulis fidei, vel de aflenfu ,
quo affentimur conclufionibus , qua inferun-
tur ex articnhs: i loquimar de affenfu theo-
Jogico » quo affentimur articulis , talis afienfus
clt difpotitio ad aflfenfum, quo intelleétus re-
linqucns naturalem modum aflentiendi cleuat
{e ad affeatiendum articulis fuper omaia pure
ex hoc praftantiffimo motino, quia prima ve-
ritas illos reuelauit. Siloguimur de aflenfu ,
quo affentimur conclu fionibus , qua inferun-
turex articulis, affeafus fidei circa articulos eft
principism conclufionum, quz cx articulis
inferuntur ; crgo affen{us fidei comparatur ad
alfen{um theologicum, vel ficut finis , & for-
ma ad difpofitionem , vel ficut principium.»
ad conclufionem , adeoque cft perfetior .

s. Ad primum, ncgo fequelam Nons
enim eft fultum,ve is, qui habet habitum per-
feftiorem circa aliquas veritates , laboret ad
acquirendum circa eafdem habitum imperfes
&iorem , qui tamen habeat aliquas perfectio-
nes, quibus caret habitus perfectior : e. gr-licet
fides, qua credimus Deum effe , fit perfectior
{cientia;qua fcimus demonftratiuc Deum effe,
amen non cft ftultum,vt fidelis habens fidem,
gquod Deus elt, laboret ad acquirendam fcicn-
tiam demontiratiuam, quod Deus fit, quia ta-
lis {cientia licet im perfectior fide;habet aliquas

crfetioncs , puta cuidentiam, quas fides non
habet ; fed ctiam Theologia , licet (it imperfe-
&ior fide, habet aliquas perfectiones, quas non
habet fimplex fides, cum pofiit reddere multi-
plicem rationem de veritatibus,de quibus {im-
plex fides non poteft reddere talem rationem ;
€rgo .

6. Adfecundum, ditinguo maiorem ; ha-
bitus potens reddere rationem de creditis, non
eft inferior habitu, qui credit, fi credat propter
auforitatem, que fit fupra omncm rarionem,
nego ; fi credat propter auctoritatem , que fic
infra rationem, concedo maiorem ; diftinguo
codem padto minorem; & nego confequen-
tiam . llle habitus eft perfeétior, qui commen-
furatur obictto formali perfectior: . Cum igi-
tur vnus habitus nititur ratione, alter auctori-
tate, {i ralis auctoritas fit infra rationem, habie
tus, qui nititur fola auforitate , cft imperfe-
&ior habitu ,‘gui nititur ratione: ¢ conuerlo
{i au@oritas fit fupra rationem , habitus, yui
nititur tali auloritate , & puré credit , cft per-
fettior habitu, quinititur rationc; fcd auéto,

e habitu Theologi

ritas creata eft infratationem ,andoritas di-
uina eft fapra omnem rationem ; ergo licet
habitus , qui puré credunt propter audtorira.
tem creatam , int imperfeétiores habitibus al-
fentientibus propter rationem, tamen habitus
fidei diuine » qui puré credit propter auctori-
tatem dininam ; eft pecfedior habitu theolo-
gico, & quolibetalio habitu affentiente prop-
ter rationem .

7. Ad 3.concedo maiorem, & diftinguo
minorem : Theologia prout contradiftingui-
tur 4 fide eft fapicatia fupernaturalis, de qua
Paulus loquebatur inter perfectos ,nego mi-
norem : Theologia prout includit fidem, con-
cedo mmorenm;& diftinguo codem pacto con-
fequens. Sicut fapicntia naturalis aliquando
fumitur pro aggregato ex habitu principio=
rum, & conclutionum,vt colligitur cx Arifto-
tele lib. 1. mag- mor. cap. 12. {ic fapientia fu=
pernaturalis fumitur proaggregato ex habita
fidei , qui verfatur citca principia reuelata , &
habitu theologico s qui verfitur ctiam circa
conclufiones . Tale autem aggregatum clt
proprium perfe&orum , qui funt fapicntes fa-
pientia fupernatarali , & cft perfeius (inplici
fide,qiiz et communis etiam imperfedtislicct
Theologia prout contradiftinguitur ab habi-
tu fidei, fit multd impetfetior habitu fidei.

QVESTIO VI

Virum Theologia fit proprie [cientia
Jubalsernara feicutie Beasorum .

$.Thg.laa, 2.

¥ Idetur vera fententia Alberti in Sum-
ma tractatu primo quaft. 1. in corpo-

e, Sani. lib. 13, de locis theologicis , & alio-
rum,quam fequuntur plures recentiores Tho-
mifta , allegantes pro €a etiam San&tum Tho-
mam , quod Theologia Viatorum fit prepri¢
fcientia , ctiamfi probet conclufiones ex prin-
cipijs reuelatis non euidenter cognitis , fed fo=
lum creditis per afenfum fidei certumn , & ob-=
fcurum : primoé quia Theologia paffim ins
Scriptura atque 4 Sanéis Patribus vocatur
{cientia ; Proucrb. 15. Zabia fapientium diffensi-
nabunt [cientiam: Sapientiz 7. Ipfe dedit mibi om-
nium , quafunt weram feientiam : leremiz 13. Da-
bo wobis paflores, qui pafcent wos fricntia, & dofivie
na: Sanétus Auguftinus 14, de Trinitate, cap.
primo , huic feientie attvibuitur iliud tantummodo
quo fides [aluberrima gignitay 5 nutritur , defenditsr 5
& voboratur , ore; fed iftke anéoritates , & aliz
innumerz non funt explicandz in fenfu im-
proprio i ergo Theologia proprié eft feientia .
2. Secundo omnis habitus, qui €x princi-
piis certis infert cuidenter aliquas conclufio-
nes , eft propri¢ fcientia; fed Theologia ex
principijs partim reuclatis, partim naturalibus,
fed certiffimis infert euidenter multas conelu-
fiones ; crgo Theologia eft proprié [cientia,
Probatur maior: nam talis habitus non cft opis

nio

B P

i
i
L4




»
I

Liber I. Quaflio VI

hio yquiacf certus ; opinio verd eft incerta ;
noncitfides , quid elt difcurfinus, fides autem
non ¢t difcurfina; non clhintclleftus, quia
verfatur circa conclufiones, intelle@us autem
yerlatur circa principias.ergo vel eft fcientia ,
vel eft fapientia; fed fapicntia eft praftantiffi-
ma fcienua ; ergo femper ftat, quod Theolo-
gia fit fcientia .

3. Tertié 6 aliguid obftaret , ne Theolo-
giacfet {cientia, maxime guia non procedit
ex principijs per fc notis, & euidentibus,fcd ex
principijs creditis folum per fidem; {cd hoc
non obftat; ergo &c. Probatur minor, quia
totapené Phyfica, & plures partes Mathema-
ticz procedunt cx principijs non per fe notis ,
& euidentibus, fed crediris folum per fidem.s
humanam, & tamen Phyfica, & rales partes
Mathematica funt proprié fcicnti®; ergo &c.
Probatur artecedens s nam principia phy(ica
funt nata per cxperientias, quas nos non feci-
mus; fed credimus propter au&toritatem alio-
rui, qui teftantur fe fecifle tales experientias:
principia etiam aftronomica {funt ebfernatio-
nes; ad guas faciendas non foliim non fufhcit
vaus homo , fed neque fufficiunt homings
vaius fecalis ergo &c

4, Confirmatur, nam f{i ad fcientiam fuf-
ficit principia credi fide humana, multe magis
{ufhcit principia credi fide diuina;{ed princi-
pia theologica creduntur fide divina; crgo
Theologia eft propri¢ [cientia .

5. Quarté ex dodlrina Ariftotelis 2. meta-
phyficz textu 36, & 3. Ethic. cap. 3. vhaquz-
quec fcientia debet habere certitudinem fecun-
dum nataram fui obiedti; ideoque {cientiz pu-
ré mathematica debent habere de fuis obicis
certitudinem mathematicam , quz.cft perfe-
Aiflima, [cientiz Phy(icz fufficit, quoed ha-
beant certitudinem phyficam inferiorem ma-
thematica : {cientiz meralés fufiicit , quod ha-
beant certitudinem moralem , quz elt inferior
certitudine mathematica, & phyfica, & eft
vald¢ fuperficialis,vt docetAriftoteles r.Ethic.
cap.i1o. Et quia certitudo de principijs phyfi-
cis; arque experimentalibus habetur folum per
fidem humanam , -ided Phyfice fufBcit certi-
tudo de principijs acquifita per fidem huma-
nami; fed mareria theologica ; ac dinina eft ra-
lis » vE de principijs haberi poflitcertitudo fo-
fum per fidem diuinam ; ergo adhoe,vt-Theo-
logia fir fcientia ; fufficit , vt de principijs ha-
beat certitudinem per fidem dininam .

6.1-:Quinto licetjadmittaenr repugnare fcien-
tiz.non fubalrernata:,; vt procedat ex princi-
pijs non cuidentibus , fed puré creditis , faltem
1d-non; repugnat {cientiz fubalternarz ; imo
eflentaliter requiritur adstalem (cientiam.s s
crgoproprié Theologiaelt {cientia fubalterna-
ra: {fcientiz Beatorum. . Probatur - anteecgdens :
nam ohis [cientia fubalternata -eft talis, vt
nondiabear prineipiaper fe nota, & etidentia,
fed credat principia effe vera propicr auctori-
wiciente fhperioris ; qua demonftrat ra-
rincipia v e.gro Mufica; qug cft fubalterna-

19

ta.Arithmetice , fumit vt prima principia ali.
quas propofitiones non per (e notas, fed de-
monitratas ab Arithmetica, & creditillas efle
veras propter anctoritarem Arithmericz:{imi-
liter Pec{peétiua fumit vt principia propofitio-
nes demonf(tratas 4 Geometria, quzde tali-
bus. principijs habet euidentiam per demon-
ftrationem; fed proportionaliter TheoloZia.
noftra {umic vr principia articulos reuclatos
non per {e notos nobis , & credit illos effe ve-
ros propter.auctoritatem Theologiz beatz,
qua habet cuidentiam de articulis;ergo Theo-
logia eft fcicntia, fubalternara fcientiz beato-
rum .

7. Sexta fcientia fubaltcrnata non folam »
clt proprié fcientia, quando datat in intellc-
¢tu fimul cum icientia {ubalrernante,fed ctiam
quando datur {ine (ubalternante ; e.gr. Mufica
non folam eft fcicntia > quando darur in intel-
ledtu fimul cum Arithmetica, fed etiam quan-
do datnur fine Arithmetica; fed quando datut
fine fubalrernante noo habet eumidentiam des
principijs , fed puté;credit : Mufica ¢. gr. guan-
do datur {ine Arichmetiea, non haber cuiden-
tiam, de principijs , fed puréillacredit: ergo
ad feientiam fubalternatam non requititur, vt
habeat cuidentiam de prineipijs., fed fufficit,
vt illa creddts ergo, licet Theologia nofteas ,
quiacft feparata a [cieatia beata, pon habear
eunidentiam de principijs, hac eft de articulis
reuclatis , tamen, crit proprie {cientia fubalter-
nata.

8. Refpondea ; quod cum oftenderimys
Theologiam effe habitum diltindtum 4 fides,
fequitur, vt examinemus , qualis habitus fit,
verum nimizuin - (it habitus fcicntiz, vel ali-
quaisalius habitus. Andtores, quidocucrunt
Theelogiam proprid. effe {Cicatiam , dividun-
tur in tres claffes. In prima claffe funt aliqui,
qui fupponcntcs, quod fcicntia proprié¢ ditas
debeat haberccnidentiam de pringipijs, ac das
conclufionibus ;- cxiftimarune Theologiam,s
ctiam  viatorum habere cuidentiana de princi-
pijs reuclatis, co quod myfteria fidei etiamo
circa Trinitatem , & Incarnationem fint per (e
nota , & euidentia ; non MINUS , quam princi-
pia naruralia; & hxc fententia rribuitur Fran-
cifco de Marchia 4 Giegorio in.quaft. 1. Pro-
logi articule 4. & ab Ochamo quel. 3. In fe-
cunda¢lafle funt aliqui, qui cum Hearico in
fumma artic. 6. quzft. 1. & quodlibeta 12,
quzl. 2. eenfuerunt ), quod licet principia re-
uelata-non fint per fe nota , & caidentia , ficut
principia- naturalia, tamen fidelis ftudio , &
excrcitio fidei potelt paulatim peruenire ad in-
telligenda myfteria, & habendam ecorum euj-
dentiam . In tertiaclafle funtalij , qui conce-
dentes principia Theeologiz; & myiteri
Jata prefertim Trinitatis , & Incarnatic
ita abfeura, vt nulla poflit de ipfis haberi cui-
dentia d viatoribus , .neque antecedenter ad fis
dem, neque confequenter, dacuerunt Theo-
logiam.cfie propri¢ fcientiam (altem {ubalcer-
natgm ; co qued ad {(cientiam {ubalternatam.»

C 2 non




20  Delcientia Theologiw.

non requiratur, vi habeat s:md‘cmiam de pria-
cipijs, fed fufficiat, viiia pure credat. Refert
has opiniones, & cdrum zfxu;‘rgrcs Vafquez
prima parte difp.4. Quzfijo in primo fenfu, in
quo cft controuerfia omaIng d¢ re , examina-
tur ih rradaty de fide : infecundo, in quo eft
controuetfia ex parte de noming, cxammabi-
tut hoc loco . :

9. Dicendum primo; licet Theologia fe
cundim [g it propri¢ fcientia, famen refpectu
viatorum non habentium ecujdentiam girca.s
principia reuclara, non et proprié fcientias»
V't probetur conclufio , cxplicarl debet, quid
fit fcientia fecondiim fe,quid fit fcientia refpe=
&u noftri . Ex dodtrina Ariftotelis 1. Phyfic.
cap.2. guem f{equuatur pené omngs, quzdam
propofitiones {unt per {¢ notz fecunidam fe,
quzda funt per {e notg nobis, Propofitio per {c
nota fecundum fe cft, cuius predicarum con-
uenit fubicéto immediaté rationc fubiecti , &
& non propter aliam caufam: ¢. gr. hzc pro-
pofitio Dens e, eft per fe nota {c‘cundum‘Ic,
quia pradicarum exiftendi conuenit Deo im-
medidté ratione ipfius Dei, & non- profter
aliam caufam . Eadem propofitio non cft per
{c nota nobis, quid hxc propofitio Deus cft non
mouect immediaté ad affenlum, (gd debet pro-
bari (yllogifticé per alias propofitignes. E' con-
uetfo hec propofitio cgo fum , ¢t per {e nota
mihi , ‘quia ego illi afentior immediaté fioe
vlla probation¢: at non elt per fcnota fecun-
dum fe, guia exiltere mihi copuenit accidea-
taliter ratione caufe ditin&z , qua detefmi-
nar me ad exiftendum , Proportionaliter qui-
dam difcurfus funt fcientifici fecundium (¢,
quidam funt feientifici refpectu noftri.Difcur-
{us fcientifici fecundim fe funt, in quibus
conclufiones infcruntur neceflario ex princl-
piis per fe notis fecandium fe, Difcurfus feicn-
rifici refpedtu noitri funt, inquibus concla-
fiones inferuntur nece(fario cx premiflis pec
fe notis quoad not,E.grdifcur{us, quibus pro-
bantur propofitiones Euclydis, Apolloni,&c.
funt per fenoti fecundgm fe; quia pey iplos
conclafiones inferuntur neceffarid ex princi=
pjjs per (e notis f;cundﬁm fe : ar ralesdifcur-
fus refpeétu alicuius, quioon fatis perciperet

rincipia, & vim illationum, per quas interun-
tar , nen cffent fcientifici , quia principia, &
illationes non innotefeerent illi certo, & eus-
denter,

10. Hoc pofito, probatur prima pars con-
clufionis, quod Theglogia fir fcientiafecune
dam fe. lilaenim faculwas eft fejentia fecun-
dum fe, qua continet difeurfus fecundum fc
{cientificos ; in quibus nimirum conclufiones
inferuntur Aeceffario ex principijs fecundtim.s
fe notis . licet ralia principia non fint per (>
nota nobis; fed Theologia eft facultas, ingua
multe conclufiones inferantur ex principijs
pet fe notis fecundim fe , licet talig principia
non fint per fe nata nobis ; ergo &c. Probatur
minor: Theologia enim infert mulias conclu-
fiones ex hoe principio reuclato quod Deaset

Trinus's fed hoe principium Deus eft Trinus, lic
cct nos fit per fe notum nobis » eft per (¢ no-
tiim fecundtim fe; predicatiim enit frini con-
ucuit Deo effentialiter ratione Deiratis,& non
propter aliam caufam 5 ergo Theologia infere
aliquas couclufiones ex principijs per fe notis
fecundim fe, ac proindé per difcyrfus fecnn-
dam fe fcientificos , & eft fcientia fecundiom.
fes

11« Hinc infertur, quod principia theolo-
gica non folam funt per fe nota fecundum fe,
fed erlam f(gnt Inagis nota, quam pleragques
principia feientiarum natiralium . Probatar :
nam illz propofitionss, quarum pradicatum
ita conuenit fubigGo ratione ipfius fubiedtive
pullo modo conueniat ratione alterius , funt
maximé per fe nore fecundam: fe, & mulid
magis, quam aliz propofitiones,” quarum
predicatum , licer aliquo pacte conucniat
{ubie&to ratione fui, conuenit etiam rationes
alterius prioris ; fed prinaipia theologica, e.gh
quod Dens eft Trinug cxplicant pradicatum ita
conucnicns fubie@o ratione fui, ve oula fic
alia ratip,cur tale predicatam conueniat fubic-
ftoromuia verd principia {cientiargm natu-
ralium, quz habeat {ubieGtum crearum; expli-
cant pradicatum , queod ita conucait fubiedo
ratione {ui,vt conueniat ¢riam ratione alrerius
prioris 2 e.gr. ifta principia: Homo off animal ra-
tionale , quatuor s & trig faciunt feptem , cxplicant
przdicarum ita conueniens fubicéto’ ratione
fui, vt conueniat criam ratione aleerius prio=
ris ; nam prima ratia, cur homo it gnimal ra-
tionale , nen cft ipfe homo fecundum fe, fod
Decus , qui eft prima ratjo omniam veriratpm
necefaciacum ; imiliter prima ratio, cur gua-
tuor, & tria faciant feprem , nion eft ipfy effen-
tia quatyor y& ronum , fed et efentia dinina s

- grgo intalibus propofitionibns , atqae in om-

nibus alijs ; qua habent pra fubiecto aliquid
creatum, predicatum contenit lubip@o eriam
ratione alterius, adedque non funt maxima
pote-fecundium fe, & funt minus aore; quim

- principia theologica ; quaz habent pro fubisdto

folam Deom .

12, Probatur iam fecunda pars conclufia-
nis ; quod nimirim Theologia refpecta viato-
rum cognofccntinm principia reuelara folam
gbfcuré , non fit proprié fcientia . Illa facultas
non eft (cientia refpedtn fubictti, qux conti~
net difcurfus non {cientificos refpedtu fubic-
@i ; fed difcarins theologicinoa funt (cientifi-
cirefpedtu viatorum cognafcentivm princi-
pia feuelata folum obfcurés; ergo . Probatur
minor : difcurfus fcientifici refpedu fubiedi
funt, in quibus conclufiones infergntur necel-
fario ex principijs per fe ngtis tali fubie@~ 5 fed
per difcurfus theologicos conclufiones infe-
runturex principijs per fe non notis. viatori-
bus oblcuré cognofcentibus principia 3 ergo
difcyrfus theologici non funt feiennfici refpe-

* Auviatorum .

13. Confirmatur, nam licet Geometria,
Arithmetica &c. fint fcientiz focundum fon X
refpe-

P .

e

"




o =t

>

Liber I. Quaflio VI. 2 1

refpeftuilloruny; quibus principia geometri-
caluneperfe nota, tamen non fynt (cientiz
refpedta eorum, quibus principia geometrica,
& Arithmetica non funt per fc nota, ¢d quod
cognoftaniug {altioy obicuré; ergd propor=
rionabrer licer Theglogia fit fejeatia fecun-
dium fe, & refpectu Bearorum, quibus princi-
pia thealogica funt per (e nota, tamen non cft
fcientia refpedty sviatorum , quibus principia
theologica non funt per fe nota, co quod
obfcuré folam, & imperfede ab illis perci-
piantur,

14. Dicendum fecunda: neque etia Theo-
logia eft proprié fubalternata fecundim fes 5
neque refpedtu viatorum. '

15, Vtprobetur conclufio, explicandum
et pracipuum difcrimen (cientiz non fubal-
ternat® 4 (ubalternata - Scientiz non fubalter-
natx funt , qua refolunnt conclufiones vique
ad prima principia per (¢ nota , ac pon viterins
demonftrabilia.Scientie (ubalternat funt,qug
refoluunt fuas conclufiones v{quead principia
non immediata,neque per {¢ nota, fed demon-
ftrabilia per fcientiam {uperiorem.E.gr. A rithe
metica, & Geometria funt {cientiz non fubal-
ternata , quia prabant fuas canclufiones per
pringipia prima, & immediata, & non virerius
demonfrabilia: E’ conuerfo Mufica fubaltci-
natur Arithmeticzy & Perfpe@ina Geometrig,
quia Mufica refoluit fuas conclufioncs de nu-
metis fonoris vique ad quazdam principia non
immediata , neque per (¢ nota, fed mediata,
ac demonflrabilia in Acichmetica : Similiter
Perfpe@iua refoluit fuas conclufiones de li-
neis vifualibus y(que ad quzdam priacipia n6
per fc nota; neque immediata,fed demonttras
bilia in Geomagtrial,

16, Hoc pofito, probatur Theologiam fe-
cundiam {c non elle (abalternatam. Illa enim
facultas , que refoluit conclufiones in princis
pia immediata, & per fe nota fecundum (e,
non eft fubalternata fecandium fe; fed Theor
logia refoluit (uas conclufiones vique ad prin-
ciplaimmediata , & per fe nota fecundam fe,
licét non fint per {e nota nobis ; ergé Theolo-
gia non eft [Cientia propri¢ fubalternata. Coa:
firmatur: nam quo principia {cigntiz {uat ma-
gis immicdiata , & per e nota, co magis ralis
{cientia receditab imperfe@iane (ubalternate;
fed principia Theologica, quod Deus fit Tris
nus &e. (unt maxime immediata, & per (e
nota fecundim {c, & multo magis, quim
principia geometrica , & Acithmetica , vt di-
&um eft fupra num.t 1. erge Theologia fecun:
dum fe multd magis recedit ab imperfedtione
fubalternatz , quim Arithmetica , Geome-
tria , & quelibet fcientia naturalis ; que refol-
uitconclufiones in principia de {ubiecto crea=
to.

17. Prohatugiam,quod Theologia neque
ctiam it {ubalternata refpe@u viarorum. Vi
enim facultas aligna fir fubalternara refpectu
fubie®i » non fufficit, vt refoluat conclufio-
aes in principia non per fe nota tali [ubicéta,

propter cins fubie@i imperfeétionent, fedires
guiritur , vt refoluat con¢lufiones in principia
non immediata , fed demonftrabilia per fcien-
tiam fuperiorem , vt patcrin allatis exemplis
Mufica & Perfpeitine ; fed Theologia tclol
uit conclnfiones in priacipia -non per (¢ nota
nobis propter imperfeCtionem intelledtus no-
ftri, per fe antem nota Deoy & Beatis confor»
tatis lumine glorie 5 ergo,

18, Coafirmarar; nam fi ad hoc, vt feies-
tia aliqua fit fubaltcroara refpedtu fubiedti,luf-
ficerer, vt refolucrér conglufiones in principia
per fe non nota refpedtu fubledti, co quod raic
fubie@um non fatis peaetres principia, feque
rerur, quod Geometria, & Arithmetica in.
quantum inueoiunturin aliquo , qui nen be-
fAe penetret principia , cffent fcientia (ubalter-
natx , quod et abfurdum , & noa folet ad-
mittis

19, Queritur, quid San&us Thomas do-
cuerit in hac quafione’

Refpondeo,quod Sanétus Thomas hicqugs
ftione 1. art. 2. docet folam Theologiam cile
{cicntiam , fed non defcendit ad exphicandua,
verum fit feientia (ecundim fe;vel quead nos;
vtrum (it fubalrernara, vel fubalternans? Ex
ratione tamen, qua probar Theologiam eflc
{cientiam, infertar illam effe fcienriam folum
fecundim e, ngn antem quoad nos. Probat
enim effe (cientiam ex €0 » quod ad [cientiam
non requiricur, vt pracedat.ex principiis notis
lumine naturalivintellectus, ted fafficit vt pro-
cedat ex ‘principijs natificatis lamine (cienrie
fuperiotis ; ideoque Perfpectina . & Mufica ,
quz procedunt ex principiis notificatis lumi-
ne geometrie, & arithmerce, quz funt fcien-
tiz (upetiores;habent proprié rationem [cica~
tiz; fed Theologia procedit ex principijs no-
tis lumine fuperioris fcientiz beare, cum—.
beatis! conforraris  lumine glaria - principia
vhealogtca (nt per {¢ nata; crgo Theologia
cft feientia , licer credat. principia fibi reuclata
4 Deo« Sed hze ratio oftendic Thealogiam .
effe {cientiam guidem fecundam fe, non au-
tem quoad nos ; fiquidem ad (Gientians (ccun:
dum (= fafficit, vrprincipia int mota lumine
fuperiori ; non antem id fufficit ad feientiam.
refpedtu fubiei, cum fit impafiibile {tire con
clufiones per principia non nata {qa;cc‘ro 5 €C=
go ratio San&i Thome prabat falim Theola-
giam effe fcientiam {ecundum fe,noq auiems
quoad nossideogue Sandlum Thamamin hoc
fen(u explicant Capreolus, & Caictanus, quas

efert , & fequitur Vafquez hic Difput. 4.
cap. 6.7-& 8.

20, Pratered licet-Sandus Thomas ad ex-
plicandum, quo pacta Theologia fic (cientia,,
quamuis principia iplius fint nota folum ia lu-
mine f{cientie {upetioris ,; afferat cxemplum s
fcientiarum (ubaltermatarium, hoceolt Mufice,
& Peripedina, qua fuat {cienti®, licet carum
principia fint nota feliim in lamioe {cienti
{uperioris 5 non tamen dicit Theologiamciic
{cientiam {ubalternatam, nequeid fequitur ex

Edil




.

tali comparatione . Non'¢nimy Mufica, & Pet-
fpedliva ox eo pracise funt fubalternatz Arith-
metica » & Geometriz ; quia accipiuut prin-
cipia; qua notificantur per lumen:Arithmeti-
cz , & Geometriz ; fed quia afumunt princi-
pia, quaz cum non fint per fe nota fecundiim.s
{c ; demonftrantiir per icicntiam {uperiorem 5
{ed Theologia "afumit quidens ‘principia nota
per lumen (cienti® beatz; fed qua non de-
monflrantur pecillam, cam finr per fe notas
fecundim fc 3 €rgo X ea comparatione nons
fequitur Theologiam cffe {cientiam {ubalter-
natam.

21. Ad 1.concedo maiorem s & diftinguo
minorem : auftoritates ;, quibus Scripura, &
Parres vocant Theologiam [cientiam; funt ex=
plicandz i fenfu proprio;, in quantum pro-
prium opponitur improprio , concedo; inws
quantum preprium opponitur communi , ne-
go minorem ¢ & diftinguo eodem pacto con-
fequens. Scientiadicitur dupliciter , commus
niter , & proprie . Scientia communiter dicta
eit, perguam certo y & infallibiliter cogno:
fcimus veritatem. In hoc fenfu omunes habitus
ceced funt fcientiz s & quia etiam habitus In-
telle@tus , Prudentiz, & Ariis funt habitus
certiy ideo omanes ifti habitus (unt {cientiz co-
muniter, & aliquando ab Ariftotele, & Phi=
lofephis vocantur fcicatia. Cum igitur tum
fides , tum Theologia fint habitus certiffimi
circa veritates renclatas,tum fides s tum Theo-
Jogia funt fcientiz fine, vila improprictate ; &
Metaphora . Sclentia proprié, & non folam
communiter diéta eft habitas , quo cognolci-
mus certo aliquas veritates per difcurfum , &
demonftrationem,inferentes illas ex principijs
per fe notis, & cuidentibus quoad nos. In hoc
fenfu fumit Aritoteles fcientiam,cum 6.Ethi-
corum, illam diftinguit ab alijs habitibus cer=
tis; & in hoc fenfu agit de (cientia in libris po-
fteriorumi . In hoc vero fenfu Theologia non
cft fcientia quoad nos. Scriptura, & Patres
plerumque fumunt {cientiam in fenfu cdmu-
ni, non in proprio,& Ariftotelico, ideog;cum
fidem, & Theologiam vocant nomine (cien-
tixz,docent folim fidem , & Theologiam efie
habitus 5 per quos certifliimé cognofcitur ve-
ritas s ablfrahende ab hoc, vtrum fint habitus
cuidentes; vel ineuidentes, difcurfiui s vel non
difcurfiuis

22+ Ad 2. diflinguo majorem ; omnis ha-
bitus; quiex principijs certistinfert euidenter
aliquas conclufiones: éuidentia folius confe-
quentiz, eft feientia in tigore Ariftotclico,ne-
go malorem; omnis habiws inferens conclu-
fiones cuidenter: etiam euidentia confequen-
tis, eft icientiain rigore Ariftotelico s conce-
de maiorem ; diftinguo €edem padto minoré;
& negoconfequentiam .« Ad (cientiam  in ri-
gote Ariftotelico non fufficit 5 vt habeat eni=
dentiam confequentiz , fed requiritur, vt ha-
beat ctiam enidentiam confequentis, ac pro-
indede omnibus principijssex quibus infertur
confequens s fed Theologialicer habear ccrbi=

22 De {cientia Theoiogia& .

tudineny dé principijs reuclatis; nos habet des
ipfis cnidentiam;ergo. Dum opponitur: Theo-
lozianen eft -proprig:vilus exyalijs habitibus
certisiab Ariflotcle enumcratis 5 ergo cft pro
prie fcientia;concedoantecedensy &cnego con
feguentiam . Ariftoteles enomerat foliiay b
birus certos naturales » Guos foltimrcogronit
fed habitus certi naturales funt ctiamyeuid
tes , cum certitude naturalis caufari debear a

cuidentia; ergo Ariftortelesicnumerat fola

Theologia, & fides
les certi, & incuids
caufa fupernaturali, hoceft ab infal
tate Dei reuelantis; ergo.non cit mirn
fides; & Theologia nom; comprehend
habitibusaly Ari(toteie enumeratis in toto
gore confideratis. Siverd -habitusilli
tur magis amplé, fides redusitur ad habitu
intellectus, Theologia ad habitum fcicntiz .
Habitus enim intellectus et; qui cerrds & eui
denter affentitur principijs affenfu noa difcur
fiup ; fed fides certiffima. afenuitur peu
reuelatis affen{u non difentfiuo ; ergo fic -
ducitur ad habitum intele&us, licec non fii iw
rigore habitus intelletus, quianoa alfeni
cuidenter .- Proportionaliter fcientia eft , qua
certo, & enidenter affentitir conclufienibus
affenfu difcurfine s ergo  Theologia reduci-
tur ad habitum{cientiz,licer inrigore non fit
fcientia quoad nos,:quia non afleatitur cui-
denter,

23«0 Ad 3. Principia dapliciter poffunt efiv
creditazprimadita ;. vi:habeant enidentiam inss
atteftante ; fecundo ita ; veneque habeas
dentiam indireftante 5:cogr. quod. detur Con-
ftantinopolis, puré creditur-a-me; ‘qus pun-
quam vidi Conltantibepelm’; & mincn . ¢30
habeo euidentiam s quod derur Conftantino-
polis «Euidens enimymihi ¢t torteltes fide di-
guiflimos affercre (¢ vidiffc Condtantinopolin,
wt impoflibile fit omucsiliosfalli; vel menti-
ri ; adeoque Conftantinopolim non dari-:Alia
multa: obicta funrita-d mc :credita praprer
voum , vel alcerum teflem ; ve nullamde ipfis
habeam cuidentiam. Hoc pofito; fortafic: ad
feientiam fofficit principia dtaeffc.credita pro-
pter auCtoritatem aliorum, vt habeant cuiden-
tiam in atteftante:at vero non fuflicit ad (cicn-
tiam principiaita effe credita; Vi non habeant
enidentiam dn atreftantesPhylicaigitur, Aftro-
nomia, &aliz huiufmedi facultates; 19:quan-
tumrefolunat conchifionés in principia crer
dita proptet auctoritatcny, qua audtoritas reds
datilla principia enidentia s funt {tientizx = ins
guantum vero refoluunt conclufiones in prin-
cipia eredita propter an&oritatem infufficichs
tem ad reddenda principia cuidentia; non fune
fcientiz. E. gr. Aftronomus habet} fcieatiam
de Eclipfibus ; quia hiftoria Eclipfium nititur
ancoritate fufficientead euidentiam slacvero
de multisalijs non habet fcientiam, fed {olum
opinjonent; quia experientiz , in quibus fun=
dantur, nituntur quGoritate dueryme; vel

trinm

CLiL -

‘;:_

v
-
-




LiberI. Quaftio VL. 23

trium Alronomorum, quz auftoritas ctin-

sufficiens ad ewidentiam . Si verd !quzratur ,
qualis {it ifta cuidentia caufata ab auctoritate,
dico,quod eft cuidentia de caufa pee effedum,
adcoqueclt cuidentia caufata per demonftra-
tionem 4 polleriori . Quando enim cft enidens
dari aliquem effe@um , & cft cuidens talem
cffe@um noa potuiffe habere aliundé origing,
quam 4 tali caufa, et euidens dari talem cau-
fam ; fcd eft cuidens dari hunc effetum , qui
¢ftj conftans fama firmata innumeris teltimo=
nijs , quod detur Conftantinopolis, quod Ro-
mz regnaucrit [ulius Cefar, & Neros & eft
euidens, quod hzc fama non potuit aliunde
originem habere , quam ab ipfa veritate, hoc
elt ab exiftentia Conftantinopolis, & 2 Regno
Tulij Cefaris , ac Neronis ; ergo clt euidens da-
ri Conftantinopolim , ac Romz regnafle la-
lium Czxfarem , & Neronem . Proportionali-
terelt evidens Aftronomo conftantem famam
de muleis obferuationibus factis circa Ecliples
non poruiffe aliunde habere originem,quam
ab ipfa veritate ; ergo eft, enidens veré factas
fuifle tales obfernationes: fed principia theo-
logica ita funt puré credita, vtnon habrant
vilam cuidentiam ncque in atteftante ; fuppo-
nimus enim ex trattatu de fides quod licet (it
cuidentiffimum Deum mentiri non poflc, ta-
mien (it incuidens Deum reuclaffe doctrinamo
fidei, atque eius Myflerias ergo Theologia,
refpectu noftri non eft {cientia, cum rcfoluat
conclufionesin principia puré credita fine vl-
la enidentia ctiam in atteftante .

- 24, Ad confirmationem : ficut ad fcicn-
tiam non (ufficit principia credi fide humana
non caufante cuidentiam circa principia, {ic
ncque fufficit principia credi fide divina nons
caufante euidentiam circa principia. An yero,
fides dinina aliquando caufct cuidentiam circa
principia , adcoque Theologia ex hoc capites
fit fcientia , examinabitur in Traatu de fide -

25. Ad 4. Licet nonomnes {cientiz de-
beant habere idem genus certitudinis circa
principia, tamen omncs [Cicntiz debent habe-
re circa principia certitudinem potentem cau«
fare enidentiam, feq ralis certituda fit fidei,fen
non {it fidei; ergo {i certitndo fidei dininz non
poteft caufare vilam enidentiam circa princi-
piatheologica, non eft (cieatia 5 fi vero poffit
caufare cuidentiam de principijs , theologia
ex hoc capite poterit effc (cicntia,vt dicetur in
Traétatu de Fide .

26. Ad s, Facultas fubalternata procedens
€x principijs creditis propter audtoritatem
f_s:?cnu_:n {uperioris tunc folum haber rationem
fcientiz , cum talis anctoritas poteft caufares
cuidentiam de pringipijsi cum verd auftoritas
non poteft canfare enidentiam de principifs »
nen habet rationem fcientiz , vtdidum eft
num. 23. Siigitur Theologus itd credat prin=
cipia reuclata propter dininam augtoritatem,
ve talis an@oritas caufet inillo aliquam cui-
d m dc principijs , habebit fcicntiam deo
concluficnbus, qux ex ralibus priacipijs infes

runtur, adeoque refpeu illius Theologia erit
fcientia : (i vero itd credat principia reuclata,
vt nullam de ipfis habeat eaidentiam, neques
habebit fcientiam de conclufionibus , qu® cx
talibus principiis inferuntur, adeoque refpeiu
illius Theologia non erit fcientia- An vero
autoritas diuina poffit caufare vllam euiden-
tiam de principijs reuclatis » examinabitur in
Tractatu de Fide. Addo Theologiam non clic
facultatem fabalternatam fcientiz beate, vi
di¢%tum eft no m. 6. in refolutione quzitionis,
cum principia theologica non demonftrentur
per fcientiam beatam , fed fint per fe nota vi-
dentibus Deum.

27. Ad e, Refpondeo eodem padto , quod
facultas fubalternata exiftens in intcllgétu fine
fubalternante tunc follim habet rationem
fcientiz , cum habet euidentiam de principijs,
vel per fidem, vel per aliam demon(trationem
i pofteriori, quz non fpeétet ad {cientiam..
fubaltctnantem : cum vero nullam habet cui-
dentiam de principils , non habet rationems
{cientiz; ergo proportionaliter Theologus fi
aliquam'habeat cuidentiam de principijs reue-
latis, habebit fcicntiam de conclufionibus
theologicis; (i verd nuilam habcat cuidentiam
de principiis reuclatis, nec habebit-cuidentiam
de conclufionibus theologicis. Ad 1d ,quod
opponitur : Muficus carens Arithmetica aul-
lam habet demonftrationem de principiis; cr-
go &c. Refpondeo , diftinguo antecedens;
Muficus fine Arithmetica nullam de princi-
pijs potelt habzre demonitrationem pradica,
& a pofteriori,nego; demooftrationem 4 prio-
ri , tranfeat ; & ncgo confequentiam. Ex
Arift. 1. Poft. t. 23.duplex cft demonftratio,
aliaa prioti, [cu propter quid , per quam Noks
folam fuimus certi, quod aliquid fit, fed etiam
propter quid fit 2 alia 4 pofteriori, que vocas
tur ab Ariftotele, atque Interpretibus demons=
ftratio quia, per quam folam fumus certi,
quod aliguid {it,nefcimus autem propter quid
fit. Demonftratio , per quam non foli icia-
mus principia Muficz effe vera, {ed etiam pro-
pter quid {int vera, (pectat ad Arithmeticam,
adcogue non poteft haberid Mulico carentes
Arithmetica ; adhuc tamen poteft Muficus (i-
ne Arithmetica effe certus, quod principia
Muficx fint vera, licet ignoret propter quid
{int vera. Quando enim aliguis vtens regalis;
quaram rationem ignorat , aduertit per 1nnu=
meras experientias opus fattum iaxta illas re-
gulas bene fuccedere, certificatur de veritate
regularum;fed poteft Muficus longo vfu prin-
cipiorum, & regularum , quarum rationcm
ignorat , aduertere opus Muficum ben¢ fuc-
cedere; ergo poteft certificari de veritare prin-
cipiotum , & regularam Mufice . Hecautem
certitudo dicitur praftica; tum quia acquici-
tur praxi, hoceft viu preceptotum , & regu-
larum ; tam quia habetur & pradticis, hoc cft
ab ijs , qui verfantur circa actiones, cum cer-
titudo 4 priori habeatur folum a fpeculariuis,
qui contemplantur canfas recum « Mufica igi-

tur ,




e ———

24 De vnitate Theologi.

turs {iitd.detar feparata ab’ Arithmetica, vt
habeat aliguam cuidentiam {altem pra@icam
de veritate {uorum princCipiorm , crit fcicn-
tis; fi nillam habeat cuidentiam ne pradicam
quidem de veritate fuorom principiorum,
non erit fcientia , quia ncque habebit vilamos
euidentiam de veritate conclufionum; ergo
proportionaliter Theologia,fi habeataliquam
cuidentiam de principijs reuelatis, erit {cien=
tia; {i nullam habeat cuidentiam de principijs
reuelatis, non erit {cicntia. Sed iam hoc ip=-
fum effet examinandum , an pet Theologiam
poflimus habere aliquam cuidentiam d¢ prin-
cipijs reuelatis . Sed quia hzc quaftio pendet
i - duabus alijs gueftionibus examinandis its
Traatu de fide, in quarum quzftionum pri-
ma, quaritur , virum priacipia Theologica
habeant euidentiam fuflicientem ad conuin-
cendum intelle@um de diuina revelationes in
fecunda quazritur , vtrum argumenta fidei
poffint caufare cuidentiam, & [cicntiam des
myfteriis reuelatis : ideo cius folutio differ-
tur in eam locum , vbi corollari) loco infere-
tur.,

QVAESTIO VIL

Viram Theologia fit una fiientia s partime
Jpeculaiina s partim pradtica.

S5.Thq 1.43.% 4.

Idetur, quod Theologia non it vnas

{cientia,neq; vaus habitus, fed fitag=
gregati ex pluribus habitibus : primo quia ha-
bitus, qui generatar ex pluribus altibus fpecie
diuerfis , non poteft effe vnus; fed Theologia
generatur ex actibus {pecie diuctfis : vna enim
pats Theologi® generatur ex actibus verfanti-
bus circa Deum , alia ex a&ibus verfantibus
circa Angelos , alia ex a&ibus verfantibus cic-
ca hominem , & circa aétus humanos; ergd
habitus Theologicus non poteft efle vnus, fed
debet’ effe aggregatum plurinm habituum in-
ter {e differentium , proportionaliter, ac diffz-
runt agus , a quibus generantur.

2. Secundo faculras fupernaturalis , qua
primo , & per fe confiderat obiecia ita diuer-
fa, vt propter dinerfitatem non poflint confi-
derariab vna , & cadem [cientia narurali, non
potcltefle vna, & cadem ; fed Theologia con-
{iderat per fe obicétaita diuerfa, vt propter di=
ucrfitatem non poflint confiderari ab vlla fci€-
tia naturali, quaf{it vna; ergo &¢. Probatur
minor , quia Theologia confiderat primo , &
per fe Deum, & Iniclligentias, non minus ,
fed magis, quam hazc confidcret Metaphyfica:
confiderat etiam homines , & animam , non_
minus , fed magis quam Phyfica ; confiderar,
qua {pedtant ad mares,non minus, quam mo-
ralis; fed propier diverfitatem horum obie-
&orum Metaphyfica, Phyfica , & Ethica, feq
moralis non poffunt efic yna feientia; crgo

propter camdem diaerfitatem. neque Theola-
gia potelt clle vna (cientia; crgo ficut Philofo-
Piia naturalis eft aggregatum plurium (cien-
tiarum, fic Theologia , quz poteft dici Philo-
{ophia fupernaturalis, cft proportionaliter ag-
gregatum plurium fcientiarum,,

_ 3. Terud videtur, quod Theologia nomn
fit partim fpeculativa, partim praética . Habi-
tus enim primo digiduntur per differentias
practici, & fpeculatini tangnam per diffefen-
tias primo oppofitas, co pado , quo animal
primo dividitar per rationale , & irrationales
tanquam per differentias primo oppofitas ; fed
quia dﬂcremimrarioua]is , & irrationalis funt
primo oppofita , repugnar idem animal ¢es
fimul rationale, & irrationale ; ergo &c.

4. Relpondeo, quod aligua funt voum.s
vaitate implicitatis, ita vt partibus carcant ;
alia funt vaum vnitare compofitionis, qua co-
ftant ex pluribus partibus ctiam heterogencis,
acdiverfz rationis , ac paulatim , & fuccctfiue
produdlis, & audis, co padto, quo homo cft
vnus vaitate compofitionis, qua componitur
€x capite , manibus, pedibus, & pluribus
partibus etiam hetcrogencis, ac diterf®
njs, & paularjm , ac fuccefling produdtis
audis. Exiftinio vnam fcientiam, & viam.s
artem dici, non ex ¢o, quod {it vous habitus
vaitate fimplicitatis , qua partibus careat , fed
€Xco, quod (it vous habitus vnitate compo-
fitionis ex pluribus partibus heterogeneis , ac
diberfz rationis . Probatur : nam hLabitas, qui
generatur , & augetur fuccelliug, & paunlatit
cx platibas a &ibiis heterogeneis , ac diucifis,
non eft vousvnitate fimphcitatis, fed com po-
fitionis ; fed habirus fCientiarum , & ariiu
gencrantur , & augentur paulatim ex pluribus
actibus hererogeneis; Exempli gr.ars adifican-
di generatur paulatin ¢éx actibus diuerfis ia-
ciendi fandamenta, erigendi parictes , impo«
nendi tedum, &c: [cientia Geometriz genc-
ratur panlatim ex dinerfis demonitrationibus
circa diuerfas conclufiones ; erZo fcientiz , &
artes funt vnus habitus, non vnitate fimplici-
tatis, fed vnirate compofirionis, qua coinpo-
nuntar ex pluribus parrialibus habitibus hete-
rogeneis , ac diuerfz rationis: Exempli ot acs
adificatoria eft vnus habitus compolfitus ex
pluribus partialibus habitibus iaciendi funda-
menta, etigendi patietes , imponendi tectnm,
&ec. Seatentiaigitarilla, quz dicit voitatem.
fcientia,vel artis efle vaitai€ fimplicis qualita-
tis,{i neget habitus (cientiara,& artifi componi
ex pluribus habitibus partialibus , & fuccefliue
pradudtis, & audtis, viderur falfa, & reijciens
da, Sed fortaffe illi Au&ores non negant fcica-
tias,& artes componi ex pluribus qualitatibus
foltm materialiter dinerfis , fed folum negant
componi ex pluribus qualitatibus formaliter
diuerfis , ac qualitates formaliter diaerfas di-
cunt illas , quz relpiciunt diverfa obiedta for-
malia ; ac fihoc dicunt , eorum fententia lolo
modo loquendi difcrepat a noftra fentenna
iam proponcnda.

Ls

5. Hoc

B s




Liber 1. Quaftio VII: 2§

5. Hoe luppofito,ad propofitam quzltio-
nem dicendum ,quod Theologia prefertim.
acquifira eft' vna {cicatia, & vnus nabitus, non
quidem voitate {implicitatis , fed voitate com-
pofitionis,, & ordinis ad obieGtum , non qui~
dem materialiter , fed formaliter vaum. Pro-
batur prima pars, quod nimirum Theologia
non {it vnus habitus vnitate {impliciatis -
Nam habitus, qui generarur , & angerur pau=-
latim ex plaribus achibus diverfe rationis,
non cft vaus voitate fimplicitatis 3 fed Theo=
Jogia prefertim acquifita et habitus, qui pau-
latitn generatur, & acquirirur ex pluribus adti-
busdionerf® rationis, quorum aliqui verfantar
circa Deum ; alij circa Angelos, alij citca ho-
minem , & actus humanos; ergo , &c.

6. Probatur fecunda pars ; nam fcientia vna
vhitate compolitionis, & ordinis eft. qua con-
fiderat vnum obieGum , non quidem mate-
rialiter, fed formaliter, hocelt vaam fcibile;
fed vnum fcibile eff, quod eft (cibile per voam
cibilitatem ;5 ergo vna [cientia eft, quz con-
fiderat obicétum ; in quanrum clt {cibile per
vnam fcibilitatem ; fed obiecta funt {cibilia_s
per ordinem ad ptincipiasergo vna [cientia eft,
quz confiderat obiecta , inquantum {unt [ci-
bilia per ordinem ad principia vio moido co-
gnolcibilia, ac fcibilia ; fed principia propria
Theolog® funt principia reuelara ; principia
autem r¢uelata funt vno modo cognofcibilia,
hoc eft ctedendo Deo reuclanti; ergo Theo-
Iogia confiderat obieda, in quantum fanc {ci-
bulia vaa {cibilitate, & 1n quantum funt vaum
feibile , adeoque eft vna fcientia.

7. Confirmatur:nam ided Phyfica cft vna
fcientia ,)quia eft de obic&o (cibili per vnam
fcibilitatem : ideo verd entia naturalia funt
feibilia voa [cibilitate , quia fune {cibilia per
priacipia propria cognofcibilia viio modo co-
gonofcendi: ex proportionali ratione Mathe-
matica,& Metaphyfica, 8&c. funt vna fcientia ;
fed etiam obieéta Theologica (unt fcibilia per
principia cogoolcibilia vao modeo cognolcens
di; ergo Theologia:etiany eft vna: fcientia.
Probatur , & explicatur maior. Ex dodrinas
caim Ariftotelis 9. Metaphyf. cap: 1. principia
propria fcientiz funt definitiones {ubieltos
rum, de quibus agit feientia; ergd cum de-
finitiones innotefcunt vno modo cognolcen-
di, principia cognofcuntur voo modo cogno-
fcendi 3 fed definitiones entium naturalium,
. gr. ighis, aque, &¢. innotefcunt vuo modo
cognofeendi, hioc eft per experientiasfenfibis
less ex experientijs €nim fenfibili colligi-
mus ignem cfle corpus fumme i , &
humidum ; equumefie: animal hinnibile, &c.
definitioncs Mathematicorum colligimus non
exfenfu,fed eximaginatione: nam non ex fen-
fu, fed ‘ex imaginatione innotefuit dari circu-
lum, &eflefiguram, intra quam fit punGum,
4 quo omues {inez ad circumferentiam dudte
fint zquales : definitiones verd Metaphyiico-

-

P

rum > neque cadunt fubfenfum, negues
fub ationcm;innoteicunt per folum in-

telle@um, cum per folum intelleGum inno-
telcat , quid fit fubftantia, quid accidens &c.
ergo tres funt modi colligendi definitiones en-
tino, adeoque tres funt fcibilirates , ac tres
fuat fciznrie nararales , & vnaquaque earum
et vna , quia accipit prinecipia propua, hoc cft
definitiones vno modo cognofcendisfed ctnam
Thesologiaaccipit principia viio modo cogno-
fcendis hoc et per fidem, per quam illa cre-
dit Deo reuelanti; ergo ctiam Tacologia et
vna {cientia .

8. Hinc patet Theologiam effe vnam fcien-
tiam n6 {olum in quantum confiderat Deum,
& Angelos, & alia obie®a, gratia fciendi,
adeoquc eft {pecalativa, fed eriam in quan-
tum confiderar agibilia, qua f{pedtant ad mo-
res , gratia ageadi, & eft practica. Ratioeft,
quia fcientia; quarconfiderat obiefta, fetr (pe-
culatiné, feu pradtice, in quantum habent
vnam fcibilitateny , et vaa; fed Theologia,
confiderat tum [peculabilia, tum agibilia, in
quantum habent voam {cibilitatem , in quan-
tum nimiram ianotefcunt per principia reue-
lata, qua funt vino modo cognofcibilia per
fidem , per quam creduntar propter auctori-
tatem Dei reuclantis; ergo &c.

9, Quod vere Theologia (it partim (pecu-
latiua , partim praética, probatur : nam habi-
tus, qui confiderat veritates partim fpecula-
fiuas , partim practicas, et partim fpecula-
tinus, partim pracicus ; fed Theologia partim
confiderat veritates fpcculatiuas (pedantes
ad Deum,Angelos &c¢, qua veritates non funt
per fe direfting ad agendum ;5 pactim confide-
rat veritates practicas (pectantes ad  mores,
que veritates funt per fe direétine ad agens
dum , imo (untipfe regule agend: 5 ergo &c.
Quia tamen Theologia ptincipalius confide-
rat Deum, qui eft obictum {peculabile,gnam
atus humanos,qui fuat agibiles, ideo Theo-
logia'magis elt fpeculatiua , quam p

10. Dices : poteatiz licer confiderent
obiefta materialiter {pecie diuerfa, i tamen.s
illa confiderent fub vna ratione formali , (unt
itd vnz, vt non componantur ex plaribus par-
tialibus potentijs: e. gr. potentia vifiua , licet
videat plura obieda fpecie diucrfa, puta homi-
nem, equum,& lapidem, quia tamen videt illa
fub vna ratione formalicoloraci, et iti vna,
vt non componatur ex plaribus partialibus
potentijs vifiuis ; ergo idem proportionaliter
elt dicendum de habitibus ; fed Theologias
omaia obiefta formalia macerialiter diuerfas
coufiderat fub vna formali ratione inferibilium
ex diying reuelatione 5 crgo Theologia eft vaus
habitus non conftans ex pluribus pattialibus
habitibus

11, Refpondeo, concedo antecedens , &
nego confequentiam . Difparitas eft , quia po-
tentiz oon paulatim generantur ex actibus di-
uerle rationis, fed rot@ fimul producuntar 3
generante in ordine ad vnam rationem forma-
lem, per ordinem ad quam {pecificantur, ac
definiuntur; ergo non debent componi ex pla-

D ribus




26 De Vnitate Theologia

ribus partialibus habitibus. At habitus acqiii-
fiti generantur , & avgentut paunlatim cx piu-
ribus actibus dinerfz rationis; ied habitus pro-
p-()ri:(munmr actibus , ex qtllblls gcnc_l".:u{l:r 3
ergo habitus acquifiti debent compom X plu-
ribus patrialibus habitibus diucti® rationis «
Hine infertur, quod habitus per e infufi, cim
fion genergntur per adtus,ied 4 Deo infundan-
tur,& augcantur, fortaffe non conftant ex plu-
ribus partialibus habitibus,ticut habitus acqui-
firi,fed potivs proportionantur potentiis, let
differant a porcnujs per hoc,quod compopun-
tur ¢x pluribus gradibus intenfiuls , propor-
tionaliter,ac alie qualitates capaces intéflonis.

12.  Ad 1. ditinguo maiorem 3 habitus ,
qui generatur ex pluribus aéhibus Ipecic diuct-
{is tendentibus in plora obieda fub vna ratio-
neformali , non poreft effe vous vniratc com=
pofitionis,; & ordinis ad voum obic@um for=
male , nego ; non tendentibus 10 obicéta fub
vna ratione formali, concedo; dift:nguo co=
dem padto minorem ; & pego confcquentiam.
Theologia ¢ft vna {cientia , & vous habitbs s
non quidem vnoitate fimplicitatis , fed yoitate
compofirionis , & ordinis ad vnum obiectum
formale {cibile’ per viam [cibilitatem , VE €X=
plicaram eft « 2

13. Ad 2.concedo-maiorem, & nego mi-
norem . Ad probationem , nezo minorem -
Phyfica , Metaphyf(ica,; & Moralis non pol-
funt cfic voa {cienta , non precisé propter dis
uerfitatem cbieGtoram , qua confiderant, fed
quia illa obicéta confiderant fub diucrfa ratio-
ne formali, & vt fcibilia dependenter a princi-
piis dinerfo modo cognofcibilibus, vt explica
tum cit; fed Theologia illa cadem obiecta ,
guaméis diverfiflima contiderat fub cadem ra-
tione formali reuclau , & vefcibilia dependen=
ter & principijs eodem modo cognofcibilibus
per fidem 5 ergo Theologia eft vna fcientias
Confirmat folutionem Sanéas Thomas hoe
articulo 3. in refponfione ad {ecundum. Nam
diuerfa obie@a, quae a pluribus potentijs ins
ferioribus confiderantur [ub diucrfis rationi-
bus formalibus , poflunt ab vna potentia fupe-
riori confiderari fub vna ratione formali viis
uerfaliori ; e. gt. cmnia obicéta quingue fen=
fuum exteriorum,quz per quinquc fenfus cx-
teriores- confiderantus fub quinque’ rationis
bus formalibus vifibilis , audibilis odorabilis;
gn ftabilis , & tangibiis, a fcnfu interno 5 qui
¢ft potentia (uperior , confiderantur fub vna
ratione vniuerfaliori fenfibilis 5 crge fimiliter
in cafu noftro Deus ,& Angeli,corpora, &
mores s qui a eribus difciplinis Philofophicis »
Metaphyfica nimir(im, Phyfica,& Ethica con-
fideraptur fub tribus rationibus formalibus ;
3 {acra dodiina confiderantur fub vna ra-
tione for mali voiverfaliori ; hoc eft fub ratione
renelati. Hinc fequitur (acram do@rinam cfie
quandam imprefhonem fcientiz diuinz . Si-
cut enim Deus vna [cientia cognoicit omnia,
fic facra do@rina cum fit vna [vientia; cOgno-
fcitomnia ; vt diuinitas reuclata .

14.. Ad-3. concedo maicrem , & ditinguo
minorem; quia animal diaiditur per rationale,
& irrationale tanquam per diffirentias primo
oppolitas, repugnat, vtidem animal fecundam
voam partem fit ratiopale, fecunddm alidm
irrationale, ncgo ; fecundam ynam,X eandem
partcm ,concedo 5 & diftinguo confequens ;
crgo repugnag, vt idem habitus fecuadum can-
dem partem, & refpe@u ciufdem obiedi fit
fimuol practicus, & ipeculatiuus , concedo ;
fecundom aiucrfas partes , & refpe@u dinerfi
obiecti , nego. Licet differentie rationalis, &
irrationalis fint oppofita ; tamen idem aaumal,
pura homo, fecundum voam partem , Zoc eft
feccundum animam cft rationale, fecundum
aliam parteni, hoc elb fecundiam oculum ; au-
rem , & omnes potentias organicas ; eft irra-
tionale 3 ergo hieet differentiz {peculatiui, &
pradicifint primo oppolitz , tamen idem ha-
bitus fecundiam vaam partem , & refpedta
vnius obiect: poteit elfe {peculanuus, fecun-
dim aliam partem , & refpectu ajrerius obics
&1 poreft elfe practicus. o cafu noltro Theo-
logia fecundum voam pariem, ac refpectu
Dei, & Dininorum, que funt mere (peculabi-
lia, eft fpeculativa s fecundium aliam partem »
& refpecta operabiliom eft practica.

QVASTIO VIIL

Virum f[acra doctrina, fen Theologia i
dignier 5 & cernior alys feientys «

S.Thgo1.a. 5

1. Idetur facra doétrina, fea Theologia

effe minus digna tcicntys Philolophi-
cis : primo quia cum certitndo fpectet ad di-
gnitatem fcicntiz , icientiz minus ccri@ (unt
minus dignz ; fed facra do@rina et minus
certa piuribus feientijs philofophicis s ergo clt
minus digna. Probatur minor : nam feienria,
de cuius principijs, & conclufionibus dubitari
poteft, cft minus certa, quam icientia, de cuius
principijs , & conclufionibus dubitarinon po-
telt ; fed de articulis fidei , que funt principla
facrz dodtrinz , & de conclufionibus per fa-
cram dodtrinam allatis ex articulis fider dubi-
tari potelt, ac de fadto multi de illis dubitant ;
de principijs aurem plurium {cientiarum phis
lofophicarum ; & de conclufionibus legitime
illatis , vt poté cuidentibus , dubitari non po-
teft s ergogec.

2000486 6 proprium {Cientiz inferioris,
ac fubalternate eft {fumere principia 4 fcientia
fuperiori, & fubalternante, co pacto, quo Mu-
fica , que cft fcientia inferior , & fubalrernara,
fumit principia ab Arithmetica, quz eft {ciens
ria fuperior,& fubalternans, vt S. Thomasdo-
cetarticulo 2; fed facra doélrina fumit aliqua
principia 4 philofophicis dilciplinis: ergo fa-
cra dodirina cft inferior » 8¢ fubalternata difci-
plinis philofophicis .

3. Refl-

1'

|
?




A p—— i e

Liber L. Quaftio VIII. 27

uod quia quz fuperfunt
m doérinam,len Theo.

funt libet cirea illa per quan-
ypornere, ac c.\r‘huu do-
1z, attic lo quinto, &

quzftione| It pr rwomad\.

e elt (pecula t na s ¢it dignior,
t alijs fcientifs {p pecualatiuis; in r]“m—
tum autem cit praica, L[[ dignior, & nobi=
liar alijs fcientis P;ﬂChCis N
4. Probatur prima pats C‘}!u.\llf-O'? sstunc
vna (cientia fpeculativa eft di ignior alia, "m‘:
€ 2 certiar, & ‘i-L[f’[..J.L circa o‘ﬂcuutn nobi-
I ina eft talis ; ergo &c. Pro-
nilla {cientia c t cercior,gnz
em h-zbct ¢x lnmioe certiore, ac mi=
nus erroribus fubie@osfed aliz feientiz habent
stitudinem ex lumine narurali, quod poteit
t¢ yac decipis facra do@rina habet certi-
UL ',mm ¢x lumine dinino, & Iupuu"mall
fidel infufie , quod non potelt errare, neques
decipi ; o0 &¢. Rufcfus factadodrina prin-
ipatiter confiderat Deam fecundiim rationcs,
-[qa. fua altitudine tranfcendunt lutnen natu-
rale; difciplinz verd philofophicz confide-
vant Deum fecundum rationes cognolcibiles
per lumen naturale; fed rationes, qua fuaal-
titudine tranfcendant lumen naturale, fecun-
dim eflc cogniti funt nobiliores, quam ratio-
nes &too"c)fc:blics per iumcn i].i[l!['chi.v €rgo
Dm rariones , qua tranfecendunt lumen
‘lﬂlnfﬂlt, efle llO[]JJI(I!f,:) 1CCJ[.uLL11 efle cogni-
ti, guiafecundiim fuum efie reale non funt
m.\lons : {iquidem omnind ideatificantur
rationibus cognolfcibilibus per lumens

54 i':ub.a!u.r iam fecunda pars conclufio-
nis,quod nimirum facra doftrina in quantum
pradtica, fit nobilior alijs fcientijs pradticis.
1 ex facultatibus pradicisilla et omnium
nobiliffima,quz otdinatur ad finem vitimuom,
jnon OI'dinatm ad fin em vlteriorem > cum
ipfum ordinentur fines aljarum facultatums

', cx facultatibus practicis pure naturali-
iilis , feu Politica et nobiliflima, &
or ctiam militari , quid ciuilis ordinatur
ad bonum ciuitatis, Militaris autem ordina=
gur ad bonum exercitus , qui ordinatutad bo-
num cinitatis,tanquam ad finem virerioreme;
w:i facra doctrina in quanwmm eft practica ha-

bet pro fine beatitudinem zternam , ad quam
ficutadf mcw fimplicitér vitimum ordinantur
omnes alij fines {cientiatum practicarum ; cr=
20 .

6. Primé poteft queri, vecum facra  do-
&trina npon (olum fecundum fe, fed etiam pro
vt cft in nobis, fit certior , & quo genere certi-
rudinisiit certioralijsicientijs?

7. Refpondeo; quod facra doétrina etiam
prout eft in nobis eft certior alijs fcientils, cum
ine dinino errori=
catum-cfi D, 4.

CXe §

*IC‘ ‘l‘\'.‘alhﬂ(.[ﬂ éx lu

Vtexplicetur , quo genere certitudinis fit cens
tior 5 fuppono h.zbm'm poffe dici: certiorem
tupu Citer ; primo quia aflentirur coaclufioni-
bus, de quibus intelleGtus aflenticns minus
poteft dubirare : fecundo quia habitns, &
obiectum formale ipfius e(t magis conncxus
cum veritate , & minus cxpo[irus erroribasg
tertio quia deber atfentiri obietis maiori ad-
hefione. Hoc pofito , primo gengre corlitii-
dinis facra doétrina , prout clt in nobis, cit ha-
bitus minus certus, quam aliqu {cientig. phi-
lofophice . Nam (cientiz philofophicz aflen-
tiunrur veritatibus cmdentibus,-de quibusiin-
tellectus nofter dubitare non poteft ; at facra s
dodtrina affentitur veritatibus lincuidentibus ,
de quibus licer fecundum fe t..s.ruﬂumfv, tamen
intellectus noter ex fua imperfedtione , quaws
illas non penctrat, dubitare poteft. Atfecun-
do; & tertio genere certitadinis {acra dodrina

eft habitus certior omnibus {cientijs philofo-
phicis , quia cumfithabitus inferens conclu.-
fiones ex prineipijs retclatis, nititur dinino te-
ftimonio, quod cft obicGum formale infalli-
bilius ;' & magis conncxum cum veritates ,
quam cbic&a formaha f{cicntiarum natura-
Lium ; fed habitus nitens obicéto formali infal.
libiliori, & magisconacxo cum veritate , ce
ipro eft infallibilior 3 & magis connexus cum
veritate; ergo . Elt etiam certior tertio genere
certitudinis adhafiuz , -quia per habitnm facrs
dodtrine maiori adhzfione debemus affentiri
conclufionibus, quas inferimus ex principijs
rcuclatis, quam per {cientias naturales adhz-
reamus conclufionibus , quas inferimus . ex
principijs puré naturalibus, iuxtd illud Augu-
ftini 7. Confeflionumscap. 10: Facilius dubitavens
viuere me , qusm effe vera que andini . Quia vero

habitus, qlucﬂ: certior certitudine infallibili-

tatis, & adhzfionis, et fmpliciter cestior,
licet itellectus ex (ua imperfectione pofiit du.
bitare de conclufionibus, circd quus verfatue
talis | mnms, idvo facrado@rina eft fi impiliciter
certior alijs fcientijs.

8. Secundo quzritur, virom facra doftrina
non folim in'quantum aflentitur conclufiond.
bus illatis ex viraque premiffa reuelata; fed
criam in quantum aflentitur conclufionibus
illatis cx doabus przmiflis, altera renelata,altes
ra purc naturali , it cectior alijs {cientijs?

S. Rd'pu: deoaffirmatiu¢ « Ratio eft,quia
firmius debemus affentiri conclufioni , quam
cuidenter videmus cfle connexam cum diaina
reaclatione , guam couciufionibus puré nacue
ralibus, & quasnon videmus euidenter efies
connexas cun dinina reuclatione; fedcoip-
fo , quod conclufio inferatur ex duplici pre-
mifla , altera reuelata ;. altera narurali ; (& cui-
denti, eft euidentérconnexa cum diuina reuc-
latione; ergo «

10. Sed opponitur : conclufio e¢tiam in
certitudine fequitur debiliorem partemzrergo
non potelt ¢fle certior: pramiffa puré - natu-
Fairs

1i. Refpondeo

&

diftinguo’ aatecedenss

5
Dz con-




28 . De Dignitate Theologia

sonclufio’ quoad cértitudinem fequiturdebi-
liorem partem , & f{i puré naturaliter inferatur
non poteft efle certior altera premiflarum,
concedo s & dependenter ab aétu voluntatis
non poteft effe certior altera pramiffarum, ne-
03 &inego confequentiam . IntelleGius per
facramydoétrinam co ipfo, quod videt conclu-
fionem effe cuidenter eonnexam cum diuina
reuclatione, firniius illi affentitur , quam alre-
ri premiffarum , cuiaffentitur ex motiuo pure
naturali;itd vt non'videat effe connexam cum
diuina reuclatione, vt magis cxplicabituvin
tradtatdide fide «» Addo, quodad hoc, vtfa-
cradodtrina fic fimpliciter certior alijs’ (cien-
tijs’, fufficic’,- vt firmius adhereat conclufioni-
bus, quasinfert ex vtraque pramifla reaelata,
ac'deca folum in hoe fenfa loguitur Sandtus
Thomas:.

12. Ad1. nego minorem. Ad probatio-
qnem , difltinguo maiorem ;- fcientia , decuius
principiis’; & conclufionibus dubitari poteft
cx imperfediong intelle@us , eft fecundim
quid minus® certa, quam fcientia, de cuius
principijs dubitari non potelt, concedo; et
fimpliciter minus certa ¢ertitudine infallibili»
tatis , & adhazfionis, nego: diftinguo codem
pacto minorem; & nego confequentiam.Quia
vt dicit Ariftoteles 2, Metaph. cap. 2. intelle-
&us nofter ita fe habet ad manifeftiflima natu-
rx, ficut oculus no@tuz ad lumen Scolis » qua
fecundum (e funtcertiora , & magis indubita-
bilia, poffunt effe minus certa, & jminus in-
dubitabilia noftro intelle@ui, ideoque intelle-
&us nofter ex (ua imperfe@ione, & debilirate
potelt dubitare de articulis fidei , & de con»
clufionibusex ijsillatis. Licet inrelleétus no-
fter de articulis fidei habeat cognitionem mi-
nus certam certitudine indubitabiliratis,/quam
de principijs feientiarum naturalivm , tamen
cognitio dc_articulis fideil eft expeubilior,
quam certiffima cognitio de principijs natu-
ralibus, quia vt dicit Ariftoteleslib.i.de Part,
animi. cap. s Minimum, quod poteft haberi
de cogniticne rerum altifimarum , defidera-
bilius eft , quam certiflima cognitio, qux ha-
betur de minimis rebus; & propertionaliter
in cafw noftro obfcura cognitio de articulis fis
deieft expetibilior cuidentiflima cognitiones
de principijs naturalibus .

13. Ad 2. diftinguo maiorem : proprium
fcientiz inferioris, & tubalternatz elt cx necel-
fitate fumere principia a fcientia fiperiori, &
fubalternante s concedo; non ex neceffitate ,
fed ad quandam maiovem manifeftationem ,
& extenfionem , nego; diflinguo eodem pacto
minorem ; & nego confequentiamy. Scientiz
inferiores ex neceffitate {umunt principia a
feientijs fuperioribus, copado, quo Mufica
cx neceffitate fumit fua principia ab Arithme.
tica. Scientiz aurem fuperiores; licet non in-
digeant:principijs {cientiarum inferiorum ; ta-
men poflunticientijs inferioribus vt vt ancil-
iis ; affumendo carum principia, & conclufio-
nes , admagis manifeitanda ca s qua tradun-

tur in feientijs fupetioribus : Ex.gr. Metaphy.
fica poteft vti doérinis , gua traduntur in
Phyfica, & Mathemarica, ad magis explicanda
ca, qua traduntur in Meraphyfica. In cafu
noftro facra doérina. non indiger fcientils
philofophicis : nam ex principijs reaelatis po-
te{r inferre innumeras conclufiones ; fed vii-
tur fcientijs pl ophicis tanquam miniftris
& ancillis ad explicanda ea, quax ad facram
do@trinam fpeétant, proportionaliter ac fa-
cultates architetonice viuntur minifirantis
bus, & Politica, few Ciuilis vtitur militari.
Ideo Prouerb. 9. Theelogia comparatur ad

alias fcientias, ficut domina ad ancillas, &
dicitur:Mifit ancillas fuas wotare ad arcem . Addo,
guod facradodrina vri debet {cientijs philofo-
phicis, non propter defectum:, & infuficien-
tiam facre do@rina, {ed propter defe@um in-
telle@us humani, qui exhis, quz cognofcuns
tur per rationem, & difcur{fum naturalem ,
facilins manuducitur ad cognofvendaca, qua
funt fuprarationem, & dilcurfum nawuralem,
qualia funt que rraduntor in facra dodrina.

CNEE S0 10

Virum facra dotriva s fen Theologia
it Sapientia.

8o Th. gate art.6.

L. Idetur non effe fapientia s primo quia

ex Arnftotele 1.Metaph.cap. 2.Sapien-
tis eft ordinave czteras fcientias; illifque tra-
dere principia, nenautem-ordinari, acacci-
pere principia 4 fcientia fupcriore, ac proind¢
nulla [cientia accipiens fua principia 4 fcien-
tia fuperiore meretur nomen f(apientiz ; fed
{facrado@&rina accipit fua principiad fcientias
fuperiore ; hoceft d feientia diuina, vt didtum
clt qu.6s ergo &c.

2, Secundo vt dicit Ariftotelcs 6. Ethic.
cap. 7- Sapientia eft veluti caput fcientiarum ,
quia probat principia aliarum feientiatumsfed
facra dodtrina non probat principia aliarum
fcientiarum ; ergo .

3. Terrio (apientia non acquiritur fludio,
fed habetur per infufionem , ideoque Ifai. 11.
numeratur inter feptem dona Spiritus Sancti »
quz nobis dininitus infunduntur; fed facra
dodtrina acquiritur ftudio ; ergo .

4. Refpondeo, quod facra doérina, feu
Theologia inter omnes humanas fapientias
eft maximé fapicntia, ac nou folum ¢t fa-
pientia in aliguo genere, fed eft fapientia fim-
pliciter .

s+ Probatur: nam ille dicitur fapiens in
vnogueque generc, qui confiderat caufam
altiffimam illius generis 5 ac proindé ille dici-
tur fapiens fimpliciter, & abfoluté , qui confi-
derar altiflimam caufam vniverfi, que Deus
cft 5 fed facra do@rina propriiffimé confiderat
Deum in quantum elt aliiffima caufas €rgo

qui

B

e




—ly

Liber I, Quaflio IX. 29

w dodrinam
» adcoq

& ma Xlm

clt fimpliciter 4 &
pfa facra dodtrina
lapientia
Lur maior: nam I'lpu.utzs ¢lt ordi-
are de ijs» qua fpedtant ad ali-
fed indiciun de inferioribus fer-
1 caufams: ergoin vn 10quoque
tme poteft ordinares & iudica-
1aximeé fapiens, qui confide-
Y am caui.;m itlius generis . C,oru y
matuy Jal(.‘.‘a.lffl()ln. ¢ nam quiain genere [zdifi-
¢ij altiflima caufa eft finis, ille, qui-confiderat
finem adificij , fcu inordine ad i-n::m difponit
formam edificij ; & rcligua, que fpedtant ad
finem, dicitor ﬁmms s & Ar&h'rc‘*us » hoe
cft princeps artin pedtu inferiorum artifi-
cum, quidolaat 1 'fna, vel parant lapides ;
deoque f‘apo,toll.; I, ad Cotinth. ;.dicit: #¢
Japicns drchiteltus fundamentum pofii . Similiter
quia in genere agibilium in humana vita altif-
{ima cauia cltv ln maus finis humana vitz, pru-
dens, qui conf:dnh. um [inem humana
vite ; & ordinat-ad&tus hminanos ad vitimum
tur {apiens ; ideoque Prouctb.10.
dicitur: Sapientia eff viro prudentias ergo cons
ftat ratione., & induione , quod in vooquo-
que gencie lapiens dicitur , qui confiderar al-
tiffimam caufam illius generis 5 crga fi {impli-
citer fapienserit,; qui mazimé confiderat altif-
fimam caufam vniuerfi, qua Deuselt 5 idco-
que ab Auguftino 12. de Trinit. cap, 14, Sa-
pientia dicitur effe diuinorum cognitio .

7. Probatur iamy minor quod nimirum
facra do&rina maximé con ild..mt Deum , qui
eft altiffima caufa viiuerfi. Nam u‘a*do&n-
na, quz confiderat Deum, fea priman; cau-
fam. vpiuerfi, non folum fecundumea, fc-

cundum gquz ¢ft cognofcibilis per creaturas,
& clt cognitus d Philofophis juxtd illud Apo-
ftoli ad Rom.;. Quod notum eft Dei manifcflum cft
in illis, led ctiam {ceundim ea, fecundum quz
Deus naturaliter cognofcitur folum a fe ipfo,
a creaturis autem folam po'c[’t cognelci per
diuinam rwclauoncm , maximé “confiderat
primam caufam, & magis ctiam, quam Mera-
phylica, feu naturalis Theologia: fed facras
doﬂm}a confiderar Deum etiam fecundum
Trinitatem Perfonarum , & fecundum alia s
plura,fecundum quz eft m'urﬁlircr notus tan.
tum (ibi ipfi,& 4 creaturis eft cognofcibilis fo-
lam per reuclationem; er 20 -«

8. Ad 1. diftinguo maiorem: nulla fcien-
tia accipiens fua principia 4 fcientia hu
fuperiore merk cfu‘ “On‘l(__']f" :le'aw‘o‘.
maiorens; 4 {ci
ma fapientia gmnis :umsm fap
m; mﬂ:‘\”sl(‘c. rd

clt -mrl"H'!“'J

I'

a

minorem ; & n i
humana, gualem }
fearis;, non-debet --xCI[»u.AL fua r‘u!C-,-
aliafeientia humana , guam habn: L
flacs potcit au:p"t‘“ incipia u,m?\ a dis

paricipatio .

9, Ad 2. diffinguo maiorem:: fapientia cft
\ciuumpuralmrum fcientiarum ,qa,u; !
aaliarum fcieatiarum, vel deallis
(J[ sconcedo: quiapracisé probat ,n
ftinguo codem pa&o minorem 3 & ncgo con-
fequentiam . Sapientia eft capat {cientiarum ,
quia vel probat principia aliarnm f{eientiara
w:l d" “ii" i IJQC-AI - Cam enim de fuis |

,‘11 s |
1n alijs !s_ entijs inuenit contrarium fuis prii
cipiés » ludicar, & condemnat vt falfi
cradodring noa probat principia [th_
plulofophxcan.m »quia talia principia vel
per (:: nota, dn.coqm: non mdlbcm probario-
ne, vel debent probari per principia per (¢ «
ta alnom [cientiz , adeoque probari non poi-
funt per principia facre do&rinz, qua fon
funt per fe nota, fed per reuclationem. accc-
pta, Sclum igitur judicat de alijs [cientijs , ac
de earum principijs s & quidquid in cisinues
nit contrarium principijs reuclatis,, condems
natoyvt falfum., iuxea illud Apoftoli 2 Lw
rinth. 10, Confilia deﬁ‘m”us, & omnem altitudi-
nem-extollentem (e aduerfis [cientiam Dei . Qu
{acra- dodrina iudicat de omnibus alijs f{cic
tijs eft (apientia , & princeps, ac veluti caput
fcientiarum ,

10.  Ad 3. diftinguo maioreny; fapient
per quam ivdicatur de Deo s & de diuinis per
modum inclinationis ; non habetur ftudio,led
folum per infuionem Spiritus Sanéti,conce-
do; fapientia s per quam iudicatur de Deo , &
dediuinis per medum cognitionis , nen ha-
betur ftudio , negoe maiotem 5 concedo mino-
rem s & nego: confequentiam . Duplicites
potelt quis redé indicare da aliguo, puta dews
agcndts 5 primo. per modum iaclinaronis ; [c
cundo pa‘. modum e.u :lmoms Ex.g
citer po ! re de
a.}lu ad v
tionis. p:o-w S
tus ad actus 1-"?|‘L..\L.111 , pet modai
nis rect¢ iadicat de ijs, que funt
virtutem agenda , ideogue Ariffoteles 10,
Ethic.cap. <. dicit, quoduvirtute praditus ell
regula, & meanfura aGuum humanoruim,quia
actus humani funt tales, guales videntur vir-
ture predito. Secundo poflumus de adibus
humanis iudicare per modum cognitionis ,
co padio , quo qui [cit fcientiam moralem po-
telt ex eius principijs iudicare de aétibus ho-
manis. Proportionaliter dupliciter [poffumus
iudicare de Deo, & diuinis; primo per mo-
dum inclinationis , eo.quod imus bend difpo-
fiti ad Deum , & diuina; & hic habiws iudi-

andi per modum inclinationis habetar per in.
fuflonem , & fpedtat ad donum fapientiz, &
de co 2 \i Corinth. cap. 2. dicitur: Spiritualis
bowio iudicat emnia . Sccundd per modum ¢G-
gnitionis s & hic habitus acquiritur ftudio , &
w fapicntia acquifira, licer procedar ex prin-
cipijs habius per rcuclatienem . Qm: VEro
rerotheus de Deo, & diuinis redéiudi-
T, thm per donum {apicntiz infufe pet

modum




T = o s

b

;
,g
&

1

:

30 De fubie€to Theologiz

modum inclinationis , {im per {apicittianac-
quifitam ftudio , & difciplina per modum co-
gnitionis ; idco Dionyfius d¢ Diu. nowminibus
cap.z. dixit s Hycrotheus docius ef mow folum di-
[cens, fed & patiens divina . De fapientia,q
donum Spiritus San&i,agit Sangus Thomas
<x profefio 2.2. queit.4s.

. VoEST LG X

Virum Deus fit fabiecinm T heologia

8. Th.q.1.art.7

: Idetur {libieftum ficrz dofvinz ban
cfle Dens: primo quia ex Ariftotele 1.

pofter, text. 1. ad fubic@um- fcicntie requiri=
tur » vtdeco fupponatur, quodefr, & quid
fit, vt habcat pafliones, & proprietates, vi la-
beat principia, & canfas, propter-quas ipfi
conueniant pafliones, & proprictates , & vt
fcicatia demonftret deipfo pafiiones; & pro-
prietares 5 fed nuila ex his conditionibus con-
uenit Deo s crgo &c. Probatur minor : primo
enim in Theologia de Deo non fupponiturs
fed demonftratur, quod fit, cam nullafcicen-
tia demonfiret de fuo fubicéto , quod eft. Ser
cundo de Deo non poteft cognoici, quid fir,
cum non poflit de Deo 4 viatoribus haberi co-
gnitio quidditativa:- ideoque Damalcenus
1ib. 3. de Fide cap.24. dicit: Impoffibile oft nos in
bac wita cogmofcere , & diceve, quid (it Deus. Tet-
tio conlequenter non poflumus habere defini.
tionem Dei. Quartd Deus nullas habet paf-
fiones , & proprictates. Quinro demim cun

omnia, quz conucniunt Deo , fint incanfata ;
non habent principia , & caufas, propter qua
conueniant Deo .

2. Sccundo fubie®um f(cientiz compre-
hendit , & continet fub fe omnia, de quibus
agitur in talifcientia; fed Deus non compre-
hendit ; & continet omnia, de quibusagitur
in facra doctrina : nam non comprehendit fub
e creaturas , & mores hominum , de quibus
tamen agitur in facra doétrina; crgo &c.

3. Tertio \videtur, quod Theologia  non
habeat pro cbiecto attriburionis Deum. Theo.
logia enim proportionaliter cotrefpondet Me-
taphyfice; fed Metaphyfica non habet pro
fubic&o attributionis Denm , fed ¢ns [cpara-
bile 4 materia; ergoe.

4. Quarto catenus Deus eflet obic®um
artributionis in Theologia , quatenus eft nobi-
lifimum inter omnia obicfta, quz confide.
ranturin Theologia s fed hac ratio non valet;
atioquin Deus cflct ctiam obic@um attribu-
tionis in Mctaphyfica, homo cfict obic@tum
arrributionis in Phyfica, cum {ir nobilifiimum
obie@um iater corpora naturalia » de quibas
agit Phyfica; ergo &e.

5. Refpondeo, quod fubie@tum facrz do.
&rinz eft Deus , ideoque facra dodirina vocas
tur Theologia , ideft feemo de Deo . ;

6. ' Probatur primo: nam itd fe habet {ub?
ietum 'ad fcientiam , ficut obieGtum pros
prium ad potentiag , vel habitum 5 fed illnd
cit obieGtum propri ntiz, vel habitus,
fub cuius ratione ommnia referuntur ad poter
tiamy, vel habitum: ex. gr. obieGtam propriuin
potentie vifiue cft lucidum, & coloratum,
quia omnia funt vi refernntur ad
potentiam vifinam (ub rarione lucidi, & colo.
rati ¢ obie@um proprium habitus medicine
¢li animal fanabilec, quia omnia fpedtaur ad
confiderationicay med in quantum”ha
béntordinem ad animal ile ; ergo Mibic-
&uim (cienti® ef;fub cuins ratione omnia {pe-
&anry & confiderantur 4 tali fCienria;icd om-
nia, qua ¢onfiderantur in Theologia; conii-
derantur {ub ratione Dei , hoc eft in quantum
funt Deus; vel habent ordinem ad Deum ,
tanguam ad priocipinm, vel finem; ergo Deus
eft ubie&tum Theologi® .

7. -“Ex hac ratione conftat San&um Tho-
mam nomine {ubiedi fcicntiz intelligere il=
lud » quod recentiores” vocant joble@um attri-
butionis . Patet : nam recentiores obie€tum
attributionis:vocant illud , ‘quod itd primo,
& per fe confideratur a feientia, vr omnia alia
confiderentur ratione ipfius, & in quantum
habent aliquem ordinem ad ipfom ; fed hoc
idem Sanétus Thomas vecar fibic@tum fcien.
tiacom ; ergo .. Deusdgitur in facra dodlrina
eft fubieum , fcu obiedtum atrribmtionis;
ombiaalia, qua Deus non {unt, fed habent
ordinenrad Devm , funtobicéta meré attri-
buta : proportionaliter acin medicina, animal
fanum eft obieGtum atiributionis , omaia alia
funt obic&aattributa. Rurfus ficut in medici-
pa obieftum communitatis, hoc eft continens
omunia, quz quomedocumnque confiderantar
in niedicina, eft fanum fecundum totam (uam
analogiam , hoc cftin quantum Ccontinet ani-
mal fanum, & omnia, qua habent aliquem
ordinem ad animal {anum; fic in {acra dodtri-
pa obic®um communitatis et ens dininum
{ecundum rotam fuam analogiam , hoceft in
quantum continet Deum, & que dicuat ordi.
nemad Deum .

§. Debcr aduerti,qued licet in alijs poten.
tijs, habitibus, & fcientijs, fubiectum affi-
goetur {ub aliqua ratione communi generica,
vel fpecifica » co pacto s quo obiectum poten-
tiz vifiuz elt color in genere, fubiedtum phy -
fice eft ens naturale in genere ; tamen in facra
do@rina {ubie@um aihgnatur Deus fub ratio-
ne numerica Dei . Dilparitas cft , quia alia
obieéta non (unt 4 nobis fcibilia, nifi vel fub
aliqua ration< vaiucrfali generica , vel fpecifi
ca: at Deus eft fcibilis {ub ratione numerica
huius Dei.

9. Probatur fecundo conclufio s nam quia
tota (cientia continetur in principijs ; idem el
fubicum principiorum , -ac rotius {cientiz
ex. gr. quia principia Phyfica habeat pro fub-
icfto cns naturale ;& deipfo enunciant aliqua
per fc nota, tota etiam Phyfica haber pro fub-

iccto

bilia, &




B

Liber I. Quaftio X. 31

icdo ens natutale; fed per articulos fidei, qui
funt principia ficrz do@rina , confideratur
eus vt primum fobiedum , & aiia conlide-
yantur in ordine ad Deum ; ergo etiam (acra
dodtrina confiderat Deum vt fubie¢tum , &
alia coafiderat in ordine ad Deum . Minor
probatur: nam ve pater ex fymbolo , per arti-
los fidei credimus Denm effe vaum, efle Pa-
tcar, effe Creatorem Cxli, & Terre, vifi-
bilium omnium , & invifibilinm, & credi-
mus eundem Deom cffe Filium &c. ergo
omnia per articulos fidei credimuos relaté ad
Deum;, tanquam ad fublcGum .- Confirmas
tur: nam primum {ubic®tum (cientiz eft,quod
primo proponitur {cienni® , catera verd con-
fideraatar in ordine adipfum; fed Deus pec
do@&rinam. reuclatam prin:0 proponit fe 1p-
fum v Alpha s & Omega, hoc ¢it ve primum
puncipium, & vitimuni inem omnium, cx-
tera vero omnia proponit inordine ad Deum;
€rgo.

10. - Probata conclufione, & oftenfo, quod
Deas cft fubic@Gum Theologiz ; indicium fere
Saadtus Thomas de aliorum fenteatijs. Ali-
qui izitur,quia non aducrcerunt ad fubiettum
feientiz non (afficere, v fit, quod cen(idera-
tur ,ded viterins reguiri , vt ratione ipfius; &
inordmnead illud confiderentur cetera, afli-
gnarant pro fubico Theologig aliquid,quod
1 Theologiaconfideratur quidem , fed ia or~
dine ad alud Ideo quidam cumy Magittro fen=
tentiarum dixerunt fubieétum Theologiz cfie
ses, & figha: alij cum Vgooe de Sanéto Vidte-
re cliv opera repatationis; alij demit cum Lins
canientieffe totum Chriftum , hoc eft caput,
& membra. Sed licet hee confiderentur, ra-
men confiderantur in ordine ad Deums crgo
contiderantur , vt obicéta areribura, ac folus
Deuselt fubleGtum , fen obietum attributio.
nis.

1t | Queritur , virum Deus {it {ubicftum_»
facre do@rinz fub ablolara, & quiddiratina
satione Dei, an vero fub aliqua atia deterimni-
nata ratione , puta fub. ratione Saluatoris, Glo.
ificatoris 8cee

cul

i2. Pro intelligentia fupponendum eftex
Doérina Scoti relata d Caierano hic, quod i«
cut homo, fic Deus potelt quadrupliciter con-
{iderari . Primo homo potett confiderari fub
ratione quidditatiua , & propria hominis, hoc
et in quantum eft animal raticnale . Secundo
fub aliqua ratione communi, putd in quan=
rum cff animal, eft viuens &c. Tertio in quan=
rum habet aliquas proprictates, vel accidentia,
putd in quantum eft animal nataraliter man-
fuctam,capax mufice &c. Quarto poteft con-
fiderari relativéad aliud, puta in quantum it
perfe@iffi mum animalium &c. Proportionas
liter Deus potelt confiderari primo fab rario-
ne abfoluta, propria, & quidditatina Dei, qug
ione noftra eft primim conflitutinum Dei,
dementum aliarum rationum , putd ino
] umell ensa fe. Scecundo (ub aliqua ra-
tiohe communi, puti in quantam cit fibitan-

tia s ot vinens, eft viius . Testioin guantumy
habet attributa,gua ratione noltraconlequun-
tot v proprictates, & accidentia,putd in quans
tum efbeternus, immenfus &ec. Quarto de-
mam in quantum refestur ad exttinicca, puta
in quantit eft primacaula omnium , eft Crea-
tar , Conferuator, Glorificator.

13. Hoc pofitos quaritue , vtrum Deus
fit (ubieum Theologiz (ub ratione abfoluta,
propria, & quiddiratiua Dei,an fub aliqua alia
ratione communi, vel attributali, vel relatina
ad extrd ; puta fub ratione Glorificatoris, VL
docuit Gregorius , vel Saluatoriss: ve - docuit
Durandus , quos vide apud Valquez 1. patte
difp.10.

i4. Dicendum cum commuai fententia
Caietani ; & aliorum, Dewn effe fubieGum-
Theologie (ub propria, & quidditatiua ratio-
ne Dei.

15. ' Probatur : nam cum {cientia contineat
principia , & conclufiones 5 ac tum, principia,
tum conclufiones (int propofitiones,in quibus
alicui fubiecto tribuunturaliqua pradicara , il-
lud iscomplexum,quod confideratur vt fubie-
&@um, cui tribuuntur predicata,eft fubieGum,
feu obicftum attributionis in fcientia; predi-
cata autem ; qua tali fubic&o attribuuntur,
{unt obiedta attributa ; e.gr. quia Metaphyfica
confiderat eas vt fubicétum, & illi tribuit,
quod vel {it; vel non fit, quod non potett cffe,
& non cffes quod cft voum, verum ; babum,
ideo ens cit fubiedtum y fen obieQum attribu-
tionis in Metaphyfica, predicara verd; qus
enti artribuuntur ; vacantur obiedta attributa;
fed {acra doctrina per articulos fidei, qui funt
cius priacipia, & per coaclufiones iliatas ex
articulis fidei» confiderat vt fubie@num Deum
tub ratione Dei, illique tribuit tum pradicara
cowmmunia, putd , quod fit fabftantia ; quod
fit viuens, quod fit vous; tum predicata per=
fonalia, hoe eft quod fit Pater, Filius, & Spi-
ritus Sanctus; tum predicata ateributalia;quod
nimirum {it @terous,immenfus; tum pradi=
cata relatina ad extra,putd quod fit prima cau-
fa voineriorum , quod (it Creator, Conferua-
tor, Glotificator &c.; ergo Deus (ub rationes
abfoluta, & quidditatiua Dei elt fubie@uma,
& obie@um aptrbutienis in facra dodrina;
aliz vero rationes confiderantur vt obieta at-
tributa.,

16. - Obijcies primo ex Agidio apud Yalg.
hicdif. r0. cap. 7. num. 19. Habitus , qui con=
fiderant idem (ubiectum fubeadem rationes ,
non diftingnunturs fed Theologia naturalis
confiderat . Deum f{ub ratione Dei; ergo [i fa-
cra dodirina confiderat Deum f{ab rationes
Deisac non potius (ub ratione Glorificatoris,
wel Saluatetis, vel finis fupernaturalis; non di-
tinguitue 4 Theologia naturali.

17. Relpondeo diftingag maiorem : habi-
tus, qui confiderant idem fubieGtam {ub ca-
dem ratione vitima ; non diftinguuntur, con-
cedos (ub eadem ratione non vitima ; REgo 3
diftingue ¢odé padto minorem;& nego conlcs

quen-




3z

quentii. Theologia asturalisy® facrado&rina
conueniunt in hoc, quod confiderantidems
{ubic&um ; hoc eft Deum fub ratione Dei,
quz non eft ratio formalis vitima, ac differunt
in hoc, quod Theologia naturalis confiderat
Deun fub ratione Lci , in'quantum talis raiio
innotefcit per lumen naturale, facra doctrina
conliderat: Deum fub ratione Dei,in quantum
innoteftit per reuelationems ergo confiderant
fub diuerfisrationibus vitimis, per quas defi-
ninatar 5 ergo diftinguuntur: ac Theologia
naturalis eft [cientia de'Deo vt poro per lumen
naturales facra doétrina cft fcicntia de Deo vt
noto per diuinam reuclationem .

18. Obijces fecundo ex Gregorio Arimi-
nenl apud enmdemValquez loco citato n.27.
Qmais fcientia potelt -de fubietto cognofcere
cunéa pradicata, quz fubiedto conueniunt
propter illam rationem,{ub qua cft {ubie&um;
fed Deuselt fubieGumifub ratione .abloluta
Dei; ergofacra doétrina poteft de Deo cogno-
fcere omuid pradicata, qua Deo conueniunt
ratione deitatis, adeoque potcft Deum com-
prehendere. _

19. Refpondeo, diftinguo majorem : om-
nis{cientia adzquans cognofcibilitatem fubie-
Qi > & rationis formalis, fub qua illud confi.
derat, potelt de fubietto cognolcere formali-
ter omnia pizdicata,quz fubieto conueniunt
propter talem rationem formalem , concedo :
nonadzquaans, negosdiftinguo codem pacto
minorem; & nego confequentiam . Sdcrado-
&rina licet habeat pro obieéto formali Deum
fub ratione Dci , non' adequat cognolcibilira=
tem talis fubiedti ; ideoque non poteft cogno-
feere fimul explicité ‘omnia pradicata Dei,
adeoque ‘mon poteft Deum comprchendere
ex proportionali ratione, ex quafcientia bea-
ta hoc el vifio beatifica non comprehendit
Deum . 2t

20. Queritur fecundo, verum, & quo-par
¢to fubiectum [cientiz contincat omnia prin-
tipia , ‘& omaes conclufiones inferibiles a
{cientia. :

at  Refpondeo , acdico primo cum Caje-
tano , & Vafquez hic difp. 10. cap. §. num.22.
cum fubieCtum fcieatizelt aliquid genericl,
continet virwaliteradgquaté omnia principia,
& omnes conclufiones ; qua conucniunt tali
fubic&o in genere : e, gr. numerys in genere,
qui eft fubicGum Arithmetice , continet vir-
tualiter adzquate omnia principia ; & omnes
conclufiones de numero in gencre . Ratioeft,
quia numeras continet virrnaliter adzquaté
definitionem numeri; fed definitio eft priaci-
pinm,ex quo pofluat inferri omnes proprietar
tesnumiesl; ergo numernsin gencre continet
virtalitér omnia principia, & omaes eonclu-
{lones de numero in genere , adeoque totam.,
fcientiam de numero in genere, :

22+ Dico fecundé : cum fubieftum fcien-
tiz cft aliquid genericum., principia, & con-
clufiones de {pecicbus fub ipfo contentis, con-
tinet virtnaliter partialiter; ac folim co pacto,

De {ubietto Theologiz .

quo genus continet {pecies . Probatur, & ex-
plicaur : nam numerus in gencre {pecies par-
ticularium  numerorum , hoc eft binarij, ter-
narij &e. continet folim partialiter; fiqui-
dem ad fpecies conflituendas vitra genus re-
quiritur differentia ; ergo partialiter folums
continet definitiones fpecicrum ; fed definitios
nes {pecierum funt principia , €x quibusinfe-
runtur conclufiones; ergo folim partialiter 5
& inadequaté continet principia, & conclu-
fiones de fpeciebus; ergo folum partialiter , &
inadzquate continet [cientiam de fpecicbus .
Quia Scotus exiftimauit.quod ad hoc,vt (cien-
cia fit vna vnitate fpeciei {fpecialiflima requi-
ritur, vt fubie@um contineat adzquate toram
fcientiam ; fubic@tum autem genericum non_
continet adequaté totam (cientiam de {pecie-
bus contentis {ub vno generesexiftimauit fcié-
tiam , qua agit de {ubic&to in genere,non cfic
vnam {pecie (pecialiffima cum f(cientia , qua
agit de fpecicbus talis generis: ¢.gr. fcientia de
numero in genere non effe voa fpecie fpecialif-
fima cii {cicntia de binatio, ternano, & de alijs
{pecicbus numerorii;adeagqstot efle fpecies {pes
cialiflimas fci@tiarii de numeris, quot funt [pe.
cies numerorii, & Arithmericam efle {cientia
vnam genere, continentem {ub fe rot fpecies
fpecialifiimas fcientiarum, quot funt {pecies
fpecialifiime numerornm . Atalij communi-
ter cum Caictano, Vafquez &c. putaat; quod
ficut potentia vifjua ita cft vna {pecie fpecialif-
fima, quia {pccificatur in ordine ad vifibilia vt
fic y vt tendat in album , nigrum , & plura alia
vifibilia fpecie diverfa ; fic fcientia poteft itas
effe vna {pecie {pecialiflima , quia {pegificatur
per ordinem ad aliquam rationem genericam,
puta per ordinem ad numerum vt fic, VEcon-
fiderct omnes Ipecies contentas fub tali ratio-
ne generica, puta omnes {pecics numerorum,
Ex hocautem fequitur contra Scotum fubic-
&um [cientiz fpecialifima , cum cftaliquod
genus , non continere adequate , fed folam
partialiter principia,& cenclufiencs ; adeoque
{cientiam de {peciebus , vt cxplicatum eft .
Addo, quod cum Deus, qui eft fubieGum.s
facre dodnnz , fit vous non folim fpecics
fpecialiffima , fed numero, continct adzqua-
te omniad principia, & tetam fcicntian des
Deo.

23.- Ad 1. negoantecedens. Deus habet
conditiones primi (ubicéti, fiuc obiedi attri-
butionis. Primo enim. Theologia fupponit
Deum effe; licer id probet etiam contra pro-
teruos,quia fcientia fuprema debet etiam con-
tra proteruos probare prima principia ; qua
fupponit, vt ditum eft quzft. 4. num. o. Se-
cundo fupponit aliquam defcriptionem,ac de-
finitionem Deinon perfetam, fed qualem.s
poffumus habere in hac vita. Tertio Deus ha-
bet proprictates , & attribura non realiter ; fed
ratione diftincta ab eflentia , quod [ufhcitad
fcientiam . Quarto demim effentia diuina eft
ratio, & principinm ; per quam de Deo de-
monfirantur proprictates; & attributa« Da-

ma-

3
!




i

& s

{

coznol
1100 NEgat po
q 2osconeep

'tcom mcnc 1d1' omnia, qua Cx)uti'ﬁ;‘u. ar in
'Lntn\tou"ﬂ“{ aligual ad ipfum ; fed
tiar umum » de qui-

ad

¥
{
el
bt

nter comp
uam in fubiefto, & OH: Cu) attributionis .
£0} iu’muum fcmm:x rfo modo coin=

s agitur in {crentias .
L Ve partes, que-
vt extrinfecus ordi-
obile,q
prehendit materiam , &

At fuhia
d eft fubie~

.m.i:s cxuin«-
eff _nmms, & ilﬂums LO‘H}A‘LhCﬂdI! v
¢s ordinein extrinfecum ad ipfa corpo-
» Deus L*rop:ié non habet partes, neques
Ipecies , vel accidentia; fed tamen qua iy
Dei praedicata, e gr. eflentia, & rela
erantur & nobis ad modum partiums
lium ; quzdam confiderantur ad mo-
identium , vt atceibuata @ternitatis ,
menfitatis &c. Creaturz demum , & mores
minum confiderantar vt habentes ordinem
rinfecum ad Deum, tanquam ad princi-
pium , & finem .

25.  Ad 3. ditinguo ¢

(1 acc

h
¢

proportionaliter cot phyfice
ad omnia ; nego ; quoad aiiqm » concedo

iorem ; concedo minorem ; & nego conle-
am. Theologia correfpondet Metaphy-
.a,uu'w. quoad hoc, quod ficut Meta-
aclt fu “um a inter nu[mahs ulfc:pjmws,
o]L:::.-a eft fL-plﬂ“nmr.L omnes omni=
no unc.pums Ardi quoad aliamulta, S
: -'rt.m quoad obieGum :*u—ibmion‘s Idco
phyfica habet pro obieé attrib uljo.
nis eas immateriale , quiain &
ftrahit ab ente materiali, p
nen Deus, fed ens immateriale ve fic;a
logiz per doctrinam reuelatam primo propo-
nitur Deus, vt probatum eft num,o.ergo.

26.. Ad 4. nego maicrem ;L o;cur Deuns
fitobicGtum attributionis in Theo log.a > non
clt ; quia Deus et nobilifimum obicGum,fed
quia cﬂyrunum obieGtum, quod proponitut
per do€ (trinam peuclatam.,

e

Qu;»:ﬁio XI. 33

Q VIESTTO Xk

o

Virum Sacra Dodlrind fit argumen-

tating .
8. Th.qg.1.a.8

& V[u‘rmr non effe argumentatiua : primo

quia,vt dicit San&us A mbrofius lib.1.
de Fide Catholica, Tolle argumenta, vhi fides
queritur 5 fed per facram doftrinam- fides que-
ritar , ideoque de facra doéhiina , qua conti-
netur in facra Scriptura Ioannis zo. dicitar,
Hee feripta jmu, vt rrz!arr;; €rgo &«

-

tatiaa, vel t
vel ex rationc: neatrum dici poteft : ergo &c.
Probatur minor : nam argumentum eéx andto-
ritate’eft infirmiffimum,vt dicit Boetius lib.6.
fuper Topica Ciceronis propa finem s fed in-
conueniens ¢ft , vriacra Lm‘.hma ytaturargu-
mento infirmiffimo; ctgo &c. Rurfusfinis {a-
crz do@rinz eft , vt caufet fidem; fed argu-
mentum ex ratione non cft aptum‘ad canfan-
dam fidem, immo impedit meritum fidei,
iuxtd ‘illud S.Gregorij Homil. 26. in Euag.
Fides non habet mevitum , vbi bumana ratio prabet
experimentum 5 ergo &,

3. Luipondm oucnd:.- cum Sané&o Tho-
ma tres ermlul:d.lu . Prima conclufioel:
facra do&trma , et Theologia non probat fua
principia, hoc eft articulos fidei , fed illis fup-
pofitis , procedit ad prob bandas conclufiones ,
qua cx principijs ,» fea ardicalis fidet inferun-
tur. Probatar, nam fcmma. non: probant fua
principia, fed fuppofitis pr m..lp: 3
conclufiones, qi ;
patet indudti
Mathe maticis
Geometria &e; erg
I(.,“‘Uigla)lluldd.it"ll i E
ticulos fidei , {ed ijs {uppofitis, procedit ad
ferendas LO 1;'*'”% ; €0 padio, quo-£

L

po
ftolus 1. ad Cor. 15. ex €0, quod Chriftus re-

fucrexit , probat communem relurretione m..
aliorum hominum .

4. Secunda con clufio eft:facra do&rina Iif
cet non probet oftenfiuc {ua principia’, hoc ef

articulos fidei » tamen difputat contra negan-
tes arciculos fidei, fi admittant aliquos alies

articulos. Probatur: nam licet feientia phi-
lcmrmca inferiores,puta feientiz Phyficae, &

1c2 noi L‘.‘!Pﬂ[t‘ilt contra 11(‘.“5’3!""\.5
ia, led hoc munus relinquant Meta-
e elt (cientia fuprema s vt docet
hyfic.lib. 1.t.8. mmcﬂ.\icrapi

3

quz et fcientia fuprema , difputat colm.s ne-
gantes prin
I«_IC"III
u.\{ ox

1a Metaphyfice , & inferiorum.s
alia principia admittant;
conce Jat principia ne-
t¢, & exercit¢ docer Ariftore=
ph t. 9- & fequentibus ; fed facras

E do-

aliqua




34 Deargumentatione Theologicz

dodirina eft fcientia fuprema; ergo difparat
contra negantes aliquos articulos fidei, 3
auos alios admittant , & ex principijs concef-

{is probat ncgata, {icut faicimus contra hare-

ticos , dum ex auctoritate Scripturarum, & €x

alijs articulis ab hereticisconceflis probamus

articulos ab ipfis negatos . Ided Apoftolus ad

Titum de Epifcopo dicit, quod debet effc po-

tens exhortari n dotfrina [ana, & eos 5 qui contradi=

cunt, arguere . ;

5. Tertiaconclufio eft : Theologia contra
€0s ; qui noo admitrunt vllum principium,
feu articulum fidei, non difputat, probando
articulos fiaei , fed folum foluit corum argu-
menta. Probatur ; nam Geut Metaphyf(ica, fi
quis nullum principinm admittat, non prabat
contra ip{um principia, fed folum {oluit ratio=
nes, propter quas ille negat principia, viii-
gnate , & cxercite docet Al‘lf}grclc,s 4+ Meta-
phy. t.0.19. & {cquentibus: fic Theologia cum
procedat folom ex principijs reuelatis, {1 quis
neget omnia principia reuelata, non probar
contra ipfum principia negata, fed folum fol-
uit cins argumenta. Porro omnes rationes con-
tra articnlos fidei , qui funt principia Theolo-
gix , funt folubiles . Ratio cit, quia omnes ra-
tiones non demonttrative funt folubiles 5 fed
rationes contra fidem non poflunt efic de-
monftratuz , fi quidesa concludunt falfum ,
quod demonfltrari non poteft ; ergo omnes ra-
tienes contra fidem , & eius articalos funt {o-
lubiles : ad foluendum enim {ufficic oftendere,
quod rales rationes non conuincunt intelle=
éum, & nou cogunt ad aflenfum ,

6. Qugri potett , verum Theologia argu-
menta contra articulos fidei foluat cuidenter .
vel folum probabiliter ?

7. Relpondeco , ac dico primo €x Durando
quaft. 1. Prol. num. 42. apud Valqucz hic di-
fput. 11 cap. 6. Argumecnta, gu® peceantin
fola forma, folui poffunt euidenter. Ratio
eit , quia rtuncargumentim peccans in folas
forma foluitar cuidenter,cum cuidenter often.
ditur vitium form2 , propter quod non con-
cludit; fed poteft cuidenter oftendi vitium for-
mz; ergo &c.

8. Dicofecundd: argumenta peccantiain
fola materia , co quod affumant aliquam pra-
miffam falfam , 4 illa premiffa falfa fit contra
aliquam veritatem demonftrabilem, folui pof.
{unt enidenter‘pofitiu¢, demonftrando eius
falfitatem ; fi verd przmifia fir falfa contra ali.
quam veritatem puré ereditam » non poflunt
folui cuidenter pofitiu¢ , demonftrando falfi=
tatem premiffe afumptz , ac proinde folim
potlunt {olui euidenter negatiue , ¢x eo, quod
premifia affumpta non fit cuidens , & non co-
gat intclletum ad aflenfum - Probatur, & ex-
plicatus: nam (i quis contra Trinitatem arguat
¢x co, quod omaia, qu repugnant creaturis,
repugnant Deo ; fed creaturz repugnat multi-
plicitas Perfonatum cum vnitatceflentizsergo
repugnat ctiam Deo: argumentum folul po-
teft euidenter; demonfirando falfitatem naio.

ris. Nam creaturis cuidenter repugnat , vt
fint i e, Deo tantum hoc non repugnat; ergo
euidenter falfa eft illa maior affumpta. At fi
quis vrgear, quia vbicungue cft diftinétio Per-
fonaram , cft diftinétio natura ; fed in Deo eit
ditin&tio Perfonarum ; ergo el diftinio na=
ture : non potelt euidenter oftendi falfitas
maioris , alioquin euidenter oftenderetur veri.
tas contradi&oria, qua eft puré credita, quod
nimurum in aliquo detur multiplicitas Perio-
narum cum vnitate natnra; L'fg() a]gulncnllim
non potelt {olui cuidenter politing : ergo fo-
lum poteft folui ex co, quod non (it euidens
in cate infiniro effe impofiibilem ditin&io-
nem Perfonarum abfgue diftindtione natarw,
qu [olutio 4 Caictano, & alijs dicitur cuidens
pegatiué , & confiftit in hoc, quod euide¢n=
ter cogniofcamus nos non conuingi , fed pofie
negatc propofitiones ab aduerfaris affum-
ptas .

9. Ad 1. Ambrofius docet, quod vt ali-
quid credamus per fidem:, non debemnus illud
(i'L‘dC[‘C PI'OPL'C‘I' ﬂl'gi“'ln’k}[;} 3 & ranoncs nata-
rales , fed puré propter dininam auctoritarems:
at non negat nos per facram dodrinam ¢x ijs,
quz credimus , pofle procedere ad probanda
alia.

10. Ad 2. nego minorem, ac dico quod
facra doétrina, cum funderar in dinina reuela-
tione, tanquam eX proprijs arguit ex auctoris
tate cotum , quibus reuelatio raéta et « Dum
opponiturs quod locus ex auctoritate eft infir.
mifflimus ; diftinguo : locus fundatus in aufio-
ritate humana, quae poteft fallere , eft infirmif-
fiinus, coucedo : locus fundatus in audtoritate
Dei, qui non poteit faliere, neque falli, elt
infirmuflimus , nego. Argumentum funda-
tum in auctoritate Dei, qui ncque potel falle.
rc, neque falli, eft efficaciffimum, ideoque fpe=
¢tat ad dignitatem facra doftrioz, vearganien.
tetur ex dinina an@toritate

11. Addit San&us Thomas, quod licet fa-
cra doétrina non vtater ratione humana ad
probandam fidem, quia per hoc tolleretur me.
ritum fidei , tamen vritur ratione humana ad
cxplicanda; & magis manifeftanda quedam
alia, qua traduntur in facra do@rina. Sicut
enim gratia naturam noa tollic, fed perficit ,
atque cleunat, {icfides, & facra do&trina, que
cft [cicntia (upra rationem naturaiem , ratio-
ncs naturales nop aufert , fed perficit , & ele-
uat - illifque vtitur ad explicanda myfterias ,
quz funt fupra naturam: proportionaliter,
ac charitas nen deftruit nauralem inclinatio-
nem yvoluntatis ad bonum, fed illam perficir ,
& elenat. ldzo Apoftolus ad Corinthato. di-
cit ; Tncaptinitatem redigentes omnens intelleliuns
in obfequinm Chrifti , quia nimiram fides , & fa=
cra dodtrina itd captinat intclle@um , & ratio-
hem naturalem, vt rationibus humanis, quafi
captiuis, & ancillis vtatur ad manifeftanda my=
fteria diuinitus reuelata. Quia facra dodtrina
vtitur ctiam rationibus ;naturalibus , vtitur
etiam auctoritatibus Philofophorum, qui per

natu-

FEDTT

Tl




Liber I. Quaftio XIL

juifdam  veritates co-
juo Apoftolus A&uum
S Arati, dicens: Sicur o
weftrorune Poctary dixernnt Genus Dei
Sacra igi » dum arguit ex
ritatibas D .th, & ex rationi=
nanis, arguit ex extraneis, & meré pro-
libus: dam 1it ex auétoritate canoni-
carum Scriptura » arguit ex prmcw is pro-
ptijs, ac neceflarijs : dLm arguitex auctonate
Dodorum Ecclefia , arguit ex proprijs, ac fo-
lum probabiliter. Nam fides noftra, & facra
do&rina innititur folum reuelationi Apofto-
lis, & Proph{:t s fafdxz , non autem reueclationi
factae alijs Dodoi s, vedocet S.Auguftinus
Epift. 19. ad Hicronymum, verbis 4 Sanéto
"homaallatis«

QV &S

quidam

[HR2US o

I
|
|

i

PO =X

Virem facra Doitrina debeat wii Me=
taphoris .
8 Ths q.1e arts0,
I. Idetur, quod non debeat vti Metapho-

riss prime quia facra dodtrina cum 4t
fcientia fuprema, nondeber vii ijs, quorum
viuseft proprius difcipline infima ; fed vius
Metaphorarum, fimilitudinum, & variarum
reprefentationum , eft proprins Pocticz , que
elt infima 1nter dodtrinas, ac difciplinas; cr-

2. Secundo fcientia, quz ordinatur ad ma-
nifcftarionem veritatis » non deber veiijs, per
qua veritas occnltatur; fed {acra do&rina ordi=
natur ad manifeftationem veriratis ; ideoques
Ecclef. 24. manifeltantibus veri N promit.
titur pramium vite 2tecnz per illa verba ; Qui
eluciaant me viram eternam habe um't 3 ergo lacra
rina nen debet vii metaphoris, fiquidem
per illas veritas non manifettatur, fed occuls
ratur.

3. Tertio (i facra Scriptura deberet vti me-
mphorm ad explicanda diuina, deberer vti me-
taphoris defumptis ex rebus, gqua quia maio=
rem fimilitudinem habent cum diuinis , funt
aptiozes ad dininaexprimenda , eorumque no-
tiones 1n animis noftris genera nli.l\; fed natu-
re quo funt iuummolu co funt mnlmhslu
bus diuinis , ac proind¢ aptioves ad res dininas
cxprimendas ; ergo deberer vii Al\.n}“.l(\.l‘: de.
fumptis ¢x naturis {ublimioribus; fed facra
Scripturafrequenter vtitur metaphoris defum-
ptis ex rebus vilibus s er

4. Refpondeo, quod quia facra do.ﬁ'rina
precipu¢ fundatur in facra Scriprura, ided
dandtus Thomas poltquam acticulis egit
¢le facra dotrina, duobus vitimis articulis agit
de facra Scuptura. Articnlo igitut nono que-
rit, virum facra feriptura debeat vt metapho-
ris? Ad quaiionemn rcipondens ponit con-
¢lufionem, qua eft: conucnicns fuin, vt lacea

35

Scriptura per metaphoras, ae fimilitudines re-
rum corpor 1!1‘:&‘., diui ‘”: & fpiritualia nobis
traderct, ac tign et . Probarur primcinam
cum Dcus pro u.JL at vaicuique, prout conue-
nit eius narur® , conueniens tuit , vt nos duce=
ret ad cognolcenda diuina, & (pirituaha per
cum cognitienis modum, qui nobis eit con-
paturalis ; fed anobis eft connaturale, vt per
fenfibilia, & corporalia veniamus 10 cognitios
ne fpiritnaliom, & infenfibilium In_,uvu
omnis noftra cognitio initinm haber 4 fenfu;
ergo conueniens fuir, ve Deus ducerct Nos ifs
cognitionem dininorum , & fpiricualinm per
fimilirudines s % m ctaphoras defumptas ex re-
bus corporalibus; adeoque vt ‘tacra Scriptura
vieretup nmmphu - Ideo S.Dionyfius cap.i.
de czlefti | :uhil dixic: Im poffes bile r?nius ali=
ter Luceve disinum radium 5 nifi o I rornis
velaminum circumuelatum « Sacra ui; MEL
mina funt fiaulitudines rerum. corporalinn ,
perquas cognofcimus dinjnum ragium, hog
eltiplam Deitatem .

5. otcundo probatur conclufio : veritates
de rebus diainis, & fpiritualibus per lacram
Scripturam debent communiter  omupibus
propoml, ctiam rudibus , & 1ndodis, iuxid ils
lud Apoftoliad Romanos, §: ribus 5 ¢r In-
[ipientibus debitor fum : {cd rudes, X indocti res
{pirituales, & pure intelligibiles non poffunt
cognofcere fecundum fe, Ld tolum per 'um-
lmuimu: rerum corporalivm; crgo facra Scri-
ptuta-debuit proponere res {piritnales » & pure
intelligibiles fub fimilitudine reram cor pora-
lium . Ideo 2. Olcz Deus dicit: £go wiffonem
mu!nphmm €is , & per manus Prophetarnm affimi-
Latus fum s hoc eft pervarias metiphoras, 5( {i-
militudines exprefius fuan .

6. Adr.diftinguo maiorem ;.
nacum fit icieuri

veia-

ra doditie

1-;):\»L\'l\li]-’~,

quorum vius cft prop iplinz infimz,
€0 pacto, quo corum vius el y roprius dilci-
plineinfime, concedos alio pacto, quo co-

rum vius non c¢ft proprius difcipling m.m—'c
negos; & diftinguo minorem:vius metaphora-
rum puu_- propret d lean reprefentatio-
newm eft proprius Poctice, conc 'an. propter
neceflitatem, & vrilitatem > nego: & diftin-
guo codem p..;zo conlequens, ra doétri-
na vtitar metaphoris non propter puram dele.
aalh.m feprafentationem, quo patto vius
meta PllOlq.Jlu eft piu“';-l-\ Poctice , fed pro-

prert effitatem; & vrilic

Fabh
ctab

cm, Ve L\pll‘ df U m

elt 5 adeoque facra dofirina metaphoris , & fi-
militudinibus voeur alio modo , ac illis veatar
A@;.[n.i-

aendz tii[hﬂ" uo maiorem: (cientia ordi-
nata ad ma ',mmmmm verjtatis, non debet
Vi i)s , quibus veritas ita occultatur; vin
apparcat, proutoporter, & L]lll\.‘!‘w(‘l"
Lullu.du i Quibus verias ita oc culiatu
paceat , prot L Qporict, & g uibus QP




36 DeSenfibus Scri ptura

aechltatur itd , vrapparéat prout oportet » &
quibus oportet , vt patet €& audoeritare 5. Dio-
nyfij citatiin textu,, & occ alterurinfidelibas ,
quibus’ debet occultari; 1xed illnd Matth. 7.
Nolite fanftum daye canibes , e irrideant my fte-
ria fidei . Ipfa ctiam aliqualis occultatio veri-
ratis veilis eft ad exercitium fudioforum; vt
Gimitum in cracndis veritatibus occultis fru-
ftuosé fefc exerceants

8., Ad 7. diftinguo maiorem : {i facraScri-
ptara deberet vl metaphoris 5 deberet vti mc-
taphoris defomptis cx rcbus inbii}rrmrii]us il
cx dlio capite non cflet conuenienting meta=
phoras defumi ex rebus vilioribus , concedo:
§i ex aliocapite fit conuenicntius metiphoras
defumiex vilioribus , nego 5 diltinguo codem
pafto minorem; & ncgo confequentiam. Li-
cet naturz fublimiores fint Deo fimiliores,
adeoque ex hoc capite magis apta ad expri-
meénda diuina, tamen, vt docet S. Dionylius
cap. 2. de Ceelefti Hyer. ex tribus alijs capiti=
bus fuir connenientius , vt metaphora, ac fi-
militudides ad exprimenda ‘diuina defumeren-
tur ex rebus vilioribus . Prima ratio cft, quia
fi Scriptura Deum fignificaret metaphoricis
pominibns corporum nobiliorum , puta Solis
&c, effer pesiculim , ne rudes putarent Deum
non metaphoriceé , fed proprie voeari his no-
minibus , adeoque vere eflc Solem: at cum
Deus vocatur nominibus rexum vilium, putd
aeni, vitis &c. non eft periculum , g uod quis
putet Deum verd & proprié effc agnum ; aut
vitem . Secunda ratio cft , quia Deus melius
coguolcitur via megatiua, dicendo quid non
fi:, & quod cft infinite diflimilis omnibus
creatis, quam via afirmatiua , dicendo quid
fit, & quod clt imilis aliquibus creatis ; fed
cum cognofcitur per res viles, magis cogno-
fcimus , quod cft infinité fopra illa, quam
cnm illum cognofcimus per res fublimes; er-
go &c. Tertia ratio et , quia Deus debet ligni-
ficari per nomina, perqux magls occultarur
indignis 3 fed magis occultatur indignis, dum
fignificatur metapborice per nonuna rerum
viliorum :ergo &e.

QVAESTIO XIL

Virum fucra Scriptura fub wna littera habeat

plures [enfus

S. The g.1. art.10a

T Idetur facra Scriptura non debere fub

cadem littera, & fub ijfdem verbis ha-
bere plures fenfus : primo quia facra Scriptus
ra debet effe efficax ad argumentandum, & ad
oftendendam veritatem finc vlla fallacia 5 fed fi
haberee plures fenfus , non cffet efficax ad
hoc : nam Scriptura habens plures fenfus
parit confufionem , & cx ca fiunr argu-
mentationes fallaces, & captiolz, ideoques
plures fallaciz fundantur 1n oratione mul-

tiplici , hoc eft habente plares {enius = et
go.
2. Secundo San&us Auguftinus lib. de vii-
litate credendi dicit facram Scnpturam veie
ris teftamenti quadrifariam tiadi : nimicum ic-
cundum hiftoriam , fecundum etiologiia
fecundum analegiam, & fecundum ali
riam; fed ifti quarvor modi non coinciduit
cum quatuor fenfibus, qui communiter affi-
gnantuc : crgo mala elt communis aflignatio
qguatuor fenfuum .

2. Tertio Scripturze habent etiam fenfum
parabolicum ; ‘fed fcnfus parobilicus non cons
tinerur in vllo ex quarnor fenfibus communis
ter aflignatis : ergo &c.

4. Refpondeo cuay San@to Thoma pcr
tres conclufiones . Prima conclufio eft: fa-
cra Scriptura fub vnalitrera haber plures fen-
fuus, nimirum literalent, & myfticumsylen Ipi-
ritualem .

5. Probatur : nam Deus, qui cft andol
facra Scripruiz, ¢ft adco porens, & fapicos,
vt non folum poflic voies ita ordinare, ac dl-
fponere , vt fignificent aliquas res fedetram
poflit res per voces figoiticatas itd ordinare, &
difponere, vtfignificentalias res: ergo non
eft mirum,' quod de faito & voces, quibus
veiturin Scripturis , itd ordinauent, vt figni-
ficent quafdam res, & res vecibus lignificatas
itd ordinauerit, vt fignificcnr ahas res; fed
prima fignificatio, in qua per voces fignifi-
cantur guzdam res, eft hillorica , feu lircralis :
fecunda , in qua per res fignificantur aliz res
d_ici[nr my (h.cn , fea fprri[ualm : ergo &c. Ra-
tio, quare fecunda figpificatio dicatur myii-
cacft, quia mylticam dicitur aliguod arcanum
intus latens s fed fecunda fignificatio , qua res
parratz fignificantalias res, eft arcana, & la
tens intra primam fignificarionem : ¢rgo &c.
Ratio, quare dicatur {pirimalis; eft, quia fi-
cut anima, & fpiritus latet intra corpus,fic hzc
fecunda fignificatio iatet intra primam fignifi-
cationem .

6. Infertur, quid fit fenfus literalis,& quid
myflicus. Senfus lireralis, feu hiftoricus eft »
quem Spiritus Sandtus per verba (ub propria,
fiue vfirara, fiuc meraphorica fignificationes
primum fignificare voluit . Hinc fequitur fen-
{us metaphoricos primum per voces figoificas
tos effe literales. Ex. gr. cam Chriftus dicit,
€90 fum witis , fénfus lireralis primam fignifica-
tus non eft , guod Chriftus proprié {it vius ,
fiquidem hoc cft falfum, adcoque non fignis
ficatum 4 Spirito Sanéto; fed quod Chrittus
habeat certam proportionem, & (imilitudi-
hem cum vite . Senfus myfticus elt, qui jnec
proprié , ncc metaphoricé vocibus proximé
fignificatur, fed {ub rebus ignificatis per vos
ccs , quafi fub figura continetur. Exempli
gratia,vtexplicat Apoftolus ad Galatas 4. dum
Genel. 16. & 21,narrator s quod Abrahames
duos filios habuit, alrerum de ancilla, alres
raum de libera , in fenfu literali figoifican<
tur , Qe fpe@ant ad Haac . & limaclem ,

i




T

=
—=

e

Liber I. Quzftio XIIIL

sn {enfu myftico Ggnificantur duo teftamen-
s

#. ~Setunda conclufio cft ¢ nulaScriptura
non habens anétorem Deum petelt vniucr-
faliter habere duos fenfus, eo paéto, quo hae
bet facra Scriptura. Probatur: nam facra
Scriptura ita per voces (ignificat innumeras hi-
ftorias, leges, al;.‘ni‘quc res fpeGtantesad popu-
jum ladaicum , vt tales hiftoria , leges, ac res
fint inipfa fui pofiticne ordinare , ac fafe ad
fignificanda ea, qua {pedtant ad Chriftum, &
populum Chriftianum , ac quz poft multa,
{zcula erant implenda; fed procul dubio felus
Deus potuit ponere ram multa {pectantia ad
vaum populum , illaque ordinarc ad fignifi-
candaqua poft multa fxculacrantin alio po«
pulo implenda; ergo. Ideco Gregorius 20,
Moral. cap. 1.dicit , Sacra Scriptura omnes fcien-
tias ipfo locutionis more tranfcendit ; quia vno eodem=
que fermone ; dum narrat geflums 5 prodit myferi-
K .

8. Quuzri poteft, an aliqua Scriptura purg
humana habcre poffit duos fenfus , alrerum.s
liceralem , alterum quodammodo myfis
cum?

9. Refpondeo affirmatiué . Probatur, &
explicarur. Poteft Tyrannus ad fighificandum
{e amputaturum capita cinium potentiorum
in campo frumenti amputare altiores fpicas,
ac deindé feribere id ; quod fecits fed in _hoc
cafu fcripturailla haberet doplicem fenfum .
alternm literalem , quo pet voces fignificare-
tur amputatio fpicatum altiorum , alterum
quodammodo myfticum, quo per amputatios
nem fpicarum altiorum fignificaretur occifio
potentiornm cininm poft aliqaod tempus fas
cienda; ergo . At nulla Seriptura; que Deum
non habeat auftorem , potelt conrinere innu-
fneta, certa quadam ferie fpedtantia ad voumos
populum , que fuerine feripra, & faéta adfi-
gnificandaalia innumera fpectantia ad alium.,
populunt; que paft plura fxcula fint implen-
da. Ideo bené dicit Sandtus Thomas, folam
Scripturamydininitus infpiraram pofle habere
duos fenfu

; €0 padto 5 quo habet 111c§a Scrip=
rura, licect non neget fcriptaram purc huma-
nam aliquo pa&o pofle habere plures fenfus .
10. Tertia conclufio cft & fenfus myfticus
diuiditur in tres ; nimiramin allegericum. .,
tropologicum, {éu moralem, & anagogicum .
Probatur i nam vt dicic Apeflolus ad Heb. 7.
Iex veras eft figura nouz; fed cum aliquid
{pectans ad legem veterem, & ad populumo
ludzorum:, fignificat qua (petant ad legem
nouam ; & ad populum Chriftianum , dicitag
fenfus allegoricus ; ergo aliquis fenfus my(ti-
cus cft allegoricus . Rurfus quz fadta funt in
Chrifte; vtcapite, & inijs, que {ignificant
Chriftum , fignificant ca, gua facere debemus
nos, qui fumas membra Chrifti : ¢x: gre cru-
cifixio , & mors Chrifti fignificat peccatum in
bis debere crucifigi, ac mori per pecfeGam

3=

e mutationem , ve docet Apoftolus ad (
lofl. 3: led cum fignificantuy qua nos L

37

dcbemus, adeoque fpectant ad mores, dicitur
fenfus tropologicus, feu moralis 5 ergoaliquis
fenfus myfticus eft moralis, Terrio demum ,
vt docet Sanétus Dionyfinsde Czlefti Hyerar-
chia cap. 5. noua lex cft figura furture gloriz 5
fed cum fignificatur aliquid (pectans ad futu-
ram gloriam dicitur fenfus anagogicus; ergo
aliquis fenfus myfticus cft anagogicus. Ome
nesquataor fentus, literalem nimirum,allego-
ricum , moralem ; & anagogicum; Apoflolus
ad Galat. 4. inucnit in narcatione > Qua Genel,
26. 21, dicitur Abtaham habuiffe duos filios ,
alterum de ancilla, alterum de libera &c, Duo
enim filij Abraham in fenfu literali funt aac,
& limael ; in fenfa allegorico funt duo tefta-
menta; in fenfu morali funt caro , & [piritus ;
in fenfu anagogico funt Hierufalem terrena,
que feruit, & Hicrulalem Czleftis , quz verg
eft libera .

11. Quartaconclufio eft ; non eft inconue-
niens , vtidem locus Scripturz habeat plures
fenfus literales , itd vt illos auétar Scripiurae
primo per verba fignificare intenderir; ve do-
cet Augullin, lib. 12. Confefl; cap. 18. 19, 20,
24X 32,

12, Probatur; namy Deuseum fuo intelle=
&tu comprehendat omnia , videt ctiain omnes
fenfus ; quos verba Seriptur® poflunt habere,
& inquibus de fadte funt verificanda; ergo
cum verba poflunt immediaté habere plures
fenfus contextui confonos, & in fingulis verifi-
cantur, non eft inconuenicas, vt Deus omnes
intenderit s & vt omnes facro Scriptori infpi-
rauerit, adeoquc vt fepé idem locus Scripturz
habeat plures fenfus litefales. Ex: gr. probas
bile eft s quod lfaiz cap. 53, perilla verbas :
Generatignems. eius quis enarrabit ! locutus fuerit
ad literam tum de generarione temporali ; qua
Chriftus in tempeore genitus eft cx Matre Vire
ginc, tam de xterna , qua abterno gencratur
a Patre . Videri poteft Valquez 1. p. difput

7. & 18. vhicontrarium opinatur ; ac doget
Scripturam nunquam habere plures fenfus li-
terales : & difps 14. vbi agit de fenfu accoms
modatitio «

13. Ad 1. diftinguo minorem : fi Scriptus<
ta haberet plures fenfus non fubordinatos , &
non fundatos in vno literali, d¢ quo poteft
fufficienter conftare, non ciiet cfficax ad often~
dam veritatem ; & ad arguendam fine falla-
cia , tranfeat ; fi haberet plures fenfus fundatos
in vAQ pracipuo, ncgo ; & nego conléquen-
tiam . Ad probationein sdiftinguocodem pa-
& antecedens . Scriptura eft efficax ad argu-
mentandn.& ad oftendendas plerafgue veritas
tes neceflarias ad fidem, quia ex ijs locis Serxip=
tur® » in quibns claré , & literaliter continen~
tur veritates ad fidem ueceffariz ; poffunt duci
néta efficacia ad illas oftendendas: Ex locis
vera , 1n quibus continette myflice s aur alle-
gorice , vel tropologicé , non potelt rahiar-
nentum cfficax ad illas prebandas, vt do-

Epiftola contra Vincentinm
iliter non poteft duci effi-
cax




38 De Senfibus Scriptura

cax argumentum ex ijs locis, in quibus con-
tinentur literaliter, fed non claté . Tam mul-
tiplicitas fenfusm non parit confafionem_.,
quia fenfus myfici non fundantur in eo, quod
verba fint zguisoca , vel ambigua, fed in co
quod res fignificate per verba fignificent alias
res ¢ (ed‘mulnpliciras fenfum ronc foliim parit
confufionem , & dat occafiomem fallacijs,
cum fundatur in eo , quod verba fint £qnino-

ayvel ambigua; ergo. Licer vero aliquis
locus Scriptura habeat ambiguitatem quoad
fen{um literalem , tamen fi clt de veritate ne-
ceflaria ad fidem , talis veriras plerumque ino
alio loco Scriptura dicitur fine ambiguitate ,
ac praterea Ecclefia habet auétoritatem infal-
Jibilem-cxplicandi loca Scriptur®, que ex [es
videniur ambigua,

14+ .Ad 2. Expofitiones , per quas’ facre
Scripture explicantur fecundum hiftoriam— ,
fecundim @tiologiam , & fecundim analo=~
giam , reducunturad fenfum litcralem.. Nam
vt ipfe Auguftinus dicit, expofitio fecundum
hiftoriam eft, cum {impliciter aliquid proponi=
tur ; expofitio (ccundum ztiolgiam eft ; cumes
caufadid aflignatur : ex: gr. legem » in quas
Moyles dedit licentiam repudiandi vxotem,
Chriftus Matth. 19, explicauit {ccundumtio-
logiam , com canfam attulit, dicens, quod
Moyles dedit talem licentiam, propter duris
tiem cordis iplorum . Expofitio fecundum.
analogiam c¢ft, cum oftenditur veritatem vnius
Scriprure non repugnare veritati alterius ; fed
feu aliquid fimpliciter proponatut , feu canfa
dicii aflignetur, few veritas vnius Scripture
oflendatur non effe contraria alis, affertur fen-
fus liccralis; ergo tres ifti modi exponendi fpe-
¢tant ad fenfum lireralem . Nomiae allego-
riz,; ‘quam Augultinus ponit quirto loco,
comprchendit omnes fenfus myfticos; & {pi=
¥ituales . Hugo de San&o Vigore- lib. 3. fua-
rum fententiarum affignans tres tantim fen-
fus facre Scripture, nimimm hiftoricum_. ,
tropologicum, & allegoricum, {ub fenfu alle-
gorico comprehendit anagogicum .

15. Ad 3. Nego minorem, ac dico, quod
{fen{us parabolicus continetur in literali. Cuom
enim verba aliquid fignificant propri¢ , ali-
quid figuratiug , vt in Metaphors, & parabo-
lis ; verba ponuatur ; non ad fignificandam_s
figuram , fed figuratum : ex: gr. cam Scriptu-
ra nominat brachivm Dei, nowiné brachij
fignificat cmnipotentiam , que figuratur per
brachitm . Hinc patet:; quo padto Scrip-
turz 1n {fenfu lirerali nunquam fubef falfum,
ex. gr: quo padto cum dicit Denm aliquid fe-
cifle brachio, non dicat falfum . Dicendum ,
quod ‘non dicit fallum, quia nen fignificat
Deum feciffe aliquid brachio proprié diGto;
hoe enim cffet falium , fed folum fignificat
Deum aliguid feciffe omnjpoientia , quz per
brachium figuratur .

TRACGEAENS II.

<De exiflentia, cﬂentid s al-
tributis Det.

3‘\ miali, incipit San&us Tho-
mas agere de ipfo Dco,

1 A AMIS i "
mﬁ:’i:; RAEMISSA queflione proz

qui et primum (ubicGum

e
fg § \2% Theologi® : X quzftione 2.
& s agit de diuina exiftentia, &

L3

examinat , an Deus fit, &
vtrum dinina cxiftentia Gt per (e nota, vel de+
mofiretur . Quafionibus fequentibus vigue
ad 11. examinat; quid Deus fit, vel potius
quid non fit, ac difputat de effentia, & attri-
butis Dei , prelertim negatiuis #ac queltione
3. agit de diuina fimplicitate : Queftione 4,
de diuina perfe@ione : Queftione §:& 6. de
divina bonitate : Quaftione 7- de diuinas
infinitate : Quaftionc 8. de exiftentia Dei ins
rebus : Quaftione o. de dinina immutabilita-
te : Quaftione 10. de diuinazternitate : Que-
flionc 1. dc Vnitate Dei . De his cum Sancto
Thoma agemus ctiam nos, fed ordinealiquan-
tulum immutato . Poftquam enim quz(tio-
ne 14. 15. & 16. cgerimus dediuina exiften=
tia » Quaftione 17. agemus de divina vaitate :
Quzftionc 18. agemusde diuina perfectione ,
bonifate , & infinitate ; Quakione 19. de di-
uina immutabilitate : Quattione 20, de diui-
na zternitate ; Qualtione 21. agemus de di-
uina immenfitate, einfgue przlentia in rebus:
Quzftienc 22. agemusde dinina fimplicitate,
immaterialitate , & identitate eflentie diuinz
cum omnibus perfectionibus fimpliciter fim-
plicibus

QV ASTIO XIV.

Viram fit per e norum Dewm effe
8. Th. q. 2.art 1a

T V Idetur effe per fe notum Deum effes,
primo quia gqnod ¢t naturaliter no-
tum . eft per fe notum ; fed it naturaliter no-
tum dari Deum; ergo &c. Probatur minor :
Damafcenus enim lib. 1. de Fide c. 1. dicit,
Nemo eft mortalivm , cui non hoc adeo natnraliter
inficum fit , ut Deum effe per[pectium babeat.. Hie-
ronymus in Epiftolam ad Galatas in illud cap.
1. Cum autem placuit ei  dicit s Ex guoper[picuum
oft omnibus natura Dei ineffe notitiam . Ex Athni=
cis etiam Tullius lib. 1. de natura Deorum di-
cit o Dua enim gens, aut quod genus bominum, quod
won babeat fine dolFrina anticipationem quamdai
Decoyum? :
2. Secundo omnes homines naturaliter 10=
clinantur ad inuocandam, & colendam ali-
quam




Liber . Quaftio XIV.

tatem ;3 led non naturaliter inclina-
uocationem , & cultum Deitaus,

i per fe notum dari aliqguam Dcita-
&ec.
rtio illud eft perfe , & ex terminis

jotum, quod percepis terminis, nemo poteft
gare , quin ¢oplo fibi contradicat ; fed per-
ceptis terminis , nemo potelt negare Deumo
exittere , quin fibi contradicar ; crgo &c. Pro-
batur minot 5 nam nomine Derintelligimus
cns neceffario exiftens ; ens quo melius exco-
gitarinon poteft; ipfam eflentiam veritatis »
iuxtd illud loann. 14. Ego fum via, veritass &
wita ¢re; fed quinegar hxc exiftere,coipfo Gbi
contradicit; crgo &c- [robatur minor ; qui
enim dicit ens necefJario exiftens non exiflit » coap=
fo dicit,ens neceffario exiftens non eft neceffario exi-
flens : quidicitens ; guo melius excogitari non po-
tefl , non exiftit ; cum manifefleé videat, melius
cfle quod exiltit 4 parte rei s quam quod non
exiflird parte rei, co iplo dicit, ens quo me-
lius cxcogitarinon poteft cale cfle, vt illo me-
lins excogitari poflit. Demum quidicit; non
datur effentia veritaris , dicit verum effe, quod
non datur effentia veritatis 5 fed qui dicit ali-
quid effe verum, dicit dan effentiam veritatis,
€0 pa&to , quo dicens aliquid ¢lle album, dicit
dari eflentiam albedinis 5 ergo &c.

4. Relpondeo Anfelmum in lib, de Ingi-
Plente , & in Profologio cap. 3. & alibi docuif-
fe, nabis etiam viatoribus effe ita per fc no-
tum dari Deum, vt nemo negare poflit Deum
elle, fi concipiat , quid Del nomine fignifice-
tur, 4¢ proinde infipientem ; dum in corde.s
fuo dixit , non ¢fl Dexs , non cogitafle rem ip-
fam , que et Deus , fed vocis tantum concep.
tum habuifle. An(elmum f(ecutifunt Zgidius
in 1. dift. 3. quz(t. 2. Albertus in fumma 1.
patct. qualt, 17. Lyranus in illud Exodi cap. 5.
Nefcto Dominum, ¢r Ifrael non dimittam, Abulens
fis in idem caput, quzft. 2. & alij . Idem ex
antiquis Philofophis videtor docuifle Epicu-
rus, landatus 4 Tullio lib. 1. de natura Deo-
rum. Conrra hanc opinionem S. Thomas
hac queft. z.art. 1. docet iffam propofitio=
nem, Dexs eff , efle per f& notam fecundumes
fe, ac Beatis Deum videntibus, fed non effe
per le notam nobis viatoribus, ac 8. Tho-
mam (equuntur Caietanus , Capreolus, Fer=
ravienlis » alijque communiter . Scotus ta=
men in 1. dift. 2. quaf, 2. licet farearur cums
San@to Thoma viaroribus aon effe per fe no-
tum dari Deam » addic propofitionem per (e
notam fruftra diftingui in pet fe notam fecuns
dum fe; & per fe notam nobis . Citat hos Au-
&tores 'Valquez hic 1+ par. difp. 19. cap. 1.
& 2

_$+  Dicendum primo cum San&to Thoma,
alijfque communiter contra Scotum : Hee
Propofitio Deusefl , eft per (e nora fecundum._s
fe. Probatur: propofitio enim fecuadum fe
notaelt, cuius pradicatum conuenit fubicéto
immediaté ratione ipfius {fubiedi, itd vt non
{ir alia ratio media , cur conucniat fubie

39

fed predicatum exiftendi conuenit Deo prz-
cis¢ , quia Deus eft Deus, it vt nulla ratio fir,
propter quam Deus exiftat, nifiipfe :
alioquin Deus haberet caufam, & non cffet &
fe;ergo &ec.

6. Dicendum fecundo : nulla propofitic,
per quam afirmetur creaturam effc, cft per fc
nota fecundum fe . Probatar; nam nella pro-
pofitio , in qua predicatum conuenit {fubjecto
propter aliquid diftin@tum , & medium 1nici
praedicatum, & fubie@d, eft per fe nota fecon-
dum fe; iquidem ly per fe in prafenti excludic
rationcim mediam inter pradicatum,; & fubie-
&1i; fed cuilibet creatura predicarum cxi
di conucnir prepter rationg, & medinmdilhin
&um 4 przdicato,& fubieGto,puta proprer cau-
fam dantem creatur exiftentiam ; ergo &c.

7. Dicendii tertio;Hzc propofitio Dexs ef,
non cft pec fe nota nobis pro fratu prelent,
In quo Deum cognofcimus abfiractivé pec
fpeculum, & in nigmate, fed et per fe nota,
Beatis , qui vident Denm intuiting, & quiddi-
tatiu¢ . Probatur, nam prepofitio per fe nota
nobis pro (tatu huius vitz cft, culus terinines
poffamus itd apprehendere , vt precise ex ap=
prehenfione terminorum fine vllo medio de-
terminemur ad affirmandum , vel negandum
prezdicatum de fubie@®o : exempli gratia hgc
propo(itio ; Omnerotum eff maius parte ; cft per
fe nota nobis , quid precis¢ ex apprchenfione
totills ac partis determinamur ad atfirman-
dum, quod torum eft maius partc; fed pro
ftatu prazfenti apprehendimus Deum itd 1mi-
perfecte, vt ex pracifa apprehenfione Dgi non
determinemur ad dicendum Deus eff5 vi patet
experientia, fed ad hoc dicendum indigemus
medio defumpto ex creataris , putd quod en-
tia canfata debent reduci ad aliquam primam
caufam incanfatam s erga &c. Ratio igitur,
cur Deum effe non (it dobis per fe notum, ef;
quia imperfe&é apprehendimus Deum . Si-
cut enim Deum apprehenfine cognofcimus
non in fe, fed in creaturis, fic determinamur
ad Deum affirmandum non per fe; fed per
creaturas. Ex oppofita ratione Beatis eft per
fe notum dari Deum, quia Deum cognofcunt
immediate , & faciead faciem .

8. Dicendum quarto ¢ licet non fit per fe
notum dari Deum fub conceptu Dei, tamen
cft per fe notum dari Deum {ub conceptu
conuertibili cum Deo, itd vt hzc conuerti-
bilitas non fit per {e nota , fed debeat demon-
ftrari . Probatur : nam eft per {fe norum necefl
fe effe , vt quodlibet vel fit, vel non 6t 5 dari
fufficientiam ad hoc, vt fint omnia , qu# fant
&c; fed hzc neceffitas , vequodliber vel fic,
vel non fit, & hzc fufficientia, vt denturom-
nia ,qua de fatto dantur , identificantur cum
Deco, licet nobis noa fit per fe nota talis iden-
titas, ideoque 4 multis negetur 5 ergo &c.
Dum igiturcognofcimus , & atirmamus Ded
fub concepru veritatis neceflariz , fub concep-
tu beatitudinis &c¢. cognofcimus, & aficma-
mus Deum quafi per accidens , o pacte; qua

Vie




videns vehientem ; gui cft Pettus,fed non.»
difcernens illum cfie Petrum , cognofcic Pe-
tram per accidens .

9. Ad 1. nego maiorem . Vt aliqi
pnaturaliter notum , non reguiritur, vt
fe notum exterminis
pnotum per difcur
dari cft per {e notu
obuinm ergo .« Scripturx igitur, ac Patres
citati, duni infinuant vnicuique ‘naturalems
effe cognitionem Dei, id dicunt , non qiia
nobis fit per {¢ notum dari Deum , figu
exprefsé docent inuifibil ca ,que fa-
&a funt intelle@a confpiei , fed quid vnicui-
que per difcurfum obuinm innotefcit cuiden-
ter dari Devm .

10. Ad 2. Concedo maiorem , & ncgo
minorem . Vt fimus naturaliter inclinati ad
inuocendam Deitatem , {uflicit, vt fit notum
per  demonfirationem vaicuique obuiam.
dari Deitatem . Explicatur . Videnti picdu-
ram non eft per fe notum dari pidtorem, fed
innotefcit per pi¢turam, quam videt . Sed
quia pictor cuidentiffimé innoteicic per de-
monftrationem obuiam, ideo videns pulcher-
rimam piduram naturaliter inclinatur ad ma-
gnifzciendum piorem ; & eius artem . Pro-
portionaliter videnti mundum , per demon:
firationem obuiam fatim innotelcit intclle-
&us artifex , & Redor Mundi,; ideoque na-
turaliter inclinatur ad colendum, & inuo-
candum talem intelleum, quem vocamus
Deum .

to. Ad 3. Concedo maiorem, & Mego
minorem . Ad prebationem,diftinguio maio-
rem : nomine Dei intelligimus ens neceflario
exiftens fignare, & abltrahendo ab hoc, virum
ens neceffario cxiftens fit aliquid in rerum na-
tura , & 4 patte xei , an folum in apprehenfio-
neintellectus , concedo s intelligimus ens ne-
ceflario exiftens exercité 5 & determinando,
quod ens neceflario exiftens fit aliquid in re-
rom natura, & non folum in apprehenfione
intelle@us, nego; concedo minoreny; & ncgo
confequentiam. Intelle@tus poteft apprchen-
dere non folum obic&ta poflibilia, & que pof-
funt efle exercité in rerum natura, fed etiam
obie@a impofiibilia:; & quz non poflunt eflc
nifi fignaté , hoc ¢ft obie@tiué tantum in intel-
leétn , putd alterum Deum ; ergo porteft ctidm
apprehendere obicéta, abftrahendo ab hoc ,
verum fint aliquid exercité, itd vt fint pofii-
bilia s & poffint habere cffc in rerum natura,
an fint aliquid rantum fignat¢, itd.venon pof-
fint eflein rerum narura ; fed folum obie&ine
in intelletu ; fed nomina {ubftituuntur appre-
henfionibus , & fignificant obie&a vt appre-
henfa ; ergo nomina poffunt fignificare obie-
&a, abftrahendo ab hoc, vtrum fint aliquid
exercité, an puré fignaté . Porro cum intel-
le@tus de aliquo obiccto apprehenfo s & nomi-
nato mouer queftionem , wviram fit poffibile ,
el impoffibile.; apprehendit , & nominat tale
obie@um ; abftrahende ab hec, yrsum fit ali-

De notitia Dei

dr

quid excercité, vel pure fignatd . Ex gr.dam
moucmus quafioncm s wevunicorpus imfinituns
fit peffilule; nomine corporis infiniti fignifica-
mius corpus infini hoc

tum , abftrahendo ab h
verum corpus infinitam fit aliquid exercite ,
itd vt poflit eflc in rerum natura, an ficaliqu:
puré fignaté, & o iué in intelledtu; &
quzftionem refoluendo afferimus corpus in~
finitum effe impoflibile , afirmamus corpus
infinitum cffe aliquid folum fignaté , & obi
@iué in intellectu , itd vt non pofliz effe excrei-
té in rerum natara - -In cafu noftro intellcétus
mouct qualtiong, vt [Deus, hoc cltens
ceflario exiftens fit poilibile, & !
dé firaliquid exereite an verofitimpofilibile,
ac proinde fir aliquid tanti fignaté ; ergo no-
mine Dei fignificatur ens neceffario exiftens,
abfirahendo ab hoc, an'{it aliquid exercite ,
vel tantim fignaté , & obieétiuc in intellectu s
fed qui nomine Dei intelligit ens necefiario
exiftens , abftrahendo ab hoc, vtrum fit ali-
quid exereité , vel tantum fignare, i dicat
quod Deus non cxiftit exercité 10 rerum natu-
ra, non {ibi formalitcr contradicits € A~
theus poteft negare Deum exiftere exercité in
rerum hatura , abfque eo quod fibi formalirer
contradicat . Similiterdum qurinius , verum
Dens , boc eft ens , quo maius , ¢ melius excogitars
non poteft , fit poffibile ; & exiftar, abitrahimus d
determinando, vtrum ens, quoO Mmaius,; el
melius excogitari non potett , {it aliquid exer=
cite , & in rerum natura, an folum fignate,
& obie@iué in apprehenlione, ac defignatio=
ne intelleétus s ergo dum Athens negat enss
quo maius, & melius excogitari non poteil,
dari exercité in rerum natura , & afferit quoli-
bet ente in rerum natura exiftente , & pofiibili
pofle dari maius ; ac melius, & melius in in-
finitum, non fibi formaliter contradicit« Dum
quarimos, vtrum. Deus, hoceft prima veri-
tas continens omncs veritates , fit poflibilis ,
ac detur ; abftrahimus 4 determinando, virum
veritas continens omnes veritates fit aliquid
exercité , an tantum fignate , & obicdine ins
intellectu: ergo dum Atheus negat Denmo »
hoc eft primam veritatem exercité dari ; nons
{ibi contradicit. Confirmatur refponfio: nam
fimili argumento poteft: probari dati corpus
1ecellario exiftens . INam qui id negat dieit:
corpus. » quod neceffario exiflits non exiftit, ac proin-
de fibi formaliter contradicit. Dicendums,
quod non fibi formaliter contradicit, quia
dum nominat corpus ncceffario exifens , abfirahit
4 déterminando , vtrum corpus neceflario
exiftens fit aliguid exercité , vel tantum figoa-
té, & obiedtiné in intelleitu . Idem dic in ca=
fu noftro ad argumentum allatum , & ad alia
{imilia argumenta . Videri poteft . Sanctus
Thomas hoc artic. prime qu. 1. in refpon(. ad
2, & Caieranus in commentario .

11, Breuiter; & inidem recidit, nomine
entis ncceflarij , de cunius exiftentia difputamus
contra Athecs, intelligimus ens, quod fi effct
in rerum natura, neceflario effer , ita vt non-
pol-

——




Liber I. Quzftio XV: 41

poflet non effe 5 fed qui dicit :
vur natura ens , quod [t effe
fibi contradicit formaliter
tér nomine entis,; quo mel
potelt; intelligimus cns, quod fi effer, haberet
omuoem perfedtionem , & carerct omni defe-

ius excogitari pofiet;
fed quid i ens i ver yim natura, guod
i effet; tale effer, wr baberer omnes perfeiones
adeoqe nibil eo melius poffer excogitari, non {ibi
contradicit formalitér ;5 ergo &e. Demuois
nomine Dei intelligimus veritatem non qua-
lemcunque, fed vaiuerfalem,& coatinentem
1n (e omnes veritates particnlares: fed gui di-
cit» non datur ens, quod {i eflet , contineret
10 {c omnes ve tes particulares, immo da-
tur veritas oppofita confiftens in hoc, quod
detur veritas illa vninetfalis, non {ibi
maliter contradicir ; ergo &c.

QVASTIO XV.

Virum demoyflrernr enidester davi Deam.

non datuy in ve-
[favio effez , non.

e

$: Th. q.2va. 2.

1, '\ / ldewr non demonitrari: primo, quia

demonftratio cuidenselt,quz {ic con-
uincitintelle@um , vt negare non poffit id,
quod cftdemonftratum ; fed negari potelt, ac
de facte negartur ab Arheis dari Deum , ideo-
quc dicitur initio Plalmi 13. Dixit infipiens in
corde fuo , nos eff Deuss ereo,

2, secundo omnis demonftratio , vel et &
lori s hoc eft par caufam , vel 4 pofterioris
zelt per.ef 1m 5 {ed Deiexiftentia nons

(t demonftrari g priori per caufam , cumes
s non habeat caufam ; beque 3 pofteriori
per effedtum, fiquidem effedtus vt demon-
ftrer caufam, deber effe proportionatus cauf ;
nacs autem effectus Dei, cum infinite dis
i Dco , funt improportionati Dco ;
crgo &ec.

2. Tertio quod eft de fide non eft euidens,
figuidem. vr docet Apoftelus ad Hcbrzos
11. Fides cff argnmentum non apparentinm, hoc cft
non cuidenrinm; fed Deum dari eft de fide s
ergo &c.

4. Quarto videtur , guod eriamfi demon-
i poflit dari Deum ; tamen non fit vtiles
re demonfirationes de Diuina exiftentia.
V't enim docet opinio fatis tecepta non poflu-

cl

[imul habere atum fidei, & a&um fcien-
i€ de codem obiedtos fed demonfiratio gene=
rat innobis adtum (cientiz , idcoquc ab Ari-
oft. t. 5. demonfiratio definitur
s boc eft faciens feive; ergo
edit actum fidei multo me-

6. Probatur: nam nomine demonfls
nis moraliter cuidentis intelli
que ird conuincit um, vt licet nons
omuino cogatur ad affenlum, tatmnennon pol-
fit nifi infipienter, ac ftnlté negare id, quod
demontftratar ; fed tali demonftratione often-
ditur dari Deaum; ergo &c. Probatur minor
ex feripura. Primo enim initio Plalm- 13.
habetur : Dixir infipiens in corde [uos nonefl Deus;
ergo infipienter ncgatur dari Deam. Secun-
do Sap. 13. initio : Fani funt homines ; in quibus
non fubeft fcientia Dei s & de bis, quse videmus bo=
na, non potuerunt intelligere enm, que eff , neque ope-
ribus attendentes cognonerunt,quis effer Avtifex-. Vbi
in verfione latna habetur Pari, gracé La-
betur vex, g rnificat non folum. va-
nos » fed etiam { s, vtaduertit Cornelins
4 lapide in cémentario eius leci ; ergo De
effe demonflraturita, vo qui negant fint ve
& ftulri .

7. Dicendum fecundo : dari Deum de.
monflratar demonftratione etiam metaphyli
¢¢ cuidenti. Probatur: nam nomine d
flrationis mietaj ce cuideatis intells
illam , in gua per principia euidentia veritas
aliqua per {¢ non nota ita demonfirarar intel-
le@tui, & ponitur ob oculos mentis , vt mani-
feft¢ videatur , adecoque intelle@tus neceflite-
tur ad affenfum; fed tali demonitrationes
oftenditur dari Deunis ergo &c. Prebatur
minor e¢x Apoftole ad Rom. 1. vbi loquens

¢ fapicatibus geatilium dicirt & Zuod notunz
eft Dei manifeftam eft inillis 5 Deus emm illis ma-
nifeflanit . Inuifibilia ewim Dei per ea quse faita
Sunt; intelledla coufpicinntur; fempiterna quoque vire
tus eins s @ Diuinitas &re; crgo per Apollolum
inuiflibilia Dei; eiufque fempiterna virtus , &
Diuninitas , qu® per {e non {unt nota , pet
bilia per {e nota fapientibus gentilium m
feftara (unt itd,vt intelletu confpe
demonftratio , qua itd aliquid
vt intelle@u confpiciatuc, neceflitat ad affen-
fum ; fi guidem intelleftus nou pote nons
aflentiri veritati , quam intelle@am confpicit 5
€rgo «

8. Dicendum tertio ¢ licet demonfiratio=
ncs diuinz exiftenti®, {i penctrentur , necefli-
tent ad affenfum, tamen aliqui pofiunt volun=
tarié itd awerterc oculos mentis A talibus de-
monftrationibus , vt non neceffitentur ad af-
fenfum; fed poflint infipienter negare Deum
effe. Probatur : nam de falto Dixie infipicas in
corde fuos non eft Dens . Exiltimo tamen , quod
aliquando etiam Atheis, & impijs demonfira-
tiones itd inanifeft¢ occurrunt, vt velint , no-
lint , necefiitentur ad affivmandum Deum , &
ad illum timeadum , eo paito, quo-vt dicitur
lac. 20 Damones credunt , & contvemiftunt , con-
uidti vtique demonfirationibus . Exiftimo rur-
{us; quod ficut nemo poteft male agere , nif
veluntarié clandat ocnles mentis, ne penetret
motila non peccandi s iuxra illud Plalm. 35,
Noluit intelligere s vt bene ageret 5 fic nemo pae.
teft negare darj Deum, nifi voluntarié anertae

I oculos

intelle

?

manifeftatar ,




e

T U—

4%

oculos mentis 4 demonftrationibus: ideoque
nemo poteft nifi infipienter, & peccaminose
negare, quod detur Deus.

o. Dicendum quarto : dari Deum demon-
ftratur non a priori, fed 4 pofteriori, & per
effetus. Probatnr:nam demonftratio 4 prio-
rieft ,in qua res demonftratur per fuam cau-
{am ; demoniiratio 4 pofteriori eft , per quam
tes demonfiratur pereffeCtom ; fed Deus,cum
caufam non habeat, nen poteft demonitrari
percaufam, fed folum per effc@us, hoc elt
perca, que fada funt 5 ergo &c.

t0. Dices: definitio, ac defcriptio rei re=
ducitur ad caufam formalem ; ergo demon-
ficatio , qua per deferiptionem Dei probatur
Deum cxiftere, eft per caufam formalem, &
3 prioti : {ed demontirari potelt Deam exifte-
re pet definitioncm , feu defcriptionem , qua
Dens definitur, ens carens omni defeltu, ens iden-
tificans fecumn omnes perfeltiones fimpliciter [impli-
cess CLgo demonftrari poreft Deum exiltere
demonftratione 4 priori . Probatur antecedens
affamptum, afferendo tales demonftrationes.
Prima clt : carcre mni defedtu bonum eft 5
{ed non eff bonum effe chymeram ; ergo ca-
rere omni defectu non eft chymeras ergo pol-
fibile cft ens carens omni defetu; fed fi eft
poflibile , exiftit a@u: fienim non exifferct
aétu, haberet maximum defe@tum, hoc eft ca-
reutiam exifentiz ; ergo datur ens carens om-
i defedtu , ac proinde datur Deus . Sccundas
demonftratio eft s perfetio ex fua rationes
pracisé nou excludit identizatem cam alia per-
fe@tione 3 ergo omnes perfedtiones poflunt
identificari 3 ergo poflibile eft ens identificans
fecum omnes perfectiones ; fed fi eft poflibile,
datur: nam co ipfo , quod non daretur , dari
non pofict, fiquidem non poflet produci ab
ente non identificante fecumiomnes perfec=
tiones , quod folum daretur ;s ergo datarens
identificans feccum omnes perfedtiones , ac
proindé datur Dcus.

1. Refpondeo has, & fimiles demonftra-
tiones mihi non videri cuidentes,ac videri
includere petitionem principij . Quaftio enim
cum Atheis et , vtrum Deus, fiue ens necef-
{atio exiftens , cus carens omni defectu , ens
identificans fecum omnes perfeltiones , ensa
fe &c. fit aliquid tantam fignatum, & exiftens
foltim obie&iug in apprehenfione noiiri intel-
le@us, an fit aliquid exercité , & habens cfles
i parte rei, & in rerum patira, ac proindes
dum fine probatione affumitur , aut {upponi-
tur,quod hec fint aliguid non puré fignatum,
fed exercitum, petitur principium; fed in alla-
tis de monftrationibus affumitur, aut fupponi-
tur, quod carere defeétn fir aliquid exercitum,
& non puré fignatum; ergo petitur princi-
pium . Probatur afflumptum : dum cnim in
prima demonftratione afflumitur , quod carere
defeftu bonum ¢ff, Atheus diftinguit ; carere de-
fetta bonum cft, fi fit aliquid puré fignatum,
negat: fi fit aliquid exercitum , concedit ; fed
negat fuppofitum, quod carere defectu fit ali-

De demonftrabilitate Del

quid exercitum , & in rerum naturd ; nam de
hoc ipfo eft controuerfia ; ergo dum (upponi-
tur , quod fit aliquid exercite, fupponitut id,
de quo eft controucrira, & fic penitur princi=
pinm. Similiter duin in fecunda demonftra-
tione affumiitic : perfelio ex fua rarione pracise
non excludit aliam perfeftionem , Atheus diftin-
guit: pertectio €x {iia ratione precis¢ non cx-
cludit fignaté aliam perfectionem , concedit 5
non excludit excreité , & a parte rei , ncgat -
Controuerfia eft, viram omnes perfediones
poffint identificari inter fe, an vero aliqua
non poflint identificari, & fic repugnetcns,
in quo omnes perfedtiones identificenturs
crgo dum affumitur, qued perfectio ex fuds
ratione non excludar exercité , & a parte rei
quamlibet aliam perfectionem, petitur princi-
pium. Siautem affumitur folum , quod per=
fectio precisé confiderata non excludit aliam
perfetionem fignaté, & in apprchenfione no-
ftri intellectus , aflumitur verum , {cd non fc-
quitur , quod exercité, & d parte rei non ¢x-
cludat aliam perfectionem,ac proinde demon-
ftratio non procedit. Propier has rationes
non libet vti iltis demonftrationibus per cau-
fam formalem , ficutijs non vfi funt Aridote-
les, & Sané&us Thomas, fed folum vtar dee
maonltrationibus a potteriori, quibus ex effe-
ibus creatis, & prafertim cx vniverfo,probas
tur dari Deam . Nog ramen allatas demon-
firationes a priori pofitiué reprobo .

12. Ex locis fcripturae allatis num. 7. infer-
tur primo exiftentiam Dei caidenter innote-
{cere ita, vt intelle@u confpiciatur . Secnndo
infertur , quod non innotefcit per fe 5 fed pex
creataras,tanquam per medium, adeoguic noR
clt per fe nota nobis , fed demonftrari debet 4
pofteriori per effeétus. Tertio gquod medinm
ad Deum demonftrandum cft , quia mundus,
cinfque pulchritudo , & ordo non potelt eflle,
nifi ab Artifice fapientiflimo, ideoque Sapien.
13. dicuntur wani, quibus non fubeft feientia Dei
neque operibus astendentes cognouerunt » quis effe
Artifex , & infra num. 5. additur & maguitudine
Jpecici , & creatura cognofcikiliter poterat creator
bhorum wideri . Hzc autem demaonftratio affere-
tur queft. fequenti .

13. Ad 1. Diftinguo maiorem: demon-
ftratio cuidenselt ; qua ita conuincit intelle-
&um , vt dum demon@rationi atrendit, eam-
qué penetrat , non poflit negare id , quod de-
moaftratur, concedo: vt dum auertit mentem
i demonftratione, ecamgue non penetrat, non
pofiit negare id , quod demonfirarur, nego:
diftinguo codem paflo minorem; & Nego
confequentiam. Ad demoaftrationem fuffi-
cit , vt dum confideratur, & penetratus, coit=
uincat intelleGum, itd vt non poflit negase id,
quod demonfizatur; fed demonftrationes di=
ninz cxiftentiz hoc habent, vt dictum cft 5
ergo &ec.

14. Ad 2. Concedo maiorem , & nego mi-
norem , ac dico Deum demonfrari a pofte-
riori , & per effeGus. Dum opponitus: cfte-

¢tus

il

s




S

ftus vt demc {
tionatus caufle , dift
tionatus propoxt
portione dej
pendeat 4 tali caula,
dem paéto minor _
VteffeGtus I t Deum, non re-
quiritur, vt habeant cam Deo proportioncia
indittantiz , per quam non diftent 4 Dco in-
finité, fed fufficit , vt habeant proportioncm.,
effentialis dependentiz ; per quam. cfic non.s
poflint, nifi dependenter 2 Deo , tanquam i
prima caufa, & primo intclieftn ordinante, &
vt poffint hanc dependentiam manifefares;
fed talem proportionem depeadentiz mundus
habet , & poteft manifeftare ; eigo &

15+ Ad 3. Diftinguo maiorem ; guod eft
- fide, non eft euideas, dum creditur per fi-
dem > concedo: non eft cuidens, dum adtu
non creditur per fidem , & fub alia ration< »
nego & concedo minorem; & diltinguo codem
pacto cenfequcens . Quod eft defide;dum cre-
ditur per adtum fidel, non elt cuidens ; atalio
tempore,quo non creditur, poteft effe cuidens.
Dum ergo per adtum fidei credimus Deumo
elle, non poflumus habere actualem cuiden-
tiam , & demonftrationem de diuina exiften-
tia : alio tempore, qUO Non exercemus actum
fidei circa dininam exiftentiam , poffumus ha-
bere enidentiam , & demonitrationem de diui-
na cxiftentia .- Rurius dum habemus cuiden-
tiam de diuina exiftenta (ub vna rationc, non
poflumus illam credere i_'l.ab eadem ratienc, at
pofflumusillam credere fub alia ratione, fecun=

um guam non eft enidens ; ¢. g, dum hibe-
mus enidentiam , quod Deus elt, poflumus
credere , guod eft Deus Pater omnipotens,
Creator Geeli » & Terrz s de Deo antem fub
fatione Patris omniporentis non habemus
euidentiam . Addo Scotum, & plures alios
audtores concedere , quod eodem tempores
poflumus de eodem fubicto materiali habere
cuidentiam ;& -illud credere peradtum fidei .
Sed hxze magis explicabnntur in tractatu

nee il

tiz ; NEZO; PrO-
on poffit effe, nifi
sucedo: diftinguo co-
afequentiam .

is. Ad4.Diftingno maiorem : non pofin-
de eodem {ubicdto habere atum fidei, &
um (cientiz (ub eadem ratione , tranfeat
inexfa ratione, nego : concedo minorem;

1

ik
& diftinguo codem pacio € nfequens. Ex di-
&is numero I4. in codem inftanti pofinmus
enidenter feite Denm effc fub vna ratione , &
credere Deum efie fub alia rationc,putd {ubira-

tione Patris omnipotentis ; ergo demonftra-
tio caufans {cientiam,pet quam {cimas Deum
effc; non impedit aGtum fidei, qua credimus
efle Deum Patrem omnipotenicin, prout pros
ponitur in Symbolo fidei . :

Quazftio XV: 43

QVAESTIO XVL

Virum & pofteriors 5 & ex Yeffectibus dey
2estuy Do e in fenli . 1
JSeresur Deum cffe in fenfu s in guo
negatur ab Atbeis,

S Thge2.a.3.

S P Rimo videtur ex effe@ibus, qui funt
£ inMundo, potits probari Deum.
non efic. In mundo enim funt multa mala ;
fed (i Deus eflet, nollum daretur malum s s:rj
go Deus non cft. Probatur minor: '."n'.\im_.‘
€nim contrarium {1 (it infinitum s jmpmjf ne
fic aliud contrarium: €.g. {i darctur aliguid i.;-;-
finite calidum , faceret, ve non daretur yllum
frigus ; fed bonum et cancrariua
fi daretur Deus, qui cfleei
nullum darctur malum.

2. Sccundo videtur ex effe@ibus non de-
monftrati Deumefle . Omnes caim effedus,
funt purc nararaies, vel voluatarij; fed omnes
cffcctus naturales poffunt caufari a natura om-
nq&cﬁcc‘tus voluntarij poffunt (‘;!u[‘a_“.;}]; ho-
minibus, vel Angelis, quioperantar per vo-
luntarem; ergo ex eftectibus non probatar da-
ri Deum, hoc eft caufam dittinétam i natur
ab hominibus, & Angclis. ST

3+ Tertio pracipua demonftratio de digi-
na cxiftentia elt : omne  quod producitar, ab
alio producitur , & non poteft procedi in infi-
nitum in producentibus ; ablque co quod per=
uenlatur ad primuim producens, qued proin-
de debet elsc improductum ; ¢rgo datur prie
mum producens improductum,quod e :
fed hze demonfiratio non cit enidens;:
l_’rubatt;: minor: primo enim dici potci
filticur in duobus fe mutué producentibus per
mutiuam caulalicatem , qua in multorum fen-
tentia non repuguat ctiam ia codem generes
caufe efficicntis . Secundo dici poteft non re-
pugnare proceflum in infinitu M in producen-
tibus ; co pacto y quo Arilioteles docuic mun-
dum , & gencrationcs fuilse ab ®terno , itaut
ego genitus fuerim & meo patre, qui fuit ge-
nitas 4 meo auo » & ficin infinicam ; g%‘{ﬁuc
¢o quod perucniatur ad vllam generans Lng;c-
nitm . '

4. Quarto neque eft cuidens demon(iratio
quaarguitur : omne contingens, adeaque po-
tens elsc , vel non efse » determinatur ad exi-
flendum ab aliguo alio, quod fi eft contingens
ab alio determinatur ; fed non poteft dari ;;o.
cefsus in infinitum 18 determinantibus 5 €rZo
datur aliquid ; quod i1td exiftic, vt 4 nullo alio
determinetut ad exiftendum , adeoque nonws
eft contingens , fed neceffarium , quod appel-
lamuos Deum ¢ fed ctiam ad hanc dm;milf"t::-
tionem dici poteft ifti in duobus & mutno de-
terminantibus ad exitcadum , ac no
gnare pl:‘(;cciﬁumiu:: ini R

5. Quinto etiamfi «

m malosergo
finitum bonum,

iL




44 De exiftentia Dei.

fint euidentes , tamen nihil probant,quod non
vitro coricedaturab Atheis. Atheienim con-
cedunt dari ens necefsar inui, & improdu@tum,
imo afferunt dari infinita entia , hoc eft infini-
tas atomos necefsatias,& improductas,mounen-
tes fe ipfas ; ex quibus cafa factus fuerit Mun-
dus ; ergo &é.

6. Sexto fi cum Arlftorele contra Arheos
argaamas cx €0, quod oniae, quod mouctur,
ab alio mouctur , fiquidem nihil poteft adz-
quaté moucre feiplum ; ergo cum atomi mo-
neantur s ab alio wmouentur; fed noa poteft
dari procefsus in infinitum in mouentibus;
ergodebet dari prismum mouens immobile,
quod ¢&t Deus . Contracft, quia hic difcur-
{us non et curdens . fiquidem neque eft cui-
dens; quod nihil poffitadequaté mouere feip-
fum'; néque cft enidens , quod filti non potelt
in duobus (6 mutud; mouenrtibus; nequecl
cuidens , quod non potelt procedi in infinitd
in mouentibus.

7. Refpondeo,quod Athei,qui negant dari
Deii; n6negant darl aliguod ens incanfatii ; ab
zterno, & necefsario extens; o concedunt
dari infinitas atomos incaufatas , ab zterno , &
necefsario exiltentas,ex quath cafuali concurfu
factus fuerit Mundus. Selum igitur negdnt da-
i intelle@ incaufaruin, ab zterno,& necéfsa-
rio cxiftenrem, qui fuerit prima caufa Mundi,
& rotius ordinis , atque omniuma moruum ,
quique habeat preunidentiam re;um humana-
rom,& {it lammeé colendussergo contra athéos
demonfirandum eft dari Deum, nomiae Dei
intelligendo talem intelleGum . Veigitur de-
monftremus Deum in hoc fenfu.

8. Dicendum primo : Mundus vifibilis,&
corpotcus non poteft efled fe, nec potelt else
caufatus ex fortuito atomorum,fcu corpufeu-
lorum coneur{u,fed debet else factus abalique
intelle@u fapientiffimo,

9. Probatur : nam multa carentia intelle-
&u non pofsunt pulcherrime, & optimé dif-

oni a {e ipfis, neque eafu, neque ab vlla cau=
{i carente intelletu,; ac non mota ab intelle-
&uic. g. quiain poematibus Homeri, & Vir-
gilij inoumeri caracteres funt pulcherrime ; &
optimé depofiti , enidens eft ; quod tales cara-
&eres non {iedi(pofucrunt fe ipfos,nec fic funt
difpofiti cafu, vel 4 trunco , aut beftia, vel ab
alia caufa carente intelleét , ac non motaab
jutelle@u ; fed Mundus conftat ex ianumeras-
bilibuspartibus , & corpufculls carentibus in-
telle@u, multé melius difpofitis, qudm cara-
&eres {int difpofitiin poematibus Virgilij, &
Homeri, cam includatin ¢ ipfoetiam talia
pocmata, & caufas corum effectinas; ergo
faltem eft £qué euidens, quod Mundus eft fa-
¢tus , & ordinatus ab aliquo iatelledtn,ac quod
poemata Homeri, & Virgilij {unt facta,& or-
dinarta ab aliquo inrelleétu.

10. Confirmatur : nam qui contemplatur
Lconem e.g. videt innumera corpufcula mul-
to mirabilius difponi ad efficiendum corpus
leonis , guam colores difponantur ad cfiicien-

dam piduram, que folum reprfentat exter-
nam leonis apparentiam s fed. videates pictu-
ram leonis dubitarc non polsumus, guin co-
lotes itd fuerint difpoliti ab intelle@u alicuius
Artificis : ergo videntes corpus leonis dubita-
re non pefsumus , quin innumera cerpufcula
flat fic difpofita ab intellectu alicuius. Artifi-
cis; fed Mundus cum contineat lconem, &
alia innumera pulchriora leone, noa miaus
fapientet eft difpofitus , quam lco ; ergo dubi-
tati non poteélt ,quin fir ficdifpofitus, & ot=
dinatus ab-aliquo intelledu fapientiflimo.
Hoc argamentum eft ita cnidens, vt Ariftote-
les dixerit s illos ; gui afscucrarunt caulam—
Mundi non efse mtellectum; locutos fuilses
vt cbrios , Anaxagoram autem, qui dixir cau-
fam Mundi efse intelle@tam , loquutum fuilse
vt fobrinm . Verba Ariftotelis 1. Metaphyfice
cap.4. funt . Luaproprer qui wwt in animalibus ita
in'natura intelleftum effe caufam Mundi , tottnfqne
ordinis diverat,quafi fobrias compararus ad antiquio-
teés wawa dicentes apparuit.

171. - Obiicies prinio': Mundus poreft elses
fic conftitutus a natura.

12, Sedcontra:nam fi dicitur mundum.,
fuifse fic conftituram a narura atomorum,vel
ab alia natuza carente inteliectus hoc et abfur-
dum, ficuteft abfurdum , quod poema Vir-
giliy fuerit con(titurum tanguam i prima cau-
fa efficiente 4 natura casadterum carcutinm
intelledu . Si verd  dicirur mundum. faif~
fe conftitutaim ab aliqua alia nsrurd efdinan-
te, qui habeat intellcGtum , habemus inten-
tum .

13, Dices fecundo : (i innumeri tali loforij
per totam ®ternitatem infinitis vicibus temes
ré jacerentur, facerent 6mnes combinationces
poflibiles ; fed-iuxta pofitioncm Athcorum
inpumere atomi per totam aternitatem voli-
tarunt ; & 4 cafu fuerunt quodammodo iade
infinitis vicibus 5 ergo fecerunt omnes com-
binationes poflibiles , ac proind¢ ctiamy hane ,
cx qua de¢ falto conftar Mundus.

14. Sed contra: nam {i innumeri tali cu-
bici per totam ¢rernitatem temere iacerentur,
facerent omnes combinationes poflibiles fier
i calu,fed non facerent omnes combinatioacs
poflibiles fieri fimpliciter 3 fiquidem aliqua
funt combinationes talotum pofiibiles ficriab
intelleGtu , non autem 4 cafu : ¢. g. poffibilis
eft combinatio, per quam tali innumecrabiles
difponantur itd , vt fiat templum Sandti Petriz
hzc combinatio potelt quidem fieri ab intelle-
&u s nonautem a cafu, ideoque ctiamfirali
per totam @ternitarem temere iacerentur,nii-
quam facerenttemplum Sandti Petri, Si verd
aliquis poteruus dicat pofse contingercs Vi tali
calu iadti difponerentuc itd,ve femel efficerent
templum Sandti Petri , laltem non poteft con-
tingere, vt (i fint plures temeré proijcicntes
innumeros talos, vous per multa annorum
millia femper, aut pleramque cfficiat tems=
plum Sandti Petri;alter femper aut plernomque
cfficiat templum San&i Pauli, & fic cfficiant

co-




493

_—

<&

Liber] Quazflio XVI.

cadem ordine omnia templa, palatia , atquen
wdificia Mundi; fed Mundus ¢t opus multd
mirabilitls templo Sandi Petri, 8 praterea in
Mundo cquus femper,vel fere femper generat
cquum, leo leonem , mufca mufcam , & hic
ordo perfeucrat per plura annorum milliaslea-
nes aucem, cqul, mufez, & quodlibet animal:
culum eft opus multo admirabilivs templo
Sanéti Petri, v fatentur omnes,qui per anato=
miam contemplantur fru@uram animalium;
€rgo ctiamfi atomi per totam =Zternitatem
calu volitafsent , nunqui potuifset fieri mun-
dus + & preterca elt impoffibile , vt iatomi
non moueatur, & ordinantur ab intelleta ,
mufex femper, vel feré femper genercnt mu-
feas; lco leones &c,

15. Confirmatur: nam licet cafus poffit
aliquando facerc opus tale, quale facerer in-
tellectus,non poteft tamen per pluraannorum
niillia femper; aat plerumgue facere opera ra-
lia, qualia facerct intelleas 1 ¢. g. licer pofit
contingere, vtaliquis pingendi ignarus cafu
itd moueat penicillum, vt faciar piGuram ta-
lem , qualem faceret pictor, taimen non potclt
pingendi ignarus calu mouens penicilliy em-
per, vel fere femper facere pidturas, quales fa-
ceret pidor; fed animalia , & plantz emper,
vel pleromque finat, ficut ficrent ab intelle-
¢ta fapientiflimo; ergo non fiunt cafu, nec
fipe dircétione fapientiflimi intelletus ; crgo

ulto minus ipfe Mundus fadtus eft, aut re-
giturcafu: neque enim cafus poteft efse prima
caufs operis pulcherrimi continentis ominias
alia opera ; & cx fe deftinati ad operandum,
ficut operatur intclleGtus .« Videri poteft Ari-
ftoteles 2.Phyf.tex.66. & 67. & primao de par-
tibus animalium propé finem.

16. Quzres, verum impofiibilitas,vt cafus
operetur plerumque,ficut operaturintelietus,
fit impofiibilitas metaphyfica, vel foliim mo-
ralis ?

17. Refpondeo, quod eft impoflibilitas
metaphyflica, adcoque demonftratio dining
cxiftentiz in hac impoflibilitate fundata eft
metaphyfica , ac nonfolum moralis. Ratiocft,
g uia quod elt contra efsentias , a¢ definitiones
rerum , eft impoflibile metaphyficé: e. g. eft
impollibile metaphyficé, vt hom:onon fit ani-
mal rationale , quia cum homo definiatur
animal vationale , eft coarra efsentiam hominis ,
vt non {ir animal rationale; fed efsentia cafus
confiftitinhoc, vt fit caula determinata ad
plerumque operandum inordinate ; &'non co
pacto, quo operatur intelletus ; ergo cit con-
tra efsentiam cafus , adcoqueeltimpoflibiles
metaphyficeé, vt nonfit determinatus ad ple-
rumgque operandum inordinaté,& non eo pa-
&o , quo operatur intelletus; fed effectus
Mundi femper, autr plerumgue fiunt ordina-
tiflime, & ficut fierent ab intelle@u ; ergo ims
poflibile eft, vtfiant 4 cafi , necefsarinm eft 5
vt fiant ab intelie@u.

18. Dicendum fecundo : Mundus nen fo-
lam cft conftiutus ab iatcllectu , fed etiam eft

45

conftitutus ab intelle@u in aftu fecundo ope.
rante ex perfedtiflima cognitione, & idea ope-
ris, hoc eftipfins Mundi , & omnium, quz
fiunt in Mundo, Probatur , nam qui confide=
rat poema Virgilij ex. gr. cuidenter cognofcit
illud fuifle compofitum;ab intclleta non te-
nmeré mouente calamnm,fed operante ex idea
talis poematis; fed mundus ¢ft opus mulio
admirabilius paemate Virgilij 5 ergo dubitari
non poteft, quin fit factus ab intelle&u ope-
rante cx cognitione , & idea mundi .

19. Hoc argumentum nos manuducit ad
hoc, vt oculis mentis videamus intelleGum
ex perfedtifiima idea quotidie facientem om-
nia opera naturz. Quia enim plantz dum pro-
ducunt plantas, & animalia dum gencrant ani-
malia , non operantur ex intellectu , neque ex
idea corum , quz faciunt, ex alia autem parte
opificia plantarnm, & animalium ralia funt,
vt ficri non poffine abfque co,quod ad eacan-
currat intelletus operans <x perfe@a ralinm.
operum cogaitione , & idea, manuducimuor ad
koc ; vr euidearer cognofcamus dari aliquem
intelle@tum, qui ad hec, & alia opera concur-
ratitd, vt vearur caufis carentibus intelleGu
tanguam infirumentis , co pacto, quo poeta
vtitur calamo, & pictar penicillo. [dcirce hoe
argumento (@pé veitur Scriptura ad eftenden=
dum dininum intelletum , ac divinam pros
uidentiam femper operari in cunétis operibus
nazure. Chriftus enim Matt.6. & Luc.12.agens
de diuina prouidentiadicit ¢ Duis veflrum cogia
tans potefl ad flaturam fnam adijcere cabitum vnum?
Visargumenti cft: hocopus, vt tature ho-
minis adijciatur cubituss altirudinis , feruaras
cadem proportiouc partinm, itd vt imul pro-
portionaliter crelcant omnia membra (ecun-
dum omnes dimeafioncs, elt tale, ve fieri non
poffit, nifi ab aliguo inteile@u operaate non
temeré s fed ex idea perfedtifiima; & quia nos
non hibemus ideam talis aperis, & ncfcimus,
qua pado fiat, ideo nemo noftrum cogitans
potelt adijcere ftature fuz cabitum vhum; fed
talc opus fit ; ergo diuinusintelle&us, & di-
uina prouidentia, nobis nihil de hoc cogitan.
tibus, auget nos, & adijciens faturz noftre
cubitum , vel palmum, facit, vt crefcamus,
feruata eadem partium. proportione . Simili
argumento ex mirabili formatione houinis
in vtero mater Machabzorum fecundo Mach.
c: 7. afcendit ad cognitionem euidentem dj-
uini intelle@us formantis haminem in vtero
matris ; ideoque filios alloguens dixit : Nefeia
qualiter in veero meo apparuiftis. Neque enim ego
[pivitum , & wvitam donaui wobis, & fingulorum
membra non egoipfa compegi; fed enisms Mundi Crea-
tor ; qui formanit bominis natinitarern .

20. - Dicendum tertio : Mundus eft faGus,
& regitur ab intelle®u habente prouidentiam
rerum jnferiorum , ac prafertim kumanarum
perleges, preemia , & peenas.

21. Probatur: nam ex dodtrina Boetijl. 4.
de confolatione, profa 6. & S, Thom. 1. paree
qualt. 22, artic. 1. Proaidentia eff ratie ovdinans

TES




N R Reon
i £ I PR e £ « BT
46 47€ €XI111C
res ad fuos fr d
ctus, qui
eriores ad eRi
tiffima ; ergo &c. Probatut minor animalia
énim habent pro fine nam 5 &

fenficinam ; fed anin
nes per media conue ima,idemgue |

portionaliter dicendum de plantis , acde al
entibus; ergo &e¢. Probatur minor; nam vira
vegetatiua confiftit in operationibus {c nutrie-
di, ac generandi fibi fimilia; fed animalia ordi-
nantur ad has operationes per media maxime
conuenientia ; ergo &c. Probatur miner;quia
eim ad hoc, vtanimalia fecnutriant, & au-
geant, indigent alimento, q nod debet effe de-
lc@abile, & pretered indigent vi difcretiva
alimenti conuenientis 4 difconueniente , fin-
gulis animalibus prouifum eft alim&tum pro-
portionatum , idque fa@um et ipfis deledtabi-
le, & vnicuique data eft vis difcretina alimen-
ti proportionati ab improportionato . Bretes
rea animalibus datum eftos, quo alimentum
fumant , deas, quo dinidant, ve diuifum pof-
fint facilius concoquere ; fomachus calidifii-
mus, quo conceqaant, & mautent in chylum,
iecur, quo chylum conuertant in {anguinem;
innumecra vena, per quas veluti per quofdam
canales annona fanguinis, que ¢t vitimum.
alimentum omnium partium,deferatuc ad fin=
gulas partes : fingula praterea membraad va-
vios fines , & vfus conftruta funt, & ordinata
ex pluribus offibus, neruis, membranis &c.
fernaca mirabili quadam proportione » & pul=
chritudine ; ergo manifeftifimum cft, guod
animalia ad operationes vite vegeratiuz ordi-
pantur per media conuenientia,idemquc pro-
portionaliter patet in plantis ; fed ¢uam ad
operationes vita fenfitiuz ; hoc cft ad opera-
tiones fentiendi ordinantur per media conue-
nicntia,vt patet confideranti organa fen{uum:
ergo audtor mundi per fuam prouidentiam de-
{cendit ad ordinanda ad fuos fines per medias
conuenientiflima omnia inferiora, etiam ani-
malia viliflima,putd mufcas, formicas &c; fed
abfurdam eft , vt qui defcendit ad ordinanda_
brutas & plantas per media conuenicntiflima
ad finem vitx vegetatiue ; & fenfitiuz, que
funt valdé impetfedz, non delcendat ad ordi-
pandum hominem habentem intelleGtum ad
finem vitz rationalis ; ac beatz confiftentis in
contemplationc fummi boni, ac fummi ve-
ri, quz eft vita perfe@iflima; crgo manifetum
¢t , quod auétor mundi per fuam prouidens
tiam ordinat hominem ad tinem vitz beatx ;
fed ordinatio conuchiens agentilibero,8 pecs
cabili; qui proindé pofiit hiberé per attus vir-
tutum reddete fe dighum vita beara, vel per
adtus vitioram reddere fe indignum vita bea-
ta, requitit legem ftateentem,ve qui per adtus
virtutum , & per obferuantiam legis reddide-
rit fe dignum vita beata, cenlequatur vitam.,
beatam > qui per adtus vitiorum , & per tranf-
greflionem legis reddiderit fe indignum vita
beata ; priuctuc vitabeata, & per talem pri-

atia Dei -

nationem fiat mifer ; crgo audor mundicon-
fituit hanc legem s adeoque per {uam proui-
dentiam defcendir ad gubernationem mora-
lem rerum humanaruin.

22. Cobfirmatur: nam magifefftam eft,
quod Auctor nature per faam prouidentiam
defeendit ad wibuendum vaicuigue rei dd »
quod.ipfi conuenit fecundum fuam naturam ;
fed vniuerfa patura clamat conuenientiffimi
efle, vi qui per virtutes obferuantiam le-
gis reddiderint fe dignosvita beata , conlc-
quantur illam ; qui per vitia; & tranfgreflio-
nem legis reddiderine fc indignos vita beata
per cius prigationem fiant milferi;ergo Aucor
nature defcendit ad hoc, vt bonis, & obler-
uaroribus legis det vitam beata in pramium. s
virtutis » malos antem reddat miferos per plis
uationem vite beatz . Hinc plures Patres » &
prefertim Chryloftomus tum alibi {xpe, thm
fufifime homil. 4. de Prouidenna demenilrat
immortalitatem animg ; & vitam futuri fzcu-
li, fubfumens : fed fmpé boniin hae vita non
confequuntar vitam beatam , immo vexan-
tur ab impijs,& varijs calamitatibus vrgentun
atque etiam occiduntur ; mali yvero ducunt in
bonis dies fuos , & maximis (ruuntur divitys ,
& voluptatibus , & honoribus ; ergo poit mora
tem remanet anima rationalis , cui retribna-
tir premium vite beate, & pgna vite mifer,
adeoque anima eft immortalis, & datur vita
futur feculi. Hanc autem ranonem Chryfoft.
Homil.6. in Epiltolam ad Philipp. cenfet adeo
etficacem , ¥t dicat : hanc rationem femper canite,
& non finct vos de refurvellione dubitare .

23. -Obijcies: fi andtor mundi per {uam»
prouidentiam defcenderet ad gubernanda hac
inferiora » faceret , vt in his inferioribus nons
daretut cafus, neque fortana, non darentur
vila mala prefertim moralia, & vt boni fem=
per cffent felices , mali autem {emper eflent
miferi; fed hec non facit; ergo &c.

24, Refpondeo, negando maiorem fecun-
dum omnes partes. Primo cnim ad dinipam
prouidentiam {pedat facere , vt dentur omncs
ordines rerum -, & caufarum ; fed inter ordines
caufarum recenfentur caufe per accidens, ad
quas reducuntur cafus, & foremna ; jergo ad
diuinam prouaidentiam f{pectat faccre , viden-
tur cafus , & fortuna, & vealiqui effeétus fint
cafuales, & fortuiti refpe@u caufarum inferio-
rum, Jicet non {int cafuales , & fortuiti, fed
praeuifi s & praordinari refpedtu diuinaz pro-
uidentiz. Secundo ad diuinam prouidentiam
fpedtat non foliim facere naturas impeccabi-
les, fed etiam peccabiles, fiquidemad ipfams
fpectat facere omnes ordines naturarum s fed
eo ipfo, quod poteft facere naturas peccabiles,
poteft permittere, vt peccent; ergo nonclt
contra prouidentiam permittere , vi dentut
mala, & peccata. Confirmatur, nam me-
lius eft permittere multa mala, fine quibus da-
ri non poffent multa bona ;{ quam talia mala
impedicado facere , vt in Mundo non dentur
multa bona ; {ed nifi dentur aliqua mala . dar

non

- —— I —

St




A

Liber . Queftio XVI. 47

non poflent multa bona: e. g. nifi dentur pecs
cata, dari non pofflunt bona pxnitentie , -
flitiz vindicatine &c: patienria Marryrum da-
ri non potniffer, impedita crudelitate tyran-
norum ; ergo melius eft . & magis conducens
ad bonum vaiuerfi, vt noa impediantur om-
nia mala, & omnia peccata. Vt enim digit
Auguftinus in Enchirtdio ¢.1 1, citca initium 3
Deus emnipotens nullo modo fineret malum aliquod
effcin operibus fuis , wift vfque adeo effit omnipotens,
¢ bonus, vt bencfaceret etiam de malo « Tertio de-
mum ad ditinam prouidentiam fpe@at qui-
dem, vt pro {tatu termini boni fint beati , ma-
li autem fint miferi, atnoa (pedtat facere, vt
etiam in ffatu viz {emper boni fint beati , mali
attem fiot miferi , imo poriis fpeétat faceres ,
vtin ftatu viz boni poflint aliquando vexari ,
& ctiam occidi 4 malis ad exerceadas multas
maximas virtutes, quas alioquin exercere non
pofient; fed vita huiuas fzculi fpe@at ad Gatum
vix , [ola vita futuri fzculi fpellat ad ftatum s
termini; ergo &c.

25. Dicendum quarto : datur aliqua pri-
ma caufa efficiens , que non ¢t facta , fed eft
afe.

26, Probatur:in omai genere, in quo voil
pendet ab alio,neceflc ¢ft, quod detur aliquod
primi,d quo catera itd pendeant vt illud non
pédeat ab alio codem genere dependentiz, X vt
illo primo ablaro, auferdrur reliqua;iilo primo
impoffibilitato , impoffibilitentur reliqua ; fed
in genere entinm factorum id > quod cft facta,
pendet ab efficiente ; ergo neceflc eft, vt detur
aliquod primum efficiens , quod non pendeat
ab alio cthiciente , fed fic d fe. Probatur maior:
in genere cnim affenfus, quia affenfus conclu-
fionum pendet ab affenfu premiffaram, necel=
fe ¢t , vt dentur aliquz prime pramifiz, qua-
rum affenfus non pendeat ab alijs pramiffis ,
fed nt per fe notx, qUE vocantur prima prin=
cipia; ablatis vero premiflis per {¢ notis, au-
feruntur omaes conclufiones , & i impoflibi-
le ¢ft , vt dentur aliqua principia per fc nota,
impofiibile elt, vt detur affen{us conclufio=
num . ln genere amoris, quia amot medio.
rum pendet ab amore finis , neceflect , vtde-
tur aliquis finis primo s & per fe amabilis,
8 vt ablaro fing primo 5 & per fc amabili, au-
foratur amor omnium mediotum , impoffie
bilitato fine , impofiibilitetur amor omnium_»
mediorum » ldem valet in alijs generibus; cr-
g0 &C.

27.  Explicatur : in genere affeafus ; fi non
poflum affentiri alicui conclafioni, nifi pro-
pter aliqnas pramiffas , quibus non poffim af-
featiri , nifi propter alias premiflas, €o iplo,
quod dari non potlent aliqua primae premiffz
per fe note, quibus proinde poffem affentiri
independenter ab affenfu akiarum pramiffard,
impoflibile effer, vt afflentirer vl conclufioni,
& vllis pramifiis : idem valet in generc amo-

is; ergo etiam in genere fadorum , fi A. non
fadum 4 B; quod B. nons

L
2y Ml

potelt efic, nifi ficfactam a G, nifi fit aliquod

primum efficiens , quod poflit effe 4 fe, & abl-
que co, quod cfficiatur ab alio, nihil poterit
efle, aut feri, Videri potelt Ariftoteles fecun-
do Meraph. text, 5, vbi hac ratione oftendit in
nullo genere caufe pofle dari proceffum in in-
finitum , itd vt non detur aliquid primum ab
alio independens in codem genere .

28+ Nec dicas, quod fufhcit {i dentur duo,
vel plura 4 fe mutuo peadentia, & falta. Ar-
gumentum enim oftendit in omni generc ne=
ecfle effe, vt detur primum ab alio indepen-
dens in eodem genere; (ed fi fiteretur in duo-
bus i fe mutud pendentibus, non daretur hoc
primum independens; ergo &c¢. Probatur ma-
ior : in genere enim affenfus debet fifki in ali-
quibus przmiffis per fe natis,& finon fint per
{c notz , cft impoflibile, quod perfe mutuo
probenrur ; neque enim quod non ell per (e
notum poteft fufficienter probari per aliquid
zqué ignotum, vt oftendit Ariftoreles i.Poft.
t.6. Similiter in genere amoris debet filti in
aliquo per fe amabili , & quod non cft per (<>
amabile,non poteft vitiméamari propter aliud
per fe 2qué inamabile ; ergo eriam in generes
efficients debet fifti in aliquo per {c (nthciente
ad exiftendum , & quod per fe eft infufficicns
ad exiftendum; non poteft fufficicater poni
dependenter & caufa ex fe gqualiter infufficien-
te. Adde, quod id, quod ex fe non eft fufhi-
ciens ad exiftendii, multo minas ex (¢ cft fuf
ficicns ad ponendam fufficientiam , & virra-
tem adzquatam , a qua ponatur; fed fi fitte-
remus in duobus fe muruo efficientibus »
ytrumque ex e effet infufficiens ad _exilten-
dum, & tamen verumque cffet fufficiensad
ponendam (1am caufam adzquatam , hoc cft
fufficientiam , & virtutem, a qua poncretur;
¢rgo &c.

29. Probatur fecundd conclufio : nams
etiamfi admittamus dari proceflum in jnfini-
tuim , ira vt A fir faétum 4 B, quod fit fadum
i G, & fic fine termino ; tamen debet dari ali-
quacaufa non fada ; ergo &c. Probatur ante-
cedens: tota ifta feries,per quam A, efk fadum
i B, quod ¢ft faGum 4 C. &c. non poteft effe
ordinata peraccidens,; cafualiter, & prater in-
tentionem;nam (i mundus vifibilis non poteft
effe ordinatus per accidens , cafualiter, & pre-
ter intentionem , vt oltenfum elt conclufione
prima, num. . multé minus feries caufarum,
a quibus pendet mundus vifibilis ; poreft effe
ordinata cafualiter, per accidens 5 & prater in-
tentionem; fed (i (eries infinita caufarum non
penderet ab aliqua prima canfa non facta, effet
ordinata per accidens , calualiter, & preter in-
tentionem s ergo &c. Probatur minor: tuuc
otdo ; & feries ponitur per accidens, & cafu,
cum licet dentur plutes caufe preintendentes,;
& ponetites fingulas partes ordinis, ac ferici,
tamen nulla datur canfa preintcndens s & po-
nens totum ordinem , & feriem ; ¢. gtv (i tras
gzdia ponatur ita, vt finguli quidem adtores
ponant, & intendant fingulas partes tragz-
diz , fed nullus detar poeta praintendens ; &

: ordi-




48

ordinans totam ferich tragedia , feries 5 & or-
do tragedixz ponetur cafu, & per accidens ;
fed in mundo darentur quidem infinire cauiz
intendentes , & ponentes fingulas partes ordi-
nis , at nulla daretur caufa praintendens, &
ponens totum ordinem confiftentem in hoc,
vt A ponatur a B, quod B. ponatura C. & fic
fine termino ; ergo &c. Probarur minor: can-
{2 enim prxintendens, & ponens toram hunc
ordinem , debet effe prior natura toto ordine.s,
& omnibus eius partibus; fed nulla daretur
caufa prior natura roto ordine,, & cius parti-
bus, imo quelibet caufa efitt vnaex partibus
ordinatis, adeoque ex partibus ordinis ; ergo
&c. Veergo ordoinfinitarum canfarum non
{it per accidens, vitra infinitas caufas debet
dari aliqua caufa praintendens, & ponens to=
tum ordinem , qua proindé deber efle incau-
fata : nam fi effet,caufata, redit argumentum ,
& vel debet poni alia infinita feries canfarum
ordinatarum folum peraccidens , vel debet
tandem fiti in aliqua prima canfz incaufa-
ta, qua fit caufa przintendens totum ordi-
nem.

30, Dicendum quintd: prima caufa effi-
ciens non fada cft intelle@us ab zterno, & ne-
ceffario exiftens . Probatur prima pars | quod
nimiram prima caufa fit intelle@tus . Often-
fum enim eft conclufione prima,num.s. Mun-
dum canfatum, & ordinatum efle ab aliquo
intellectu . Siigitar talis intelle@us non eft fa-
¢tus , habetur intentum, quod prima caufa fit
intelle@us non fattus. Stintelle@us, qui eft
caufa Mundi, et fadtus, reducitur ad aliquam
primam caufam non fadam, vt oftenfum.,
¢ft conclufione guarta, num.27;led prima cau-
fa intelle@us , qui ordinanerit Mundum , non
poteft carcre intelle@u : co enim ipfo intelle-
¢tus erdinatiuns Mundi, & ipfe Mundus redu-
ceretur ad primam caufam carentem intellc=
€lu, quod repugnar ex dicis conclufione pri-
na, nuin. 8. ergo &c.

31, Probarur fecunda pars, quod intelle-
&us, qui eft prima caufa non fala,fir ab zter-
no, & neceffario cxiftens. Omne enim » quod
nou fujt ab ®terno ; de nouo 1ncepit , cum ans
te non efiet; fed omae, quod de nouo incepit,
cam ante non ellet, pofitum cft ab aliqua cau-
{a; crgo omne, quod non fuit ab zterno , po.
fitym cfi ab aliqua caufa, fed intelicdtus incau-
fatus non eff pofitus ab v]ja caufa; ergo nomn
incepit, adcogue fuitab grerno . Rurfusoms
ne contingens , hoc cft indifferens ad exiften-
dum, vel non exiftendum, ab aliqua caufa de-
bet determinari ad exiftendum potigs , quam
non cxiftendum; fed intclle@tus incawfarus a
nulla caufa potuir determinari ad cxiftendum,
alioquin eflet canfaros; ergo intelle@as incau.
fawus non eft contingens , & indifferens ad exi-
fiendum , veli non cxiftendum , fed neceffario
exiflit . Oftenfum igitur eft contra Atheos da-
ri intelle€tum incaufatum , ab rterno , & ne-
ceffarié exifientem, qui fir caufa Mundi, &
habeat providentiam  rerum humanarum.s,

De exiftentia Dei

adecoque fit fummé colendus .

32.  Ad 1. concedo maiorem, & nego
norem . Ad probationem diftinguo maiorem;
voum-contracium , fi fit infinicum, & agar ex
neceflitate nature , impedit ,ne fitalind con-
trarium, conccdo: fi agat ex electione ;nea
concedo minorem ; ftinguorconfequens ;
ergo {i daretur infiniram bonum agensex nea
ceflitate nature , nullum effet malum , trane
feat: agens ex elétione, nego. Vaum con-
trarium (i {ic infinitum , & agae ex neceflirate
nature , impedit, ne fic alind contracium ; at
i agatex electione, non impedic. Ex; gr. i
fingamus dari in rerum natura infinitum calj=
dum , quod calefaceret ex elechione , poffet
quadam magis , quedam minus calefacere, &
fic ab ijs, qua minus calefaceret , non excly-
deret totaliter frigus; fed Deus et bonum in-
finitum ex eletione agens ad extrd , ;
bonitarcm conimunicar rebus fec
1105 gradus, aliquibus maq
& hoc ipfum fpe@at ad infinitum bonum., ;
crgo Dens non excludic i rebus omnes defi
¢tus; crgo infinitum bonum non neceffard
cxcludit omnia mala, vt ctiam explicatum.s
clt numero 26. Ratioeft, quia fummum , &
infinitum bonum deber; pofle producere om-
nia bona etiam imperfetta, & defetuofa, &
ex quibus fequuntur mala;s ergo non debet cx-
cludere omnia mala; alioquin non pofet pro-
ducere multa bona.

33. Ad 2. concedo maiorem , & dittinguo
minorem: effectus naturales poflunt caufari 4
fola natura, effeftus voluntarij poflunt caufari
a folis hominibus, & Angelis, nego; poflunt
caufariab his vt motis , & directis ab alia canfa
fuperiori , concedo ; & nego confequentiant,
EffeGtus naturales non pofiunt caufari 4 fola,
natura carente intelle€tu, quia natura carens
inteile@u non poteft operari , nifi ad finem_,
ordinetur , & dirigatur ab aliquo intclle@a .
Effectus voluntarij, non poffunt caufari i folo
intelleCtu humano , vel Angelico, quia ifti in-
tellettus non poflunt mouer: ad intclligendi ,
nifi moucantur ab aliquo fuperiori mouente ,
vx explicatum eft numero 31. & magis cxpli-
cabitar quaflione 19.

34, Ad 3.8 4. exco, quod non repagnet
mutua caulalitas, & procefius in infinitum s
caufis, refpondeo, quod inomnium fenten-
tia repugnat mueua canfalitas, qua duo fe mu-
tuo producant adtquaré , itd vt non pendeant
abvlla rertia caufa fufficiente ad ponendum.,
virumgue . Ratio eft manifeta , quia quod
non fibi fufficit ad cxiftendum, fed indiget
caufa adequaré fufhiciente ad ipfum ponen=
dum , multo minus fufficit ad producendam.,
fufficientiam adaquatam , 3 qua ponatur.
Rurfusin featéntia Ariftotelis non repugnat
proceflus in infinitum in caufis, itd vt tota in-
finitas canfarum fadarum pendeat , & ordinee
tur ab aliqua alia prima caufa ponente , & ot
dinante totam infinitam feriem caufacum fa-
Garum ; co padto, quo per_ Ariftotelem Deus

po-

dum va-

5, aliquibus minus,

i S

Sk

I

Wi

rpran

A

e

s S



o
L

|
i
L)
1

e

emonftra-

eum in co fenfa ,

in quo n \" oftenfum elt
nume32.

35 1"\11 C. 1B

modius examinabitur i1

prinamnl
tus immob

QVAESTIO X

Deum efi

ile , & immutabile.

S
<
[}
j—
s

Viram ens a

Ut

URRI AR

s pamtam Dens .

I. Iderur ; quod
pulno nwz ens, & boaum
bent efle commut

quo funt
ar ﬁqu‘i~

communiflimum ; fcd - cns a fe ¢ft perfedif-
fimam ; ergo debet cffe communiflimam.,,

adcoque dari debent plura, imoinfinita entia
dfes.

deber reduci ad
101‘1m non fa-
Omnmhoml-

nes debent
nem non fadt
Plato vocabat pcl
iwmm1< 5 ergo
non udﬂ ’ Ll..vi

rame.

fi dicatur cffe@tus debere reduci

aufam non vnivocam; fc *rem]i-
4 ra cft , quid dantur bona , & ma-
la; fed ;1L’q ic bona poflunt reduci ad primam.s
canfam v rum , que debetefle mala, ;neque
mala poflunt r Ci pam clmum bono.
rum , quz debet efle bona; ergodari debeant
duz prime caulz non fadtz , alrera bona , al-
tera mala.

4. Quarto ficutomne, quod fit, ab alio
fit, & non poteft dari proceffusin infini
abfque eo quod dv_‘n;r primum e
omne, quaod fit,
hil fit,& nen %..1‘ dar r"
abfque eo quod perueniator ad primam mate-
riam ; {cd pr iu,-fe mf; on j;c"cﬂ effe fada;
nam vel eflet dcx a & iam non effet
prima materia; v Ll ex nihilo, & hoc repugnat;
ergo dari debent duc eatia non fa&a, Deus ni-
mirum ,& nateria

uocam

ceflus in infinitum,

intia Deu

5.  Quinto argl 1 Detiins
ntum , probant ctiam cffc

iber 1. ‘?Q_g}zizﬂio XVIL 49

dem i
nitatis.
6. Refpondeo duos efle

du;,qu%mf {iti pofi
Regem. Primuselt, com conar
R"w 1 . Secundusetft , cum conantu
alium Regem , adcoque poteftatem r
quz eft prop w av 11'1 a_,n,mm[..L.m

mnt pr

Im uc’ium. poffunt efle rebell
Primus eft Atheornm; qui conantt
mundo auferre . aax.m\‘u eft Gentilit
canantur poncere 1‘ ure
ctrore ;.;.1(0"1“., Vi IC

cf'tcm 1'3
dens ,
ma, fic

ptut
}‘L‘i'i\..\
ab Ll‘,ju , €
ﬂ_(,' pe
fe; ens:
acciden

ccidens , & qv&iiq‘"’u,cs;m
gulorum , nondatur vaas
ratio totit . fifinguli certa
ratione faciant .mﬂﬂaf p.lric: i
nullo detur vna ratio, & ide:

tragedia illa ad

1 erct A, & B ergocens d fes
a me.n in quanmum includit A,
& {ens , 3 c’uwu_:fn nonau-
tei 1

.!f‘

CX ra LIOI'I(' F'tu LL;]] ma, L
vaoicum en e, quod (it ratio, hoceft
lLbh‘P\.lfLL’hfl'!‘.L - Eo enim ipfo cn
totum cum !Et.i('::,&: Gt‘..: i

mensd fe, &
flima, totum

inm » & guia ab
emnia entia ab alio,
qgua e (u mptum erit e

Tam mulp "Opri
per accidens eft, v
1m, monfir
um, eoip

“‘(“ 5

1id €

tum effer maxime

) quod dar
ens d {e adeguate fum
dinarum , inconnexumn
.h‘i‘ig"lnf--,!ng

atom ,
docnim plurinmn

o 4Y

,n‘u;l I Or¢




ri in vonam qua Rempublicames .

t Gla Ny

Nain contra elt, guia in tantum plurcs homi.

nes poflunt ordinart 13 vnam fLempublicam_s,

qu:.'z-\ nus pendent ab ¥no principio, & conuc:

niunat in voo fine commui {ed duo entia &

{c ncque penderent abvino principio , neques
1

2 |
conuenitent in voo fine communi ; fiquidem
uc haberet feipfum pro fine ada.

vaumquod
em adequate dis

quato,
fHindtom A fir ;crgo &c.
do voigerfum cffer monftrofum -
imal habens plura capita eft
X > monftrofum et valucrfums
pluribus capitibus preditum; fed co iplo,guod
darentur pluta entsa 4a fe, voiverfum ¢ffet plu-
ribus capitibus preditum; ergo &c.

o. Tertio demui ens d (¢ adequare fum-
prum effet infipientiflime conftitutum . [llud
cnim eft infipientiffime conflitutum , quod

ftat ex plaribus {ibi murué omaino fuper-
atque ita {- habentibus, vt fuperflua {int

5 neceflaria ; fed ens a fe adaquare
fun ptum eflet huiufmodi ; ergo &e. Probarur
minor; ab codem cnim res habet cfle, &
nia confeguentia-ad effe 5 ac pr
vonmquedgue effer die ipfo adequar
feipfe haberet adezquaté omnia confequen-
1ia -ad efic, adfsqu alterum effet alteri fu-
perflunm, & {imul i

et neceffarium, {iguidem
nullum poflet ¢ffe finea

10. -Hanec rau
um iz n
qui poneb

confpivaintem vniner[f natui: I enim
altcraaltericonfere , fea fit , fen non icipia

multa ; tum 14, metaphyica o
his, qua apparent; natuva non videtur iveo
wvitiofa Tragadia .

11. Secundo potel oftendi ens a fe cffe
yOum tantum , ex co , quod fitinfinitc perfe-
Gum . Sed hzc ratio commedius afferetur per
modum corollarij q.18. num. 20. cum often-
infinité perfedtum.

13. Addo, quod ommnibus cft naturaliter
potum Deum cffe voum rantnm , quialicée
vnitas Dei non fit per (¢ nota, tamen ¢t nota
per demonftrationzm obuiam.Docent id com.
muniter Sanéti Patres , & inter alios Tertuilia.
nus in apolog. aduerfus Gentes; cap.17. vbiex
tcitimaonio anli® , quam dicit naturaiit (
Chriftianam,probat Deum ¢ffe voum

exa; [reut

derimus ens 4 feefl

It~

Net

dlhe L/l

[ CX aminid

¢ carceve corporis prefJa lcct inflitutia-

reuinfi .(;w.ri‘ licer Libidinibus, e con-
licer falfis Dis ancillata , cum
la, cr ex fomno , ©tex
m [uam patitur , &
1 Proprie Verus bic wnus
{ Deus dederit, om=

m wox eft 5 iudt
et , O LDeo

um ahime naturvali

f.'rolz.’:.'r;'(f&liz.( .'i,-‘.?;' non ad caf
{picits Nouit enim |t
2, Ad 1. diflir

1, quo efl

orem :ens, & be-
¢o ¢ft communjus
silitatis ; & partici-
irate multplica-
edo minoremos 3

ectius »

ninunicab

5 Commy

num elt s quod contir

& omnia bon

3

itk

noin

non poteft mult
¢fle commune per

enim repugnat ; vidintj 2, fic

gnat, quod fint pluta enria, qux cot
omnia.Solum jgitur debet elie comuniflimum
per communicationem s & participationcmo
& hoc padte nihil potek cxcogirari commu=
pius ente i fe, Nam il pote (t cx;,‘\’;“:;i[.ll'i
communius ente , quod porelt ab alijs omni-
bus
totim juum ciic
cuiplo, quod fit voum tanium,

ita vi nihil pefbit elle , quins

accipiat ab illo; lid ens 4 fe
cft tales cxe-

3. Ad 2. neg jjorem. Nam implicat
crmifis, d effccrus redacaniur ad pri-

am ca n vnwocam . FaGum enim,; &
@um non polihat vaivoce

Ta

infinite diflant: fed omics ¢ffedus {uat £

€rgo repugoat, Vi cohueniant vnmoce
1 reduci ad

cum caufanon fadta; crgo de
primam canlam aquinocamn
1is s adeoqic nomo non dae
hominem ciufdem ra
factis, vt doc uit Plato,
ens; guod centineat rotam g

rumeniiam y ac

‘w0

r&ionem homi
proindc

fi quis rdcame
rerum velitap=

0o

nis s & omnium ¢
non it homo > 0l
| : ompium aliarue
pellare hominem .

14. Ad 3.Queftione 18.immediaté fequen-
1i oftendetur ens i fe debere effe infinit€ peric.
aum , & infinité bonum , adcoque repugnare »

as a fe fit defectuofum » & malum. Duom
opponitur: mala nen pofiunt reduci ad pri-
mam caufam bonam,diffingtos mala in quaos
tum habent aliquid entis,, & boni, nob POHWW
reduci ad primam caufam bonam , nego ; 102
quantum per defedtum entis, & boni funt ma-
la, non poffunt reduciad primam caufam bo-
nam , concedo minorcm:; X nego cohfequen=
tiam . Poflumus iogui de malis phyficis, hoc
¢ft de entibus defedtuofis , ac de malis morali-
bus. hoc ¢fl de peccatis . Si loquamur deentl.

bus

¥

rquinoce;

¥
¥
b
A
¥




.
¥
]

3

Liber . Queftio XVIIL. 3 1

bus defettuofs ,
0iMnia crea ita; ¢
habentaliquid t
fabona; in
.'. ent hocn

aliquo fenfu funt
in quantum.,

» & totam pu,-
habet ; at efle
¢ {c, & ex {uo nihilo, itd
n ; quod ex (e nihtl eft , re-
& imper s. Silogua-
mus de malis moralibus, hoc clt de peccatis,di-
€0, quod etiam ipfa fi habentaliquid boni,pu-
ti quod identificantur cum adibus pofitiuis,id
habent 4 Deo, tanquam 4 caufa permitten
2 propter 2 bor
otelt lequi 3 malitiam autem habent & 1
bitrio creato , non vtagente, fed \:{cfc-
5 quod quia eft ex ni i 5
& pe ¢Jhng ;1deoque puc&r.io 5 é{ dc-
ficicndo , poteft aétibus dare maliria
15 Ad4e mgo antecedens .
12 prin Quod ci d
Lo PE’-E' d materiais
ima non eft ﬂdmiv.ru_ p Iup:u le, (ed pr opter
ormas; (.lt’O!()l‘ eft ale, fedeltabalio ordi-
nte materis ..u::_-orm’n m.Dum op-
pu 1tnr s omne s quod fit » ficur ab slio fit » fic
xalio fir, nego p.mmcm Repugnat enim.s,
vi ui qdcuhr, nonfiatabalic, alioguia fie-
retafcip Lc,\]uod implicat. Atnonrepugnat,
vt id, quod fit s non fat ex alio 5 {ed fiar ex ni-
hilos Licérigitur omne, quod fit 4 caufa non
!,‘-l;‘s! ¢ 1 ailo , tamen ("llﬂd f!l J. { ot il!h. }‘1(»
i, , sotelt fieri non cx alio, fed ex nihilo. Ra.
a cauia 1aterior non pmut agere
rigm a caufa 1pmou.u Ly
n poreft agere, nili aceipiat ma-
s & fimiliter natura non poteft
fore natus=
fcaliams

humaona
¢riam 4 Dat

e 5 i

F 4L materiam aba
ed pi rima caufa non habet
caulam; ergo potelt ita :-g:u 5
nonaccipiatabalia caufa, fed i
riam fimul cam forma. Ex vaitate 1[‘=*ui cns
tis 4 e {tatim demonftratur Deum non {olum
cii" vioum , fed efle Creatorem Ceeli , & Ter.

gy, & omnium-entium ab alio, itd vt cun-
éta plOu.nu..t non ex matetia prefuppofitas ,
fed ¢x nibilo, ac producendo ipfam mate-
riam.

16. Ads nego antecedens. Demonfira-
tiones oftendunt dari vnicam ’rzmam ratios=
nem omaium rerum; at non probant, quod
hzc vnica ratio {it in vnica tantum Perfona s,

non autem in tribus Perfonis ; ergo nen pros
bantimpoflibilitatem Teinitatis.

QVASTIO XVIIL

Viram ens & [e fit infinité perfectums ¢ bo-
num ; fit infinitum in effentias.gc tale,
wt wihil illo melins polfit ex=
cogitari «

5. Th.q.4. 5.6, & 7.

Rimo videtur, quod ens 4 fe {it imper-
fetum . Principia enim rerum funtim-
perfeCta, & parua , vtpatct in feminibus ani-
malinm , & plantarum ; fed ens 4 fe eft prin-
cipium omnium ; ergo cft imperfedtum, &
paruum.

2. Secundo videtor, quod faltem ens a fe
non poflit dici perfeétum . Perfectum enims
dicitur quod elt totaliter factum ; fed cns a
{e non eft totaliter factum ; ergo nequeclt per-
fectum .

3. - Tertid videtur , quod non fit infinit¢
pufcuu m . Vienim ukt infinite perfectum ,
deberet continere emnes , & infinitas perfe=
Giones omninm, & infinitatum reromsfed ne-
(Ill-"‘ L’ul‘iilllf.‘l Qmnacs D\EILL}AOBLH N it]lzl dJLa.[Eb
ledexOﬂLb {uptinuiccm CORLIANT; Neques
continet infinitas Pe rfectioness qummnmrmn
repugnat ; ergo &c.

4. Quarto videtur,quod non {it bonum.Bo.
nil cmim eft, quod omnia appetunt; fed eatias
creatanqnappetuntens a (¢, {ed folum appe-
tunt {fuum cfie creatum , & fuas cr¢atas perfe:
&ioness ergo &e.

5. Quinto yidetur ; quod negue fit infini-
tum bonum . Boaum enim mfimtum debet
cffe infinité ng)rw-nbiic , & habere in m in.
clinationem ad fe communicandum ; fed ens a
fe neque eft infinite appetibile , neque habet
infinitam inclinationem ad (e communican-
dum , immo poreft fe non communicare, ni-
hil ercando; crgo &ec.

6. Sexto videtur , quod ens 4 fe nofr ficin-
finitum in efintia. Quod enim ied eft in vno
loco , vt mon fitinalio, non et infinithim in
loco 3 ergo quod itd eft hoc ens , §& hzc eflen-
tia; vinon fit alind ens , & alia effentia s non
eft infinitum in effentia; fed ens d fe ita eft hoc
enss & heceflfentia, venon {icaliud ens, &
alia eflentia s ergo e

7: -Septimo vidéwr, quod poflit non fo-
lum excaogitari , fed etiam dari ens I“L"ius en-
ted (e. Vniuerfitas enim includens cos i feo,
& entia ab alio’; eft mcliorente a fe; fig mac‘n
totum cft melius parte; & continens eft melius
contento.

8. . Refpondeo, qnod vt Ariftoteles refert
14. Metaph. caps 6. quidam antiquinon foiam
pofuernnt plura-prima principia 4 {e exiftentia,
fed etiam docucrunt, quod optimum, puiw
cherrimum, & perf imum entium non cft
vilum ex primis pr ijs, fed eft aliquid po-

e fterius




52 De perfeftione Dei

ficrius primis principijs, & elementis. Funda-
mentum foit , quia cenfucrunt primaprinci-
pia effe principiain genere watcrie, atque cle-
menti; fed quod eft principium in hoc genere
non eft oprimum , & perfedtiffimom: figui-
dem quod conftat ¢x materia, & clementis elt
perfectius materia, & clementis: ergo &c.
Hunc errotem , vt ibidem Ariftoteles docet,
cum fuis poetis fequuti funt gentiles. Viden.
turenim cxiftimafle illud effe optimum , &
pcrfcﬁifﬁmum entium , cui tribucrunt rc-
goum ; fed gentiles fequentes {uos pecras non
tribucbant regnum primis principijs, nimirum
Nodi, vel Ceelo, vel Occano, vel Chaos,
fed Ioui, quem dicebant effe genitum ex prin.
cipijs , ijffgue pofteriorem ; crgo exiftimabant
optimum , & perfediffimum non cffe princi-
pia , fed aliquid pofterius principijs. Hinc con-
{equenter cenf(Uerunt mutari principes wni-
uerfi, ac regnum cx Satarno delatum fuiffe ad
Touem . Principem enim cxiftimabant om-
pium optimum ; {ed per iplos ex principijs re-
{ultant entia meliora, ac deinde meliora ; ergo
cum fit aliquid melius, principatas tranfit ad
ipfum. Nec multum diflimilis fuit error Spen.
fippi, & Pythagorzorum, qui vt 1 2. Metaph,
textu 40. refert Ariftoteles , licét dixeriat dari
aliquod primum principium in genere caule
cfficicntis, tamen putarunt non inferri pri-
mum principium habere in {e omnem bonita.
tem , & perfetionem ex eo , quod ab ipfo ef.
fluat tota bonitas, & perfe@io » que datucin
rerum natura, & hoc probabant cxemplo fe-
minum allato in primo argumento . Contra
hos errores .

9. Dicendum primé: ens 3 {e, eo ipfo,
quod ¢l vnicum , e/t eptimum , & perfectifii-
mum entium.

10. Probatur: quad enim continet adz-
quaté totam bonitatem, & perfectionem om-
nium aliorum entivm fine vllo defedtu, cum
alia ¢ conuerfo contineant folum pariem pet-
fectionis, ac bonitatis com maximis defe&i-
bus, cft optimum, & perfetifliimum entium ;
fed ens d fc eo iplo,quod cft vnicum, continet
totam perfeftionem omnium aliorum entium
&¢; ergo &c. Probatur minor : nam eo ipfo ,
quod ¢lt vnicum, poteft omnibus alijs entibus
dare vt caufa adequara totam perfectionem ,
& bonitatem ; fed quod potelt omnibus alijs
entibus dare totam perfe@ionem , & bonita-
tem, illam przhaber; nam quo pado pofict
adzquate dare, nifi prehaberet adzquate ?
rurfus prehaber fine defe@u 5 defe@us enim.s
confiftit in hoc , vt reideficiat aliquod effe, &
aliqua perte@ie, & bonitas; fed habenti totum
efle, & totam bonitatem,ac perfe@ionem oms-
nium entium, non deficit vllum efse, & vila
perfedio, ac bonitas ; ergo &¢. Probaturidam
altera pars minoris : nam omania alia itd reci-
piantabente d fe rotum (uum efse , & totam
bonitatem, & perfetioncm, vt non accipiant
{uﬂicwntmm efsendi 4 (¢ crgo accipiunt fo-

lum partem bonitatis , & perfe@ionis cum

maximo defe@u confiftente in hoc, vt defi-
ciant ab ipfocfse 4 fe, & 4 pluribus alijs pers
fetionibus. Quiacns d fe habet omne elses
i fe, ideo ab Ariftotele fecundo de Gener.
animalium c. 1. initio vocatur , to pan,hoc
elt ipfum omac .

11. Addo naturaliter efse notum ,quod
Deus non poteft rebus creatis dare perfedio-
nes, quas non prahabet in fe : ideoque Plal
mo 93. dicitur : Inrelligite infiprentes in populo,
< flulti aliquando fapite i qui plantanit aurem non
audiet } Dui finxit oculum non confiderat 2 Nimi-
rum hoc eft itd noram, vt non poflit negari,
nifi infipienter , & ftulé .

12. Dicendum 2. Hocipfo, quod daren-
tut pluraentia 4 {e, nullum eorum effct opti-
mum , & perfe@ifiimum entium , fed fingula
effent defeGtuofa. Probatur: nam nollum.
contineret bonitatem , & perfeltionem totius
cntis; ergo nullum effer perfcQiflimum, &
optimum eatium ; & quia voicuique deefiet
bonitas, & perfectio alterius , voumguodque
effer defetuofum . Totum etiam ens cffer de-
fectuofum ; quia conftarer ex catibus defe-
&uofis -

13. Dicendum tertio : Ens d (¢ eft perfec-
tum in omni genere. Probarur : nam ex Ari-
ftotele 5. Met. c. 16. nu. 4. perfectum in omni
genere cft, eui ubil omnine decft , nec ab aliquo
exceditur,nec accipit quicquam exira . Quod enim
ita fe habet, cft perfetum tum abfoluté, tamn
comparatiué ; abfoluté quidem, in quantam
omunia habet perfe&ifimeo maodo, hoceft 4 fc
ipfo » & per fe ipfum , non antem ab cxtrinfe-
co; comparatiué verd , in quantum 4 nullo
cxceditur; fed enti 4 fe nihil omnino deelt,
cum contincat adequateé efle , & bonitatem..
omnium entinm ; rurfus ens i fe d nullo exce=
ditur, imo excedit omaia , vt oftenfunycfl, &
nihil accipit extra, cum effe , & omnia habeat
d feipfo;ergo &c. Ex oppofita ratione nul=
lnm ens creatum poteit effe perfedtum in om=
ni genere s figmdem omne ens creatum to=
tum ¢fle, & rotam {uam perfectionem accipit
ab extrinfeco, nimirum ab care 4 fe, 4 quo
ctiam exceditur, & cuilibet enti creato deelt
effe,, & perfedtio aliorum entium creatorum ,
& entisa (e. Addo, quod quia cuilibet enti’
creato plus perfe@®ionis deeft , quam ad(:r »
fiquidem adeft perfectio limitata, & fintra,
deeft autem perfedio illimitara, & infinita en-
tis a [e, quodlibet enscreatum ita eft imper-
fe@um , & defetuofum , ve plus habeat defe-
&tus, quam perfedionis, plos non entis, quant
catis, adcoque fi comparerur cam Deg,potius
{it dicendum non ens , & nibil , quam ens -

14.  Dicendum quartd: ens 4 fe habet in=
finitum effe, & infinitam perfe@tionem ;adeo-
que cft infinité perfe@um , & eft fimpliciter
infinitum in effentia, & ingenere entis , Pro-
batur primo 4 pofteriori : nam id, 4 quo tan-
quam 4 caufa adzequata poflunt in infinitam_
cfflucre entia, & perfediones omninm gene-
rum, habetefle , & perfectionem iafinitam in

Qi

¥




1"
i

Liber I. Quaft. X VIII.

omni genere; fed ab ente 4 fe poflunt efflucre
in infinitum entia , & perfe@iones omnium_,
generum ; ¢rgo &c. Probatur minor: nam
Mundus poflet durate in 2ternum; fi verd
duraret in @tcrnum , ab ente 4 (e efAverent in
infinitum entia, & perfedtiones omniom ge-
nerum , putd effluerent in infinitum fubftan-
tiz , qualitates &c.

15. Probatur fecundd principaliter con-
clufio & priori. Quod enim habet effe, & per-
fedtionem illimitatam in omni genere , elt in-
finitum in perfe@ione , & ineffentia in omni
gencre; fed ens 4 fe habet effe, & perfeGionem
illimitatam in omni genere ; ergo &¢. Proba-
tur minor : nam nihil poteft efle prima ratio
limitatiua fui ipfius,fcd omae,quod limitatur,
a fua caufa limitatur ; ergo quod eft 4 fo, &
caret caufa, habet efie, & perfe@tionem illjmi-
fatam in omni genere .

16. Confirmatur, & explicatur; quod
enim ita eft , vt pon habeat aliam rationem ,
neque aliam neceflirarem fic effendi, nifi quia
{ic vult effe, itd cft, ficut rationabile ct, quod
velit effe 5 fed ens a fe itaeft, vt non habeat
aliam rationem ; & aliam neceflitatem fic ef-
fendi, nifi quia ic vult efle: ergo ens a (e itd
eft, ficut rationabile eft, quod vult efic; fed
rationabile eft, quod ens & fe velit habere cffc,
& perfectionem omnino illimitatam ; ¢ con-
uctfo et irrationabiliflimum, vt velit habere
efic, & perfeltionem limitatam ; crgo &c.
Probatur minor, quod nimirim ens & fe non
habeat aliam rationem,& neceflitatem effendi,
nifi quia fic vult effe. Mundus enim itd exi-
ftit ; quia aliquis intelleGtus ex ratione perfe-
uflima volt mundum fic exifterc ; alioquins
exifierer per accidens, calu , & preter inten-
tioncm , & rationem ; ergod fortioriens 4 fe
ita exiltit, quia aliguis intclleGtus ex ratione
perfedtiffima valt ens d fc fic exificre; alio-
quin iic exifteret non ex ratione; fed ensd fea
non fic exiftit , quid inrelle@us ab ipfo diftin-
&us valr illud fic exiftere , alioquin non effet
4 {e , fed ab intelle@a diftinéto volents, vt fic
exifiat : ergo ens d fe fic exiftit, quia iplemet
elt intelletus ex ratione perfe@iffima volens
{ic exiltere .

17. Necdicas , quod ens a fc habet efle li-
mitatum , non cx voluntate , fed ex neceflita-
tc. Namens d fe non cxiftit ex neceflitates
diftinca ab ipfo , & a veluntare {ic effendi ;
{i enim ficexifterer ex neceflitate diftin&a ab
ipfo, non cxifteret 4 fe ; i fic exifterer cx ne-
ceflitate diftin@ta ab cius rationabili voluntate
ficexiftendi, fic exifterct cafu , & non ex ra=
tionc perfectifiima; ergo neccflitas fic exiften=
di nil aliud eft, quam rationabilis voluntas fic
cxiftendi; fed rationabiliter deber velle habe-
re effe omnino illimitatum ; ergo &e.

18. Dicendum quinto: Eus a fe eft tale ,
vt nihil illo melius excogitari poflit rationes
non errante . Prebatur primo : nam nihil ex-
cogitari poteft melius ente, quod itd eft 4 fe,
vt habeat cffe, & perfedionem illimitatam, &

33
continentem adaquaté totum effe, & totam
perfeGionem omnium aliorum entium ; fed
ex dictis ens a f¢ eft hvinfimodi; ergo &c.
Probatur fecundo : nam nihil poteft cxcogis
tari melius ente, quod itd (c habet, non ex alia
ratione, nifi quia rationabiliser vult fic fe ha-
bere , & vule {ic fe habere non ex alia ratione,
nifi quia meliuse®, vt fic fe habeat; fi enim
veller fic fe habere , & non quia meclius eft,
irrationabiliter vellet fic fe habere &c. crgo
&e,

19. Probatur tertio : nam non potelt ex-
cogitari ratione non crrante quicquam me~
lius ente , quo ipfa ratio prima , & perfe&iffi-
ma noa potuit cxcogitare melius ; fed ipfa ra-
tio prima, & perfectifiima non potuit excogi-
tare quicquam meclias fe ; nam i potuifer ex-
cogitare meliorem modum effendi , & non
vellet illo mado effe ; eflet ftultiflima; ergo
&ec.

20. Ex ditis defumi poteft alia principalis
probatio ad oftendendum ens 4 fe effe vai-
cum . Nam cns 4 {& it debet {e habere , ficut
mclios et tum ip{i , tum vniuerfitati entium
fadtornm,vt fe habear;fed enti 4 fe eft melius,
vt contineat cffe,& perfectionem totrius entis,
& vt fit fupremus Princeps omnium aliorim
entium; ad hoc autem requiritur, vt fic vni-
cum; vniuerfitati entinm factorum cft me-
lius,vt poflit habere optimam gubernationem,
ad quam reguiritur , vt non fiat plures (upre-
mi Principes, fed vt it vnicus Princeps opti-
mus ; ergo &c.

21. Totam hanc do&rinam; quod ninii-
rum ens d fe debet ita (e habere, ficut melius
eft , vt fe_habeat , adeoque debet cfle vaicum,
claré infinuat Ariftotcles plaribus locis. s.
coim Phyl. tex. 48, ait; In bis qua natura funt
finitum (it potius , & 1d quod melius eft opovict , f;
modo effe poffit . Sufficiens autem el & voum 5 qusd
cum primum immobilinm [it, perpethumque 5 cateris
fit principium motus 5 & 12. Metaph. concludit
per hxc verba: Entia nolunt malé gubernari;
non et bona multitudo principatunms wnus ergo
Princeps. r4.Metaph. cap.6. dicit. Mirabile eft,
fi primo 5 & perpetno ; ac ftbi fufficientiffimo, hoc ip-
furm primum , pev fe fufficientia , & falus non fit tan-
guam bonunt . Enim weré propter nihil alind incor-
ruptivile , wel [ibi fufficiens eft , nifi guoniam bene [
babat « ,,qure dicere quidem principium tale effe
vatione fic confentaneum eft verumeffe 5 bac antem
effe ipfum vnum .

22. Ad 1. argumentum, quod ex Pytha-
goricis;ac Speufippo affert Ariftoteles 12. Mec-
taph. text. 4. & D Thomas hic queft.4, art. 1.
Refpondeo ex dotlrina eoruudem , diftinguo
minorem : principia materialia , inadzquata,,
& procedentia abalijs principijs prioribus funt
imperfedta, & parua , concedo : principia effi-
cientia, ac non pendentia ex alio principio
funt imperfecta, & parna , nego maiorems ;
concedo minorem ; & aego confequentiam .
Principia materialia funt imperfedta, cum {ine
perfectibilia per formam, ac fecundum (e aon
habeant




T e ———iate i

$ 4 De perfetione De

habeant adtu p e,{cd debeant
illam recipere 2 _ ncipia ctfi-
umrw adxquata ¢ wtrc_r_:‘ciic perfacta, cum de
beant prehabere perfedtionem com
dam cffe@ibus . Rurfus aliqua p"im
cientia inadequamn rmd nia ab alijs priori-
Q s [ HTINCE :_\ s periedt \I‘(J Tunt effe 1'1";:..L tecta,
vt patet in hm] ni 11‘:~‘ » & ouis s qua tam
procedunt ab acimalibus perfectis t.mquc-:n d
sricribus . At principiut m omia
1 notl proce edat ab alio princ
» g uia cu
re totum Llh &
bet in [e ipio preha-
m perfectionem om-

1nicans

a efil-

totam P feftionem,;
bere totum cl fle , & tota
pium entium.

23, Ad 2. diftinguo maiorem: perfectum
dicitur,quod eft totaliter fadtum,& hoc 11('m-
ficat nomen perfedti, negos & ab hoc deriua
tur nomen perfeéti , concedo maiorem; con-
kc\{r}m“ srem > & nego confequentiam . Vi

dicit S. Thomas prima parte, \1=|21i 130 4rts§s
in corpore : nen femper eft idem id 5 a quo imponi-
tur ”r,':,r{ , @ '{ d"ﬂlf{‘"ﬁ"?l ficandum nomen im-
ponitur . h..7 CG exemplum ¢iufdem, nomen
Japidis impofitum elt ex co, quod ledar pe-
d(m, & tamen nowmen lapidis non fignificat
aGienem lezdendi pedem, ud fignificar ipfam
{fubliantiam lﬂp:dls . Incafu noftro nomen
}umﬂl creaturis impofitum clt ex ee, quod
fint rotaliter faétx 5 atnon figaificat roraliter
f1&um , fed fignificat id , quod habetactu to-
tum efle; quod potelt, ac debet habere. Quia
vero cre 2 tum lolum habent totum elie ,
quod funts ac debent habere, cum lunt to-

tx ,ideo creaturas folum fune perfec-
tx,cum {unt totaliter f . At Deus per hog;
quod fit a fe ; & nullo pacto fit factus , habet
totum efle; crgo Deusclt perfedtus per hoc,
quod non fitk. ;Ctus sfedficafe.

24.- Ad 3. Deus eft infinité perfe@us , tum
abfoluté, tam in ordine ad extrinfeca.. Patets
nam infinité raui_:‘h.m abloluté eft, quod
habet perfeftionem omnino illimitatan 5 fed
Deuas haber pquu:onh.n omnino illimitas
tam ; ergo &c. Hinc fequitur Deam effe etia
infinité perfcGum in ordine ad extrinfeca.
Nam infinité perfc&um in ordine ad extrin-
feca eit;, quod centiner omncs, & infinitas
perfeétiones cunétorum genetum s fed exco ,
quod Dcus huoem efle; & perfectionem om-
nino illimitatam , fequitur > quiod poflic ada=
quaté ploducur omnes; & infinitas puiad‘rm
fes cundorum gencrum , JJLD\_]I.IL‘ quod illas
adzxguaté contir neat; er :go &c. Dum opponi-

r primo, quod multe perfectiones funtcon-
trati® ;3¢ proinde non ;o flunt coniungi, dis
fitnguo: multe perfe@iones funt contraria,
& nen poflunt coniungiin quantum fuat pu-

x petfedtiones, nego; in qu:mrum habent
.ldiun&am imperfe@ionem;, concedos Om-
nia contrana catenus {unt contraria, quates
nus youm includit privationem alterius,
ideoque, vt dicit Ariftorcies 10, Metaph. text.

alirer fac
ailrer rac

ariorim
0

1

; fed priunatio clt impcrtk‘d‘iu: ery
contraria e nxhli'w {unt eontraria, quatcnus in-

prinati

ionem ; ergo pe erfeétior P
{eclufis im:‘.-r‘ ticnibus, non funt contrarix
adcogue poffunt in Deo coniungi . Dum op-

ponitur mm.u). repugnant infinitz  perfec-
tipnes 5 ergo De non continet infinitas pet-
fe&tionces 5 1TU0 antec s; repugnant
categorematice, [.u: feat s ant fyncate-
gorematice nego; & nego counfequeatiam «
Voflibiles funr perfectiones :7 ncarcgoremati=
cé infinite’s boc eft L‘lLl.LQ, & 1res 11ne rel=
no; fed Deus illas continer (imal ; ergo clt
infimicus in continentia; in quanium timul
conuner petfedtiones infinitas, que tamen.
non pofsunt extra Deum poni fimul , non ex
defetv Dei,qui fimul illas continet, fed ex de-
fe@u ipfarum perfedtionum creatarum ; quis
bus repugnat poni {imul fecundum infinita-
teme.

25.  Ad4- Bonum fupra ens ratione noftra
addit formalitarem appetibilis,; ideoque ab
Arittotele 9. Ethic. cap. 1. definitur id ; quod
omniz appetunt; {ed omnia appetunt participare
de dinino efsc, ac de dinina perfectiones 5
ergo‘Deus cft ab emnibus appetibilis , adeo-
que¢ non folum eft bonus, fed eft ipfam bo-
nuNl COMIMUNE, Cuius parti u;,moncm appe-
mmcnnmuu.,. et x igitur, dom
appetunt fuum efse creatum , & fuam crea-
fam putc tionem 5 appetant criam cise dini=
num, & dininam p\,ludi(}nluin; vt deiplo
participent s

26." Ad 5. diflingno maiorem : bonum in-
finitum debet efse infinité appetibile ab co,

cur infinité potelt communicari, & debet ha-
bere infinitam inclinationem ad fe communi-
candum infinitacommunicatione, concedo :
debet efse infinité appetibile ab eo, cui poteft
folum finité communicari, & debet habere
infinitam inclinationem ad fe communican-
dum commuaoicatione finita, nego = diftin-
guo codem paéto minorem ; & nego confe-
quentiam . Bonum infinitum debet effe in-
finit¢ appetibile ab eo, cui poteft f¢ commu-
nicare infinit ad talem infinitam commu-
nicationem debet hab ‘u.' infinitam inclina-
tronem ; fed Deus poteft fe per identitatemes
infinite communicare tibi ipii, & tribus Pet-
fonis dininis; ergo Deus debet cfse infinité
appetibilis , & amabilis 4 (e ipfo, & 4 tribus
Perfonis diuinis ; ac debet habere infinitam
inclinationem fe comunicandi per identiaté
{ibi ipfi;ac teibas Perfonis dininis.E conuerso
quia Deus creaturis ad extra eft communica-
bilis folum finite, debet else 4 creatarisappe-
tibilis folum finité ; ac debet habere loluma
finitam inclinationem fe communicadi créa-
turis ad exrras Addo, quod ficut Deus eft
infinité bonus, fic cft infinite pulcher. Pul=
chrum enim eft; guod \:d..n e , & contemnls
plantem deledtat , & infinite pd ichrom eft,
quod {1 perfe@é videatur , infinite ducié"ﬂt 3
ca

cludunt impe

E




R

20 dum dicitur 3 Chl_}.l cas
o fit alind , figuificatur
'ns continens U_,_u.u cile
& quod hecelt iplius ha
tfl cns &Oui.'h g

cnsd f¢ co
umefle, cff in

[cmo

{ed

noa au

2 u,y‘u cns
0C , & non
tum in LﬁiL ntia. E con-
itar, qued aliguid jtd

ibi, fi catar , quod
1 {it in alia parie loci: er-
itum 10 Joco . Siverd
1d et hic, vtnon
1;-“...&‘;'1._\& biquita-
remus folum partem
Carcinus, quod i a eflet
vbique , vi nen k;.‘[ avnaio Eu.n parte loci,
eo ipto cflet infinitum in loco:ergo proportio-
naliter in calu noftro.

28. Ad 7. nego vniuerfitatem conftitu~
tamcx cinted fe, & exente ab alio, effe me-
liorem ente & fe {corfim coafiderato,ac dico ,
quod ficut tota Trinitas non el mel.or ca
Yefona, fic vniucrfitas continens Deum , &
t Deo folo, Dum op-
ens eft melins conten-
continens et melius
‘nrnm addat aliguid ,
ter contineatur

creaturas, non eft me
‘-L,:J..L,. : omnc contin

1o, dit

Ccon

11«
Huu

10 contento , feclufis cfe@ionibus, ¢once-
do : {i addat aligu , NEZO « -,omu.h:‘s
cum (upra contentum addit ahquid, quod
ada quate centactur in conteato continentia
eminentiali, potet non effc melius contento
fed vniunerfitas fupra Deum addit felum crea-
turas , quz adac : ¢ntut in Dco, fe=
clufis imperteétionibus: ergo, &ec. Addo,
gquod potius Deus feorfim confideratus eit
melior vniucrfitate wm:n:mc Deam , &
creaturas fimul. Ratio cit, quia quod coati=
net adzguaté rotam f.J.. i J,m » Quam.s
continet alind , feclufis i tionibus , eft
melius;, quam quod con mdem pet-
fedtionem , adiuudtis i'i]p;‘rfl.x ionibus ;5 fed
Dcus folus con in fc ipfo adzquaté
totam perfedt vniverfitatis 5 feclufis
imperfectionibu 1S3 \‘-1'u;i1i.';19 continct, ad-
imperfedtionibus creaturarum : ete

20 &ca

L §

>

I\
AAN,

& H’J‘,,‘“&' d J".s Sa

rquod non: primo quia eateaus
ll‘}h).UL‘ll'\ iil.]!}}illl.’_}ll.s, qua-
tcous neque pofler-moucri, atque mutar ab
alio, nwuep smr mioucri, acmutari d e ip-
1o ; led poteft aliquid mouere {ciplum ; nam.,
acto animalia ; & omnia vinentia moucnt
babile ettam eft grauia, & lewias
afurfum, acd

orlum, ac Loe-
¢iplum circulari ter: ergo &c.
Secu nndo omune id
denominationcs, off
telt mutare, ac de fadto mutauit, {«
denominationes; nam cxnon creante f
cltc X wm s cam iuftificat
ex1nlmico fir amicus; & cum in
Dens ex amico enaditilli inimicy
3. ;J'JPUUJ\,O de fide cit Denm clie ¢ m=
nino immobilem , é; it
Deusde !c;p{u; 1cit M
& non
qua fi

> L‘x mutabilitas con-
¢ indiffercntia paf-
on .-‘.l!n ndi incrinfece alis
:}';iio:,c'm ; potentia
pure actiua dandi, vel
[ > vel non {ubtrahendi

ctle, bL pertedtionem alijs, non el mutabili-
: b, m.c]uu r'wl,h:“n., fw cft virtus motiuas »

catia pure aftiua ad dd m di'c_;,
oacin alys ; ergo &¢ Probatur nmii-
Uis enim gue! t. 18. Deus eoiplo,
quodelta f¢, haber L‘l.. omnina il mmrchu.n__s
n l,‘”il" “;JLH. I CJE"U Cum llL‘.L‘unl'JU l‘.qb.‘il[
omae cfic, & omnem pertedtionem , non eft
mu.mm.u ad habendum , v
vilum cffe, & vilam per
et indiffcrens ad ..‘oa;'.n*:;s, r.:.x}-\.'.:m 3 ¥ ci uon
communicand
Crgo clt omnino immobilis cx unnu!:‘.b“u 2
idcoque clt motor immobilis .

4. ."\' d 1. Deus neque potelt moueri, &
nutari ab alj neg cdlcf:‘:'u non abalio,
quia pra abere mi:c‘ uaté totun
clle, & im.l n p(‘uf“‘[ oncm , mmm al

inIcat : ergo nu ’u.un.{ls,, ac nullam pe
i poiclt ab altero accipere,
3 .x tulla perfedtione poteft at




W

6
perfedtionem , del
habere ; fed non poreft |
té praehabet ; ergo &c. negn
quia faltem non poteft {ibi
tiam adzquatam habendi
ue perfedi
li quodcut

;
di qu

am perfedtionem; crgo &c.

g
onitur,quod potelt aliquid mon

quod | qua-
ta fui motus » tamen nihil fpoteft efle caulas
adequata moucndi, ac mutandi feiplum s
adcogue quod omne, quod mouetur , 2b alio
mouectur < ‘Ammalia enim, dum fe moucnt ,
ab obieto , quod appetunt, mouentur ad hoc,
vt fe moucant « Grania, & lenia, dum (e mo-
uent, d geacrante , & conferuante perfe, a
remouiente impedimentum per accidens mo-
uentur ad hoc, vt fe moueant, cum pritts non
mouerentur . Corpora cgleftia moucntur ab
Inteiligentia, vel 4 caunfa conferuante deter-
minantut ad hoc, vt (¢ moucant . Intelli-
genti® ab obiedto amato, ac defiderato mo-
ucntur ad hoc , vt veling mouere corpora ca-
iclha s ergo &e.

5. Ad 2. diftingno maijorem : omne,quad
poteft murare denominationes intrinfecas per
hoc; quod phyfice patiatar, eft mutabile,con.
cedo ; quod potelt mutare denominationes
pure extrinfecas per hoc, quod phyfice puré
agat, vel non agat, cft mutabile, nego: di-
ftinguo codem > minorein : & nego con-
fequentiam. Dcus ex non creante fit creans,
non_per hoc, quod phyficé patiatur, acci-
piens, vel amittens aliquod efle intrinfecum,
& perfedtinum , fed pure per hoc, quod agat,
vel nonagat, der, vel non det effe creaturz .
Similiter ex amico fit inimicus, & & conuar-
{o , pur€ agendo; vel nonagendo, non autem
patiendo , ideoque non muratur , neque mo-
uetus ; {cd puré mouet, ac mutat creaturas .

6. Superiuat difficultates delumpte ex vi-
ta, & libertate Dei, qua {oluentur , cum de ijs
agetur infra.

QVAESTIO

Viram Deus fit eiernus .

XX.

8. Th. §.10:

l.Viic.*:u- non cfle. Nam in xternitate
- perfea non datur prateritum , ne-
que ftutafum , fed folam prefens ; fed ins
Deo non folum datur prafens , fed etiam
prareritim , & futurum ; nam Deus non.,
folum cft, fed etiam fuit, atque erit, idco-
que Apocal. 4. dicitur: Dominus Deus omni-

i

Hilitate Det

potens s qui fuit , & quiefl s & qui v
ergo &e.

2. Refpondeo, quod exdinina immuta-
' 1 demonflratur eiufdem perfec
nam d o1

Pk AT
Probatur:

1 eternitas ; fec
tionem
entem ;
enim itaelt,
re , habet
rentem.s
leltaeft,
quin incipiendo
e adellc; neque poffit
1in definendo poflet mutari ab
: rursus ens immutabile nons
am partem dura:io_ms 3
1 niutarceur , acquiren-

is 3 quam antc non habe-

B

ergo &c. P _
VI non pe incipere , n
durationeimn in

vi non po
poflet m

actinere , alic
efle ad non ¢
potcft prius habere v
deinde aliam : alio
do partem duratio
bat ; & amittendo partem , quam habebat s er-
go &e,

3. Addo primo , quod Deus nen folom s
clt zternus, fed cft acrnus adaquate quoad
totum funm efle intrinfecum . Probatar i
nam co iplo, quod aligquid elfe intrinfecum.s
Deo non eflet zternum , Deus aliqguando ha-
beret , aliquando non haberer rale efi¢ intrin-
fecum , adcogue murtaretur. Etrqliaens im=

urabile per d 1anem x m , & totam
aul exiftentem , non {olam habet efles fed
ctiam vitam, ideo arernitas immutabilis noh
folum eft duratio interminabilis tota GGmul
exiftens , fed etiam vt definitur 3 Boctio lib.
3. de Confolatione profa 2. eff interminabilis vi-
e tota fimul, & perfeda poffeffio . Quia turfus
poficilio interminabilis vite cft immertalitas ,
hoc eft vita indefeétibilis , idco diuina zter-
nitas eft immorttlitas , leu vita ®tcrna, & in-
defeétibilis «

4. Addofecundo, quod (i aliqua crearura
effer ab @terno per- durationem non totam
fimul exiftentem , tamen neque ipla, neques
eius duratio effet rerna adequaté quoad to-
tum (uum effe. Probarur: nam fingule par-
tes durationis non eflenr xternz ; ergo duratio
non cffet xrerna quoad fingulas partes, &
creatura durans vtcunque eflct aterna quoad
fnam f(ubftantiam, non effet xzterna quoad
partesdurationis, qua fpedtarent ad clic intrins
fecum rtalis creaturz« Arque hinc infertur,
qQuare ad perfeftam ®ternitatem reguiratur
vitcrius, vt tofa fimul cxiftat. Aurernitas enim
perfe&ta debet eflc xzterna quoad totom funm
efle; fed i non cxifa® tota (imul, non elt 2tecs
naquoad totum fuum cffe, fiquidem confti-
tuitur per partes non aternas; ergo e,

s« Addotertio ;quod de facto nulla crea-
tura cft 2rernad parte poft gquoad totam fuum
cffe. Nam omnis creatura mutat partes dura=
tionis , & multas operationes fpectantes ad ef-
feintrinfecum creaturarum .

6. Adargumentumin contrarium: ficut
linca definitur fuxus pundi , fic iempus P?_“‘ﬁ'

deil-




Lib. L. Quaftio XXI.

definici fluxus mune o fruc inflantis . Tempusenim
confituitur per hoc , quod id; quod cft pre-
tens, fluar, ita vtex figturo fiat preefens; &ex
prafenti tranfear in preteritum . Aternitas ¢
conuerfo definiri poteft nanc ffans; ita vt nihil
in eo ex futuro tiat prefens, vel ex prafenti
fiar praeteritun , que Boetius 1ib. 5. des
Confolatione, Prefa vltima dicit , quod nung
fluens facit tempus , nune (tans facit arernitas
tem . Hinc fequitar, quod in tempore pre-
ter prefens, quod fluit, datur futarum, quod
adhuc non aduenit, & preteritum , quod iam
pertranfijt ;'in perfeta autem ®ternitate dacur
folum pra(ens, nihilaatem in ea eft futurum,
ita vt adhue non aduencrit , vel prateritum. ,
itd vt iam pertranfierit. Dum oppooitur ;
Dens fuit » @ eriz 5 {ed hae ignificant preceri=
tam , & futurum ; diftinguo, in ipfo Do ; ne-
gosinijs, quibus Deus coexiftit, vel poteft
coexiltere, concedo . Dum dicitur de Dco,
quod fuit s & crit , non fignificatur, queod in
Dco aliquid preterierit , vel nondum aduene-
rit , ac proindé non fignificatur, quod detur,
aliquod pratertum, vel futarum in iplo Deo,
fed folum fignificatur, quod Deus per {uum
nunc pm{cns » & Infinitum , ac carens princi-
pio, & fine, coexiltic omnibus prateritis , &
futuris , que nimirtm iam praterierunt , vel
nondam aducncrunt ,

QVASTIO XXI.

Virsm Deus fit immen(uss 4c fit in omnibus re=
bus per eﬁmiam ,pmﬁw‘tt’am » O posen=
viams 5 & Virum [it anima Mundi.

5. Th. q- 3.

I Riméo videtur , ‘quod Deus non fit ini-

menfus . lllud enim , quod vel in nullo
locoeft, vel folum eft in loco finito , non eft
immenfum ; fed Dcus eft talis ; ergo &c. Pro-
batur minor; nam vtdocer Boetius de Hebs
domadis; incorporea noa funt nloco; fed
Deus eft incorporcus ;5 ergo &c. Rurfus fi
Deus eft'in loco; folum et in loco, qui de fa-
o datur; fed locus, quide facto datur, eft fo-
lam finitus ; ergo Deus clt {folam in loco fini-
to ; in fpatijs autem imaginarijs; qux de fafto
non dantur, Deus non eft «

2. Secundo (i Deus effet immen({us, nons
magis effct in Czlo , quam in Inferno s & ins
quolibet alio loco .

3. Tertio videtur s quod Deus fit anima_,
Mundi. Deusenim ita adeit Mundo, ficut
anima corporibus animalium ; ergo &c.

4. Refpondeo, quod circa Der immenfi-
tateth, & prafentiam in rebus, plures fuerunt
errores . Primus eft corum , qui dixerunt
Deum non effe immenfum, nec effe vbique,
& in roto Mundo ; fedinaliqua folum parre
, puta in primo ¢ , vel in parres
Otientali primi Czli; v principium_,

LA :
Muoend:

37

motus; & hunc errotem videtur docuifle Ari-
ftoteles 8. Phyfic. text. 84. cum propofira_,
quaflione, vtrum primus motor {itin centro,
vel in vltima citcumferentia Mundi, refpon-
det, quod eft in circiiferentia, quia-partes pro-
pinqua motori velocius mouentur; fed ins
Mundo velociffimé mouctur circumferentia
conuexa (upremi Celis ergo fignum ¢ft, quod
primus motor cft in circumferentia conucxa
tupremi Czli. Alibi etiam infinuat primum
motorem effe in parre Orientali, quia Coe-
lum mouctur ab Qriente, Verum hac Ari-
ftotelis dita in aliquo fenfu (uitineri poffunt.,
vt docet Sanétus Thomas 3.centra Gentcs,
cap. 63. num. 5. & vt explicabitur in relpon-
fionead 2.Immen(itatem Deci negarunt cti-
am omnes, qui putarunt Deoawm clfe figura-
tum; fiquidem quod eft certa figura circums-
feriptum, immen{um effe non poteft. Secun-
duseft eorum, qui dixerunt Deumn ita efle in
Mundo , vt it pars intrinfeca Mundi . Ex his
aliqui , quos refert Sanctus Auguftinus |ibro
7» de Cinitate Dei, cap. 6. dixerunt Deum.s
¢flc animam rtotius Mundi;: alij cenfuerudt
Deum effe animam primi Ceeli; alij effe for=
inam, & principium formale intrinfecum ome
nium rerum 3 ac quidam Dauid de Dimardo,
vt refere Sanétus Thomas 1. p. queft. 3. affic.
vitimo, fulriflimé dixit Deum efle matcriam
primam omaium rerum. Ex crrore docente
Deum cfle animam mundi magna cx parte ors
ta eft Idololatria , per quam Gentiles mundo;
clufque partibus prafgrtim perfedioribus ,
Ceelo nimicim , Soli, Lunz ,ac Stellis , nec
noa Terr®, & clementis , tribuernnt honores
divinos. Corpus enjm Dei, ciufque miems-
bra coli debenr honoribus diuinis ; fed pofito,
quod Deus fit anima mundl, munduseft cor-
pus Dei, Ceelum , & Terra &c. funt membra
Dei; ergo. Conrtra hos errores.

5. Dicendum primd: Deus eft immen-
{us , adcoque eft vbique, & non folum eft in
vna parte mundi, fed et in toto Mundo, &
in omnibus eius partibus .

6. Probatur: nam ficut corpus eft in-loca
per hoc, quod attingat immediaté locum fua
quantitate formali , fic fpiritus eft in loco per
hoc, quod attingat immediaté locum f{ua
quantitate virtuali, hoc eft {ua perfeétione , &
virtute ; fed corpus, quod haberer quantita-
tem formalem vndique infinitam , eo iplo ef-
fer immenfum, & (ua quantitate formali attin-
geret immediaté omnia loca, adeoque efct
vbique ; ergo fpiritus habens infinitam quan~
titatem virtualem, hoc eft infinitam perfe&io-
nem, & virtutem, co iplo eft immenfus, &
pertingit immediaté omnia loca , adeoque eft
vbique ; fed Deus eft infinité perfectus in om-
ni genere, adeoque habet infinitam quantita-
tem virtualem , & infinitam perfe@tionem ,
ac virtutem 3 ergo Deuseft immenfus , & per
quaatitatem virtualem attingic omnia loca,
& eft vhique.

7. Exdiftisinferri potelt definitio immens

H {ita-




53
fitatis perfele, & adgquate proportionalitcr
refpondens definitioni 2ternitatis allate quatt.
20. Immenfiras perfeéta & adzquata clt ma-
gnitudo interminabilis porens feccundum feo
totam attingere omnia ioca «

8. Iafertor fecundo; quod nihil poteftefie
perfedté s & adaquaic immen{um per qual
tatem formalem , fed folum per quantitatem
virtualem . Probatur; nam ad hoc, vt aliquid
fic perfecté ; & adequate immenfum , requ
ritur , vt fecundum totum {uum elle intrinfe=
cum fit interminabil poflit atting
nia loca ; fed quod cfiet immen{um per quan-
tiratem formalem , fecundum partes quanti=
tatis , qua (pectarent ad eius effc intrinfecum ,
cffet terminatii; ac non pofferattingere omnia
loca; putd fecunda palmum quantitacis effet
terminati,ac non pofiet attingere nifi palmum
loci; ergo nowcffecimmen(i toraliter , & per-
fe@é; ac proinde vt fit immenfum totahiter; &
perfeé,debet effc immenfum per magnitudis
nem, virrutem, & perfection€ partibus. caren-
tem; qua dicitur magaitudo virtualis,

o. Infertur tertio , quo. padto efle vbigue
{it proprium , vel non {it proprium cntis im=
menfi. Dicendum, quod folum ens immens
fum magnitudine vircual, & partribus carente
pofeit efle vbique totaliter, & per fe s ens im-
menfum per quantitatem formalem, hoc oft
per magnitadinem pattibus conftantem , {i da-
retur ; cffet vbigue per fe, {cd non totaliter &
Ens non immenfum non poteft effe vbiques
per fe , fed poteft effe ybique per accidens s
tum totaliter ,» tum non totaliter .

10. Vt probetur conclufio , pramittenda
elt explicatio terminorum . Effe vbigue rora-
liter eft efle vbique fecundum totam fuunks
elle, ita vt nihii rei non fit vbique. Effe vbi-
que per feeft efle vbique non foliim ex co ,
quia non daruralias locus ; effe autem vbique
folom , quianemrdataralius locus, eft efies
vbique per accidens.

11. Hoc pofito, ens non immenfum po-
teft efle vbique per accidens, tum totaliter
tum non totaliter , non antcm per (e . Proba-
tur : primo enim de fa&to mundus , licet non
fic immenfus , et vbique fed non totaliter,
quia non cft vbique fecundum omncs partes »
neque per fe quia eft vbique folum ex co,
quod exira mundum non datar alius locus : fi
vero ponerctur alins locus extra hune mun-
dum; ¢o ipfohic mundus non effet vbiques,
quia non effet in alio leco. Ex proportionali
ratione fi nihil alind creatum daretur , quam..
granum mili , illud efler vbique per accidens,
& nen toraliter . Sccundd i daretur vnicus
homo, & nullum aliud ens cieatum , anima.,
illias hominis licet non effet immenfa , tamen
efiet vbique totalitér); quia effiet in omni loco
{fecundum totum fuum efie, cum fit indiuif-
bilis , fed effer vbigue folum per aceidens, hoc
clt ; quia non daretur alins Jocus : pofito vero
alio loco , non effet in coloco, adeoque non
cflet vbigue .

¢, & £ om-

De immenfitate Dei

12, Tertio (i daretur corpus immenfum,
effer vbique per,fc »quia nullus pofiet pomlo-
cus, quem per {nam quantitatem nonattin-
geret 5 at non effer vbique totaliter, quia con-
ftaretex partibus,qua non eflent vbique , nec
atringerent omnialoca.

13. Quartd Deus eft vbique totaliter; quia
nihil in ‘Deo datur, quod non fit vbhigue; &
eft vbique per fe ; quia nullus poteft ponilo-
cus ; quem Deus jfua magnitudine non attin-
geretin calu, in quo poncretur talislocus .

14. Dicendum fecundo: Dcus et com-
muniter in omnibus rebus non folum per im-
menfitatem , fed etiam per prefentiam, po-
tentiam ; & effentiam , & modo {peciali elt in
1uflis per gratiam .

15. Probaiut, &-explicatur conclufio ,
quz defumpta eft ex S. Gregorio Homil 8.in
Ezcchiclem circa medium . Hlad dicitur effe
in aliquo per ellentiam , quod adeft illi, vt
caufy immediata effendi : illud dicitur effe in
aliquo per potentiam, quod illud habet in fua
poteltate , ¢o palto, quo Rex perfuam poten-
tiam dicitur efle in toto regno, quia habet
fub fva poteftate totumregnum « Demum.s
illud dicitur effe in altero pet prafentiam. ,
quod illud habet pra oculis , & in confpeétu :
{cd Deuseft immediata caufa effendi omnibus
rebus, vniueria habet fub poteftate , & omnia
videt , figuidem, vt dicitur ad Heb. 4. Om-
nia funt nida, & aperta ccnlis Dei s ergo &c. Quia
yero quodam fpeciali-modo obicdtum cogni-
tum > vel amatum actu , vel babitu dicitur cf-
{¢ in cognofcente ;s & amante; Deus autem
perdona gratie conflituitue fpeciali modo co-
gnitus , & amatas acta, velhabitu; ideo Deus
dicitur effe {peciali modo in iuftis per gratiam,
cinfquc dona.

16, Dicendum tertio; Deus non et anima
mundi , neque vilius corporis, & vniuerfim
repugnat s vt Deus fir amyma, forma, mate-
ria 5 vel pars phyfica vllius compofiti. Pro-
batur : nam quod antecedenter ad hoc , quod
alteri vniatar , habet perfectifimo modo om-
ne effe, & omnem perfedtionem , mon poteft
alteri vniri vt anima, neque vt materia, vel
forma , vel vilo modo vt pars phyfica ; fed pri-
mus intellectus antecedenter ad hoc, quod
vniatur alteri , habet perfeétiffimo modo om-
ne efle, & omnem perfectionem ; ergo &c.
Maior probatur, guia de ratione animz cit ,
v per vaionem cuim corpere pecficiatur ins
ordine ad effendum, & ad habendas aliquas
operationes vitales , o pato , quo anima ho-
minis per vnionem cum corpore perficitir in
ordine ad habendas operationes fenfitiuas ,
quas finc corpore habere non poteft : de ratio-
ne materie cft, vt fit perfedtibilis per formanis
de ratione formeeft, vt aliquo modo perficia-
tur , & compleatut per materiam ; & vniuer-
fim de rationc partis efts vt perficiatur, & com-
pleatut per vnionem cum comparte; CIgo
quod antecedenter ad hoc,qued alteri yoiatur,
haber omne effe, & omuem pecfcdionem

fnon

i

B




Lib. I Quzft. XXI. 59

non poteft alteri vairl vt anima Be.fed folum
potcit alteri vniri ve totum afumens aliguid
alind ad hoc, vt} fubfiffac in ipfo,'& abipfo
pure perficiatur, eo » quo. Verbum di-
uintm humanitatt ¢ft voitum ad hoc, vt hu-
manitas (ubfiltar in Verbo tanquam in toto
adzquate perfetto,, ac pure perficiente huma-
nitatem - Probatur 'iam minor . primi -argu-
menti« Virtas enidy adequata ponendi aliud
continctadzquaté totum effe ;& totam pers
fectionem iilius 5 fed intelleétus divinus cf
virtus.adaquata ponendi quodliberdiftindtum
ab ipfo ; ergo intelle@us dininus:antecedenter
ad hoc,; quod ponatquodlibet alyiplo. diftin-
ctum ,‘(“iquc vhniatar, Ct‘_‘.i]m“c L}I\.";ﬁ’x‘il!.li\‘,.i(J-
tum efle , & totam perfeGionenmyillius 5 adeo-
quenullia fediftinto poteft vniri vtanimay
ncque vtmateria, vel formay vel vt pars
phylica- _

17 Adr.diftingno maiorem zillud,quod
vel in nullo loco extrinfecoieft s vel folum cft
inloco finito, ex co; quod vel nullus locus ex-
trinfecus {it , vel foltim fit finitus; non eft imr
meR{am , nego . quod vel \in nullo loco cft,
vel folum efb in loco finito exdefedta vbic
tiohis , fet magnitudnisvirtuahsintrinfeces,
non eft immenfum., concedo s diftinguo ¢oi
dem padto minoreayy & nego confequentiam.
Deus ante creationem mundi in aullo loco
extrinfeco erat; non ex defeftu {uz magnitus
dinis virtualis, per'quam poteft occupare om-
nia loea., (i dentur , féd puré ex oy guod nul-
lus dabatur locns exriinfecus Déo . De fado
ctiam cltin finito loco extrinfeco puréex eos
quod detur folum finitus locus extrinfecus
Déo. Dum opponitar ex Boetio ; quod fola
corporea funt in loco , dicendum, quod fola
corpotea [untin loco per applicationem , &
contagtum quantitatis ¢ tem. in" hoc,
quod corporalocata fe
ciemfint imulcum &
tis. (At incorporea po
plicationem, & cont:

i

~[

effeiin loco peraps-
nm virtutis, per guem
itd applicantar leco,; vt agaat, vel pofint
proximeagere in talem locum - Et quia Deus
per {uam magnitudinem virtualemitd appli-
<atur omanibus locis ; vt agaty & poflit imme-
diate agere in omnibus locis » ideo Dens eft in
omtibus locis, ac de feipfo dicit Ierent. 23.
Cealamyer Terram egoimpleo . Dum quaritur, an
Deus fit in fpatijs in inarijs , dico, quod
{i nomine fpatiorum
mus ipfam Dei imme
in fua victute ommnia lacat

itinentem
& maioras
5 ad modum
1n: {patijs
1@ dima-
tintaa Deo,
» Deus nons
g 5, non.ex. defectu
dinis , fed ex defedtu fpatio-

-
L

in quolibet alio loco per fuam immenfitatem,
concedo; per manifeftationem fui; & fuz vir-
tutis; nego. Deus per' fuam immenfitaten
non magis eft in Geelo , .quam in Infernosvel
quolibctalio loco ; % -ideco Plalm. 337, dici-
tur : 8i afcendero-inC ts it Ellic esy f7 defeendero
in Iafernum ades . At per cltationem fui,
& fux virtutis magis cft in Coelo , quam:ins
alijs locis ;. ideoque di ;

1

2

man
in

laiz vitimié Celum
mibi [edeseft, quia 10 coloco Dens maxime di-
citur efle; vbi maziméananifeftatur s fed Deus
in Ceelo maximé manifefiatur: fiquidem in
Ceelo fe prabet videndum ;- ergo &c,. Sic ex-
plicari potelt Ariftoteles8 phyiics texi 84. vbi
digit primom moterem. efferin circum

tur maxi [ DI taxime manifeffatur
eias virtus motina fed victos motiua- maxil-
me manifcltaturin ca parte, 1n gua motus et
velociflimus, 8¢ talis;-vt ab: co dependeat
aliarum partium; in cifcumferentia
e:li -motuselt velociflimus,
otus aliarum' pactium s
ia vero Ariftoteles purauicins
ipfa circomferentia daci parrem, & ¢nius mo-
tu pendeat motus aliarum partiem circume
ferentiz, & hang PArICm vocauit orientalem;
ideo alibi dixit primum-motoreny effc in par:
te oricntali

20. . Ad 3.nego , quod Deus it in nuindo,
€0 pacto, quo animacit in corpore; Gquidem
amma ita ¢t in corpore, vt 4 corpore peficigs
tur’, Deus auteny ita cft in mundo , vt nons
petficiatur, fed puré mundo detefle; & ome=
nem perfectionem s guam mundas habet .

QVZESTIO X XTI
Viram Dens fit. fus

primi €

£ an Foh 1
€X 5 €7 (3=

5:Th, g, 2

1. Idetinr non cfie fimplex , fed multipli:

citer compofitas. Primo enim id ,
quod eft corpus;, vel habens corpus ; ¢ft com-
pofitim ex partibus quantitariuis 5 fed Deus
vel eft corpus , velhabet corpus ; ergo &
Probatur miner: namemne id , quod habet
longitudinem ; latitudinem , profanditatem 3
figaram, fitum , & membra, puta brachia. ,
oculos &c. vel eft corpus, vel habet corpus ;
fed haec omnia in Scriprara tribuunrar Deo;
ergo &c.

2. Secundo omne; quod habet animam ,
& pafliones compofiri conftantis exfanima, &
corpore, elt compofitum exanima, & corpore;
led Deo in Scriptura teibuitur anima, & pal-
{iones compofiti; ergo &c. Probatur minor 3
nam ad Heb. 16. ex Perfona Dei dicitur: fu-
Rus autem meis ex f.-':'!s vinit i Puod fi [o fubtraxe-
vit 5 non placebit anima mea . Tribuitur ctiams
Deoira ; milericordia &e. quz {unt pafliones

R com-




6o Delim plicitatc Dei.

compofiti, fiquidem non dantur finc altera-
tione corporis «

3+ Terrio nihil efbiin: feipfos {ed non mi-
nus proprié Deitas eft-in Deo , quam humani-
tas in homine; ergo Deitasdiftinguitura Deo,
adeoque Denselt compofitus ex natura, &
ex co , quod fuppofitum addit fupra natu-
ram.

4: Quartd idy qued de Deo potelt feiri,
diftinguitur abeo , quod ftirinon poteft ; fed
polfumus habere {cicntiam de Deo quoad‘ans
cft, non autem quoad ¢uidef; ergoin Deo
quidditas ; fiue eflentia diftinguitur ab cfie, fi-
ucexiftentia .

s« Quinto Deus conuenit cum creaturisin
genere [ubftantiz , differt per differentiany dn-
caufati , & per alias differeatias; fed id, in quo
conuenit, dittinguitur ab eo , in quo differt;
ergoin Deo genus fubftantiz differt 4 diffe-
rentia incanfati , adeoque Deus componitur
cx genere, & differenua.

6. Sexto quodinaliguoelt accideas, ins
nullo potett effc fubftantia ; fed Sapientia, lu-
ftitia, Milcricordia, & ‘alia huiufinodi ; in
creaturis funt accidentia, & daantur in Deos
ergo in Deo non funt fubftantia, fed {unt ac-
ciaentia, adeoque Deus componitur ¢x fub-
ftantia , & accidentibus.

7. Septimo ad hoc, vt Deus effet fummé
fimplex, non deberer dari vHa dittin&io obie-
&tina intrinfeca inter dininas perfe&tiones 3 fed
datur aliquadiftin@io obiecta intrinfcca: Gl-
tem virtualis inter diuinas perfe@iones, hoc
eft inter fapientiam , bonitatem, uftitiams,
milericordiam , intclle@Gum, voluntatem &c.
ergo &c. Probatur minor ex Scoto: nam ita
fe habetinfinitafapientiaad infinitam bonita-
tem ; ficut f¢ habet finita fapientia ad finitam
bonitatem ; fed finita bonitas diftinguitur ob-
jectiug & finita fapientia ; ergo &e. Confirma-
tur , nam infinitas non deftruit rarionem for-
malem bonitatis , & fapicntiz vt fic ; {cd boni-
tas , & fapicntia wt fic per fuam rationem for-
malem obicétiue dittinguuntursergo ctiam in-
finita bonitas , & infinita fapicntia ditinguun=
tur obieftiug.

8, Odaud ca, de quibus d parte rei verifi-
cantur contradidtoria, diftinguuntur obicéti-
né; (cd de . dininis perfetionibus verificantur
predicata contradidtorias crgo &c. Probatut
minor : nam Deus per mifericordiam parcits
& non punit ; periukitiam punit, & non par-
cit; per amorem amat, & non odit,per; odium
odit ; & non amat &c; fed hze {unt conrradi-
ctoria s ergo &c.

9. Nono Pater @ternus producit Filinm
pet intclicftum, non per voluntatem , ac Spi-
yitum Sandtum producit per voluntatemes ,
non per intellectum 5 ergo in Patre xteino
intelle@us , & voluntas diftinguuntur obie-
&iug -

10- “Decimo faltem debet admitti diftinétio
virtualis intrinfeca inter effentiam, & perfona-
litates, ac relationes; fed haze repugnar fum-

mz {iniplicitati Deiz ergo .

(1. Vrdecimo demum id; inquo aliqua
realiter dittinguuntursnen eft famme fimplexs
fed in Deo tres Perfone realiter diftinguuntar;
crgo &c¢-

2. Refpondeo , quéd dupliciter Deus po-
teft confiderari vt omnino perfeétus in fe ipfos
primo vt fit perfeusperfedtione omuino {im-
plici, ac nullo modo conftante ex perfedtioni=
bus , ac partibus,vel quafi partibus obictiug
dittin&is vlladiltin&ione , quocunque noni-
nevocetur s decundo ve fit perfedtus perfectio=
ne nonomaino fimplicy, {¢d conitante ex plu-
ribus perfe@ionibus cbictting diftintis aliqua
diltin&tione, quocufigue NOMINE VOCCT -
Audores diniti funt in duasiclafies. laprima
{unt qui dixerant Denm effe perfedtum perfe-
&ionc non omaino (implici, fed conftante ex
pluribus perfectionibus obie@ine diftindhis .
Ex his aliqui  Ethnici, & Heretici dixeruat
Decum effe corpus; adcoque conflareex pla-
ribus partibus non folum realiter, fed ctiam.,
quantitating-dittinétis, & loco feparatis. Gual-
terus ; v refere Vafquez prima parte difp.a16.
cap. 2. neganit Deuwm effe corpus, fed nihilo.
minus docuit attributa ; & perfedtiones ablo-
luras Dei realiterinter {e, & abeflentizdivina
dittingui, adeoque Deum conflare ex plaribus
perfeétionibus realiter diftinghs ;. fed peactra-
tis , & nonfcparatis loco 5 & hz dug {ententizs
{irnt harerice, & contra fidem . Ex Catholicis
Scotasdocuit Ded conltare ex pluribus pecfe-
&ionibus realiter identificatis,fed formaliter ex
matura rei dittin&is. Alij dixeruat Defi coftare
ex pluribus perfectionibus diftingtis folum vic-
tnaliterintrinfecé « Lo fecundaclaffe funt, qui
dizerunt Deum effe pertedtum perfectione om-
nind fimplici, in qua nulla detur ditinétia
obiectiua perfedtionum .

13+ Dicendum cum fententiacommunio=
ri:Deus el perfe@us perfectione omnind (im-
plici, in qua nulla datur diftin&io obiectiua
perfectionum fimpliciter fimplicium «

14. Probatur: nam ex principijs pofitis
quaft 14. & 15, vt aliquid at pecfectum, non
per accidens , & cafu , non fufficit vtdentuc
plures rationes fingulorum, qu ad iplius per-
fetionem (pedtant , fed debet dari vna ratio
rotius, vt explicatum cit exemplo templi, &
aliarum rerums fed Deuaselt perfcdus non per
accideas, & cafi1 ; fed maxime per {e;ergode-
bet dari vnaratio omnium perfectionuni, qui-
bus Deus eft perfedtus; puta daridebet vna ra-
tio, quare Deus {it immieafus, xternus , 1nfi-
nité {apiens, infioité bonus &¢; fed hzc adz-
quata ratio per hoc iplum, quod eft adzquara
ratio , iamdebet habere omnes perfedtiones ;
fi enim non haberer omnes, non pofiet elles
adzquata ratio amnigny & rurfus deberhabe-
re illas identificatas {ine vlia diftin&ionc obie-
&iua intrinfeca talium perfedtionum i nawm i
diftingucrentur obicttive, de prima ritione
rediracgumentam ; fiquidem deber dati v
adzquata ratio omnium perfed ionum,ex quis

ua

i
5




Liber I. Quaftio XXIL &

bus dicitue conftare prima ratio, & ficin infi-
alum s ergo’ prima ratio haber omaes perfe-
ctiones fecunmadentificatas fine vila obieiua
diltin@ione, adeoque na pofiunt illi fuperaddi
vile perfe@iones fimpliciter fimplices obiccti-
uc intrinfece diftinétz.,

5 Pro maieri explicatione argamenti
allatrproponendz funt, ac (olucnda due dif-
ficoltates. Prima difficultas oft ; tota vis ratio-
nis allate fandatur in co, quod prima, & adg-
quataratio, vicuius datur aliquid, debet con-
tinerc totam perfe@ionem illius; fed non eft
necefles ve primas 8 adaquata ratio alicuius
diftin&icontineat formaliter eius perfe@iones,
& fufficit, ve illas contineat virtualiter, &
<miacater, o pacto s quo Sol continet cala-
¥em victualirer 5 licee non fit formaliter cali-
€us; ergovtin Deodetur aliqua prima ratio
Sapientiz ; Bonitatis , Immenfitatis Sce. fuffi-
cit, vt talis prima ratio per feipfaay pracisé (it
&terna , immenfa, fapiens, & bona virtualj-
ter, atque cminenter:, atque vi per fapien-
tiam diftn&am eonftituatur fapicas formali-
ter &c.

16« Refpondeo ditinguo minorem ; (uffi-
€it; vt prima, 8 adezquata ratio alicuius diftin-
Ati contineat’ totam perfe@ionem fimpliciter

y. fimplicem illius virtaaliter, & eminenter; non

aujem formaliter , ‘nego minotem , ciufgues
fuppofitum , quod nimiram petfe&tio impli-
citer fimplex, etiamfi non contineatur forma-
hter 5§ poflit contineri eminenter; fufficit, vt
continear perfeGionem miltam , vel non
fimpliciter implicem virtualiter , & eminen-
ter; concedo minorem ; & nego confequens
tian .

17. Tria funt genera perfedtionum: perfe-
ctio mixta , perfectio folum finplex » & perfe-
<o fimpliciter fimplex. Perfetio mixta eft,
qua ex {uo conceptu formaliincludit aliquam
impertedionems e gr. effe creatum cft perfe-
{tio mista, quia ex {uo conceptu formali di-
cit perfedtionem eflendi cum imperfetiones
creati . Perfedtio folum Gmplex eft, que cx
fuo conceptu formali non includit vilans im-
petfectionem , fed non eft talis, vt guodliber
coiplo, quod ea careat, ficimperfedtum , &
defeluofum & E. gr. Paternitas fi et pecfe@io
Parris zterni, eft perfectio folum fimplex,quia
licet nullam dicat imperfetionenntamen non
elt talis, vt quodlibeteo ipfo ; quod ca careat,
& non fit Pater, fit imperfe&um, & defectuos=
fum. Nam Filius, & Spiritus San&tus non funt
Parer, & tamen non funt imperfe@i, neques
defeCtuofi. Perfedtio fimpliciter fimplex eft 5
qua ton foliim ex {uo conceptu formuali hon
includit vilam imperfetionem , {cd eft talis,
vt quodlibet, co ipfo, quod tali perfeltiones
carcat, fir impérfedum-, & defeuolum. E.gr.
cfle cns, efle fubftantiam , effe viuens, cogno-
fcens,, inrelligens &c. funt perfe@iones fims
pliciter fimplices,quia ex[uo conceptu forma-
I nulium dicant defe@um, & quodlibetiplas

3

non habens, per hoc ipfum, qued nonhabeat,

eft defe@tuofum. Manifeftam enim eft > quod
vnamquodque {i non fitens, non fit (ubftan-
tia, non {it viuens, per hoc ipfum ¢ft defectno-
fum, & imperfetum. Prima, & adequaras
ratio alicuiusdiftinéti non debet przcontinere
formaliter perfe&iones mixras illius. Namo
prima s & adxquata ratio entis caufati, & im-
peefeéti, non debet effe ¢ns caufatum , & im-
perfeGum : prima, & adzquata ratio cor-
porum non debet effe corpus , quia hoc,
quod elt efle caufatum , & ecffe corpus
&ec. funt perfectiones mixte . At prima,
& adaquata ratio alicnius dittindidebet pre-
continere totaliter omnes perfectiones fimpli-
citer fimplices illius. E. gr. prima , & adaqua-
ta ratjo entis deber effe formaliter ens; prima,
& adzquata ratio viuentis debet ¢fle formali-
ter viuens ; prima, & ad@quata ratio fapientis,
boni &c. debet efle formaliter fapiens ; bona.
&c. &} cuidens ¢ft; quod ens non formaliter
fapiens non potelt effc prima , & adaquata ra-
tio {apientis , nec poreft itd perfedte habere to-
tam perfe&ionem fapientiz, ficutillam habet
ens formaliter f{apiens: idemque dic de alijs
petfe@ionibus fimpliciter fimplicibus;  fed
continere aliquam perfetionem ad¢quate vir-
tualiter ;, & eminenter, ¢ft itd illam continere,
vt continens poffit ¢fle adequata ratio talis
perfedtionis 5 acitd perfeéte tllam habere, fi-
cutillam habet, quod cam conunet formali-
ter; ergo quad aon eft formaliter fapiens 5 vie
ucns; banum &c. non potelt effc fapiens, vi-
ucns, beaum Sc. virtualiter, vel eminenters
& vniuerfim , quod non habet formaliter ali-
quam perfe&tionem fimpliciter fimplicems ,
non poteft illam habere virtualiter,& eminen-
ter ; fed fapientia , immenfitas , @ternitas &c.
funtperfectiones fimpliciter implices , & vt
Deus non fit_perfeGus per accidens s & cafu,
debet dari vna prima;& adequata ratio fapien-
tie ;' immenfiratis, ®rernitatis , & omniuma
perfedtionum fimpliciter fimpliciaom 5 ergo
talis vna, & prima ratio deber effc formaliter
fapiens; zterna, immenfa , ac debet formali-
ter habere omanes perfedtiones fimpliciter
fimplices, & fi illas non habeat formaliter,
non potelt habere virtualiter, & eminenter.

18. Secunda diflicultas eft. “Ad hoc; vt
cflentia diuina fit prima, & adzquara ratio
omnium perfedtionum fimpliciter fimplicia ,
quz funtin Deo , fufficit, vt illas continear
per realem identitatem cum talibus pecfeia-
nibus, ctiam{i virrualirer ab illis diftinguatur;
ergo non probatur ideatitas virtualis omnium
perfedtionum impljciter fimplicinm .

19. Refpondeo,negando antecedens: Nam
ratio adequata alicuius ditin&i non folim_s
debet habere formaliter omnes perfe@iones
fimpliciterimeplices illius; fed debet eas habea
re per illud ipfum diftin@um , per quodcft
adxquata rario ralium perfedionum :e. gr. ve
Deus. it adequata ratic omnium perfedtion
implicicer Gmplicium , que funt in Mundo,
debet illas habere per fuum effe increatum,

petr

13




62

per quod cft ratio, & caufa omniam peife-
&iontd, que funt in Mundo; fed eflentiadiui-
na per [e ipfam,prout virtaliter intrinfece di-
ftin &a 4 fapientia &c.efet prima;& adzquata
ratio fapiétiz,& aliar@ perfe&tiond fimpliciter
fimplicium ; ergo divina effentia per fe ipfam
precise , prout diftinguitar virtualiter intrin-
fece 4 fapientia, & ab alijs perfcétionibus fim-
pliciter- fimplicibus , deberet efic formaliter
fapiens, 2ternay immen{a &c, adeoque nons
poteft iterum conftitui-fapiens per aliam (a-
pientiain.virtualiter ditingam &ec.
20i- Probatur fecundo conclufioargnmen-
to negative; & fimul affertur regulaad-difcer-
nendumy gquenam dinine formalitates de-
beant diftingui aliqua diftin@ione intrinfecas
obicctiua’y qua debeant diftingui folim cx-
trinfecé per ooftrum modum concipiendi
Sicut'enim datur nceeflitas , vr diftingnantur
obiedtiue in Deo illz formalitates , de quibus
verificantur predicata contradidtoria,(ic nulla
oft neceflitas; ve diftinguantue obiediug for=
malitates , de quibus nulla verificantur pradis
cata contradictoria; fed de folis formalitatibus,
qux comparanitir inter {¢ vt communiores ;
& minus ‘cemmunes, verificantur pradicata
contradiftonias de illis, quz funt zqué com-
munes omnibus Perfonis diuinis , nulla veri=
ficantur pradicata‘contradictoria s ergo fola
formalitates, ques inuicem comparantur vt
conimuniores,, ac minus communcs, debent
-diftingur obiccting ; formalitates autem aqué
cemmunes ‘non debenr diftingui obicéting s
Probatur; & cxplicatnr minor. Nam de for-
maliratibas communioribus;, & minus com-
munibus manifefte verificantur predicatacé-
tradictoria : £. gr. co iplo, quod eflentia di-
wina effcommunis tribus Petfonis, Paternitas
non cft communis tribus: Perfonis; fed eft
propriaPatris , de cffentia ; & Paternitate ve-
rificantur pledicata contradidotia, qua (unt
effe commune tribus Perfonis , & non effe commune
tribus Perfonss s ac proinde diftinguuntur aliqua
diftin&ione obicétiua. Similiter co ipfo, quod
Spiratio attina et communis Pairi, & Filios
Paternitas non eft commuais Patii, & Filio,
{ed eft propria Patris; vetificantor de illis pra-
dicata contradidtoria;; & fic diftinguuntur ob-
icéhiue ; idemque dic de alijs» E conuerfo for-
malitates communes omaibus tribus Perfo-
nis, puta Sapientia, Iuftitia, Bonitas &c. funt
xque communes s & fic cum de iilis non ve-
rificentur pradicata contradi®oria, nonde-
bent diftingui. Regula igitur vainerfalis eft .
In Deo omnes, & folz formalitares, qua com,
parantur vt communiores, & minus commu=
nes; diftinguuntur obie&iug ; quz comparan-
tur vt zquc communess non diftinguuntuar
obie@iue ; fed foltim extrinfceé per noftrum
modum inrelligendi: Quia vero omnes for=
malitates communes omnibus tribus Perfo-
nis funt 2que communes ;s nondiftinguuntur
obiedtiuc« Hinc fequitur eflentiam 5 attribu-
ta ; & vniveriim omnes perfediones fimplici

Fad 1
De fimpl

icitate Dei.

ter fimplices nulla diftinétione obie&iia di.
ftinguis omnia enim hzc funt communia tri-
bus Perfonis , ac proindé funtzqué commu-

ia+ E conuerso effentia, artributa; & perfe-

iad .

&iones fmplicirer . fimplices diftinguuntor
obiediug a relationibus; Perfonalitatibus:, &
ab omnibus forn atibus , qua non
communes omaibus. tribus Per{onis;: fed vel
{unt commuanc abus tantum Perfonis; vt
Spiratioraciiua,vel {unt propriz vnius tantum
Perlene ; vt Generatio ackiva, qua eft propria
Patris . Eormalitates etiam communes duabus

antam - Perfonis difiinguuncur obietiué ab
illis , qua funt propriaz vaius Perfona, vr ma-
gis.explicabiturasirain Tra&aco de Trinitate
Argumcentaad prebandum , quodde attribu-
tis dininis ;ac de tormalitaribus communibus
tribus Perfonis verificentur pradicata eontra=
dictoria, facilé foluuntur, vo patebic in re-
fponf. ad 8. & 9.

21. - Infertur primo dininam effentiam, &
divinam perfe&ionem cflcadum purum. Pro~
batur, & explicatur<. Nouine actus intelligi=
mus efle ; & perfedtionem : nomine adus pu-
o intelligimus effe ;& perfedionem, qua ni-
hil includat de fuo oppofito, €o pado ; quo
albedo puracft s quz ahil includit de nigredi-
nes& ge coloribus s qui participantaliquid ni-
gredinis; {ed oppofitum entis et nonens 5 op-
pofitum perfeétionis elt imperfedtio ,  fen cas
tentia’ perfedtionis ;- potentia autem: eft quid
medium inter eas, & non ens : perfedtibilitas
cft quid medinm inter pecfedtionem, & imper-
tedtionem , fen negationem perfedtionis ; ergo
actus purus eft efle, & perfedtio nihil includens
de non cfie ; ac de imperfe@ione , & de poten-
tiai, & perfectibilitate ; fed Deus,_ eft perfectus
pet elle;in quo identificantur omnes perfedtio-
nes mpliciter implices; ac nullam]includit
imperfectionem , vel perfectibilatem s ergo eft
perfectus per hoc, quod fita¢tus purns ; cum
<x oppofita ratione nulla creatura lit actus pu-
fus.

22.  Infertur fecunde Deum efie fummeé
immaterialem + Probatur ; & explicatur, Nam
quidomuc, quod fit, ex non cote, & potente
cfie, fitensactn, Ariftoteles 1. Phyfic. & 11.
Metaph. intulit omne, quod fit , fier1 ex tribus
principijs: ex efle, quod vocauitadtum, &
formam ; cx noo eflc; quod vocauit prinatios
nem 5 & ex potentia eflendi, quam vocauit
matcriam , qua et quid mediam interefle, &
non efle , inter formam , five adtum » & prinas
tionem . Hinc (equitur ; quod ens nihil inelu-
dens de non efle, ac de porentia, eft omainod
formale, ac penitus immateriale s fed ‘efle di-
uinum nihil includit de non cfle , ac de poten-
tia,vt oftenfum eft ; ergo efle diwnum eft pe-
nitus immateriale. Ex oppofita ratione nullum
efc creatum cft omnino immateriale . Hinc
Sanétus Thomas fzpe docet, quod ficut mate-
ria determinarur , & petficitus per formams fic
forma contrahitur per materiam , & priuatio-
nem . Nam efic , quos cft maxime formales

con-

-




Liber I. Quaftio XXIL 63

contrahitur per ho
non effe , ac de pote
uatiogem , & ma

23

Jeat L.Amllld des
tant ad } ri=

i
juﬁ. pec

n quo fenfu fepé dicat
1¢efle per fe {ubfi-
{iltere » dum fiftic
].CI ‘.ll.l.n'l non
e, fed conrrahi-
bflittic; led Deus
in. effe , & non cont L
25 vel per-carentiam vllius
ionis fu 1pliciter fim plicis;

eft ipfum cfie (if i‘m 1n
ft ’F \lllll bonon N,

LhL‘ scumy
tur perpon 1
eft efle, quod
p"{ vl lum non
Cﬁ & v.u 15 pe
ergo&e. Deusi
elle finc vilo

bonus A’W-.[’t:, ant é'w' !
244 mhuux quai

((”Arb}\..& i;/
5, quo. pal o '\L 5

Ol Q

cfie 4 pa
Gnini l,\, 1

ndoc¢ \Z;, & cun::pwn-
do; quod non contraliitur per vilum non cile;
concipimus Deanm. L,Od;,'h abitrahen-
do bonum;’& quamlibet perfe&ionem fimpli
citer implicem, & intelligendo , quod non
contrahitur per-vilam negatic >aem boni, &
}gI’lCLtiOi“S concip imus f_)uum E.gc. effe nunc
eft perfeltio fimpliciter fimplex. rf'h: lgitar nic
non contragai 1 pet negationem; | 1]1 s perfe-

plicis eft De : Effe bic
ter fimplex. .?n .ymr con-
bic, quod non couarrahatur per ca-
',:c:‘ fe ;ﬁtuums ﬁmphcl{cr {im-

!
pilct

3 ua. 1 ab=
ndo ‘effe &
non bo-
1 co-
du:ni{

na
nosconcipimus L)Lnl' n. Huanc.m
gnolcendt Deum per abfira

“m’r 15 Augaftinus 8. de Trinitate cap. 3. ini-
as: Benum boc, bonum illud s tolle boc,
i o wide ipfune bonum , & fic Deum vi-

% 2. nego minotem . Dens el
am includens p:_}:cm'i.zru > feu
ibilitatem , ideoque non eft corpus con-
ex partibus quantitatims; quarum vna-
1e eftin ;gtt 1tia , vt vel per continua-

jatur 4 comparte, vel per dini=
mitrat perfeftionem compattis 5 Bec
of 1qu ex materia , & forma, qu funt
ibiles; nec habet v klum accid@s,
'GTJLM.LE.Lu?ﬂlLt.\ﬂ‘l ..... biecti, cuius
5. Quia tamen ‘f‘( 1‘:uuh. ncaxs,
corporeis abftrahamus p\ru {tio-
128 S acta S\ -a ad fignifican-
Oris rerum
Iob. 11. dicitut
¢ Inferno , longior terra
, tribuitar Deo alti-
nificandum , yuod

>

Deus excedit omnia, & eft fuper omnia : tri-
buoitur profanditas ad f ficandum , gquod
penetrat etiam profunda cordinm, & quod
proptet infinitam cognolcibilitaté elt incom.
prehen{ibilis 4 creatura; tribuitur longitudo ad
rificandum , quod habet durationem inter-
minab: % i .v‘IJ.lH.L an-
dum ; quod {ua virtute extenditur ad omnia.
Dam laix 1. dicitar s Fidi J’Jor*ﬁrmmjl'den:r.m P
& 3. flai ad iudicandum Deus , per ficum fedentis
fignificatar Dei immobilitas, c audtoritas;per
fitum flantis ignificatur, quod eft pararus ad
dc. cllandom omnes, qui ipfi ;cJucr'ﬂJ]rur.
¥ lu“ t1. dicitur , fi babes brachia vt Denus ;

lemy s ceibuitur

P Wi Domini fuper #uflos i per brachia
g , quoed Deus habet potenriam exe-
Qi y qu \”"; ;\,1 o awrs:_.qm;d
habet [uiens €Ot

nia vifione intellig
Cum Genefeos 1. dicitur : Faciamus hominer

ad imaginem, & fimilitudinem noflram; ignificatur
hominem effe fimilem Deo, non rauudum_,
3] corporcam, vt dixerunt Anthropo-
morphitz , fed fecundum rationem , & iarcl-
le@Gum i tribuitue Deo anima ; nomine anima
intelligendo veoluntatem. Quia enim quod
non placet noltra mlunt.::u non placet noltre
anima » ideo figuraté quod non placet volun-
tati Dei dicitue non placere anime Dei . Tri-
buitur ira ad figniticandam voluntatem punié-
di, & vlcifcendi inineias illatas. Quia enim
nos , ciim ex apprehenfione contemptus ebul-
lit fanguis circd cor , triftamor, & appetimus
vltioncm , voluntas inttiflima , qua Deus fine
vlla paifione, & triftitia vulr vicifci, & punire
iniuras fibi illatas, vocaturira. Idem dic deo
alijs « Regulavninerfalis ¢ft, vt omnia nomi-
na !’t"mma" tia perfe@ionem mixtam cum ini-
» cum dicuntut de Deo, dicuntur
m perfectionem ab=

one

ahi

20,

{trahibilem nbjm'

Ad 3. difti yrem : nihil eft in
feipfo, {ineque log ifferat, concedo; {x
logice differat ; nego . Vtaliguid logiceé dica-
tur efle in alique ; fufficit, ve logice, fen per
noftrum conceprum differat ab illo s & quias
Deus, & Deitas differunt logicé per noftrum
conceptum ; figunidem Deum concipimus pet

modum conereti, Deitatem concipimus pet

modum forme abllrade ; ideo Deitas dicitur
logicé efle in Dco, licer obie@iué Deus, &
Deitas fint omnino idem, & ipfa Deitas fit
Decus. Humanitas ¢ conuerfo a perte reinon
cft homo, fed cit natura hominis, fiquidem
homo fupra humanitarem addit aliquid phyfi-
cé diftinctum .

7. Ad 4. diftinguo maiorem; quod poteft
fciri ditinguitur ab ¢o, quod nen poteft fciri
vilo genere fcientiz , coucedo; qued potelt
fciri voo gencre [cientiz , d.fnnfm tar lb co's
quod non potelt fciti alio genere [tientiz , ne-
go. Cum dicitur,quod Deus poteft fciri quoad
an ¢ft,no6 potelt fciti quoad guid eff, fignificarur,
qued potelt (cirivao genere {cientig,non alio.
Neon




6 4 De fimplicitate Dei

Non repugnat autem, viidem omnino pof-
fit fciri voo genere fcientiz, alio genere {cien.
tiz fciri nequeat .

28. Ad ¢. nego minorem . Poteft enim
aliquid per idem obicftiueé convenire , ac dit-
ferre ab codem . In cafu noftro Deus dicitnr
coftlenire cum creatura, in quaatum funt
abftrahibiles aliqui conceptus communcs
Déo , & creaturis: dicitus differre, in quan-
tum funt formabiles aliqui ¢conceptus proprij
Dei ; a¢ non conuchientes creatutis ; fed idem
fine vlla dittinctione obictiva poteft eflc tale,
vt de eo {it formabile vtrumgque geaas con-
ceptunm 3 ergo Deus per idem cbiedtiué po-
telt conucnire, & difconuenire & creaturis, fed
relaré ad conceptus diuerfos; ¢rgo non fequi-
wur Deum effe compofitum ex genere , ac dif-
ferentia vila compofitione Intrinfeca Deo . Si
vero quaratur, virum Deus ratione noftra
conftet ex gencre, ac differentia, refpondeo
negating. Ratio eft, quia vt Deus conftaret
ex genere ; ac differentia, aliqua ratio com-
munis Deo, & creaturis deberet effe genus
fed nulla ratio communis Deo, & creaturis
cft genus; nam genus eft praedicabile de pluri-
bus differentibus fpecic, hoc eft perfectione,
& pulchritudine, itd vt vnumquoddae habeat
aliquam perfetionem , qua caret alrerum ;
Deus autem habet omnes perfedtiones creatu-
rarum , creaturg nullam habent perfeionem,
qua carcat Deus ; ergo creature non differunt
a Deo fpecie, f{ed per negationem fpeciei, &
perfectionis.

29. AdG6. diftinguo maiorem: quodin ali.
quo eft accidens propter fuam rationcm for-
malem , in nullo poteft effe fubffantia , conce-
do: quodin aliquo clt accidéns prepter diffe-
rentiam; contrahentem rationem formalem ,
in nullo eft fubltantia, nego maiorem; diftin
guo codem padto minorem; & nego confe-
quentiam . Luftitia , Sapientia &c. \in creaturis
funtaccidentia, non proprer rationem forma-
lem luftinie , & Sapientiz, qua funt perfectio-
nes fimpliciter fimplices ; ac non excludunt
perfedtionem fubftantiz, nec vllam aliam per:
feCtionem fimpliciter fimplicem , fed per dif-
ferentias contrahentes perfectioncm fapicntis,
& iuftitiz adhoc, vt excludant perfetionem
inbftantiz ; ergo in Deo iuftitia , fapicatia &c.
cum non contrahantur per hanc differentiam,
funt fubfantia ; co padto, quo licet animal in
cquo fit irrationale ; tamen inthomine cft ra-
tionale , quia animal in equo eft irrationales ,
noR per rationem formalem animalis ; fed per
differentiam contrahentem .

30. Ad7. ex Scoto, nego, quod ita fe ha-
beat infinita fapientia ad infinitam bonitateny,
ficut fe habet finira fapientia ad fihitam baoni-
tratemi . Sapientia enim- finita per iplam finita-
tem contrahitur ad hoc, vtnonincludat om-
nes perfedtiones (impliciter implices s at (a-
pientia infinita , per hoc ipfum , quod fit infi-
nita in omni genere, includit omnes perfedtio-
nes fimpliciter, fimplices , adeeque etiam per-

feGtionem bonitatis, & eft bonitas, iuftitia, im-
menfitas; aternitas & sapientia igitur,& bo=
nitas, in quantum abliraaunt afinita , & infi-
nita , abftrahunt ;id1ﬁin&10nc,_v;l indiftin-
éions; fapientia, & bonitas infinita propict
ipfam infinitatem fe musuo includunt {ine vi-
la diftin&ione obicétina.

31. Ads. Excodem Scoto,nego, quod
de diuinis perfectionibus , atque attributis
obic@iné confideratis verificentur predicatas
contradictoria : & ad contradictoria, qua affe-
runtur, dico, qued Deus per (uam iufiitiam
infinité perfeGam in omni genere, adeogques
includentem omnem perfeétionem etiam mi-
{ericordie , non folum punit €Os quos Deus
vult punirc, fed etiam parcit, & miferetur
¢is , quorum Deus vult mifereri s per intelle-
Gum infinité perfe@um, ac proinde includen-
tem etiam perfectionem voluaraus, Do fo-
lum intelligit » fed etiam vult; per amorcm
infinité perfedtum, adcogque incladentew per-
feGtionem odii » non folum amatamaada, fed
etiam odit odio habenda,

322, Ado. InDeo diftingui petelt duplex
intelle@us , & voluntas; cffentialis , fiue ab-
foluta, & notionalis, fiue relatina . Intelle@us
cfentialis eft, quo Deus formaliter intelligits
voluntas eflentialis eft , qua Deus tormaliicr
vult. Intelle@us efientialis, & voluitas cficn-
tialis funt perfoe@iones fimpliciter {implices
nulla ditin@ione obicdiua inter fe ciftinéte
& communes tribus Perfonis; fiquidem , &
Pater.& Filius, & Spititus Sancus mnecllignat;
& volunt , atque amantvio intelledu, & vna
voluntate cfleatiali. IntelleGtus notionalis
& rclatinus eft, quo Deus intelligendo dicic
quod intelligit,ac dicendo preducit Verbum.
Hic eft proprius Patris . Nam licct & Pater »
& Filius, & Spiritus San&usintelligant , ta-
men folus Pater intelligendo dicit id, quod
intelligit, ac producit Verbum : Filius inrelli-
gendo non dicit, fed dicitur, & producitur ,
& eft Verbum ditum . Voluntas notionalis
eft , qua Deus awando fpirat amorem, & pro-
ducit Spiritum SanQum , qui elt amor produ-
&us . Hecelt communis Patri, & Filio,; non
aotem Spiritui Sancto . Nam licet & Paters
& Fllius , & Spiritus Sanctus ament, Pater, &
Filius amando fpirant amorems , & producunt
Spiritum San@um : at Spiritus Sanctus aman-
do non fpirat , ‘fed fpiratur, & elt amor {pira-
tus , ac producus. Hoc pofito, Filius pro-
ducitur perintelle¢tum notionalem dicenteans
non autem per voluntatem notionalem {pi-
rantem . Intellectus autem dicens,, & volun-
tas fpirans fecundum hoc , quod eft dicere, &
[pirare , diltinguuntur virtualiter intrinfece, ve
dicctar in quafionibus de Trinitate : Intellc-
Gus, & voluntas eflentialis non diftinguun-
s

33. Ad 10, nego minorem. Non obftat
dining fimplicitati, quod Perionz non fintlo-
gice umme fimplices , dummodo fint fums
m¢ implicesrealiter, & in ratione bonis 1td vt

per




Lib. I Quzftio XXIII. 63

per hocipfam , quod fint realiter Deitas fum-
me | \mplcx, infinité perficiantur, vi'magis ex-
pucaanm in Tra&. de Trinitate.

33 Ad1i.diftinguo maiorem; id, in quo
aliqua realiter diftinguuntur, m vt non fint
voum fummé (implex , non cit fammeé fim-
plex , concedo; vt int voum {ummé fim-
plex, nego: di it o codem padto minorems;
& nego coniequentiain + In Deo Perfonz
realiter dllhncmnmux,t +d itd, vt fint vina Dei=
tas {fummé fimplex, & vna fumma fimplici-

Sed hzc ex profeflo examinanda funtin
qua:fhombus de Trinitate .

R ACTATVS IIL

De coenitione s vifione , et nominibus Dei .
S J

Oftquam § .Thomasa quzfl. 2.

vique ad 11. inclufiué egit de
tentia, 1tia, & -.mru_,n-
tis Dei, & gfpl...:mt, L]kl”iifﬁ‘lf

Deus fit 1n fe if ‘o,cjn.phrm‘_
12, explicat qn liter {irin co-
gnitione noftra, ideft quomo-
do Deus cognolcatur ab intclle@u creato; &
guia Deus nominatur proportionalitet, ac co-
gnofcitur, quaftione 13. declarat enam, qua-
liter Deus nominetur , ac proinde agit de co=
gnitione, vifione ; & naminibus Déi. Porro
his ctiam quaflionibus agitur de quibufdam
Dei attributis , quibus Deus dicitur efic inui-
fibilis , incomprehenfibilis , ineffabilis, & in=
nominabilis . Dodrinam harum quaftionum
explicabimus, & examinabimus hoc tertio
tradtatu , pluribus quaftionibns , quartimo
tituli videri poffunt in indice initio propo-
NIO .

QVAESTIO XXIIL

Virum intelle€lus creatus poffis ﬁa!xem uperna=
turaliter widere Deum immediate s &
per effentiam .

S.Th.1.p.qu. 12, @re Ts

1.V)‘dctur intelleGus creatus ne fuper-
naturaliter guidem eleuari poffe ad
Deum videndum immediaté, & per effen-
tiam Diuvinam, tanqudm per a \"{’quqtum mo-
tinam, fiué obicGtum formale affenfus , & in=
telligentiz : primo quia infinitum , fccundum
quou infinitum, eft ignotum , vedicit Arifto-
teles 1. ph\“t. 17. ideoque non poteft co-
gnofci per feipfum , fed .()]q m per aliquid fi-
nitum , tanquam per obicdum formale; fed
Deus cft mn“nus €1go non pote cft immediate
cogaofci, & vi np,rh mem, fed folum
Cr creaturas, t:l iquam per obicttum for-
leq
2, Secundo nulla potentia poteft cleuari

ad cognofcendii immediaté, & in fe :p!o obie-
dum 111\1 penitus improportionatfi : €. g. po-
tentia vifina non pore {t cleuari ad \rldwdv fo
num, quiafonus cft obiedl i impropottionas
tum polentiz vifine ; fed Dens vt poté infini=
tus, eftobie@Gum improportionatuny omini in-
telledui finito ; ergo &c.

3. Tertio vifie , gua Deus videretur urh
nediate p'um eft in fe , eflér infinite perfedta,
qucd licat. Probatur fequela: nam vifio
eo el ].cm.&lor , qQuo obicGum immediate
vifum eft perfeétins; (ed Deus eft infinite per-
fedtus 5 ergo &

4. Quarto 1. ad Timoth. 6. de Deo dici-
tur s Lucem inbabitar inaccefibilem 5 quem nullus
bominum wvidit, fed nec widere potefl ; idcoques
Deus in ez dc n Epiftola vocarur etiam inwifibi-
bis 5 loann, 1. dicitur D zrm:mu-pd:_nqmm,
& Toann. 6. J\'fm quia Patrem vidit quifquam , nifs
quiefta Deo, hic vidit Patrem ;5 e1go &c. Coufir-
matur , nam malti Parres ex Grcis, & pre-
fertim Chryfoftomus, & ex Latinis f\!‘ubuo'
fius » 8 Hiecronymus videntur docuifle effe
omal no imp »oflibile, vt crearus intellectus vi-
deat Deum ; prout eft in fe, vt oftendere conasy
tur Vafquez 1. p. difp. 37. cap. 2.

5. Refpondeo, quod aliqui, vt refert S.
Thomas 1. par. queft. 12.ar. 1. diserunt,quod
ficut \oi, quia eft maxime vifibilis, viderinon

poteft 4 vefpertilionibus propter exceffum lu-
m.n.s , fic Deus, quiaeft maximé intelligibi=
lis , videri non poteft in fe ipfo ab vilo intelle-
&u creato propter exceflum intelligibilicatis ,
ideoque viderur folum per quandam fimilita-
dinem , & claritatem creatam 4 Diunina effen-
tia derinatam . Huncerrorem Armenis zr.bmt
Armacanus L. r4. contra ipfos» & Alphoufusd
Caftro L. 3. de Herefibus verbo Bratitudo, Hae-
refi prima . Eundem errorem tempore S. Bet-
nardi docuerunt Petrus Abaila , & Arnols
dus Brixienfis , & tempore Innocentij Terti
Almericus, vt refert idem Caftio imu citato !

6. Contra hunc errorem de fide et Deam
videri pofie , ac de facto 4 Beatis videri imme-
diaté , & per eflentiam . Nomine vifionis im-
mediatz , & per effentiam intclligimus intelle-
@ionem , que habear Diuinam effentiam pro
adequato obieéto formali , feu motino , Don.s
folum affenfus,fed etiam intelligentiz . Differt
autem abadu fidei, quiaactus nu’u licet pro
motiue affenfus habear folum ali]u'a diui-
pum , tamen pro motiuo intelligendi Deum s
habet aliquid creatum, cum cognofcat Deum
per creaturas

7 1’10[ mn 1. cx Scriptutis . -Matth. s.
dicitur : Beati munde corde s ‘quoniam ipfi: Deunm
wvidebunt s loan. 14. Qui diligit me ; dilige tura Pa-
tre meo; & €90 mana{qmba ei me ipfum : Matth.
18. Angeli eorum [emper vident faciem Patris . 1.ad
Corin. 1 3. Fidemus nunc per [peculum, & in enig-
mate , tunc autem facie ad faciens. 1.Jloan. 3. Fi=
lebimus eum ficuti eft o

8. Probatur 2.auctaritate Conciliorum ; &
Pontificum . Hanc enim veritatem docuerunt

[ Con-

1
1




66

Concilium Francfordienfe in Epiftola ad: Epi-
fcopos Hilpani® ; Conciliuny Florentioun in
Decreto de Purgatorios. Euariftus Papa Epi-
flola prima, & Benedidtus 12, In extrauaganty
Beneditius y vt videri poteft apud Suvarcz, Vas
fquez , & Valeatiam hoc loco , :

¢9. [Probatur 3. auctoritate plurimorum
Patrum , quos referunt; Bellacminus tom. 2
Controu. 1. . de Beatituding , & Canoniza-
tione Sandtorum , cap, 4. & s.

1o. Probatur 4. ratione theologica , quam
affert Sanctus Thomas 1. par. gaeft. 12, 3r. T,
Deus enim ¢o padlo poteit efie vitimus finis,
& perfeta beatitudo wtellectus €reati, quo eft
eius pringipinm ; iquidem vaumguodque cit
perfectum , in quantom rqdu_ad iuum_ princi-
piam; fed Dcus jtd eft principium anime ra-
tionalis, & omanis intelle®us, vt eum debeat
creare , & producere immediate fine concurfu
vilius creatur® ; ergo potelt itd effe virmus
finis , & perfe@ta beatitudo intelleGus, vt vi-
deatur immediaté ; & prout ¢ft in fe, & non
Per creaturas . : :

11. Probarur s. ratione naturali, quam
ibidem affert S» Thomas . Nam omnis intelle
&Qus , vilo effe@u ; naturaliter appetit videreo
caufam ; & quandiu caufam non videt , admi-
ratut , & manet inguictus ; fcd omnis intelle-
&us, vifo Mundo, euidenter cognofcit dari
primam caufam incaufaram M undi; ergo om-
nis intelle@us , vifo Mundo , naturaliter appe-
tit videre Deum, feu primam caufam Mundi ;
fed fi per nullam potentiam poflet videres
Deum , hic appetitus naturalis efict eHentialis
tér fruftrancus ; ergo &c.

12. Probatur 6. ratjone, quam affert Sco-
tusin 4 dilt. 49. quel, 8. Omnis perfedtio,
quz cft fimpliciter poflibilis potenriz infetios
ri , eff etiam poflibilis fupetiori ; fed poffe im-
mediate,& intuiting percipere omne (1@ obic
@, elt perfedtio fimpliciter poflibilis potentijs
fenfitinis , qua funt inferiores ; Ram oculus e,
g. poteft immcdiaté percipere omnem coloe
rem , auris omnem fonum; ergo conuenit
ctiam inteiledtui, quielt potentia {uperior,
adcoque intelle@us , euius obieGtumeft ens,
potelt immediaté, & intuiting percipere omne
ens, ac proinde ctiam Deum .

13, Queritur,virum ifiz dux rationes fint
demonfirative .

14, Refpondeo Scotum in 4.dift.490. queft,
8. & Auguftinum Niphum I, 2, Metaph. di-
fput. 3. cap. 4. docuifle ratione narmrali de=
monftrari hominem beari pofie vifione im-
mediata Dei , ac proindé talem vifionem efle
pofiibilem . Hanc fententiam fequitur Vaf-
quez pe 2. difput, 20, per totam , atque exifti-
mat vtramque rationem allatam ¢ffc demon-
firativam. Licet enim fortafic 4 Philofophis
folo lumine naturali non potyerint inueniri,
tamen fi {emel inuente fuerine ab intelleétu
corroborato Jumine fidei, poflunt beng pe-

netrate efficaciter intelleGtom trahere ad aflen-
fum , quod {ufficit ad demonftrationem ,

De Pofsibilitatc vifionis Dei

15, Diccndum cum Suario in Temo des
Deolib: 2. de efentia, & attributis cap. 7. al-
laras rationes non efle demeontirativas. Pro=
batur , nam rationes probabiliter folubiles
non ‘funt demonilratine ; fed rationes allare,
fitendo in folo lumine narurali>funt probabi-
liter folubiles 5 ergo &c- Probatur minog » il-
las foluendo .

16. Ad rationem S. Thoma dici poteft
primo ; quod numis probar, fiquidem fimili
argumento viderur pofle oftendi poflibilem.
efle comprchenfionem Dei. Nam omne in-
tellectinam , vifo effe@u, naturaliter defiderat
cognofcere canfam, quantum cft cognofcibi-
bilis ; ergo vifo Mundo , naturaliter defiderat
cognofcere primam caufam Mundi, guantum
ell cognofcibilis, ac proinde defiderar com-
prehendere primam caufam Mundi; hoe eft
Deum , adcoque poffibile elt, vt intelledlus
creatas comprehendar Deuny.

17, Vreadem ratio foluatur directé , pra-
mittendum cft, qualis fit appetitus nararalis ,
cinfque naturalis quictatio . Dicendum, quod
quia appetitus naturalis debet effe rationalis,
vt pore diretus 4 ratione diuina, rationabile
autem cft, vt vanmquodque abfoluré appetat
folum bomum fibi proportionatum , voums
quodque naturaliter appetit fola bona ibi pro-
portionata, Quictatio ctiam , quia debet effe
rationalis; rationabile, autem cft, vt voume
quodque, liabitis bonis {ibi proparrionatis ,
quietetur, appetitus naturalis voiufcujufques
rei totaliter quictatur, habitis bonis propot-
tionans rali rei . :

18, Hoc fuppofito, in cafu noltro, vifo
Muondo, naturalitér defideramus cognofcere
primam caufim Mundi cogaitione nobis pro=
portionata; fed nefcimus, an vifio iImmediata
prima caufe it nobis proportionata; €rge
vifo mundo, naturaliter non defideramus deli-
derio abfoluto videre intuitivé primam caue
fam Mundi , fed folum hoc defideramus defi-
derio conditionato , {ub conditione , quod ta=
lis vifio fit nobis poflibilis , & proporrionata .
Ex tali antem defiderio conditionato non pos
telt cuideater inferri pafiibilitas vifionis Dei ,
ficut non peteft inferri pofhibilitas comprehen-
fionis,

19. Ad rationem Scoti primo poteft fimi=
liter refponderi ; quod nimis probar. Nam.s
ex ea pofler oftend; intclleétum creatum poffe
eriam naturaliter Deum videre, fic arguendo.
Potentiz fenfituz poflunt naruralirer imme-
diaté percipere omnia fua abiecta, e. g, vifus
oumines colores ; erge intelledtus creatus , qui
eft potentia fuperior, poteft naturaliter percis
pere immediaté , & intuitiué omnia fua obie-
¢ta, ac preinde ctiain Deum ; fiquidem omnis
perfe@tio poflibilis potentiz inferiori ¢ft etiam
poffibilis potenti® {upcriori,

20. Secundo poreft refponderi, negande..
vel claritatis gratia diftinguendo maiorem 3
omais perfedtio , que eft fimpliciter poflibilis
potentix inferjori, eft etiam pofiibilis poteas

Lz

- o OB
A R i ?

.

T




Lib. L. Quaftio XXI1II. 67

tiz fuperiori, fi codem pafto compateturad
talem perfectionem , concedo; fi non eodem
pa&to comparetur ad talem perfeitionem , ne-
go ; ditinguo codem modo minorem; & ne-
go confequentiam . ldeo omaes potentiz fen-
fiiuz habent hanc perfeétionem , ve poflint
etiam naturaliter inruitiué percipere omnias
{ua obieta, quia comparantur ad omnia fua
obic&ta tanquam ad aliquid inferius potentia
€. g. quia potentia vifiua comparatur ad om-
nes colotes , tanquam ad aliguid inferjus po-
tentia vifiua , poreft immediate percipere om-
nes colores : idemque dic de potentia auditinag
ac de cateris percntijs fenfitiuis ; fed intelle-
&tus creatus ad aliqua obieda , hoc eft ad entia
materialia comparatur tanquam ad inferiora ,
ad Deum autem comparatur tanqudm ad cns
wnfinité fuperius ; ergo non probatur, qued
poffic Deum intuitiue pereipere.

21.  Dices : crgo rationes allatz ne proba-
biliter quidem oftendunt poflibilitatem vilio-
nis Dei ; adeoque fruftrd afferuntur.

22. Refpondeo, negando confcquentiam,
Primo cnim ratio S, Thoma cartenus non.
concludit cuidenter , quatenus probabile ¢t
appetitum naturalem, per quein vilo Mundos
appetimus cognofcere primam caufam Mun-
di ; hoe eft Deum, poffe perfedte quictarl co-
gnitione abftra@iua, qua Deus cognofcatur
pex creaturas 3 fed probabile etiam ci talems
appetitum non poffe perfedte quictari vlla co-
guitionc abftractioa , fed foium intuitiua, vt
cum pluribus alijs opinatut Valqucz loco cita-
£0; ergo concludit probabiliter «

23. Sceundoratio Scotl eatenus non con-
cludit euidenter, quatenus non cft cuidens
intellectum creatum pofle intuitiu@ percipere
omnia fua obicdta; fed probabile eft, quod
poteft ; nam cognitio abltra&tiva vt pote im-
perfecta , & non guictatiua videtur dari non
poffe inintelle@tu, qui non fit capax intuiti-
Uz, ac quietatiux ; €rgo concludit probabili-
ter. =

24.  Addo rationem S. Thomz & Caictano,
ita explicari , vt non {it pure naturalis, fed
Theologica , ac procedens, Iuppoflta fides .
Cum enim S. Thomas illam afferat , aon con-
tra Philofophos, fed contra Hareticos, qul
admifia fide aliornm articalorum, negabant
poflibilitatem vifionis immcdiate Der, fup-
pofita fide aliorum articulorum conceflorum,
probat Theologice articulum negatum, & fic
argumentatur. Suppofita fide,qua credimus
Deum effe trinum , & voum, & gﬂfe caufam
effeGuum fupernaturalinm , nimirum valos
nis hypoftatice , Gratiz , & Gloriz ,; 3 tali fide
connaturaliter excitarur in nobis deliderin s
cognolcendi Deum, non folum relaté ad crea-
turas , fed etiam prout eft in fc; fed hoe defi.
derium quietari non poteft , aili Deus videa-
tur immediate , & prout eftin fe, mx;ulkua
plalm. 16. Satiakor, cum apparuerit glovia tua s
¢rgo Deus poteft videri immediate s & prout
eit 1 fe s alioguin Deus frultra per ca,qua de

{e ipfo renclanit , excitaffet in nobis con<
nataraliter hoc defiderium videndi Deum,
prout eft in fe, nifi poffer talj defiderio fa-
tisfacere . Si ratio S. Thoma fic explicetur,
elt optima . Concludo poffibilitatem vifio-
nis De:iitd effic de fide, vt ratione puré na=
turali non demonftretur , fed folam pro-
babiliter oftendatur, przfertim ratione ne=
gatiua, qua foluantur ra:iones contrarie , &
oftendatur cas non concludere, quod iam
praftabimus.

24 Ad 1.diftinguo maiorem : infinitum
in potentia cft ignotum , adeoque nen porelt
per {e cognofci , concedo: infinitum iu actu,
nego; diftinguo eodem pacto minorem, &
nego confequentiam . Infinitum , quod iras
eft 1o potenna, ve noa poflit totum poni ins
altu , qualis eft ¢. g. infinita divifio continui,
non poreft cognofci in fe iplo, ficutin fe iplo
effe non poteft, fed folum potett cognofci per
a&tum , !n quo fundatur : puta infinita divifio
continul poteft cognofci in ipfo continuo adtu
exiltente , quod eft dinifibile ininfinitum: at
infinitum in a&u, ficut in fe ipfo adtu elt, fic
potalt in fe ipfo cognofci; fed Dens eft infini-
tus maxime in actu , cum contineat actu infi-
nitas , immoé omnes perfedtiones , & entitates
poflibiles ; ergo eft maximé cognofcibilis in fe
1plo .

25. Ad 2.diftinguo maiorem : nulla po-
tenria potelt clenari ad cognofcendum obie-
@um (ibi penitus improportionatum, itd vt
careat o mai proportione cuiufcungue habitu-
dinis, concedo; itd vt careat propoitiones
quantitatina qualis , dupli, tripli &c. nego;
diftinguo ecodem padto minorem, & negocon-
fequentiam . Duplex eft proportio, alteras
quantitatiua , per guam voum cft alteri ®qua-
le , vel eft alterius duplam , aut triplum &c.
& in hoc fenfu infinitum non habet vilam
proportionem ad finitam , cum neque poilit
effe zquale finito , neque poflit efle duplom.s
finiti, aut teiplum, itd vt equerur a finiro (um-
pto bis, aut ter ¢, Secunda eft proportio qua-
lifcunque habitudinis viius ad alterum ; & in
hoc fenfu infinitum potelt habere proportio-
pem ad finitum , fiquidem de fato Deus ha-
ber ad creaturam habjtudinem canfz ad cffe-
Gum ; & haber ad intelletum creatume
habitudinem obiccti cognofcibilis ad po-
tentiam cognolcitinam . Patet ¢ nam in-
telleus habet pro obieéto adzquato ens
vt ens; fed Deus et ens; ergo continetur
in obicto adzquato iatellectus , & habet ad
intellectum proportionemobie@i cognolcibi-
lis , ideoque intellectus potelt eleuari ad vi-
dendam Deum . At potentia vifiua non poteft
elenari ad videndum fonum , quiacum obic-
&um potentiz vifiue fit lux, & color, fonus
cum non fit lux , neque color, non contine-
tur in obieCto adequato potentiz vifiux, ideo-
que non habet ad! potentiam vifiuam habita-
dinem obicéi ad potentiam, vt magis explica-
bitur quettione fequenti 24, %

12 26. Ad

e S N




69 De pofszbﬁi

26, Ad 3. 1‘ lego fequi \‘?ﬁ«_}llc;n Dej efli

; ';‘,a:uuuu;.ki.'nh(_,n adxquals,
nego maiorem ; concedo minorem ; & ncgo
Km‘[.-ww" am. Vilic 1a Dens videt = jp-
tu "'1') I f , & adaqu

infinité pe

at ait-

’i[ Vi lm 5 t Deum, quianons
eft comprel 1ec adxq ,"1d“| nam <€o-
gnolcibi t :

oft infinite
omni vifione
Deus eft pe )
Licet vifio Dei neon fit it f
omui cognitione non viliua Dei, tamen eft in-
commenfurabiliter perfectior, itd vt cognitio-
nes noa vifiuz, ctiam( finitics , immo criam
infinities multiplicentur, non pofiint adzqua-
re_perfectionem vifienis Dei, co padto, quo
infinita pundta non adequ: lincam, infini-
1a peceata venialia non adequant peccatumo
mortale .

27. Ad 4. Deus ab Apoftolo dicitur inui-
fibilis » & habitare lacem inacceffibilem , itd
vt nullas hominum eum videat,fed nec videre
poflit, quia propter excelum Loqno[cxluln.ms
naturaliter videri non poreft ab vl.o inteliecta
creato, licet poflit (mpernaruraliter, ve clare
dicitur in alys locis &nnpm.a. . Dum loan. 1.
dicitur : Deumn neme vidit vrguam s Pnigeniius,
qui evar dn finn Patris qﬁ'crfmmnzr s fermoelt de
howminibus in hac vita degentbus , cum qui-
bus ver [-um:, vt explicat Auguftinus Epif.
Y1 Paret iextu .« Cum enim loanoces
prorulu.:i' a3 Diuinz eflentiz,
dicens = I cipio erat Ferbum ¢ree quiad po-
h is Deum v 2idit , Tt el nw?mem uﬂf
credeve debieamus ¥ Refpoudet; Fate
] cmunum ; com guibus \'crlﬁ-
mur, Denm vidit , fed Vaigenitus , qui erat
in ing Patris , iple vidit , & enarrauit, ideo-
que ipfi tanguam tefti de vifu credere debe-
mius . In eodem (enfu loan. 6.dicitur: Non
quia Patrem vidit quifqeam , nifi is ,qm eff & Deo,
hic vidit Patrem « Per hec igitur teflimonias
non negatur Angelos, & animas Sanctorum.,
polt mortem videre Deum .

08, Ad confirmationem , Vafquez prima
parte difp. 27. cap. 2. docet Parrescitatos, ac
p[cfgrﬂm Chiyfoftomum in hoc puncto erraf-
ic , ac docuifle dininam eflentiam immmediaté
videri non pofie ab intelle@tu creato. Verum
dictos Patres ab hoc errore liberat 8. Augufli=-
nus Epift. 111. & S. Thomas 1. parte q.‘L!-‘.
12:at0- [.ad primum,quos fequuntui Bellarmi-
nus, & ouarius locis fupra clutis , alijgues
communiter 3 & idem Sanétus Auguftinus di-
cit diftos, Patres folum negalle Deum videri
vifione carporea, non amcm negafle , quod
videarur vifione intellectuali . Vuu.n huicin-
terpretationinon acquieicit Bellarminus loco
citato, fed acquieleit interpretationi S, Tho-

itate vifionis

me , qui docet Patres folum negaffe Deuns
videri pofie vifione omnino pufcu.a » & com-
prehenfiva , vt dicebant Eunomius ; & Ano-
mzi, contraquos d.fputabant, non autem
neg ) lone non com-
Ihull;.ls haae¢ in-
ter P"LLI’ oncm ex Chry 0, qui cum cx-~
poneans illud loan. 1. Dewm nemo vidit vequanm ,
dixiller: Ipfum , quedeft I guwi, ny /!{of’u?“s Prophe-

enim creabil liter ?,!id!‘r;.‘ poterit ,
quod increabile eff ¢ o poft cxplicans, de qua
vifiene lequerctur , addit : Fiffonem ki
cevtiffimam Patris confiderationens , & compreben;
nem 5 quantam habet Pater de Filio . In hoc fenfi
loquensde e comprehenfivadicit Deum
fuiffe inuifibilemab angelis folum vigue ad
Incarnationem, non poft Incarnationem.s .
Nam poft [ncarnationem vifus fuit compre-
henfiug fecundum naturam afumptam .

QVAESTIO XXIV.

Virum oculus corporeas s & vainerfim aliqua

potentiacogunofCiting materialis pof=
Ft [upernateralirer elenari ad
Videndum Denm o

S.Th.q. 12, 4. 3.

1. Idetur pofle, vt de oculo corporea

11jqui docucrunt conira omungs fore
Theol DE0S 5 Primo quia ;:i':}}‘-m’!'iuﬂ.%i.'r«-l' po-
tentie u,;,numm:.u ¢ habent ad cogunofcen-
dum , ac potentie actine {¢ habent ad agen-
dum ; led guzlibet porcnna adtiua potelt fu-
pernaturaliter , & obedientialiter ¢leuari ad
producendum quodliber, vt docet fi A,

{atis communis, quam fequitur Su To-
mo Iy in 3. p.u‘.cx:lpur. 31, fect. s, ergo queli-
bet pohm"} cognofcirina poteft fupernatura-
liter elenari a iwl 10(cend ilibet, ac

]W[GII'H.“ Utuxu‘ J.OLL*! u(_lln.’ll ul.l ‘mxndum,.
Deum

By Scfum’ intelleétus licet naturaliter nen
poflit immediaté videfe nifi entia creata, po=
teft fupernaturaliter eleuari ad videndum s
Deum , {in¢ ens increatum ; crgo oculus cor=
poreus licet naturaliter non poflit videre , nifi
lucem materialem , & creatam , peceft {uper-
naturaliter eleuaii ad videndum Deum, hoc
cft lucem fpiritualem , & increatam . Veenim
dicitur 1elo. 1. Deasinx eft s & teuchra in o non
Juntwlie.

3. Tertio lux materialis propter fuam
perfetionem potelt mouere oculum ad viden-
dumi , & terminare vifionem corpoream ; fed
Deus contianet adequaté totam perfedtionem
lucis materialis ; feclufis imperfectionibus ; cr=
go Deus potefl {upernaturaliter moucre ocu-
lum ad videndum, & terminare vifionenm cor=
poream .

4. Quarto lab. 10.dicitur; Et n'nmrniimﬁ

vide=

T

.

it
*

g e i

o




b
&
-

Lib. [. Quefltio XXIV. 69

; acap. 42. zf'f.'f"x au-
¥1S audini tey nunc au sl

fni s videt te 3 lfaiz
s Vidi Domir 12¢ teftimonia
ntellig

ong corpor
: aria perphant:
videri ['uk.f‘.‘ non folum per
1 em , fed etiam per oculos COrpo-
s, vt infinuat Auguttinusilib, 2z, de-Ciuit.
I;n}- ..r)-

s« Relpondeo, quod Auguftinus lib. 22.
de Cit ‘1[ cap. 29. £xaminans cx pro lo, virid
\‘;Eai potentia materialis , ac prafertim oculus

arporeus poflit clcuari ad videndum Deum ,
ml*mt.]t Ipviramque partem, & nea videtor
alienus 4 fente ithrmativa. Ar Epift. 6.
114. & 112, vi U1=~J;L1-1 partem neea
tinam . lic}j\,n; $; qquos {.qt.mi fune
ré omaes (cholaftici cam S. Thoma | Hl«. queait.

3. conftanter docuerunt implicare con-
ionem, Vi oculus corporeus, vel vila
entid materialis cleuetur ad videndum
atc ,1 c L‘.fr fententiam fitd receptam
¢ . [OM. GL Deo lib. 2.ecap. 6.
paflimus dicere illam effe

proximeé ad iljud 4%.(.!.1.4‘“ 3
10U autem error mam{';{%us dcbeat iu-
» ¥Vt cenfer Vafguez I. par. difput. 40,

o,
(o]
. DR
R
o
=g

,"
=]

o b
r)
P
™

{ i
(o8

o U9

op
(e

licari
cap. 2

car alicuai %,ujcu pu;ar.ur\m'-s, &
rum ; v implicer contradictio i
lam eicuari ad opcerationes; & ob
non contipentur in | "HLIL"E(U rotenlixe
nmiateriales commenfu ¢ {olum k;,s.x‘.:'io-
s, & ol bus; ergo impli-
s clevari ad opcratios

b%4

nit
cat coniragicuon

nes, & ad ot iecta immaterialia . Prebatur
nialor inductione; & ex abft m.h,a‘u.- alicguin
fequerentur nixe. g.quii commeniuran-

uropetationibus puré \.‘Lurm $; per nul=
l;‘;;:puicm: pofiunt eleuart ad operationes
fenlitiuas; puta ad fentiendum, videndum
L\I ¢. multo minus elenari poffant ad operaitio-
wes difcurfings, & intellectivas ; aliequia plan-
ta o pernatuealiter fentire , ficut bru-
ta 3 difcurrere , & f!H,l e, ficut homiaes .
& Angeli, quod eftablurdum . Proportiona-
liter bruta animaiia , (_L d LO-U“""][LI(.J{ rar
felis operationibus fenfi » & imaginatiuis
per nullam perentiam poffunt elenari ad di-
feurrendum , & inrelligendum . Ex potentijs
fenfiti tis potentia auditiua, quia commeniu-
ratur folam operation auditiuis fonorum ,
neque !ur. ruaturalicer poteft LuLm: ad au-
1c,i1u\ scolores, O*!uu\, {fapores , Angclos ,
l ol '(igi..rlll.".li\.'it‘:n'.’ﬂ-

Deum . Similiter non p
ndum, dilcurren-

dom , ‘/'—ul ana

naturaliter por
& inte! lu‘h'-
2013 viiiua, (analn

a&ione illa maior , & {i

aum

7. Probaturiam minor induftione poten-
tiarum materialium . Potentia \L.uJ com-

menfutatur folis oper: odi s
autem ;‘-m‘,'i-cndi, & fo | & I
potentis auditiva commenfucacar folis a

tionibus, & fonis: potentia imaginatiua pto=
;!mumuml foliquantitati , & higuris cc
rcis; fed omnes cnum operationes |
materiales , & omaia ol a funt

martcrialia ; ergo comn "'HLNCH'UL lolis ope-
rationibus, & obicctis marerial Pro

fecundo cadem minor . Nam petentie
riales per hoc differunt d porentijs immareria-
libus , nimiram ah mn..ulu, & volul
C]‘-‘)i potentie 1 commenturan
folis ol
lectus autem , &

omnibus ulm 'LE'»‘ tum m" !aluﬂlh,[ 1M i

1taLe ,

S COrp

¢lpoadeo primo iuxtd mea

ITC, & ncgo miao
arg mﬂ.,'hﬁll | O A cum
1 "I--I
e

Lijlf dice
in ¢

ntialis , p;r guam
)co extrinfecé cleuart ad
':' 111 L-‘H..)..llh 0 ‘E_l! ‘_();k!.’:} aatur }"J'
1 of ‘,'ql’ i“hljl‘; acgiud, per

juans res pof-
2ctus CCLios, &
cotur in adaquatoe
Crgo ctiam polentiz
unt eleuariad cogno-
foium potluat cicua-
i qua contincatur
ipeciticativo ipfarum; fod adze-
cCifiicdativuam “ penLarum co

in adequaro
IUJEU"’!
fcitinarum materialiom eit alic

CIg0 .

1id mater

L am quodlibet
clid 1 il \EH:)\ihL;L:, nce-
“odem padto f¢ ha-
ntig actiuz ad agendum, ac potentiz
nolcitivz ad toaqofun‘.n'.n Ratio elt,
] iuxta principia illius fententiz conuc-
hicnnia in ratione entis fuffcit ad fundandam
I 2 1"1::‘1 1am obedicntialem , per quam
voum poflit prod ca » nifi fic {pecialis
repugnantia ; fed g ibet eng creatum con-

o cnt

cn

uenit cum ¢ creato in ratio-
ne cntis; § creatum haber
po!';m Ju obedi ilem, per quam polcir
1d producendum qaodub;:{ aliud ens,
p :;:]lai "pugnantia. Atconuenicn=
nia in ratione entis non fufhicitad funda:
otentiam obedicntialem , per quam
cognefcere alind : alioquin ctian
elcuari ad cuguofccmiaun quot
ur, ve {p
enition:, &

ghofcinuum comi

~




&

70 De immaterialitate vifionis

fcitiva materialia commenfurantur folum.
obieétis materialibus ; eigo.

10. Ad 2. concedo antecedens, & nego
confequentiam. Idco intelledtus potelt cle-
nariad videndum Deom, quia adzquatum
obie&um fpecificatiuum i:}rclic&us eft ens vt
fic,ac promdc‘: Deus cum ‘ht ens , contigetur
inadxquato fpecificatiuo mtcilc&us_, & inrra
eius fphzram ; fed adequatum objectum fpe-
cificatiuim oculi non eft ens vt fic, fed vifibi-
le corporeutn , hoc eft color, & lux materia»
lis, ac proindé Deus cum it incorporeus, &
noa fit color , neque lux materialis, non con-
tinetur in adxquato {pecificativo, & in {phz-
racoculi;ergo.

11, Ad 3. diftinguno maiorem : lux mate-
rialis propter fuam perfe@tionem,, vt contra=
&am ad materialitat@, potef mouere oculum
ad videndum , & terminate vifionem corpo-
ream > concedo ; propter fuam perfedtionem
vt abftra®am 4 materialitate , nego maiorem ;
concedo minorem , & nego confequentiam «
Lux matcrialis propter fuam perfectiencm vt
contra@ta ad materialitatcty poteft terminare
vifionem corpoream; fed Deus habet perfe-
&ionem lucis corporca ; feclufis imperfeétio-
nibus , ac proindé feclufa materialitates 3

ergo. =

12. Ad 4. ex quibufdam au&oritatibus

criptura, refpondeo ; quod non concludunt
intentum . Dum igitur Iob. 19. dicitur: I
carne mea videbo Deuwm menm : fenfus eft, poft
refurre@ionem exiftens in carne , videbo De-
um , fcd non per carnem, nEC per oculos car-
necos, fed per oculos mentis. Poteft etiam
fignificari , videbo Chriftum fecundum car-
nem, & naturam affumptam, qui eft Deus
mens . Cuin lob. 42. dicitur i duditu anvis au-
dini 1€ s nunc autem oculus mens videt te & intelligi-
tur oculus mentis, nen corporis , vt explicat
S. Thomas citato art. 3. ad 1. Alij explicant :
hadcaus cognoni te per fidem ex auditu autis,
nunc divinitus illuminatus cognolco te per
euidentiam . Dum Ifaiz 6. dicitars ¥idi domi-
num [edentem , non fignificatur , quod viderit
eflentiam dininam , fed folum fignificatur ,
quod vifione guadam imaginaria per phanta-
fiam viderit veluti Regem fedentem in thro=
no, per quem intellexitfignificari Denm.

13. Ad autoritatemy Auguftini dicendum
cum Sanéto Thoma in refponfionc ad 2.quod
Aunguftinus loquitur dubitatiue in vtramque
partem , & viderur opinari , quod ficut de fa-
¢to oculis corporeis videmus animam vt reful-
gentem aliquo pacto in corporibus vinenti-
bus, fic beati oculis corporeis videbunt aliquo
pacto Decum vt rcfulgentemn in corporibus
glorificatis ; fed oculis corporeis de facto non
attingimus fubftantiam anim=, fed folum ef
fc&us corporcos animx , per quos intellectus
ftatim ducitur ad cognofcendam ipfam anima
fubftantiam ; ergo propottionaliter beati non
videbunt dininam effeutiam oculis corporeis,
fed folum videbunt efic@tus corporcos Dei,

per quos intelleftus ducitur in cognitionem
dininz effentiz .

QVAESTIO XXV.

Viram aligua [ubffantia intelleitina
ereata s velcreabilis poffit natura~
liter widere Deum .

§.Th.q.12.4.4.

1. Idetur, quod poffit , primo quia

quodlibet poteft naruraliter contequi
id , quod nataraliter appetit; fiiftra enim effet
naturalis appetitus , can non poffet naturaliter
fatisfieri 5 fed intellectus creatus, vilo Muado,
naturaliter appetit videre Deum primam cau-
fam mundi ; ergo &c.

2. Secnndé potentix inferiores poffunt na-
turaliter percipere intuitiué omnia {na obic-
&a, e gr. vifus omnes colotes ; crgo ctiams
intcliectus potelt naruraliter videre omnia fua
obiedta ; adeoque etiam Deum , qui ¢ft obie=
Qum intellectus.

3. Tertio eatenus repugnaret intellectus 5
cui effet connaturalis vifio Dei, quatenus vifio
Decinon pofiet effe connaturalis vlli creatuce;
fed poteft; ergo &c. Probatur minor: nam
intellectas habens lumen glorie eft creatura;
fed intelle@ui habenti lumen gloriz eft itas
connaturale videre Deum,ve effer miraculum,
fi non videret 5 ergo &c.

4. Quarté complexum éx intelleGtu, &
lumine eft folum finité perfeGums; ergo pofii-
bilis eft intelle@us identificans fecum totam
pecfectionem illius complexi s fed hic intelle-
{tus poflet naturaliter videre Deum ; crgo
&ec.

5. Confirmatur: nam cx €0, quod fini=
tum addatur finito , nonfic infinitums ergo
ex co , quod vnom finitcum identificetar cunt
alio finito, non fitinfinitum ; {ed cx €0, quad
intelledtus creatus identificarctur cum lumine
slorix, vaum finirum identificarcturcum alio
finito; ergo noa fieret aligwd infinitum, ac
proinde talis identitas non repugnat.

6. Quinto poflibilis eft intelletus, fen
fubftanmia intelle@iua tantum excedens intel=
le&um Sandi Petri, quantum vifio beata S.
Petri excedit perfe@ifimam cognitionem ab-
ftractivam, qua S. Petrus pofi¢t naturaliter co=
gnofcere Deum; fed huic intelle@ui deberetur
vilio beatifica ; crgo pofiibilis eft intelleGus,
cui deberetur vifio beattfica .

7. Sexto cuilibet forme {ubftantiali corre-
fpondetaliquod (ubietum; cujnaturalirer de-
beatur, & poflit naturaliter conuenite; crgo
etiam cuiliber forma accidenralis fed vifio bea-
tifica elt forma accidentalis ; ergo vifioni bea-
tficz correfpondet aliquis intelleGtus » &
aliqua fubftantia intelleciua, cui naturali-
ter debeatnr , aut poflit naturaliter conne:
nire.

ge Scp-

4

F
4




Lib I Quaftio XXV. 71X

8. Septimo pofiibiliselt, & datar defacto
aliquafubftantia incompleta , hoc eft vnio hy-
poltatica, euidebetur vifio beatifica, gratia,
&cahaaccidentia fupernaturalia ; ergo poflibi-
lis etiam eft aliqua fubftaatia intellectualis
complera, cui debeatur vifio beatifica , & alia
accidentia {upernaturalia .

9. Ofauo Deus poteft naturaliter amari
proutelt in €3 ergo potelt etiam naturaliter
intelligi prout eft in fo, itd vt ficut fola ama-
bilitas increata mouer ad amorem , fic fola in-
telligibilitas increata moueat ad intellection® ;
fed eo iplo, quod fola intelligibilitas increa-
ta mouctad intelleétiong , Deus videtur prout
cftin [e, vtdiGtum ¢t quelfione 23.0nm. 6
crgo &c. :

10. Refpondeo, quod vtreferturin Cle-
mentina ad Noflrum de Hereticis, Begoardi ,
& Beguinz in Germanija docuerunt, guod
qualibet intellectualis patura in (e ipfa fit beata , or
quod animanoflra non indiget lumine glovie ipfam»
elenante ad videndum Deam, o eo beatd fruendum o
Damnatus fuit hic error in Concilio Vien-
nenfi, vt refertur in eadem Clementina ; ideor
que de fide eft pullum iarelle@um creatum
de fadto exiftentem poflle naturaliter videres
Deum , fed ad videndum Deum indigere la=
mine glorie ipfum elevanre , Colligitur hze
veritas ex Scriptura. Nam 1. ad Timot. s,
Deus dicitur inuifibilis , ac lucem inhabitare
inacceflibilem; fed non effer innifibilis , {i pof-
fet natoraliter videri ab aliqua creatura ; crge
&c. Rurfus ad Romanos 6, dicitur; Gratia Dei
wita gterna ; fed vita zterna confiftit in vifione
Dei iuxta illud Ioan. 1%. bac eft vita aternas vE
cognofcant te folum vernm Deum 5 €rgo vilio Dci
eft graria; fed non effet graria , fi naturalitee
effet poffibilis creatura ; ergo &c.

11. Queritur, an faltem (it poffibilis in-
telleétus , qui poflit naturaliter videre Deum,
Primus omnium Molina 1, par, qual. 12,
art. 5. dilput, 2. ex profeflo hanc qualtionem
difcuflit, & propofitis argumentis pro vtra-
que partc, aliorum judiclo reliquit fententis
am vitimam. Affirmarivam deinde fententie
am fecurus eft Becanus Tradt, 1, quzltione 9.
eumaque fecuri funt Ripalda Tom. 1. de cate
fupernaturali dirput. 23. & Ifquierde Tom.
1. in 1.part. Trad.8. difputatione 18.quzft. 14,

12. Dicendum cum San&o Thoma 1, pate

qualt. 12, art. 4. quem fequuntur omnes peng
Theologi . Nullus intelledtus creatus 5 aut
creabilis poteft naruraliter videre Deum prout
eft in fe, Videtur hzc opinio defumpta ex
Auguftino lib. 11. de Ciuitat. cap. 1. Cum e-
nim dixiflet, creatnram intelleualem pofe
fieri beatam vifione Dei , non quia creatura
efty multa enim creaturz non funt illius bea-
titudinis capaces, fed quia rationalis ¢ft , {ub-
dit: guid werd creatura eff , boc non ex fe poteft,
fedex illo , d quo creataefl 5 crgo ex Auguftino
creatura rationalis , quia cft creatora, & cx
nihilo , nenpoteft videre Deum ex fe; hoc eft
proprijsviribus, fed exillo, 4 quo crearta eft ,
hoc eft viribus gratiz .

13. Probarur primo ratione, quam affert
5. Thomas cit. art. 4. & 3. contra gentes cap.

2. & quam licet impugner Scotus pluribus
locis relatis 4 Caietano , defendunt cum, Cas
ierano plerique Theologi, atque ctiam, Suas
riusde Dea, libro 1. cap. 0. Omnis narura co=
goofcitina naturaliter cognofcit intuiring , &
immediaré ea folum obieéta , qua quoad ma-
rerialitatem , vel immaterjalitatem funt oo
codem , vel in inferiori ordine eflendi cum
matura cognofcitina ; quz vero funtin {upe-
riori ordine effendi , vel nullo padto cognolcit
vel cognofcit foll iuxta modi effead: propriil
cognolcentis,hoc eft per abltradticné ob obie-
¢tis einfdem ordinis cum cognofcente; fed
Deus quoad immatcrialitatem eft in {uperiori
ordine elfendi , quam qualibet natura intelle-
¢tina creata , vel creabilis ; ergo &e¢.

14 VYVt probetur maior , & minor :fuppo-
nenduom clt tres effe ordines formarum fecune
duom modum effendi . Primus, & infimus
continet formas dependentes 4 materia, ac
proindé fimpliciter materiales, quales ctiam
funt anima brutorum , Secundus , & medius
continet formas , gux quia funt indcpenden-
tes d materia , funt impliciter immateriales,
fed quia funt in potentiaad hoc, vt aducntur
aliquo actu diftinéto, habent aliquid materia-
litatis , feu porentialitatis , quales funt anima
rationalis ; & Angeli. Tertius, & fupremus
continet Deum , qui quia habet per fe ipfum
actuomae elle, & omnem perfectionem, non
elt in potentiaad recipiendum vilumcfie, &
vilam perfetionem, ideogue elt actus purus
fine vila potentialitate, feu material itate ,

15. Hocfuppofitos probatur maior. Ani-
ma brutorum, quia funt fimpliciter materia-
les, & in infimo ordine, hon poflunt vllo pa-
¢€to percipere vllum obie@um immateriale , &
fuperioris ordinis; A.nima rationalis, licet {ic
in fecundo ordine formarum immaterialinm ,
tamen quando eft in materia, & 10 corpore,
& quodammodo detinetur in infimo ordine »
pon potelt naturaliter immediaté perciperes s
nifi formas exiltentes iz materia, formas ve=
ro (eparatas 4 mareria , hocelt Deum , & An-
gelos cognofcit folum abftra&tiug , per ratio-
nes abftractas ab entibus materialibus: cadem
anima quando eft (eparata 4 materia ; quia abs
folute c& in fecundo ordine formarum fepara-
tarum,, cognofcit immediaté formas feparatas
a4 materia; erga conftat indudione naturas
ordinis inferioris non pofle nifi abftraitiug co=
gnofcere naturas ordinis fuperioris ; fed omnis
nawura intellectiua creara, & ereabilis, habet
aliquid potentiz , ideogue ¢ft ordinis inferio-
ris, at Deus, qui cft adus purus, nihil ha-
bens potentiz eft ordinis fuperioris; ergo
&e.

16, Secundo probatur eadem maior ratios
ne . Nam obiedtum ; & propria cagnitio ta-
lis obiedti debent ita proportionari , vt fi abig-
¢tum ex modo effendi naturam coegnofcen-
tem ¢xcedit, ctian cognito propria ralis obies

cti




T
& cxcedat naruram cognolcentem , ac proin-
de fic fupernaturalis rali natore 5 €rgo npullas
natura poteft naturaliter cognofcete cognitio-
neintuitiua , & propria obicdtum, quad (it in
fuperiovi ordine cflendi.

17. 'Obijcit primo Scotus contra rationem
allatam : fequerctur, guod ficut intellettus
creatus ne fupernaturaliter quidem potcft ha-
bere modum effendi diuinum , fic ncc fuper-
natuaraljter poflet habere cognitionem propri-
am , & intaitivam Dei, adcegue neque fuper-
naturaliter poflet videre Deum .

18, Refpondeo, negando fequelam . Nam
modus cffendi divinus non folum eft fupra
naturam cuiuslibet creatura,fcd etiam eft con.
tra naturam , fiquidem implicar , vt creatura
fie actus purus 5 at cognofcere Deum cogpi-
tione propria, & intuitina itd eft fupra nara-
ram creatam , vt illi non repugnct; €rgo
&ce

19. Obijcit fecundo: fequeretur, quod
Angelus mpelior viporé immarerialior nonw
pofiet naturaliter videri ab inferiore.

20. Refpoudea, negando fequelam . Nam
ideo Decus non poteft naturaliter videri ab vi-
lointelle@u creato , vel creabili , quia itd cft
immaterialior , vt {it in dinerfo ordine’imma-
terialitatis quoad modum cffendi; fed Angelus
fuperior ¢ft in codem ardine immaterialitatis
cum inferiore s licet fit perfeé&ior intrd talem
ordinem ; ergo poteft ab inferiori cognofci in-
tuitiug , fcd cognitione , qu intra ordincm
coghitionis intuitiuz {it minus perfedta, quanm
coguitio , qua Angelus fuperior videt feip
fum . Porro Angeliinferiores , & {upcriores,
& etiam anima feparata funt in codem erdinc
immaterialitatis , quia funt formz qué fepa-
rat® 4 materia, fed habentes aliquid potentia=
litatis , feu materialitatis , vt explicatum eft
num. 14.

21, Obijeit tertid . Intelleftusctidm adtua-
tus lumine gloriz clt in inferior ordine imma-
terialitatis, quam fit Deos ; ergo vifio Dei non
pofiet clle naruralis intelle@ui etiam vt a&toa-
to lumine gloriz .

22. Refpondeo , negando cenfequenti-
am . Principium enim affumptum eft = co-
gaitio intuitiua , & propria obic@i fuperioris
ordinis non poteft effe naruralis alicui nature
ordinis inferioris fecundum fe confideratz s
per hoc verd non negatur , fed fupponitur,
quod poffit cffe naturalis alicui naturz inferio-
ris ordinis vt dininitus elenatz 3 ergo cognitio
jntuitiva Dei poteft effc naturalis intelleui
creato vt elenato per lumen gloriz .

23. Probatur {ecundo conclufio . Nam
qui videt Dininam effentiam , fcrutatur pro-
funda Dei , & {ecreta cordis diuini; fed nulla
creatura poteft naturaliter , & fine clenationes
ferutari profunda Dei, & fecreta cordis diui-
ni; ergo &c. Probatur maior 3 nam videres
immediate quid natura rationalis cognofcen-
do dicat fibiipfi, eft fcrurari profunda, & fe-
creta cordis; figuidem maximum fecretum

R °

T 4
De {upernaturalitate vifionis

cotdis ¢t , quod voufquifque dicit fibi ipfis
fed qui videt divinam effentiam , videt ipfam
dininam cognitionem » qua Deus cognoefcen-
do fibiipfi dicit omnia, fiquidem digina ef=
featia eft hxzc ipfa dinina cognitio; ergo &c.
Probatur iam minor . primi argumenti . -Si
enim nulla creatura potet naturaliter fcrutari
fecreta cordis alterius creature , €. 2. Angelus
non potelft naruraliter videre, quid ego-in fe-
creto cordis mei dicam mihi ipfi, ideoques
Iere. 17.cor hominis dicitur infcrurabtle, i
fortiori nulla creatura potet naturaliter feru-
tari arcana , & fecreta cordis diuini ; ideoque
Apoftolus 1. ad Corin. 2. dicit: Quis enim-bos
minum [cit que funt bomivis nifi (piritas hominis }
ita o que funt Deinemo cognofcit y nifi [pivigns
Dei.

24« Probarur tertio. Nam nulla creatuta
poteft naturaliter pcrucnire ad hoe, vt fit ani-
ca Dei, & vtadoptetur 4 Deo 5 fed qui videt
Deum elt amicus Dei, & cft filius ;zaf(lm:rws s
cum admittatut ad poflidendam hareditarem
propriam filij , & ad videnda fecreta cordis,
finé intellectus diuini ; ergo &c. Probatur
maior : nam feruo gon potelt per fuam natuas
ram deberi amiatia, & adoptio domini, ac
feruus {olum potelt per gratiam indebiram
eleuari ad ftatum amicitiz , & adoptionis; fed
omnis creatura nacaraliter elt ferva Deisergo
Soc.

25. Probatur quarto conclufio . Vifio
enim immediata Del ex doftrina Patrnm , &
Theologorum eft finyplicicer fupernaturalis ,
& proindé ordinis diuini; figuidem omnia.
fimpliciter fuperaaturalia {unt ordinis' diuini,
iuxta illud Dyonifij cap. 2. de Celeft. Hyerar-
chia : §ienim dininus bic fatussdinina natinitas efl
nunguam ille dininitus operabitur , qui hune diuinum
{latum confecuus non fir 5 fed fivifio immediata
Dei poflet effe debita , & naturalis alicuinatu-
rz intelleGtivze create , vel creabili, non eflct
fimplicitér fupernaturalis, & ordinis diunini;
crgo &e. Probatur minor. Ve enim aliguod
aecidens (it impliciter fupernaturale ; & ordi-
nis diuini, non (afficic, vt (it fupra omnem
naturam creatam, {cd requiritur, vt fit fupra
omnem naturam creabilem ; fed vifio imme-
diata Dei effet quidem fupra emnem naturam
creatam , fed non effer fupra omnem creabi=
lem ; ergo &c. Probatur maior: fi enim ad ac-
cidens Ampliciter fupernaturale , &  ordinis
diuini (ufficerer, vt eflet fupra omnem natu.
ram creatam , fcqueretur primo, quod omi-
nia accideatia perfeciora ; quam que poffunt
nataraliter conuenire Angelo {upremo, eflfeat
fimpliciter fupernaturalia , & ordinis diuini,
cum effent {upra ompem naturam creatam.
Sequerctur fecundo, quod fi Deus creafics
folam pmaturam fenfitinam , non autem nati-
famintelle@iuam, emnis intelledtio effet fim-
pliciter fupernaturalis , & ordinis diuini, cu:a
effer fupra totam naturam creatam . Sequere-
tur tertio , quod eadem accidentia , qua deo>
facto funt fimpliciter [upernaturalia , & ordi-

nis

e R

g




g,

e i

Liber I. Quaftio XXV.

nis ‘diuini; quia funt fupra naturam Angeli
fupremi’; fi Deus creafler Angelos perfeétios
res Angelo fupremo , quibus talia accidentias
effent naturalia, acdebita, non effent amplius
{upernaturalia, & ordinis Diuini; qua funt ab-
iurda , & contra communem fenfum-.

26. Confirmatur, explicando, quenam.
przedicata fint propria ordinis divini . Certum
clt primoad pradicatum ordinis diuini non
iufiicere, vt {it commune Deo , & omnibus,
velaliquibus creaturis 5 aliequin predicara
entis, (ubftantiz ; viuentis , cognolcentis , in-
tclligentis , volentis &c. eflent ordinis diuini ,
cum {int communia Deo, & aliquibus creatu-
ris ; fed non dicitur hac predicata effc proprie
ordinisdiuini ; ergo&ec.

27, Certum cft lecundo ad prazdicatum
ordinis.diuini non requiri, vt: foli Deo poflit
conucnire : alioguin, gratia fandificans s vi-
fio Dei , &e. non efient propri¢ erdinis dini-
ni, cum gon conucniant foli Deo ; (ed poiint
conucnire , & de fucto conucniant etiam crea-
turis .

28. Dicendum jgitus predicata ordinis di=
uini effe illa> qua foli Deo poflunt naturaliter
conuenire, creaturis autem, vel nullo pado
poflunt conuenire, velnon poflunt conuenire
naturaliter , & vt debita, fed folum per gra-
tiam . Hinc fequitur duo effe genera predica-
torum ordinis diuini. In primo genere funt,
quaitd funt propria Dei, vt nnilo modo fint
commaunicabilia vlli ereaturz. In hoc fenfa
comprehendere Deam eft predicatum ordinis
dinini , qua Deum comprehendere 1ta eft
proprium Dei, vt non poflit communicari
vili creaturz . In fecundo genere func przdie
cata, que ita {unt propria Dei, vt licet poffint
ctiam conuenire alicui crearurz , tamen pof=
fint illi conuenire folum per gratiam, non au-
tem per naturaim , & tanguam naturaliter de-
bita. In hoc {enfu videre Deum eft pradica-
tum otdinis diuini, quia licet poflit commu-
nicari creatutis, ac de fato com muaicerur ho-
minibus ,' & Angelis, tamen nulla creaturas
potelt videre Deum naturaliter, & per vires
naturx , fed folum fupernaturaliter , & per vi-
res gratiz . Addo, quod ad hoc, vt aliqua ac-
cidentia fint ordinis divini , fufficit, vt ex illis
pofiit abftrahi aliquod pradicatum , quod ita
conueniat Deo , vt nulli crearurz pofiit na-
turalirer conuenire : e. 8. vilio creata Dei eft
ordinis diuini, quia pote(t ab illa abftrahi pra-
dicatum vifionis immediate Dei,quod ita cons
uenit Deo; vt nulli creaturz poflit naturaliter
conuenire. Ex proportionali ratione gratia
fandtificans eft predicatum ordinis dinini,quiz
poteft ab illa abftrahi pradicatum filiationis
Dei ,iuris ad videndum Deum &c. qua prae-
dicata nulli nature creatz poffunt naturaliter
conuenire . His pofitis, probatur conclufio .
Si enimyifio Dei pofiet efle naturalis , & de-
bita alicui nature creabili , predicatum viden-
tis Deum ita efict commuone Deo, & creatu-
rz, vt ctiam alicui nature creatz pofiet natus

73
raliter conucrire, ac nullum i vifione Del
poflet abftrahi pradicatum , quod non poffet
naturaliter conuenire alicui creature ; fed ex
dictis talia predicata non fuat proprig¢ ordinis
dinini; ergo &c.

29. Probatur quinto conclufio: i enim
cflct poflibilis natura intellc@tiaa, qua poflet
naturaliter videre Deum , deberet dari de fa-
{to s nendatar; ergo. Probatur maior: vt
enim docet San@tus Thomas 1. part. quelt. 59
art 1. & cum co Theologi fatis communiter,
ad perfeionem vniuer(i requiritur, vt in co
dentur omnes gradus, & omncs ordines ene
tium;; fed natara intelle®iva, quae pofict na-
turaliter videre Deum, effet in altiori gradu ,
& ordineentium , quam nature iotellectiuz ,
quz dantar de faGto , ac quaz naturaliter pof
{unt Deam cognolcere folam abfraitiug, pro-
pertionaliter, ac vifio immediata Dei eft in al-
tori grada , & ordine entinm, quam cogai-
tio pure abfirattiua Deij; ergo natara, que
pofier nataraliter videre Deum, fi effer poffi-
bilis ; deberet dari de facto . Vtitar hoc argu.
mento Suarius de Deo lib.2. cap. 9. num. 2, &
potelt vrgeri alijs modis ,

30.  Queres, verum vifio Dei poffit negati
naturz rationali etiawn innocenti

31« Relpeudeo, quod Cornelius lanfenius
Epifcopus Iprenfisin fuo Auguitino per tres
libros de ftatu purz naturz docet nature ra-
tionali innocenti ne de porentia quiden abfo-
luta pofle 4 Deo negari fidem, {pem , charita-
tem, vifioaem Dei &c. Sed reijcitur , nam fe-
quitur, quod hzc dona propri¢ non fint gra-
t1a. Quod eniim finc inioftitia negari non po-
telt naturg,elt itd debitum, vt non (it gratas,
Talem igitur gratiam pofuit lanfenius in (tata
mitare integre , qualem libéfratem pofuit in
ftatu natarz lap(e . Nam (icut in {tatu nature
lapfz pofuitlibertatem incoatam, fed ahtece=
denter neceflitatam ad voum , hoc cft liberta-
tem s que non eft libereas ; (Iquidem libertari
repugnat neceflitas antecedens ad vaum : fic
in ftacu nature 1ntegre pofuit gratiam , qua
fine iniuflitia negati non poffet, hoc eft gra-
tiam, quz Non erat gratia; fiquidem repugnat
gratie, vt {inciniuftitia negari non poflit na-
turz innocenti. Dicendum igicur vifionem,
& alia dona gratuita fuifle ita indebita, vr POa
tuiffent Angelis, & Adamo innocentibus 4
Deconegari. Sed de his ex profefio agendum
intra&. de Gratia.

32. lafertur primo repugnare ctiam natue
ram , cuidebeantur lumen gloriz , gratiafan-
ctificans; & habitus impliciter lupcrnatura-
les, cum fitcadem ratio, Confirmatur :nam
tales habitus funt impliciter fupernaturales,
& ordinis diuini, ac proindé ex doftrina tra-
dita num. 28. non poffunt efle debiti vili natu-
I& Creatx , vel creabili, A fortiori repugnat
natura, cui debeatur vnio hypoftatica, quz
clt maximé fupernaturalis, & {uprema inter
entia creaca ordinis diuiaj.

33. Infertur fecundo, quid dicendum fit
in




79

in quzftione, in qua quaritur ; vtrum fit pof-
Gibilis fubftantia , & natura creaa fupernatu-
ralis? Dicendum primo: poflibilis eft mo-
dus fubftantialis creatus fupernaturalis. Pro-
batur ; nam vnio hypoflatica eft modus fub-
ftantialis, vt cum [cntentia {atis recepra dicam
in Tradlatu de Incarnat, fed vnio hypoftatica
oft maximé fupernaturalis , & eft {fuprema ine
ter entia ordinis diuini; ergo & c.Ratio 4 prio-
riclt, quia id, gquod propter fuam perfeétio-
aem non poteflt deberi vili naturz creatk , &
creabili, eft fupernarurale prefertim (i ratio-
pe illius debeantyr naturz vifio beatifica , lu-
men gloriz , gratia fan&ificans, & czrera dona
fimpliciter fupernaturalia; fed vnio hypoftati-
caeft huinfmodi; crgo &c. Hing fequitur non
repugnare fubftantiam completam partialiter
fupernataralem . Chriftus.cnim in quantum.
sncludit humanijtateaa vaitam Verbo diuino,
eft fubftantia completa fupernaturalis quoad
vnionem hypoftaticam, ac proinde partialiter
fupernaturalis .

34« Dicendum fecundd: repugnat natura
creata fubftantialis complera fupernaturalis .
Probatur ; nam {i nomine naturz fubftantialis
completz intelliginmus naturam , cui deberen-
eur vifio Dei, Inmen gloriz , gratia fandtifi-
cans, & alia accidentia fupernaturalia, iam
num. 12. oftenfum eft repugoare talem nacu-
ram. Rurfus fi effet poflibilis talis natura, co
iplo vifio beatifica, lumen gloriz &c, nons
effent accidentia fupernaturalia , cum fon ef-
fent fupra ezigentiam totius nature creat, &
creabilis; ergo natura, cuideberentur talias
accidentia, non effet fupernaturalis, fiquidem
illi non deberentur accidentia fupersaruralia.
Si verd noming nature fapervataralis intelli-
gimus naturam,qua cffet {upra omncm natu-
ram creatam , & crcg‘btlcm »contracft , nam
creatd qualibet naturd fubftantiali completa,
Deus poteft creare naturam petfetiorem, &
perfeétiorem in infinitum ; crgo repugnat na-
tura fubftantialis cempleta, quz fir fupra om-~
hem naturam creabilem . Confirmatur : nam
ctiamfi poflibilis effct natura, qua pofiet natu-
raliter Deum videre, nihilominus effet pofli-
bilis natura fuperior , & fuperior, qua poflet
videre Deum yifione perfedtior, & perfectio=
ti in infinitum ; ergo ctiam darailla fuppoii-
tione , Ircpugnarct natura fubftantialis com-
pleta, quz effct {upra omnem nAtUr3m crea-
tam , & creabilem .

35, Ad t.concedo maiorem , & nego mi-
porem , & dico , qued intelledtus, vifo Mun-
do , naturaliter non appetit videre Deam, fi-
cut non appetit Deom comprehendere, fed
follim appetit cognofcere Deum cognitiones
perfe@a {ibi proportionata , vt didtum eft
quzft. 23. num. 18; crgo_ex tali appetitu non
fequitur vifionem Dei cffe poflibilem natura-
liter .

36, Ad 2. tranfeat antecedens, & nego
confequentiam . Difparitas cft, quia ideo po-
tentie inferiores poffunt naturaliter videreo

De fupazmau,lra,’_iratc vifionis.

omnia fua obiedta, quia omnia obiecta poten-
tiarum inferiorum funt in eodem ordine ef-
{endi cum potentijs , immo in tali ordine funt
imperfe@tiora potenti)s ; fed Deus ita eft obie-
Qum intelle@us creati, vt quoad modum i~
fendi Gt in ordine {uperiori, vtoftenfum cft
pum.13. crgo &c.

37. Ad 3. diftinguo maiorem ; €atenusrce
pugnat intelle@us , cui naturaliter cffet pofli-
bilis vifio Det, quatenus vifio Dei non poteft
efle connaturalis vili crearure non elenate,vel

"non includenti ¢leuationem , concedo 5 gua-

tenus non poteft effe’ naruraliter poffibilis vlli
creature etiam elenatz, vel includenti eleua-
tionem , nego ; ditinguo codem pacto mino-
rem, eiufque probationem; & nego confc-
quentiam . Vifio Deinon poteft efic connatu-
ralis vlli creaturz non clenatz , vel noninclu-
denti eleuarionem ; at poteft ¢ffe connaturalis
creature vt eleuatz , vel includenti eleuatio-
nem ; {cd intelle@us habens lumen gloriz et
creatfira eleuara 5 ergo &ce

38. Ad 4, Concedoantecedens, & nego
confequentiam . Idco complexum ex intelle-
&u, & lamine gloriz cft poffibile, & finite
perfedum, quiaaliintelleétui folum vt cle-
nato per lumen gloriz eft natugaliter poflibi-
lis vifio Deisfed inrelleétui identificanti fecum
perfectionem talis complexi effet pofiibilis na-
turaliter vifio Dei, prafcindendo ab elenatio-
ne; ergo talis intelle@tus cft impoffibilis «

39.  Ad confirmationem , diftinguo ante-
eedens;finitum additum finito additione phy=
fica, vel mathematica, per quam vrumgue
remaneat idem, neon facitinfinitum, concedos
finitum additum finito additione metaphyfi-
ca, per quam Neutrum femaneatidem » nons
facit infinitum, nego; & ncgo confequen=
tiam. Duplex cft additio» altera phyfica, vel
mathematica , per quam voum phyfice addi-
tur alteri , itaut verumgque remaneat idem , ac
erat ante s & cum finitam addirur alteri hoc
pa&to, proculdubio non fit infinitum : e, gre
{i palmus addatur palmo, ex duobus palmis
non fit quantitas infinita, fed folum bipalma-
ris : fi lumen gloriz »} vel vifio beatifica finita
phyficé addatut intelletui finito, non refultat
complexum infinitum , fed finitum. Secunda
additio et meraphyfica , per quam ira vaum
additur alteri, vt neutrum remaneat idem, fed
refulter vaum fimplex identificans fecum prg-
dicata veriufque + Talis additio eft identitas »
Si enim fingamus lumen glorix, vel viionem
beatificam identificari cum intelleu creato.,
¢o ipfo nec lumen glotie remanct idem , nec
intellectus , fed fit entitas fimplex identificans
fccum pradicata intellectus, & lumiais glorig,
{en vifioais beatificz f Cum igitur voum fini-
tum metaphyficé ; & per identitatem additut
alteri finito, poteft refuitare aliguid infinitums
e. gr. juxta communcm fententiam , {i intel=
ledtus identificatur cum a&u virali, co ipfo -
tcllectus ille erit infinirus,Rurfus praedicatum
cutis , & predicatum incqufati funt finita, G

quts

—_

i
",

it

wep AT

'-.i-.;i!.”-




ot

T i""

& bt

Liber I. Quaftio XXV.

quidem etiam negationes {unt incaufatz, &
Yamen i pradicatum ufari idenrificetur
cum pradicato entis, irabit ens incaufa-
tum, ac proindé infinitum. Difparitas eft:
pam ideo finitum phyficé additum finito non
facit infinitum,quia vtrumgque remanet idem,
ac ante, adcoque virL ¢ remanct finitum,
ficut ante, ac proindé compofitum ex duobus
initis; non poteft nfinitum ; fed cum fi-
nitum addirur alteri metaphyficé , & per iden-
titatem , neutrum remanctidem , ac ante; er-
go ficut nentrum remanet idem, fic neutrum
poteft remanere finitum , & ¢ poteft refulta=
re aliquid infinitum.

40. Ad 3. refpondeo primo argumentum
pofle retorqueri. Nam potelt dari cognitio
abft m excedens cognitionem ab=
fractivam perfediflimam, qua fo premus An-
geclus poteft naturaliter Deum cognofceres
guantum quealibet creatura intellectualis pof-
fibilis excedit Angelum fupremum;; fed An-
gelus fupremus non potelt Deum naturaliter
cognolcere cognitione perfectiori perfeéiffi-
ma cognitione abftradtiva , qua poteft narura-
liter Deum cognofcere 5 ergo qualibet natura
intellectiua poflibilis non! poteft naturalites
Deum cognelcere cognitione perfectiori co-
gnitione abftra@®ina, qu=z tantum excederet
cognitionem abftractinam perfedtiflimamAn-
geli fupremi, quantum talis natura excedit
aturam Angeli fupremis; fed qualibet vifio
Dei incomparabiliter excedit quamlibet co-
gnitionem abftradivam Dei; ergo quzliber
natura intelletualis poflibilis non poteft na-
taraliter videre Deum .

41. Refpondee fecundd dire@é , nego an-
tecedens . Vifio enim beata excedit cogaitio-
nem abftra@tivam excefl s quo vifio cit ordi-
nis fupernaturalis,, cognitio abftradtina eft ac-
dinis naturalis ; fed nulla natura conipleta fub-
fiantialis poteft efle ordinis (upernaturalis , vt
probatum cft ; ergo nulla poteftita cxcederes
aliam naturam completam (ubftantialem, fi-
cut vifio beatifica excedit cognitionem abftra-
&inamn Dei.

42, Dices:hocipfum quzritar,quare fi-
cut prater cognitioncs abltraiuas Dei, ac
proindé naturales, dari poffant cognitiones
intuitiva , ac proinde fupernaturales, fic vitra
naturas intelleétinas naturales, quz naturali-
ter poflunt cognofcere Deum {oluny abfiradi-
ué , non poffiatdari naturz intelledtine fuper-
naturales, quz poflint naturaliter cognolcere
Deum intuitine .

43. Refpondeo in fundamentis nofirz
conclufionis piures allatas fuiffe rationes huius
rei. Prima ratio Theologicafuit, quia vifio
beatifica , lumen glorie, gratia fan&ificans
&c. non cflent accidentia fimpliciter fuperna-
turalia, {i poffibilis effet natura fubftantialis
completa, cui naturaliter deberentur; ergo
impoflibilis eft talis narura . Poteft afferri hu-
ins rei alia ratio tym moralis, twm phyficas .
Secunda erge ratio moralis fuit, guia adoptio,

fini
nr

ractina tant

}i

H

75

amicitia &c. non poflunt deberi naturg {erujs
li; omnis autem natura creata effentialiter et
ferua Dei. Tertiademum ratio phyfica fuit,
quia fi effet poffibilis natura , quz poffer na-
turaliter videre Deum , deberet effié in eo-
dem ordine immaterialitatis cum Deo, quod
repugnat .

44. Ad 6. rranfeat antecedens, & nego
confcquentiam. Non valet: nulla forma f{ub-
ftantialis poreft effe mala, & violenta cuilibet
fubiecto ; ergo nulla forma accidentalis poreft
effe mala, & violenta cuilibet fubie@o : de fa-
¢to enim accidenria erroris , peccati , miferiz,
funt mala cuilibet fubieo ; accidens coatio.
nis eft violentum cuilibet fubie@to ; €rgo ne-
que valet: nulla forma fubftantialis non mo-
dalis poteft efie indebira cuilibet fubiedo; ita
vt nulli fubiecto poffit naturaliter conuenire ;
ergo nulla forma accidenralis poteft effe inde-
bira cuilibet fubieto, ira vt nulli poflit naru-
raliter conuenire . Eft enim lumini narurali
confentaneum, vt ficut aliqua accidentia func
violeata cuilibet fubie@o ;, & contra eins na=
turam , fic aliqua accidentia fint fupernatura-
lia cuilibet fuble&o, & fupra naturam , & cxi-
gentiam cuiusliber naturz (abftantialis com-
pletz . Difparitas cft, quia forma fubfanrialis
abfoluta elt natura quedam incompleta ordia
nata ad hoc, vt cum materia tanquam cum.s
altera comparte conftitnar naturam comple-
tam ; ergo non poteft cle fupernaturalis , fed
naturalis materiz , cum qua debet conftituere
naturam. Ataligua accidentia fuat ipfa ele-
natio naturz ad filiationem, amicitiam Dei
&c. quz funt indebita cuiliber naturz creatz ;

- ergo pofiunt cfle itd indebita omni naturz , vt

non poflint illi naturaliter eonucnire « Ex do-
&rina tradita infertur non pofle dari formam
{ubftantialem abfolutam fupcroaturalem cui-
libet materix , neque materiam f{ubftantialen
incompletam in ratione narure fupernatura-
lem cuilibet forma fubftaatiali .

45, Ad 7. concedo antecedens, & nego
confequentiam. Difparitas elt, quia vifio, gra-
tia &c. debent efle indebita natura,que Deum
videt, quz adoptatur &c. at non eft necefles ,
vt fint indebira gratiz , & dono {upernarurali,
quo natura ratienalis elevatur ad {ubfiften-
dum in Verbo diuino; fed modus fubftan-
tialis voionis hypoftatice non eft natura , quz
Deum videt, 8t adoptatur, fed eft gratias ,
& donum {upernaturale , quo natura eleuatur
ad fubfiftendum in Verbo 5 ergo &c.

46. Ad 8. diftinguo antecedens: Deus po-
teft naturaliter amari, prout et in fe, iti vt (o=
la bonitas diuina cognita prout ¢ff in fe mo-
ucat ad amorem , nego maiorem ; ita vt (ola
bonitas diuina cognita prout elucét in creatu-
ris moucat ad amerem, tranfeat; & nego con-
fequentiam . Sicut Deus non poteft naruralis
ter intelligi , nifi prout elucet increaturis ., fic
non potelt naturaliter amari, nifi proptet bo-
nitatem dininam elucentem in crearuris; &
ficut fupernaturaliter Deus poteft intelligi, &

K 2 vi-




76
videriin fe ipfo vifione beatifica, fic amores
beatifico poteft amari propter bonitatem di-
uinam vt cognitam in feiplas _idcuquc amor
beatificus patriz eft diue: (z rationis ab amore
viz, vt dicetur (uo loco

QVAESTIO XXVL

Vivam intellecus crearus ad videndum Deum
indigeat lumine gloria intrinféco.

8o Th.qu12. artes.

1. Idetur non indigerc: primoenim, vt

arguit Scotus in 2. diftii4oquef. 1. &
in 4. dift. 49. queft. 11. Obicctum ¢ qued per
feipfum eft infinjra lux intelligibilis , & cft
{ufficientiffimua ad hoc, vtmoucat intelle-
&uom ad vifionem (ui, noa eget lumine fibi
coagente ad caufandam vifionem; fed Deus
¢lt tale obie@tum; ergo &c.

2.  Secundo, vridem argait, fieut ceecus
fupernaturaliter illuminaras naturaliter videt
colores , fic intellectus creatus fupernatarali=
ter illuminatus lumine glorie naturaliter vi-
deret Deum 5 eigo vifio Dei non aliter effet
fupernaturalis bearis , quam vifio colorum fit
fupernaturalis ceco illuminato , quod clt ab-
furdam .

3. Tertid, vtarguic Durand. in 4. dift. 40.
quzft. 2, num, 22. lumen glorie eflet neceffa-
rium ad hog, vt iatellectus creatus, qui fecun-
dum fc ¢ft improportionatus ad videndum s

Deum , fieret proportienatus; fed intellectus °

habite Jumine gloriz, remanct improportio-
natus s ergo &c. Probatur minor: nam ideo
intelle@us fecundum feelt improportionatus
ad vidend@ Detm’, quia infinite ditard Deos
fed etiam  inteilectas habens lumen glocia
creatum infinite diftat a Deos ergo &e.
4. Refpondeosquod vt refertur in Clemen-
tina Ad nofirum de Hareticis , Beguardi, & Bes
guinz in Germania doeucrunr plures errores,
inter quos quintus city quod qualibot inielleinan
lis natura in fe ipfa oft naturalitey beatas quodque
anima now indiger lumine glovic ipfam elenante ad
Deum videndum o eoque bearé frucndum . Damna.
tus fuit hic error cumalijs cius fedlg erroribus
4 Clemente V.in Concilio Viennenti Clemen,
tina citata, ac proindc de fide elt animam indi.
gere lumine gloriz iplam clenante ad viden-
dum Deum , coque bearé fruendum . Qi®rie
tur, vtrum precisé ex allata definitione de fide
fit animam indigere lumine gloriz ditinfto d
vifione ipfam cleuante ad videndum Deum,
Aligui affirmant , alij negant, ac dicunt, quod
fi afleratur vifionem ipfam Dei efle lumen {u.
pernaturale , formaliter cleuans animam ad
videndum Deum, faluatur animam indigetes
fumine glorie ipfam elevante ad videndum
Deum,ac proindé faluatar definitio Ponrificis;
¢rgo ex allatadefinitione pracisé non clt de fi-

De lumine gioria:

de animam indigere lumine glorig diftincto ab
ipfavifione.

5. Opponunt primo Audtores contrarie
fententig : Concilinm dicit animam indigercs
lumine cleuante ad vifionem ; fed vifio nons
elenat ad vifionem ; ergo docet animam indi-
gere lumine diftindo 4 vifione .

6. Refponderi poteft Concilinm non dice.
re animam indigere lumine ad vifionem , fed
ad videndum; (cd vifie licét non cleuer ad vi-
fionem, tamen co ipfo ; quod eft forma fuper-
naturalis, eleuat formalizer animam ad [aum
effe@um formalem videndi Deumsergo falua-
tut definitio Concilj -

7. Opponunt fecundé: Poutifex definit
animam ad videndam Deum indigere lumine
illo , quod negabaat hzretici, qui damnantur;
fed illi heretict non erant itd folidi, vt nega-
rent animam ad videndum Deum indigere lu-
mine vilionis ; ergo negabant animam indige-
re lnmine diftiuéto & vifione ; ac preinde Pon.
tifex definit animam indigere lumine diftin&to
d viiione.

8. Refponderi poteft Hareticos illes ne-
gafie vifionem Dei effe formam [(upernatura-
lem , & elenantem animam ad videndum, ac
docuiffe cffe formam naturalem, ac non cle-
wintem, & confequenter afferuiffc animam ad
videndum Deum non indigere lamine gloriz
clenante. Pontifex ergo contra iilos definit
animam ad videndum Deum indigere lumine
glorig clcuante, quod faluatur s dicendo vifio-
nem cffe lamen formaliter clenans animam ad
videndumn Deum. Propter hecnon et impro-
babile ex allata definiticne pracisé non cile de
fide,quod anima ad Denm videndum indigeat
lumine gloriz diftindo & vifione. Diai id
non effe de fide ex illa definitione pracisé .
Nami cx alijs principijs exiftimo cfic de fides ,
quod anima ad videndum Deum indigeat vi-
ribus fupetnaturalibus, vel intricce com-
plentibus, vel extrinfecus aflifentibus , &
concurrentibus ading ad vifionem Dei. Ratio
cft, quiaactus (opernaturales nen poliunt cf=
fici per folas vircs naturales; fed vafio Deieft
{upernaturalis ; ergo non poteft effici per folas
vires natarales anime, ac proindé amima ad
efliciendam vifionem Dei indiget aliguo prin=
cipio fupernaturali, vel intrintecé complente,
vel extrinfecus affiflente , concurrente agdiuc
ad vifionem ; fed hoe principium [upernatin
rale poteft vocari lumen gloriz ; ¢rgo de fides
elt animam ad efficiendam vifionem indigere
lumine gloriz diftin&o 4 vifione, nomine lu-
minis glori¢ intclligendo principium {uperna-
turale concurrens adiué ad vifionem ; & fic
elenans animam ad videndum Deum , abftra-
hende ab hoc ; virum tale principium f{it anis
mz intrinfecum, vel illi affiffat extrinfecc.

9. Supereft quaflio iater.Scholafticos,
vtram beati de fadto ad efficiendam vifionem
Dei eleuentur per lumen glorig ipfis intrinfe-
cum: & vtrum tale lumen fit illis neceffarium
faltem neceffitate connaturalitatis? Affirmat

Sans




Liber I, Quafltio XXVI.

San&us Thomas 1. p:
contra Gentes cap. §3.
Scotum in 1.dift.1 E: 1. Ad primum
pro fecunda via concciiifle lumen gloriz intrin-
fecum intelleétui, flicet Scotus in hoe puncto
videatur dubius fuiffe. Hos fecuti funt Theo.
logi feré omnes, excepto Durando in 4. dift.
49. quzft.2, num. 22,

10, Dicendum cum hac communiffimas
fententia: datur inbeatis , & eft connaturali.
ter neceflarium ad videndum Deum lumenss
gloriz, nomine luminis [gloria intelligendo
cum Scholafticis gualitatem creatam (uperna-
turalem intrinfecé inhzrentem intelle@tui,
cumque confortantem , & clenaatem ad hoce ,
vt poflit videre Deum , quem folg lumine , &
virtate natorali videre non poteft .

11. Ptobar S. Thomas neceffitatem limi-
nis citato art. s Nam omne , quod eleaatur ad
aliquid excedens ip(jus naturam, & cx (ua ra-
tione exigens fubiedum antecedenter difpoti=
tum , debet antecedeater intrinfece dilponi
aligua difpofitione excedente ipfius naturam ;
c.g. vt acr cleuerur ad formam, & operationes
ignis, qua (unc{upia naturam aeris, debet di.
iponi per calorem vt ofto s quieft fapra natu-
ram aeris ; fed intellectus videns Denm elena-
tur ad vitionem Dei, quz elt fupra naturam.,
intelle@us,vt ditum cit quattione 25. & pra-
terea vifio exigit intelletum antecedenter
difpofitum aliqua qualitate fupernaturali,
quam vocamus lumen gloriz; ergointelle-
¢tus indiget lumine glonia . Prebatur minor :
nam operatio vitalis vitimo perfedta ex lua,
natura exigit procedere d potentia vitali in-
trinlecé , & vltumo perfeta in erdine ad exer-
¢endam talem operationem ; fed vifio Dc;_.:!.‘:
operatio vitalls vlumeo perfeta, !;qm_dcl_n in.o
ca confiftit beatitudo , qu cft perfeciflima
vita 3 ergo vifio Dei, qua clt operatio vitimo
perfecta, ex natura fua exigit procedere abin-
telle®u intrinfecé , & vitimo perfeto in ordir
ne ad videndum Deum ; fed intellectus perlu.
men naturale, (eu per patwralem virtutem in-
telligendi eft intnnfecg impericctus, & infuffia
ciens ad videndum Deum , vt diGtom eft g.25,
crgo vifio Dei exigit procedere ab intellectu ,
vt intrinfece perfecto per aliguod lumen {u-
peraamrale, feu per aliquam virtutems fuper-
naturalem , qua iotellectus reddatur fufficicas
ad videndum Deum ; quod lamen quia eft ad
aétum, quo intellettus glorificatur, vocatur
lamen glotia , ac de co dicitur Plal. 35, In J.'f-
mine tuo videbimus dumen , hoc eft clentiam diui-
nam , qu& cft primum lumen erc\iig:biﬁc 4&
Apoc.zi. Claritas Deiillummabit eam , hoc eft

focietatem videntinm Deum . Per hoc lumen
4 Dionyfio, & alijs beati dicuntur effici Dei-
formes, hoc eft fimiles Deo in hoc, quod pof-
{int videre} dininam eflentiam, ficuti Deus il«
lam videt,iuxta illud 1.loan.3. Similes ei erimus,
guia videbimus eum ficuti eff .

" 12. Quod autem cperatio vitalis 'vltima

cx {ua ratione exigat procedercd po-

(]

71
tentia vitali intrinfccé 5 & vitimo perfe@ains
ordine ad talem operationem, probatur primo
a priori : nam cam vita confiftat in hoe, quod
viuens poflic mouere fe iplam, pertetio ope-
rationis vitalis confittit in hoc 5 vt Procedat a
perfedta virtute mouendi fe ipfum .

13. Secundd probatur indugione in nata-
ralibus . Nam vifio feofiriua vitimo perfe@as
cxigit procedere 4 potentia feafitiua vitimo
pertecta s & difpofitaad bene videndum; actus
infticie vitimo perfeus exigit procedere
voluntate vinmo perfecta per habirum,& vir-
tutem iuftitiz ; idemque valet de alijs adibus
virtuofis, vt docet Ariftoteles 2, Ethicapigs A,
fortiori attus, in quo coafiftit beatitudo na-
turalis, deber procedere 4 potentia intrinfece
perfecta per habitum, ideoque beatitudo ex
Ariftotele 1. Ethic. cap.7. definitur; Perfedtiffi-
ma operatio ratignalis fecundum perfedtifimam vir-
thtem ,

14. Tertid probatur inductione in fupers
paturalibus. Nam adtus vitales fidei, fpel s
charitatis 8tc. exigunt procedere abintelledta ,
& voluntate perfetis per habitus fupernatie
rales fidei, {pei, charitatis &c. vel faltem pex
auxiligactualia intrinfecé perficientia intelles
&tum s & voluntatem ; ergo conftat rationes ,
& audoritare,quad operationes vitales vitimao
perfedta exigunt procedere a potentia vitali
vitimo perfecta ; ergo vilio Dei» cum fit ope-
ratio vitalis vitimo perfeita, exigit procedere
ab intelle&tu perfedto per lamen glorie .

Is. Addo cum San&a Thoma codems
art.s.quod ipfa effentia diuina, vt fiar forma ,
& fpecies intelligibilis, hoc ¢t immediaré mo-
uens intelleGtum ad vilionem fui, exigit , vt
intelle@tus fitinerinfece perfe@us per lumen.s
glotiz ad videndum . Forma enim intelligi-
bilis » vt moueat porentiam ad operationen_s
vitalem vltimo perfetam , exigir , ve talis po-
tentia {it ex parte fua vltimo perfedta in ordi-
n¢ad talem opcrationem , vt patet ratione , &
indudtione al :

16. Obijcies primo contra allatam ratio-
nem :lumen glocix licet fit fupernaturale non
exigit, v intelieGtus (it ante difpofitus pex
aliam difpofitionem fupernaturalem; alioquin
procederetur in infinitum in difpefitionibus
impernaturalibus 5 crgo etiam vifio licér {uper=
naturalis , non exigit, vt intelle@us fir antece=
denter difpofitus per lumen fupernaturale «

17.. Refpondeo,concedo antecedens, & ne-
g0 confequentiam. Difparitas eft, quiaactus
fccundus vitalis vitimo perfectus [upponit
adum primum , feu potentiam proportiona-
liter perfe@am ; at adtus primus non fupponit
alium a&um primum , alioquin procederetur
in infinitum ; fed vifio e® altus fecundus, &
lumen gloriz conftitnit aGum primum, hog
cft potentiam intrinfece perfeam;ergo &ec.

18. - Obijcies fecundo: vt Verbum diuis
num per vaionem hypoftaticam phyficé vnia-
tur humanitati, non prerequiritur in humani.
tate vlia antecedens difpofitio {upernaturalis ;
crgo

1




ergo vt effentia diuina per vifionem intentios
naliter vaiatur intelle@tui, non prerequiritur
inintelle@tu vila antecedens difpofitio fuper-
maturalis ,

19. Refpondeo,cencedo antecedens, & ne-
go confequentiam » Difparitas eft, quia radix
omnium donorum {upernataralium non pra-
requirit in fubie@o vilum donumn fuperaatu-
rale: proportionaliter ac forma Solis , quia eft
radix cazterarum fOrmarum materialiaum, non
prarequirit jin fole vilam difpofitionem ; fed
pervaionem hypoftaticam humanitas accipit
primam radicem fubftantialem omanium do-
noram fupernaturalinm; ergo vnio hypoftati-
ca non prarequiritin humanitate vllum dos«
numsvel vllam difpofitionem {npernaturalem.
E conuerfo operatio fupernaturalis vitimo per-
fe®a, & quz fc habet vt vitimus fructus , pra=
fupponit potentiam , & radicem effe vitimo
perfe@am in ordine ad ralem operationemsfed
effentia dinina vnitur intentionaliter intelle-
&tui per hoc, quod inteliectus cxerceat opera-
tionem vitalem vltimo perfe@tam;ergo &c.

20. Queritnr primo , quifnam fit effectus
formalis luminis gloriz ?

21. Refpondeo, quod effectus formalis lu=
minis glorie eft 1td augere,, & perficere virtu-
tem intelleétinam , vt intelletus , quicx pro-
prijs viribus elt infudficiens ad videndum Ded,
per vires luminis reddatur {ufficiens ad viden-
dum Deum, & difpofitus ad hoc, vt ab eflen-
tia dinina moueatur ad vifionem o

22.  Quezritur fecando, verum lumen glo-
ri¢ addar fupra intellc@tum virtutem cinfden,
an diuer{z rarionis ?

23. Pefpondeo cum San&o Thoma 3.con-
tra Gentescap. 53, num. 4. quod addit virtu-
tem diucric rationis . Probatur primo: nam-
omalis virtas fupernaturalis eft diverfe rationis
a virtute natarali 5 {ed lumen glorig eft virtus
fupernaturalis 5 ergo lumen glorie cft diverfz
rationis & virtute naturali intelle&us,cui addi-
Tar.

24, Probatur fecundd : nam cum virtos
augetur per additionem virturis einfdem ra-
tionis , angetar in ordine ad caufandum maio.
rem effetum eiufdem rationis: ex.gr. cum ca-
lor augetur , addiro calore eiufdem rationis,
augetur in ordine ad magis calefaciendam ca-
lefactione intenfiori, fed ciufdem rationis; fed
per lumen glorig virtusintelligendi augeturin
ordine ad videndum Deum vifione {uperna-
turali,ac diuerfa rationis 4 quacunque intelle-
&ione naturali; ergo &c.

25, Quaritur tertid , vtrum lumen gloriaz
fit qualitas permanens , & habitualis, an qua-
litas tranficns ?

26, Refpondeo, quad beati, quielenantur
ad videndum Deum permanenter, cleuantur
per lumen habituale , & permanens : {i autem,
vt multi dicune , aliquiin via , puta Moyfes, &
San&us Paulus elcuati funt ad videndum Ded
tranfeuntér, eclenati funt per lumen glorie
tranficns . Confirmatur ex do@rina communi

Delumine glorix

in materia de gratia, qua afferitur Deum ho-
mines eleuare ad adtus fupernaturales fidei ,
{pei, charitatis &c. non folitm per habitus per.
manentes; (ed etiam per auxilia tranfeuntia.

27. Adr.concedototum,acdico, quod
lumen gloriz non ideo cft neceffarium , quia
Decus indigeat lumine f{ibi coagente ad caufan-
dam vifionem, fed quia intelletus creatus in-
diget lumine glorie {ibi coagente ad videa-
dum Deam. Explicatur exemplo. Sol vt vi-
deatur 4 noctua , non indiget lamine fuperad-
dito, fcd nodua vt videat Solem indiget ang-
mento, & confortatione potentix vifiuz; ergo
a.pari &c.

28. Ad 2. concedo antecedens , & nego
confequentiam. Vifio,quaczcus illuminatus
videt colores ; eft fupernaturalis folum per ac.
cidens, extrinfecé , & quoad modum: ar vifio,
qua beati vident Deunw, el fupernaturalis per
fe;intrinfecé, & quoad fubftantiam ; ergo ali=
ter elt fupernaturalis vifio, qua beati vident
Deum ; ac vifio ; qua czcus illuminatus videt
colores. Explicatur. Supernaturale per (e,
intrinfecé , & quoad f{ubftantiam, et quod
propter magnitudinem perfeétionis intrinfece
non potelt clle debitum naturz creatz nons

cleuate per dona gratiz ; fed vifio Dei propter

magnitudinem perfedtionis intrinfcce nons
potelt effc debita nature create non elcuate
per dona gratiz ; ergo. Supernaturale per ac-
cidens, extrinfece, & quoid modum eft; quod
licet ex f¢ poffit eflfc debitum natur® create
non elenatz , tamen propter aliquod accidens
de fato non potelt effe debitum natura, nifi
circa illam fiat aliquid miraculofum}, & fuper-
naturale ; fed vifio, qua cgecus illuminatus vis
det colores , potuiflet effe debita illi homini, {i
non effec cecus , & folum quia per accidens eft
cecus; non poteft illi effe debita nifi fupernatu-
raliter; & miraculose liberetur a cacitate 5 cx-
go et fupernaturalis folum per accidens, ex-
trinfecé, & quoad moduimn .

29. Ad 3. nego minorem . Ad probatio-
nem diftinguo maiorem : idco intelleGas fe-
cundum {ceft improportionatus ad videndum
Deum , quia vicumque infinité diftata Deo ,
nego malorem ; quia ita infinite diftat , vefit
in ordine puré¢ naturali, concedo maiorem-s :
diftinguo codem paéto minorem , & nego
confequentiam. Ideo intelletus fecundum
fe ¢ft improportionatus ad videndum Deum,
quid itd infinite diftat 4 Deo, vt {it in ordi=
ne puré naturali; fed intelle@us habens lu=
men gloriz itd infinité diftar 4 Deo, vt fitin
ordiae gratiz , & eleuationis; crgo &c.

QV &«

B
&

;
»
k.
E




Liber I. Quaftio XX VII.

QVESTIO XXVIL

Virsm lumen cliria concurrat ad vifionem
beatam » Ve 1otalis y vel (olum Vi par-
tialis ratio agendi 2

$:The .12+ artede

1. ‘ T Idetur lnmen gloriz , non eflc partia-

lis , fed totalis ratio agendi, ita vtad
vifionem Dei non concurrat immediate , &
a@iué intelle@us creatus ; primo quia eatenus
deberet concurrere intelle@us, quarenuslu-
men cum non fit potentia vitalis, non poffet
dare vifioni vitalitatem, fed folam fupernatu-
ralitatem , ac proindé vitalitas deberet dari vis
fioni ab intellectu ; qui eft potentia vitalis ; fcd
lumen eft potentia vitalis fimul,& intentiona-
lis; ergo &c. Probatur minor : nam vifio ha-
bet vitalitatem identificatam cum fupernata«
ralitate ; ergo debet procederc 4 potentia ha-
bente vitalitatem identificatam cum {uperna-
turalitate .

2. Secundé fi intclle@us concurrerct par-
tialiter ad vilionem , qua beatificatus,partiali-
ter beatificaret fc ipfum , quod cft abfur-
dum- £

3. Tertiofiintclleus per fuam potentiam
naturalem concurreret ad videndum Deums ,
haberet potcotiam naturalem videndi Deum;
fed non habet; ergo &c. Probatur minor:
pam nufla potentia naturalis eft etiam partiali-
ter ad aliquid fupernaturale ; fed vifio Dei eft
fupcrnaturalis ; ergo .

4- Quarto , vt obijcit Toannes d S. Thoma
1. part. quaft.1 2.difput.14. art.2. Ad hoc, vt
intelle@tus!pofler per fuam virtutem natura-
lem concurrere partialiter ad videndum Deii,
deberet dare vifioni vitalitatem, vel aliquod
alind pradicatum, ac proinde deberet illud
precontinere in fe; fed intelleGtus non pra-
continet vitalitatem , neque aliud predica-
tom vifionis: ergo &e¢. Probatur minor: vir-
tus enim naturalis nen continet vilum pradi-
catum fupernaturale;; fed vitalitas, & omnia
pradicata vifionis beatz funt fupernaturalia,
ac nullum pradicatum vifionis clt naturales ;
ergo &c. _

5. Quintd, vt idem obijcit s lumen gloriz
eft tota ratio proportionans intelle@Gum ad
vifionem Dei; ergo intclletus antecedenrer
ad lumen nullam haber propertionem cum.
vifione Dei ; ergo nullam habet virtutem , ne
pactialem quidem , fiquidem omnis virtus in-
cludit aliguam preporrionem cum €o , ad
quod eft virtus. : :

6. Refpondeo recentiores Thomiftas vna-
nimiter aflerere lumen gloriz efic totalem , &
adzquatam virtutem , feu rationem agendi,
& producendi vifionem beatificam , itd vt in-
relle@us in vifionem beatificam non influat

immediate per virtntem {uam fibi cfentia-

79

lem , & identificatam , fed folum per virtus
tem luminis gloriz fibid Deo infufam, pro-
portionaliter, ac in Philofophia dicunt fub-
ftantiam non eflc per fe immediaté operatie
uam , fed quidquid agit , per potentias fibi fue
peradditas agere . :

7. Dicendum contra hanc opinionem.
cum fententia communi auétorum Societatisy
lumen gloriz non effe totalem, fed folum
partialem rationem agendi, ita vt ad vifioncm
Dei imul cum lumine gloriz concurrat adtiné
immediaté etiam intelledtus , immo ipfa {fub-
flantia animz .,

8. Probatur primo auétoritate S. Thome ,
& Sandti Auguftini. Primo S.Thomas 1, par,
quaft. 12. in corpore dicit. Dicendum igitur ;
quod ad widendam Dei effentiam requivitur aliqua fi.
usilitudo ex parte vifing potentie 5 feilicet {wmen gloa
vig confortans intellefium ad videndum Deum 5 led
non confortatur , & adiuuatur ad agendum,
qui nihil immediaté agit cum co », quod con-
fortar , & adiuuat ; crgo S, Thomas exiftimat
intelle¢tum immediaté concurrere {imul cum
lumine ad vifionem Dei «

9. Secundo jdem S.Thomas eadem qu.12.
art.s. in corpore dicit : Cum igizur wirtus nati-
ralis intelle@us creari mon [ufficiar ad Dei effentiam
videndam , oporzet, quod ex dinina gratia [uperaccres
Jeag ei virtus intelligendi , & hoc augmentum virtu-
tis intelle&Giua illuminarionem vecamus &e.ded aug-
mentum virtutis ad videndum non cit totas
virtus, & inepté tota virtus videndi dicerctus
efle augmentum virtutis intclleGiue ad vi-
dendum ; ergo . Tertia codem artic. 5. ad 1.
dicit, quod lumen gloriz eft neceffarinum ad
videndum Deum , 4d boc quod iptelleFus fiar
potens ad intelligendum per modum , quo potentia fis
potentior ad operandum per habitums ; {cd habitus
non eft tota virtus agendi refpeétu potentiz;
ergo lumen gloriz ex S, Thoma non cft totas
virtus agendi refpe&u inteliedtus . Quarto S.
Auguftinus lib. 2. de peccatoium meritis, &
remiflione, cap. 5. ponit hanc regulam : Adiu-
tor enimi nofter Deus dicitur , nec adiuuari poreft, ni=
ﬁ qui aliquid fpente conatur , (‘m.rﬁ non ficut in lapi-
dibus infcnfatis falutem nofiram Deus eperatnur in
nobis 5 fed Deus per lumen gloriz adiuuar in-
telledtum noflrum ad videndum Deum; er-
go intelle@us aliquid conatur, & immediate
concuttit ad vifionem . Quinto idem Augu-
(tinus paulo poft codem cap. ad explicandum
id ; quod dixerat, affert exemplum, dicens : 8i-
cit enim corporis ocklus non adiunatur d luce , vt ab
eadem lnce anerfus difcedat , vt autem videat, adis-
natur ab ea , neque boc omnino , nifi adiunante pu!eﬂ:
ita Deusqui eft lux bominis interioris,adiunat noftre
mentis abtutums ot boni aliquid operetnr 5 fed lux
ita adiuvar oculum, vt oculus immediaté con-
currat ad videndum; ergo Deus per lumen.s
gloriz , per habitus fupernatvrales , & per
auxilia gratiz itd adiuuvat intelle@um , & alias
potentias, viimmediaté concurrant ad actus
{upernaturales videndi, & ad alios actus fuper-
naturales.

10. Pro-




.

f & s i1
oy 5 R vt ERs
80 De concurfu luminis gloriaz ;

10. Probatur fecindo conclafio rationes
defumpta ex allatis verbis Augullini. Poten-
tie enim vitalesadiunari non pofluntj ad vitas
liter agendum , nifi adhibeant immcediaté ali-
quem conatum , & infiuxum ad atus vitales,
ad quos adiunantur : fed Deus per lumen glo-
ri@ ] & per habitus, & auxilia gratiz adiuuat
noftrum intelleGum , & voluntatem , qua
{unt potentiz vitales, ad cxercendos actus vi-
tales Deum videndi , amandi &c¢; ergo ia
adinuat , vt intelle@tus adhibeat immediate
aliquem conatum, & influxum immediatam
ad vifionem Dei ; voluntas adhibeat influ-
xum , & conatnm immediarum ad anyorem
Dei,» & ad alios a&us fuperaaturales. Maior
probatur tum ex allatis verbis Auguftini, tum
quia de ratione potentiz vitalis cft , vt non.s
poffit viuere per actus » ad quos immediate
non influit; fiquidem viuere inactu fecundo
et immediaté influere in aftum, quo potentia
vinit, &«cft feagere, & mouerc per talems
adtum ; fed intelle&us elenatur ad vifiloncma
Dei, qua vinat in actu fecundo; ergo adiuua-
tur itd , vt immediaté influat in vifionem.

11, Probarur tertio conclufio. Si cnim.s
lumcn gloriz effet tota ratio agendi refpedtu
vifionis , itd vt intelle@us immediate ad illam
non concurreret, ctiam habitus caritatis, &
alij habitus, & auxilia fupernaturalia effent £0a
ta ratio agendi refpecta acus caritatis , & alio-
rum a&uum fupernataralium, itd vt voluntas
immediate ad illos non concurreret ; eft enim
eadem ratio ; confequens eft abfurdum : ergo
&c. Probatur minor: potentia enim libera des
bet immediaté concnrrere ad actum formali-
ter Liberum , com debeat illum determinare 5
fed potentia libera ad eliciendos adtus (apernas
turales voluntatis non eft habitus, vel auxi-
lium, fed voluntas , vel anima; ergo volun-
ras, vel anima debet immediaté influere ad
adus fupernatnrales voluaratis. Probatur mi-
nor: potentiacnim libera cft, qua poteft de.
terminate actum , Vel oppofitum aétus, & po=-
teft habitu vti,vel non vti; fed habitus caritatis
non poteft determinare omiflionem aétus cari=
tatis, prefertim cum talis omifiio eft peccami-
nofa ;s multo minus poteft determinare odium
Dei contrariumactui caritaris; fola autem vo-
lantas poteft fe determinare ad adtum carita-
tis , vtendo habitu caritatis,, vel ad negatio-
nem adtus caritatis, autad odium Dei, nons
vtendo habirtu caritatis; ergo &c.

12. Prabatur quarto: vt enim dixi in Phi-
lofophialib. §. quel- 11. d¢ Anima in s. ar-
gumento , eiufque folutione, potentiz animg
non funt tota virtus agendi vitalitér , fed ipfas
anima immediaté influit ad omunes flios actus
vitales, & nifi immedidté influeret,per ipfos no
viuetet 5 crgo 4 fortiori lumen glorie non et
tota virtus agendi refpedu intelle@as , & ani-
ma , ac proindé ad vifionem influit immedia-
t¢ tum intelleGus, tum ipfa {ubftanria anime,
& finon influcret, anima per vifionem nomns
vineret.

13. Quezres, vtrum lumen gloriz fit vit=
tus non folum intrinfeca intellettui;& animz,
fed etiam vitalis?

14. Refpondeo Thomiftas aflerentes lu-
men gloriz effe totam rationem; & virtutemn..
agendi, affirmare lumen gloriz efic virtutcm
vitalem fupernaturalem , qua anima videt
Deum. Si enim nen effet virrus vitalis , fc-
queretar , quod cum ad vifionem concurrat
immediaré folim lumen glorix; ad adum vi-
talem non concurreret. immediate vila virrus
vitalis  quod repugnat. Alij negantes lumcn
gloriz effe totam virtutem agendi; fatis com-
muniter negant lumen gloriz efle virtntem
vitalem. Fundamentum ¢t , quia potentie
vitales debent profluere ab intrinfeco ; fed lu-
men gloriz son profluit ab intrinfeco , fed
meré ab extrinfeco , hoc eft 4 Deo infnn-
dente lumen gloriz fupra exigentiam (ubic=
&i; ergo lumen gloriz non eft virtus vita-
lis.

15.  Probabilius cenfco lumen gloriz effe
virtutem vitalem , licet nen fit totalis , fed
partialis virtus producendi vifionem beatifi-
cam. Ratioeft, quia vires naturales anima
non funt vitaliter completz ad producendam
vifionem Dci, & alios aftus vitales {uperna-
turales;,ergo debent compleri per additionem
virtutis vitalis fupernaturalis , ac] proindé lu=
men gloriz , & alij habitus infufi funt virtu=
tes virales. Neque ex hoc fequitar lamens
glorie efle intclleGum fupernaturalem , fed
folum efie complementum vitale intellectus,
quo clecuatur ad hoc, vt poflit intelligere intel-
lectione fupernaturali . Ad fundamentimop-
pofite fententiz dico de ratione potentiz vita=
lis efie quidem , vt fitintrinfeca viuenti , bon
autem vt proflnat abiplovinente . Patet : nam
in fententia dicente intelleGtum , & voluanta-
tem non diftingui ab anima, intclleétus, &
voluntas {unt potentiz vitales , & tamen non
profluunt ab ipfa anima, {iquidem animanon
eft 4’fe, {ed profluant extrinfece d Deo s ergo
licet de ratione actus vitalis {it, vt profluat ab
intrinfeco,ideoque non poflit ideatificari cam
natura creata, qua non ¢ft 4 fe , tamen poten-
tiz vitales pofluntjefle meré ab cxtrinfeco .
Confirrmarur : nam in fententia diftinguente
intelle@tum , & volantatem ab anima, proba-
bilius eft ipfam fabftantiam animez efle virtu=
tem vitalem immediaté influentem ad adtus
vitales intelligendi > & volendi, & tamen talis
virtus non profluitintrinfece ab animas que
noneft i fe, fed mere extrinfecé 4 Deos c1go
non eft de ratione virtutis vitalis , vt profluat
ab intrinfeco ab ipfa {ubftantia viuente 5 crgo
dari poffunt virtutes vitales {upernatorales vi-
taliter augentes , complentes, & ¢lenantes vit-
tutes vitales naturales »

16. Ad 1. nego maiorem. Sicut enim li=
cet intellectus fit potrentia vitalis naturalis, ta~
men ad hoc, vt anima intelligat , & viuat, de-
bet immediaté per fe ipfam] concurrerc ad ia-
tellectionem ; ac proindé intelle@us non dg‘bct

3 Clie

o

S

<y T




e

B

Liber I. Quaftio XXVIL

efle tota ratio agendi , & intefligendi; fic licet
lumen gloriz effer potentia vitalis fupernatu-
ralis , tamen ad hoc, vtanima per vifionem.s
beatificam viuat , debet immediaté concurre-
read vifionem fimul cum lumine , adeoques
lumen gloriz non deber cflc tora ratio agendi,
feu videndi Deum.

17. Ad 2. Diftinguo fequelamifequeretur,
quod intclleétus partialiter beatificaret fe ip-
fum impropri¢ , ac vt caufa efficiens minus
principalis ; Deo fupernataraliter eleuante,
concedo ; proprié , ac Deo nob elenante , ne-
go. Abfurdum eft, quod intelle@us proprié

catificet fe ipfum vt obie&um beatificum. ,
vel Deo ipfum non eleuante ad hoc , vt con-
currat ad fuam beatitudinem: at non eft ab-
furdum , quod improprié feipfum beatificet,
non vtobietum beatificum , fed vt caufa ef-
ficiens minus principalis fuz beatitudinis ele-
uatad Deo ad hoc, vt concurrat partialiter
ad fuam beatitudinem . Porrd hocipfum de-
bent dicere aduerfarij , quilicet negent intel-
lectum efle principium gue beatitudinis,tamen
concedunt intelle@tum efle principium guod
beatitudinis , adeoque potelt contra ipfos in-
ferri, intelleCtum partaliter beatificare fe ip-
fum, vt principiam guod.

18. Ad 3. diftinguomaiorem . Siintelle-
&us per fuam virtutem naturalem concurre-
ret partialiter ad vifionem Dei, haberet poten-
tiam naturalem parrialem, & inchoatam vi-
dendi Deum fupernaturalirer , & obedientia-
liter , concedo’s haberet potentiam naturalem
totalem videndi Denm naturaliter , negos; di-
ftinguo codem padto minorem s & nego con-
fequentiam . Intelle@us habet potentiam: na~
turalem , partialem , & inchoatam videndi
Deum fupernaturaliter , & obedientialiter,
hoc eft itd, vt ad videndum elcuari debeat au-
xilio , & concurfu fupernatarali : at non habet
potentiam naturalem videndi Deum naturali-
ter, hoc eftird ; vt ad videndum non indigeat
auzxilio, & concur{u fupernaturali. Quia vero
potentia dicitur naturalis folum relaté ad effe-
ctus , guos poteft naturaliter caufare, relaté
vero ad effectus, quos poteft folum fupernaru-
raliter caufare, dicitur obedientialis , ideo ab-
folute loquendo, intellettus® habet folam po-
tentiam obedientialem, non autem naturalem
videndi Deum.

19. Dices : nulla potentia  naturalis eft
etiam partialiter ad aliquid fupernaturale; fed
vifto Dej eft fupernaturalis ; ergo potentia na-
turalis intelleGus neque partialiter ¢ft ad vi-
dendum Deum .

20. Refpondeo, diftinguo maiorem : nul-
la virtus naruralis eft partialiter] ad aliguid {a.
pernaturale non contentum {ub fpecificativo
adequato talis virtutis ; concedo: contentum
fub fpecificatiuo adzquato talis virtutis, négo;
diitinguo eodem pacto minorem; & nego can-
fequentiam« Omnis natutalis vircus habet ali-
quod {pecificatinnm adequarum,per ordinem
ad quod definitur, &cft faltem partialiter ad

4

81
omuania etiam fupernaturalia, que continentur
in tali fpecificativo,vt ex profeflo dicam infra
in Traétatu de Creatione; fed intellectus eft
virtus naturalis intelligendi, ac fpecificatur
adzquaté per rationem communc intelle=
ctionis,crgo intetellectus eftvirtas falt€ partia-
lis producendi etiam intelle@iones fupernatu-
rales, ac proinde vifionem Dei, quz cft intel-
lectio fupernaturalis.

2f. Qu=res, quam potentiam obedientia=
lem coneedamus , aut negemus?

22. Refpondeo, quod concedimus potens
tiam obedientialem, per quam naturz , & po-
tentiz poffint eleunart ad aliones, & obie&ta,
qua continentur in fpecificatiuis, fe generi-
bus , quibus commenfurantur naturz , & po=
tentiz; at negamus potentiam obedientialem,
per quam poflint eleuart ad operationes,| &
obiedta, quz non continenrur in genetibus,
quibus commenf{urantar. Exempli gratias »
quia potcntia auditina commeniuratatr audi-
tionibus, & fonis, poteft ¢lenariad auditiones
fupernaturales fonorum fupernaturaliom ; at
non potelt elevari ad videndum,vel ad audien=
dum colores . In cafunoftro, quia intellectus
commenfuritur intelle@ionibus entis, prout
ens elt,poteft eleuari ad vifionem Dei, quz eft
intelle&io fupernaturalis .

23. Ad 4.concedo maiorem’, & nego mi-
norem . Ad probationem , diftinguo maio=
rem : virtus naturalis non continet vllum pra-
dicatum f{upernarurale fecundum rationem.s
abftrahentem 4 fupernataralitate, negos (c=
cundum rationem contractam ad fupernatura-
litatem , concedo ; & nego confeq ucntiamo .
Vtcaufa contineat aliquod pradicatum effe-
&ns continentia (ufficienti ad influxum partia-
lem, fufficit , vrab effetu fit abirahibile ali-
quod pradicatum , quod poffit pradicari

¢ caufasfed i vifione beatifica poffunt abttra=
hi predicata vitalitatis , intelleétiuitatis, & alia
nulta, quz pofunt pradicari deintelleGtu : fis
quidem intellectus et quedam vitalitas , in-
telledtinitas &c: ergo intelle@us continet pli=
ra praedicata vifionis , ac proinde poteit partia-
liter cum lumine gloriz concurrere ad vifio-
nem . Concedo igitur, quod phyfice loquen-
do, omnia przdicata vifionis funt fupernatu-
ralia, ac nullum eft paturale. Nihilomiaus
ad hoc, vt intelle¢tus coatineat aligua pradis=
cata vifionis, fufficit, vt talia predicata poffint
abftrahi & fupernaturalitate, & fecundam il-
lam rationem abftraGam poffint predicari deo
intelleGtu . Explicatur cxemplo. Lupus, &
canis generant Lycifcam, & concurrunt par-
tialiter ad lycifcam . In lycifca nullum eft pre-
dicatum canis , quod realiter non fit identifi-
catum, X fic contraGum cumaliquo pradi-
cato lupi, ac proindé nullum przdicatum ly-
cifcz vt contradtum per predicata lupi inueni-
tur in cane. Quia tamen' multa pradicata lyci-
fez {unt abftrahibilia 4 predicatis lupi , & fub
hac abftrattione poffunt pradicari de lupo ,
ideo multa pradicara lycifcz itd przcontinen-

L tur




82

tur in cane , vt eanis poffit cum lupo partiali-
ter concurrere ad generationem lycifce» Pro-
portionaliter licet vitalitas,& omnia pradicata
vifionis realiter contrahantur per fupernatura
litatem , tamen quia poffunt abfirahi 4 fuper-
naturalitate , & fub hac abfiratione pollunt
pradicari de intelle@tu , intelletus ita continet
mulia pradicata vifionis fupernatutalis » vt
poflit cam lumine glori® partialiter concur-
rere ad vifionem.

24. Debetaduerti, quod eum dicitur ia-
telle@um concurrere ad vifionem partialiter ,
non afferitur, quod comrcurrat pattialiter pat-
tialitate effeétus , itd vt coucurrat ad aliquod
predicatam vifionis , ad quod non concurrat
lumen . Cum enim pradicata vifionis realiter
identificentur inter (¢ , intelle@tus non poteft
concuarrere ad vnum pradicatum vifionis , &
non concnrrere ad aliud, puta non poteft con-
currere ad viraliratem, quin concurrat ad {u-
pernaturalitatem idenrificatam cam viralitate.
Solum igitar afferitur , quod intellectus con-
currit partialiter partialitate caufa , itd vt in-
tellectus fit caufa folum partialis vifionis,& Ju-
men {it alia caufa partialis ciufdem vilionis, ex
quibus completur voa caufa totalis .

25. Ad s. diftinguo maiorem: lumen glo-
1iz eft tota ratio vitimo proportionans intelle-
&um ad vifionem Dci, concedo : inchoating
proportionans , nego ; & diftinguo codem pa-
&o primum confequens ; & nego fccundam.
confequentiam . Intellectus antecedenter ad
vifionem,cft inchoatiné proportionatus ad vi-
dendom Deum, in quantum commenfuratur
fpecificatino , fub quo centinctur vifio Deis
ergo lumen gloriz eft quidem tota ratio viu-
mo proportionans intelleGum vifioni , fed
non eft tota ratio proportionans intelleftum »
vifionis ergo lumen non eft tota yirtus ad vi-
dendum, fed folum eft totum vitimum com-
plementum virtutis ad videndum Deum. .
Confirmatur: nam ctiam per Aduerfarios fcn-
fus materialis eft ird improportionatus ad vi-
dendum Deum , vt neque per lumen gloriz
poflit proportionari ad Deum videndum; in-
telleétus € conueifo poteft per lumen gloriz
proportionari ad videndum Deum;; ergo in-
telletus habet aliquam proportioncm inchoa-
tam ad videndam Deum, qua caret fenfus.
Ideo S. Thomas in 4. dift. 49.q.2. art.1. Ad 7.
videtur admittere intelle@tum habere aliquam
proportionem ad videndum Deum, qua pro-
portione careat fenfus,

QVAESTIO XXVIIL

Virum de potentia abfolura intelledlus creatns
poffis elenari ad videndum Denm fine lami-
e glorie per Omnipotentiam diuinam ex-
trinfecus illi affidentem 2

I ‘ 7 Idetur non poffe; primo quia Deus ne-
que de potentia abfolura poteft fup-

De concurfu luminis g}oriaz .

plere defe@tui canfe formalis in ordine ad cffe-
aum formalem; fcd i Deus fuppleret defe-
&ui luminis gloria , fuppleret defedtui canfz
formalis in ordive ad effe¢tum formalem; er-
go &c. Probatur minor : effeus cnim for-
malis luminis gloriz ¢ft elenare intellectumo,
illumque reddere proximé potentem ad vi-
dendum Deum; fed Deus per fuam Ombipo-
tentiam fuppleret hunc effc@tum , ac formali-
ter cleuaret intelle@um , illumque redderet
proximé potentem ad videndum Deum 5 €rgo
&ec.

2. Seccundo ficut iatelle@us per feiploms
pracisé eit incompletus phyficé, fic et incom=
pletus vitaliter ad videndum Deam ; crgo fi-
cut repagnat, vt videat Deum, abigue co
quod cowpleatur phyficg, fic repugnat, vt
videat Deum , ablque co quod compleatur
yitahiter ad videndum Deum ; fed per omni-
potentiam extrinfecé afliflentem poteft quin
dem compleri phyficé ; nam complemens=
tum puré phyficum potefl effe extrinfecum =
fed non poteft compleri vitaliter i nam.s
complementum vitale non potelt efie extrin=
{ecum , fed debet efle inwinfecam viuenti; r=
go &c.

3. Tertio,vt obijcit loannes a San&to The-
ma 1. part. quaft. 12. difp. 14.arf. 2. Vit intel-
lectus elevetur ad videndum Deum , debet
proportionari vifioni ; fed per affliftentiam ex.
trinfccam divine Omnipotentiz non potelt
proportionari vifioni ; crgo &c. Probatur mis
nor: nam proportionari vilionielt denomings
tio intrinfeca intelleGui, & eft inrclletuma
reddi potentem intrinfecé ad videndum Deli ;
fed Omuiportentia extrinfecus aflitens intels
Jectui non. poteft illi dare formaliter denomi=
pationem intrinfecam , nec potelt intelleGum
reddere intrinfecé potentem ad videndum
Deumcrgo .«

4. Quarto fi intelle@us per omnipoten-
tiam extrinfece afliftentem proportionatur fge
lum extriafecé vifioni, remanet impropottio=
natus intrinfecé,ficut crat ante; fed intellectus
remanens intrinfecé improportionatus ad vi-
dendum Deum , non potelt Deum videres ;
ergo &c. Probatur minor : ficnim jatclleGtus
intrinfecé improportionatus ad videndumos
Deum , poflet extrinfece propertionari ad vi-
dendum , non effet ratio, quare etiam oculus
materialis non poffet extrinfece elenari, &
propottionari ad videndum Deum ; ergo &ec,
Probatur antecedens : idco enim oculus non
poteft extrinfece cleuari ,, & proportionar: ad
videndom Deum, quia eft intrinfecé impro-
portionatus ad videndum Deum; fed intel-
le@us, licetintrinfecé improportionatus, po-
teft extrinfccé propottionari , & eleuariad vi-
dendum Deumsergo. - ;

s» Refpondeo recentiores Thomiftas di-
centes lnmen gloriz effe totalem rationem, &
victutem agendi, & producendi vifionem..
beatificam , confequenter aflerere , impheare
contradictionem , vt intelledtus carens lu 1mmc

8o




Liber I. Quaftio XX VIII. 83

gloriz intrinfeco, per folam divinam omai-
potcotiam cxtrinfeceé aflifentem  eleuetur
ad videndum Deum. Ratio eft, quia iaipli.
car, vtiatelleQus videar Deum , ablque eo
quod habeat virtutem vitalem, adeoque in-
trinfecam ad videndum Deum; fed Jumens
gloriz elt tota virtus vitalis videndi Denm.,
ta recentiores Thomiftas , omnipotentias
autem diuina exerinfecé affiftens intelleGui
non potelt effe vicrus vitalis intelle@us s ergo
&ec. Econuerfo quidicunt intelleQum efles
virtutem vitalem, licet ex fe infufficientem ,
vitaliter tamen , & immediaté influenrem ad
vifionem, fatis communiter dicunt non im-
plicate contradi¢tionem , vrintelle@us carens
lumine, Deo per {uam omnipotentiam fup-
plcnte concurfum luminis , videat Deum : &
hanc opinionem fecuti funt omnes pené Au-
¢lores Sacietatis : nimirdm Suarex de Deo,
lib. zi cap. 16. Vafguez 1. part. difp. 46. cap.2.
Molina 1. part, quaft. i 2. difp.1. art. 5. Valen-
tia 1. parte , & alij . Eamidem fententiam do-
cer Scotus in 4. dift. 49. quaft. 10. & omnes
Scotifta:.

P: 6. Dicendum = Decus de potentia abfo-
luta potelt fine Iumine gloriz intrinfeco cles
uare intelle@um ad videndum Deum per
foam omnipotentiam extrinfece illi affiften=
fem.

7. Probatur primé ex S. Thoma in 4.di-
ftinct.49. quelt.2.art.7. in corpore,vbi ait. Con-
tingit aliquando dininavirente, quod aliqua ves mira-
eulosé perducarur n aliquid , in quod nullo maodo po-
wcft per aliguas difpofitiones [ibi inbarentes , ficut quod
Virgo pariat » quod ignis in aqua comburat ; & fimie
liter miraculosé fieri potefl dinina wvirtute , quod ali-
quis intellctius cveatus von habens nifi difpofitiancs
i€, clenetur ad videndum per effentiam 3 fed lu-
mcn gloriz non eft difpofitio viz; ergo S.
Thomas docet intelleum fine lumine glo-
riz pofle divina virtute cleuari ad videndumo
Deum .

8. Refpondent Thomifte S. Thomam no-
mine difpofitionum vig comprehendere ctiam
lumen infulum tranfiens elenans ad videndam
Deum tranf{eunter, com folum lumen perma-
nens fit difpofitio patrie.

9. Scd contrd , nam S.Thomas ibidem di-
cit per omnes difpofitiones viz fimul fumptas
non pofle intelletum cognofcere ,- nifi ca_,,
quie intelliguntur per ‘fpecies abftractas 4 feq.
fibus ; ergo nomine difpofitionum vie noms
comprehendit lumen gloriz , quo pofiit diui=
na cilentia immediaté videri.

10. Idem S.Thomas quzt. 10. de Veritate
art. 11« dicit « Sicut Dinina Omnipotentie [ubieita
[ant-corpora ; ita & mentes . Fndé ficut pateft aliqia
corpara perducere ad effectus , quorum difpofitio in ip=
[fis won inuenithry ficut Petrym fecit fuper aguas am-
bulare fine hoc , quod & dotem agilitatis tribuevet ,
ita poteft mentems ad boc perducere , vt dining effen-
tie uniabur in flatu vie modo illo , quo onitur [ibi
s patria fine hoc , qued @ lumine glovie perfundatur.

X

11.  Probatur fecundo ratione defumpta
ex citatis verbis S.Thomz . Pofito enim,quod
aliqua caufa habeat vires naturales infufficien.
tes , & incompleras ad aliquem effe@um, Deus
dupliciter poreft elenare talem caufam ad pro-
ducendum illom effedum: primo augendo
wires intrinfecas caufz ; fecundo non augendo
vires intrinfccas caufe , fed per fuam omnipo-
tenriam extrinfecus affitendo tali caufziex.gr.
pofito,quod habeam vires inadzequatas , & in-
fufficientes ad montem mouendum, Deus dur.
pliciter poteft me eleaare ad montem mouen=
dum; primo augendo in me vires intrinfecass
ita vt euadant {ufficientes cum concurfia gene-
rali Dei ad montem mouendums; fecundd non
augendo meas vires intrinfecas , fed aflitendo
mihi extrinfecé per fuam omnipotentiam , ita
viego cum Deo extrinlecus adiunante maos
ucam montem, proportionaliter,ac ego cum
alijs centum hominibus extrinfecus affiftenti-
bus, & adiuuvantibus pofflum mouecre nauim ;
fed intelle@tus creatus habet vires naturales in-
fufficientes , & incompletas ad producendam
vifionem Dei 5 ergo Deus poteft dupliciter in-
tellectum cleuare ad producendam vifionem.
Dei: primo augendo vices intrinfecas intelle.
&us perlumen gloriz 5 fccunda non augendo
Vires mtrinfccas intelleéus , fed atfiftendo illi
extrinfecus per (uam omnipotentiam , & per
concurlum cxtraordinarium , itd ve inrelles
ftus, diuina omnipotentia extrinfecus adiu-
uante, poflit Deum videre, proportionaliter ac
€g0,d1u1na omaiporentia extrinflecus adiuuan-
te, poflum mouere montem.

12. Probatur tertio conclufio: vel enims
fupponimus lumen gloriz addere intellectui
vires vitales,ve diximus quaeftione 27.num. 15.
veladdere vires non vitales; quidquid dicatur,
Deus poteft per fuam omnipotentiam extrin-
fece afliftentem fupplere defe@um luminis;er.,
go &c. Probarur minor. Sicnim lumen fu-
praintellectum addit vires non vitales , cim.s
Deus contineat totam virtutem laminis , &
infinit¢ maiorem , non eft, cur non pofit fup-
plere defetum luminis, ficut pbteft fuppleres
defe@um virium intrinfecarum ad montem_s
mouendum: i vero lumen gloriz fupra intel-
le&tum addit vires vitales, effectus, qui pro=
ducitur cum maioribus viribus vitalibus , pa-

cft etiam produci cum minoribus viribus vi-
talibus, & tunc procedet minus vitaliter , &
minus ab intrinfeco, fed adhuc proceder vita.
liter, & ab intrinfeco .

13.  Probatur quartd conclufio: nam nulla
cft implicantia in hoc, gued intellectus eleue.
tur ad videndum Deum fine lumine gloriz
per diuinam emnipotentiam cxtrinfecé affi-
ftentem , vt patebit ex! folutione argumenta-
rum; ergo potelt fic eleuari .

14. Ad 1. diftinguo maiorem : Deus non
potelt fupplere defeétum caufa formalis in or-
dinead effectum cumdem fpe cie infima , con-
cedo: inordine ad cffic@um formalem cums-

Ly dem




RS 3 R e i
84 De necelfitate luminis glor:

dem genericé , vel analogice, nego ; diftinguo
codem pafto minorem 3 & Acgo confequens-
tiam . Deus non potelt fupplere defetumos
caufz formalis in ordine ad effetum forma-
jem eamdem fpecieinama, fed potcit fupple-
re in ordine ad effe@tnm formalem cumdem
genere, vel analogicé ..Ex. gr. effectus forma.
iis fubfiftentiz creatg eft reddere naturam crea.
tam f{ubfiftentem prepria perfonalitate : Deus
non poteft fupplere defeGum fubfitentig crea.
12 in ordine ad effe@um formalem ciufdem.s
fpecici infim®,ac non potett per (ubfiftentiam
jncreatam redderc naturam crcatam formali-
ter lubfiffentem petfonalirate creara: fed po-
teft fupplere defedtum {ubfiftentiz create in
ordine ad effc@um formalem generice, vel
analogicé, ac de fato in Chrifto ,reddit natu-
ram humanam formaliter fubfitentem , ac fic
tribuit eumdem cffetum formalem generi-
cum {ubfiftendi - In cafu noftro lumen glorig
tribuit intelle@ui effectum formalem proxime
potentis producere vificnem Dei, concurren-
te lumine creato intrinfeco » Hunc fpecifice
effe@um formalem Deus non poteft intelle-
&ui dare per omaipotentiam extrinfece affie
ftentem . Poteft nihilominus tribuere effe-
&aum formalem genericé cumdem ‘potentis
producere vifionem Dei . Coafirmatur ;i nam
vires creatz fapernaturales intrinfeca mihi
poflunt me coniiituere proximeé potentem
moucre montem; fod etiam Deus per fham
omnipotentiam extrinfece affilftentem poteft
me confitucre proximé potenstcm mouere
montem ; ergo Deus poteft fupplere defedtum
cauiz formalis in ordine ad effe@Gum forma-
lem genericé, vel analogicé eumdem .

15 Ad 2. diltinguo antecedens: ficut in-
telle@us eft incompletus phyficé » fic eft in-
completus vitaliter ad videndum Deum , itd
vt 1y ficur (ignificet omni modam paritatem ,
nego; itavtly ficur pon figaificer omnimo-
dam paritatem, concedo = & nego confequen.
tiam . Intelle@us per {c ipfam pracise eftin-
completas tup phyficé , tum vitaliter ad vi.
dendum Deuin : fed alio modo cft incomple-
tus phyfice, ac fit incompletus vitaliter. Nam
ita eft 1ncompletus phyficé , vtimplicet.quod
producat vifionem,nifi adinuctur aliquo prin-
cipio phyficé concurrente ad vifionem ; at ita
eit incompletus vitaliter , vt non implicet,
quod producat vifionem , abfque co quod
adiuuerur alio principio viraliter concurrente
ad vifionem, Confirmatur folutio: naw fimi-
li argumento poteft probati non pofle homi-
newm fine augmento vicium intrinfecarum per
folam dininam omnipotentiam extrinfece af-
fiftentem elcuari ad mouendum montem , fic
arguendo . Sicut homo per ‘proprias vires eft
incompletus phyficé , fic eft incompletus in-
trinfecé ad moucndum montem ; €rgo ficue
repugnat, vt moueat montem , ablquc;co
quod compleatur phyfice,fic repugnar, vt mo-
ucat monten, abfque co qued compleatus in-

trinfecé ad mounendum montem ; crgo
hoc argumentum foluendum el ab ad
rijs conced -uribus poffe hominem cleuari per
omaiporeniiam Del extsinfece affilentems
ad mouendum montem , fic porctt folur 4
nobis .

16. Ad ;. ditinguo maiorem ; vt intclice
&us elenetur ad videndum Deum debet pro-
portionari vifioni intiinfece , vel extrinfece s
concedo : debet propostionari intrinfece , ne=
go : dillinguo eodem padto minoreas & ;ne-
go coalequentiam « Vi intclledtus elenctur
ad videndum Deum , deber proportionari vi-
fioni intrinfece , vel extnnfecé s fed per affi-
ftentiam extrinfccam diuinx omaipctentiz
proportionatur extrinlece vifioni; ergo &c.
Nego igitur , quod proportionari vifioni fir
denominatio adzquaté intnafeca intellectai »
ac dico, qood cft partim ntrinfeca, & partim
extrinfeca : nego etiam , quod jintelleétum
propottionari viioni cft illum redd: adzq uaté
intrinfecé potentem ad videndum, ac dico s
quod cft reddi potentem potentia partim in-
trinfeca, partim extrinfeca per denomiuatio-
nem a viribus extrinfecé afliftentibus , veexs
plicari poteft exemplo mouentis nanim .

17. Ad 4. diltinguo maiorem ; intelle@us
remanet infrinfced improportionatus , ficut
eratante, hoc eft remanet non habens adz.
quatam proportionem intrinfecam, concedos
hoc eft remanet nullam habeas proportioncm
intrinfecam partialem , & inchoatam, nego:
ditinguo codem padto minorem ; & ncgo
confequentiam . Intelleus ex fe ficut habee
potentiam partialem , & inchoatam ad viden-
dum Deum, f{ichaber pattialem , & inchoa-
tam proportionem cum vifione Dei: ficut au-
tem pet omaipotentiam divinam afhilenten
conftitnitur adequaie potens videre Deuimiy
fic conftituitur adzquaté propertionatus vi-
fioni. Ideco dum oppoaitur, quod etiam Ocu.
lus poffet extrinfecé proportionari, & cleuari
ad Deuw videndum , nego fequelam . ldeod
enim intellectus pote per omnipotentiam
dininam exfriofece clevari, & proportionari
vifioni, quia habet potentiam partialem ad vi-
dendum , & partialem proportioncin cum vi-
fionc, qua coantinetur 1o adequaro fpecificati-
uo inrelleétus; fed oculus nuliam habet poe
tentiam , & properticnem ne partialem qui-
dem, & inchoatam ad videndum Deum 5 ¢I-
go oculus non poreit exirinfece cleuar ad vi-
dendum Deum . Imo retorguetur argumens
tum - Sienim intelle@us nullam habens pro-
portionem cum vifionc, poflet per lumens
gloriz , quod fit tota ratio agendi, & propor.
fionandi, elevari ad videndum Deum s ctiam
oculus corporeus , quamuis ex {¢ nullam ha-
beat proportionem cum vifione,pofet pet alis
quod lumen , quod effct tota ratio agendi,
proportionandi, elenari ad Deum videndums,
quod non admittitur 4 Thomiftis, cum quis

bus difputamus .
QV &-

icria=

i s




SN, Mo s T

——

Liberl. Quaftio XXIX.

QVAS TIO XXX

Viram Beati videant s wvel faltem Videre o/~
Sfint Dewm wvifione increara :
Vel surellectn im.
creazo R

1. PRimé viderur Deus videri debere i bea-

tis vifione increata. Repugnat enim ,
vt obieGtum immateriale videatur vifionc ma.
_t('li.’llig ergo repugnat, vt Deus, qui eft flumme
immaterialis, videatur vifione creata , qua
proindé non eft fummé immaterialis 5 crgo
Deus videri debet vifione increata -

2. Sccundo viderur Deus faltem de potens
tia abfoluta videri pofft vifione increats . Hu-
manttas enim Chrifti ita vaitur fubfifentice
Veibidiuini 5 vt ab ipfa accipiat effe@tum for-
malem f{ubfifiendi, & de facto fubfiftar per
{ublifientiam Verbi ; ergo anima Chrifti, &
bestorum poteftita vniri intelle@tioni increa-
2, vt abea accipiat cffedtum formalem intel-
ligendi, & videndi Deum.

3+ Refpondeo, ac dico primo : viffo aua-
lis; qua beati vident Deum, eft creata, & repu-
gnat, vt Deumn videant, & intelligant vifione,
atque intelle&ione increara .

4. DProbatur: nam actus vitalis definicur
motus ab intvinfeco , ideoquedebetefie 4 viucn-
te per ralem actum 5 fed vifio eff actus vitalis
bceati; ergo debet efle ab ipfo beato s fed vifio,
& intelletio increara Dei, cum fit ipfe Deus,
elta fe, & nullo padto potelt effe 4 beato ;
alioquin Deus poflet eflc ab aliqua creatura :
€rgo repugnat, vt beati Deum videant vifio=
ne, & intclle&tione increatas; ergo vident
Deum vifione creata , & produdta ab ipfis
beatis.

5. Dicendum fecundé: potentia, quas
beati videnr Deum, eft intelleus creatus per-
fectus creato lumine gloti¢, ac repugnat, vt
Deum videant intelle@u increate .

6. Probatur: nam beati vident Deum po-
tentia intellectiva, que perficitur, & conftis
tuitur in a@u fecundo videndi per vifionem ,
qu vt dicta eft conclufione prima, debet cfie
creata ; fed intelle&tus dininus increatus , cum
fitadtus purus , & ip/a actualis intclle@io,non
potelt perfici, & conftitui inadtu fecundo vi-
dendi per villonem creatam , qua beati vident
Beum; ergo &ec.

7. ‘Ad 1. concedo antecedens ; & nego
confequentiam . Difparitas eft, quia ex dictis
quaft. 24. num, 6. implicar, vtactus atringat
obiefta non contenta:in generibus, quibus ta-
Ies aétus commenfurantur ; fed aé&us materia-
les commenfurantur folis entibus materiali-
bus; ergoimplicat, vtattingantentia imma-
terialia, At a@tus immateriales creati com-
menfurantur entivtenti; fed Deus, licer fit

85
fummeé immateriali€ , eff ens; ergoactusims
martcriales creari ctiam puré naturales pof-
iunt Deum atringete, ac de facto Deam naru-
raliter cognolcimus cognitione abliractiua ;
ergo non ¢t mirum, quod actas immateriales
creatl (upernaturales poflint Deum cogaofce-
Ie intuitiug «

8. Ad 2. concedo antecedens,& nego cons
fequentiam . Difparitas cft , quia ad hoc,. vt
humanitas fubfiftat per fubfiftentiam Verbi,
iufhi cit, vt habeat fubfiftentiam Verbi fibi vni.
tam; fed humanitas Chriti haber fubfitentiam
Verbi fibi vnitam; etgo &c. E conuerfo ve
anima intelligat, non fufficit, vt habeat intel=
le&tionem {ibi vnitam , fed debet illam habere
vitaliter , itd vtintelle@io producatur , vel fit
abipfaanima ; fed licer anima Chrifti habeat
iatellectionem increatam fibi voitam , tamen
non poteft illam habere vitaliter , itd vt fit ab
anima Chrifti : ergo &c.

QV A 5EIQ XXX,

Virum de potentia abfoluta Deus poffit vide-
7% 4 & quidditatineé r&gwﬁi in aliqua
Creatura 5 tanqadam in medio co-
guito s &5 in obiecko
Jormali 2

§.Th. 1.p.q:12. art.z,

I Vidcrur » quod poflit; primd quia accis

dens eft inferiotis ordinis, ac fubftan-
tia, & tamen accidens porclt effe fimilitudo
petfecta,in qua tanquam in obiecto formali,
& in medio cognito cognofcatur quidditatis
ue fubftantia ; ergo creatura licet fit inferioris
ordipis, ac Deus, poteft «fle fimilitudo perfe-
&a ,inquatanquam in obicto formali , & in
medio  cognito  quidditatiue © cognofcatur
Deus. Probatur antecedens : nam cogaitio
comprehenfiua fubftantiz Angeliex.gr. et ac-
Cidens, & tamen eft (imilitudo Angeli ita per-
fc&a, vein ea tanquam in obic&o formali An.
gelus pofiir quidditatiné cognofci ,

2. Secundo beati in diuina effentia tan-
quam in obiecto formali cognofcunt quiddi-
tatiué , immo ectiam comprehenfivé plures
creaturas poflibiles ; ergo in creaturis pofflunt
Deum quidditatiug cognofcere .

3. Refpondco, quod Deus videtur a beatis
in fe ipfo , & per Dei effentiam , tanquam pet
adequatum obiectum formale , ac repugnat ,
vtvideatur, & quidditatiué cognofcatur ins
aliqua creatura, tanquam in medio cogaito,
& tanquam in obiecto formali .

4. Probatur ex doétrina San&li Thomz 1;
parte quait.r2, art. 2. communiter recepta , ac
delumpta ex S. Dionyfio libro de Diuinis no-
minibus ,cap.1. Repugnat enim, vt per obie-
¢tam formale , & per medium cognitum in-

fe-




36 De vifione Dei in medio.

ferioris ordinis ; finitum in genere entis, ac
minus immatcriale s cognofcatue quidditaring
res fuperioris ordinis » magis immaterialis , &
infinita in genere entis 5 {ud omnis creaturaelt
inferioris erdinis » & finitain genere entis, &
cum non fit totum effe » elt minus immareria-
lis, quain Deus, qui eft actus purus, ac totum
efle ; crgo « Maior probatur primo indudtio-
ne . Nam quia Angelifuntin ordinc fuperio-
1i ; corpora luat in ordine inferiori, licet quis
comprehendat aliquod corpus ciiaim nobili-
{fimum , putd Solem, non po;cﬂ per tale cor-
pus . 1anguam pet obicdum formale , & me-
dium cognitum cognotcere Angelum quid-
ditatiué » fed folum abftractiug: 1Mo viicas
ratio ; cut in hac vira cognoicimus entia im-
materialia non quidditatiué , fed abftractiue ,
eft,quia illa cognofcimus per entia materialia,
& corporea; eigo &c. . _

5. Probatur fecundo eadem maior ratio-
ne naturali . Ad hoc, vt obicctum cognofca.
tur quidditatiué , debet cognofci, velinlua
cflentia , fcu quidditate, velin {imilitudines
phyfice,aut intentionaliter perfecta talis quid-
diratis ; co autem ipfo , guod cognolcarurin
fimilitudine phyfice , & intentionaliter imper-
fecta quidditatis, cognofcitur abftractiué ; fed
obiectum creatutn, ac proindé inferioris ordl-
nis , finitum in genere entis , & minus immas
teriale non potelt effe fimilitudo pbyficé, ne-
gue intentionaliter perfedta dininz cflentiz,
que cft faperioris ordinis, infinita in genere
emtis » & (bmmé immaterialis ; crgo per obies
dum creatum non potelt quidditatiue cogno-
fci Deus.

6. Ad 1. tranfeat antecedens, &nego con-
fequentiam . Difparitas eft, nam cogoitio
comprchenfina Apgeli, licet quia eft acci-
dens, in genere phyfico fit inferioris ordi-
nis, ac fubflantia Angeli, tamen guia cft com-
prehenGua , & adzquat cognofcibilitatem
Angeli ;in genere intentionall clt fimilitudo
non inferioriss ied einfdem ordinis, ac fubftan-
tia Angeli, ideoque poteft per ipfam Ange-
Jus quidditatiué cognofci . At qualibet crea-
tura tum in generc intentionali , tum in genc-
rc phyfico eft fimilirudo Dei imperfecta, &
in viroque genere infinit¢ degenerans ab
exemplari; ergo in nulla creatura tanquam.-.
in obicéto formali Deus poteft quidditatiue
cognofci. : ' .

7. Hinc iafertur ; quod etiamfi beati com-
prchenderent vifionem , qua Deum vident,
ramen in tali vifione , tanquam in obie@o for-
mali cognofcerent Denm non quidditatiung,
fed folum ab@raétiué, quia cognofcerent ino
imagine ctiam in gencre inteationali, & in
ratione imaginis infinit¢ degencrante ab cxem
plati.

8.  Ad 2. nego confequentiam . Difparitas
eft; quia res potcft cognofci quidditatiue , &
comprehenfiugé non folum in fe ipfa, fed etiam
in fimilitadine pexfedta, & adzquata fui; fed

diuina effentia, tum in genere phyfico, tum
in genere intentionali eft perfectiflima, & adz-
quatiflima fimiliudo , & exemplar, ad cuius
imitationem flunr omines CLCarure ; crgo om-
nes creaturz poflant guidditatiué, 1imo &
comprehenfiné cognoici in dinina eflentia .
Atres in fimilitudine inadequata, & imper-
feta non poteft cognofci q mdditatiug, fed fo-
lam abfira@tiué; fed omnes creaturz font fi-
militudines Dei inadequate , & infinit¢ dege=
nerantes, tuim in geaere phyfico, tumin gene-
rc intentionali ; crgo &c.

9. lnfertar primo cognitionem quiddirati-
uam, imo etam cempichenfinam cteatura-
rum pofle non effe intuitivam ; at cognitio-
nem quidditatinvam Dei non pofie non cffe in=
tuitivam . Ratio elt, quia ad cognitionem.s
intuitivam requiritur , vt res cogoofcatur
prout exiftens; fed creature mere poflibiles
pofiunt in diuvina cflentia, tanquam in perfe-
diffima imilitudine cognofci quidditatiue ,
& comprehenfiné , abftrahendo ab hoc, quod
exiftant, vel non exiftant , & de falto fic ab
ipfo Dco cognofcuntur per fcientiam fimpli=
cisiatelligentie ; ergo &c. E conuerfo cognis
tio habens pro obiecto formali ipfam exiten-
tiam rei vt exercité in aftu (ecundo exiften-
tem ; eft intuitiva ; fed omnis cognitio quid-
ditativa Dei habet pro obicito’ formali ipfam
effentiam Dei, que cit ipfum exificre exercité
inacta fecundo ; ergo:

10. Ad vitandas zquinocationes debet ad-
nerti cognirionem dict abftradtinam duplici=
ter. Primo cognitio abftractiua dicitur, qua
non eft intuitiua , & cognofcit rem, abftrahen-
do ab hoc , quod exiltat , vel non exiftat. In
hoc fenfu coguitio, quia beati cognofcunt
poflibiliain Deo, abftrahendo ab hoc, qued
exiftant » velnon exiftant, eft quidditativa fi-
mul, & abftradtina . Secundo cognitio abftra-
&iua dicitur, quz non cft quidditariva, fed
cognoicit res non in fua effentia , neque in ali-
qua {imilitudine perfe@a, fed in fimilitudine
imperfe@a . In hoc fenfu omnis cognitio ,
qua Deuas cognofcitur per creaturas, cit abftra-
{tiva; & ab Apoftolo 1. ad Corint. 12. dicitur
per [peculum s ¢ in enigmate, CUM COZNitio 5
qua Deus cognofcitur in fe ipfo,dicatar facies
ad faciem -

11. Infertur fecundo, quid dicendums
fit ad quaftionem , in qua quaritur, yirum
beati videndo Deum, producant fpeciem ex-
prefam, & verbum Dei, quem vident. Di-
cendum » quod fi nominc fpecici exprefl®,
& verbiintelligaturaliquid, in quo tanquam
in obie@o formali Deus videatur, ant poffit
quidditatiné cognofci, & videri, non produ-
cunt {peciem expreflam , neque verbum , vE
patet ex didtis . Si verd nomine fpecici cxpref-
fz , & verbi intelligatur id 5 guo Dcus forma=
liter videtur prout cft in fe, producunt fpeci-
em expreflam,& verbum, hoc eft vifionem ip-
fam,qua Det formalitér vident,prout eft Lr: fea

12.In-

e

e

';ﬁ'ﬁ:'-".'wﬁm-*“l'i“’;?“m%r SRR

<

&
&




-

Lib I. Quaftio XXXI

12. Inferturtertid, quod ficut cum viGo-
me (enfibili videmus colorem ¢. g. ipfe color
eft obie@um formale mouens potentiam vili-
wam ad talen vilionem , ficcum beati vifio-
ne intelleétuali vident dininam effentiam ,
ipfa dinina eflentia eft obie&um formale mo-
ucns potentiam intelleétivam ad talem vifio-
nem.

13+ Sed dubitatur, vtrum f{icnt color, vt
moucatad vifionem fenfibilem , deber effe1l-
luminatos aliguo lumine corporeo diftindto d
colore , quod lumen vocatur medivm , {ub
quo colores videntur, fic dinina effentia, vt
moucat ad vifionem dntelleCtualem , debeat
efle illuminata aliqua luce incorporea diftin-
&a.

14, Refpondeo negatiué . Ratio ¢ft, quia
eatenus color vt moucat ad vifionem , debet
effe illuminatus, quatenus per fe ipfum nows
habet completam vifibilitatem , & perfectam
vim mouendi ad vifionem , ideoque debet
complert vifibilitat¢ luminis; fed diuina cf
fentia per fe iplam habet perfe@iflimam , &
infinitam intelligibilitatem , cum fit ipfa fum-
ma lux intelligibilis ; ergo non debet illumi-
nari alia luce . Effentia 1gitur divina ett vifibi-
lis » non vt color, qui vt videatur , debetillu-

sinari, fed vt ipfa lux Solis, qua vt videa-
tut , non debet illuminari alia luce. Hing fe-
quitar Jumen gloriz nonrequiriad hoc, vt
per ipfum Deus compleatur in ratione vifibi-
tis, fed requiri, vt intelle@us creatus complea-
rur inratione vifini, vrdidum eft quaft. 26.
aum, 27.

QVESTIO XXXI

Virum [t neceffaria el faltem detur 5 ant
[it poffibilis [pecies impreffa ereata,

per quam Deas Videatwr

prowseflin fe?

8 ¢ V Idetur effe neceffaria: prim¢ ficut vt

Decus it obieétum formale amotis ,
non fufficit , vt moueat ad amiaremn motione
phyfica,(cd debet nmiouere motione inentiona-
li, & obic&iua, fic vt {it obie@um formale
vifionis, non fufficit , vt moueat ad vifionem
motione phyfica, fed debet ad illamy mouerc
motione intentionali , & obiectiua; fed nots
poteft moucre ad amorcm motione intentio-
nali, & obfectiua, nifi prius natura {ic inten-
tionaliter prafens per cognitionem , feu fpe-
cicm expreflam intrinfecam ei, qui moucs
tur; ergo noi -poteft ad vifionem moucre
motione intentionali , & obietiud,, nifi pri-
us natura fit intentionaliter prafens intelle-
&ui per fpeciem impreflam intrinfecam intel-
letui. :

2. Secundo fi Deus determinaret intelle=
&um ad vifionem fui per miodam - principij
extrinfece afliftentis, non determinaret'obic-
&iud , & intentionaliter , fed folnm phyfice,

87

& cfficienter : fed vt fit cbicdum formale vi-
ltonis, non farhcit, vtintellcctum determinet
phy(ice, & cfficienter, fed requiritur , vt de-
terminct ebiectiue , & intentionaliter 2 ergo .
Probatur maior : nam Deus per modum prin-
cipij extrinfecus afliftentis poteft determinare
intelleum eriam ad cognofcendum Ange-
lum: fed ranc non determinarct intentiona-
liter , & obicétiué , neque vt obicGum forma-
le;ergo ad hoc, vt Deus determinet intentio-
naliter, & obie@iué, non {ufficic, vt determi-
net per modum principij efficicnitis extrinfecé
affitentis .

3. Tertié videtur fpecies imprefla Dei fal-
tem effe poffibilis. Nam non minus diftat (pe-
cies exprefla 4 Deo, quam fpecies imprefias ;
nec minus vna, quam altera cft limitarca in re-
przfentando; nee minus vaa, quam altera de-
bet effe in codem ordinc : fed his predicatis
ftantibus, & non obftantibus, poflibilis eft fpe-
ciesexpreffa Dei , hoc cft vifio bearifica repre-
fentans Deum , prout eft in fe: ergo ijfdema
prazdicatis ftantibus , & non obftantibus , pof-
{ibilis eft {pecies impreffa Dei «

4» Quarto videtur, quod i poflibilis eft
fpecies impreffa Dei, detur de facto . Nam.s
ctiamfi poifibile fit intclle@um clenari 2 Deo
per Omnipotentiam fuam, vedittum elt qua-
ftione 8. tamen de fa@o elenatur per viriu=
tem deriuatam ab Omnipotentia, hoc eft per
lamen glorie intrinfecum intelle@ni, vt di-
Qum eft quattione 26; ergo licet poflibile effet
intelle@um eleuari a Deo in genere obicttiuo
per dininam iotelligibilitatem immediaté , fa-
men de fagto elenatur per f{peciem intrinfecam
intelledtui, que fit virtus derivata 4 diuina in=
telligibilitate .

5» Quinto vifio beata , & vniucrfiin om-
nis cognitio producitur 4 {imilt inxta doctri-
nam Axiftotelis 1. de anima tex. 26. vbi ftatuit
hoc axioma, quod fimile cognofcitur fimili &
fed intellectus non conftituitur Deo intentio-
naliter fimilis per aflitentiam extrinfecam
Dei, fed-per fpeciem intrinfecam: intelle@uis:
ergo vifio Dei faltem connaturaliter poftulat
produci ab intelleta prius narura habentes
{peciem impreffam Dei. Probatur minor: vt
enimdocet Ariftoteles 3. de anima text. 14.
intellectus antequam recipiar {peciem intelli-
gibilem;eft ficut tabula rafa, in qua nulla ima-
goeftdepicta , ideogue quia nulli obictto eft
fimilis, nullum obiectum potelt intelligeres :
ergo intellectus it fimilis obie@o per recep-
tionem {peciei intelligibilis «

6. Sexto videtur ipfam lumen gloriz effe
fpecies impreffa Dei. Species enim imprefla
nihil alindett, quam {imilitudo obie@ inhz-
reis potentim cognolcitiu® ,- camque deter-
minans , & counftitucos in a&u primo proxi-
moad hoc, vtcognofcat obiettum ; fed lu-
men gloriz datur, & eft talis fimilitudo Dei 5
€rgo.

7+ Septim¢ intelleGtus non poteft comples
ri in ordine ad intelligendum per aliguid,

quod




88

quodnon (it (pecicsin ;
tur per lumen gloriz; ergo. i
8. Ocdtanoid ,per quod obicGumex fe in-
determinatum ad caufandam vifionem perfe-
&iorem , vel minus perfedtam, connaturali-
tér determinatur ad caufandam viionem ran-
tx perfedtionis , eft (pecies: fed cffentia dini-
naeflt ex feindeterminata ad caulandam vilio-
nem perfedtiorem , & perfediorem in infiai-
tum , & per lumen gloriz connacuralicer de-
terminatur ad caufandam vifionem commen:
furatam ipfi lumini; ergo lumen gloriz eft

{pecics. ;5
o. Refpondeo s, quod per -propofita n
quefionenm dubitatur ; verum ficut juxtd do-

érinam , ,que commuier traditur in
decanimas colores moueat ad vifione

bilem per aliquam fpeciem; feu fimilirudi-
neimn propagatam in acre intermedio, & re-
ceptam in potentia vifina, que {pecies di

citur imprefla, & non videtur, fodelt me-
dium, quo colores videntur ; fic effenua di-
uina de facto moueat, vel faltem moucgres
poflit ad vifionem intelleGtualem fui per ali-
quam fpeciem, & im}Jiitu:{incm creatam ,
quz non fit obiedum formale ; neque medi-
um [ubquo, velin quo Deus videatur @ (1m-
pofiibile enim eft tale medium vt dicdum_
cit quaft. 30.) fed {it purom medium ; guo vi-
decatur .

10, Quatvor {unt fententiz. Prima , pro
qua refertur Aurcolus in 4. dift. 49. quaft. s,
docet de fatto dari fpeciecm impreffam crea-
tam, per quam beati vident Deum , eamgue
ditingui 4 lumine gloriz . Secunda Vafquez
1. par. difp. 38. & alierum docer talem {peci-
em dari de fato , & identificari cum Jumine
gloriz. Tetria Suari) lib, 2. de Deo; cap. 12,
docet ralem fpeciem non dari de fadio 5 fed ¢f-
fe poflibilem . Quarta Caietani, & Thomi-
ftarum communiter , nec non Durandiin 4.
dift. 49. quzlt, 2. num. 13 Granado 1. par:
difp. 5. Arrubalis , & aliorum doget hanc
fpeciem ncc dari de fadto , nec effe pofiibis
lem. '

11. - Dicendum primo ¢ ctiamfi.efiet pofli-
bilis , ac dareturde fadto {pecics impreffa Dei »
que folum gereret munus {pecici, tamen ad
videndum Deum requireretuc lumen glotiz
diftinétum 4 tali fpecie . Hzc conclufio eft
contra aliquos recentiores docentes intelle it
creatum ad videndum Deum nen indigere>
alio comprincipio, quam fpecie-Dei, puré
gerente munus {peciei’ ,

12. - Probatur primo conclufio s potentia.,
enim > que ad obictum percipiendam: non.s
alio indiget ; quam {pecie , et compléta in ras
tione porentie : ex. g. potentia vifina nodn
eft completa in ratione petentiz vifinz, licet
ex defectu luminis , & fpecierum non poflit
videre vllum obie@&um i fed intelleGus crea-
tus per fua nataralia cft incomplerys in- ratio-
Ne potenti@ intuitina Dei, & vix el femipo-
tentia in ordine ad Deum videndum ; cigo in-

ndum Deum non folim inds-
ot fpecic, (¢d etiam [umine gloriz .

_;’. Conlirmatur primo : nam intelleGus
ad videndum Decum eft magis incompletus ,
qudm potentia vifiua no@tnz ad videndum
lnaven Solis ; {ed porentia vifina no&uz cft in-
compleraad videndum lumen Solis, non ex
deredtu fpecici, (f{iquidems {pecics qualis eft
in oculo nodtux, & in oculo Aquilx; ) fed
ex defectu potentiz vifiuz : idcoque vt no-
&tua eleuetur ad peifedté intuendum lumens
Solis , non deber in ca augeri fpecies , fed de-
ber inzrinfecé confortari, & augeri porcntias
viiiuas ergo intelle@us creatus et incomple-
tus ad videndum Deum , nonex folo defectu
fpecici, fed ex defe@tu potentix vifiuz 3 idco-
qut vt eleuerur ad videndum Reum, hon [o-
lim debet in eo pont fpecies, fed deber in eo
augeri, & coafortari potentia vifina per lu-
men glotiz .

t4. Probatur. fecundd conclufio : nam_s
ficut ad geacrationem filij requicitar pater ,
& mater, fic ad produdtionem cognirionis
requiritit tum potentia cognofcitina, tums
obicitum cognolcibile, idecoque communi-
tur dicitur , quod ex potentia , & obiefto pari-
tui notitias & ficut ad gencrationem filij rum
virtus patris, tum virtus matris debet efle per-
fecta, & completain fua linea, fic ad produ-
{tionem cognitionis,tum poteatia cognolcitis
ua debeteflc perfedta, & completa inlineas
cognofcitini, tum obiectum cognofcibile de-
bet ¢fle perfedtum , & completum in linea co=
gnolcibilis , ac diuerfum eff complementimes
in linea cognolcibilis 4 compiemento in linea
cognofcitini s -fed intelleitas ceeatus per fua s
nataralia eft incompletas in linea cognofcitiui
in ordine ad Deam - igta
uri videat, non fufficit fpecics, per quam obie-
Gum eompleturin ratione cog nefceibilis, ac
redditur proxime cognoftibile, & vifibile in
fua linea, fed requiritur habiius luminis glorie
complens intelieCtum in linea coguolciciui ,
& vifiui Dei .

15.  Probatar tertio conclufio : nam nofs
minus intclledtus per foa paturaliaeft incom-
pletns ad Deom videndum vifione beatifica ,
qbam voluntas {it incompleta ad Deum a-
mandum amore beatifico; fed vt voluntas
Decum amet amore beatifico s non fufficic, ve
obiectum amabile fit intentionaliter prafens
voluntati per viionem , que et fpecics ex-

. prefia Dei, fed requiritur, vtvoluntas ad a=

mandum Deoam eleuctur per habituni charira-
tis; ergo vtintelle@us videat Deum , nen fuf-
ficit, vt Deus (it intentionaliter prafens intel-
le@uoi. per fpeciem, fed requiritur, vt eleue-
tur , & confortetyrad videndum Deum pet
habitum luminis gloriz .

16. Probatur quarté conclufio: nam ins
via ad credendum fide fupernaturali non (ufh-
ciunt, {pecies abltradtine (upernaturales, fed
requiritur-habitus fidei infufus di@in&us 3
fpecicbus 5 crgo in patria ad Deam videndum

0o

ndum ; ergo vt De..

-

#r

LY

I,




-

B

-

Lib. I Quaftio XXXI. 89

non fufficit fpecies intuitiva fupernatiralis, fed
requiritue habitus luminis gioriz complens
intelleGtumin linea intelleéiui -

t7. Infertur primo fententiam s quam im-
pugnauimus, re ipla coincidere cum fententia
Durapdi commuaiter reiedta, guz docet in-
tclle@um ad videnc

n Deum (ufficienter ele-
uari per concurfum fupernaturaleny obicdti-
num Dei, nec indigere, Vt elcuetur per lumen
slorte complens potentiam intcllectinam ins
inca potentie intelle@ive. Nam concuar{us
{pecier reduciter ad concurfuns obietinume :
fed iti Aucores dicnnt intelleGtum fufficien-
terelenari per (peciem , & eius concarfumo s
ergo dicunt fufticere cleuationem per concur-
fum cbicdinum, adecque quo ad hoc conue-
niunt cum Durando .

18. Infertur fecundo opinionem, guam s
impugnamus , re ipli diffeere ab opinione P.
Vafquez, qui vt di¢tum cft num. 10.docer,
{peciem identificari cum lnmine gloriz . Vaf.
quez enim conceditintellectui ad videndum s
Deum: non {ufficere {peciem purd gerertem
munus {peciei , hoe clt complentis inteiligis
bilitatem obie&i s fed requiri viterius lumens
gloriz complens virtutem iateilectinam po-
tentie , {ed dicit vnam, qualitatem fimplicem

preftare viramgue munus, a€ proinde cffes

fimul habitum complentem intelleGiuitatem
potentiz, & {peciemcomplentem intelligibi-
lratem obicéti. At Auores, quos tmpu-
gnamus , dicunt {nfficcre fpeciem , qua folom
gerat munus fpeciei «

10, Scd potelt quari prima, vtrum i {pc-
cies impre(la Deieft poflibilis , & datur de fa-
&o, pollit, ac debear identificari cum lumin
gloriz , & fungi muncre tum fpecici, tusy ha-
bitus’, vt docet Valquezs an debeat dillingui 4
lumine glorix ?

20. Refpondeo probabilius effe ; quod de-
beat diftingu:. Ratio eft, quia ficut {pecies na=
rurales complentes intelligibilicatem obic(to-
rum diftingountur ab habiribus naturalibus
complentibus , & perficientibus ip{um intel-
letum inlinea potentiz intelle@iuz , fic (pe-
cies fupernaturalis Dei conflituens Deum,
proxime intelligibilem, debet diftingui ab ha-
bitu fupernaturali luminis glorie, per quem
intelleétus creatus conftitunur proxime inecl-
leGiuus Dei. Addo, quod quia prazdicata.

Ve
IC

Apeciel, & pradicata luonais glorie ex fua ra-

tione formali non opponuntut , probabile eft,
quod poffint identificari , eo patto, quo pra-

dicatum animalis, & predicatam intelle@i-

ui, quia ex {ua ratione formali non opponun-
tur , identificantur in homine, qui et fimul
animal, & iatelleCtinus, licet ia brutis, & in
Angelis diltinguantur .

21. Potelt quzri fecundd , virum fpecies
imprefia Dei, fidatur, pofiit vacari lumen glo-
rie?

z2. Refpondeo fpeciem pofic vocari lu-
men gloriz obie&iuum, habitum pofle vo-
cail lumen gloriz formale. Ratio eft, quir

virtus naturalis intelligendi dicitur lumen-na-
turale; ergo habitas fu pernaturalis complens,
& augens virtutem intelligendi , camque cle-
uansad videndum vifione, qua glerihicetur ,
poteft vocari lumen glorix {upcrnaturale, &
formale . Rurfus ipecics, qua obicétum mnas
nifeftatur , & redditur proximé wifibile , potelt
dici lumen obie@iunm ; ergo {pecics imprefia
Dei potelt vocari lumen gloriz obicdtuum..

23. Dicendum fecundé cum auoribus
relatis num. 10, Deus 4 Beagis videtur per. di-
uinam cflentiam,tanquam per adequatam fpce
ciem intelligibilem , ac repugnat fpecies intel-
ligibilis creata, perquam Deus videatur, &
quidditatiue cognolcatur prout cit in fc.

24. Probatur primo ratione intinuvata & S.
Thoma hac quaft. 12, art. 2. ad 3. & delumpra
cxinfinita perfe@ionedinine intelligibilitatis,
Proportionaliter {pecies {e habet ad intelligibi-
litatemn obieéti formalis, ac habitus intcliccti-
uus fe haberad iutellediviratem potenti® in-
telle@iua ; fed habitus ex fua ratione et coin-
mientum » & perfectio intelleétinitatis po-
tentiz intellectine ; ergo fpecies ex fua ratio-
ne et complemesntum , & perfectio intelligi-
bilitatis obic@®i formalis; fed quia habitus et
complementum , & perfetio intellectiniratis
potentiz, fi potentia per fcipfam fit intelle~
¢tiuitas infiaita , & vitimo perfedta, eft incapax
habiras intelle@ini ; ideoque repugnat habitns
refpedtu potentie habentis per fe ipla intelle-
Giuitarem infinitam ; & viciino perfedtam ;
ergo quia fpecies eft complementum , & pet=
ectio intelligibilitatis obiecti formalis, (i obie-
dum formale per feipfum habet intellectiui-
tatem infinitam , & viuma perfe&am , eft in-
capax fpecici intelligibilis dillinétay, ac preindé
repugnat {pecies obiedti habentis per e ipfum
intelligibilitatem infinitam, & vltimo perfe-
&am s fed Deus per {eipfum , & per (mam cf=
fentiam ficut habet intclletinitaten infini-
tam, & vitimo perfedtam , fic habet intelligis
bilitatem infinitam , & vitimo perfeftam ; cr=
go repugnat fpecies creata imprefla Dei, &
diuine eficatiz vt obiedti formalis: nam ipfa
diuina cflentia eft (pecies intelligibilis fui ip(i-
us, vtdicetur infra Traatu 4. de intelletu ,
& f{cientia Dei.

25. Contra hanc rationcm plura poflunt
opponi. Primo peteft opponis quod gratis
affamitur fpeciem intelligibilem ex (wo con-
ceptu effe complementum , & perfectionem.s
intelligibiliratis obieéti .

26. Refpondeo definitiones rerum recen-
feriintcr prima principia, qua proindé nons
probantur {yllogifmo, fed folum fuadentur
indu&ione , explicatione ; exemplis , & com-
muni bominum fenfu , vt docet Ariftoreles .
Ia cafu noftro ex fenfu communi (pecies intel-
ligibilis eft , qua obie@Gum conflituitur viti-
mo intelligibile, Quid autem aliud eft obie-
Qum conftitui vitimo intelligibile , quames
compleri, & perfici in ratione iarelligibilis ¢
Rusfus fpecies vifibiles funt, quibus colores




—

T

e e

g0 De fpecie impreffa Dei.

conftituintur vitimo vifibiles , hod ¢t poteh-
tes mencre ad vifionem, ac proinde icom-
plentur , ac perficinntir 10 ratione vifibilis :
idemque dic de alijs fpecicbus 5 ergo inductio-
ne etiam, & exemplis oftenditar {peciem intel-
ligibilem effle,, qua obicalum conttituitur vi-
timo intelligibile , & completum in ratiove
iatelligibilis . Demum hoc idem fuadeter ex
propottione, quaita fe habet fpecics inrelligi-
bilis'ad intelligibilitatem obiedli, fcur habi-
tus intelle@iuus ad mntcllediairatem’ poren-
tizy

27. “Opponi poteft fecundo : Deus nons
minus per fuam Omnipotentiam eft infinité
perfeélus, & complerus in gencre principijef:
tedtiui, quam per fuam efientiam (irinfinitc
petfeétus ; & completus in genere principij
obicétini , feu in genere obicéti intelligibilis i
fed licet Deus per fuam ‘Omniporenuam fit
infinite perfectus, & conipletus in gencre prin-
cipi) effeétiui, ramen potelt concurrere cffedti-
né ad vifionem Dei, non folum per fuam Om-
nipotentiam , fed perlumen glorie creatum ;
ergo licer Deus per {uam cfientiam fit infinite
perfe@us, & completus in genere principij o=
bic@iui; fcu obiectt intelligibilis , tamen po=
teft concurtere obiediie ad vifionem Dei,
non folam per {uam efentiam, fed ctiam -pet
fpeciem intelligibilem creatam. .

28. Refpondeo, concedo maiorem, & mi-
norcm , ac nego confequentiam. Principium
infinité perfedum, & completum 1n-aliguo
generenon potelt ad producendum cffc@um

vti alio vt completino , & perfectino fui in tali -

genece ; fed [pecies intelligibilis ex fua ratione
eft complementum , & perfectio intelligibilita-
tis obiccti intelligibilis 5 ergo dinina ellentii,
cum fit infinité perfeéla , & completa in geac-
re intelligibilis, non patelt vri fpecic creara ad
canfandam obicétiue vifjonem divinx ellen-
tiz . At priacipium infinité completum, &
perfeum in aliquo geaere poteft alteri coms-
municage partialiter {uam virtutem , coques
vti vicow mUincipio participatino {uz virtutis
ad caufanduin effectum; fed caufz fecundz
concurrentes cam dinina Qmnipotentia ad ef-
fe@us creates ex {ua ratione-non funt comple-
menta dininz Omnipotentix , fed funt felum
inadequate , & finitz participationes diuinz
Omnipotentiz ; ergo potelt dinina Cmnipo-
tentia, attemperando (uum concurfum, vt
caufis fecundis ve principijs parricipatiuis divi-
nz virtutis ad producendos effectus . 1o cafo
poftro habitns luminis gloriz non ¢t comple-
menrum?, fed elt pura participatio dinine Om-
nipotentiz in ordine ad caufandam effeétine
vifionem ; ergo potcft divina Omnipotentia
vti habitu luminis gloriz ad caufandam effe-
&iug vifionem . Species ¢ conuerfo ex fua
ratione cft complementum intelligibilitatis
obieéti ad caufandam obie@ing intellectio-
nem s ergo obieGtum infinite perfedtum, &
completum in ratione intelligibilis pon poteit
vii fpecic ad caufandam obicctivg viflonem ,

proportionaliter , ac intelleCtus infinitcper=
fectus; & completus in ratione intelleétini
non poffet vti habity luminis glorjx ad vi-
dendum Deum; quia hab:rus laminis gloriz
ex fua ratione eft camplemientumy & petfe-
¢tio intelledtinitatis potentiz , vt explicatum
eft.

29. Opponi potelt teriid « Non minus
Deus per luam efentiam ¢it 'nfinité perte@us,
& completus in ratione boui, & amabilis,
quam per {uam efentiam fic infinite perfecius,
& completus in ratione veri', & intclligibilis;
fed licet Deus per fuam ‘effentiam fir infinite
bonus, & amabilis; tamen poteit, ac debet
ad amoreny Ui moucte obicctive voluntatem
peripecicm expreflam s hoc ell’ per cognitio-
nem, qua titintentionalitér prafens voluntatis
ergo licet Deus perfuam effentiam fit infinite
perfectus ; & completus in rationcintetligibi=
lis, tamen poteft , ac deber ad' vifionem fui
mouere pes (peciem impreffam , per quam fit
intentionaliter prafens intellecton .

30- Relpondeo,diftinguo maiorém i non
minus Deus per fuani- elfentam clt infioité
perfectus , & completus in ratione boni, &
amabilis vitimo applicati, quam per fuam el
fentiam fit infinité completus , & perfe@usin
rationeveri, & intelligibilis vltimo applicatis
nego : non vitime applicati ; concedo s diftin-
guo codem pacto winorem ; & nego confe-
quentiamm . eus per fuam cfentiam aon fo-
lumeit infinité perfe@us , & completus ins
ratione veri, & inteliigibilis, fed eriam eftin=
finite, & viumo applicarus cuiliber intelle-
&ui,y ideoque etiam eft infinite cowplerus in
ratione infinité applicati 5 fed fpecies intelligi-
bilis et complemcnium obicth in ratione 10~
telligibilis, vel in ratione applicadi intellc@uis
crgocum Deus per fuam eflcutiam non fo-
jum fic obicQum Infinii¢ iorelligibile, fed
ctiam infinit¢ applicatum intellectui ; nons
poteft daii fpecies Dei , propornonaliter ac
non poff-t daci habitus poteutie per ieiplams
infinité perfeda in ratione inteilect i . Econ-
uerfo Deuseft quidem per fuam effentiam in=
finitc perfectus, & completus in rasenc be-
ni, & amabilis, fed non eft virimo applicatus
voluntati create ;5 figuidem bonum applica-
tur voluatati per cognitionem , & Lcus per
fuam effeatiam non cognofcitur 4 creatura,
fed cognofci debet coguirione creata, vidis
Gum elt quaft. 20. num. i (cd bonum, quod
per fe ipfum non eft vitiino applicatum ; de-
ber applicari peraliquid ditin&um; ergo Deus
debet applicari voluntati per coguitionem, feu
fpecicm expreffam diftinétam .

21. Dices: eatenus Dens per fuam effen~
tiam eft vltimo applicatus intellectui in ratio-
ne intelligibilis , quatenus per (vam cffentiam
cit immenfus, & per fuam immenfitatem,
qua eftiatimé prefens intelle@ui, vitimeo ill.
applicatur in ratione fntelligibilis , ird vt proi
xime poflit moucre ad intelleGionem s fed fi-
cut Deus per fuam immcafitatem non vitimeé

applis




Liber I. Quz;

bilis, itd vt prt}\umu
led debet .]DL’H

apy ndicatiie in rat .Uu\
rof‘ tmoucte

intentiona
L\i.'l Ham s fic pe
Inmo applicatur

3 ndco, ,.cganuo minare
cft differentia inter intelic&um, &

tem ; quod voluntas eft fecunda ;.,u.
teationalis, qua mon potelt conftituere ol
Gum fibi vitaliter, & intention r prafeds,
fed fuppofite, qn.u f._l‘)n,\ﬂ‘ r,I)tu tum vita
& inrention r
}nor;vli ad :

"111113 potentla I[l"\ nool
Lumhtuc; {ibi obic®um vi
tentionaliter prafi
>rima potentia int
11 obieétu

ns }";Ig‘{
J"‘}U:" ere o
s 5 fed (
"M‘ 41[

{
L

1ité prafens
ice mrmc&m, potelt ;:o:-.lm{: ioueres
lletum ad intelletionem 1mmediatam
ac proinde aec requiritur s nec cft poffibi
s imprefla talis obiedti 5 fed Deus per

fens 1ntelletui ;
tmprefla Dei.
1€ D-:'J': 2 poientie
t dare obiedto pri-
ofli 'Hm. con-

tum, .,uoh f“x
onaliter g
iem, non poflet dare ol mum ¢
tentionale, nec poffet il conftitu
prafens prima o.a:&ntzamu.morn i;ergoins
lleftus poreft tcnimc in, obicGum ; quod
ira non fitilli intcationaliter , fed fo-
phj \m, prxiens, ac non eft neganda in-
hae pu.\;w\ vt poffit darc obiedo

to: colores illu«
iles fe jL"["; vt illo-

datur {pecics colornm; crgo

Refpondeo, neg
toscfie complete vifibi Vit enim
1 noft‘ibilt‘_s,
f » & non de-
¢, Vel ph::.w 1M angat,
’Iiars:c;"-'nj:"o» 1em 3 {ed colores illumina-
adeoque non funt

'm tit 'i n:srcﬂaa‘{:u s

-5-

ftio XXXE QI

ac potenriam vifinam deltruant ; ergo celores
illuminati non funt fe ipfis comp lete vifibile S»
fed poflant, ac debent compleri per fpecies
is i criales , & intime prafentes po-
Af u"v'm a.‘w'iz , cum 1in~1'—

n..uu.., adeoque per h. me u completifii-
. Ll...;ll

pponi porcﬂ qml'to : \ngc.a per (e
1‘(05 ‘vm‘ completc intelligibiles a fe ipfis,
cum fint intimé prafentes fuo intelle@ui, &
tamen cognofcunt; vel (altem poflunt fe ipfos
intuitiué¢ cognofcere per fpecies diflindas ;
¢rgo d pari.

35 pondeco, Jiegando Angelos per fe
ipfos efl cowmplete intelligibil fe 1ptis;
vt noa poflint viterius L()li‘i‘i:.l.l in ration
tell: ”lbn « Ratio eft, quia ficuc Angeli fecun-
dum efle reale non !untq;.d\pl.ma, fed funt
recaliter complebiles a@ibus diflinétis, fic fe=
um efle intelligibile non (unt atas pu-
fed Ir_m- nt intclligibilitatem vliterius
bilem alio diftio&o . Diuina elicntias
tfo elt alus purus, ideoque nu]uu
my cffe reale, neguce ru.'m dum cfles
intelligibile compleri pote do.

36, Opponi potelt (clm) s dpecies intelligi-
bilis debet efle mtumcm intelleui ; fed efen.
tia diuina eft quidews intrinfeca intelledui di-
uino, fed noa ¢ft inttinfeca intelleui creato : 5
crgo &e.

37+ Relpondeo; negando maiorem, ac di-
€O ,nuori cum fpeci huntc‘hg[lsms ex (uo ab=
firactiffis 310 conceptu comparetur ad intelle-
Qum, ficut mouens ad mobile, non exigit
effe intrinfeca mrellcﬁ‘m, vtforma fubiclo ,
fed fufhicit , vt it intim¢é prafzos, v mouens
mobili 5 fed effentia diuina, c
eit mtimié prefens ¢
clmaguc [‘?5]’.‘.15 cont '[l’l}l:S 3
fpecies intelligibilis creata, quia ¢
intclle@tus, debet efle intrin(cca.intelle@ui,ve
forma {ubicGo .. Aligui dicunt, q'lod ficug
Perfonalitas Verbi diuini intrinfece vnitur
humanitari Chrifti per vnionem hypoftaticam
fubltantialem ; fic eficnua dinina per modum
{peciet intelligibilis intrinfecé wvnitur h]r“,((.-s
ctui beati per lumen gioriz, vel peraliam.
vnionem accidentalent. Sed hec opinio ca-
ret {ufficienti fundamento audtoritatis, & ra-
tiofs -

38. Probatur fecundé conclufio : nam.
{pecies quoad immarterialitatem debet effes
citfdem, vel (uperioris ordinis, ac, obie&tum
fu:lm 5 fed repugnat, quod cbic&tum for-
male v :f'owe beatz {it ordinis creati , vediti
it quafl. 30. num. 3; ergorepugnar “etiam, vt
fpecies n]u,u]”lbluﬁ, per quam peati videant
Decum, fit ordinis creati+ Probatur major:
nam {pécies comparatur ad obieGum forma-
le;ta am vitimum cius complementum .,
3 aus adtus, quo cot itur prf;iu.l;
ibiles fedadus debeteffe in eodem,vel
M2 in

2z

=5

c




s]itzms cum ¢€o,
iemarur inductio-
1)b£uﬁmn formales
iles non funt mi-
s, ("U?iﬂ col Ores.
in [urnn]c: Hna-
tionem fui per fpe-

imymater

< J ---------
cains cft aGusy ergo. €
ne: cam quia colores i
potenti@ vifiu®, (pecivs
rus, fed o 12315 numateriale
Rurlus imvplicar; vt obic
teriale maur‘ar ad cogni
ciem materialem .

39, Probatur tertio conclufio : catenus
enim obicttum poteft intuiting cognolci per
{peciem {ui, quatenus in tali fpecie exilticin=
tentionaliter, virtualirer , & mguinalenter, co
pacto, quo color cxiftit intentionaliter , vir-
taaliter, & zquinalenter in (pecie intuitioa CO-
lotis , Angelus exiftit intenuionaliter , & aqui-
ualenter in fpecie intuitica Angeli; fed Deus
non poteft exiftere intentionaliter, virtualiter,
& =quinalenter in vlla fpecie creata; ergo &e.
Probatur minor: vt enim obic&tum cxiflat in-
tentionaliter ; virtualiter, & aquinalenter ino
ipecice, requirirur , vt effe intentionale , quod
obiectum habet in fpecie, fir 2quale, vel fal-
tem non infinité degeneret ab effe reali, quod
obie@um habet in fcipfo: e. g. Angelus exi-
ftit intentionaliter , virtualiter , & ®quinalen-
ter in fpecie intuirina fui, quia efle intentiona-
le, quod habet Angelus m fpecic intuiriva.s
Angch s et wquale, vel pene mquale, ac fal-
tem non infinité degencrat ab c{feaeah quod
Angclus habetin fc xpfo ; fed efle intentiona=
le s quod Deus habetin fpecic creata, non {o-
lum non poreft efle ¢quale, fed neque poreft
non degencrace infinite ab effe reali, quod
Deus habet in fe ipfo; ergo &c.

40. Confirmatur Primo : nam iniago €Xa
primens exemplar,prout prius exiftens in ima-
ging infinir¢ degeneranteab exemplari, nons
poteft exprimere exempl lar, prout eft in feas
fed vifio Dei effct imaga exprimens Deum ve
exemplar , prout prius exiftens in fpecie crea-
1a, hos eft m imagine infinité degenerante ab
exemplari ; ergo non poflet exprimere Deum
preutelt in le ’

4T. Confirmatur fecundd : nam debemus
dejdinina vifione digniflime fentire; fed di-
gnius de dittina vifione fentimus, fi dlcamus )
quod ficut Deum cognofcit per obieum.
formale increatum , hoc cft per divinam effen-
tiam, fic Deum cognofcit per {peciem intelli-
zibilem increatam ; hoc eft per candem dini-
nam cffentiam, qua eft fpecies intclligibilis
fuiipfius; ergo &c. Addo, quod vifio Dei,
prout ponitut 4 nebis,; non folum cft perfe-
dtior, & magis immediata, { fiquidem inter
iplam , & diuinam eflentiam nullom creatum
mediat, nefpecies quidemy creata, ) fed ctiam
eft altioris ordinis."Sicut enim vifio, qua Deus
videtur per divinam c¢fientiam, tanquam per
obiefium formale, eft altioris ordinis,; quim

vifio; qua videtur per ebiefum fomwa crea-
tum; fic vifio, qua Deus videtur perfuam.,
efientiam, tanquam per fpeciem intelligibi-

lem, eftaltioris ordinis, quaw vifio, quas

videretur per fpeciem 111...141;"b-.hm creatam.

(Lt

i Nlij cie imprcfﬁ Pei.

2. Ad 1. concedo maiorem, & 1

& nego confequentiam. Ex dictis idco dinins
bonitas non' poteflt meuere voluntarem ad
amorem motioneintentionali, & obic@iva_.,
nifi prius natura fir illi intentionaliter pzai 3
per vifionem, quia motio intcationalis, &
obic&iua ad amorem elt motio ad {ecunduias
adtum intentjonalem ; fed motio, gua inteli:-
gibile mnm intentionalite :,&oh.cc‘.:': ad
vifionem , ct motio ad primum acum ute n-
tionalem; ergo potelt dinina intelligibilitas in-
rentionaliter, & obiedting mouere intelle@um
ad vifionem » qua primo ficilli prafensisten-
rionaliter ; ablgue co guod prius narura fit illi
prafeas intenticnaliter. 3 !

43. Ad 2. 1cgo maiorem’, ac dico, vod
ctiamfi Deus mmmncrmumc‘nm ad vif m-
nem {ui per modum prmc;pn L’xtunh(\_, A
ftentis, nihilominus determinat noa {oinm
phyfice, & eflicienter , fed etiam obicdtive, &
inzentionaliter.Sed explicanda, quid fit mone-
re obiedtiué , & intentionaliter ad cognitio-
nem; vel amorem . Dico, quod moucre ohig-
¢tiue , & intentionaliter ad cognitioncm etk
cognofci propicr {e : moucre obiectiué 5 & in-
teutionaliter ad amorem, eft amari propeer te,
ideogue ly proprer fignificar motioncm cbie-
&ivam , & intentionalem . Eyplicatur. Cum
agrotus amat (anitatem proprer fe, 8 medici-
nam propter ipfam fanitatem , fanitasamatur
proprer {e, medicina amatur nofl propter {2,
fed proprer alind , idcoque medicina (Oium_.
terminat amorem s (2nitas non folum amarur,
ac terminat amorem, fod ctialy propeer fes
amatur, ideoque mounet obic&iué, & inten-
tionaliter ad amorcm . Proportionaliter cum
affentimur conclufiogi propres prificipia pee
fe nota, principijs affentimur propter (e con
clufioni effehtimur non proprer (e fed propiet
principia, ideeque conclufio fclum terminat
affenfum, principia non folem terminant, fed
etiam obie&iue , & intentionaliter moncntad
affenfum . mulmr cum Deum intelligimus
per creaturas iuxrd illud ad Row, 1. Tnzelligibi-
lia Detper ea s qua faéta funt , inellela confpiciun-
tur, creaturee intelliguntur propter fe, idcoque
non folum termiinant, fed monent obictius,
& intentionaliter ad cognitionem . Si vero
queratur, quid fit cog nofct.rc, vel amares
obicctom propter !c vcl jpropter alind Re-
fpondeo, quod eft quzdam modus tendendi
cogritionis, ‘& amotis in obicdtum ; qm ca-
dit fub expericonam, & hic modus teodens
di cft ipfa motio obic@iva , & intentiona-
lis ; qua obicdlum propter fe cognituiy, vel
amatuim , mouet ad cognitionem , vel ama=
renns

44+ Potelt quari, vtrum ad hoc , vr obie-
&um moneat obiectiue, & intentionaliter ad
cogniticnem , velamorem ,  fufliciar, vipros
prer fe cognofcatur , vel awmnctur , an requiras
tur criam , vt per {c ipfum , aur pet fpecicmis
imp;cf‘.am, vel expreffam fui efficicnter con=
curiat ad cognitionem , yel amorem 2

R |

e

-

i

i
=

':
i

e




P CER———

- W

—;‘i) s i o -

s —

"

Liber I. Quaftio XXX 93

45. Refpoudeo
re, quod ad caufalit
IL“I"‘il‘ enl, & obi er accidens
fe habet influxus caufe ef hur'- €15, itd vt
ctiamnfi obieCtum neque per I¢, neque per (pe-
ciem fui concurrar efficienter, faluari poflit
muotio intentionalis, & obiedtiva. Ego exifti
1 lLJIL']l‘ 1 fatis CQL}’"(DEII)I .u]OI o
m intentionalem, & obiedivam ins
dere influxum caufle efficientis , & effe fpe-
icm motionis efficientis. Probatur: nam.y
moucre ad effetum , alfimilando illum fibi,
cft proprium efficientis ; fed obictum dum_
mouet ad cognitionem, aflimilat coguitionem
fibi , fcm.dcm cognitio cft ipfa {imilitudo
obietti; ergo concurrit eflicienter ad cognitio-

m . Confirmatur , ham cognitio et conce-
15, & proles potentiz vt mairis, & obic@i
patris ; ergo ficut pater concurrit effediué
d pr rolem per {e, vel perfemen fui, fic obie-
qum formale concurrit effectivé ad CO"'!}‘I]O-
nem, vel per fe, vel per fpeciem fui, quz {p
cies hi aliod eft, quam femen, QL'u o[m-
¢tum propagat feipfum fecundum efie inten-
i’1rpomo,mmr obicétum per fpe-
nexpreffam fui, hec eft per cognitionem,
concurrir cfficienter ad amorem ;. cum amor
aflimiletur cognitieni in pluribus pradicatis .
Caula igitur obie@iua , & intentionalis cft fpe-
cies efbicientis , & confiftit in hocy vt obie-
&um per (e ipfum, vel per fpeciem imprefiam,
aut C\prc‘l Tam fui itd moueat ad cognitionem,
vt cognofcatur, & amctur propter fe , idco-
que ly cognofti 5 @ amari propter [z exprimit dif-
ferentiam caufe obieétiu® , & intentionalis ab
ab alijs caufis efficientibus,que non fuat fimul
obic@ive , & intentionales s Fallum igitur cft,
quod cmfd obietina, & mu“th)mus tmoucat
felum , in quantum per {pecicm 1r.a,mdf1m_: 3
vel expreffam fui potentiam informat, & puré
determinat etiam fine influxu effedtivo « Nam
& rc‘quxrm:r,v* moucat cum influxu effeivo;
& non requiritur , vt porentiam informet, per
fpeciem fui 5 fed Iui’ﬁc;t, vt fitilli intimé pra=
fens per aflitentiam etiam finc ioformarione 3
viditum eft num.3 7e

46. Queri potelt, verum folins Dei pra-
prium fit poffe moucic ad intelletionem.s
mmumam lm hm lﬂca,c d fiincta yan c" '

os negare , {& aflerc=
£ ugltionem in-

vi
ad

. )
nonaic.,

iatuitinam f 1 i,m fpecie dxf'm&.ﬁ
47 ondeo faltem fubftantias mareria-

les non po '-: moupere ad ,a“i«;]‘cc’d I ‘;‘1 intui=

tinam [ui {ine fpecie diftindta. i
{lum-ens materiale per faum-e

_m;.m_z

$ matcri
gere intelle-
¢ caufarcintel-
ia mate=
endum ,

ribilem fpi=

48. Hoc pofito, dubitatur vtrum fubftan<
tiz immateriales, putd Angeli, poflint fe ip-
fos, quibus funtintim¢ prafentes per ideati-
tatem ; mouere ad intelle “tiomm intuitinam
fui fine fpecie ditin@a, -lmm queritur des
anima rationali. Sed hoc dubium fpectar ad
Tra&atum de Angelis .

49. Ad 3.nego maiorem quo ad vitimam
partem , in qua dicitur , quod non minus {pe-
cics exprefla, quam fpecies imprefla debet effe
in eodem ordine immaterialitatis cum obie-
&to formali. Vt enim dictum eft num.39- fpe-
cies imprefla comparatur ad ebietum forma-
le;tanquam viomum eius complementum , &
tanquam vitimus actus, quo conftituitur pro-
xime intelligibile: fed actus debet efle in co-
dem, vel in fuperiori ordine immaterialitatis
cuin €0, cuius clt acttus ;) ergo fpecies impref-
fa fecundum immaterialitatem debet effe einf-
dem,; vel fuperioris ordinis ; ac obieGum for«
male; fed fpecies creata non poteft effein co-
dem ordioe immaterialitatis cam Deo ; crgo
imiplicat fpecies imprefla Dei. E conuerfo fpex

cies expreffa non eft aGus complens intelligi-
bilitatem obie®i formalis, fed eft cffe@us in-
teationalis , & imago iatelligibilicatis : effetus
autem non debet offc in eodem ordine imma-
terialitatis cum caufa, & imago noa debet efle
in codem ordine immatcrialitatis cum exem=
plari, ac proinde non repugnat vilio, feo fpe-
cics expreffa Dei . Confirmatur ¢ nam vifio,
feu fpecies expreffa conftitnit obic&tum forma-
Liter vifumy ar fpeciesimprefla contlituit obic-
dum formale vitimo cognofcibile, & vilibile;
fed Deuseft completifflimé, & vltimo vifibilis
per {uam increatam eflentiam, ideoque nons
peteft per vilum creatum compleriin ratione
cognafcibilis » & vifibilis: at non eft formali-
ter vifus d creatura per fuam eflentid ; ideoque
potelt per vificnem creatam conflitui formg=
Irter vifus , proportionaliter ac Deus per adtio-
nem creatam confhitgitur formaliter creans
Mundum , at implicat, vt per aliguid creatum
conflituatur creatinus,fcu potens creare Mun.
dum .

s0. Ad 4. concedo antecedens, & nego
confequentiam . ‘4 d probationcm , concedo
maiorem, & nego minorem . lntelledtio vi-
ralis perfectiffina, omlis et \'i[io ; connatura-
liter exigit pwudLu abintelle@ivitate vitali
mtrinfecé complera; fed mrc] ef¥iunitas viralis
intrinfecé completur per lumen gloriz , non.s
autem poteft intrinfecé compleri pet diuinam
omunipotentiam extrinfece aflitentem: ergo vi-
fio Dei exigit procedere ab intelleéiuitate in-
trinfece completa perlumen gloriz, non au-
ntelleétinitate extrinfece folum com-
per divinam omnipotentiam extrinfece
ffiffentem .~ At intelle@io vitalis non exigit
procedere ah intelligibilitate intrinfeca poten.
n::', 1Ld pf;upplocuuic ab intc] 1"thraru
refens po«
& pmcm.um {m !3L[;1L fubijciat
aina intelligibilitas per (e ipfam eft inti=

me




=t o

De {:peczic

i, eumdque fibi perfectc
fubijcits ergo per feiplam porelt moucre in-
tentionaliter ; & obietiu¢ intelle@um ad vi-
Gonem . Confirmatur : nam imago in media-
ta. excmplaris exigit procederc immediaté
potius ab ipfo excmplati, quam ab imagi-
ne talis exemplatis , preierum infinité dege-
nerante ab exemplagis fed vifio immediata
Dei eft imago immediata dininz effenti® s
crgo- :
s1. Ad s. diftinguo maiorem : vifio Dei »
& voiuerfim omnis cognitio produciturad f1-
mili phyficé ,concedo ; 4 fimils intentionali-
ter, n€go s concedo minorem ;3 & nego-con-
fequentiam . Noa elt de rarione COgnitionis
yt producatur d porentia prius natura inteoe
rionaliter imili, fed folum vt producatur
porentid prius natura phyficé fimili obiccto.
Ratiocft, quia ex dictis numera 3 z- cOZnitio
poteft effe prima (militudo intentionalis, &
primum effe intentionale obicéti; ergo de ra-
tione cognitionis eft, vt procedat d potentia,
quam fupponat folum phyfice, non auntem.
intentionaliter fimilem obieéo ; fed potentia
cognofcitiua completa in ratione potentia,
etiamfi non habeat {peciem obicéti , ctt in fuo
genere phyfice fimilis obieto , idcoque dici-
tur effe aliguo pacto fuum obicttum, putd
potentia vifiua complctadicitur efle quodam-~
modo chie&tum vifibile , intellectus dicitur
quodammedo omaoe intelligibile, & omneos
efis s €rgo vt cognitio procedat d fimili, foffi-
cit, vt procedat a potentia completain ratione
potentiz 5 fed €0 ipfo,. quod vifio beata pro=
cedat ab intelle@u cum luminc gloriz, pro-
cedit 4 potentia completa in ratione potentiz;
ergo procedit & porentia phyficé fimili per lus
men glotie , per quod intelledtus 4 S. Diony-
fio , & alijs Patribus dicitur eflici Deiformis,
viexplicatum eft quelt. 26. num. 11, ac pro-
{nde faluatur axioma Ariltotelicum; quod ff-
mile cagnofcitur fimili. Addo ; quod cumcogni:
tio {it intentionaliter fimilis obicdto, imma fit
ipfa fimilitudo intenrtionalis obicéi, co ipfo,
quod obic@um cognofcitur cognitione, fimi-
le cognofeitur fimili, & in hoc etiam fenfu
deber intelligi axioma Ariftotelicum . Ideme
Ariftoteles tertio de Anima text. 14.docet qui-
dem intelleétum fecundum fe, antequam re-
cipiat fpecies imprefias,, vel exprefas ; eflc {ve-
Juti tabulam rafam; in qua nulla imago cft de-
picta; fed non dicit , quod vt intelligar , & re-
cipiat fpeciem cxpreffam obictti, debet prius
recipere fpeciem impreflam! obiei . Nam fi
obicGum per fe ipfum fit perfedtd intelligibile,
& intimé applicatum iatelleétui, potreft illi
immediaté imprimere [peciem expreflfam fiti,
abfque co quod prius imprimat {pecicin im-
preflam ; vt explicatum eit.
s2.- Dices: eft axioma; fatis receptum_
quod vtintele&us intelligat,debet fieri vanm
com obicdto intelligibili : fed'non fit vaum ,
nifi recipiendo (peciem impreffam ; ergo &c.
53 Refpordeo , nego mingrem ; ac dico,

=i
mprcfm Dei.

quod cum plures caufe extfinfece vniuntur
in ordine ad cumdem effe@um, fiunt voum
in ordinc ad illum efe@um caufandum : c. gr.

b -
plutes re

¢s extrinfecé vniti in ordine ad
monendam nauim, fiunt voum 10 rationes
motoris ; fed dinina eflentia per afliftentiam
extrinfecé vaitur intelle@u in ordine ad
caufandam vifionem ; ergo fit vaum cum io-
telle@u in ordine.ad caufandam vifionem,; &
{ic faluarur axioma affumptum.

s3. Adé. diftinguo maiorem: fpecics im-
preffa nil aliud eft, quam fimilitudo, per quam
obie@um formale complerur in rationc co-
gnofcibilis; concedo maiotem ; per quany po-
tentia completurin rationc coguolcitinis nego
maiorem s diftinguo eodem pa&lo minorem ;
& nego confequentiam . Ad [pecicm non fuf-
ficit, vt fit imilitudo complens in rationc co-
gnofcitiui, fed requiritur , vt fit (imilitudo
complens obicétum formale In ratione co-
gnofcibilis ; fed lumen gloriz compler folum
intelle@um in ratione vifiui,non autem obic~
Gum formale, hoc eft eflentiam dininam ins
ratione vifibilis yvt often{um elt num. 24. cr-
go lumen gloriz non eft fpecics, ficur lumen.s
fidei .non cft fpecies, & ficut non cficr {pe-
cies qualitas, qua potentia vifiua vefpertilionis
confortaretur, ita vt poffet videre lumen Solis.

s55.  Ad 7. negomaiorem. Exiffimo enim
intelle@Gum de facto naturaliter compleri in
ordine ad intelli im pet habitus diftinctos
i fpecicbus , ac {upernaturalitet compleri per
habitum luminis fidei,gui habitus non eft fpe=
cies ; ergo in parria completur per habitum
luminis gloria ; qui non eit {pecies .

s6.  Ad 8. ncgo maiorem . Idem cnim
cbicétum formale per candem fpeciem;poten-
tiam przditam. perfe@iori lumine vifiuo mo=
let ad vifionem perfe@iorem,’potentiam pra=
ditam imperfediori lumine vifino mouct ad
vifichem minus perfedams €. g. idem color in
cadem diftantia, & per candem fpeciem ad per-
fe@iorcm vifionem miouet potentiami vifiud
inuenis, quam fenis; ergo eadem cfientia diui-
na perfe ipfam, tanquam per {peciem mtclli-
gibilem,ad perfedtiorem vilionem connatura-
liter mouet intelle@um preditum . perfediori
lumine glorie ; intelleGum-autem preditum
imperfedtiori lumine mouetad vifionem mi-
nus perfedtam , adeogue ex hoc, quod lumen
gloriz determince quantitatem viionis, noa
fequitur iumen glori® effe fpeciem intelligi-
bilem.

QVESTIO XXXIiL

Viram beati inequaliser videant Deum 5
& fint inequaliter beati ?

S:T hg.12.a:6s
¥ ‘ 7 Idetur , qued omunes beati aqgualiter

videant Deun,ac fing zqualiter beatis
pri-




Liber I, Quaftio XXXII.

primo quia i inzqualiter viderent, qui vide-
ret Deum vifione minus perfe@a, ‘non eflet
contentus, fed defiderarct vifionem perfeio-
Iein .,

2, Secundo emines vifiones Dei propter
vnitatem obigdtifotmalis funt cipfdem fpeciej
infimz, vt docent commuuniter Theologi; fed
qu funt ciufdem {pecici infimg, funt xqualia
in perfectione ; ergo &c.

3. Tertio 1. o, 3, dicitur Zidebmus Deum
ficutieft 5 fed Deus vno modoeft ; ergo vne
maodo videbitur, ac proindé vnus non videbit
perfectins , quam alter, .

4. Quartd Augultinus lib.83.quet.33,di-
cit,quod wnam rem non potefl wuus alio plus intelli-
gere: fed effentia Dei eft voa res ummeg fim-
plex; ergo vaus non potelt dininam effens
tiam plus , aut melius.intelligere, quam alius,

5. Relpondco, quod-louinianus Hgre(iar-
cha, vt tefert SanétusyHicronymus lib. 2. cons
tra ipfum, ex principijs Stoicorum docuit omis
nia merirta , & omnia pfzmija beatorum efles
aqualia, ac proindé Deum non videri perfe-
¢tius ab voo beato 5 guam abalio. Hzc ha-
refis'confutata fuit i Sano Hieronymo lib.
citato,d S.Auguftino lib. de Sacra Virginiate,
& cx recentioribus abAlphonfo de Caftro lib,
aduerfus herefes , verbo Beatitude, herefi 7. &
in Concilio Florentino feflione vitima indit-
teris vnionis definitum eft iuxca meritorumidi-
{tinctionem eflentiam dininam varié¢ d beatis
videri .

6. Probatur primoh=e veritas ex Scriptu-
tis. 1.ad Corint, 13. vnufguifgue propriam mer=
cedem vecipiet fecundum funm lasorem: 2.ad Cotint,
9. qui pavce [eminat , parcé & metet : 1.3d Corint.
15 alia clavitas Solis , alia clavitas Lune , alia clarie
tas Stellarum . Stella enim differe @ Stella in clavita=
te 5 fic erit vefurreltio mortuorum .

7. Probatur fecundé ratione fundata ino
Scriptara . Nam beatitndo confertur vt coro-
na, premium, & merces , ideoque A poltolus
2.ad Timot, 4. dixit: repofita ¢ft mibi corona iu=

ftitie 3 fed in dando premio, & mercede , {er-

uanda eft inftitia diftributiua, vt pro zqualibus
mecritis conferatur premium zquale, pro ina.
qualibus inequale; ergo &c. Confirmatur :
nam inazqualia peccata puniuntur in inferno
inzquali pena, ideoque A pocalyp.18. dicitur
Luantum glovificanit fe , ¢ in delicys fuit , dateilti
aeatum, & ludlum ;3 ted Deus non minus fer-
ar iultitiam diftributivam in premijs , quam
in panis; ergo &c. Hing fequitur, quod qui
funt zquales in meritis, & in gratia, {unt etiam
zquales in vifione, & qui funtinzquales ino
meritis, funt inzquales in vifione .

8. Obijcicbat louinianus : Marth.70. licet
operarij ingqualiter jn vinea laboraflent, acce=
perunt equalemy mercedem, hoc eit finguli
fingulosdenarios;ergo &c, Hoceodem aigu-
mento veuntur recentioves haeretici ad pro-
bandum vifionem Deinondari ve mercedem
iuftitig,fed pro voluntate Dei omnibus zqua-
hiter dari per Chriftun .

95

9, Refpondeo primo ex S. Thoma 1. 2.
quzlhs. art.a. ad primum , quod vniras dena-
rij fignificap vnitatem beatitudinis ebiediuz ,
at diuerfitas manGonum lo.4. fignificac dines-
firatem beatitudinis formalis . Omads igitur
accipiunt vpom denarium, quia accipinnt
voum,& idem fummum bonum: at aceipiunt
dinerfas manfiones, & poflefliones {ummi bo-
ni. Secundo refponderi potett cx Chryfofto-
mo, Nazianzeno, & alijs, quos refert Vafguez
I. parte difp,48.cap.43. pet parabolam figaifi-
cari,quod multi brepiori tempore laborantes,
quia intenfius operantur, Tqué merentur , &
acquirunt zquale pramium, ac alii , qui lon-
giori tempore laborant,inxtd illod Sapientic 4.
Confummatus in breui cxpleuit tempora malta. T er-
tio refponderi poreft cum Lyrano, & alijs,
quod parabola fignificat Indzos,qui prius vo-
cati funt ad laborandum in vinea Domini,
quam Gentiles, & magis, quam Gentilesla-
borarunt, vt fedifponerent ad gratiam Euans
gelij , tamen poftquam venit Chriftys , non
magis receperunt grariam Eunangelij, quam.s
Gentiles, imm o prigs Gentiles,, quim Iudai
acceperunt gratiam Euangeliis fiquidem Tudei
conuertentur in fine Mundi, pofiquam picni-
tudo gentivin inttaueric, ve docet Apoftolus
ad Rom. 10. ideoque Tudzis murmurantibus
dicitur, Tolle quod taum eft ; & vade : wolo antem
¢ baic nouiffimo dare, ficur o tibi o

10« Queritur, quo pado cum effentia di=
tina fit fimplex, ideoque ab omnibus beatis
videatur tota ; poflit ab vno videri melius » &
clarius s quam ab alio®

11. Refpondeo , quod ficut tota albedo ab
oculo perfedtiori videtar perfe&ius, abim-
perfectiori imperfedtius , fic tota cflentia diuis
na ab vno intellecta viderur perfedius, ab alio
imperfetins, Addo, quod quija diuina co-
gnofcibilitas infinité excedit quamlibet cogni-
tionem , & cognofcibilitatem creatam'’, po-
telt videri perfectius, & perfeios in infini-
tum.

12. Ad 1. nego (equelam, ac dico’, quod
omnes beati funt ¢oatenti, & qui haber mino.
rem beatitudinem non defiderar maiorem bea-
titudinem , & vifionem . Ratio eft, quia qui
poflidet fummum bonum pofeflione 1ibi pro.
portionata, coipfo fatiatur, & non poteft de-
fiderare maiorem poffeffionem ; fed omnes
beati poffident fummum bonum pofiefliones,
& vifiane {ibi proportionatasergo &e. Probas
tur minor:nam vnicuique beato propottiona-
ta eft tanta vifio , quanta eft graria, quantum
et lumen gloriz, & quanta funt merita, que
habetsfed vnulquifgue habet tantam vifionem,
quantam gratiam ; erge &c. Confirmatur pri-
mo ; nam cum ex Augaftino lib. 13. de Trini-
tate,cap.4. & §. Beatus fit  qui nibil malé vult, ¢
babet omnia, quewult , beatitudo excludit om-
nem appetitum irtationalem, ac proindé ma.
lnm , & fatiat appetitum re@um, & rationabi
lem ; fed appetitus, quo beatus vellet videres
Deum vifione cxcedente gratiam , quam ha-
bet ,




bet , effet irrationalis ; exgo beatitudo excludit
talem appetitum » & [atiat appetitum redtun,
& tationalem habendi vifianem proportionas
tam gratiz .- Confirmatur fecundo: nam ins
quolibet beato fatiatur; tuim appetitus natura-
{is fundatus in natura, tum fupernaturalis fon:
datusin gratia, que d Theologis vocarur ha-
tura quedam fupernaruralis 3 €rgo quilibet
beatus cft perfe@é contentus. Probatur antece:
dens: nam appetitus minoris boni fatiatur per-
fe@é , obtento bono incomparabiliter maloti ,
& continente bonum minus cum incompara:
bili excefla : ex. gr- appetitus,, quUO auarus ap.
petit decem lulios, fatiatar , dando illi decepis
milliones aurcorum; fed per appetitum funda-
tum in natula appetimus. beatitudinem natu-
ralem confiftentem in cognitionc abilradind,
Dei; ergo appetitas fundatus in natura fatia-
tur , dando beatis bearitudinem fupernatura-
lem confitentem in cognitione intuitiua, qua
continet totam petfeftionem Cognitionis ab-
ftra@iug cum incomparabili excefl, & illam
magis excedit, quam decem milliones antco-
rum excedant decem Iulios. Rursus perappes
titum . fundatum in gratia appetimus beatitu-
dinem fuperbaturalem proportionatam gritic,
quam habemus; fed v nuiquifque accipict bea.
titudinem fupernaturalem proportionatam.
gratiz, quam habet; ergo &c.

13. Ad 2 concedo maiorem , & diftinguo
minorem;que funt einfdem fpeciei funt gqua-
lia in perfettione » fi fint =qué intenfa, tran=
feat : fi fint inzqualiter intenfa, nego mino-
rem ; & nego confequentiam. Calor vto&to,
& calor vt vaum funt ciufdem fpeciei, & ta.
men calor vt oo eft perfedtior; ergo vifio
magis intenfa, licet fit ¢iufdem fpecici , cft
petfe@ior . In quo confiftat intenfio actuum.»
vitalium , adeoque etiam vifionis beatic , cft
quaftio puré philofophica,& explicata efta me
in Philofophia lib.3.qu(t.27:& lib.1.quait.40.
ad 4.

14. Ad 3. diflinguo maiorem : videbimus
Deum ficuti cft ,ly fient fe tenentc ex partes
obiedti, ita vt fignificet, videbimus Deum.
effe comoda , quo eft : concedo : ly ficut fe te-
nente ex parte cognitionis, itd vt fignifiect,
quod itd in nobis crit perfectus modus cogno-
fcendis ficarin Deo eft perfeus modus cffen-
di , nego: concedo minorcmi s & NELO confe~
quentiam . Deus videbitur eflc co modo,quo
¢ft s fed quia modus , & perfedtio videndi non
adzquabit modum , & perfectionem cflendi,
quo Deus eft, ideo videbitur dinerfo modo
videndi. Deus enim eft infinito modo cficn-
di, vidcbitur autem 4 beatis finito modo vi-
dendil, & ab vno videbitur modo perfectiori
ab alio modo minus perfecto . .

15. Ad 4. diftinguo eodem pafto maijo-

rem : vnam rem non poteft vnus alio plus
intelligere , inzqualitate {c renente ex partes
1¢i, concedo s inequalitate {c tenente ex parte
intelledionis , nego: concedo minorem ; &
diftinguo eodem pacto confequens . Non po.

De ina;-qualitatc vifionis

teft vnus intelligere Deum habere plus de efie,
& perfeione , alius intelligere Deum habere
minus de effe, & perfe@ione, fed omncs de-
bent intelligere, quod Deus habetidem infini-
tum efle » & camdem infinitam perfeionem.
At hoc ipfum infinitum effe, & perfectionem,
vnus beatus videt perfectius, alius videt minus
perfedie .

QVASTIO XXXIIL

Visum inequalitas Vifionis bearifice oriatdr
ex inaqualitate [olius laminis glo-
vig o, an etiam ex inequalita-
te intelledius ?

Idetur; quod inzqualitas vifionis non

folum defumaturex inazqualitate lu-
minis gloriz , & (peciei intelligibilis , fi datur,
fed etiam ex inzqualitate intellectus , itd vt in-
telleCtus naturaliter perfecior cum ®quali lu-
mine {upernaturali, & aquali {pecie intclli-
gibili melivs videat Deum : primo quia vt
obijcit Caietanus , vifus acutiot c@teris pari-
bus, melins videt : fed intcllectus perfeétior
eft vifus intelle@iuus acurior ; exgo .

2. Secundo caufa perfectior producit effe-
&um perfe@iorem ; fed ficut idem intellectus
eum luminc vt quatuor conftituic caufam
perfedtiorem , quam cun Jumine vetria, fic
jdem lumen cum intelle@tu angelico ex. gr,
perfeéto vt quatuor conflituit caufam perfe:
&iorem , quam cum intelleétu humano pet-
fe@o vt tria ; ergo &c.

3. Tertio licet ad generationem equi €. g
concurrat cquus vt caufa fpecifica, & particu=
laris, & Sol vt caufa gencrica, tamen poteft
contingere , VI propter maiorem concurfum
Solis exiftentis in figno potentiori producatur
equus perfectiors ergo licet intellectus fit cau~
fa generica vifionis , & lumen gloriz fit caufa
fpecifica, propter maiorem concurfum intel-
le@tus perfectioris jpotelt produci vifio perfes
¢étior ab ecodem lumine .

4. Quarto cadem caufa principalis cum.s
meliori infrumento perfectius operatir - c. g.
idem pitor cum perfeitiori penicillo melius
pingit: rurfus perfectior caufa principalis cum
aquali inftrumento. perfectius Operatur: €x.gr.
mclior pidtor cum codem , vel 2quali peni-
cillo melius pingit, quam pictor deterior;
ergo melior intelle@us , feu fit caulfa princi-
palis vtens lamine glorix vtinfirumento, feu
fit inftrumentum luminis vt caufz principa-
lis ; perfectius videbit Deum cum zquali lu=
1ninc .

5. Quintd ficat eadem potentia vifiga
cum meliori fpecic melias videt , fic melior
potentia vifiua cum zquali, vel cadem fpe-
cie melius videt ; ergo ficut idem intelletus
cum meliori lumine gloriz melius videt
Deum, fic melior intellectus cam eodem, vel
zquali lumine gloriz melius videt Deum .
Nec dicas hoc non valere : quia lumen gloriz

non

=

T




o

7-

Liberl: Quaftio XXXIII.

tion eft {pecies, fcd habitus. Nam melior pos
tentia non folum cum =zquali fpecie 5 fed
ctiam cum 2quali habitu melius, & perfectius
opcratur . . ¢ :
6. Sexto fi dicatur hoc valere folum in
habitu naturali, non in fupernaturali , contra
eft - nam habitus fupernariralis fidei , pruden-
tiz , & theologiz eleuar intelleétum ijusta
proportionem naturalem, & exceffum voius
intelle@us fupra alinm; ergo criam habitus
luminis glorie elevat jatclieGtum iuxra pro-
portioncin naturalem, & excellom vnius 10-
telleCtus fupra alium . Probatur antccedens ;
nam cuin eodem, vel zquali habitu fidel in-
tellectus do&i Theologi, puta S. Thomz,
vel Scoti, perfectiorem ; & clariorem elicit
cognirionem de Trinitate , de vaiene hypo-
flatica » de refurreétione mortuorum &c.
quam intellectus ruftici. Similiter homo na-
turaliter prudens cum ecodem ; vel xquall ha-
bitu prudentiz infulz | i
prudentiz fupernaturalis cl
paturaliter minus pruden:
tia ; quaconftat minus Sa
habentes impecfedtiorem

acutior cumeodem habiru theologiz fuper-
naturalis ; pecfe@ias de conclufionibus fuper-
naturalibus difcurrit, quam alter hebes, &
obuufus .

7. Septimd fpecies natorales meliores, &
clariotes in reprefentando cum xquali lami-
ne (upernaturali determinant ad adtam fidei
meliorem, & perfedtioreny; ergo criam intei-
le@us naturaliter perfedior cum gqnalihabr
tu luminis gloriz determinabitur ad elicienda
yifionem Dei clariorem , & perfediorem .

2. Refpondeo duaselle fententias. Prima
Scoti, & Scotiftarum in g dift. 10. quaft.6.
Durandiin 4. dift.14. quaft.1. ad vltimam, Ca-
ictafi 3. parre qualt, 10.art. 4, Ricchardi, &
aliorum docet inequalitatcon vifioeis oriri
non folum ex inzqualicare luminis', fed
ctiam ex inzqualitate intellectus , adcoquen
intellectum perfectiorem , puta Angelicum,
cum aquali lumine glorie melius videre
Deum , quam intellecrus imperfectior, putd
humanus.

a. Dicendum cum fecunda fententia. s
quam fatis clar¢ infinuar S, Thomas quzil.12,
art.6. in corpore , & ad 3. & quam fequuntur
Ferrarienfis 3. contra gentes cap:-55. & 58. 30n
tus in 4. dift.40. quaft.s. arr.2. Medina prima
fecunde, qualh 3.art, 20& recentiores Thomi-
ftz comimuniter,nec non Suarius lib.2.deDeo,
€ap.21- Valquez 1.parte.difp.s6. cap.6. & alij’s
Inzqualitasvifionis orirar ex fola inzqualitate
luminis glorix , adeoque intelleitus inzqua-
les cum'zqualilumine glorig zqualiter vident
Deum:

10.  Probatur primo conclufio audoritate
$andti Thoma , qui 1, parte qued- 12. art. 6.
ad 3.dicit: A4d tertium dicendsm , quod dinerfitas

97

widendi non erit ex parte obie@iy quia idem obieum
emnibus prafentabitur , [cilicet Deieffentia : nec cx
dincrfa participatione obiedii per differentes fimilitudi-
nes , fed erit per dinerfam faculearem futelleGus, noy
quidem naturalem ; [ed gloviofam s vt diclume cft 5
crgo Sanctus Thomas docet divérfitatem vi-
fionis: non oriri ex diuerfitate obicéti, fiqui-
dem eadenr dinina effentia cft obiectum omi-
nivm beatorum s non ex, diuerfitate fimilira-
nis, {eu fpecici, qua idem obie@um intentio=
nalites fiat prafens intelledtyi, fiquidem Deus
fit praefens intelleétui per fuam effentiam , &
non per imilitudinew 5 aut fpeciem ntelligi-
bilem; fed oriwr ex diverfitate facultans ad
intclligendum , non quidem naturali, fcd glo-
riofa, hoc cft ex diucrfitate luminis gloria; ac
proinde docet totam noftram fententiamos
quo ad lumen gloriz, fpeciem intelligibilem,
& inzqualitatem vifionis vnicé defumpram ,
non ¢x duwerfitate nacturali intelledtus , (ed ex
diuerfitate fupernarurali luminis gloriz .

11, Obijciunt aliqui recentiores 3 8. Tho-
mas 1. parte queft. 62, art. 6. ia corpore do-
cet rationabile effe , quod [ cundum gradum naturas
linm dngelis data fint dona gratiayum , & perfeiio
beatitydinis,& poltquaniid probavitargumento
defumpto ex parte Dei eleuantis,probat argue
méto defumpto ex parteipfias Angelr eleuari,
dicens. Secundo apparet idem ex parte ipfins Angeli .
Non enim Angelus eft compofitus ex dinerfis naturis,
vt inclimapio vnins natuye impetum alterius impediat,
autr retavder .ﬁr;;! in bomine accidit, in gu0 MOLUS ifke
telleCting partis , aut vetardatur, ant impeditur ex m-
clinatione partis ferfiting . Luando anrem non eft
aliquid., guod retardet , aut impediat, natura inid fea
cundum totqm [uam wirtutem monetur . Et ideoras
tionabile eft , guod Angeli, qui meltorem vaturam ha-
buevant , etiam fortins , <& efficacins ad Dewm fint
conuerfi « Hoc autem etiam in hominibus contingit
Luia [ecundum intenfionem conuerfionis in Deum da-
tur maior gratia » & gloria . Fndé videtur s quod
Angelis ;, qui babuerunt meliora naturalia, babuerunt
plus degratia; & gloria y ergo S. Thomas docet
Angelos motos , & conuerfos fuifle ad Deam
fecundum totam [uam virtarem , & quod Angeli ,
qui meliorem natgvam babuerunt , fortius , & cffica<
cius [unt conuerfis ergo doget,vel {upponit,quod
qui meliorem naruram habueruntcum equa-
li gmri:l opcranics fecundum toram foam vir-
rutem , potucrunt fortius, & efficacius con-
yerti, ac proindé potuerunt elicere perfe@io-
rera altum caritatis , quo conuerfi funt ad
Deum

12.

Refpondet Bannezin illam locum,
quod S:Thomas docet Angelos, qui mclio-
remy naturam habuerunt , conuerfes fuilfe ad
Deum perfe@ior conuetfione naturall ; nons
autem fupernaturali ; ergo non fequitur; quod
qui meliorem’'naturany habuerunt,cum equa-
li gratia potuerant elicere perfectiorem actum
{fupernararalen , fed naturalem : quod vliras
concedimus.,

13, Sedcontra: nam Sanétus Thomaslgs
quitar de illa conucrfione, qua fe difpofue-

N ruat




98

runt ad gratiam fancificanten , & gloriam.
fed ad. gratiam,& gloriam fe'difpofucrunt,unon
per conuerfionem naturalem, fed per fuper-
naturalem ; ergo S. Thomas loquitur non de
conuerfione naturali,fed de {upernaturali.Re-
fpondeoigitur, quod San&us Thomas docer
quidem rationabile effe , quod Angeli s qul me[‘mrcm
natuiam babuerant , etiam fortius 5 & tfﬁt'uu_;; ad
Deum fint conuerfi conuetlione {upernaturali;fed
non dicit, quod efficacius funt conucrlicum
@quali gratia » vt patet legenti, fed fupponit
Angelos perfedtiores pteucntos fuifle maiori
gratia fandtificante , & auxiliantc, ac proinde
cum maiori gratia perfeétias fuific conucrios .
Quod hoc fupponat, probatur, explicando
difcusfum,& rarionem S. Thoma . Initio cor-
poris ponit conclufionem, qua cit: Rationabile
eft  quod fecundum gradum naturalinm Angelis data
fint dona gratrarum 5 & perfettio beatitndints « ‘Do-
na gratiarum dara Angelis fuatin duplici ge-
nere. In primo gemere funtdona gratie pra-
uenientiabonem vium cortim Liberi arbutrij .
In fecando genere funt dona gratie, & beati-
tudinis confequentia bonum vium coram li-
beri arbitri] ; ergo Sy Thomas affert duo argu-
menta, quorum primum probat precipue de
donis preucnicatibys 3 fecundum fupponens
primum.probat de confequentibus . Primum
ergo argumentum delumprum ex patte Dei
elt. Sicut natura Angelica falfa ¢ft d Deo ad gra-
tiam , & beatitudinem confequendam ; ita etiam gra -
dus nature Angelice ad dinerfos gradus grat1e:er glo-
vie ordinari videntuy 5 ergo videtnt , quod Deus An=
gelos ; quos altioris natuva fecits ad maiora gratiarun
donat ; &7 maiorem beatitudinem ovdinaneriz» Haze
ratio, vt patet, praecipué probat, quod Deus
liberum atbitrium Angelorum perfeétiorum
preucnerit per inaiora dona grariarlin . Quia
vero poterat opponi, quod licet Angeli natu-
raliter perfe@iores preuenti fuerint per maio-
ra dona gratiarum , tamen Angeli naturaliter
imperfedtiores minori gratia praucenicnte mc-
lius vtentes conuerfi fint ad Deum peractum
charitatis perfe@iorem , & fic merucriat ma-
iorem gratiam fand&ificantem, & beatitadi-
nem maiorem, quam Angeli perfectiores,qui
maicri gratia praucnicnte minus bend viens
tes conuerfi fint ad Deum per imperfe&io-
rem actum charitatis , ac proindé merierint
minotem gratiam fanétificantem , & nino~
rem beatitudinem ; ideo Sanétus Thoimas ad
hanc refponfionem excludendam addic fecun-
dum argumentum defompta ex natura ipfius
Angeli s dicens . Secundo apparet idem ex parte
ipfinus Angeli. Non enim Angelus efl compofitus ex
diuer(is natuvis , vt inclinatio vnins vatura impeium
alterius impediat ) aut retardet , ficut in bomine acci-
dityin quo motus intelle@ine partis,ant vetardatur,qut
impeditur ex inclinatione pavtis fenfitine . Hze ra-
tio; vt patet, fupponens Angelos perfeios
Tes preuentos fuifie maioribus donis gratia-
rum, probat eos conuerfos fuiffe ad Deumos
adibus perfe@tioribus, ac proindé meruifle, &
obtinuilfe maiora dona grauz confequentis

De caula inasqualig vifionis

merita , & maiorem beatitudinem ; ergo Sam
&us Thomas nor docet Angelos perfectiores
cum zquali gratia perfectius faiffe ad Deum-s

-

conuerfos conuerfione fupernaturali, fed
cer illos cum maiori gratia preueniente perics=
&ius fuiffe ad Deum canuerfos « 3

14. Probatur fecundo conclufie a polre-
rior1. Nam Angelus, & homo, acduoc An-
geli inzquales, fi habucrint zqualia. merita
debent habere zquale premium ; fed hoc el-
fer connaturaliter impoffibile, fi intelle&us
perfectior cum zquali lumine glorie melius
videret Deum , quam imperfedtior 5 ergo &c.
Probatur minor. Poaatur, quod Michael, &
Gabriel fint 2quales in meritis,, & quod Mi-
ehael habeat intelleGtam perfectioren, quam
Gabriel : vel Michael, & Gabriel accipiunt lu-
men gloriz 2quaie , vel inzquale ; [accipiunt
aquale; ergo Michael pertectiori intelleGu
praditus, cum xquali luminc gloriz melius
Deum videbit , quam Gabricel ; adeoque licee
{ic 2qualis in merito , habebit maiorem beati-
tadinem ; i accipiunt lumen proportionaliter
inzquale 3 ergo Gabriel licet in merito fit
xqualis Michaeli, tamen accipiet maius pra:-
mium ; hoceft 2qualem vifionem , & maius
lumen glorix s quod lumen eft pars premij, &
elt ornamentum f{upernaturale beati .

15. Refpondent, quod Angelus, & homo
habentes ®qualia menta,& ®qualem gratiam,
accipiunt lumen gloriz arithmetice inzquales
geometricé autem ezquale; led lumen geo-
metrice equale,licet fir arithmeticé ingquale,
in ratione premij fubltantialis eft 2quale,qua-
uis inratione pramij accidentalis it inzqua-
le;ergo Angelus , & homo ®qualesin meri-
tis , & gratia fan&ificante accipiunt pramium
{ubftantialiter ®quale, ac folum accidentali-
ter inzquale; quod non eft inconucnicns ; er-
go &e. Explicatur refpoafio . Premium fub-
ftanriale adequatum eft fola beatitudo confi-
ftens in vifione , vel amore fruitivo Dei iuxta
varias fententias 5 ergo lumen glori®, ac habi-
tus charitatis deteriminans ad zqualem vifio-
nem, & amorem fruitinum , eft premium.s
zquale geometrice in ratione premij fubftan-
tialis , & fi in iatelle@w impertediori fit inten.
{ius, quam in perfetioti, eft inequale folum
arithmeticé, & in ratione premijaccidenta-
lis.

t6.  Reijeitut haee doftrina , & refponfio s
primo quia elt inconucnicns , quod Deus ho-
minem, & Angelam omnino ®qualesin me-
ritis:non poflit connaruraliter pr¢miari @quali
premio fubltantiali, quin premictuy inegquali
pramio accidentali 5 fed hoc fequitue i nam
Deus non poteft connaturaliter daie homini s
& Angelo aqualem beatitudinem,ac proindé
xquale pramium (ubftantiale, quin det ho-
mini maiorem arithmetice habitum luminis
glorie, & charitatis, ac proindé maius pra«
minm ‘accidentale ; ergo &e. Confirmatut »
nam lequitur, quod Augeli habentes zqualia
metita,& xqualem gratian sidificantem,quo

funt

SE— S

——




T

Lib. 1. Quaftio XXXIIL 99

{unt petfeétiores ; & perfefliores innatura, €o
debeant recipere habitus luminis gloriz, &
charitatis arithmeticé minores , & minercsin
infigitam , ac proindé przminm accidentale
mious , & miaus, quod eft abfurdum.

7. Reijcitur fecundo : nam in beatis gra-
tia fan&ificans,vifio bearifica, & amor beatifi-
cus debent effe arithmeticé 2quales,itd vt gra
tiz vi oo correfpondeat vilio, & amor vt
ofta; gratie vt {eptem correfpondeat vifio, &
amor vt {eptem ; crgoetiam gratia, & habitus
luminis glorie , & charitatis debent efic arith-
metice quales; fed ivxtd fenrentiam aduer(a-
riorum habitus luminis gloriz , & charitatis
non poffunt in omnibus beatis effe arithimeti-
cé zquales gratie 5 ergo &c.

13. Reljcitur tertio : nam repugnat, vt ex
cadem, vel equali radice phyfica einanent Jia-
bitus arithmericé impetfectiores, ac minus in-
tenfi proprer hoc , quia talis radix ponitur ins
{ubicéto naturaliter perfediori, & co cmanent
habitus arithmetice imperfetiores , ac minus
intenfi » quo ponunturin fubic&to naturaliter
perfedtiori, & perfettioris fed ‘hocfequitur;
ergo &c. Probatur minot : nam gratia fanéti=
ficans eft radix phyfica , ex qua vt proprictates
emanant habitus fupernaturales charitatis , &
virtutum moralinm per fe infufarum, ideoque
dicitar natura quazdam fupernaturalis , giias
ficut ex hatura animz €.g.emanant vt proprie=
tates intelledtus , & voluntas, que (unt poten-
tiz maturales ; ficex gratia fanétificante ema-
nant vt proprietates habitus charitatis , & vir-
tutum moralium ; que fant quadam poten-
tiz fupernatarales: fed ex gratia fandificantes
vtolo pofita in homine emanarent habitus
charitatis , & virtutum moralium intenfi vt
ofto, ex eadem; vel &quali graria fangtificante
pofitain infimo Angelo cmanaret labitus cha.
vitatis minus intenfus , puta vt feptem, & quo
poneretur in Angelo perfectiori, & perfeitio-
ti » coemanarent habitus charitatis , & virtu-
tum moralinm arithmeticé imperfediorcs, &
minus intenfi; ergo &c.

16. Probatur tertid conclufio & prioti.
Nam vitima potentia a&tiua qualis,cuilibet
{fubie&o capaci, feu perfectiori, feu minus per-
fefto , dat pofle ®qualiter agere ; fed Jumens
glorie eft potentia fupernaturalis videndi
Deum; ergo in quocunquc intellectu, feu
perfectior, fea minus perfeéto ponatur 2quas
le lumen gloriz, datilli poffe zqualicer videre
Deum . Maior probatur primo inductiones;
nam quia caloreft potentia calefaciendi, ins
quocungue corpoie ; feu perfe@iori, few im-
perfedtiori, ponatur calor omnind zqualis,da-
bit illi poffe: qualiter calefacere. Nec dicas
ideo hoc accidere , guia calor cft totalis ratio
calefaciendi. Nam licet potentia vifina non
fit totalis ratio videndi,fiquidem-ad vifionem,
gua elt acus vitalis , copcurrit ctiam fubftan-
tia viuens, vt dicdtum eft quaft. 27. nun. 12.
tamen zqualis potentia vifiua ; fen ponatur in
homine , qui ell perfectior, feuincanc, .qui

eft imperfetior, conftituet zqueé potentenis
videre ; idemque dic de potentia anditina, &
alijs potentijs vitalibussergo proceditinductio,
arque idem dicendum de lumine gloriz .

20, Probatur fccundé eadem maior ratio-
ne: Nam omnis potentia actina tribuit fubie=
&o capaci totum effeGum formalem, per que
definirur talis potentia s . g quia potentia vi-
fiuadefinitur per hoc, quod (it potentia vi-
dendi , tribuit fubiefto hunc effedtum  forma-
lem ; vt per illam poffit videre 5 {ed cx Ariito-
tele primo de Czlo text. 116, potentix defi=
niantur per vitimum , quad poffunt < ¢ g. po-
tentia eleuandi pondus definitur pervitimom,
& maximun pondus, quod poteft eletare, &
& maximum pondus fit milic librarum , defi-
nitoy pecentia elewands mille libras 3 ergo omuis
potentia tribuit {ubjefto hunc effetum for-
malem ; vt perillam poffit vitimuam; & ma-
ximum , ad quod extenditur talis potentiass;
ergo fi perfeétidinia vilio,que potelt eiicr pet
lumen gloriz vt quatuot, it vifio vt quatuot
lumen vtquatuor omnem intcliedum , fen
perfectiorem; fen imperfediorem efficier po-
tentem videre Deum vifione ve guatuaor,adeor
que cuilibet intelle@tui, tum perfedtiori y tuim
imperfetiori dabit aquale potétiam videndi.

21.  Dices primo: lumen gloriz non eft
potentia,fed habitus, adcoque ratio allata fun-
datur ia falfo fuppofito , quod lumengloria
fit potentia fupernaturalis videadi Deum.

22. Refpondeo, negindo antecedens, ac
dico lumen gloniz itd clle habreum , quia eft
perfedtio fuperaddita potentiz intelle@inz, vE
fic fimul quadam potentia fupernaturalis.Ra-=
tio eft , quia omnis gqualitas inflitura princi-
paliter ad hoc 5 vt comftituat fubie&um po-
tens exercere aliquam fpecicm operationuim,
quasex fc non potelt cxercere, cft propriifli-
ma potentia ; fcd lumen gloriz et qualitas in-
ftitura principaliter ad hoc, vt intellectus, q ui
ex fe non poteft videre Denm , coniticoatur
potens videre Deum 2 crgo cit propuijffi-
ma potentia: & ex proportionali rationes
fides , fpes s & charitas, & alij habitus per fes
infufi ita funt habitus, vt fint etiam proprij(~
fime potentiz, vt docent Theologi fatis com=
muniter. Ex oppofita ratione habitus acquis
fiti proprié non funt potentic, quia nondan:
fimpliciter pofle , fed lolum dant facile pofic:
¢: g habitus acquifitus inftitiz , cum acquira-
tur per actus ju titig fattos antecedenter ad ha-
bitum; eft in@titutus noa ad hoc , vt voluntas
poflitexercere adtus iuftitie , fed ve voluntas ,
qua prefupponitur ex fe pofle excrcere actus
iuftitiee, inclinetur, & facilitetur ad illos exer-
cendos .

23.  Dices fecundé ; ide6 zqualis potentia
vifina, lew ponatur in fubietto perfectiori,
putd in homine, fea ponatur in fubiccto mi-
nus perfe&o, putdin cane, conflituitque
potentem videre , quia eft potentia adequata
in ratione potentie; fed lameo gloric 1n fatio-
ne potentiz ad cliciendamy vilioncm Dei eft

N 2 po-

i

Bl S




SRR s iz = e i
100 De caufa in&qu lis vifionis

potentia inadequata, & cum intelle@u confli-
tuit potentiam adequatam ; ergo.

24, Sed contra : nam ideo lumen glorie
eft potentia folum inadequata eliciendi vifio-
nem Dei, quia ad viffenem Dei fimul cum
lumiae glori® concurrit vitaliter ctiam intel-
le&us; fed ad vifonem ecularem cum poten-
tia vifiua accidentali concurrit vitaliter ipfas
fubftantia viuens ; erge ctiam potentia vifina
ocularis eft inadequarta in ratione potentiz,&
cum fubflantia viuente cooftituit porentiam
vifinam adzquatam ; fed licet potentia vifina
{it inadzquata in ratione potentig,tamen quia
eft vitima potentia, (i Giraqualis, fen pona-
tur in hemine perfeéiori, & fic conftitnat po-
tentiam vifitam ade quatam materialiter per-
fediorem,fen popatur in‘cane minus perfecto,
& fic counftituat potentiamm adzquatam mate-
rialiter minus perfe@am, confhlituit xqué po-
tentem s €1g0 4 pari.

25. Confirmatur primo : namided aduer.
farij dicunt , quod intellecins natoralitet pee-
fedtior cam &quali lumine perfectius videe,
quia intelledtas perfedior cum zquali [umi-
nc conflituit potentiam adequatam fimplicis
ter perfedtiorem 3 fed imtelle@us naruraliter
imperfedtior cum maiori lumine (Uperpatora-
liconftitait potentiam adequatam impliciter
pesfedtiorem 5 ergo intclletus imperfedtior
cum maiori lumine deberet perfetius videre.
Probatur minor:nam vous gradus luminis {u~

ernaturalis, cum {it ordinis fuperioris , ino
ordioe ad videndum Deum preualet cuilibet
gradui luminis naturalis - nen alirer.ac vaus
gradus vifionis beatz preualet cuiliber gradui
cognitionis naturalis abftra&iue Dei .

26, Confirmatur fecundo : nam debemus
dicere ; quod vel maior perfedtio luminis na-
tucalis , wel maior perfedio fupernaturalis lu-
minis glorie , materialiter fe habet ad melius
videndum Deuni : fed hoc polito, rationabi-
lins dicitur , quod in ordine ad melius viden-
dum vifione {upernaturali, materialiter f¢ ha-
beat maior perfectio luminis naturalis , quam
luminis fupernaturalis ; ergo debemus hoc di-
CCre «

27. Addo,quod etiam in naruralibus cog-
ftat induc’.t_ion-: » quod cum potentia vitima,
& determinatiua elt &qualis, maior perfe@io
potentiz non vitima , ac determinabilis ma-
terialiter fe habet in ordine ad perfeGioremos
eﬁ"c&um i € g+ quia potentia vifiua accidenta-
lis cft poteana vitima ad videndum ; fubftan-
tia autem viuens hominis, & canis, licet con-
currat vitalirer ad villonem,congurri vt po-
tentia dcrftminabj‘!is per potentiam vifiuam
accidentalem : maior perfectio fubftantiz vi-
uentis, puta hominis, aut canis, materialiter fe
habetad perfe@ius'videndum,idecoque homo,
& canis cum 2quali potentia vifiua accidenta-
i zqualiter videnr; fed intelleGus in ordine

ad videndum Deum fe haber vt potentia in-
completa non vitima, & determinabilis; erco
maior intelle@®us materialiter fc habet ad me.

lius videndum , a¢ proinde intelledtus matze
rialiter perfectior cum zquali ln::z@uc aquali-
ter vider . [nconueniens autem cit,quod ma=
jor perfeio luminis materialiter fe habear ad
\'ijI]L{l]ll} Deum, ac :‘,‘I‘O‘ﬂdk‘: fZl"IJ‘i inteilc-
dusrmperfe@ior cum maiori inmine zqt
ter; O etiam imperfectios videat, vtaduce-
farij concedunt;qui confequenter ad fua prin-
cipiaadmittunt , quod cft poflibilis Angelus
naturaliter ira perfectus ; ve eum voo gradu
luminis perfedtius videret Deum , guam des
facto videat anima Chrifti cum lumine ferg
incomparabiliter maiori.

28. - Confirmarar wertio s nam vel lumens
gloriz vt quartere. g ira ex feclt determina-
tum ad elenandum ad vifionem vt quatuor,
vt quemliber intelle@um elevet ad vifionem
vt quaruor; & non ad majorem,;neque ad mi-
norem, & {i hoc dicatur, quilibet iatellectus
feu perfedior, fen imperfetior cum lumines
Vi guatuor , videbit Deum vifione vt qua-
toor , nen/maiori , pegue minort s ac proinde
2qualirer videbit,queod ¢ft contra aduerfarioss
vel lumen glorize ve guartnor cft determina-
tum ad viffonem rt guatuer tamquam ad ma-
ximem vt fic 5 itd vt nullum intelleGum etiam
perfediffimum poflit elevare ad vifionen.,
maierem, quam vt quatuor, heetincelleGus
imiperfe@iores, & jmperfe@iores poiiic elena-
re-ad vifiones minores, & minoresininfinj=
tom vifione vt quatnors & . ctiam ex hoc fe=
quitar, quod f{i ioteile@us - Angelifupremi
cunylumine gloriz vt quarnor videbit Deum
folum vifione vr quatuor, intelledtus poffibi-
les perfe&tiores , & perfe@iores ininfinitum_.
Angelo, quide faétoeft fupremus,cum equa-
li lumine gloriz vt quatuor ividebunt Deum
vifione folum vt guatuor , ac proinde vifione
equali , quod pariter eft contra aduerfariossy
ergo adtiet(arij tenentur dicere ; quod lumen
glorie arithmetic vt quatuor ex ¢ non ecles
uarad vilum determinatum gradum vifionis,
fed intellectus naturaliter perfectiores, & per-
fedtiores 1n infinitum porelt elenare ad vifig-
nes pert’ccﬁim'c@, & perfedtiores in infinitum ,
puraad viionem vequatuor, vyt quinque , vt
centem, ve mille, & fic ininfinitum s intcllecs
tus verd imperfedtiores, & imperfe@tiores ins
infinitum, (i fun: poffibiles s poteft clenare ad
vifiones imperiectiores, & impertedtiores jns
infisitum, puta ad vifiosem vevnum , ve di-
midium, & fic in infinituin;sied e abfurdum,
quoddeterminatum lumen gloriz ex fe non
clenerad vilum dererminatum gradum vifios
nis;ranquam ad maximum quod fic; crgointels
le@usinequales cum ®quali lamine zquali-
ter vident. Probatur afomptum  nam v nu.
20:ex Ariftotele 1. de Czlo text. 116. didam
eft,vltima petentia definitur per maximum
quod poteft ;s fed lumen gloriz ¢ft vitima po-
tentia lll'] (.)leﬂﬁi ad \-']d(fﬂdnﬂ] DC’-HHE ergo la-
men gloria definitur per hoc, quod rantum
lumen fit potentia tante vifionis vz maxime
ad quam poflit concurrere,

il

29. Coan-

”

{

4
P,
il
v

¢




o

"
¥
g

Liber] Quaftio XXXIII.

29. Confirmatur quartd s nam omnis de-
terminata, & vitima elenatio ad videndum de-
bet definiri perhoc, quod fit eleuatio ad tan-
tum, gradum vifionis :e, . clenatio arithme-
tice vt oclo debet definiri per hoc ; quod fit
clenatio ad vificnem vt o@o , elcuatio vt
voum; per hoc, quod fit clevatio ad vifionem
vt voum ifed per aduerfarios determinata ele-
1at10 non potelt definiri per hoc, quad ficad
detcrminatain gradum vifionis,fed debet dici,
quod quehbet clevatio refpedtu dinerforum
jotellectumm elt ad quemiibet gradum vifio-
nis, puta qued lumen gloriz vt voum , feu
clevatio vt vaum srefpedtu vaius intclledtus
clt _clc‘uatio ad vifionem vt vnum,refpedtu al-
terius perfectioris, & perfe@ioris in infinitum
cft ad viicnem vt duo, vt tria, vt centum , vt
mille; & fic in infinitum 5 ergo &e.
~ 30. . Hinc viterias fequitur paturalem per-
fectionem intelle@us in ording ad perfedtius
videndum Deum pofle zquinalcre cuilibet u-
mini glorie, putd lamini vt centum, ve mille,
& fic ininfinitom . Patet. Ponamusenim,
quod anima Chrifti cum Jumine glorie vt
mille ,videat Deum vifione inten(a vo'milles:
potcft dari Angelus itd perfeétus , vt com lu-
mine vt vaum videar vifione ve mille § ergo
naturalis perfe@io illius Angeli in ordine ad
videndum vifione vt mille , =quivalet 999,
gradibusluminis: & eodem argumento po-
iclt oftendi effe poflibilem intelledtum , qui
&quiualeat lumini glorig intenfiori » & intcn-
fiori in infinitum ; fed hoc et abfurdum , &
contra- cemmunem fenfum ; docent enim
communiter Theologi, guod . licet ad vifio-
nem Dei concusrat indivifim intelleGus, & lu-
men; fagmen pracipuz partes funt luminiss fe-
cundariz funt intelledus, proportionalitetac
licet ad aGus honeftos fupernaturales concu-
rat iidinifion gratia, & liberum arbitciuny,
Precipuz partes funr gratiz , fecundari@ (une
liberi arbitrij ; ideogue libcrum arbitriumvix
intelligitar agere, vt docet Auguftius lib. de
gellis pelagij, cired fecundam cius propofitio-
neea dicens : Qui agitur 5 afere ipfe vix intelligi-
tur yac Tridentinom feflv 6. cap. 5. vt explicet
quam parum agat liberum arbitriom compa-
ratione gratia, dicit , Quod Homae.ipfe non nibil
omnine agir: Quomodo autem hzc verificaren:
tur , fiintelle@tus xquivaleret mille gradibus
luminis in-ordine ad perfe@tius videndom ?
ergo &e.Cum igitar hee (int abfurda,& con-
tra communem fenfum,dicendum,quod ficut
gratia vequataor definitur per hoc , quod fu-
bie&tum capax fan&ificarer vt quaruor, idco-
que quodlibet fubieGum capax feu perfecs
tius,feu imperfectius @qualirer fandificat,hec
eft vt quatuor: ficut vifio beata vtquatuor
definitur per hoc,quod fubie@um capax con-
ftituat videns vt quaruor , ideoque guemiibet
intelletum feu perfediorem,fea'imperfedtio-
rem conftiruit videntem vt quatuor: fic lumen
gloriz arithmeticé vt quatuor definitur per
hoc, quod (ubic@um capax confticuat vitimo

101

potens videre'Denm vifione vt-quatuor,ideos
que quemlibet intelle@tum feu perfectiorem ,
feu imperfe&iorem coflituit potentem &guas
liter videre, hoc eft vifiene vt quatuor .

31, Infertur, quod i Angelas , & homao
habeant zquale lomen glorix , ®qualiter Vi-
dent Deum;adeoque maior perfetio intelle-
¢tus Angelici non facit, vr Angelus melius
videar,co pafto,quo fi homo,& canis habeant
zqualem potentiamivifuam,gqualiter vident,
ac maior perfe@io hominis non facit, vt me-
lius videat,

32. Dices :ergo maior’ perfedtio intellec-
tus Angelici fupra humanom  effct otiofain.s
patria, :

33. Refpondetar,negando confequentiam.
Sicut licet homo cum zquali potentia viiua
non melius videat, quam canis , famen -malor
perfe@io hominis non eft otiofa, quia confert
ad hoe; vt homo exerceat multas alids epera=
tiones perfediores illis,, guas exercet canissfic
in patria maior perfeétio intelle@us Aegelici
non eft otiofa , quia Angelus cum xquali lu-
mine exercet operationes-naturales perfectio-
res, quam excrceat homo . ‘Addo, quod tota
perfedtio intellectus Angelici concurritad vi-
fionem ,ideoque etiam cx. hoc capite non cft
otiofa .

34, Ad 1. ditinguo maiorem i vifusacu-
tior , cxterisparibus, melius videt obiecta ; in
ordine ad que eft formaliter acutior ; -conce-
do ; in‘ordinead qua non: ‘eft farmaliter acu-
tior, nego ; & diftinguo eodem pacto mino=
rem ; & mego confequentiam. Lumen gloriz
ficut¢ft vicima potentia elcuans telletum
ad videndum Deum,fic eft acumen intelledtus
in ordin¢ad Deum videndum; ergo quilibet
intellettus habens ®quale lumeneftaqué acu-
rusin ordine ad videndum Deum , & maius
acumen naturale materialiter fe habet in ordi-
ne ad videndum Deum, & folum confertins
ordine ad acutius cognofcendum coghitione
naturali.

35.  Dices: perfectior potentia vitalis co-
gnofcitiua; ceteris paribus, perfectius cogno-
fcir 5 fed intelle@us perfedtior eft perfectior
poteatiavitalis cognofciriua ; erga .

16. Refpondeo primg fimile argnmentum
foluendum effe ab aduerfarijs. Poffumus enim
ficarguere . Perfe&lior natura cognofcitiua ,
cxteris paribus, perfe@ius cognofcirt : fed ho-
mo habet naturam cognofcitinam perfeétio-
rem, quam canis ; ergo homo,cxeteris paribus,
perfedtins cognofcit, quam canis ; ac proinde
homocum =quali potentia vifina accidentali
perfectius videt,cum =quali potentia auditina
perfectins audit, quad ab Aduerfariis nega-
tur -

37. Refpondeo fecunde direéé, diftinguo
maiotem : perfedtior potentia vitalis cogno-
fciting; ceteris paribus, perfe@ius cognofcit
obicdta, in ordine ad qua per (e ipfam eft vi-
tima potentia complera, ac proinde in ordine
ad qua elt perfedtior; concedo : perfe@iusco-

gnofcit




S T IR L SY

10% Decaufa im:equalis vifionis

gnofcit obiecta ; in otdine ad qua eft folum.s
femipotentia complebilis per vitimam poten-
tiam,cum completur per \jitnnn:-n potentiam
zqué perfedtam, nego meiorems concedo mi-
norem ¢ & nego confequentiam . Perfedtior
potentia virabis cognolcitina perfectius co-
gnoleit obiecta,in ordine ad que et virima,
potentia completa; ac proinde in lordgnc ad
quz eftformaliter perfectior s fed intellectas
perfeipfum eft vitima potenria completain
ordine ad obic@a naturalia cognofcendaco-

gnitione naturali; crgo intelleétus perfectiors
ceteris paribus , obie®a naturalia cognofcit
perfedtiori cognitione naturali. At pgrr.‘:{ttor
potentja cognofcitina, fiin ordine ab aliqua

obietanon fit potentia completa, fed fit fo-

lum (emipotentia, & in ordine ad illa com-

pleatur per vitimam. potentiam aque perfe-

ctam, talia obiefta zqualiter cognolcit, X ins

ordine ad illa ‘eft formaliter, 2que perfeda:

proportionaliter; ac quia natura cognofeitina

hominis; & natura cognolciriua canis, licet

concurrat vitaliterad viionem ;& fit poren-

tia queedam vitalis fubftantialis , tamen quia in

ordine ad vidédum completur per potentiam

vifiuam accidentalem, tanquam per vitimam
potentiam videndi , 1 compleatur ‘per zqua-

lem potentiam vifiuam accidentalem , xqua-

liter vider 5 fed intelie@us in ordiné ad viden-

dum Deum non cft potentia completa; fed eft

{femipotentia complebilis per lumen gloriz,

tanquam per vitimam potentiam ; ergo dntel-
lectus perfectior cum equali lumine , ac pro-

inde cum =zquali vitima potentia @qualiter
videtideoque maior perfectio inteile@uscum

zquali lumine materialiter fe haber ad mclius
videndom Deum : proportionaliter, ac maior
perfetio ceognofcitiva hominis cum zquali
potentia vifina accidentali materialiter {¢ ha-
bet in ordine ad videndum .

38, - Ad 2. diftinguo maiorem 5 caufa per-
fectior preducit perfe@iorem effe@um, (i agat
per vitimam potentiam perfe@dtiorem , conce-
do; fiagat per vitimam potentiam imperfe-
ctiorem,vel zqué perfeflam, nego;ditinguo
codem pacto minorem ; & nego confequen-
tiam . Caufa perfedtior , fiagar per potentiam
perfe@iorem,producit effedtum perfectiorem:
fiagat per potentiam &qualem, producit effe-
dumzqualem ; fi per imperfedtiorem , pro-
ducit effctum imperfeétiorem : e. g. homo
femper eft canfa perfe@ior cane; & tamen ho-
mo fi videat per potentiam vifinam &que per-
fectam, producit vifionem zqué perfectam,ac
canis 5 & fi videat per potentiam vifivam im.
petfectiorem, producit vifionem imperfedio-
Iem,quam canis; crgo'd pariin cafu noftro .,

39- Dices : actio , ceteris paribus, propter
hoc pracisé , quod et d perfeltiori agente, cft
pexfedtior ; ergo etiamfi Angelns,& homo vi-
deant Deum 2queé bend , tamen vifio Angelj
propter hoc pracisé]; quod cft ab Angelo, et
perfectior .

40 Refpondeo primo,tranfeat aptecedens,

&ncgo confequentiam . Vifio enim , & alij
actus vitales juxramea principia philofophica
funt qualitates predudta per actionem diftin-
¢tam 3 ergo licet adtio , qua Angelus produ-
cit vifionem , fit perfedtior, non fequitur’,
quodipfa qualitas vifionis f{itiperfe@tior. Si
{upponatur vifionem,& alios adtus vitales non
produci per actionem diftinétam : Refpondea
fecundo, tranfeat antecedenss. & diftinguo
confequenssergo vifio Angelica eft perfedtior
pracise {ub ratione adtionis pesdentis abagen-
te, tranfeat; f(ubratione reprafentantis obic-
dum; nego . Quettio et , virum intellectus
perfedior cumaquali lumine producat vifio -
nem perfe@iorem in hoc, quod melits re-
prefentet Denin ', non autem verum producat
vifionem perfe@iorem pracise exco , quod
licet zque bené reprafentet Deum, fit ab agé-
tc perie@tiori. :Refpondeo teriio, negando
antecedens. Exiltimo enim a&iones in fuas
perfe@tione menfurari, nonabagente, fed 4
termino, adeoque aGionem , qua producitur
terminus xqué perfectus, criamfi fit abagente
imperfeétiori, effe zqueé perfedtam ; e.g.atio,
quacalor vt doo produciturd Sole, qui cft
perfedtior , cxteris paribus, eft zqué perfeta,
ac actio, qua calor vt duo producitur ab igne,
qui eft imperfedtior Sole. Ratioaft,quia agens
datactioni , non tantam perfetionem , quan-
tam habetipfum , fed quanta pracisé requiri=
tur ad hac, vrpera&tionem producatur talis
terminus;erge fi terminus produdus eft &quas
lis, actio eft zqualis.

41.. Ad3.& 4. Refpondeo, concedo an-
tecedens, nego confequentiam. Difparitaseft,
quia intelle@tus com paratur ad lumen gloriz,
vt{ubicctum ad potentiam fupernaturalem :
cffeftus autem potentiz zqualis noneft per-
fectior ex eo precisé, quod fubicGum fit per=
fe@tius, vt oftenfum cft; at effectus caufe fpes
cifice poteft fieri perfedtior exeo pracise ,
quod caufa generica fit perfetior,s& magis
concurrat : effe@us caufz principalis poteft
efle perfetior ex o, quod infiruméntum fit
petfedtius, & effedtus infirumenti poteft effe
perfedtior ex co,quod canfa principalis {it per~
fectior, & perfectiori modo moueat inftru.
mentum , ve patet exemplis allatis- in argu=
mento.

42 Ad 5. concedo antecedens , & nego
confequentiam , & retorqucoargumentum.
Licetmelior potentia vifivacum eadem fpes
cie melius videat,co pato, quo potentia vifi-
uaiuucnis in eadem diffantia, & cum eadem
fpecic melius videt, quam imperfe@ior poten-
tia vifina fenis; tamen perfedtius fubicGum
cuma:quali potentia vifiua non melios vider,
vt oftenium eft; fed lumen gloriz ‘compara=
turad intelle@tum , non vt fpecies ad poten-
tiam , fed vr potentiafupernaturalisad fubjes
dum clevatum, vedidtum cft sum. 21. 22. &
23. ergo perfedtior intelleus cum zquali lu-
mine non melius videt . Argumentum for=
tafle habet vim contrd Vafquez , & alios , qui

cenfent

b

R i

B .




s ——

Liber 1. Quaftio XX XIII.

cenfent lumen glotizefse fpeciem intelligi-
bilem .

43, Dum vrgetur ;: mclior potentia non
folum cii ¢quali {pecie, fed ctiam cum xzqnali
habiru perfectius operatur : ergo &e.

44. Relpondeo primo, negando antece-
dens . Probabile enim eft , quod (i voluntas

impesfectior, & perfetior habeant mqualem.,
habitum acquifitum iuttitiz,, putd intenfum
vt quatnor , & vtraque per talem  habitum_,
agat quantum potelt , facient aftum iuftitiz
zqué perfedum,hoc eft intenfum ve guatuor;
crgo a pari s & fic argumentum retorquetur,
cum omunes intcllecius cum lumine glorie
ant quantum pofsunt,

45. Refpondeo fecundo,diflinguo antece-
dens: melior potentia cum zquali habitu ac-
quifito, ac fupponeate {impliciter pofie 5 po-
teft perfectius operari , tranfeat 5 cum aquali
habitu non fupponente, fed dante implicizer
pofle,, nego antecedens @ & nego confequen-
tiam . Mclior potentia ctiam fine habitu dan-
te {olum facile pofle potelt facere actum per-
fectiorem, quam potentia imperfe@ior s ergo
non c¢lt mirum , quod ®quali habitu pofiic vii
ad faciendum aftum perfeétiorem , qui son
potelt fieri 4 potentia imperétiori; at melior
potentia {ine habitu dante fimpliciter pofies
non poteft facere actum talis habitus s e. g. in-
telleCtus Angelicus finc lumine gloriz non
potctt videre Deum ;5 ergo fi habearzg
lumen, hoc clt qualem potentiam videndi
Deum, yoteft folum equaliter videre .

45. Ad 6. diftinguoantecedens :ad proba-
tionem , diftinguo antecedens : intelledus
Theologi cum aquali habitu fidei clariorem,
& perfedtiorem cognitionem clicit de Tri
te &e. quam intelledius ruflici, i bee my
proponaatur per @quales {pecies, & mghali
phantafmata, nego; fi proponantur per me-

lieres [pecies, & meliora phantafmata, conec-
do; & nego confequentiam. Intellectus Theo-

logi, & ruftici cum =quali habita fidei zqua-
lem elicict cognitionem de Trinitate; & alijs
wylterijs , {i proponantur aqualiter , hoc cft
pergquales (pecics, & zqualia phantalimata. :
i autem proponantur inzqualiter , cliciet co-
gnitionem proportionaliter inzqualem 56180
a pari intelleCtus perfeltior, & imperfedtior
cum zquali lamine gloriz dinicam cflen-
tiam zqualiter propofitam , putd per xqua-
lem fpeciem intclligibilem inxtd opinior
admittentium {peciem intelligibilem crearam
Dei, zqualiter videbunr : {iautem propona-
tur inequalitér , putd per inggualem (peciem
intelligibilem , vidcbunt inzqualitér, quod
vltro concedimus. Theologus ergo ideo cumo
a&quali habita fideiclarius cognefcit mylteria
fidei, quam ruflicus , quiacognofcitilla per
clariores fpecies, & phantafimata 5 fi autem po-
namus, quod rufticus cognofcat per xquales
fpecies, & phantafmata , cognofcet zque cla-
rc ac Theologus; & fi ponamus’,quod ruftis
cus cognofcat per meliores (pecies , & meclios

103

ra’ phantafmata, cognofcer melius, quam.s
Theologus . Proportionaliter homo naturali-
ter prudens cum eodem, vel zquali habitg
prudenti® infufg ideo pradeatius iudicar des
rebus fupernataralibus , qguam alius naturali=
ter minus prudens , quia indicat de rebus (u-
pernaturalibus per meliores fpecics , & mclio=
ra phantafmata - Si autem ponamus, quod ho=
mo natlrzliter minus pradens indicet per x-
quales (pecies , & &qualia phantafmata , indi-
Cabit @que prudenter. Intelieétus acutior cum
codem habitu Theologix (upernaturalisideo
perfedias difcucritde conclufionibus, quias
difcurrit per meliores fpecies, & melioras
phantafmara; fi autem ponamus , quod intel-
lectus minas acutus difcurrat per &quales [pe=
cies, & phintafmata equalia, ®qué bené dif-
carret s led latelletas mnzquales cum maiori
lumine videat Deum, vel per camdem (pe-
ciem incelligibilem divinag eflentiz prazfan-
tem qualem concurfum obiectinum , vel vi-
deatcum aquali fpecie creara, iuxta varias
ententas s ergo zqualiter videar, & argu-
menta aflata retorquentur.Addo Theologum
cum xquali habita fidei, & cum clarioribus
{pecicbus , & phancafimatibus, fi agat.quan-
tum potelt, & teto conatu , clicere q uidem.s
adtum fidei clariorem, ac proinde
rem ia ratione intelligentia , fed non eliceres
adtum fidei ficmiorem , & perfe@iorem in ra-
tione aflienfus 5 & quia perfedlio formalis fi-
dci confiltit non in claritate intelligentie » fod
in firmitare allenf(us, ideo eliciet acti fidei (o=
lum muterialiter , non autem formaliter pee.
fectiorem ; quam ruflicus, qui cum =quali
habitu fidei , & oblenrioribus fpecicbus 5 &
phantalmatibus toto conatu cliciar alum fi-
dei minus quidem clarum, fed non minns
fiemum .

47« Decbet aduerti, quod habitus infufi Fi-
peis & Charitatis, quos habemus in via,
in aliquo conueniunt, & inaliquo differunc
a0 habitibus luminis gloriz , & Charitatis ins
patria. Conueniunt 1o hoc , quod omnibus
{ubieétis dant mqualem potentiam faciendi
xquales actus circd obiecta ggualiter ,propofi-
ta: e g. (i homo , & Angelus habeant zqua-
lem habitumy Charitatis , & vrergue amet
quantumpoteft, equalitér amant ; dif
quod in pattia per [lumen gloriz, & habitum
charitatis ¢qualem femper mqualiter Deus
viderur, & amatuc; acinvia potelt contina
gere, Ve per aqualem habitum Fidei, Spei ,
Chatitatis , cererorumque habituum Deus
inzqualiter ametur, ac Deo inzqualiter cre-
datur. Ratio eft, quia habitus in patria necef-
fitant beatos ad faciendam vitimam , quod
pofiunt; hoc eftad Deum videndum , aman-
dum , & ¢x tote corde diligendum quantum
pofllunt ; ergo necefleeft , vt patria qui ha-
bent aquales habitus videndi, & amaodi ,
@qualiter videant, & ataent: qui habeat habi-
tus inzquales, videant, & ameatinzqualiter,
At viatocibus liberum eft habitibus fidei

d

- ]

&c¢.
vii




104

vti, vel non vti, & vti ad aGtum perfectiorem;
vel minus perfectam ;& ideo ¢X duobus ha-
bentibus habitum fidei vt feptém ;alter poteft
facerc aétum fideivt quinque, alter vt qua-
tuor , ita tamen vt vterque habeat 2qualemo
potentiam, adeoque (i vicrque faciaty inm\ulm
quod poteft, faciant a@us zquales , hoceft in-
tenfos v feptem .

48, Ad 7. concedo antecedens, & nego
confcquentiam .« Difparitas ¢ft , quia cadem.
potentia cwm melior Ipecie clarius cognolcits
€. 8. idem oculns cum meliosi fpecie claries
viget , ideogue clariorem clicit vifionem des
ebielto propinquiori, quia obieCtum propin=
quius vider cum fpecie clariori, obiedtum re-
motius videt cum fpecic minusclara, & mi-
nus perfedta; ergo non eft mirun;quod idem
intelle@tus cum clariorl fpecie naturali eliciat
aCtum tidei clariprem, & materialiter perfe-
étiorem , vt explicatum eft num. 42, Arfu-
bic&tum perfcétiuscum gquali porengia vhi-
ma cxteris paribus,non melius videt, ideoque
homo . & canis cum aquali potentia viti-
ma accidentali ®qualiter vident 5 fed intelle-
duscuomzquall Jlumine cit idem fubicétum,
cumaquaii potentia vltimas ergo &,

49. Potell guarl, vriom ad adtus {operna-
turales fidei, prodentie , ac Theclogw fuper-
naturalis, concurtant , & {ufficiane (pecies nas
urales, vel requitantur {pecics fupernainra-
leg 2

‘50, Refpendeo certum eft primo ex Con-
cilio Aranficano 2, Gan. s.ad affenflom fuper-
naturalem fidei , cademque eft rano de alus al-
fenfibus fupernarucalibus, requiri fupcrnaru-
ralemy illuminarionem Spititus Sanéi , que 11-
lumiinatio confillit in prauijs quibufdam ap-
prehenfionibus fupernaturalibus . Quia verd
apprehenfiones c¢opnaturalizer caufantor a
fpecicbus proportionatis ; ideo probabile mi-
hieft , quod Deus regulariter apprehenficnes
iftas fupernaturales, per quas nos illvminat, &
mouct ad affenfus (upernaturales , caufer per
aliquas fpecies {upernaturales, Hoc pofito,po-
teft quari , verum ad affenfus {upcepaturales
Fidei, Prudentia, & Theologie fupernaturas
lis concurrant fimul cum apprehentionibus fu-
pecnataralibus apprehenfiones ciiam naturales
canfare pec naturales fpecics, & naturalia pha-
tafmata . Probabilis mihielt pars afirmativa ,

atio eft, quiain talibus afeniibos fupernarg-

alibus-elucereriam claritas (pecicrum, & pha-
tafmatuny nartoralivay , ideoque vnufgquifque
eniam per adtus fupercaturales cancipir obic-
¢ta mode accommodato: {Uo maturali modo
mtclligendi 5 ergo prebabile et s quod ad af-
funfus {upernaturales virea apprehenfiones, &
fpecics {upernaturales, concunrantetiam ap-
prehenficnes , & (pecics naturales ; ac naturas
Yia phantalmata . Scd hae fpeantad Trafas
tumde Fide.

Decaufa inezqua]is vifionis

QV ESTIO XXXIV.

Virum aliquis intelleélus creatus po [[ir de
potentia abfolura elesariad Denim
o [’Jrffjmfft'i;itzm :

S.Th. .12+ arts7,

Idetur pofle, primo quia ex Auguftino

Epift. 112, ad Paulinam Hlud compre-
henditur 5 quod 1:d totuw videtny , vt wibil eins la-
teat widengem 5 led I2cuscum ficomeino -
plex, dum videtur prouc eft in e, videtur
itd, ve nihil Dei lateat videntem 1 ergo com=
prehenditur,

2. Secundo Apoltolus ad Philipp.2. dicit:
Sequor autem, i quo modo comprebendam 5 fed non
fruftrd fequebarur,iguidem t.ad Cor. 9. defe
ipfo dicit ; Non fic curro quafi in inceverm 3 crgo
peruenit ad hoc, vt Denm comprehenderet 5
ideoque alios ctiam ad Deum cosaprehen-
dendum inuitabat,dicens ; Sic carvite , vt coms
preb endatis.

3. Refpondeo, quod ex errore circa com-
prehenfioncw orte funt duz contravie heie=
fes . Eunomius , & Anomai, quipiitacunt ad
comprehenfionem obiei fufficere , vr totum

nofcarnrs Deusautem vt poté fimplex to-
tus 4 nobis cognoltitur; dixerunt Deum.s
ctiam i bac vata g nobis comprehendi, & ve
refert Theodorerus |- 4. hareticarum fabula-
rumsafferuerunt e non minus perfedé cognes
feere Deum , quam iple Deus cognofcar feo
iplum, Armen, eorumgue (eGiatores, quia.s
cenfuerunt ad comprehenfisncin Der nons
fufficere, vt totus cognofcarur abfiradting, fed
requirl, & fafficere, vttotuswidearur in e
ipfo; Deusantem vt poté implex non poteft
videriin fe ipfo, quin retus videatur; intule-
runt Deum nop poft videri in feipfo, quins
comprehendartur; & quiz impoflibile ¢ft Dei
comprehendi ab intelletu crearo , docuerunt
impoflibile effle Deum ab- intellectu creato vi-
deri in fe ipfo. Vtraque harefis corruit,prope-
fita vera definitione comprehenfionis .
4+ Dicendum igitur cum San&o Thoma_.
pat-queil, 12,art. 7. Comprehentio eit, pet
Bam res coghofeirnr quantum et cognolci=

I.
9

bilis ,itd vt cognirio adequet tatam cognofti=
silitatem faltem inrrinfecam abicdi. Pater 3

nam quia hzc verisas c. g. Duodlibet priangulnm
baber tres angulos eqnales duobas veéfis , et ¢o Znos
feibilis per euidentem demonfirationem , f
cognofcatur cogaitionie pure probabili, lices
tora cognof’guur stamen non comprehendis
tur, u‘:'\' noen ¢x alia raticne , nifi qu;.a non co-
gnolcitur quantum eft cognofcibilis ; ergo 2d
comprehienfionem tequiritnr, viobicctumas
cognofcarur quantum et cognofcibile.

5+ Ex hac definitione infirtur primo cumi
San@o Thomaloco citato contri Euncmivm,
& Anomzos, Deum non pofle compr. hendi
ab vllo intelle@y cresto. Probatur: man: vi

Daus




Deus comprehenderetur deberet, cognofci co-
ghitione adequante diuinam cognofcibilita-
tem ; fed hoc cft impoffibile; ergo 8c. Proba-
tur minor ;: nam tanta eft cognelcibilitas rei,
quantaelt ipfius entitas, actualitas , & perfe-
&tio : fed Deus habet entitatem , atualitatem ,
& perfeftionem in omni genere infinitam; er-
g0 habet cognolcibilitatem infinitam;fed ad ¢-
quandam infinitam cognofcibilitatem requi-
zitur infinita virtus cognofcitina, atque infi-
nitum lumen intelle@uale ; intelleftus aurem
creatus , ficut non poteft habere entitaten..,
yerfe@tionem, & adtnalitatem infinitam , (ic
non poteft habere infinitam vim cognoicitj=
uam ; ergo &c. Idcirco ler. 32, Deus dicitur :
Magnus confilie , ¢ incomprebenfibilis cogitatu: &
Concilium Lateranenfe f{ub Innocentio III.
relatii cap.firmiter,dicit : Firmiter eredimiis,quod
wrus folus fit Deus aternus, immenfuss incompreben-
fibilis .

6. Ad 1. diftinguo maiorem : illud com-
prehenditur , quod itd videtur, vtnihil eius
lateat videntem puré ex parte obicéti, nego
maiotem ; ex parte modi cognofcendi , con-
cedo maiorem: diftinguo eodem paéto mino-
rem ;5 & nego confequentiam. Adcompre-
henfionem requiritur, vt obieGum cognofca-
tur itd, vt nollo pado lateat ex parte modi co-
gnofcendi; fed cum obie@um non cognofci-
tur quantum cft cognofcibile , eo ipfo latct
aliquo pa&o ex parte modi cognofcendi: e, g
cum veritas cognofcibilis enidenter cognolci-
tur folum probabiliter, aliquo pacto latetsergo
Deus cum non videatur quantum eft vifibilis,
itd videtur,vt aliquo padto lateat , adeog; non
comprehenditur .

7. Ad 2. diftinguo confequens; ergo pof-
fumos Deum comprehendere comprehenfio-
ne oppofitainfecurioni,concedo; compr ehen-
fionc inclufionis, nego confequentiam. Du-
plex eft comprehenfio. Prima opponitur infe-
cutions, & confiftit in hoc, vt perueniamus ad
tenendua id , quod fequebamur 5 & in hoc
fenfu Deuscomprehenditur & beatis, quia per=
ueniunt ad Deum tenendum, & poflidendum
juxtd illud Cant.3. Tenui cum, nec dimittam Sc-
cunda eft comprehenfio inclufienis, per quam
includens adgquatur inclufo,vel etiam excedits
& tali comprchenfione Deus non poteft co-
gaitione creata comprehendi , vt explicatum
ctt, Vide 8. Thomam hic g. 12. art. 7. Refpon.
fionead primum. :

QVASTIO XXXV

Viram intelleitus evears poffie ita perfecte
videre Denm o ur in eo videat ) O
comprehendar emnia

poffibilia ?
8 Th.agitz. ar.g.

'r. Vrdctur »quod poflit , primo, quia intel-
leGtusomnia illa, qua poteft videre, &

Liber I. Quaftio XXXV.

103

comprchendere in fe ipfis, poteft etiam vide-
re , & comprehendere in diuina effentia s fed
intellettus creatus poteft in fe ipfis videre, &
comprehendere omnes creaturas poffibiles,
& exiftentes ; ergo poteft ilias videre , & com-
prehendere etiam in diuina effentia . Probarur
minor : nam perfe@tior eft cognitio videns
Deumin feipfo, quam cognitio videns, &
comprehendens vno intnitu omnes creaturas
pofhibiles in e ip(is ; {ed intelleus porens ha-
bere cognitionem perfetiorem , poteft etiam
habere cognitionem minus perfedtam , ideos
que 3.de anima text. 7. dicitur, quod qui po-
teft intelligere maius , porelt etiam intelligere
minima ; ergo intellectus creatus, quipoteft
habere cognirionem perfetiorem, quna videat
divinam effentiam in {¢ ipfa, poteft etiam ha-
bere cognitionemimperfectiorem,qua videat,
& comprehendat omnes creaturas exiftentes ,
& pofiibiles in feipfis.

3. Secundo intellectus creatus naturalicer
defiderat fcire emnia; fed per vifionem Dei
intelle&us creatus beatur, ac proinde quieta-
tur cius naturale defiderium ; ergo intelletus
creatus poteft in Deo videre omnia, immoilla
videt de facto 5 idcoque Gregorius lib. 4. Dias
log. dicit : Puid eft,quod non videant , qui viden-
tem omnia vident ?

3. Refpondeo Magiftrum fententiarum in
4. dift. 14. docuific, animam Chrifti de facto
videre in Deo omnia poffibilia, & exiftentia_s ,
ac proinde non repugnare vilionem creatam.
in Deo videntem omnes creaturas poflibiles ,
& cxiftentes; & hanc opinionem {ecuti funt
plares Dodtores, qui tamen non explicant ,
vtrum loquantur de cognitione, qua omnes
creaturz non folum viderentur, fed ctiam.,
comprehenderentur, an folum de cogaitio-
ne , quafolum viderentur, fed non compre-
henderentur.

4. Dicendum cum fententia communi
juxtd Doctrinam S.Thoma hoc artie.8.qu.12.
Repugnat cognitio creata omnes creaturas
poflibiles, & exiltentes comprehendens in fes
ipfis; vel in effentia diuina.

5. Probatur primé: nam vt cognitio cre a-
ta cognolceret comprehenfiue omnes creat-
1as poffibiles , deberet adequare cognofcibili-
tatem omnium creaturarum poffibilium ; fed
hoc repugnat 5 ergo &c. Probatut minor &
nam cognafcitiuitas creata , \qua non folum
non includit omnes cognofciuitates creatas ,
fed in linea cognoftiuitatis creatz eft ita defis
ciens, vt poflic dari cognofcitinitas creara
maior , & maior in infinitum, non poteft adg-
quare cognofcibilitatem creatam includentem
omancs cognoicibilitates fcreatas maiores, &
maiores in infinitum , ac qua proindé nen
poteft dari cognofcibilitas creata maior ; fed
quelibet fingularis cognitio creata non cons=
tinet omnem cognofcivitatem creatam, fed
habet fupra fe alias cognofciuitates crearas
maiores, & maiores in infinitum; cognofcibis
litas autem omnium creatararum poffibilinm,
& cxis




ioh e incomp

&oex

tates tas , ctiam maiores , & maiotes in ins
finitum, idcogue non habet fuprafe maiorem
cognofcibilitatem creatam; ergo, Pmba_mr
prima pars Minoris , quod nimirum guzlibet
#ngularis cognolcitiuitas creata habeat fupra
{c maiorem , & maiotem eognofcibilitarem
creatam ;: nam quzlibet cognofeitinitas creara
infinite diftat & dinina cognofcitinirate ; ergo
poteft dari cognolcitivitas maior , & maionac
magis, & magis patticipans de diuina cogno-
{citinitate. Cum igitur qualibet {ingnlars cos
gnitio creata habeat cc_g,m_:)fc_ili:_maw::a,qm pO:
ell dari maior , & maior in infinitam,non pos
teft adequare cognofcibilitat? omnium crea-
gurarum poflibilium, & qua non poteft darj
maior cognofcibilitas in linea cognofcibilitas
tis creat®; ac proind¢ cognitio creara non po-
teft comprehendere omncs creaturas pofiibi-
ies, & cxiftentes . -

6. Confirmatur primo ; nam Vvt cognitio
creata comprehenderet omnia poffibilia crea-
ia » deberet comprehendere omnes vifiones

offibiles dininz eficntz perfediores , & per-
feftiores in infinitum ; fed hoc repugnat; crgo
&c. Probatur minor ; vel enim talis cognitio
videret Deum immediaté,vel non; fed feun vi-
deret immediaté, feu non, non pofict come
prehendere omnes vifiones poflibiles divine
clentiz ; ergo &c, Probatar miner ; nam co-
gnitio, quz imperfeétius cognofcit aliqued
obie@um , non poteft comprehendere cognis
sionem , qua perfc@ius cognolcit idem obic-
Gumsfed qualibet cognitio nen videns Deum
in fe ipfo,imperfeéius cogneofcit Deum,quam
vifio beata, quz Deum videt in (e ipfo; ergo
cognitio, guz non videt Denm in {e iplo,non
poteft comprehendere vllam viionem bea-
tam, qua Deus videatur in {e ipfo, ac mulro
minus poteft comprehendere omnes vifiones
beatas perfedtiores, & perfeGiores in infini-
tum., Rurfus vifio immediata Deividens Defi
imperfedins noh potelt comprehendpre aliam
vifionem beatam, quz videat Deum perfe=
¢tius; fed qualibet vifio creata ied videt Deii,
vt fing poflibiles vifiones perfectiores, & per-
fe@iores in infinitum , ac proindé videntes
Deum perfedtins s & perfedtivs in infinitum;
crgo qualiber vifio creata ird videt Deoma, vt
non poflit comprehendere vifiones Dei per.
{edtiores, & peifcdtiores ininfinitum, ac pro-
indé multo minus potelt comprechendere ome
nes fimul. Probatur maiorinam cit effentia vi-
{ionis Dei cofiftat in hoc,quod videat Deum,
1acacft efientia, & perfetio vifionis,quanta cft
cegnofcitiuitas,qua Defi cognofcit,& vider;fcd
quanta eft entitas,& perfectio vifionis, ti eft
ciufdé cognofcibilitassergo ranta et cognofci-
bilitas cognitionis,quanta eft einfdé cognofci.
tiuitas 3 pam que (unt zqualia cidem terrio ,
{unt zqualia inter {e 5 fed vifio videns Deum
imperfeétins non potell adaquare cognofcitis
vitztem vifionis videntis Denm perfe@ius ;
¢rgo nec poteft adzquare cin{dem cognolcibi-

rehenfibilitate Del.

liratem , ac proindé non poteflt cam cennse
hendere . Confirmatur : nam videtu
notum ,quod {i djfcipulus non poteft aliquod
obic&um cognoicere perfedte , ficur cogno-
{citur 4 magiltro, non poteflt comprehendere
{cientiam , & cognitionem magiftri de tali
obicdte ; ergo vifio infcrior non potens videre
Denm itd perfecte, (icut videtur per vifionem
fupcriorem , nan poteft comprehendere vifio»
nem (upcriarens .

7. Exdiis tria inferuntur, Primum eft:
vifio videns Deum in fe non potefy compre=
hendi , nifi per aliam vifionem videntem Deii
in (¢ » Ratio ¢ft; quia vi comprehendatur, de-
bet comprehendi per cognitionem cognofcen-
tem Deum pon minus perfed é,quam cogno-
{catur per vifionem Dei.in {e ; {ed nulla cogni=
tio non videns Denm in {e potet Deum vides
re itd petfedé, ficut videtur per vifionem ,qua
videtur in fe; ergo &c.

2. Secundum, quod infertar, eft; vifio vi-
dens Deum in (e iplo non poteft comprehens
diin feipfa, fed folom potett comprehendi
in diuina effentia , ranquam in obicéio forma.
li, Ratioefl; quia ex modo didtis vifio videns
Denm in fe 'ipfo non pateft comprehendi,
nifi per aliam vifionem , qua Deus videatur
in (e iplo; fed vifio videns vifionem in fe ipfa
tanquam in obic@o formali non poteit videre
Deum prout eltin fe; vt diGum cit quedt. 30.
num,7. ergo .

9. Tertiumeft: vifio videns Deum in fes
ipfo non pote(lt comprehendi per vllam vifio-
nem inferiorem , fed folum per vifionem s
®qualem, vel (uperiorem , & perfedtiorem .,
Rano eft, quiaexdidis nam. 6. vifio videns
Deum imperfeétivs non poteft comprehende-
re vifionem, qua videat Deum perfeius.

10, Probatur terti conglufio ;. nam non
potelt dari creatura, quz (it phyficé zqualis
omnibus alijscreaturis poflibilibus, & exiften-
tibus , itd vtadequct petfe@tionem cmnium
creaturarum poflibilinm , & exiftentivms er,
go neque poteft daticreatura, qug |fit inten=
tionaliter gqualis emnibus alijs creaturis pof-
fibilibus 5 & exiftentibus ; itd vt per fuam co-
gnolcitiitatem  adgquet  cognelcibil irareny
omnium creaturarum poffibilinm , & exiften=
tipm ; fed vt cognitio-creata comprehenderet
omnes creaturas poflibiles , & exiftentes ; per
{uam cognofcitinitatem deberet adzequare co-
gnofcibilitatem emnium creaturarum poffi.
bilium , & exiftentium ; ergo non potclt dari
cognitio creata comprehendens omaes crea-
taras poffibiles ; & cxiftentes . Probatur pri-
mam antecedens : nam data quactinque crea-
tura; cum infinité diftet 4 Deo, poteft dari
creatura perfectior; & perfe&ior in infinitun,
ac magis participans de diuina perfe@ione , ac
proindé talis creatura nou adequat perfe@io,
nem ombium creaturarum poflibilium, & exi-
flentinm . Probatur iam confequentia . Nam
ficut creatura poflibiies , quia {unt perfc@io-
xes , & perfedtiores.in infinitum , gon poffunt

ade-

= e *“'x-_r*w-m—m




&
M—M

A

Lib. I Quaftio XXXVI,

“adequari phyfice ab vila determinata creatq-

1a, fic quia habent cognofcibilitatem maio-
rem , & maiorem in infinitum , non poflunt
adzquari ab vlla determinata, & fingulari co-
gunolcitiuitate creata .

1t, Concluditurex diis omnes creaturas
poflibiles non pofle comprehendi, nequein fe
1phis, neque in effentia dinina .

r2. - Quares,yrum intelle@us creatus pol-
fit diftin&¢ cognofcere omnia poflibilia faltem
cognitione non comprehenfiua b

13. Relpondeo,quod in Phyfica quaft.zs.
agens de infinito in refp. ad 4. dixinon pofles
dari cognitionem crearam diftincte COgno~
feentem infinita ;5 fed poflib lia funt infinttas;
€rgo non potelt dari cognitio creata diftinita
cognolcens omnia poflibilia, Sed queitio eft
philofophica.

14+ Ad 1. diftinguo maiorem: perfedior
€Xx vno capite elt coguitio videns Deum in fe
ipfo, quam cognitio coniprehendens omnes
Creaturas in feipfis, fed ita , veex alio capite
fit ctiam imperfedior , concedo; fed itd, vt
nou fitctiam imperfe@ior, nego 5 & ditinguo
codem padto minorem ; & ncgo confequens
tiam . Qualiber vifio Dej propter infinitam
excellentam obiedi formalis ot perfectior
cogaitione comprehenfina omnivm creatura-
rum ; fed ex alio capite cognitio comprehens
fiua ommum creaturarum poflibilium , cum
comprehenderet omnes vifiones Dei perfe-
tiores , & perfedtiotes in infinitum , ¢ (ot per.
fedtior fingulis vifionibus Dei s ac proindé re-
pugnat. Ex eo autem, quod intelleétus pol.
fit habere vifionem Dei perfe@iorem , non fe-
quitar, quod poflit habere cognitioncin com.
prehenfivam omnium creaturarum, que effet
fimul perfectior, & imperfettior qualiber vi.
fione Dei, ac proinde repugnat, & implicat
conrradictionem,

I5. Ad z.diftinguo maiorem : intelle@us
Creatus naturaliter defiderar fcire omnia fe-
cundum rationes vninerfales, fpecificas, &
genericas, concedo : fecundum indinidua,ne-
§0; concedo minorem ; & ditinguo codem
pacto confequens. Beati in Deo vident om.
nia fecundum aliquas rationes viiuerfales, &
communes, non aur¢m f(ecundum rationes
fingulares , & indiniduas , ideoque non vi-
dent, nec videre poffunt emnia pofiibilia_,
diftin&t¢ , & compreh afiué. Videri poteft
San&us Thomas bigc qeiz.art, 8. ad refp.ad 4.

QVAESTIO XXXVL

Virum qui videret in Deo quidguid eff for-
maliter s & fimul qaidguid ¢i? emi-
nenter in Deo , hoc ¢ft omnes crea-
turas poffibiles 5 eo ipfo com=
prebenderet Denm ?

8. Th.q.12. art.g,

L Idetur, quod non comprehenderet ,
pPrimo, quiaalind eft cognofcere to-

107

tum cognofcibile, aliud et cognofcere totum
cognofcibile , quantym ¢t cognolcibile ;s hoc
clt adequando eius ¢ ognofc:bilitatem: & qui-
dem ifte due rationes ex {uo conceptu forma-
li abltraétifimo funt [feparabiles ; crgo nifi fic
:i\n]u.l 4‘-;'&.‘1\2115 l‘\:},\!!g";‘.rin.: ratione marcerie,
potett per vifionem De; videri quidquid et
cognofcibile in Deo, hoc eft quidquid ¢t for.
maliter , & cmnenter 1n Deo, JE‘I\]EH_‘ co
quod cognofcatur, quantum cft cognoicibile;
led nulla eft repugnantia ratione materie s VE
per vifionem Dei videatur quidquid eit for-
maliter ; & eminenter in Deo, ablque co
quod videaturtot clatitate , qua eft vilibiles,
& qua videtur ab iplo Deo; ¢rgo. Probatur
Plimum antecedens :nam qui dicic Lens qus
ft Trinus in Perfonis , & Fnus in ¢ffentia , poreft
facerc omuia, cognofzit quidquid eft cognolci-
bile, & quidquid eft in Deojformaliter, &
cminenter , hoc eft Deum Trinum in Perfo-
nis, & vium in effedtia, & omnes creaturay ,
& tamien non cegnofcit quanram eft cogno-
fcibile, hoc eft claritate ad@equante cognolci-
bilitatemi obieéti . Rurfus » & el exemiplum
allatam 4 § Thoma hac quatt. 12. art.7. totas
propofitio demouftrabilis poteft cognuici lo
lum probabiliter , & runc LOZNOoCItuL [Olds ~
fed non cogaofcitur quantum cft cognolcibi,
lis5 ergo &ec. E

2. Secundo fi dicatur poffe quidem abftra-
&iné cognolcitotum cognolcibile , ablfques
€0 quod cognofcatur quantum cft cognolci-
bile, fed non pofle intmitine cognolci totum
cognolcibiie, abfque co quod cognofcatur
quintum elt cognofeibile s contra cft : nam
ldeo totum cognofcibile potelt abftracting
cognolci, quin cognofcatur quantum eft co-
goolcibile, quia poteft cognofci inruiting »
& co ipfo quod non cognofcatur intuitivé ,
non cognolcitur quantum cft cognolcibiles s
fiquidem cognitio intuitiua cft perfectior abe
ftradiua; fed poteft contingere, quod totum
obiectum exigens cognoici cognitione intuj-
tina intenfa vt mille cognofcarur cognitione
intuitiua intenfa folum vt quaruor , quzeft
imperfe@tior cognitione vt mille 3 crgo potelt
contingere , vt etiam cognitione Intuiina ro-
tum obietum cognofcatur, & tamen non co=
guolcatur quantum eft cognofcibile, & quan-
tum exigit cognofci . Confirmatur: nam vis
{io ocalaris eft cognitio intuitina , & tamen.s
totaalbedo , que exigit videri vifione clara,
vt octo, poteft videri vifione clara vt qua=
tuor, ac proindé non guantum eft vifibiks ;
€rgo i pari.

3« Tertio G dicatur, quod faltem qui in_s
Dco videret dittin@¢ omnia predicata, quz
formaliter , & emineater fant in Deo, & om-
nia poflibilia, comprehenderer Deam s con-
traclt, quia omnia pradicara, quz formali-
ter, & eminenter funt in Deo, poflunt vide=
ri, vel claritate, vtodo; vel claritate vt no-
uem, vel ¢laritate eriam infinica > prout vi-
dentur abipfo Deos (ed fi videancur Jolime,

2 Cid-




108

claritate vt ofto , vel qualiber claritate fini-
ta, non videntur quaotum funt vifibilias
crgo, .
4. Refpondeo Thomiftas fatis communi-
ter, quosfequuntur aliqui ex noftris, Circas
intuitionem , & compr(-hcnﬁoncm duo doce-
rc. Primum eft, de eficntia intuitionis effe,ve
videar totum obic&um totalitate obie&ivas
hoc eft fecundum omuia , j& fingula pradica-
ta, qux funt formaliter in obicéto, ac proii=
dé cognitionem intuitivan aon pofle obiecti-
ué , neque formaliter praicindere ab vllo pre.
dicato, quod fit furmaliter in obic@o,& quod
eo ipfo, quod prafcinderet , effet fimul,& non
effet intuitiva . Secundum cft, cognitionem
intuitivam co ipfo , quod attingat non folum
quidquid eft in obicto formaliter, fed etiam

uidquid et eminenter , cuadere compichen-

tuam . Hinc inferunt primo, quod omncs
beati vident in Deco omnia pradicata, qu
funt in Deo formaliter ; nimirum eflentiam. ,
attributa, Perfonas &c. Sccundo inferunt bea-
tos non videre, nce videre pofic omnia pra-
dicata , que funtin Deo eminenter, hoc eft
omnes creaturas poflibiles , &t omnes veritates
ditin&asd Deo ; alioquin Denm comprehen-
derent .

s. Vit propofita quaftioni fatisfiat’, primo
examinandum eft, vtrum fit de tatione cogni-
tionis intniting > vt videar totum obieftum »
totalitate obic@ina, hoceft itd, ve neque obie.
&iug, neque formaliter prefcindac ab vilo pre,
dicato, quod formaliter infit obicGto, & cum
co identificetur.

6. Dicendum id non effe de ratione cogni.
tionis intuitiug , ac proinde cognitionem in-
tuitivam poflc itd videre obieGum, vt forma-
liter prefcindat ab aliquo predicato identifica-
to cum obic@o, acdc fudto beatosia Deum
videre, vt formalitet prelcindac 3 pluribus pre-
dicaris identificatis cum Deo,

7. Probatur primo: nam de fadto videmus
albedinem ¢.g. vifione intuitiva oculari, & ta-
men formaliter preicindimus a plaribus pra-
dicatis identificatis cums albedine;albedo enim
habet hoc pradicatum, vt ellentialiter pendeat
i Deo, & tamen ab hoc predicato prafcindi-
mus,ac non aducrumuos illam pendere @ Deos
rurfus albedo elt accidens , & non eft (ubftan-
tia, & tamen prefcindimus ab hoc,quod fitac-
«idens, vel potins {ubftantia, putd verum con-
fiftat in corpufculis, vt doceat Aromiltg . Per
alios etiam {cnfus cognofcimus intuiriue pro,
pria fenfibilia, & tamen pra(cindimus formali.
ter 4 multis corum predicatis.

3. Probatur fecundo; nam per intelle@um
cxperimentaliter , ac proindé intwitiug perci-
pimus plures nofiros adtus intelledtus , & vo-
duntatis , & tamen prefcindimus 4 multis pre=
dicatis idenuficatis cum talibus actibus, ¢. g.
ab ho¢, vtium fint a@us materiales, vel fpi-
titwales ; experimur ctiam actus fupernatura=
les fidei, fpei, & charitatis, ‘quos elicimus,
& tamen formaliter prafcindimus ab hoc,

De incomprchcnﬁbilitate Dei

vtrum tales adtus fint (upernaturales, vel nae
turales ; ergo &c, o

9. Probatur rertio, nam cum diunina fcien-
tia adzquaté identificatur pradicatum cogno.
{centis effe poflibilem formicam A, formiczin
B, formicam G, & fic de alijs formicis , ac de
alijs indiuiduis fingularum fpeciernm » & ta-
men beati itd Deum vident,vt non cognofcant
diftin@é Deum cognolfcerce formicam A, for-
micam B,& fic de fingulis indiuiduis omnium
{pecierum , vt docent communiter Theologi »
& colligitur ex 8auéto Thoma hac qualt1 2.
art, §. ad 4, Rutfus cum diuina omnipotentia
adzquaté identificantur pradicata poteitis
producere formiicam A, formicam B_, & lic
de omnibus indiuidais omnium {pecicruin.s
pofibilium , & tamen beati non ditinété co-
gnofcunt omnia hzc pradicata ; ergo beati de
fado itd Deum vident, & intuitiue cogno-
fcunt, vt formaliter prefcindaat ab aliquibus
pradicatis identificatis cum Deo,

10. Dices; cognitio abltragtiva per hoc
differt ab ineuitina , quod cogaitio abftractina
abfirahit, & prefciodit ab aliquibus pradicatis
identificatis cum obieéto , cognitio intuiliva.
nen abftrahit; ergo et de effentia cognitionis
intuitivz, vt non praftindatab vilo pradicato
identificato cum obieéto .

11. - Refpondeo, negoantecedens, acdico

cognitionem shfiradtinam differre ab inruin-
ua per hoc,qued cogiitio intairiua cognolcit
obic@tum proutexiftens,per feiplum ranguan
per obie@uum formale, & non per predicstas
abftra®a ab alijs obiedtis ; & tali obicfto ap-
plicataicognitio abltractiua ¢ conuerfo cogno=
feit obieCtum non per fe ipfum ranquam per
obietum formale , fed per pradicata abftradta
ab alijs obie@is . & applicata tali obie&to. E.g.
in hac vita Deam cognofcimus abflraging, &
non intuitiné , quia Deum cogno(cimus, pt
pradicata abfiradta 4 crearuris, & Deo appli-
cata juxtailiud Apoftoli ad Rom.1. Tuuifibilia
Dei per ea , que falfa fant intelleZa confpiciuntar .
1dco 1. ad Gorinth. 13. Deusdicitut cognofci
per znygma - Anjgma enim cft, cum pluras
pradicata communiaabftrada a pluribus res
bus itd coniunguntur , & applicantur vai rei,
vt illi foli conueniant ¢ ex. gr. definitio, qua
Angelus defcribitur , Forma, creata, intelleilua-
dis» completa eft ®nygmatica, quia eft per qua-
tuor predicata abftra&a ab alijs rebus, que
{unt Forma, creata, intelle@ualis , completa s quo-
rum; fingula funt communiora Angelo, fed
omnia {imul foli Angelo conueniunt conuer-
tibiliter . Beati & conuerfo cognofcunt Denm
intuitiué , quia cognolcunt Denm vt exilten-
tem,per fcipfam tanquam per obicGtum for-
male, & non per predicata abftrata ab alijs re.
bus, hoeceft d creaturis. De hac cognitionc,
quz cogaolcit obiedtum vt exiftens per (¢ 1ps
fum quarimus, virum poflit formaliter pra=
fcindere ab aliquo predicato obigéti, & re-
fpondemus affirmariug .

12. Sccundo poteft quari, vtrum cogui-

tio

A

-
Fee= S -

g




p—

Lib. 1. Quaftio XXXVL.

tio intuitiva coipfe , quod non folam attine
gat, & cxplicet omnia predicata, qua conuc.
niunt obie@o formaliter, fed ctiam omnias ,
qua continentur in pbiedto eminenter , fic
comprehenfiua talis obiedi: ex.gr. retringen-
do quaitionem ad materiam , dc qua agimus,
vtrum cognitio intuitiua Dei, coipfo, gquod
arringeret non folum omnia pradicata, que
formaliterinfunt Deo, .fed ctiam omni3 pra-
dicata , quz eminenter continentur in Deo,
effet comprehenfiva Dei s

13. Relpondeo affirmatiué cum commu-
ni fententia Contraaliquos paucos . Probaturs
nam cum Deus {it prima caufa, & prima veri-
tas , in Deo eminenter infunt non folum om-
nes creatur® poflibiles , fed etiam omaes veri-
taces neceflariz diftinGta 4 Deoifed qui Deum
itd intueretur , vt viderer , & enunciarct nons
folum omuoes veritates identificatas cum Deo,
quz proindé in Deo formaliter infunt, fed
etiam omnes alias veritates neceffarias dittin-
&tas & Deo, & que in Dro funt folum emincn-
ter, comprehenderer Denm 5 ergo .« Probatur
minor : nam vt didtum eft quait. 34, compre-
hendere ebiedtum nihil aliud eft , quam ita 1l-
lud cognofcere, vt nihil latcat videntem, ngn
folum ex parte obiccti, fed etiam ¢x part¢ mo.
di cognofcendis fed quiitd viderct Deum, vt
in Dco videret omunes veritates identificatas
cum Deo, itd Deum viderct, vt nihil circd
Deum lateret videntem, nou folum ¢x partes
obiedi, fed neque ex parte modi cognolcen-
di; ergo comprehenderet Deum . Probatug
minor; latere aliquid ex parte modi cogno:
fcendieft, cumobicétum ird totum videtur ,
vt poflint circa ipfum prepoai aliqua qugltia-
nes, quarnm folutionem videns obictum »
adtu non videat : cx. gr. beatos multa circas
Deum latent, quia cum in Deo naon videant
adu, & formaliter poffibilitatem omnium.
indiniduorum poflibilium, non vident alta in
Deo folutionem infinitarum quaitionum cirs
ca indiuidua poffibilia , puti non videntacty,
virum fit poflibilis formica A, formica B, &c¢;
fed videnti atu in Deo omnes veritates necel.
farias nulla pofiet proponi quatio, cuius fo-
lutionem non aétu videree cuidenter; crgo.

i4.  Confirmatur primo ; nam ex teciminis
videtur conftare s quod videre obicétum ita,
vt aliguid lateat ex parte modi cognafcendi,
olt videre obietum it , vt non videantut for-
maliter , & ex parte modi cognofcendiomaes
veritates , qua 1n obiecta continentur , & itd ,
vt non videatur folutia aliquarum quzltios
nuin 5 videre autem obieGtum itd , vt nihil la=
teat cx parte modi cognofcendi, et videres
obic@tum itd, vt videantur formaliter, & ex
parte modi cognofcendi omnes veritates, qua
in obic&o continentur , & v videatur falutio
omnium quzitionum . JRurfus ex terminis
videtur conftare , quod ad hoc, vtaliquid la-
teat videntem , debet illi poffe proponi circd
obic@um aligua quaflio , ad quam debeat re-
{pondere nefeio, fen mn wvideo folutionem talis

109

quaftionis; fi autem aliquis itd videt obiedtum,
vt ad nullam quafionem , & Interrogatio=
ncm poffit refpondere neftio , feu non video folu.
tionem talis quaflionis , co ipfo eum nihil latet
circa obieCtum, ac proindé comprehendit
obie®tum . Demum ex (e viderur conitares ,
quod omnis compreheadens obietum , videt
circd obie¢tum folutionem alicuius queftionis,
cuius folutionem non videt , qui obieduma
non ¢omprehendir; fed Deus per [cientiams
fimplicis intelligentiz , qua enunciat omags,
& folas veritates neceffarias , nullins quaitio-
nis (olationem videret , quam non videret in.
telleGus creatus videns in Deo folutionem
omnium quefionun neceflariarum ; ergo fi=
cut Deus per {cicatiam fimplicis intelligentiz
comprehendit e iplum, fic iatellectus creatus
videns in Dco omnes veritates neceflarias
comprchenderet Deum ,

15, Refpondent ad comprehenfionem.s
non {uflicere , vt videantur clace , & diftincts
omuania prazdicata obiefi, fed requiri, vt vi-
deantur claritate adequante vifibilitatem jin-
trinfccam obiedti ; fed intelletus crcatus vi-
dens in e omnia predicata, & omnes veri-
tates , poflet videre claritate non adequante di.
uinam vifibilitatem , ac minus claré, guam
Dcus vidcat cadem przdicata ;5 crgo poflet
Deum non comprehendere . Conficmant pri,
mo : namqui videret in Deo omnia predica-
ta, & omnges veritates , fed obfcure , & dubi-
tatiug , non comprehenderet Deum; ergo qui
videretin Deo omnia predicata , & omaoes ve-
ritates , fed non videret omni poflibili clarira-
te, nan comprehenderet Deum « Counfirmant
fecundo i nam poteit intelligi , quod aliquis
amet Deum [ecundum omnia praedicata, quz
funtin Deo, ablque ea quod amet inteniione
adzquante divinam amabilitatem ; ergo poteft
intelligi,quad aliquis videat Deum fccundum
omnia pradicata, que funt in Deo , ablqueca
quod videat claritate adequante dininam co-
gnolcibilitatem .

16. Reijcitur hze refponfio primd , quia
Auguftinus Epift.112. agens de comprehenfio,
ne, & explicans differentiam comprehenfionis
4 vifione non comprehenfina, dicit: Alind
efl videre 5 aliud eff totum wvidenda comprehendere 3
quandoquidem id videtur , quod prafens vicunque
[entitur , totum autem widendo comprebenditur ,
qguod ita widetur ; vt wibil eius lateat videntem ,
aut cuins fines civeumfpiciuntur 5 fed cum videns
tur omnia, qu in obic&to vifo formaliter , &
cminenter infunt, & jformaliter enunciantur
omdia enurciabilia, itd vrad nullam quzfiio-
nem , & interrogationem poflit re(ponderi,
nefcio, fen me laret , nihil latet videntem , &
circum{piciuntur fines obicéti: circumfipice-
recnim fincs obiedti cif videre, quod eobiccto
conueniant folum hec pradicata, & nullum
aliud ; feu quod nihil elt de obieéta enuncia-
bile , quod videns formaliter non enuncict;
ergo obieftum comprehenditur juxta definis
tionem Augultini

17. Reij




110

17. - Rejjcitut fecundo : ‘eatenus enim non
coiplo, quod ih Deo viderentus omnia , qua
in'Deo funt formaliter , & eminenter, Deus
non comprehenderetur, quatenus licet vide-
Fentut omnia ; non viderentur {umma clarita-
te adaequante vifibilitatem Dei; fed co ipfo;
quod Deus videretur, ird vt in co viderentur
formaliter omnia , Deus videretur fumma
claritate , & adaquante divinam vifibilitate m;
crgo &c. Probatur minor : nam vifio co cla-
rius videt obic&um , quo plura cius predicata
explicat , co confufius, quo pluranon expli-
cat ; ¢rgo cum perucnit ad hoc, vt explicet
omnia, & infinita pradicata obiedi, ird vr ad
nullam interrogationem poflit refponderes
nefeio , cognolcit obiedtum fumma , & infini-
ta claritate , ac proindé illud comprehendit «
Probatur, & cxplicatur antecedens: qui itd
videt Deum eflc omnipatentem, vt videat
quidem Deum pofle facere quicquid non im-
plicat , fed nen videatin parricular, qQuanam
poffit facere , vider dininam omnipotentiam.
confufius, quam qui vider: Deum pofie faccre
quidquid non implicar, & explicat in parti-
cularl, quanam poflit facere, puta genera, &
{pecics rerum, que pefflunta Deo creari.Rur-
fus quicxplicat quidem quas fpecies, & que
genera: Deuns poflic facere, fed non explicat
que indiuidua Deus poflit facere, videt om-
nipotentiam confuifius, quam qui videndo cx-
plicat formaliter omnia, & fingala indiuidua,
que Deus potelt facere. idem dic de fapien-
tia, zternitate, immenfitate &c. Nam qui vi-
det Denm per (uam fapientlam omnia {cires ;
fed non explicat in particulari qua Deus
feit , videt diuinam f{apientiam confufius,
quam qui videt Deuin omnia [cire, explicans
doin particalari qua [cit, & quo magis illa
explicatin particulari, & formaliter , co divi-
pam fapientiam cognofcit clarius , & clarius;
ergo cognitio quo plura pradicata explicar,
co clt clarior , ac proindé cognitio, que ex-
plicat omnia, & infinita pradicata, eft infi-

nité clara , & adaxquat cognofcibilitatem,
Dei .

18, Confirmatur primo: nam cogaitio
clara opponitur confufz , & cognitio explici-
ta opponitur implicita ;5 fed cognitio dicitur
implicita ex eo , quod aliqua prazdicata nons
cxplicet formaliter in particulari; fed impli-
cet, & inuoluat in aliquo communi ; & dicis
tur confufa ex €0, quod aliqua pradicata non
diftinguat , fed confundar ; ergo cogritio quo
plura pradicata implicat, & confundit, co cft
magis confufa, & implicita, quo plura for-
maliter explicat , co et magis explicita ; er=
go fi explicet omnia, & infinita pradicata
Dci, eft infinité clara, & explicita, & adg-
quat totam dininam vifibilitatem , 8 explica-
bilitatem .

19, Confirmatur fecundo : nam cognitio
adequans dinjinam infinjtam explicabilitatem
cft Conjlprehct:ﬁl:a Dei; fed cognitio explicans
formaliter omnia pradicata Dei adzquar di-

De incomprehenﬁbilitatc Dei

uinam explicabilitatem ; ergo &c. Probatur
miinor : nam Deus habet infinitam explicabi-
litatem per hoc, quod poflint formaliter cx-
plicari plura , & plura pradicata Dei; ergo co-
gnitio explicans omnia predicata Dei itd ve
ad nullam interrogationem pofiit ‘refpon«
dere nefeio » adequat dininam explicabilita-
tem .

20. Confirmatar tertio 4 priori s nameffe
reale Dei per hoc, quod habet omnia fuas
predicata , eft infinit¢ perfedtum non folumes
extenfing, fed etiam intenfiué: e g. dininum
efle per hoc > quod 1_?( i fe, {it 2iecnum , fit
immenfom &e. eft ivfinire perfedtum tum cx=-
tenfiné, tum intenfiué, nec poreit itelligis
quod prater perfedtionem extenfiuam , que
confiftit in hoc , vt habeat omnia fua pradica=
ta » debeat habere aliam perfedtionem inten (=
uam; ergo efle intentionale; & reprefentati=
uum Dei per hoc iplum , quod formalier re-
prafenter, aut videat omnia pradicata Dei, cft
infinité perfetum , non folum exeenfiue , fed
ctiam ntenfing , ac proinde |Deum compre-
hendit . Probatur confequentia . Perfeétio
cnim intentionalis debet ‘proportionari reali;
crgo ficut perfedtio realis Dei, confiitic folum
in hoc, vt habeat omnia fua pradicata, fic
perfectio intentionalis cognitionis confillitin
hoc; vt exprimat formalirer omnia predicata
Dei 5 & ficut Deus per hoc , quod habeat oms
nia fua predicata ; eft infinite perfectus ctiam
intenfiué, {ic reprafentatio Dei per hocs quod
reprzfenter formaliter omnia predicata Dei,
eft infinité perfecta etiam intenfiue , & adz-
quat dininam cognolcibilitatem

21. Hinc patct refponfio ad ea ; quz op=
ponebantur. Nam ad primum concedo maw
iorem , & nego minorem ,ac dico, quodeo
ipfo sy quod iatellectus videret in Deo emnia
przdicata, & omunes veritates , videret clarita=
te adzquante dininam vifibilitatem , cogne-
feibilitatem , & explicabilitatem , fiquidem s
nuillam Dei predicatum remaneret muolus-
tum , & formaliter confufum cum alijs pradi-
catis.

22. Ad primam confirmationem : qui vis
deret in Deo omnia pradicata, & omnes for-
malitates obfcuré, & dubitatiug , o ipfo vide-
ret, & non videret @ fiquidem it eft de eflens
tia vifionis, quod {it cuidens, vt cuidentias
dicaturd videndo; ergo catenus de aliquo pra-
dicato obiedi vifi poreft dubitari, & haberi
obfcuritas , quatenus tale pradicarum forma-
liter non videtur , nec exprimitur, ac proindé
fi formaliter exprimitur, non potelt de co dus
bitari, nec poteft remanere oblcurum, & quo-
dammodo tedtum, & inuolutum fub®alio
predicato . -

23.  Ad fecundam confirmationem , con-
cedo antecedens, & nego confequentiam . ln-
tenfio amoris non confiftit in hoc, quod tens
datin plura pradicata obie&i+ At claritas co-
gnitionis confiftitin hoc, quod explicet pra-
dicata obiediz ergo quo plura pradicata expris

mit ,




Liver I Quaftio XXX VI

nut ycocognitio eft clarior »

24» Infertur primo,quid fit comprehenfio,
quid fupercomprehenfio . Comprehenfio eft
€ognitio, qua obieGtum cognofcituy cogai-
tione adequite eius intrinfecam cognofcibili.

“*atem, iti vt in co videantur omnia illa, &
tola prdicata; quas poflunt 4 tali obie®o ma-
nifeftari . Supercomprehenfio cft cognitio ,
qua obicftum cognofcitur cognitione cxce-
dente cius cognofcibilitatem intrinfecam , ita
vrde eo videantur ctiam przdicata, que tale
obicGum non poteft manifctare. Explicatur.,
Cognitio» qua ego dico omne eus , cognofcit
quidem, & refpicit omne ens, fed quadam
cognitione , & quodam refpedu confufo,
ideoque poreft guidem manifeftare omnes
€ns, fed confusé, ac {ub ratione communi en-
tis, non autem diftin@¢, & fub rarionibus
parricularibus fpecificis , & indiuidualibys .
Siigitur ifta cognitio folum comprehendatur,
& non fupercomprehendatur, videbuatur om-
fia predicata, qua poreft manifeftare , pucd
quod fit Gualitas fpiritualis &c. & inter alia,
quod cognolcir omue ens, fed ita, vt omne
€ns cognofcatur {ub ratione confufa entis , &
non fub rationibus particularibus {pecificis , &
individualibus. Si autem Angelus compree
hendens ifam cogaitionem , fvidcat formali-
ter, non (olum quod talis cognitio cognofcit
omncens, fed etiam quod cognofcit homi-
nem ; leonem , equum, & fic de alijs {pecic-
bus entis, ralem cognitionem non folim.s
comprchender, fed etiam fupeicomprehen-
detr, quia enunciabit de ipla multa pradicara ,
qux non pote(t talis cognitio per fuam incrin-
fecan cognofcibilitatem ‘manifeftare » Pro-
portionaliter materia prima refpicit quidem.
omnes formas, fed non fub rationibus parti-
culatibus , fed fub quadam ratione communi,
ideoque potelt quidem manifeftare , quod jeft
receptina omnium formarum , fed non potelt
manifeftare , quod eft recepriua formz homi-
nis; forme lconis'&e. Siergo Angelus mate-
riam itd cognofeat, vt non folum videat, quod
poteft recipere omnes formas , fed etiam quod
potelt recipere formam hominis, formam.s
leonis &c, & fic difcurrendo per fingulas for-
mas fubftantiales, & accidentales , quez funt
in mundo , materiam non folum comprehen-
det; fed etiam fupercomprehendet » Idem dic
proportionaliter de alijs rebus .

25, Infertur fecandd, quid fie perfetiffi-
ma fupercomprehenfio rei. Dicendum, quaod
perfedtiflima fupercomprehenfio rei eft, per
quam de re formaliter cnunciantur omnias
enunciabilia ; & quia de qualibet re poteft for-
maliter enunciari, quo padto fc habet ad
quaslibetalias res, & ad quelibet przdicata.
aliarum rerum ; ideo perfe@iffima fupercom-
prehenfio eft, per quam de re formaliter enun-
ciatur, quo pacto fe habet ad quaslibet aliag
res, & ad quelibet praedicata aliarum rerum s
fed non potelt formaliter enunciari , & vide-
&5 quo padto res aliqua fe habet ad quaslibet

11y

alias res, & ad qualibetalia predizata aliarum
rerum ., oifi formaliter cognofcantur omnes
aliz res, & omnia pradicata earum ; crgo nen
potelt resaliqua perfectifiimé fupercompre-
hendi, formaliter de ea enunciando , quo pa-
&to fe habet ad omnes alias res, & ad omnia
carum predicata , nifi formaliter co gnofcan=
tur omnes alia res, & omnia carum predica-
te ; fed cognofcere formaliter omnia predica-
ta rei eft illam comprehendere ; ergo non po=
teft aliqua res perfetiflimé fupercomprehen-
di, nifi comprehendantur pmnes aliz res ; fed
folus Deus potelt comprehendere fe ipfum ,
& omnes alias reg, vediGum eft quaf. 34. &
35. ergo folus Deus poteft perfectiffime fupers
comprehendere creatnras . Ex fupercompre-
henfionibas non perfeiffimis illa eft perfe-
clior, qua enunciat de re plura, & plora
pradicata. E.g. fi Angelusinfimus compre-
hendit formicam, quia ita illam cognofcit,
vtenuncictde illaomnia, ad quotum enun-
ciationem poteft determinare cognolcibilitas
intrinfeca formice , Angelus fuperior infimo
formicam {ypercomprehendit , quia enunciat
de formica plura predicata, quam illa, ad
quorum enunciationem poteft dcrcrminarq
cognofCibilitas intrinfeca formica : Angeli
autem faperiores, & (uperiores {upercompre-
hendunt fupercomprehenfione perfectiori , &
perfectiori .«

26. Infertur tertio omnes creaturas pofles
fupercomprehendi, acde fado fupercompre-
hendid Deo, cum Deus enunciet de qualibet
creatura infinita predicata relatiua , vad quo-
rum enunciationem non poteft determinares
cognofcibilitas intrinfeca ereature . Solus
Deus comprehenditar quidem 4 feipfo , fed
non (upercomprehenditur , aeque poteft fu-
percomprehendi. Nam eum Deus contineat
omanes veritates formaliter , vel eminen«
ter , potell determinare ad cnunciandas oms
nes veritates s ergo niihil de Deo poteft enun-
ciari » ad quod enunciandum Deus non pofli¢
determinare per {uam intrinfccam cognofci=
bilitatem, prout requirerccur ad hoe, vi Deus
fupercomprehenderetur,

26, Tertio poteft gueri , vtrum {i per pof-
fibile, vel impoffibile daretur vifio, quz ims
Dco videret, & ctiam comprehenderet om=
nes creaturas poflibiles , talis vifio co ipfo
comprehenderet Deum .

27. Refpondeo, quod Deum comprehens
deret fecundum quid , & in ratione principij
operandi ad extrd . fimpliciter, & abflolate
Deum non comprehenderet. Probatur pri-
mapars: nam tunc aliquod principium dici=
tur comprehendi fecundum quid , & in ratio-
ne principij, quando itd perfedté cognorci-
tur , vtin illo cognofcautur omnia, quorum
poteft effe principium 5 fed effentia diuina co«
gnofceretur itd, vt in ipfa cognofcerentuy
omnia,, quorum poteft effe principium , ope=
rando ad extrd ; ergo .

28, Trobatur fecunda pars; nam vig Deus

=




112 ]

fimplicitér comprehendatar , non folum de-
bent in eo comprehenfing cognofei ea omuia,
quz poteft producere ad extrd , fed etiam om.
nia, qua potelt producere ad intrd; fed ex
¢o, quad in Dgo comprehendereniur omines
creaturz producibiles ad extrd » non fequitur
comprehendi Filium, & Spiritum Sanctum ,
qui poflunt produci ad intrd s & qui habent
c¢ognofcibilitatem infinite majorem , quanis
pmnes creature 5 ergo non fequitur Deum
comprchendi impliciter, & in ratione princi,
pij operandi adintrd . Confirmatur; nam cum
«£aufa non folum continet totam perfedtio-
nem cffe@us , fed ctiam continet cum infinito
sxceflu, tuncex co,qued in caufa compre-
hendatur effcftus, non fequitur, guod {im-
pliciter comprehendatur caufa fecondum il-
dum exceflum infinitum , quo excedir effe-
dum ; fed Deusitdlelt caufa pecfectifiime con-
ginens omnes creatnras poflibiles, vtillas ex-
cedat exceflu infinito; etgo &c. S, Thomas
cum 1. p.q. 12. art. 8. docet , quod fi in Deop
<ognolcerentur omnia, que Deus facere po-
telt, comprehenderetur , explicandus eft des
comprehenfione fecundum quid, & in ratione
principij operandi ad extrd -

26. Obijcies, & eft precipuum fundamen.

tum Thomiftarum . Quanto aliguod princi=
pium perfeétius videtur, eo plures in co vi-
dentur effe@us: ¢ g. qui perfeétius cognofCit
aliquod principinm , pluresin co vider con-
<lufiones ; ergo qui in aliquo principio nons
videt plures effedtus , non perfedtius videt il-
lud principiam 5 {ed {i aliquis intelleGtus ino
Deo videret omnes effetus, Deus ipfe non vi-
deret in fe ipfo plures effectus,quam talis intel-
leGtus;ergo Deus ipfe non perfectios viderer fe
ipfum , quam Denm videret intellectus crea-
tus , qui videret in Deo omnes effctus; fed
vifio non im perfeétior vifione, qua Deus vie
detfe ipfum., ¢f comprehenfina Dei s ergo
intelle@us creatus ; qui videret in Deo omnes
cffedtus, comprehenderet Deum . Probatur
prima confequentia s nam eft regula fummuli-
ftica s quodex contraditorio confequentis in-
fertur contradi@orinm antccedentis @ e. g.
quia vernm elt , ‘quod qui eft homo, eft ani-
mal, verum eft , quod qui non eft animal, nec
cft homo; fed in antecedenti affumitur, quod
cum principium perfedtius cognofcitur, plu-
resin¢o videntur effectus; ergo legitimé in-
fertur; quad fi non plures in principio viden-
tur effc@us, principium jllud non perfeQius
cognofcitur .

30. Refpondeo , diftinguo antecedens:
quanto principium aliquod perfeGtius cogno-
{citur fub ratione principij , & quoad przdica-
tarclatina ad effetus, eo plures in eo viden-
tur effetus. concedo : quanto perfedius co.
gnolcitur fub ratione abfoluta , nego ; & di=
ftinguo eodem pacto confequens . Deus con-
tinet adequate perfoftiones omninm creatu-
rari cum infinito exceffu ; ergo in Deo prater
perfedlione continendj adzquate ‘'omnes crea-

¥ # 3 Ik Pl L
Deincomprehenfibilicate De:

turas, in qua fundatur ratio refatina principij
adzquati omniam creaturarum , datur perfe=
&io infinité excedens; ergo licet quo perfes
&ius Deus cognofcitur fub ratione relatina
principij, eo plures in Deocognofcantur crea-
tarz , adcoque o iplo, quod non videantur
in Deo plures creafure; noa: perfedius co-
gnofcatar ia ratione principij, & {ic compre-
hendatar in ratione relatiua principij compic-
henfione, quam vocamus fecundum quid,
tamennon quo ‘perfedtius Deus cognefcitur
fecundum fuam perfe@ionem abfoluram, plo-
res i ¢o cognolcuntur creatura:ac proindé
eriamf{i in Deo videantur omnes creatura,
Deus remanet perfeius , & perfedtius cogno-
fcibilis in ratione abfoluta , & fic potelt nons
com prehendi fimpliciter cognitione adequan.
te totam dininam cognofcibilitatem ablolu-
tam fimul, & relativam, & explicante omnia
dinina pradicata abfolura , & relatiua -

31. Secundo opponit Caietanus: quiins
caufa comprehendit cins effetum adequa-
tum , comprehendit caufam ; fed qui it
Deum videret, vt comprehenderet in Deo
omnes creatutas ; comprchenderet in Deo
tanquam in caufa eius effeCtum adzquatam ;
ergo &c.

32. Refpondeo, diftinguo maiorem & qui
in caufa comprehendit effcctum adzquatom,,
hoc eft adzgunaniem perfedionem caufz ,
comprehendit caufam , concedo : quiin cane
{a comprehendit eflecinm adzqguatum, hoe
eft vltra quem canfa non potelt producere a-
lium effectum , comprehendit caufam , cum
talis effe@us infiniré deficit 4 perfeGione cau-
fz , nego ¢ diftinguo cedem pafto minerem ;
& ncgo confequentiam . Qui in caufa, vel
principio comprehendit effectom , vel termi-
num produum adxzquantem perfectionem
caufz , vel principij , eo ipfo comprchendit
principinm , ideoque quiin Patre 2terno tan-
quam in principio coprehenderet Filium, qui
adzquat perfetionem Patris, co ipfo compre=
henderet Patré xzternii. Arquiin caufa com-
prehendit effe@ i infinitgé deficientem a virtute
caufz,non co iplo comprehendit cansa,ctiamfi
talis effeGus dicatur adequatus,quia caufa non
poteft vitra illum producere alium effeétum ;
fed omnes creaturz poflibiles funt effeitus
adaquatus Dei folum ex €0, quia Deus nons
potelt producere alium effc@um vltrad omnes
creaturas poffibiles ; in alip autem fenfu funt
cifectus infinité inadzquatus Dei, cum infinie
t& deficiant 4 Dinina perfectione ; ergo ¢x co,
quod in Deo comprehenderentur omnescrea-
turz poflibiles, non feguitur, quod Deus
comprehenderetur fimpliciter, fed folum fe»
cunduin quid , & in ratione relatina principij,
vt explicatum eft.

33, Ad r.diftinguo maiorem : poteft co-
gnofci totum cognofcibile, explicando forma-
liter omnia preedicata , & refpondendo :omoi-
bus quaftionibus, & interrogationibus forma-
bilibus de ipfp, quin cognafcatur quantum cft

€gno-




Lib. 1. Quaft XXX VI

g6: non explicando forma-
ata, & non relpondendo
mnibus interr nibusformabilibus circd
ipfum , quin cognolcatur quantum eft co-
guofcibile, concedo : & diftinguo codem'pa=
<o cateras propofitiones. Ex dictis num. 13.
cum totum cognolcibile cognofcitur, non
prelcindendo formaliter ab vllo pradicato,
fed explicando ompia pradicara, & refpon-
dendo omnibus quaftionibus, cognofcitur
quantum eft cognofcibile, & comprehendi-
wut : fed eoiplo, quod formaliter co
zur, & explicetur quidquidin Deo eft forma-
liter, & eminenter, cognofcuntur formaliter
omnia pradicata Dci, ita vt nullum for
ter lateat , & refpondetur omnibus quationi-
bus , & interrogationibus formabilibas circa
Deum, vt explicarum eft num. 13. ergo co ip=
{o Deus cognofceretur quantum cft cognofci-
bilis , & comprehenderctur .

34. Ad 2. tranfeat maior , & diftinguo mi-
nprem : potelt contingere, vt obieGum exi-
gens cognofcl cogmisione intenfa ve mille,
cognolcatur folum cognitione intenia vt qua-
tuor, {i talis coguitio fermaliter explicet om-
nia pradicata talis obie@i, & re(pondeat om-
nibus quattionibus formabilibus circa tale @-
bicGtum,ncgo : (i non cxplicet omnia pradica-
13, concedo :'& nego confequentiam « Quod-
libet obie@um {i cognofcatar cognitione ex-
plicante formaliter emnia predicata ipfius , &
refpondente omnibus quzftionibus circa jp-
fum formabilibus, cognofeitir cognitiones
infinit¢ intcnfa, ideoque comprehenditur, ac
fi fit creatum, {upercomprehenditar, vt die
&um eft num. 24. ergo implicat , vt ebietum
cognofcatur cognitione explicante formaliter
omnia ipfius przdicata , & refpondente omni-
bus interrogationibus, & tamen cognofcatur
tolum claritate ve guatuor .

35, Ad 3. negoantecedens, ac dico, quod
omnia pradicata co iplo . quod videntur co-
gnitione explicante formaliter omnia alia pra-
dicata, & relpendente omnibus quaftioni-
bus, & interro gationibus formabilibus circa_,
quodlibet pradicatum , videritur claritate infi-
Bita, ac non minori illa, gua videntut ab iplo
Deo, vt didum eft num. 17,

cognolcibile , n
liter ommia prad

S B
Midll=

QVAESTIO XXX VIL

Virnm Deus poffie @ Beatis videri, abfqnes
€0 quod Videantur omnia attributa e
omnes Perfone Disine 2 ¢ virnm
Vwa Perfoma Dinina videa
vipolfis > abia noz vifa?

8§.Th.q. 12 4.8,
Idetur, quod beatus de potentia ab-

foluta poflit videre effentiam  djui-
name , abique €0 qued formaliter videar attris

I13

buta; primo quia eatenus effentia diuina non
polet videri, non vifis formalizer emnibas at-
tributis, quarenus effentia diuina nulla diftin-
Gtione obiedtiua diftinguitur ad attriburis, ve
dictum eft quatione 225 fed hac ratie nons
valet ; ergo. Probatur minor : nam licet poffe
creare formicam nulla ditinétione ebie@ina di-
thnguator ab effentia dinina , tamen beatus
poteit videre diuinany effentiam , abique co
quod formaliter videat Deum pofie creares
formicam , vt diGum eft quaft. 36. nuni. s. ct-
go licer artributa nuila diftin®ione obicdti-
ua diftinguantur ab effentia, beatus porerit
videre eflentiam , abfque co quod formalis
ter, & explicité videat attributa, nimirum
cmilipotentiam, {apientiam , immenfitatems
&e.

2. Secundo vidernr i fortiori, quod bea-
tus poflit videre effentiam diuinam, abique co
quod formaliter videat Perfonalitates , & Pere
fonas. Nam poteft videre Deum , ablque co
quod formalitér videat potentiam creandi for-
Inicam, que potentia nulla ditinétione obie»
¢tiua ditinguitar 4 divina effentia; ergod for=
tiori poterit videre cflentiam dininam, abfque
co quod formaliter videat perfonalitates, & re-
latioaes , qua aliqua ditinGione obictiua di=
ftingnuntur ab eflentia ,

3. Tertio ditinéio , qua fufficit ad hoc »
vt eflentia dinina poific identificari cum ali-
quo, abfjue eo quod cum eco idenatificetur
Patcr nitas, 4 fortiori fufficit ad hoc, vt diui-
na eflc ntia poflit videri ab aliquo , abfque eco
quod ab illo formaliter videatur Paternitas ;
fed diftinctio virtualis, qua datur inter efien=
tiam divinam, & Parernitatem fufficit , vt
cum Filio poflit identificari effeatia diuina, ,
abfque co quod cum ipfo identificerur Pater-
nitas; ergo 4 fortiori fufficit, vt poflit videri
cflentia dining, ablque o quod formalitér vi<
dealur raternlras.

4. Quarto diftin&io inter duo fufficiens
ad hoc, vt voum eorum poflit phyficé vnirj
alicui, quin cidem vniatur alind, 4 fortiori
futhcit , ve vaum corum poflit inteationaliter
vaoirialicui, quin cidem vajatur alind, ac pros
inde poflic vaum videri fiac alio ; fed Perfonz
dininz diltimgunarur ita, vt vna Perfona pof-
fit phyficé vniri alicui natura, quin vaiarog
abia: de fado enim nsturz humanz Chriti
viita elt hypottaiice Perfona Filij, abfque co
quod fit ynita Perfona Patris , & Spiritus San=
¢ii; ergo d fortiori poteft eidem intelledini peg
vifionem vniri intentionaliter voa Perfonas ,
quia vniatur altera , ac proinde vna Perfona.s
potelt videri fine alia .

s« Quintg, vt arguit Scctus in 1. dift. 1.
quafl. 2. Pater ®ternus in prior origiais ante.
quam intelligarur produccre Filium , & Spi-
ritum Sanctum , eft perfecté beatus per vilio-
neimn eflentia , quam in illo priori originis non
videtcflein Filie, & Spirira San@o non pra-
dudis pro illo priori; ergo etiam crearura ra-
tionalis poterit effe Deata per vilionem effen=

P>

tiz




114

tiz:, abique co quad videat effentiam dininam
eflc in tribus Perfonis,

6. Sextoeflentia dinina prout aliqua di-
fin@ione diftinéta 4 Perfonalitatibus , cum fi
infinita bonitas , & infinita; veritas, eft obic-
fum f{ufficiens ad beandum quemlibet intcl-
Jectum ; fed fi efentia dinina vifa, non Vilis
Perionis , non fufficerer ad beatificandumo »
effentia dinina prout diftinéta virwaliter @ Per-
fonalitatibus non fuffgerer ad beandum; cr-
go &c. :

7. Refpondeo duas cfle fententias. Frima
Paludani , Fafoli , Salas , & aliorum , quos rc-
fert,& fequitnr Granado 1.parte trad.z,difp-5.
docer non quidem paturaliter , fed de porens
na abfoluta poffe videri dininam cffentiam ,
Hon vifis clare , & diftin&e Perfonis , & attri-
butis » Scotus etiam in 1.dift.1. quafl. 2. docet
videri pofie cfficntiam » non vifis Perfonis , &
vnam Perfonam , non vifa aha.

8, Dicendum cum fententia COMMNERION,
guam fequuntur Henricus, Sotus, Bannez ,
Molina , Suarios lib, 2. de Dee,cap.22- & Val-
quez 1. pate, difpate 48. Implicat videri dini-
nam efflcatiam , abfque ¢o quod farmaliter, &
diftinété videantur omoja ateributa, & omnes
Pcrionz.

9. Thomiftg fatis communiter conclufio-
ncm probant ex co, quod de effentia cognitio=
nis intuitiuz fit , vt formaliter videar omnias
& fingula predicata, qua formaliter {untin
obictto . Sed guia nos queft. 36. num. 6. &
fequentibus oftendimus pofie cognitioncm in-
ruitivam prefcindere formaliver ab aliquo prg-
dicato identificato cum gbieéto,non pofiumus
vti hac probatione .

10. -Alij probant ex eo yquod Perfonalita-
tes licet diftingnantur aliqua dittingione obie-
¢tinaab effentia, tamen non habent vifibilita»
tem diftinétam a vifibilitate effentiz,fed effen-
tia elt adequata vifibilitas, & adequatum obic-
Qum formale mouens ad vifionem Perfonali-
tathm , & omnium attributorum i ¢rgo non
poteft cflentia videri, gnin moucat ad viden=
das formaliter Perfonalitates, & omnmia attri-
buta. Sed neque hec ratio concludit . Nams
ex €0, quod effentia fit adzquara vifibilitas
alicuius vetitatis, & pradicati , (cquitur folum,
quod poflit mouere ad formaliter videndum »
illud predicatum, & illam veritatem, fcd non
fequitur, quod eo ipfo, quod videtur effentia,
moueat ad illud pradicatum formaliter viden=
dum: E. g. cffentia diuina eft adequata vifi-
bilitas huius pradicati , quod Deus poffit
creare formjcam 4. Ex hoc fequirnr foltim.,
quod eflentia poteft mouere ad hoc, vt videns
effentiam formalitcr videat illam efle poten-
tiam creandi formicam A, fed non fequitur,
quod cflentia vifa neceffario moucar ad for-
maliter videndum , quod poteft Deus produ-
cere formicam A; ergo cx co, quod eflentia
dinina fit adequara vifibilitas formalitatum,
& attributorum , fequitur folum , quod pofiit
moucre ad formaliter videndas Perfonalitatcs,

De vifione Perfonarum &c!

& attributa, fed non fequitur; quod hecefla-
ri6 moucart ad formaliter videndas Perfonalita-
tes, & atcributa.

t1. Propter has difficaltates aliqui dixe-
runt Deum pofle videri vifione non beatifica,
abique eo quod formaliter videantur Perfona-
litates , & omnia areributa ; at non pofle vide-
ri vifione bearifica, & fufficicnte ad beatifican=
dum , abfque co quod videantur Perfoni , &
omuoia artrtbura.

12. Exiflimo omnem vifionem Dei effes
fofficientem ad beatificandum , & quod vifio,
qua non viderentur in Deco Perfonz , & om=
nia attributa ; co ipfo effet infufficiens ad bea-
tificandum ; demum exiftimo ¢ffe impoflibi-
lem vifionem Dei , quz formaliter non videat
Perfonas, & omnia attributa , vt iam patebit ,
proponendo fundamentii poftre coclufionis.

i3. Probatur igitur conclufio. Nam pri-
ma veritas infinité intelligibilis , qua eft viti=
mis finis intelle@us,habet hanc petfedionem,
vt fi immediaté videatur , quictet intellectum,
adeoque repugnat, vt intelleétus videns Deum
remaneat inquietus ;' fed incelledtus yvidens ¢l=
{entiam , non vilis formaliter, & diftinét¢ om-
nibus Perfonis, & attributis, remaneret inguie-
tus; ergo &c. Probatur maior : nam oninis Vi=
fio , qua prima veritas videtur immediaté per
fe ipfam , cft altioris ordinis , & incompara-
biliter perfedtior quacunque coghitione , qua
cognolcatur per creaturas ; fed aliqua co-
gnitio ,» qua Deus cognofcitur per creatu-
ras ; nimirum illa, in qua confifieret beatitudo
pataralis, poffet quictare intelletum 5 crgo 4
fortiori omnis vifio , qua Deus videtur imme-
diaté , poteft quietare intellectum . Probatur
jam minor primi argumenti » Nam intelle-
Aus, vifa effentia dinina, i non videar, quis
(it is » cuius effentiam videt, non quictatur s
fed non vifis Perfonis, non videret, quis fit
is , cuius/ effentiam videret; ficut cmm pek
guzftionem guid oft } quarimus cognitionem
cffentiz , fic per quaitionem quisefi ! queri-
mus cogoitiopem Perfona ; ergo &c. Ruifus
intellectus , vifo aliquo , non quietatur, nifi
videat cios ateributa, putd quam fapiens fit,
quam bonus fir, quam potens fit &¢; ergo
intelle@us it Deum intheretur , vtnon vide-
ret Deum efle zternum , immenfum, omui-
petentem &c. non quietaretur .

14 Dices primo. Poflumus immediaré
videre albedinem ¢x. gr. ablque co quod di-
feernamus illam effc albedinem ; ergo pofiu-
mus immediaré videre Deom,abfgue ¢o quod
difcernamus illom effe trinum in Perfonis,
omnipotentem, immenf{um &c.

15. Refpondco primé argumentum nimis
probare. Nam fequerctur pofle intelleGtum
etiam connaturaliter videre Deum, abfqueco
quod difcerneret, virum is , quem videt, {ic
Deus, vel creatura , fapiens, vel infipiens, €o
pacto, quo connaturaliter poffumus videres
albedinem , non difcernendo, vieum fit albe-
do s velnigredo; fcd hoc eft abfurdum , licet

ab

e




)

Liber I. Quaftio XXXVIL

ab Atriaga concedatur : nam talis vifio imper-
fetius cognofceret Deum , quam cognitio
abftractina etiam puré naruralis, qua Philofo-
phi cuidenter cognouerunt Deum dari, &
cffe infinitum, ®tcrnum s ergo &c. Confirma-

" tur: nam vifio Dei reddit impeccabilem , &

neceflitar ad Deum amandum ; fed talis vifio,
qua quis ird Deum tvideret , vt non difcernce
rety viram is, qaém videt, fit Deus , vel crea=
tura,non redderetimpeccabilem , nec necefli-
taretad amanduom Deum s ergo &c.

16.. Refpondeo fecundo direéte, concedo
antecedens , & nego confequentiam . Difpari-
taselt , quia ideo albedo potelt itd videri , vt
non difcernatur , vtrum (it albedo, vel alius
color, quia et vifibile imperfe@um non ha-
bens emnem vifibiliratem; fed Deus eft prima
Vveritas continens omunes veritares , & infinité

- diffimilis omnibus alijs entibus ; ergo non po-

telt immediaté videri, itd vt non dilcernatus
ab omnibus alijs entibus , & quieter intelle-
Gum.

17. Dices fecundo: i Deus non poffet vi-
deri, abfque co quod formaliter, & explicité
videsentur omnia attributa, non pofiet videri,
abfque eo quod formaliter , & explicité vide-
rentur omnia predicata omnino identificaras
cum diuina effentia ; fed potentia creandi
quodlibet indinidunm poffibile,puti Petrum,
Bucephalum &c. omnine identificatur cum
diuina eflentias ergo Deus non poffetr videri,
quin videretur formaliter vt potens creares
Petrum, Bucephalum, & quodlibet indiui-
duum poflfibile, adeoque non pofler videri,
quin diftinéte cognofcerentur omnia, & infi-
nitaindioidea ; quod repugnat doétrin tradi-
tz qual- 35. au P

18. Refpondeo, negando fequelam . Vt
Deus videatur immediaté , necefle eft, & fuf-
ficit, vt videantur cxplicité illa predicata. ,
quibus vifis, intellectus quietatur , & qui
non vifis, remaner inquietus ; fed intelleé
{i non videat, an Deus fit omnipotens , @ter-
nus, &c. non quictatur, vifo aatem, quod
Deus clt omnipotens, etiamfi non videat for-
maliter, & explicit¢ Deuin poffe creare has
numero mufcas, quietatur; ergo non cft nes
cefle,vt videns Deum videat formaliter Deum
pofic creare has numero creaturas. Predicata
Dei , quibus non vifis, intelle@tus non quieta-
tur, vocantur pradicara primaria: predicara’,
quibus non vifis, intelletius quietatur, vocan-
tur pradicata fecundaria .

19. Secd oppenes: cum praedicata {ecunda-
ria non minus , quam primaria fint de eflentia
Dei, prout eft in fe, quare intelle@Gus non vifis
primarijs, non quictatar , at; non vifis [ecun-
darijs s quietatur?

20. Refpondeo rationemn effe , quiaintel
le@tui creato debetur feientia omnium in vaoi-
uerfali, non autem in fingulari, ideoque etiam
Philofophi cum Ariftotele dixerunt fcientiam
creatam effe de vniuerfalibus; ergo intelle¢tus
creatus , habita fcientia, qua in vniucifali co-

115

gnofcit Deum poffe facere omnia , quictaturs
licer non cognofcar in partienlari Deum pofie
facere iftas numero mufcas: at non habitas
fcientia, qua cognolcat Deum effe omnipo-
teatem , & poffe facere omnia in vniuerfali,
non quictatur. Videri poteft Santus Thomas
hac quaft. 12. ar.8. ad 4.

21. Addo probabile effe, quod licct vis
dens Deum non cognofeat formaliter , & ex-
plicité poteatiam faciendi quodlibet poflibile
in particulari, tamen cognofcit virtualiter,
itd vt propofita qualiber creatura, cognolfcat
illam effe poffibilemy ac Deum pofle illam»
creare. Ratio elt, quia videns Deum poteft
euidenter difcernere Denm i quoliber, quod
non eft Deus; fed ens non potens creare iftam
formicam ¢.g.non eft Deus ; ergo videns Deili,
propofita quaflione , virum Deus poflit crea-
rc iltam formicam, cuidenter videt,quod Deus
non cft impotens ereare, fed eft potens creare
quamlibet formicam. Maior probatur: nam
videns Deum , qui eft fumma veritass & ens
infinitum , non poteft illum non difccrneres
a quolibet ente finito , ac proinde Deo infi-
nite diffimili; fed quodlibet, quod non eft
Deus, eftens finitum, & infinicd diflimiles
Deo; ergo &c.

22, Oppones; poteft aliquis videns ens fi-
nituin, putd Ceelum, non difcernere illud 4
Deo, colpacto, quo Gentiles purantes Coclum
cfle Deum, noa difcernunt Ceelumd Deo
crgod pari poteft intelle@tus videns Deums ,
qui eft cns infinitum, noa difcerncre Deum
ab aliqua creatura .

23. Refpondeo, councedo antecedens , &
nego confequentiam . Difparitas eft, quia fi-
cut qui habet paralogi{fmum 'potelt :llum non
difcernere & vera demonltratione, at qui habet
veram demonfirationem , non poteft illam
non difcernere, d paralogifimo: & ficut fom-
nians, vel infanus, potelt putare fe non fom-
niare, & clie fanz mentis, at qui vigilat, & eft
fanz mentis, non poteft dubitare ; an fomnict,
& fitinfanus ; fic qui vider creaturas, qua {unt
entia fallacia , & apparentia, poredt illas non
difcernere & Deo, qui eft ipfa prima veritas,
at qui videt Deii,qui cft prima veritas non po-
teft Deam non difcernere 4 qualibet creatura «

24. Dicestertios Deus licet fit fummum
bonumi , poteft videri, & poflideri vifiones ,
& pofieflione pure temporali, qua habita,non
quietaretur naturale defiderium, vt dicetur
1. 2.in Tradtatu de Beatitudine ; ergo Deuns li-
cet fit fumma veritas, videri potelt vifiones
non vidente claré, & diftin@¢ ateribata, &
Perfonas , qua habita, non guictarctur natura-
lis curiofitas .

25, Relpondeo primo plures auétores ne-
gare antecedens, vtdicerur {uo loco. Refpon-
deo fecundo, tranfeat antecedens’, & nego
conlequentiam . Difparitas eft, quia {pectat
ad perfe@ionem fummi boni , ac fummi veri,
vt poffeffTum , & vifum quictet videntem, &
peflidentem , dummodo fit cerwus de hoga

12 -

=g quod




Talant VSRR PP Bt 11 o c 5 _— =

¥10 Je v1110oa¢e &

aed femper illud videbit, & p::ﬂ"dd;ir : :r
son [pedat ad perfedtionem fummi bont, &
weri » vt peficflum, & vifum red lat fecurnm
dc fua zterng pofleflione , yel vt quictc nOL
{ecurum 5 fed i qu.s videret €l m, non.s
wifis attributis, & Perfonis , quat
curus de perpe tuitate talis vifionis , non gu

muis effict fe-
e,

tarctur; crgo &e. o
26, Dices quarto ; §i guis r]_dlcz':r VI

Perlo 3, pura Patcem, iam viderer, g

Deus {

videret & ;

27, Refpondeo ‘
ftitnantur per relatio
nis » & Spirationis n
celleftus videret Deum efle Patrem 5 patnrali-
ter defideraret etiam videse » quis 1 E—jllu_s,&
fic non quiefaretnr , nifi videret ui.‘.a‘n Fillm}}.
Rourfus vifo Pae, & Filio, matoraliter defi-
deraret etiam videre, vtram lical Deus el
duz Perfong » Pater nimiram, & Filios , f‘w
Girfolum duge Perfon®, an i tiam aligua alia
Perfora, & fic non quictaretnr, nifi viderer
etiam Spiritum Sandum,& cognelcerer Deum

-
1
18
4
i

go poflet quigtati ;abfgue €O QUOL

2 ,co ipio;guod ot

effc rees lolum Perfonas, :

28,  Adi1. & 2-nego maigrem, Dium
1 1, cur Deus pon p
utis , -& Perfonis, o

el

numo. & 13.1
videri y pon ¥ !
efle, g uiag attribura , & [’c:!zm_: identit
cu elfentia » fed quia vifio Dei debet beanfi
care videnrem , & {i Deuns videretur, hont vi=
e artributis ; & Perfonis , non beatificaiet vi-
dentem : fed (i Deus videretur , non vilo form
licato potentis creare formicam A,
vifio Dei nihilominus beatjficaret videntem ,
v explicaram eff num. 205¢180 €X €0, quod
wifo Deo, poflit non videri formuliter poten-
fia creandi fermicam A, non fequitur , vila
Deo , pefle nen videri formaliter Perfonas, &
attribuea » e
20. Ad 3. & 4. nego maioregm, Diftindio
realis » vel virtwalis , que fufficit ad hoc, vt
voum poflit cum aliquo identificari ; vel vni-
1i,abfque eo quod aliud identificetur, vel
vojatat cidem ; non eo iplo fufficit ad hoc, vt
vnum goflit cognolci , vel videri , altero non
cognito, Patet pluribus exemplis. Vifio albe-
ditusitidittinguniter ab albedine, vt vifio iden.
rificetut cum aéw vitali , abfque co quodal-
bedo jdentficetur cum adtu yitali, & vt vifio
phyfice voiatr oculo meo; ablque co quod
um illoewniatur albedo, & tamen cgo non
pofium reflexé experimentaliter cognofccre
vifionem , gua video albedingm, quin cogno-
fcamalbedinem ; ergo licet effentia divipan
poflit identificari cum Filio , abfgue co guod
Paternitas identificetur cum Filio, non {equ)-
tur ; quod effentia dinina poflit videri, non vi-
{a Pateenitate ; & fimiliter licet Filins poilit
hypoftaticé yniri natura create, non VAo Pa-
we 5 non fequitur , quod Filius poflit videri ,
pon vife Patre ; adeoque grgumenium non
conclndits Ratio eft ; quia cum vnum habet
effennalem cennexionem cum aliod

maliter pi

non potcft claré ¢
alio , i1depgue vt 4o

CNLS,

ri, oI

; nam ate

1 S3anfo, ablgue co quod «
cetur Parernitasdic eflenti
fiue videri a Filio, & &
€O qroc lis videretur Parecnitas 5 ¢rgo fis
cut aducr(arii :nt fequelam , fic nos pol-
fumus negare fi1 } il-qud.nn, S afferre cii=
fp.:rjt;u-:.‘l:-l » {Juam affe tdaci . -

31, Ad . Diftinguo antecedens: Pater in
priori originis eft beatus vifiot
in ille prioti nen videt efle in &
Sandto pro iilo priori, tranfeat antecede
guam in illo priori non videt effie in Filio, &€
Spirjtu Sanéo pro poiteriori;, nego antece-
dens ; & nego confeguentiam. Pater in prioit
originis eft beatus, videndo caniprehen{iug
dininam effentiam ; fed non poteft illam vide-
re comprehenfing , nifi videat divinam cllen=-
tiam itd in pri I
pofieriori fit ctiam in Spiritu Sancto :
grgo in priori eft? bear icndo effeatiamo
pro pofteriori effe in Filio , & Spiritu Sanclo ,
Aquinocatio eft in ly pro priori. Sicut enims
Deus ab &terno videt mundum vt exiftentem
non ab zterno , fed in tempore , fic Parerin,
priori originis videt eflentiam vt ex ftentemin
Filio, & Spirity Sanéto non pro prioti, lcd pro
polteriori originis .

32.  Ad 6. diflinguo maiorem : eflentia di-
nina prout alfqua diftinéione obiectiva difhin.
@ad Perfonis cft obictum fuflicicos ab bean~
dum intelledtum, i cognolcatur vichmques,
nego : i videatur certa qQuadam clarjtate, con-
cedo s diftinguo codem pafto minorem ; &
nego confequentiam . Obiectum formale adg:
quarum beartificans eft cffentia diaina , fed vt
beatificer , debet videri cognitione ita claras ,
vt intelletus quietetur per folutionem omi-
pinm quaflionum , quarum {oluricnem , vifa
cllentia , naturaliter {cire defiderat; & quits
intelletus , vifa effentia , naturaliter fcire defis
derat, quis fit is, gquem videt, eflentia debet
yideriitd clare , vt manifclter , quis fir , adco-
que vt manifeliet Perfonas. Si vero in
ctus per poflibile,vel impofEbile videret cllen-
tiam > & non videret Perfonas, non effet bea-
1U§, DORN €X £0 » Guia praecisé non videret Pet-
{fonas, fed ex co, quiavidercr eflentiam ita
imperfe@é , vt in ea non videret Perfonas,
Confirmatur ; fiqnis itd videret Deum , vt in
Deo non cognofceret ereatyras ranquam ters
minum dining emnipolentiz non bearetur,
noa

|
|




Se————

S E—————

Liber I. Quaftio XXX VIIL

“tcreataras, fed quia vis

eum itd imng
Deum effc adeo omi
Creare creaturas

wperfede, vt non videret

potentem , vt poflet
'goa pari. Poffumus huic
mmodareverbailla An
ji}?'f! te yerilla n
fropter te folum be
dumus dicere ; quij

1 ;
iet eflentiam , & non videt Perfonas , hon
ononelt beatus, quia non vider Perfonas,

fcd quia effentiam videt itd linperfedte , vt in
¢ non videat Perfonas .

¢ty dc debeant tw Deo v
omies 5 Vel aliquas cveaturas

poffibiles?

i § 7 ldetur vera fententia Patis Valquez
1.par.dilp, 50, per toram , & ali

gocent , gaod in dintina anguam
in obie&to forma niro non.s
creature pofl § primo
2 vi Vatquez obijcit cap, 4. in ente omnind
uto abaltero, non poteft cognofci i
itia divina et ompine abloluta 4
ikl >

obijcit eap.5. N
1ina effentia ¢ {
poflibiles ,> quam illas
& cognol omnes , ac
finitas creaturas pofiibiles, quod re-

pugnat .
3. Confirmatur: nam quividet omnipos

tentiam, qua Deus poreft ficere omnia pofli-
bilia , & {cientiam , qua fcit noo folum pofli-
bilia; & exiftentia, fed etiam impo il d
non cxiftentia, non poteft in tali (Crentia tan-
quam in fpecdlo repraefentante omnia, non
videte omnia; ideogue lib. 4. Dialog. dixit
S. Gregorius : Buid eff qued non videant , qui
widentem omnia videntt Sed beati videat diui-
nam omnipotenriam, & fcientiam ; ergo &ec.

4. Refpondeo cum communiori fententia,

Y

quam fequitur Suarius libro 2. d 0, 35
in dinina eflentia, tanguam in 1ali,
& in medie cognito pofl 16! Cdes
facto cognolcuntur 4 beatis creature poflibi-

ICS «

5. Probatur :nam in caufa prafertim ade-
quata,tanquam in obiedo formali, & medio
cognito potell cognolci efe@us , & in ratione
adEquata, & neceflatia poteft cognofciillud ,
lzquata ratio: e. g. (i ;nterpofitio
terie 1nter Solem , & Lunameft caula , & ra-

ar| wrquata, ve Luna eclipfe-
tur, in rali interpofitione, tanquam in obie&to
formali, & in medio cognito potelt cognolci
¢clipfis Lunz; {vd clenciadinina cft adeqgua-

iy

ta, & neceflaria ratio , propter quam fuat pofs
{ibilia ommia , qua de¢ fadto {unt poflibilia ; &
funt impoflibilia, qua defadto{unt impoffi-
bilia’, vt dicetur inf Lo

6. Ad L difti m- o ente oni-
nino abfoluto ¢ vtimpertinenter
¢ ha illud, nen potelt illud coguoici,
ino abfo
10¢ ; quod habear effe patens cxifteie |
liber alio efle ditinéto, nen poteft cozno-
cgo i diftingno codem palto mino-
confequentiamy - Diuina eflentia
non eft itd abfoluta a4 creaturis poflibilibus, vt
ad illas impertinenter fe habeat, cum fita

1 ratic, prog
, fed eft eh
ia habet effie non connexum cu
vllo alio efle ereaturarum poflibilium . Nam
licer dinina effentia non poflit efle fine pofli-
bilitate creaturarum , tamen poffibiliras crea-
turarum non habet effe diftip@um 4 dininas
clsentia , fed eftipfa diuina effentia, vt pro-
baui dilpe - Logica.Quia igitur dinina
tia el adequata ratio , propter quam.s
creature (unt poffibiles , in din
ranquam in_obie@o formali , & in medio
cognito poffunt cognolci creatura pe iles

7. Ad 2 inguo afumicur , quod non effet
ratio' , cur beari in Deo videant potius has,
quamiillas creaturas, nego antecedens s ac di-
co, rationem efle ; quia Deus ad extra opera-
tar,non ¢x necelsitate natura > fed exlibera,
determinatione {uz voluntatis. Sicutigitur
Deus licet perdininam omnipoteatiam xqué
pofsit creare omunes crearuras pofibiles, ta-
men per fuam voluntatem debet fe libere de-
terminare ad creandas has potius , quam illas ;
ficlicee Dens per fuam effentiam poffit zgue
moucre ad videndas quasliber creaturas poffi-
biles, tamen per {uam voluntatem debet fea
determir ad mouendum patins ad viden-
das has, quam illas creaturas. IdeoS.Bona-
ucntura, & alij veteres {cholaftici dixerunt ,
beatos videre in Deo creaturas tanquan ins
fpeculo \‘o%ur:mrio,qzmd nimirum volantarié,
& lit reprefentat has potius, quam illas,
licet de fe poffit omnes reprefeatare..

8. Adconfirmationem , diftinguo maio-
rem: qui videt comprehenfiué omnipoten-
tiam, & [cientiam Dei, non poteft in ipis non
videre omnia diftin&é, coacedo : qui videt
non comprehenfiug, nego : diftinguo eodem
pacto minorem; & nego confeguenciam,Quia
beati non comprehendunt , neque poflunt
comprehendere divinam omanipotentiam , &
s non videut , neque pofunt

in cate omt

SEnTin
cucntia ,

=

A

fcientiam , in jj
videre omnia diftinété . Sanétus Gregortius fo-
lom afferir Deum, qui emnia videt, cfe (uffi-
ciens medinm, inquo fi comprehenfiué vi-
deatur; poflint omnia diffinéé videri ; at non
negat Deum pofleitd videri non comprehen-
e, vt non omniainipfo videantur. Cog-
firmatur 2 vt enim docet Diony(ius de Caglefti
Hyerarchia, cap. 7, Angeli inferiotes purgans
tur




118

tiit perfuperioses d nefcientia’y €rgo Arpgell
inferiores licet fint beat, non {ciuntomaif_s
alioquin nihil poffent & fu perioribus difecres,
& non poffent purgari ab vlla nef
firmarur rurfus, nam beatinon v dcp:_:
cordinm, & futura contingentia, nifi fpecialie
ter illis 4 Deo reuclentat

QVAESTIO XXXIX.

Viram in dinina effentias tanguam in medio
cognito poffint cognofci Creatura UL ex is
flentes s @ wninctfim pofsint cogno=
ﬁ, weritates mon nece([ariesque
2 Deo gognofiuntar per
fientianm Uifianis s
& mediam 2

S.Th-1.pq-T2:4: 8

;. 7 ldentur in Deo non pofle cognofci vi-

le wveritites conungenies . Quod
enim per [v ipfam non eft magis connexuc
cum VOd veritate ; qUam com oppolita, ¢. §t-
cum hac Petyus Feccab:; ' qu:m cum hac, Peivis
non peecabit , non peteft effe obieGtum formale
adzquatum ad cognofceadam potius talem—
yeriratem , quam oppofitam; fed diuina effen-
tia per {eiplam non eft magis conn¢xad cu
hac veritate Petrus peccabit; quam cuin hac
alia, Petrus non peccabit; €rgo .

2. Refpondeo cum Suario lib. 2. de Dco
cap.z7.contrd Vafquez 1.par. difp. so. Pofsunt
in diuinaeffentia, tanguam in cbieéto forma-
Ii, & in medio cognito cognofcicreaturz v
syiltentes, & vniuerfim veritates contingen-
tes, quz a Deo cognofcuntur per fcientiamo
vifionis , & mediam . Probatur: nam vt di-
cetur infrd quzltione 43. Deus cognofcit om-
nes veritates contingentes in fua efsenria s tan-
quam in adzquato obiedto formali , ac detet-
minatiuo per modum virtotis licet illas co-
gnolcat ctiam in fe ipfis, tanquam in obicltis
puté materialibus vitimo dererminantibus ad
cognofcendum per modum pure conditionis;
cigo etiam beati,videndo dininam efsentiam,
pofsunt per ipfam, tanquam pet adzquatum_
obiedum formale , ac determinativum per
modum virtuns, cognofcere veritates contin-
gentes , cognofcendo. illas etiam in fe ipfis,
fanguam in obicdtis puré materialibus vltimo
determinantibus ad cognofcendum per mo-
dum pura conditionis . Probatur conlequen-
tia. Nam ideo Deus veritates ctiam contin-
gentés-cognofcit in [ua efsentia , tanquam ins
adequato obic@o formali , quia divina clsen-
tia, cum fit veritas contimens adequate om-=

nia aliavera, potcft determinare intelleiums
dininum ad cognofcenda omnia alia vera; po-
fita hac conditione y quod fint vera e gr. po-
tet determinare intelle@um dininum ad fco-
gnofcendum Petrum peccaturam , pofita hic

De vilione c<')mingci1tiun‘z =

conditione s quod Petrus it peccaturus 3 'fed
ex eaden ratione diuina efsentia eft veritas po-
tens determinare ctiam intelledtum creatum s
ad coguooftenda omnia vera, pofita hac.coa=
ditione , quod fint vera s ergo &c.

3. Sed poreft quari primo, quanam beati
de fado videant inVerbo.hot eftin eflentia di-
wina ? Porrd vt bené aducrtit Vafquez i.parte
difp.so.cap.1,num. 1. Illa, que beati vident i1l
diuina effentia, dicunrur videre in Verbo, non
quia 1lla codem pacto non vidcant in Patres »
& Spititu Sancto , e quia cum Verbumos
-edat perintelledtum , opera cognolcendi

p
per appropriationent tribunatur Verbo, fis
cut opera fandtificandi tribuunnar Spiritat

Sanéio , qui procedit per voluntatem .

4. Refpondeo, dued beati primo vident
in Verbo omnia myiteria fidei , inxtd illud
Apolloli 2. ad Cor. 3. Transformamur d clavitate

licat Auguftinus

i elaritatens, hoccft, viexy
Epiflola 1 12. 4 claritate fide1 in gloriam con-
templationis zternz . Ratio eft, quia propot-
tionatum premijum fidei eft , vt beatl videant
in Verbo, qua obfcure crediderunt prop
audoritatem Dei reuclantis . Probabile etiam
ot beatos videre in Verbo totam vpiuerfi
machinamy compofitionem, & ordincw , &
omnes fpecics rerum, ex quibus mundas cons
ftat , vel quz in ipfo fuerunt, aut futurz funt
pro gualibet differentia temporis. Ratio elt;
quia cum naturali appetitu defideremus hzc
{cire,, congruumell , vt videantur per vifio-
nem beatam, quz fatiare deber naturalem ap-
petitam. Preterca quifque videbit in Verbo,
que ad ipfum (pectant . Videri potelt Snarius
l. z.de Deo c. 28.

5. Poreft quari fecundo s vtrum Beati
prater ea, qua vident in Verbo, aligua etiam
cognofcant per {peciales reuc lationes !

6.- Refpondco afirmatiue cum fententia
communi. Ratioeft, quia vedictum et que
38,num. 8. Angeli inferiores aliqua, qua ante
nefciebant ; difcunt 4 fuperioribus, & An-
geli fupremialiqua de nouo difcunt i Deo ;
fed qua de nouoaddifcunt non cognofcunt
per vifioncm Dei ; ergo que de nouo difcunt
cognofcunt per diftinctas reuclationes. Pro-
batur minor : nam vifio Dei,que eftipfa bea-
titudo , debet effe permanens 5 ¢rgo beati per
viionem Dei cadem femper videnr; €rgo qua
de nouo cognofcunt, non cognofcunt per vi-
fionem in Verbo, fed per cognitionem diftin-
&am 4 vifione in particularibus reuclationi-
bus.

7+ Ad argumentum in confrarium, di=
ftinguo marorem : quad pet {e iplum non eft
conpexum , nec habet totam pcn'caioncm,it
virtutem talis connexionis , non potctt efles
obietum formale adzquatum ad cognofcen-
dani potius vnam veritatem , qoam oppofi-
tam , concedo : & haber per fe ipfum torams
pérfe@ionem , & virtutem talis connexionis
nego; diftinguo codem padto minorem ; &
nego confequentiam . Efientia dinina, licer

Der
Pl
s




Liber I. Queftio XL.

pee (e ipfam non it magis connexa cum pec-
cato Petri, quam cum non peccaro ciufdem,
tamen habet totam perfe&tionem, & victutem
talis connexionis, ideogue poteft cfie adaqua-
tum obie®um formale, & virtus determina-
tiua ad cognitionem , qua in dininaeflentias
cognofcatur Petrum peccaturum , itd vt pec=
catum Petri , vel connexio cum peccato Petri
fit determinatinum per modum purz condi=
tionis. Ex oppofita ratione ; quia obiedtum_
creatum non connexum cum aliqua veritate
non habet totam perfetionem connexionis
cum rali veritate , non poteft effe obicGum
adequatum formale ad cognofcendam talem
Veritatemmn .

QVASTIO XL

Proponitwr Doldvina S.Thome de dininis
newinibus.

8. Th. tota qrzsﬂ. 13,

1. TP Oftquam Sanctus Thomasquaftione 12.

egit de vifione,& cognitione,qua Dens
4 creacuris videtur in patria , & cognofcitur
in via, queftione 13. articolis 12. agit de no-
minibus, quibus Deus 4 nobis in via nominas
tnt . Quia dodtrina San&i Thoma, in his duo-
decim articulis clara eft, breuiter illam pro-
ponam per varia quafira.

2. Queres igitur primd, virum Deus fit
i nobis nominabilis, & vtrum aliquod no-
men Deo conueniat ?

3. Relpondeo, quod Deus in hac vita po-
teft nominari nominibus , non quidem figni-
ficantibus Deum vt cognitum prout eftin (e,
fed vt cognitum per creaturas, inxtd illud
Apoftoliad Rom. 1. Inuifibilia Deiper ea, qua
falla funt , intelle&la confpiciuntur. Prebatur, &
explicatur. Vtenim decct Ariftoteles 1. Pe-
rih, cap. 2. Nomina funt figna intelletuum,
fed conceptuum, conceptus autem funt fimi»
litudines rerum , ac proindé nemina fignifi-
cant res , vt cognitas , & expreffus per noftros
conceptus; fed vt dictum eft qualt. 23. in hac
vita uon poflumus Deum cognofcere per cf=
fentiam,fen prouteft in fe,fed folum per crea-
turas; ergo poflumus per varia nomina Deum
fignificare, non quidem vt cognitum prout cft
in {e, fed vt cognitum per creaturas, praut ha-
bet rationem principij, & prout continet per-
fectiones creaturarum modo quodam excels
lentiori s & feclufis imperfe&tionibus. Diucrfo
igitur modo hoc nomen Deus fignificat Defi,
ac hoc nomen home (ignificat hominem. Nam
hoc nomen bomo fignificat hominem vt co-
gnitum prout eft in fe. Vnuflquifque enim
cfleftens fupra {e iplum cogoofcit immedia-
i¢ fuam effentiam, ac fe efle animal rationale.
At nomen Dews fignificas Deum;non quidem

119

vt cognitum prout eft ia fe , fed vt cognitum
per creaturas « Potelt etiam Deus modo ex-
plicato vecari alijs nominibus , putd nomine
omnipotentis iuxtd illud Exodi 15. Duafi vir
pugnator, omnipotens nomen eius &re.

4. Infertur, in quo fen(u Dionyfius cap. 1.
de Diuinis nominibus dicat , quod neque nomen
einseft , neque opinio . Dicendum cum S, Thoma
in refponfione ad primum , quod Diooyfius
folum negat Deum habere nomen perfecte
fignificans, quid Deus fit; fiquidem Decus
ficat non poteft perfedté cognofciprout cft in
fe , fic non poteft perfe@té nominari, ideoque
dicitur effe ineffabilis, & efle fupranomen , &
fupra cognitionem. At non negat, quod
Deus ficu: poteft imperfe@é cogaofci prout
elucet in creaturis , fic poteft imperfeté no=
minari .

$.  Queritur fecundd, vtrum, & quo pa-
¢to Deus pofhit nominari , & fignificar tums
nominibus concretis, qualia funt Dens , Sa=
piens , Bonus , tum nominibus abfraclis, qua=
lia (unt Deitas , Sapientia , Bonitas }

6. Refpondea ex Sanito Thoma in refp.
ad fecundum, quod Deus debet nominarl
tum nominibus concretis, tum nominibus
abftractis. Rario et , quia nomina concretas
funt inftituta ad fignific:nda entia completa,
& per fe fubfitentia: nomina abftrata funt
inftituta ad fignificandas formas etiam fimpli-
ces ; €. g nomen homo clt impoflicum ad (igni~
ficandum hominem , qui ¢ft ens completum »
& per fe fubfitens : nomen Anima rationalis cft
impofitum ad fignificandam animam rafiona-
lem, quaz eft forma fimplex ; fed Deuscilt ens
fummé complerum, & fummé fimplex ; crgo
conuenienter nominatur,tum nominibus con-
cretis , quibus dicitur efle Deas , effe Sapiens,
Bonus, ad fignificandum , quod eft ens (1mn-
mé completum, & per fe fubfiftens ; tom no=
minibus abftractis,quibus dicitur effe ip{a Dei-
tas, ipfa faptentia, ipfa bonitas, ad fignifican~
dum , quod eft ens fammeé fimplex .

7. Addit S. Thomas, quod tum nomina
concreta, tum nomina abftrata itd Deam fi-
gaificanr, vt quo ad modam fignificandi defi-
ciant & modo , quo Deus eft « Ratic eft, quia
1nos primo cognolcimuas, & nominamus entia
matcrialia, & ex ijs aflurgimus ad cognofcen-
da, & nominanda entia immaterialia, ideoque
entia immatcrialia cognofcimus, & nominas
musad modum materialium ; fed in materias
libus entia completa , & fubfiftentia non (unt
fimplicia , fed compofita ; e. gr. Homo eft ens
completum , fed compofitum : formz fimpli-
ces non fune complet® , ac per ¢ non fubfi-
ftunt,& non tam {uat, quam ijs alind eft : e-gr.
albcdo non tam eft, quam ea fubicftum al-
bum el ; ergo per nomina concreta {ignifica-
mus cntia complera, & per fe {ubfitentia, fed
ad modum compofitorum ; per nomina ab-
ftracta fignificamus formas fimplices, fed ad
modum non per e fubfittentium : ergo dum
Deum nominamus per nomina concreta» pu-

ta




P

r—

e eSS, XY

120 De pominibus Dei.

ta per nomen Dei &c¢. {ighificamus quidem.,
Deom vt ens completum , fed vt cognitum
ad modi compofiti : cum nominamus Deum
per nomina abftracta, puta per nomen
mz Sapientiz, (famma Bonitatis , f1gn
mus quidem Deum vt formam fimplicer
fed ad medum non per fe {ublifteatis ; ergo
tum cuam fignificamus Deum per nonina
concreta , tum cum fignificamus Deum per
nomina abftradta, modus fignificandi deficit
d mode cflendi dinino .

3

fubftantiam cum qu
ticipia , qua fignific
pronomina, quz fi
tione, vel cum relatio
neque fit capax qunali
neque poflit 4 nobis d ali.

9. Refpondeo ex S. Thema in refponfio-
ne ad tertinm , quod nomina dicuntur {igni-
ficare fubftantiam cum qualitate, in guantum
fignificant {uppofitum cum natura, vei forma
determinata, in qua (ubfifhe s¢.g hoc nomen
homo 5 guia fignificat fuppofitum fiibfifleps in
natura humana, dicitur fignificare fubftan-
tiam cum qualitate ; intcrroganti enim  qualis
fubflantia eff? relpondciur eff bomo: fapiens cud
dicitar fignificare fubllantiam cum qualitate,
quia fiznificat fuppofitum cum forma fapien-
tiz : ided qualitas hoc loco fumitur prout ab-
{trahir a qualitate fubflantiali,vel accidentalis
fed Deus eft fuppofitum fubfiitens in patura
diuina, & in attributis, tanquam in formis de-
terminatis , puta in fapientia, aternitate &¢;
ergo de Deo dici poflunt nor ula nomen
Deus, nomen fapientis &e¢. ¢x medo fi-
gnificandi deficiant 4 modo efendi diuino , vt
explicatnm ¢ft num. 2. Verba , & participia
fignificant cum tempore prafenti, praterito,
vel futaro ;5 fed Deus exiftit per xternitatem ,
qua includit omnia tempora : ergo poflumus
Deum fignificare per Verba, & parricipia, licet
modus fignificandi deficiat 4 modo eflendi
diginz ®ternitatis ; nam erernitatem femper
flantem fignificamus ad modum temporis flu-
entis « Poflumusigirur de Dco dicere, quod
fuit, eft, & erit ,ad fignificandum , quod per
fuam ternitatem fimplicem , & femper flan-
tem coexiftit tempori compofito, & femper
flucnti. Pronomina demonfiratiua non fo-
Inm fignificant id , quod demonftratur fenfu,
fed etiam id » quod demontiratur jntellectu ;
{ed Deus dum intelligicur , demonfiratur in-
telletu : ergo poflumus Deam fignificares
pronominibus demonftratiuis , dicendo Hic
Deus &re. & poflumus Deo applicare etiam re-
latina , para gui referendo ad nomen , vel pro-
nomen, quo Deus (it ante nominatus.

10. Quzritur 4. virum nomina, que di
cantur de Deo negariue, vel relative , fignifi-
cent dininam fubflantiam , & vtrum de Deo
dicantur fubftantialiter ?

11> Relpondeo negating cum S Thowa

ym tempore
nt cum demonl(ira-
» ad hec , cum Deus
s, neque temporis ,
on (tr:

art. 2. Ratio eft, quia npomina i
nomen increati non fignificant;qe
fed quid Deus noa fit, nimitum quod Dcus
non eft creatus ; nomina relating, putd npomen
ceeatons fignificant,quod Deus habet relatio-
nem ad creaturas , vel potius, quod ereatura.
habet relationem dependentiz 4 Deo: [ed
diuina fubftantia non confiftic in negationes ,
neque inrelatione exiftente in creatura; Crgo
nomina, que dicunrur de Deo negating ; vel
relatiué ad creaturas, noa fig
fubftantiam ,a
{fubftantialiter .
Quearitar s, vtrum nomi
€58 rmatiue de Deo di
nomen boni, nomen fapicntis &e. {ig )
divtnam fubftantiam, ac de Dco dicantur
fubltantialiter :

13- Ref]

pondeo Rabbi Moyfem , & quof-
dam alios docuiffe, quod etiam hazc nomina,
licet affitmatiué dicantur de Deo , tamen in-
ucnta funt potius ad aliquid 4 Deo rémouen-
dum, quam ad aliquid ponendom in Deo,
ideoque afferunt, quod cum dicimus Deum
clfe viuentem , fignificamus Deum non itd fe
habere , ficur res inanimatz : cum dicimus
Deum effe fapientem , fignificamus Deum s
non itd fe habere,ficut res infenfatz.Alj) dixe-
runt hee nomina fignificare ,quod Deus ha-
beat ad creaturas habitudinem caufz , puta
guod cum dicimus Deum effe bonum , figni-
ficamus Deum eflc canfam; bonitatis in creas
turis 5 cum dicimus Deum effe viuentem,
fignificamus Deum efle caufam vitz ia crea-
Liaris «

14. Reijcitur vterque modus diceadi cx
tribus . Primo enim ijuxta illos non pofler af-
{ignari ratio , cur aliqua nomina affirmentur
de Deo; alianon, putd cur Deus dicatur eff
fapiens, viuens,; bonus, & non dicatur effes
corpus. Peripfos enim cum dicitur Deus efle
viueas , fignificatur, quod Deus non fe habet
ficut inanimata, & eft caufa vite in creaturiss
fed ctiam cum dicitur Deus effe corpus, po-
rerit fignificari, quod Deus non eft ensin po=
tentia, ficut materia prima,& eft canfa corpo-
rum: ergo . Secundo fequitur, quod ficut fa-
num prim¢ dicitur de ammali, quod habet
fanitatem in f{e, poflterius dicitur de medici-
na, in quantum cft caufa fanitatis , fic nomi=
naviuentis; fapientis &c. prime dicontur de
creaturis ; qua habent vitam , & fapientiam.s
in fc, pelterins dicuutur de Deo , ad fignifi-
candum , quod Deus eft caufa vitz, & {apicn-
tiz in creaturissTertio reijcitur ; npam loguen-
tes, dum dicunt Deum effe viuentem, fapicn-

em &c. non intendunt fignificare idem, ac
cum dicunt Deum effe canfam vitz , & fa~
pieatiz, ac non (e habere ficut entia inani=
mata, & infenfata.

15. Dicendumigitar , quod hac,& alia
nomina  qua dicuntur de Deo abfoluté , &
affirmatioé , (ignificant divinam fubftantian?,
ac dicuntur de Deo {ubftantialiter, fed ita, ve
cX

e

at

et g ————




Liber . Quaftio XXXX.

J de "m}'i! i modo, quo

sbatur , & expli-
yues fignificamus
iing perfeio-
¢. cognofcuntur per

u“"f mé}..; urf_{o 1,7

L.mu : nam d i
Vvt cognitas per

ncs fnmcnr:‘z‘: b
creatur i
gnifican

1m

perfedte ;
diuerfo modo
creatura ra nobn ex.gr. fapicn.
tiain nobis exiftit modo gquodam limitato; &
finito, in Deo exiltit modo qucdam illimita-
to ., & altiori; ergo & Cum cr,
Deus et vinens; non ﬁh.n us, quod Deus
eft caufa vit ‘c non fe habet ficut inanima-
ta, fed fignif ,quod id; gued in creatu-
ris dicimus vizari; ia Deo praexiftic modo
qno.ml'l altiori e,

16. Infertur primo, quod Deus non cft

cogn

ro dicimus

" bonus, inquantum cau fat bonitatem , fed po-

tius quia elt bonus, ideo caufat bonitatem ,
juxra illud Al guftini lib. 1. de Do&rina Chri-
{tiana,cap:3 ntum honuseft , fumus.,

17 ,nﬁlm {¢cundo, in quo fenfu Dama-
feenus lib. 1. de f-m, cap. 32. dicar. Opertct fin-
gulum corum , quade Deo dicuntut , non m;m’(ﬂ[c-
wf‘f i rub"f:w.ti“m fignificare, fed quid non ¢ft often=
dere, velbabitudivem quamdam , aut aliquid corim,
qug naturan rfz"qrmrrur aut operana”em Dicene
dum cum Saficto Tnoma art. 1. inre rponlm-
nead primum,, quod Damafcenus dicit nomi.
na non fignificare guid ¢ff Dens, guia non figni-
ficant perfedié divinam fubflantiam, fed nons
negat, quun[ goificant illam imperfedie, ficut
1mme &e cognolcitur per creaturas .

18. Imcrnu tertio , in quo fenfu Diory.
fius cap. 1. de dininis pominibus dicat: om-
ninm Sanétorum T heofogoynm bymnum inuenies ad
bearos Hyerarchie proce{lus ma iifeflating 5 & lauda-
(fn‘ZE} Dei nomuinationes (.l.{FulldI.r?} . Ll(.'{.'.",‘.!ﬂln
cum S. Thoma in refponfione ad 2 qued Dic.
nylius dicit gunidé cmnia nomina diuina de-
rivari 4 proceflibus ercatnraigim ad extra, fed
non dicit impofita effe ad fignificandos pro-
ceffus creaturarum ad extrd, cum multa fint
impofita ad fignificandas illas dininas perfe-
{tiones, & quibus procedunt perfectiones crea.
turarum . Explicarur. Szpé aliud cftid, 4 quo
nomen derivnatur aliud eft id , ad quod fignifi-
c.mdum nomen €t impofitum: ex.gr. nomen

apm:s derinatur ¢x co, qnod lzdat pedem,
fod non eft impofitum ad fignificandam lzfio-
nem pedis , fed ad fignificandam fubftantiam
lapidis - Proportionaliter nomen fapicntis de-
riuarur d {npientia creata,qua procedit 4 Deo,
fed cum dicitor de Deo, ncn fignificator ,
quod Decus cft caufa fapientiz creara,fed igni.
ficatur , quod fapientia pracxiftit in Deo mo-
do quodam altiori, & eminentiori, quam exi.
{tat in creaturis.

18.  Queritur fextd, verum aligua nomina
propri¢ dicantur de Deo?

19. Refpondeo cum S.Themaart.3. guod
al .'IL]llil BOi‘hlIlé puta nonicn viucnliss l:!p](:ﬂ'

I21

tis, boni &c. quoad tem fignificatam proprié
comperunt Deo, quoad mouum fignficandi
non proprie competunt Deco Probatur , &
explicatur. Nam pcrfuuoilus {Jplu.ut‘ VItE 5
bonitatis &c. funt in Deo propi limeé, ac mo-
do perfe&iori, & altiori, quam in crearuris, ac
prius funtia Deo, quam m creaturis 3 c;;_--.. fa-
picntia, vita , boniras &c. quoad res fignifica-
tas propriflime competunt Deo - at rales per-
fe@iones cognolcimus, & fignificamus ju per-
fecte, ac modo quodam proportionaro modo
ili, .., uo exiftunt in creataris, per quas tales
f.\rILUJ(n *s cognol cimus ; €rgo moaius co-
gnolcendi tales perfetioncs eft proprius crea-
turarum, ac deficiens 4 medo,quo Deus debe-
ret cognofci , & fignificari, & quo de fafto 4
beatis cognofcitur per {uan cl]wrmm ldeo
Ambrofius [ib. 2. defide ad Gratianum initio
Prologi, docet al:qua nomina de Deo dici
proprié , aligua metaphoricé, dicens: funt
quedam nomina , que exidenter pmf:u ‘tater dinini-
tatis oflenduns | 6!“ quadam, quse Pt"fﬂa”"a?ﬂ diuine
maicftatis exprimunt vervitatem s alia werd funt, que
transtatiné V?’fm litndinem de Deo dicuntuz .

20, Quazres 7. quare cun omnia noming ,
qua dicuntur de Deo , deriue near A creaturis,
quadam dicantur metaphoricé, quzdam pro-
pric .

21, Refpondco ex S. Thoma in refp. ad
pumum, quod quadam nomina,qu ira deri-

intar A perfe@ionibus creaturatum, ve fint
impoﬁta ad fignificandum ipfum ctiam MO~
dum imperf cdnm, quo tales. perfectiones exis
ftunt in creaturis , folum m.,[aphoncc tri-
buuntur Deo:illa vero ; que licet deriucntur

pcrh.&lombus creaturarum, funt impofita
fiznificandas folum tales pc-rtuuom.s, ab-
trahendo d mocio. nperfedto , quoin creatu-
3 at, & ab ir fedtionibus , quibus
jL,..t miftz , proprie tribuuntur Deo : ex. gr.
Deus folum me 7-13(,t|u_ dicitur lapis , leo ,
ignis LO[;.IM]I ‘ns, quia ifta nomina funt im-
pofita ad fignificandas pet fectiones lapidis ,
leonis, ignis , prout coitraitas ad imperfectio-
nem, & matcrialitatem 1gnis &c. At Deus pro-
pri¢ dicitur mp:cnk,bo-ms, viuens, quia talia
nomina funt impofita ad fignificandain fa-
pientiam, vitam, bonitatem 5((.. fecundum fe,
abftrahendo ab imperfedtionibus , quibus in
creaturis funt admifte . Proportionaliter no-
mina, quz proprié dicuntur de Deo » €x parrc
rei fignificate abfirahunt i tempore, & abalijs
imperfedtionibus corporum , licet non abftra-
hant ex parte modi fignificandi, vt docet S.
Thomas in refp. ad tertinm .

22. Quazrieur 8. in quo fenfu Dionyfius
cap.z. de czlefti Hierarchia dicat, nomina bo-
ni, 1p1:mis &ec. verius 4 Deo remoueri, ac de
Deo negari, quam de Deo pradicari , & affir-
mari ¢

23. Rcfpondeo ¢x 5. Thoma ad fecundum,
quod Dienyfius non negat Deum vere; &
proprié efle fapientem, bonum &c. fed [olum
afferit, quod quia Deus eft fapicns excellentio-

5i




e ——————

122 Denot

¢i modos guzm i nebis cognolcatur, vi minus
1’111;\:’:'&'&& Deum cegnofcamius , ac non;
mus, dchemus hoc exprimicre, dicendo, Deus
eft quidem fapiens; fed non co modo, quo co-
gnofcitur 2 me, fed modo quodam infinite
altiori, & excellentiori, quam 4 me poflit ¢x-
primi . Ideo ibidem dicit, quod Deus efl fuprd
omnem {ubftantiam , & vitam, quiacxcedit
modum , quo nos cognolcimus , « & nomina-
mus (ubftantiam’, & vitam .

24. Queritor 9. Virum omnia nomina
Dei fint !_»'?1011}11'.: H

25. Relpondeo negatiné cnm S. Thoma
art.4. Ratio eft, quia ad hoc, vt plufa nomina
{int fynonima, non {ufizit,ve Ggnificent ecam=
demrem , fed debent illam fignificare fub ca=
dem ratione ; hoc ell fub conceptu omnino {i=
mili; co pato, quo gladius, & enfis funt nomi.
na lynpomina , quid | ficant camdem rems
inb codem conceptu : fed plura nomina , que
Deo tnbuuntur, licer fignificent eamdem.s
rem, tamen figniticant illain {ub diperfis ratio-
nibus, & fub diflimilibus conceptibus ; ergo
&e, Probatur minor i nam perfediones diui-
nas cognolcimus ¢x perfe@ionibus creatura-
rum, ideoque formamus de ipfis conceptus
per rationes diffimiles , prout funt difiimiles
perfeftiones creaturarum , ex quibus illas co-
gnofeimus: ex.gr, licet dinina fapientia, & dis
uiaa bonitas,ac diuina eflentia in Deo fint om:
pino idem, ramen qujaeffentia, bonitasy &
fapienva in creatis diftinguuntor, cencepins,
quem formamus de divina effentia per eflen-
tiam ¢reatam ; clt diflimilis conceptui ; quem
formamus de divjna bonitate per bonitatem
creatam , & coneept ks quem formamus des
diuipa fapientia per (apientiam creatam ;. ergo
licet nomen entis, (apientis, & beni , in quan-
win de Deo dicuntur , fionificent eandem
rem, tamen illam Ggaificant {ub diver(is ra-
tionibus, & conceptibus, ac proindé non funt
fynonima. Multd micus {unt fynonima no-
mina, qua fignificant de Deo negationes re-
rum dinerfatum , & diuerfas relationes . Quia
verd Dess per fingulos conceprus, & rationes
concipitur imperfedte , & per {ingula nomina
fignificatur imperfecié , non eft inutile ' quod
cxprimatur per plures conceptus » & per plura
nomind, guid minusimperfedé concipitur,
& fignificatur pluribus coneeptibus, & nomi-
nibus,quanm vno tantum , vi docet S.Thomas
in refp, ad 2. & ficut Deus multiplicirer repre.
{entatur per plures creaturas, ficintelleétus
per fpecies plurinm creaturarum maleiplici-
ter Denm cognofeit. Ideo Hierem, ;2. Deus
fignificatur pluribus nominibus; dum dicitur;
Fortiffime , magne , potensy Domintis exercitunm no-
men tibi

26,  Quaritur 10, vtrnm ea, que dicuntur
de Deo, & creaturis, dicantur de ipfis yni-
voce ?

27+ Refpondeo cum S.Thoma art.s. repu.
gnare, vealiquid praedicetur vainoce de Deo,
& creaturis , Ratio eft, quia vtaliquod no.

ine-

ninibus Del

men pradicetur vhinocé de pluribus,debet de

illis pre ri fecundum eamdem rationem,
fen conceptum , & fignificationem NOmINIS 5

fed nomina, guz predicantur de Deo, & crea-
turis » non pradicantur fecundum cundem
conceptum , & ignificationem nominisiergo
&¢. Probatur minor: pam cum nomen ia-
picns dicitur de creatura, fignificatar , quod
creatura eft fapiens fapientia, qua cft fapicntia
tantum , & non eft quodliber ¢ffe, & quzlibet
perfedtio , ac proindé quod eft fapiens {apicn=
r13,qu& non excedit fignificationem nominis,
fed quodammodo comprehenditur fignifica-
tione nominis. Accum Deus dicitur fapicns,
fignificatur , qued Deus eft fapiens fapicntia,
quz non eft tantum fapientia , fed eft eflentia,
bounitas , & et omne cns, & omnis perfectio
ac proindé excedit fignificationem nominis ;
ergo nomina de Deo, & crearuris predicaniur
fecundum diverfam rationem , & fignificatio-
nem , ac proindé pon vniuoce - Cuius ratio
cft , quia perfedtiones, qua in creaturis funt
dinife ; & limitate ; in Deo funt illimiratz, &
viitx; ac proindé cum pradicantur de creatus
ris,pradicantur vt limitatz, cum de Deo, pr&-
dicantur vt illimitatz

28, Quzritar 11, vtrum nomina, que di-
cuntur de Deo, & creaturjs, dicaniur pure
&quinoce ?

20. Refpondeo negatiné . Ratio eft > quia
fi nomina, quae dicunrur de Deo, & creaturis,
dicerentur puré zquiuoce, nihil de Deo pof-
femus ex creaturis cognolcere: ex. gL €xco »
quod fapientia detur in creaturis, non pofic-
mus cognolcere ; quod fapientia detur in Deo
tanquam incaula , {ic arguendo ¢ repugnat,
quod aliqua perfeétio fit 1n effeciu , qua non.s
prexiftat in causa; fed perfectio fapicntix da-
tur in creaturis; ergo datur in Deo. Cum
enim notnen fapientiz omning xquiuoce di=
ceretur de Deo, & de creatura; dumcxco,
quod (apicatia detur in creatura , arguerctur ,
quod detur in Deo, commirteretur fallacia
£quinocationis ; {ed quad ex creaturis cogno-
feinon peffint multe perfedtiones diina eft
tum conerd Ariftorcleny,qui 8, Phylicorum,&
12. Metaph. ex creaturis multa demonftrat de
Deo;tum contra Apoftolum, qui ad Rom. 1.
docet , guod innifibilia Dei per ea, que falfa funt
intelleila confpicinntar : ergo &e.

30, Queritur 12, virum nomina , qua di-
cunturde Deo, & de creaturs , dicantur anas
logice, fen fecundun proportionem ?

31, Refpondeoafficmatiué. Ratio eft,quia
€0 iplo , quod aliquod nemen dicitar de duo-
bus, noa vninoce, nec omnind zquinoce , di-
cicur analogice; fed nomina, quadicuntur
decreatutis, ac de Deo, nen dicuatur vnino-
cé;Necomuind zquitoce ; ergo dicuntur ana.
logice. Iam vero nomina, quae dicuntut ana-
logicé, feu proportionaliter , vel fignificant
dinerfam proportionem duorum, aut plusitm
3@ vaum, co pacto, guo fanumy in quantum..
dicitur de medicina, & de vrina, figaificat di-

ucriam

e i R




—— O

Liber I. Quzftio XXXX.

iierfam proportionem ad eamdem fanitatem
animalis : nam cum medicina dicitur {ana , fi-
gnificatur, quod medicina eft caufa fanitatis
in animali: dum vrina dicitur {ana , fignifi
catur , quod vtina eft fignum fanitatis in ani-
mali, vel fignificant proportionem vaius ad
alterum , eo pacto, quo fanum dum dicitur de
medicina, & animali , fignificat, quod medici=
na eft caufa fanitartis in animali . Nomina igi-
tur, que dicuntur de Deo , & creaturis, figni-
ficant proportienem , & ordinem Dei ad crea-
turas , ac fignificant, quod perfeétiones, qu®
funt in creatara , przexiftunt in (Deo, ficut
cffe@us in canfa modo quodam excellentiori,
& altiori . Ex.gr. cum dico, quod creatura cft
fapiens , & Deus cft fapiens, fignifico, quod
creatura eft fapiens, & qaod Deus cum fit
caufa fapientiz creata , et fapiens modo quo=
dam excellentiori , & attiori. Porré que hoc
pa&to dicuntur, ncc dicuntur vniuoce, nec
omnino #quinecé . Noa dicuntur vniuoce,
quia non dicuntur fecundum camdem omni-
norationem , & definitionem ; non dicuntur
omnind zquinoce , quia non dicuntur fecun-
dum rationem, & definitionem omnino di-
uctfam, fed dicuntur modo medio, hocelt
fecundum rationem propottionaliter cdm-
dem , & proportionaliter dinerfam , velquia
fignificant diverfam proporcionem duorum
ad vnum, eo pa&o, quo fanum dum dicitur
de wedicina, & vrina, fignificat diuerfam pro-
portionem caufz , & figni ad animal fanum ;
vel quia fignificant proportionem vnius ad
alind , vt explicatum eft .

32. Poteft opponi primé:pradicatio zqui-
woca reducitur ad vhinocam , ex gr. pradica-
tio 2quiuoca, qua nomen canis predicator de
latrabili , & de marino,ireducitur ad predica-
tionem vhiuocam, qua idem nomen canis
prazdicatur de pluribus canibus latrabilibus :
alioqain fi nomen canis predicarctur zquino-
ce etiam de pluribus canibus latrabilibus, pro-
cederetnr in infinitum in zquinocationibus:
ergo etiam caufz ®xquitocz reducuntur ad
vniuocas ; fed omnes caufe reducantur ad
Deum;tanquam ad primam caufam:crgo Deus
¢ft caufa vnivoca effe®un ; fed nomina pradi.
cantur vninoce de effe@ibus, & de caufa vni-
uoca: ¢rgo nomina predicantur vnivoce des
Deo, tanquam de caufa , & de creaturis, tan=
quam de effectibus .

33. Refpondeo ex S. Thoms in refp, ad
primum, tranfeat antecedens , & nego confe-
quentiam . Licetr pradicationes quuuoca re-
ducantur ad vaiuocas,tanquam ad priores , ta-
men caufz vniuocg reducuncur ad equivocas,
tanquam ad priores. Ratio cft, quia caufa
vniuoca non poteft efle caufa totius fpecici, vel
generis, fed folum aliquorum indiniduorum :
cx.gf. homo potcft quidem caufare aliquos
homines, fed non poteft caufare totam fpe-
cicm hominum, alioquin caufaret etiam fe ip.
fum ; ergo caufa totins fpecici s vel generis de.
betefle non vniveca, fed zquineca, co pacto,

123

quo Sol eft caufa zquiitoca omnium animas
lium ; ergo ctiam prima caufa omnjum caufa,
torum debet efle ®quinoca , & incaufata. Non
tamen debet effe omnino 2quiuoca , alioquin
non affimilaret effe@Gum (ib1 : ergo prima cau=
fa debet effe partim fimitis , partim diffimilis
fuis effcctibus, it vt contineat perfectiones ef+
fedtuum modo altiori , & cum infinito excef-
fu , ac proindé prima caufa poteft dici analoe
ga,ac nomina, que dicunturde creaturis, ac
de Deo dicuntur analogicé . Sicut igiturom=
nia nomina vniuoca reducnntir ad voum 0o-
men primum encis , quod non eft vniuocum,
neque zquinocum , led analogum ; fic omncs
caufx vhituocz reducuntur ad vnam primam
cauflam , non vaiuocam, neque omnino gqui-
wocan,fed analogicam . Deus porrd Genef.1.
dicens , Faciamus hominem ad imaginem , < fimi-
Litudinem nofiram , fecit hominem ad fuam {imi-
litudinem , fed imperfe@am , & infinité defi-
cientem , ac proindé fimilem fibi, non vniuo=-
¢&, fcd folum analogicé , vt docet S. Thomas
in refponfionc ad fecundum « Poffamus adde-
re ex do&rina eiufdem S.Thomz in refponfio-
ne ad tertiom , quod ficut caufa vnivoca, &
homogenea reducitur ad primam caufam ana-
logam, & heterogencam, hoc cft alterius ra-
tionis , & generis , fic menfura homogeneas
reducitur ad primam menfurd heterogencam ,
ac proindé Deus eft prima meanfura creatura-
rum,non quidem homogenca, fed heteroge-
nea, Ariftoteles autem 10. Mctaph. t.4. di-
cens , quod menfura eft homogenca menfura-
tis, loquitur de men{ura non prima .

34. Queritur 13. vtrum nomina , quz di
cuntur de Deo meraphoricé ; prius dicantur de
crearuris, quam de Deo 2

35. Refpondeoaffitmating cum S.Thoma
art.6. ex.gr. nomina Leo , lapis, ignis &c. prius
dicuntur de creatutis, quam de Deo, ideoque
Dionyfius cap. 1. de diuinis nominibus de tali.
bus nominibus loquens dicit}, quod Deum ex
creaturis nominamus . Ratio eft, qnia nomi-
na, qua dicuntur analogicé de pluribus per
refpectum ad voum, primo dicuntur de illo,8
ita dicuntur de alijs, vt in corum fignificatione
includatur fignificatio nominis, in quantum
dicitur de illo primo: ex- gr. quia fanum dici»
tur de medicina, & vrina per refpeétom ad
animal fanum, prius dicitur de animali fano ,
& fic dicitur de alijs , vt fignificatio, ac definje
tio fani , inquantum dicituc de animali, inclu-
datur in fignificatione , ac definitione fani, in-
quantum dicitur de medicina,& vriaa.Si enim
quazratur , quid fit medicinam efic fanam , re-
{pondetur , medicinam effe fanam ¢t habere
virtutem efficiendi, vtanimal fit fanum; fi
queratur, quid fitvrinam effe fanam , debet
refpondeti, eft habere virtutem indicandi ani-
mal effc fanum, ac proindé qui non prius in=
telligit, quid it animal eflc fanum, non potcft
intelligere 5 quid fit medicinam , vel vrinam
efle fanam 3 fed nomina, quz dicuntur meta-
phoricé dc Deo » fignificant fimilitudinem.s

2 quam-




124

guamdam Dei cum ¢reaturis; €rgo fficut no=
men ridentis prius dicitor de homine , quam
de prato , quia cum dicimus pratum ridet nihil
alind fenificamus » quam quod pratum, dum
floret, in decore itd fc habet, vt homo cum ti-
det; fic nomina lconis, lapidis &c. prius dicun-
tur de creaturis, quam de Dco, quia cum
Deum vocamus leonem , nihil aliud fignifica-
mus, quam quod Deus in (nis operibus forti-
ter operandis fimiliter fe habet , acleo in fuis ,
ac proindé fignificatio nominis leonis, Inguan.
tum dicitur de Deo, includit fignificationem
ciufdem nominis, in quantum proprie dicitur
delcone. ; :

36. Quzritur 14, vtrum ctiam NoMind ,
qua dicnntar propri¢ de Deo, prius dicantur
de creaturis, quamde Deo?

37. Refpondeo,qued fi dicerentur de Deo
{folum caufaliter , vt opinati funt aliqui’, quos
reiecimus num.11. prius dicerentur de creatu-
ris, quam de Deo, proporrjomhtcr a_c_fanum,
quia folum caufaliter dicitur de medicina, ac
fignificat , guod medicina caufat fanitatem 10
animali, prius dicitur de animali, quam des
medicina . Sed quia diGtum efth, quod non di=
cuntur folum canfaliter , & quod cum dicitur,
Deus cft fapiens , bonus &re. ﬁgnfﬁcatur , quod
Deus cft fapiens, & bonus modo quodam ex-
cellentiori s & altiori 3 ideo dicendum , tquod
talia nomina cx parte rei fignificatz prius di-
cuntur de Deo, quam de creaturis, quia fignis
ficant perfectiones fapientix, bonitatis &c.que
privs exiflunt in Deo, quam in creaturisiideos
que Apoftolusad Ephef. 3. dicit, Flefogenya
ad Patremt Domini noftri Tefu s ex quo omnis Pater-
mitas in Celo , & in Terva nominatur. At cx parte
impofitionis nominis prius dicuntur de crea-
turis, quam de Deo, quia cum prins cognofca-
mus creaturas,quam Deum, prius nomina im-
ponimus creaturis, quam Dco .

38, Quaritur 1.5 vtrum rclationes fint res
natura, vel rationis fantum 2

30. Relpandeo cum S. Thoma art. 7. ali-
quos docuifle relationes non effe fres naturz ,
fed rationis tantum , itd vt entia non habeant
a parte rei vilum ordinem naturalem inter e
fed folum erdinentur ab intelleGtu , a cuius
adtu denominantur cxtrinfece ordinarz » Sed
hoc apparet enidenter falfum , fiquidem mul-
t2 res habent ad inuicem quemdam ordinem
naturalem.

40. Queritur 16. virum alique relationes
fint rationis tantum ex parte vtriufque extre-
mi?

41. Refpondee affirmatiné. Ratio efl,quia
aliquando concipimus relationem iater {duo
extrema, qua difinguuntur;folum ratione
noftra: ex. gr. cum dicimus duoefle idem., ,
apptehendimus inter illa relationem. identita-
tis 5 fed tunc illa extrema funt duo folum ra-
tionc noftra, fiquidem cum idem bis fumi-

mus, voum ftatuimus vt duo 5 ergo relatio
quam inter illaduo concipimus, datur folum
rationc noftra ex parte ytrinfque extremi.+ Ex

De nominibus Det

proportionali ratione cum dicimus genus , &
fpeciem comparari ad inuicemsficut {uperius,
& inferins , relatio fuperioris , & inferioris ex
parte virinfque extremi datur folum ratione
noftra, fiquidem eenus, & {pecies folum ra-
tione noftra inuicem diftinguuntur . Cum di-
cimus ens effe diffmile non enti , relatio diffi-
militudinis ex parte vtrinfque extremi eft fo-
lum rationis, cum ens, & non ens nullum ha-
beant naturalem ordinem ad inuicem .

2. Queritur 17, virum aliqua relationes
ex patte vtrjufque extremi fint res naturg,itaut
yvirumaque extremum naturali ordine refera-
tur ad aliud extremum ?

43. Refpondeo afficmatiué . Nam relatio-
nes fundar® in quantitate funt res nature cx
parte viriufque extremi » Cum enim alterum
extremum eft maius, alterum eft minus, ex-
tremum maius 4 parte rei et maius, extre-
mum minus 4 parte rei oft minus 3 idemgque
dic de duplo,& dimidio &¢. Relationes etiam
fundatz in adtione , & paflione funt res natura
ex parte verinfque cxtremi. Nam patcr 4 par=
te reieft pater, quia filinm generauit s filius 4
parte rei elt filins, quia genitus eft . Mobile
etiam , & motinum habent naturalem ordi=
nem ad innicem. .

44. Quzritur 18. vtrum aliquz relationes
ex parte vnius extremi fint res naturx, €x par-
te alterius fint res rationis tantum ?

45+ Refpondeo affirmatiu¢ « Nam qu®-
dam itd fint diverfi ordinis, vt voum natura-
liter veferatur ad aliud , quod non naturaliter
refertar ad illud . Ex. gr. cognitio naturaliter
refertur ad obieGtum cognitum, & naturali tex
cft. cognitio obiedi cogniti+ At in obic&to,
puta in albedine , nihil efts per quod habeat
denominationem cogniti » fed denominarur
extrinfecé 4 cognitione cognofcentis. Ratio
eft , quia denominatio cogniti debet haberi ab
aliquo, quod fit de genere €ognitionis; fed
in albedine nihil eft de genere cognitionis; er=
go nihil eft in albedine . per quod denomine-
tur cognira, ac proind¢ in albedine non datur
a parte rei relatio cogniti, {ed ia fola cognitio-
ne datur relatio cognofcentis albedinem ., Re-
latio autem cogniti in albedine datur folum »
per rationem noftram . Ided Ariftotelesi s.
Metaph. t.zo. dicit, quod {cientia, ac fcibi-
le, fenfus, & fenfibile non habent mutuam
relationem, fed fenGbile diciturd rclatione ,
quaz eft in fentiente., Similiter in animali qui-
dem datur dextrum ex natura rei, quia pars
dextra ex natura rej differt a finiftra: in colum-
na autem dextrum non datur ex natara reifed
columna dicitur dextra , vel finiftra folum ra-
tionc.noftra; in quantum ponitur ad dextram,
vel finittram .

46... Quzritvr 19. Virum Dens in tempo-
re acquirat , ac de nouo habeat relationem
realem ad creatutas ?

47.. Relpondeo negatiué. Ratio eftyquias
cum Deus {it ¢xtrd ordinem rerum creata-
rom , & murtabilium nen potelt ex tempore

acqui-




‘

Liber I Quaft. XXXX.

scquirere vilam realem relationem ad creatu-
ram .

48- Quearitur 20. vtrum aliqua nomina fi-
gnificantia relationem Dei ad ereaturas , pof=
fint de Deo dici temporaliter , ita vt dicantur
de nouo, cum ante non dicerentur.

49. Refpondeoathrmatiué. Ratio eft,quia
quzdam nomina relativa fignificant relatio-
nem rationis ex parte Dei, relationem realem
ex parte Creatur#; ergo non repougnat, quod
Deus de nouo acquirat aliquam denomina=
tionem per mutationem faétam non in Deo,
{ed in creatura: ex. g. quod Deus dicatur crea=
tor per hoc, quod creatura per crecationem—s
acquifiuerit de nouo relationem dependentiz
d Deo.

s0.  Queritur 2 1.vtrum non folum nomi-
na, que fignificant dire@¢ relationem tem-
poralem , fed etiam qu (igoificant direé di-
pinam fubftantiam zternam , indireété autem
relationem temporalem , poffint dicide Deo
temporaliter ?

s1. Refpondeo affirmating cum Sanéto
Thomainrefp.ad primam . Probatur, & ex-
plicatur . Nam quedam nomina relatina funt
impofita direé ad fignificandas habitudines
relatiuas temporales, ac indire@¢ folum figni-
ficant perte@iones fubftantiales prefuppofiras
4 ralibus relationibus:'e.g. Dominus;& Seruus,
Pater , & Filins direété fignificant relationes
domini}, & feruituris, paternitatis, & filiatio-
nis; & hec dicuntur relativa fecundum cfies.
Alia nomina funt impofira ad fignificandas
res , ad quas confequuntur habitudines, & in-
directe fignificant habitudines confequentes :
e.g. caput dirc@¢ fignificat fubflantiam capi-
tis, indire@é fignificat habitudinem relatinam
capitis ad id , cuius eft. caput , hoc eft ad capi-
tatum : nomen capitati direéte fignificar fub-
flantiam , qua habet caput , indire@¢ fignifi-
cat habitudinem capitati ad {fuum caputs &
hac vocantur relatiua fecundum dici . In cafw
noftro nomen domini, in quantum dici-
tur de Deo s direété fignificat relationem do-
minij, perquam creaturae Deo {abijciuntur ,
jndireée fignificar poteftatem Dei in creatu-
ras » qua poteftas identificatur cum diuina
fubftantia , & eflentia , idcoque cft ipfadinina
{ubftantia . Ambrofius antem dum lib.1. de
fide, cap.1. dicit, quod nomen Deminus eft no-
men poteftatis, dicit hoe, quia nomen domini
fignificat indireété dininam poteftatem , ac
{ubftantiam. At nomen Creatoris, & Salua-
toris fignificant dire@¢ dininam actionem vi-
talem , quz eft ipfadinina effentia , indireéte
autem habitudinem temporalem, per quam—s
res creatz, & faluate dependent ab adtione di-
nina. Vtrague nominain quantum fignificant
dininam effentiam , & fubftantiam zternam .,
non poffunt de Deo dici temporaliter: atins
quantum fignificant relationes temporalcs de
nouo refultantes , poflunt dici temporaliter .
E.g. potelt dici ; quod cum i creatione reful.

2.2 ] : one relt
tayit de noug in creatyra relatio {ubiectionis ,

723‘

& feruitutis ad Deum, Deus incepit effe des
nouo dominus creaturatum ; cum de noug
creatura accepit cffe , & falutem depeandenter
ab actione , qua Deus creaturam creauit, &
faluauit, Deusde nouno cepit cffe creator, &
falnator creatura .

s2. Queritur 22. vtrum, & in quo fenfu
Dcus dicatur factus fuilfe nobis Saluator, &
Redemptor &c. inxtaillud Pfalm 89.Deus re-
fugium faltus es nobis }

s3. Refpondeoex refponfionead z quod
Deus dicitur fieri Saluztor, Redemptor &c.
non quia aliqua relatio, qug veré cit in Deo s
fic facta » fed quia fa&a eft aliqua relatio, que
cum veré fit in creatara, ratione noftracon-
cipitur vt exiftens in Deo «

54. Queritur 23. quare nomina Creatoris
& Saluatoris &c. quz fignificant relationem
ad creaturas , dicantur de Do nonab aternos
fed temporaliter: fiquidem Deus non dicitur
fuifie Creator , & Redemptor ab xterno , fed
folimin tempore : nomina autem [cientis, di-
ligentis, predeftinantis,licet etiam ipfa impor-
tent relationem ad creaturas; dicantur de Dco
ab zternos fiquidem Deus dicitar ab @terna
fciniffe, dilexiffe , predeftinafie .«

55. Refpondeoex S.Thomain refponfio=
ne ad 3. rationem effe ; quia refpeétus (equen=
tes cx operationibus immanentibus intelli
gendi, & volendi, qug funt xterog, funt xter-
ni; frefpe&tus autem fequentes cx operationi-
bus ad extra (untfolum temporales , ac tunc
folum incipiunt, cum ponuntur effeétussergo
non eft mitum > quod Deusdicatur ab ®terna
feinifie, que fadturus erat in tempore, ab @ter~
no nos dilexiffe s & predeftinaflc : atnon di-
catur abzterno, fed initio temporis creafle
mundum , & in tempore nos faluaffe , & re-
demifle .

56, Queritnr 24. vitum Deus denomines
tur dominus a relatione! feruitutis, quae et
realiter in creatura, an a relatione dominij ,
que eft in Deo folum fecundum rationem »

s7. Relpondeoex S. Thema ad 4. quod
Deus in  tempore denominatur dominus &
felatione feruitutis , guz eft realiter in creatu-
ra, fed itd , vt rarione ncftra oppofita dominij
relatio intelligatur fimul effe in Deo . Nec eft
inconueniens ,quod Deug dicatur relatine ad
crearuras , non quia ipfe realiterad creaturas
referatur, fed quia creatnrarealirer ad Deum
refertur, ¢o pacto, quo: Ariftoteles 5.Metaph.
t.20.docet {cibile dici relatiné ad {cienriam ,
quia fcientia realiter refertur ad fcibile, licet
{cibile referatur ad fcientiam, non realiter; fed
{olum ratione noftra .

58. Sed opponi poteft primo : ficut paries
denominatur albus abalbedinc ; fic Deus de-
nominatur dominus 4 relatione dominij
ergo {i relatio dominijnon eft in Deo fecun-
dum rem;fed folum fecundum rationem. Deus
non eft creaturarum dominus {fecundum rem,
fed fecundum rationem tantum .

59. Refpondeo cx S. Thoma ad 5. nego

con-




126

confequentiam . Deus denominatur domi-
nus 4 relatione dominij, quea licet in Deo fit
folum fecaindum rationem, tamen in creatura
et fecundum rem; ergo ficut creatura eft rea-
liter fubieta Deo , fic Dcus realiter eft domi-
nus creatur, licet relatio dominii non it
realiter in Deo,fed in creatura . Confirmatur,
& explicatur: nam licet obieGum fit fcitum
fcientia , qua realiter non eft in obicéto, led
in fciente , tamen obieGum veré , & realiter
eft {citum ; ergo d pari. o

6o. Opponipoteft fecundo: ex relatiuis,
quz non funt fimul narura, vnum poteft efic ,
altero non exiftente, co paéto, quo quia [cicn-
tia, & fcibile non funt {imul natura, fcibiles
potelt efle priufquam fit fcientia, vt dicitur in
Przdicamentis cap. de relatiuis; fed creator, &
¢reatura, dominus, & feruus non funt fimul
natura; ergo Decus potelt effe dominus, &
creator ab zterno , licer feruus ; & creatura »
non fint ab zterno, fed in tempote

61. Refpondeo, nego minorem , & dico ,

quod creator fecundum denominationem.s
creatoris et fimul natura cum creatura, & do-
minus fecundum denominationem domini
eft fimul natura cum feruo. Ratio eft , quia
illa relativa funt fimul narura, quori vtrum-
que in fuo conceptu includit, vel connotat
exiltentiam alterius; cum aurem vhum tan-
tum includit, vel connotat exiftentiam alte~
rius , tunc non funt fimul natura . Scibile igi-
tur non eft fimul naturacom (cicntia, quias
cum dicitur aliquid effe fcibile , non affirma-
tur , quod fit fcicntia, fed quod poflit effe . At
{citum eft fimul natura cum fcien tia;quia cum
affirmatur, quod aliquod fit fcitum , affirma-
tur , quod exiftit eius fcientia : fed cum affir-
matur, quod Denseflt dominus, affirmatur ,
quod habetferuum : fimiliter dum dicitur,
quod Dcas eft creator , affirmatur , quod ha-
bet creaturam; ergo Deus non potuit effe do=
minus, vel creator ab =terno, cumy non ha-
bebat feruum, & creaturam .

62. Queritur 25. vnde dicatur nomens
Deus , Gracé Theds ?

63. Relpondeo cum S.Thoma,art.8.quod
vtdocet Damafcenus lib. 1. de Fide cap. 12.
Theos Grace dicitur , vel 2 Thein, ideft cura
re; ac difponere vniuerfa, vel ab Aithein, idett
ardere (Deus enim eft ignis omnem malitiam
confumens, ) vel 3 Theatthai, ideft videres ,
quia Deus omnia vider . Deus igitur dicitur
ab operatione, qua gubernat vaiuerfa, & om-
nibus prouidet . Ratioeft, quiailla, quz Ro-
bis innotefcunt immediaté ex fe ipfis, vt calor,
frigus, albedo, nigredo &c. non folent nomi.
nari ab alijs rebus:at qua innotefcunt per alia,
folent nominari nominibus defumptis ex ijs ,
Pper quae cognolcuntur, & innotefcunt: fed
Deus non innotefcit , neque cognofcitar per
fe ipfam , fed per operationem prouiden-
di vniuerfis , & omnia gubernandi : ergo.
1dco Dionyfius cap. 12. de Diuinis Nomi-
nibus dicit , quod Deitas e, qus omuia vides

- PR L o e s

De nominibus Del

Prouidentia , & bonitate perfefia .

. 64, Queritur 26. vtrum hoc nomen Deus
fﬂlmpo{imm ad fignificandam ipfam natu-
tam, & effentiam dininam?

65. Refpondco affirmating,iuxta Ambro-=
fium lib. 2. de Fide in Prologo,vbi dicit, quod
Deuseft nomen nature . Ratio clf, quia fxpes
alind eft id, 4 quo deducitur nomen , quod
imponitur, aliud eft id, ad quod fignifican-
dum nomen imponitur, vt explicatum cft
num.18. exemplo hujus nominis lapis: vt plu-
rimum autem cum alignam rem cognolfci-
mas per aliam , folemusilli imponere nomen
deduétum & re, per quam illam cognolcimus;
ed Deum cognolcimus ex operatione guber-
nandi omnia, & vniuerfis prouidendi; ergo
non ¢lt mirum,quod nomen Dei defumptum,
ac dedudtum fit ab opcratione gubernaudi
omnia,& prouidendi vniuerfis. Nihilominus
nomen Dei impofitum ¢ft ad fignificandams
ipfam naturam , & effentiam Dei, prout 4 no-
bis in hac vita cognofcitur. Hinc infertur
cum 8. Thoma in refp.ad 2. quod diuerfo mo-
do nomen lapidis fignificat naturam, & effcn-
tiam lapidis,ac nomen Dei fignificat naturam,
& effentiam Dei. Quia enim naturam lapidis
per eius effectus , & operationes cognofcimus
prouteft in fe,, ideo nomen lapidis fignificat
naturam , & cflentiam lapidis prouteltin (e,
& in quantum explicatur per definitionem la-

idis . Ratio enim, quam f(ignificat nomnen ,
P Ji4

eft definitio, vt docer Ariftoreles 4. metaph.
1.28. Econuerfo quia per cffe@us Deinons
poffumus diuinam effentiam cognalcere pro-
utin fe ¢fhfed folum, per eminentiam, caufa-
litatem|&e. ideo nomenDei ignificat naturi,
& effentiam diuinam, non vt cognitam proue
in (e eft, {ed vt cognitara per exceflum ; cau-
falitatem , & negationcm , adeoque nomers
Dei impofitum cftad fignificandum aliquid
fuper omnia exiftens, quod cft principium
omnium,& it remotum ab omnibus, ac prg-
fertim ab imperfectionibus omnium rerum_
creatarum .

66, Quezritar 27.Quot modis aliquod no.
men poflit effe communicabile ?

67. Refpondeo,cum §.Thoma art.9.quod
dupliciter, proprié nimirum}, & per fimilitu-
dinem. Tunc nomen ¢t communicabile pro-
pri¢ , quando cft communicabile pluribus fe-
cundum totam fignificationem nominis ; e.gs
hocnomen Leo cit proprié communicabiles
pluribus leonibus , quiaillis conuenit fecun-
dum totam fuam fignificationem . Tunc eft
communicabile per fimilitudinem , cum cf
communicabile pluribus folum fecundume,
aliquid inclufum in fignificatione nominis:
€., 8. nomen Leo, per fimilitudinem commu-
nicatur illis, qui participant aliquid leoni-
num , puta fortitudinem, vel audaciam &ec.
qui idcirco metaphoricé vocantur leoncs -

68. Queritur 28. Quz it regula ad difcer-
nendum, quaznam nomina fint pluribus com-
municabilia proprie , & quz fint communi-

¢abi.

sl

B




o

Liber]. Quaftio XXXX:

cabilia folum per fimilitudinem_ ?

69. Refpondeo, quod nomina fignifican.
tia formam in fuppofito fingulari exiltentem,
prefertim qua per.illud individeatur, {unt
ptoprié communicabilia pluribus fecundum
rem , vel faltem fecundum rationem , & opi-
nionem : nomina antem impefitaad fignifi-
candum fingulare funt incommunicabilias
propri¢, tum fecundum rem , tum fecundum
rationem , & opinioncm , ac folam funt com-
municabilia per fimilitudinem . Probatur
prima pars. Nam intelleftus formam , & na-
rura fpeciei intelligit per abitradtionem i fin-
gularibussergo non eft contra conceptum na-
tura fpecifica , vtintelligatur in voo, vel plu.
ribus fingularibus; ergo non eft conrra natu-
ram nominis fignificantis naturam fpecifis
cam, vt communicerur pluribus fingularibus
re, velratione,, & opinione: e. g. quiahoc
nomen bamo fignificat naruram homioum,qug
reipfacft in pluribus fingularibus, hoc no-
men homo re ipfa poteit communicari pluri-
bus fingularibus hominibus, puta Petro, Pau-
lo &¢; quia natura Solis, licet re ipfa non pols
fit communicari pluribus fingularibus ( debet
cnim dari vnicus Sol ) tamen non eft contra
conceptum Solis , vt iatelligatur in pluribus
fingularibus , nomen Solis patett ratione , &
opinione communicari pluribus fingularibus,
ac de facto plaribus fingularibus illud com-
municant ; quiexiftimant omnes Stellas fixa
cife Soles; licet propter maximam diffantiam
parum lucis mittant ad nos. Probatur iamo
fecunda pars . Nam nomina impofira ad figni-
ficandum aliquod fingulare, vt ingulare,funt
impofita ad fignificandum aliquid ex fuo con-
ceptu dinifum , & diftinétum a qnolibert alios
crgo eft contra conceplum percipientis ﬁgui-
ficationem talis nominis,vt illud proprié com-
municetalteri i e 2. cum nomen Achillis fit
impofitum ad fignificandum illum fingula-
rem hominem, eftcontra conceptum perci-
pientis fignificationem huius nominis,vrillud
communicet altcriserge nomen Achillis pro=
pri¢ non poteft communicari alreri,fed folum
poteft communicari per fimilitudinem, itd vt
aliquis dicatur Achilles, quia participar fimili.
tudinem Achillis. Addit §. Thomas, quod
ctiam nomina fignificantia formas , & nataras
fpecificas fimplices per fe fubfiltentes, & quz
proindé indiniduantur fe ipfis, poflunt proprié
communicari pluribus re, vel ratione, fel opis
nione. Ratio eft, quia licet tales naturz indi-
viduentur fe ipfis , tamen 4 nobis concipion-
tur , abftrahendo a fingularitatibus , fen indi-
uiduationibus,& ad modnm natararum com-
pofitarum , ac non per fe fubfiftentium ;ergo
non eft contra conceptum talium naturaruin,
viintelligantar in pluribus ﬁugu}aribus, ac
proinde nomina talinm naturarum poflunt
communicari pluribus re , vel ratione , & opi-
nionc.

70. Quzritur 29. Vtrnm hoc nomen Bens
fit communicabile propri¢ platibus Dijs 2

127

71. Refpondeo, quod non et communi-
cabile re , fi quidem re ipfa funt impoflibiles
plures Dij » fed et communicabile ratione , &
opinione, (quia cum fignificet naturam diai=
nam abftra®am i fingularibus, non eft contra
conceptum Dei, vriatelligantur plures Dij «
Ideo Gloffainterlinearis in illa werba Pauli ad
1Gal.4. His, .qui naturanon funt Dy s [eruichatis »
dicit , non funt Dij natyra ; [ed epinione hominum =
Et Sap,4. dicitur incommurabile nomen lignis , &
lapidibus impofuerunt ; ereo nomen Dei , quod
eft incommunicabile fecundum rem, com-=
municabile eft, ac de fato communicatum.s
fuit pluribus Dijs fecundum opinioneme Si
autem darctur aliquod nomen impofitcum ad
fignificandum Deum ,inon folum fecundum
naturam,{ed etiam fecundum fuppofitum fin-
gulate ; putaad fignificandum hunc numero
Deum , quem colebant Iudzi, illud dlbt in-
communicabile etiam fecundum opinionen,
ac tale forraffe apud Indzos fuit nomen.
tegragrammaton .

72, Quearitur 3e. Virum nomen Deus per
fimilitudinem fit communicabile pluribus
Dijs ? !

73. Refpondeo affirmatiue . Nam Dijdi-
cuntur, quilicet non habeant naturam diui=
nam, tamen participant aliquid dininum , iu-
xtaillud Pfal. 81.egodizi Dijeflis. 2. stiam Pe-
tri 1. dicitur : Magna, & pretiofa prowmifJa nobis
donanit , vt per hac efficiamuy dinine confortes natu=
v£, quia dinina natura nobis communicatur
fecundum- participationem fimilitudinis , vt
docet §, Thomas in refp.ad 1.

742 Queritur 31.; Virum nomen Deus {it
proprium; vel appellatioum ?

75. Refpondeo ex S. Thoma in refp. ad 2.
quod elt appellatinum, cum habeat plurale, &
fignificet naturam dininam , vtin habentes .
Licet autem re ipfa fit incommunicabile, ta-
men ad nomen appellatinum fufficic , vt fic
communicabile fecundum opinionens, Cum»
nomen proprium etiam fecundum opinio.
nem debeat effe incommunicabile «

76. Quzritur 32.vtrum nomina fapientis;
boni &c. fint commuaicabilia propric ctiam
reipfa ?

»7. Refpondeo’ affirmatiné cx S. Thoma
in refp. ad 3. Ratio eft , quia hec nomina {unt
impofita ad fignificandas perfectiones com-
muncs reipfa Deo ; & creaturis: at nomens
Deus cft impofitum ad fignificandam naturam
Dei, que non potelt efferefipfa communis
pluribus Dijs, cam fit defumptum cx opera-
tionc gubernandiomnia, qux clt proprias
Dei.

7%. Queritur 33, Virum hoc nomen Dexs
vhinoce dicatur de Deo fecundum faruram »
de Deo per participationem,ac de Deo feeun~
dumn opinionem 2

79. Refpondeo cum S.Thoma ar.10.quod
non dicitur vninocé , nec @quiuoce , fed ana-
logice . Probatur « Nam tunc nomen dicitur
vniuocé, cum dicitur de pluribus (ecundam

camdem

%

BTt T T




128 1

eamdem rationem,& explicationem nom;
tunc dicitur Zquinocg,cum dicitur fecun
rationem ; & explicationem nominis OBl
dinerfam ; tunc dicitur analogicé . cum d
tor de pluribus per ordinem ad voum,
nomen fecundum vnam ignificationcimn ac
ptum ponatur in definitione civfdem nom
fecundum alias fighificationes acceptl, €0 pad
&o , quo ens de fubftantia dictum ponitut il
definitione entis , prout dicitur de accidenti 5
fed fignificatio nominis Dei, prout dicitit &€
Yeo fecundum naturam , poni debetin fign-

ficatione nominis Dei, prout dicitar de Dijs
fecundum participarionem , & opinioncm.. ;
crgo &c. Probatur minor. Nam cum quaritur,
quid eft aliquem cffe Denm per participationem 5 re=
Tfoondetur , quod eft illum habeve fimilituginem ve-
yi Dei + cum queritur, guid efl ldolam effe Deum
per opinionem Gentilism , vefpondetur , ¢ft Genti-
les exiffimare Idolum effe vernm Deum

go. Debet aduerti ex dodrina . Thome
in refponfione ad 1. 2. & 7, gquad cuin afleri~
tur nomen Dei non dici vaiuoce de Deo vero,
& cxiflimato, afferitur, quod cum nos Chui-
{tiani nomwine Dei intelligimus verum Déum,
& Deum exiftimarun > putd aliquoddelum,
non fumimus nomen Dei vninece , & in ca-
dem fignificatione : ficat dum nomine Cafa-
ris intelligimus Cefarem,ac dum intelligimus
imaginem Cefaris, non fumimus nomen L &=
faris vniuoce , & in cadem fignificarione. At
non affevitur , quod cum Gentiles de fuis Dijs
exiltimatis predicant nomen Dei ; dicentes ¢
g. Tupiter eft Dens , non fumant nomen Dei
voinoce; & invadem fignificatione ; ac {fumi
mus nos, dum dicimus Chrifius eff Deus« 1
Gentilis, dum dicit, Tupiter ¢ff Deas, non dicit,
Jouem cfie Deum exiftimatum , fed verumno,
ac proindé fumit Deum voinoce nobilcum. »
dum dicimus Chriflus et Deus » & idco Gentilis
f£alfom dicit, quia de Ioue, qui non et verus
Deus,affirmat effe verum Deum. Confirmatur:
pam Chriftianus dum dicit Tupiter non eft Deas,
fumit Deum vninocé,& in eadem fignificatio.
nes, ac Gentilis dicens, Zupiter eft Dens > alio-
quin non fibi contradicerent; fed Chriftianus
in eadem fgnificatione fumit Deum, dum af-
firmat Chriffus eft Deus , acdum negat , quod
Zupiter ¢fl Deuss ergo Chriftianus, & Gentilis
fumunt Deum in cadem {ignificatione & veer-
gue enim nomine Dei intelligic rem fumme
colendam , & venerandam : fed Chriftianus
veré dicit Chriftum effe Deum , Gentilis falso
dicit Iouem cffe Deum . Gentilis ergo ;s ficut
& Chriftianvs , poteft Denm cognolcere, &
apprchendere , ac nominare , non prout ¢ft in
{e, fed fecundum rationem entis fumme ex-
cellentis &c. Siveroaliquis fccundum nullam
rationem Deum cognofceret , ilum nec ne=-
minaret, nifi forte ficur aliquando proferimus
nomina, quorum fignificationem non perci=
pimus.,

81, Quaritur 24. vtrum hoc nomen guicfl
fit maximé proprium Der?

(e

31. Refpondeo affirmativé cum S. Thoma
Probatur tribus ratienibus. Primas
wmen , gui oft , fignificat, quod clicntia

e fed eft maximé proprium
flentia fic ipfum effe; ac l
q vt {it , cumy creatnrd ,
: crgo nomen gu eft {i=
rinm Del; 1dgo-
. Secunda ratio

maxime il
tum ; feds
COMmMmune,t
tum ; alia v
minus commaune , quam efle, vel fi i
cum effe, fignificant
aliquid it terminati, & contra-
hentis efle , idcogque ex modo {ignificandi de-
ficiunt ab illimitatione iptius efle dinini s ergo
&c. ldeo Damalcenns lib. 1. de fide caps 12.
dicit » quod ,principalins omnibus 5 que de Deo di-
cuntur nominibus , eft » qui ¢ff , quemadmodam ipfe
exodi 3. dans refponfum Moyli in smonte inquit dic
filiis Ifvael s Dui eft mific me ad wos . Tobugir enim
in fe ipfo comprehendens habet ipfum effe s weluti pe-
bapus fubflantic infinitum , €& interminum « Tertia
ratio eft, quia nomen qui ¢f lignificat efle pre-
fens s ergo maxime conaenit Deo, cui ita ef-
fentiale elteffe prafens , vt in co non fit prete-
ritum , & futnrum , vt dicit Auguftinus Jim
bro 5. de Trinitate capit. 2. & libro 83. quaft.
17+

82, Quaritur 35. vtrum nomen qui ef fit
magis proprium Dei, quani nomen Dexs, &
nomen Tetragrammaton Hebreotnm ¢

$3. Refpondeo ex S. Thoma in_refp. ad
primum , quod nomen quf ¢ff , qlantum ad
1ds 4 ,quo deducitur . & imponitur , quod cft
iplum effe, & quantum ad modum fignifi-
candi cum omnimoda indeterminatione y &
quantam ad modom confignificandi prafens,
¢t magis proprium Dei, gham nomen Deus:
fed nomen Deus cft magis proprium , guan-
tum ad rem fignificatam , qua eft ipfamet na-
tura dinina, & ‘nomen Terragrammaron eff
adhuc magis proprium, cum fignificetipfam
divinam fubftanriam incommutabilem , & ve
fic liceat logui , fingularem’s

84. Queritur 36: vtruim nomen banwm fit
principale nomen Dei ¢

8s5. Refpondco, quod nomen bonum cft
principale inter nomina , qua fignificant cau=-
fam ; nam bonum eft prima caufa;at non efk
principale abfoluté : nam cum cffe przintelli-
gatur caufie, nomen qui cff, guod figuificat ef~
fe ablolute, eft principalius, quam nomen bo-
num ; quod fignificat cavfam . ldeo Dionyfi~
us cap. 3. de dininis pomigibus dicit ; quod
boni, nominatio excellenter et manifeftatiua
omnium Dl proceflionum «

86. Queritur 37. quid requiratur ad hoc,
vt propofitio affirmatiua fir vera?

87. RefpondeocumS. Thoma art: 12. re-
quiri, vr pradicatum ; & fubicGum fignifi-
cent

- (Y

cluc




Liber I Quaftio XXXX.

centidem aliquo modo fecundum rem, & ali-
quo modo dinerfum (ccundum rationem. Pro-
batur tum in propelitionibus, in quibus pra=
dicatur praedicatum accidentale , tum in pro-
pofitionibus, in quibus pradicatur pradica=

tum {ubftantiale . Nam h®c propofitio accts

dentalis homocff albus et vera per hoc, quod
homo & int idem fubic&o , & difterant
ratione, feu definitione, figuidem alia cit ra=

tio , ac definitio hominis » QUE eft animal ratio-
wale alia eft ratio, ac, definitio albi, quz el
difgregatinam vifus . Hee ctiam propofitio ef-
fentialis s bemocfi-animal-cft vera per hoc, quod
illud ipfum , quod eft home, Giranimal, ac
per hec, quod i1 codem {uppofito {it paturas
fenfitiua, a qua dicitur animal , &-natora ra-
tionalis, a qua dicitut homo, idcogac pradica
tami & Mubiectums hoc eft bamo, & animal funt
idem {uppof(ito, ac differuat ratione, fen con-
ceptu , & definitione . In propeficionibus ¢
tiam identicis , puta in hac bomo eft hamo , pre=
dicatum, & fubie@um {unc idem re, & aliguo
pa&to differunt rationc 5 in quantum telle-
&us fubiectam trahitad partew {uppofin, &
concipit ad modum (ubicéti , predicarum tra-
hit ad partem formz in fuppofito exiltesus, 8
concipit ad modum formaz ; ideoque dicitar
quod fubic&ta fe tenent materialiter . {uppofi-
ta formaliter 3 copula vero, fen compofitio fi=
enificat identitatcm predicaticnm f(ubiccio s
crgo vninerim propoficioaes afficmatinm (unt
vere per ho¢, quod przdicatim, 3¢ {ubiectum
fint aliquo pacto idem fecundum rem » & ali-
guo pacto diferant {ecundum ratiohcm .

3. Queritur 38. Virum propofitiones af-
firmatinz poflint veré formari de Deo?

80.. Refpondeo affirmaciué . Probatur 3
nam ex dictis cam pradicatum, & {ubiedum
funt idem fecundurm rem , ac differoat fecun-
dum rationem , & ecnceptum, propofitiones
afficmnatiuz funt vera; fed poffunt de Deo for-
mari propofitiones affirmatiuz , in quibus
pradicatum , & fubieGumn fint idem fecun-
dom rem , ac diffcrant fecandum conceptunm,
& rationcm ; ¢rgo &¢. Probatur minor : nam
quamuis Deus {it vna entitas fimplexstamen.s
intelledtus , quia Deum non cognofcit prouat
eft in fe, format de Deo conceptus diucrlos,
& nihilominus cognolcit, quod illis diticrfis
conceptibus concipitut vna , & cadem ref; ¢
g. cognofcit, quod conceptui Dei, & concep=
tui zrerni, immenfi &c. (ubftat vna, & cadem
res ; ergo cum dicit Dews off aternus , Deus , &
aterans afirmantur effe idem fecundum remo ,
licet differant fecundum rationem, ac proinde
illa propefitio affitmatiua eft vera.

go. Quzritur 30. Inquo fenfu Dionyfius
cap. 2. de calefti Hyerar. dicat, quod prepofi-
tiones negatiuz de Deo funt verz , affirmati-
nz autem {unt incompade, {cu inconuenien-

Refpondeo , quod dicit propolitiones
sde Deo effe incompactas, fenin-
a propofitio affirma-

PrOT
i i

129

tina habet modum fignificandi conucnientem
Deo , fiquidem fignificant per modum com-
pofitionis, cam Deus {it omning fimple . ;
negatiuz ¢ conuerfo funt Deo conucnicotes,
quia diuidunt 2 Deo predicata , qua veré d
4 Deo funt dinifa .

92, Quezres 40. Inquo fenfn dicat Boctius
lib. de Trinitate ,queft. 3. art. 7. & 8. quod
forma fimplex fubiectum cffc non poflit ?

03. Refpondeo, quod id dicit quia forma
fimplex realiter non poreft cffe fubiectum, fed
non negat, quod poflic 4 nobis concipiad mo-
dum fobiccti.

94. Dices : propofitio concipiens rcmo
aliter; ac eft, eft falfa ; ergo fi per hanc propo-
fitionem ex. g. Deus et Sapiens, Deus, qui
non poteft efle fubic&u
dum (ubie&i, propofitio
ditinguo maiorem : Propofitio concipiens
rem aliter,ac elt, efk falfa,fi Iy eliter {c tencat ex
parte rei concepta,concedo; (i ly aliter {C tene-
at folum ex parte modi concipicndi, negos
itinguo codem padto minorem:& nego con-
Si dum dico Dens efl fapicus, con=
ciperem » & affirmarcm Denm effe fubiedtu m
fapientiz, conciperem Deum alitersag elbly a-
liter fe tenente cx parte iplius obie@i, 1dcoque
propofitio efet falfa, At quia cum dico Deus
efl [apiens ; concipio quidem Deum ad modum
fubie@i ex partc modi concipiendi , fed non
affirmo Deum efle {fuble@um fapienti®, ideo-
que ly alizer non {e tenet ex parte. rel concep-
tx, propofitio eft vera, Sicurenim intellectus
pet hoc, quod materialia concipiat immate=
tialiter ex parte medi concipicndi,non fallitur,
fic per hoe, quod fimplicia concipiat compo-
fire cx parte modi concipiendi, non falli.
tur.

PRCA CTRAENSELV.
De Scientia, &) 1 ntellecin Det .

e===p ¥ PIICATIS attributis negati-
Jll vis Dei, S. Thomas a quaft. 14.
sl vique ad 26. inclufing agit des
Acttributis pofitivis , nimirums
Intelletu, & Scientia Dei, dea
< Vita, Voluntate s Prouidentia ,
eiufque aleiffimis partibus , Predeftinationc,
ac Reprobatione , ac demum de Omnipoten.
tia, & Beatitudine Dei . De ijs ergo, quz {pey
&ant ad intelleGtum , & fcientiam Dei difpu-
tat 4 quaft. 14. vique ad 17. inclufiue, &
quzft. 14. agit de {cientia Dei , queft. 15.de
Idzis , quaft. 16. & 17. de Veritate , & Falfi-
tate . Quia vero dodtrina de Ideis ; ac de Ve-
ritate , & falfitate magna ex parte cft Philofo-
phica , nos illa omiffa , dodtinam quzt. 14.
de fcientia Dei fex quazftionibus cxplicabi-
mus, quaram tituli videri poffunt in indices
initio propofitio .
R QV -




130

QV-EST1OXLIL

Viram Deus fit fumme cognefcitings 5 &
hoc probetur ex fumma immate-
riglitate Dei 2

S.Thig.14.4a. 1. 2. 3: 4

I Rimé videtur Deus non effe cognoici-

tinus « Omnis enim cognitio caufarur
ab obiefto tanquam a patre, & a potentia tan-
quam & matre, ideoque cognitio inteliectina
dicitur conceptus, fcu partus, & ¢t axioma
receptum ex Ariftorele,& S. Auguitinosquod
ex obiecta, & poreatia paritur poritia; fed
Deuselt adaquaté a fe, adecoque nitul in Deo
clt canfatum ; ergo Sc.

2. Secundo wvidetur non bené ‘ex fum-
ma immaterialirate probari, Deum efle fam=
me cognofciduum. Probatio enim fundatur
in¢o, quod omne cognofcitinum eft aliquo
pafto immateriale, & quod eft magis cogno-
fcitiunm , ideo eft m igis cognolcitivum, quia
eft magis immateriale , adeogque Deus cum fit
fumme. iaimaterialis » debet efle fumms co-
gnofcitinus; fed fallum et , quod omne co-
goofcitivum fir aliquo padto immateriales ;
nam bruta funt cognofciting, & tamen nulle
pacto funt immarcrialia; falfum e ctiam.. ,
quod quz funt magiscognoltitiva, idco fint
magis cognofcitiua, quiafint magis imma-
terialia ; nam omunes Angeli funt zque 1m-
materiales, & tamen non {unt 2que cognolcis
tivi; ergo &c.

3.« dernioquod eft elarius, & notius non
bené probatur per oblcurius, ac minus no-
tum 5 fed Deum cffe cognoteitiunm et clarii-
fimum , & notiffimum etiam rofticis,.Deum
cfle fumme immatcrialem et notum folis @-
picntibus , qui laborant ctiam in explican-
do, quid {it hec fimma inymaterialitas ; ergo
&e. ; : :

4. Refpondeo, quod poredl multipliciter
oftendi Deum cflecognolcitiunm, ac fumme
cognofcitiuum . Primo enim ex dickis quatt.
16, & 17. Deus et prima, & adequata ratio
totius entis; ergo {i Deus non effer’ cognolci-
tiuus, vel adu non cognofceret s totum ens
eflet ex aliquo non cognoftitivo , vel non co-
gnolcente, adeoque totum ens effet infipicn-
ter, per accidens, & cafu, ficut i diceretur ,
quod lapis, aut truncus efet prima, & adg-
qQuata £atio LOTils entis » B ke

5. Promonendo hoc argumentd, infertut
ptimo Deum efic non folum cogpofeitiunm,
fed fummeé cognofcitinnm, ac comprehen-
dere fcipfum , & omnia alia . Cognitio ¢aim
totaiiter penetrans omunia , qu ipedlant ad
rem ;argue adequans cognofcibilitatem rei,
eft comprehenfina rei; (cd Deus totaliter pe-
newratomuia fpedantia ad ipfom Deum, &
ad entia diftinétad Deo ; ergo &c. Probarur

Delcientia Del.

minot . Quodenim cftab aliquo cognofcen-
tc non penetrante formaliter omnia, qua
{pe&antadipfum , cft peraccidens, & veluti
cafi fecundum ea, fecundumquz formaliter
non cognolcitur: e g quioccidit hominem
non aduertens illum efle hominem ; vel cfles
patrem fuum , per accidens , & cafu occidit
hominem, & patrem fuum ; ergo i Deus, qui
cft prima, & adequata ratio {ui ipfius, non
cognofceret formaliter fe ipfum,& omnia alia
{fccundum omucs rationes , Cens , & omnias
alia per accidens, & veluti cafu effent fecun-
dum illas rationes, fecundum quas formaliter
non cognofcerentur .

6. Infertur fecundo Deum effe ipfam.s
adualcm cognitionem comprehenfivam fui
ipfius, & omnium aliorum , adcoque in Deo
cogniticnem non dittingui a fubftantia cogno-
fcente; guod non diftingui a quo 3 potentiam s
cognolcitiuam aea diftingui ab actuali cogni-
tione. Probatur. V¢ enim res non fit calu,
non fufficit, vt fit cx cognolcente, fed requi-
ritur , vt {it cx adtuali cognitione; €. g. vt llis
as non facta fuerit cafu , non futhcit, vt fadta
fucritab Homero cognofcente , fed requiri-
tur, vt proceflerit ab adtuali cognitione, qua
Homeras difpotuir {liadem ; efgo Vi res nomnws
fint cafu , prima ratio non folum debuit efies
cognalcens, fed debnitefle actualis cognitio,
Juc in prima rationc cognofcens, & aftoa-
lis cegnitio , guod , & quo, potentia cognolci-
tiva , & aftys debent idenrificari, ‘Sienim co=
gnitio diftinguerctur 4 cognofcente, non cf-
{etrex cognitione ; adeoque eflcr velaticafu .

7. Infertur tertio in Deo non dari poten-
tiam phyficam , fed folum potentiam logicam
cognofcendi, atque inrelhigendi. Probatur:
nam potentia phyfica eft potentia receptiua,
vel produdting cognitionis, qua producens,
vel recipiens confhituatur cognolfcens : potens
gia logica eft non repugnantia ad cognofcen-
dum ; fed Deus cam actu cognofcat, procul
dubio habet non repugnantiam ad cogbolcens
dum , & cum nondittinguatur 4 fua cognitio=
ne, con habet porentiam produdivam, vel
receptinam cogaitionis, fiquidera nihil pote(t
producere, vel recipere fgiplum; ergo &c.
todem pacto probatnr non dari in Deco po-
tentiam formalem intelleétivam  f{uperaddi-
tam cfentiz , neque intellectivum radicale,
neque habitum,; vel actum primum iatelh=
gendi. Nomine enim potentiz formalis in-
relligituy poatentia phyica intclligend: {upet-
addita effentiz : nomine inrelledini radicalis
intelligivar fubftantia,, cui debeatur poteatia
intellectiva (uperaddita : nomine habitus in-
telligitur facilitas intelligendi fuperaddita po-
tentie : noming actus primi inteliigirur virus
produdtiva intellectionis , qua iatelligitursded
11 Oco nibil horum formaiiter datur , figuis
dem effentia Det et ipla formalis mtelle@io fis
ne vlla potentia , facilitate,, & actu fuperadii-
to ; crgo &c. Licet hzc non dentur formali-
ter in Dco, tamen dantur formaliter perfe=

ctio-




T e

Liberl. Quaftio XLL

Qiones fimplicitér fimplices, pecquas ad iqui-
cem differunt in creaturls ; ex.gr. perfectio in-
telle@us radicalis eft, vt fie fubftantia intelli=
gens & perfectio inrellecus formaliseft, vt fit
ptoxima ratio intelligendi: p rfedtio habitus
eft, vt fitid , rationc cuius fagile intelligitur

crfedtio adtus primi eft ; vt fitid , 4 quo eftin-
telle@tios fed hec omnia pradicata formaliter
conueniunt Deo; ergo &c.

3. Infertur quarto Deum effe intellectum
in altu puro. latellectus enim in atu puro
¢lt ; qui habet adtum intelligendi fine vilas
mixtione prinationis , vel potentig phyfice
fed Deus cum (it intellectio jcompret nfinas
omnium; non habet admixtioncm prinatio:
nis , vel potentiz phyfice ad vllam perfedi
nem intelligendi; ergo &c.

o.  Secundo probatur Deum effe {umme
cognofcitinum . Illud enim cft fumme co-
gnolcitiunm, quod habet vim cogaofcitinam
continentem totaliter omnem Vim €of 10{ci-
tinam poffibilem , & adzquantenl omnacm.y
cognofcibilitatem paflivam cu pfrarum  re-
yum ; fed Deuseft ralis 3 crgo &c Probatut
minor quo ad primam partcim . Deuscnlo
elt prima, & adzquara ratio omiuis viriutis co-
gnofcitiug 5 ergo, cun virtus cognofcitina it
perfectio {implicirer implex, continet forma-
liter omnem vim cognofcitivam . Probatur
fecunda pars. Deus enim cft adaquata, & fa-
pientiffima ratio rorius cognofcibiliratis, qua
datur in rebus; fed fiulum efict dare rebus
cognolcibilitatem paffivam , qua non poffet
adgquari ab vlla virtute cognolcitina; Crgo
Dens habet vim cagnofcitiuam adequantem
omnem cognofcibilitatem adeogque compre-
hendit fe iplum, & omnia alia.

10,  Tertio idem probatur ratione, que
vnice affertur 4 S,/ Thoma hic queft. 14+ art. 1.
quiaeft maximé 4 priori, cuin explicer radi-
cem virtutis cognofcitiuz , ac maioris, & mi-
noris virtutis cogaolciting . Omnes forme
catenus funt cognolcitinz , quatcnus aliquo
patto funt imnateriales, vel minus materia-
les, & quo magis funt immateriales, magis
funt cognofcitiuz;fed Deus clt fumme imma-
cerialis , fiquidem eft actus purus, nihil habens
materiz, feu potentiz , vt aftenfum et qu. 22
num.21. crgo &c.

11. Maior probatur primoa prioti . Nam
cognofcentia perhoe differunt & non cogno-
{centibus , quod-non coguolcentiaira funt li-
mitata ad fuam formam , & ad fuum effe , vt
non poflint habere , & recipere intentionaliter
formas , & fpecies aliarum rerum < at cogno-
{centia non folum Jhabent fuam formam , &
fuum efle , fed ctiam pofiunt babere, & reci-
pere intentionaliter formas, & fpecies aliarum
rerum; fed non pofe habere, & recipere in-
tentionaliter formas aliarum rerum et qua-
dzm limitatio, & coar&atio efiendis pofle
autem habere » & recipere formas & {pecies
,?mcut:onalcs aliarum rerum eft quedam am-
plitudo , & illimjtatio effendis ¢€rgo cognas

13X

fcentia differunt 4 non cognoflcentibus "per
amplitudinem , & limitationca cflendi; ideo-
que Ariftoteles 3. de Anima test. 37.dicit,
quod anima cognofcitiaa ¢ft quodammodo
omnmia, & fic habet cffe quoddam voiucrfale,
& illimitatuns, cum poffit recipere formas in=
tentionales omnium entium ; ' fed forma coar
Gantur , & limitantur per matenain , pet i1
materialitatem autem accedunt ad quamdam
infinitatem ; €rgo forma eatenus funt cogno-
fcitiuz , quatenus funt immateriales » vel mi-
nus materiales , & quo magis {unt immateria-
les, co magis funt cognofcitiug.

12, Probatur fecundd cadem maiorindu-
&ione . Primo ex formis aliz funt iimpliciter
matériales, hoc eft dependentes d matetia, ac
fion poteates effe, nifi in materia: alix funt
fimpliciter immateriales , hoc eft independeit-
tes 4 materia, & exiftentes » vel potentes cxi=
{tere extri materiam , quales funt Angeli, &
anime rationales ; fed forma fubftantiales 1m=
materiales funt magis cognofcitine , quam.s
matcriales; fiquidem omuncs forma immates
riales funt cognofcitiue , NON OMNDES forma
materiales, {ed folz anime brutorum {unt co-
goofcitiua , ac prererca omnes forma ImMma-
teriales funt intclle@tiua , adcogue cognoleiti=
f® omnium ; anime materiales brutoru
funt puré fenfitiuz , adcoque cognolcinue
non omnium , fed folorum fenfibilium ; et<
go &e.

13.  Secundd ex formis materialibus fole
anime brutorum funt cognofcitiva s fed ani-
me brutorum {unt minas mareriates; quam
forma plantarum, clementoruin & mixte-
rum inanimatorum, ideoque Asiftoteles 2. de
‘Anima text. 124. docet plantas non cognofce-
re propter fuam materialitatem; ergo &c. Pro.
batur minor. Nam rm‘cmi:}. ad dinifionem_»
in plura ciu(dem rationis clt quedam maxima
materialitas , ideoque forma, qu& minus ha-
bent de hac potentia , fant minus materiales 3
fed inter formas matetiales animz brutorum
minus habent de hac potentia ; ergo » Proba-
tur minor : nam elementa, & mixta nanima~
ta,tum fecundum materian , UM fecundum
formam dinidi poffuntin plura fpecic; pe fe-
&a, & ciufdem rationis: ex. gt. ignis palmaris
poteft dividi in duos ignes femipalmares per-
feftos in fpecie ignis, & eiufdem rationis, &
tnc fimul diuiditur materia, & forma igais 3
plantz etiam poffunt tum fecundum mate-
riam , tum fecundum formam dinidi in plura
{altem virtualiter perfecta, & cinfdem ratio=-
nis: cum enim ex planta abfcinditur furculus,
fine ramufculus , talis ramufculus faltem ViI-
tualiter eft integra planta ciufdem rationis »
ideoque plantatus euadit integra planta ; at
animalia non poffunt hoc pato diuidi in plu-
ra perfea animalia ciufdem rationis; licer
enim ferpentes, lacertz , & quz vocantut infe-
&a dinifa viuant, & fentiant fecundum plures
partes, tamen Jacerta &c. diuidi non poteft in
plures lacertas perfedtas ,ita ve ctiam cauda la»

R 2 Cerg




132 De fcientia Dei

ecrte ablciffa {it, vel poflit euadere perfedta, &
iategra lacerta, ; :

14. Tertid canis, equus, leo,& alia anima-
lia, qua divifa non vinunr, fant perfediora,&
magis cognofcitiua; fed hac habent animas
minus divifibiles , ac proindé minus materia-
les;ergo cx formis materialibusille funt ma-
gis cognofcitina , que funt minus materia=
Ies. kT

15. Quareo Angeli funt magis cognolciti-
vi, quam anima rauonalis; fed funt etiam ma=
gis immarcriales ; ergo &c. Probatur minor .
Namn forma , quz femper debent effe fepara-
tz 4 materia, funt magis J'mmatcrjal_cs, quam
formg , qua non femper debent effe feparatz d
materia : fed Angeli femper debent effe fepa-
fati 4 materia , anima rationalis prjmq debet
poni in materia, deindé debet feparari 4 mates
ria; crgo &¢. :

16. Quinto ex ipfis Angelis illi funt ma-
gis cognolcitiui , qui poffint cognefcerc mo.
do magis immateriali , hoc ¢t magis md:un"T
bili; c1go &c. Probatur antecedens: Angeli
enim fuperiores funt magis cognolcitini, in
quantum vna cognitione indinifibili poffunt
cognofccre plura, quz Angeli inferiores co-
gnofcere debent pluribus cognitionibus; er-
go conftat indudticne formas, quo magis
funt jmmateriales , magis cfle cognolciti-
uas .

17 Ad 1. diltingho maiorem ; omnisco-
gnitio , qua non pofit effe 4 cognofcente , &
ab obietto altiori modo, quam per caufalita
tem , debet caufari ab obieéto , & 4 potentia,
concedo maiorem; que poflit eflc ab obiecto,
& cognolcente altiori modo, quam pet caufa=
litatem , debet caufari , nego maiorem ; con-
cedo minorem 5 & nego confcquentiam . Si-
cut omne ensdebeteflcd Deo, fed non om-
ne cns debet effle d Deo per caufalitatem , fed
vel per caufalitatem , vel altiori modo, fic
omunis cognitio debet eflfe 4 cognofcente, & ab
obiecto formali, vel per caufalitatem , vel al-
tiori modo . Deuseft 4 Deo, non per caufali-
tatem, fed altiorif modo, in quantum Deus
eftdfeiplos valetenim: Deuseft dfe ipfosfed
ipfe eft Deus 5 ergo Dens ¢ff 4 Deo. Creaturz
cum non fint Deus, non poflunt effe 4 Deo
hoc pacto, feddebent effe 2 Deo,tanquam ab
aliguo diftindto, ‘adeoque per caufaliratem .
Proporuionaliter cognitio dinina eft 4 cogno-
fcente , &abobieGo, non per caufalitatem,
fed altiori modo . Cognitio enim dinina com
fitipla Deitas, eft 4 fes fed ipfa cognitio eft
cognofcens , vt oftenfum eft , [& eft obic@um
formale [uiipfius , vt oftendetur quzt.42. cr~
£0 cognitiodining cft 4 cognofcente, & ab
obicto formali. At cognitio creata non po-
teft effe 4 cognofcéte,& ab obiecto hoc pacto,
Nam eo iplo; quod cft creara, non cftd le,
fedab alio ; ergo debet eficd cognofcente, &
ab obieGo formali, co pado, quo vaum eft

ab aliosfed vaum non aliter potelt efic ab alio,
quam per caufalitatem, vel realem productio-

nemsergo cognitio creata debet effe 4 cogne-
fcente, & ab obiedto formali per caufalitatem,
vel realem produdtionem . Axioma illud,
quod ab obiedto, & potentia paritur notitia,
intelligendum eft de fola notitia creata, &
ctiam aliquo modo de notitia increata , hoe
et de Verko dinino , vr cxplicabitur in quz-
ftionibusde Trinitate . Vt verificetur de co=
gnitiene effentiali Dei , fumi debet abftra@ius,
dicendo;; quod ab obicéto formali , & cognao=
fcente eft cognitio,

13. Ad 2 Patetex dictis. Explicatnm ot
enim , quo pado anima brutorum fint minus
materiales, quam forma non cognofcitiuz,&
quo pacto Angeli [uperiores , adeoque magis
cognofcitiur fint magis immateriales .

19: Ad ;. diltinguo maiorem: quod cft
clarius, & notius ex terminis non debet pro-
bari per medium minusclarum , & notames ,
tranfcat; quod eft clarius, & notius per voum
medium, aon debet probari per aliud mes
dium minus clarum , & notum altero medio,
nego maiorem; diftinguo eodem padto mino.
rem ; & nego confequentiam, Quod non eft
nobis notum ex terminis pote probari- per
plura media, quorum vnum fit notius altero:
ex.gt. poteft probari tum 4 pofteriori per me=
dium clariflimom, & facillimum, tum 4 prio-
ri per mediom minus clarum , ac difficilins ,
fed caufans fcientiam perfe@iorem , qualis et
fcientia & priori. In cafu nofiro nomine Dei
intelligendo ens increatum , fiue a fc, non eft
per fe notum, qued ens a fe fit cognofci-
tinvum - Ex eoigitur, quod ens 4 f¢ 2 nullo
poflit limitari, oftenditur,; quod eft illimita-
fum; €x co, quod eft illimitatum, oftenditur,
quod habct omneefle fine vllo defeétu: ex eo,
quod habet omne efl€ fine defectu,offenditur,
quod cft attus purus, nihil habens potentiz ,
adeoque fumme immarerialis : ex co, quod
eftadtus fumme immatcrialis,oftenditur,quod
eft famme cognofcitinus.

QVAESTIO XLIL

Qe obieta maserialias ex guo ebiccte fore
mali s per quam [peciem intelligibilem ,
G q%0 genere coguitionis, ac [Cien-
t1& Deys cognefear 2

1

S.T5.0-14:4.5.6.7.83:0: 10. 1 1121416,

1. PRimo videtur, quod in Deo non detur

{cientia propri¢ diGta. Scientiacnim.e
propri¢ dicta eft cognitio conclufionum cau-
fata cx cognitione principiorum per difcur-
fum; fed Deo repugnar canfalitas, 8 difcurfus;
crgo &c.

2, Secundo videtur, quod Deus non ha-
beat {cientiam fui ipfius . Ex Ariffotele enim
3.de Anima text.12. & 28. Intelligere , & fci-
re eft quoddam moueri, & pai; icicn:i? cone=

fftic




Liber I, Quaftio XLII

iftit in quadam aflimilatione cum re fcita; &
obieétum fcitum cft quadam perfe@tio fcien,
tis ; fed Deus non poteft pati, & moueti a fes
ipfo,nec poteft fibi affimilari,vel & fe ipfo per-
fici; ergo &,

3. Tertio fi Deus intelligeret fe ipfum; in-
telligeret fe veobieGtum primarjum ; fed om-
nis intelle&tio , & fcientia ditinguiturd fug
obiedlo primario ; ergo intelleétio divina di-
ftinguercturd Deo, quod eft abfurdum.

4. Quartd videtur, quou Deus non fciat
alia d fe. Nam amnis fcientia (pecificatur , &
menfuratur ab ebie@o fcibili ; fed Dews nonws
fpecificator, neque menfuratur ab vHo extrin-
feco, cum fic totaliter 4 (e ergo &¢.

5. Quintd videtur, quod Deus non ha-
beat {cientiam poffibilium . Deusenim nono
fcitea, qua carent omai fiibilitate ; fed pofii-
bilia cum nihil int, carent omini fcibilitatess
fiquidem omnis {cibilitas et quzdam entitas;
ergo &e¢.

6. Scxto poffibilia funt infinita ; fed infini.
ta non poflunt comprehenliug cognofci;quod
enim fcientia comprehenditur, (clentiz com-
prehenfione finitur , vt dicit 8. Auguftinus
lib.i 2. cap. 8. de Cinitate De¢i; ergo &ca

7. Septimo videtur, quod Deus creaturas
cognofcat folum in communi, non atitem in
particulari, ac diftinéé. Crearurasenim co-
gnofcit folum, quatenus continentut in Deo;
fed creature continentur in Deo folum fecuns
dum perfeitiones, nor autem fecundum im-
perfectiones 5 ergo Deus cognofcit creaturas
folum fecundum perfetiones, non autem fe.
cundum imperfe@tiones; fed creaturz diffes
runt 4 Deo per imperfe&iones;ergo Deus non
cognoficit creaturas fecundum  proprias ratio.
nes,perquasdifferunt & Deo, fed folum {ccun-
dum ratnones Communes .

8. Otaua videtur; quod Deus non co-
gnofcatmala . Vnumquodque enim ‘coghno-
fcitur per {uam fimilitudinen exiftentem ino
cognolfcente; fed in Deo nulla eft fimilitudo
cum malo quatenus malo; erge &c.

9. Nono vidctur, quod Deus non cogno-
fcat impoflibilia. Cognofcere enim impoffi-
bilia eft fingere ; fed intelleétus divinus eft in-
capax fi&ionis ; ergo &c.

10. Refpandeo , quod cum oftenderimus
Deum cognofcere omnia comprehenfiug , fe-
quitug,vt magis in particulari cxplicemus,que
obicéa materialia, per guod obicétum forma-
le, per quam pecicm intelligibilem, & quo ge-
necre cognitionis cognofcat.

11. Dicendum igitur primod:Deus vt obie.
&ta materialia intelligit fe ipfum,& omnia alia,
tun cxifientia; tum non exifientia, tum poifi-
bilia, tum im poffibilia, tum bona , tum mala,
ac de ijs enunciat omnia, qua veré poflung
cnunciari .

12. Probatur = nam ex di@is quafh 41,
num.9. Deus {ua cognitione adequat totats
cognofcibilitatem cognolcibilinm ; fed fi non
cognofceret ha2c omaia, vel deijs non enuns

133

ciarct omnia , qua veré poffunt enunciari, ca<
gnitio diuina non adzquaret toram cognolci-
bilitatem cognolcibilium ; ergo &c. Probharur
minor ; nam omnia dita funt cognolcibilia s
enunciando de poflibilibus, quod poffunt ede,
& poffunt habere omnia fua pradicata: des
impoflibilibus, quad non poffunt effc: des
exiltentibus , quod exiffunr; de non exiftenti-
bus, quod non exitunt; de bonis , & malis »
quod bona fant , &mala; ergo fi Deus nons
cogaolceret haec omnia, vel deijs non enune
ciarer quidquid veré porelt enunciari, nons
adzquaret cognofcibilitatem cogaolcibilium,
Ex hac conclulione fequitur Deum itd resco-
gonofcere, vt de rebuas enunciet non folum ve=
ritates neceffarias, & quz non pofiunt nons
conuznire; fed ctiam contingentes, & quz
poffunr non conuenire ; ex.gr. de mundo non
folum enunciat, quod eft poflibilis, que cft
veritas neceflaria , fed etiam quod cxilhit , que
elt veritas contingens . Cogaitio diuina, ins
quantum de rebus enunciat veritates neceffa-
rias, cft omnino neceffaria, & vocari folet
fcientia fimplicis intelligentiz; in quantnm.s
enunciat] veritates contingentes, non cft om-
nino neceffaria, fed aliquo pacto contingens.
Quiz vere Deus veritatcs non neceflarias
cnunciat tum abfolaté, vt cum enanciat
mundum efle ; tum jconditionaté , vt cum_s
enunciat, quod i Iudas auxilijs alijs fuiffet
praucntus s non prodidiffet Chrifum, ideo
fcienria non neceffaria diniditur in abfolutam ,
que vocatut {cientia vifionis , & conditiona
tam, guaminfrd oftendemus effe {cientiams
mediam .

43. Dicendum fecundé ; Deus omnias ,
que diftinguantur ab effentia dinina , cogno=
fcit vt obie&ta puré materialia per fuamn
effentiam,tanquam per adzquatum obiectum
formale .

14. Probatur : nam illud cognofcitur vt
obieGtum formale , quod itd cognofcitur , vt
fit rario cognalcendi; illud autem, guod itd
cognofcitur, vt non fit ratio cognofcendi,
cogaofcitur vt abieGum puré materiale; fed
Deus itd cognolcit fe ipfum ; & omaia, vt {o=
la diuina effentia it ratio cognofcendi: ergo
&ec. Probatur minor : nam cognitio, quaws
Deus cognofcit feipfum , & omnia, e¢ft om-
nino idem cum diuina effeatia, vtoftenfum
elt quek. 41. fed effentia dinina cum fit adz-
quarte 4 fe, eft adequara ratio (ui ipfius, nec
habet vilam rationem ditin&am ;- ergo eft
adzquata ratio diuine cognitionis , adcoque
quidquid 4 Deco diftinguitur, itd cognofcitur,
vt nullo padto it ratio dininz cognitionis, fed
fit obieGtum puré materiale. Licet nullum_,
obieétum 4 Deo diftinétum fit ratio, cur Deus
cognofcat, tamen obiedtum 4 DeodiftinGum
poteft efle conditio requifita ad hoc , vt Deus
tale obietum enunciet ; ex. gr. exiftentia pec-
cati eft conditio requifita ad hoc, vt Deusaf-
firmet dati peccatnm,vt ex profeffo explicabi-
tut quzlt. 43.44. & 45. in quibus agetur de

iclen=




1324 De fcientia Det-

feientia viffonis, & me

15. Dicendumte : dinina effentia eft
fpecies intelligibilis , yuam D Zno
{cit omnia cognoftibilia. Probatar:nam {pe-
cies intelligibilis et , per quam obicftum itd
conftituitur intcntionaliter prafens co
{centi , vt (it ratio cognofcendi ; fed per
tiam dininam omnia cognofuibilia funt ird
Deco intentionalicer prefentia, vt divina el-
{entia firadzquata ratio cognofcendiipfa s cr-
go &c. Hanc conclufionem exprefse tradit
Sané&us Thomas hic qua(l. 14. art. 2. dicens,
quod intelle@us dininus itd fe habet, vtne-
que careat fpecie intcll 2ibili, neque fpecies
intclligibilis fit alind 4 fubftantia iatellctus
diuini.

16. Dicendum quartd cum Sanflto Tho-
ma eadem queft.14. art.s. licet dinina effentia
fit fpecics inrelligibilis omnium cognofcibi-
lium,, tamen eft fpecies propria folias Deis
aliorum ‘eft fpectes non propria. Probatur:
pam cum fpecics reprafentat indiutfibiliter
plura obic&ta, fed itd, vtabvno obicclo pro-
pter continentiam , qua couariner aliud obic=
&ums habeat totum effe, & totam vim repre=
fenratinam alterius obicétisa quonullo padio
habet effe, & vim reprafentativam , elt fpe-
cies propria folius primi cbiedi, non autem
fecundi  ex. gr. licet {pecies reprafentans ima-
ginem Petri reprafentet indivifibiliter , & Pe-
frum , & imaginem , tamen fi habeat totum
effe,, & totam vim reprefentatinam Petei ab
imagine Petri , propter continentiam , quata:
lis imago continet fimilitudinem Petri, eft

ropria {pecies folius imaginis, non autem
{;crrl ; fed dinina effentia itd cft {pecics intelli-
gibilis Dei , 2& omnium allorum cogpofcibi
Lium s vt a Deo , cum quo idennficatur ; ha-
beat adequaté effe , & totam vim reprafen.
gandi omnia coguofcibilis, propter continen-
giam , qua Deus continet omnia cognofcibi-
lia, ab alijs autem cognofcibilibus diftinétis
nullo pa&to habeat effe, & vim reprafentandi;
alioquin diuina effentia haberet efic, & vim
reprefentandi ab aliquo diftincto, & non cifet
adxqguare 4 feipfa;ergo &c.

17. Dicendum quintd : Deus proprié lo-
quendo fe ipfum cogaofcit in fe ipfo, & ins
fua eflentia, & non iaalio diftindto ; at co-
gnofcibilia ditinta 4 Deo cognolfcit non in fe
ipfis, fed in Deo , & indininaeffentia. Con-
clufio eft 5. Thomz eadem queft. 14. art. 5.
Probatur:nam propri¢ loquendo tunc aliquid
cognofcitut in fe ipfo,cum vel ipfum, vel eius
fpecies propria el ratio cognoicendis cums
verod adequata ratio cognofcendi non cft ip-
fum, neque fpccies eius propria ; fed fpecies
propria alterius obiedi continentis illud aliud
obie@um , tunc non cognofcitar in fe ipfo,
fed in alio: ex.gr. cum immediaté video Pe-
trum, cognofco Petrum in feipfo; quia Pe-
trus > & propria fpecies Petri eft ratio, vt Pe-
trum cognoicam; at cum inmediaté video

imaginem Petri; cognofco Petrum, non in fe

ipfo, fedin imagine’, quia fpecies proprids
imaecinis propter Cr_jﬂti}]Cl?TiQm: quaimago
continer fimilitudinem  Petri , eft ratio co-
gnofcendi Petrum s fed Deus itd cognofeit fe
ipfum , vtipfe Deus, & diuina effentia , qua
ex diftis conclufione quarta cft (pecies pro-
pria: Dei, fit adequata ratio cognofcendi
Deum; iti cognofcit alia cognrofcibrlia, vt
neque talia cognofcibilia diftincta d Deo, ne-
que fpecies propria ipforum it ratio cogho-
fcendi ipfa, fed adequata ratio cognofcendi it
diuina eflentia , qua efl {pe propria {olius
Dei, non autem aliorum cognofcibilizm ; cr-
go &c.

13, Confirmaturex Augufiino lib. 5. de
Gen. ad litt. cap. 13, vbidicit . Porva fi npuerat
ea, que fecit, whi neucrat , nifi apud fe ipfum } &
lib 83. quzftionum, quet. 56. dicitr . Neque
qguicquam Deus cxtra [e ipfum intuetur 3 fed hoc
non potef itd intelligi » vt Deus nihil intuca-
tur , quad {it extra Deum 3 crgo deber intelli-
i, vt Dens, quz funr extra Deum, non intel-
ligatin {e ipfis , (ed in Deo .

19. Debet aduerti, qued non ncgamus
Denm cognofcerc alia 4 fe fecundum efle,
quod habent in fe ipfis, fed lolum negamus,
quod illa cognofcat in feipfis, hoc clt itd ; vt
velipfa, velfpecies propriacorum fint ratio
coznofeendi . Rurfus Dens cognofcit alia in
feinfo, non tanquam in aliquo medio prius
cognito, fed tanquam in alio {imul cogni=
to . E
20, Dicendum fextd : cognitio, qua Deus
cognofcic omnia , eft fimul {cientia, intelle-
&us , fine intelligentia , fapicntia, confilium ,
fiue prudentia 5 & ars, ideoquc hec nomina,
in guantum rribuunror Deo, fignin€ant cam-
dem indjuifibilem cognitionem , & cfientiam
Dei , prout 4 nobis cognitam diverfis conce-
pribus, feu rationibus formalibus. Quod hxc
nomina conueniant Deo , pater €x Scriptura.
Sapientid en'm,& fcientiam Deo tribuit Apo=
floius ad Rom. 11. dicens: O altiudo diuitia=
vum [apientie , ¢ [eientie Dei . luntelleétum , fen
intelligentiam, & confilium, few prudentiam
Deo tribuit Tob. cap. 12, dicens s dApud ipfum
efl fapientia , & fortitudo » & ipfe baler confilium 5
¢ inelligentiam . Sapienti@ 13- Dcus vocatur
artifex , adeoqueipfi tribuitur ars .

21.  Probatur conclafio : nam ex dodrina
Atiftotelis 6. Ethic. cap. 1+4. §- & 6. Intelles
Qus eft cognito principiorum: fcientia eft coa
gnitio conclufionum per fnam caufam, fea
rationem : fapientia cft cognitio altiffima
caufz, & aliorum per altiflimam canfam:pru-
dentia, feu confilium elt reéta ratio, hoc eft
vera cognitio agibilinm @ ars elt recta ratio,
hoc eft vera cognitio fa@ibilium ;5 fed Deus
fua fimpliciflima cognitione cognofcit omnia
priocipia, & omnes concluliones per {uam.s
effentiam , tanquam per obie&um formale,
quz dinina cffentia ¢t caufa, & ratio omnium
conclufionum : rurfus cognofcit fuam effens
tiam , qua cft altifima caufa, & omnia alie,

cogno=

8

-




TR e

I i

Lib. I. Quaftio XLIL

it per fuam effentiam: cognofcit
1am veriflima cognitione , quo padto actios
nes poflint,ac debeant honcltiffime feri,quod
eft cognofcere omnia agibilia : cognolcit;quo
paltores poflint optime fieri in ratione artifi-
ciatorum , qued cft cognoleere omnia fadti-
bilias ergo &c.

22. Dicendum feptimo : Deus cognofcit
res fcientiam faltem redu&iue a priori,
non attem 4 pofteriori, & itd cognoicit om-
nes veritates,tum logicas , tum phyfi
mathematicas &c. vt fcientia divina
maliter Theologia,non autem phy
thematica &c.

23. Probatur: nam fc
qua res cognofcuntur per {uam caufam , feu
rationem ; (cientia 4 pofteriori cif; quia res co-
gnofcuntur peraliquid , quod non elt caufa,
vel ratio,. fed potius effectus rerum; fed Deus
omnia cognofcit per diainam effentiam, tan.
quam per cbieGtum formale , quz diuina ef=
fentia eft prima ratio fui ipfius, & omnium
aliorum; ergo &c. Rurfus [cientia, quz has
bet pro adzquato obie&o formali Deitatem ,
eft Theologia; fed Deus omnes veritates phy-
ficas, mathematicas &c. cognofcit pet {nam
cfientiam, tanquam per adequatum obieGtum
formale ; ergo &c. Scientia igitur, qua Deus
cognofcit veritates phyficas , ‘non cft forma=
liter , fed folum eminenter phyfica , quid illas
non cognofcit per obie@um formale phyfice,
hoc elt per eas naturale , feu fen(ibile, fed per
cilentiami divinam , que el obiedum forma-
Ie Theologiz. Sicut autem eficntia diuina
contitict eminenter omnia gbicéta creata for-
malia, fic (cientia diniva continet eminenter
omnes fcientias diftindtas 4 Theologia . :

24. Dicendum o&tauo: cognitio, quas
Deuns cognofcit fe iplum , & omnia, refpectu
Dei, & omnium aliorum eft fimul perfectif-
fimé (peculatina , & perfectiffime pradticas ,
faltem eminenter . Probatur : nam cogoitio,
quz habet pro fine adzquato iplum cogno-
feere , & fcire, eft perfectiflimé fpeculariaa s
{ed cognitio, Dei haber pro fine adzquato ip-
fum cognofcere , & feire, figuidem eft idem
cum dinina effentia , qua habet pro fine ade-
quato fc ipfam ; crgo &c. Rurfus cognitio,
que {uo obic&o cft ratio totius effe , quod ha-
bet, & quod poteft habere, cit perfeciflime
piactica; fed cognitio dinina itd cognofcit fe
1ipfam, & omnia, vt fit fibi , & emnibus alijs
ratio totiusefle, quod habent, & quod pof-
funt habere, fiquidem eft idem cum diuina
cleatia, quz cum fitd fc, eft prima ratio fui
ipfius, & omnium aliorum ; ergo &c. Cogni-
tio igitur diuina itd cognofcit poflibilia, vt fit
illis razio poffibilitatis; ita cognofcit impofii-
bilia, vt fitillis ratio impoflibilitatis, fiqui-
dem pofiibilia, & impoffibilia funt talia non-»
caf, fed ex fumma rationc ; itd cogaalcit exi-
fientia, vel non exiftentia , vi iz illis rario exi-
ndi, vel non exiftendi .

24« Dixi tamen in conclufi

ne cognitio-

135

nem divinam effc pradlicam faltem eminen®
ter » Nam poflet aliquis exiftimare ad cogni-
tionem formaliter pradticam non (ufficere , vt
fit obiecto ratio totius efle, quod habet, vel
potelt habere ; fed vlterius requiri, vt fit d¢
obico operabili , & vt habeat pro fine opus -
Si hoc iatelligatur nomtoe cognitionis fors
maliter pragticz , cognitio Deinon erit fat-
maliter pradica refpedtu ipius Dei,cum Deas
non {it obieum operabile s nec crit formali-
ter practica refpedtu creaturarum, quid nono
haber pro fine opus, fed habet pro fine ade-
quato feipfam . Erit tamen pradica cminen-
ter , quia continebit perfedionem fimpliciter
fimplicem cognicionis practice , qua confiftic
in hoc, vt {ir obiedto ratio totius efle, quod
habet, vel poteft habere

26. - Dicendum nouo:Deus cognofcit ome
nia fine vila compofitione, & fine vilo difcug-
fu. Probarur: nam compofitio coafiftitins
hoc , vt quia intclledtus concipiens fubieGum
primo intuite non vider omnia, qua de fu-
biecto poTunt veré enunciari, progrediatue
ad faciendos varios conceptus pradicaroruim,
affirmabiliom , & ncgabilinm , & ad ralia pre-
dicata cum fubieCto componenda peraffirma-
tionem, veld fubieGo dinidenda per negatio-
nem ; ¢x. gr. quia cgo concipiens Peirum
vhico intuitu non video, quod eft fapiens,
ioftus &c. formo varias conceptus (apientis »
jufli &c. & per compofitionem dica: Petrus
eft (apiens , iuflus e per dinifionem dica, Pe-
trus non eft equns e Difcur{us conliftit in hoc,
vt quia intelligens principia vaico intoita non
vider omnia, gqua continentur in principls»
progrediatar per varias cogaitiones ad illa in-
ferenda ex principijs: ex. gr. quia in princi-
piis , ac definirionibus mathematicis pofitis
initio librorum Euclidis non videmus vnico
intuita conclufiones contentas inralibus prin-
cipijs , per varias cognitiones progredimur ad
gonclufiones paulatim inferendas ex princi-
pijs s fed Deus vnico intoitu itd comprehendit
fuam effentiam , quea et prima , & adzquata
ratio omuaium enunciabilium , vt videat om-
nia enunciabiliasergo elt incapax omnis com-=
pofitionis , ac dilcurfus.

27. Ad 1. nego ad {cicatiam propri¢ di=
&am requiri, vt {it cognitio conclufionum
caufata a cognitione principiorum per difcur-
fum s requititar enimy, & fufficic, vt fit co-
gnitio conclufionum per foa principia, &
{nas rationes: fed Deus ex dictis conclufio-
ne 2. & 4. cognofcit omngs conclefiones per
diuinam eflcatiam, quz elt primum princi-
pium, & prima ratio omnium ; ergo &¢.

23,  Ad'a. diftinguo maiorem: intelligere,
& fcite elt quoddam moucri, & pati; eft quod-
dam affimilari, & petfici analogicé ab obie-
&o formali , & primario, concedo maiorem :
et quoddam moueri, & pati proprié , n¢go
maiotem : diftinguo codem padto minorems
& nego confequentiam . De ratione intelle-
Gionis eft > vtlit quoddam moueri , & pati»

pels




136

petfici, sfﬁaw:.‘.i alogicé, confiftens in hoc,
vt intclligens habeat ab obiedto formali, &
prim aric adtum , & perfedionem intelligen=
di, ac mpl’a‘wnralmi obiedtum s fed L’L.Lsﬂ fe
ipio, & 4 fnacfientia, que cft obietum for-

male ‘nr..nmllu_m dinina intelle@ionis » habet
actum , & pertedtionem inielligendi, ac re-
prefentandi {e ipfums; crgo ana ma:u. motc=
e, patitut , altimilatur, & pe erficitur d feo
iplo, ad feoque feipfum intelli .rn . Ex oppofita
ratione coguitio creara non potelt intelligere
feipfam vt obie@um formale \' ;Hm.um“

quid cum non fit 4 fe

,» fed ab alio , debet 2
obiecto formali , & p:ssmuo diftindto h"b< re
acdtum , & perfedionem intelligendi. Arifto-
teles noan dicit , quod intelligere eft moucri,
ac pati, led folum, quod cft quod tdlm mote-
1i, & pati ad figeificasdum , quo mtquqm-
dam mouerl ; ac pati folum anaio_j.s, ;& im=
propric .

29, Ad 3. concedo maioreny, & diftinguo
minorem : omnis intelle@io , & [cientia, qug
non fit 4 fe, diftinguitnr 4 fna obicdto prima-
rio, concedo: qn‘, fit 3 fc, nego: & nego
confequenaam . Eft de rationc intelle@ionts,
& fumm» » vt habear funm efle , & fuam per-
fectionem ab obiedlo primario; fed cognitia,
qux non eft d f¢, non pote(t d (¢ habere funm
cfse y & perfectionem , cognitio , que citd Ic
potelt, ac necefsario habet 4 fc faum effc ,
pecfetionem ; ergo cognitio K qux non L(t 3
{e, diftingui deber a fi10 obiccto primario, co-
gnitio, qua eft 4 {c, non poteft diftinguid fuo
obicdto primario , alioguincam nen poffit
habcre fuum cffe ab vilo diftindto, {i diftingue-
retur 4 fuo obuﬂo Iu: atio , non haberet
fuum cfsc , & (nam perfectionem 4 {uo obies
o p:ima,rio yquod repugnat. [dentitatem .
cogaitipnis divine cum (g obieQo primario
docuit Ariftoteles 12. Metaph. rext.s 1. dicens.
Seipfum ergo insellizit , i eft quidem guod optizaum
eft s & eft pmelletionis intellectio. Q_Jlbus verbis
continctur hoc argnmentum , lntelledtio die
uina eft ipfum optimum ; fed inrelledtio vt fic
optima , debet habere optj mual ebicdtum
primarium ; crgo intelletio dinina habet fex
ipfam pro obicéto primario , & eft intelle@io=
nis-intelletio . Nec dicas non poffe pnrcipi 5
quodmtcuu}m primario inteliigat fe intellis
gere. Dico enim fatis percipi, ol.od intelle=
&io, qua clt omae efse, & omne bonum. ,
primario intelligat hoc iplum , quod ipfas
elt intelledtio continens omue efse , & cmnes
bonun:.

30. Ad 4.diflinguo maioremiomais {cien-
tia I}){:cmmzm , & menfuratur (aleem analo-
gicé ab abiecto formali ; & primario, conce-
do; abobiedto puré materiali, ac fecundatio,
e 5 concedo minorem; & nego confequen-
tiam. Specificari , & mc nrary eft haberes
fuum efse, fuam perfedtionem, & fuamqusn-
titatem virtnalem.ab aliquo; fed ¢ o di-
uina habet adequate fuuw cfie, {nam pecfe
&ionem,; & fuam quaatitatem virtualen d di-

1 T

De icient

= & per hoc f]

ia Dei.

uina efsentia, qua elt adequat
formale , & primarium ipfivs; s ergo fpecificar
tur, & menfuratur adequaté a d
in omni! genere , non auren: ab vllis obieti
extrinfecis, vt cxprefsé docer S. Thomas h
quafl. 14. ar. 5. ad 3. dicens. Fude noi oporie: ,
quod ipfum intelligeve dinmum , vel potins ipfe D>

f pecificesur per aliquod extrinfecum “Ex opp
1€ cognitio creata, cum Hcat clse, ac

onis ab obie-
atur ab oble-

peciem s & qu‘if‘-'
m, , & 3 caufis dif
& 4 caufis dittii

21. Dices : cognitiorem fpecificari ab
Qo ¢it , quod non poffit intelligi , nifi per
otdinent ad tale obiectum s fed diuina cogni-
tio obie&oram cxrrinfecorum , non potelk
intelligi , nifi per ordinem ad obieéta extrins
feca; ergo &c.

32. Refpondeg, diftinguo maiorems: co=
frnitim‘cm {pecificari ab obiecto eft, quod

won polfir mtelligi , nifi per ordinem ad obig-
aum. tabquam ad exemplar, concedo ; tan-
quam ad imaginem , nego; diftingno codem
pa&to mi:.o;cm, & nego confeguentiaim. .
Imago eft, guod generatur ad imitationem alterius,
ot illad rcpnefmtcc : Exem pl:u" cft ad cuius imita=
tionem altevum genevatur . lmago per hoe, quod
generetur ad imilatienem cxemplaris , {pecifi-
catur ﬂb exe ; exemplar ex oh;cmm ra-
i ginem .« Cognitio creatass
1 imitationem obietti extrinfeci,
1catur ab gbicdlo extriifeco ,
ranquam: ab exemplari, Inrellectio efsennalis
Del pon - generatur ad Imitationem  wllius
obiedli extrinfeci, fed eft primum exemplar ,
& prima idea , ad cuius imitationem fiunt
omnia extrinfeca , ideogque non fpecificatur,
fed fpecificat omnia obie&ta exirinfeca , & iu-
telligitur in ordine ad obiedta extrinfeca , non
tanquam ad exemplaria [pecificantia , fed tan-
quam adimagings ipcc_iﬁcsras .

33.  Ads. diftinguo maiorem : qua carent
om#i [cibilitate tum extrinfeca , tum intrin-
feca , non pofsunt [ciri, concedo maiorems =
qua carent omaifcibilirateinrrinfeea, fed non
extrinieca, n iorem : diftinguo codem
padto minorem ; & ncgo confequentiam.
Polfibilia licet non fint intrinfece in fe ipfis »
tamen extrinfecé , 8¢ potentia funtin dininas
cfsentia potente illa producere, ideoque ha-
bent fcibilitatem in effentia dinina. Propor=
tionaliter impoflibilia licet non habeant fcibi-
litatem intrinfecam in e ipfis, tamen habent
lc1b1lzmcm in {vo oppofito, hoc cft in fua.
impoflibilirate extrinfeca, & in djgina effen-
tia, f‘i"'B cft ratio omnis pothibilitatis , & im-
puii:b; itatis .

34 Ad 6. concedo nm;orcm, & diftinguo
inprem:infinitum comprc 1endi non poteft,
nofcendo partem polt partem, concedo s
1o0icendo omaia fimul, nego ; & nego
cenleguentiam « Infinitum definitur ab Ari-
cle 3. phyl. text. 63 s Cutns [ecandum qisanti jta=
tem acei f;;mfh[m femper eft aliguid cxtra accivere ,

ideo-




—

LiberI: Quaftio XLIII:

idcoque infinitum, {umendo partem polt par=
tem , finiri non potelt. At infinitum {umen-
do omnia fimul,potelt quodammodo finiri.
E. gr. fidetur linea infinita, licet auferendo
partem poft partem , pura palmum poft pal-
mum,finiri non poflir ablatio,aufereado illam
totam fimul, finiri potelt ablatio . Propottio=
naliter infinita, cognofcendo partem poft pat-
tem , comprehendi non poffunt , & vt loqui=
tur Auguftinus , non poffunt fcicntiz come
prehenfione fiaiti ; at cognofeendo omnias
{imnl, poflunt comprehendi, & fcientiz coms
prehenfione finiri. Deus cognofeit infinitas
{imul , ideoque #la comprehendit, & fuz
fcientig comprehenfione quodammodo finit.

35. Ad7.concedo maiorem , & diftinguo
minorem; creature continentur in Deo fe=
cundum [olas perfe@iones continentia praci~
fiu¢ fe habente ad imperfeétiones, nego mi=
norem ; continentia pofiting excludente im-
perfedtiones , cancede minorem; & nego cons
fequentiam . Deus continet creaturas fecun-
dumomuncs perfe@iones cum pofitiua exclu-
fionc omnium imperfe@ionum , ideoques
comprehendens hanc fvam, continentiam .,
€ognofcit creaturas fecundum omues, & fin-
gulas perfedtiones vt contentas , & fecundum
omncs ; & fingulag imperfeGtiones vt exclufas,
& fic retorquetar argumentum .

36. Ad 8.dillinguo maiorem:vnumquod=
que {inon cognofcitur per fimilitudinem op=
pofiti, cogno(citur per fuam fimilitudinem
cxiftentem in cognolceate, conceda maio=
rem : fi cognofcitur per fimilitudinem oppo-
fiti, nego maiorem; concedo minorem 5 &
nego confequentiam. In Deo datur fimilita-
do folius boni, non autem mali vt maii. Quia
tamen cflentia divina cft fimilitudo excmplas
ris omnis boni, exclufiva 4 (¢ omais mali,
ideo per eflentiam divinam,. tanquam per fi-
militudinem boni exclufiuam omanis malico-
gnofcuntur omnia mala fecundum omnem
rationem mali, In Deo igitur dantur idez,
exemplaria, & fimilitudines omnis boni, fed
non datur vlla idea, & fimilitudo mali. Idea
enim cft fimilitudo, ad cuius imitationem aliquid
ft; [ed omnia bona fiunt ad imitationem Dei,
pulla mala fiunt ad imitationem Dei; ergo
&c:

37- Ad o.diltinguo maiorem : cognofce-
re impoflibilia ; afhingendo ipfis aliqua, qua
nonconueniunt, eft fingere , concedo maio-
rem: cognofcere impoflibilia , puré afirman-
da, quod nequc funt, neque poffunt eff, nifi
per intetle@tum fingentem » cil fingere,, nego
maiorem ; concedo minorem; & nego confe=
quentiam . Deus cognolcitimpoffibilia puré
de ipfis cnunciando, qua poflunt vere enun-
ciari, hoc ¢t quod neque funt, neque pof=
funtefle ; fed folum poffunt fingi, ideogues
cognofcit' impoflibilia fine vila fitiones.
At inrelle@tus nofter cognofcendo impofli-
biliafingit; quia cognofcit illa ad medums
entium.

137

QVaASTIO XLIL

Vivam, & guo palts Deus ab eterwo Ciderit
comtingentia futura?

5. Th.q. 14, ar. 13. ¢ 14.

1 Idetur , quod Deus ab xterno non po-

tuesit certa cognofcere contingentia
abfolaté futura, purd actus bonos, aut pecca-
ta, qua intempore libere faciunthomines,
aut Angeli: primoé , quia intellectus dininus
ab zterno ex fe crarindifferens ad prafcien-
dum, vel quod Lucifer, & Angeli erant pec-
caturi, vel quod erant non peccaturi; ergo
cum non efiet potentia formaliter libera s non
potuit feipfum determinare , fed debuit ab ali=
quo alio determijnariad prafciendum potius,
quod crant peccaturi, quanl non peccaturi i
fed non poteflt explicari , 4 quo potuerit detere
minari ; ergo &ec.

2. Secundo , quod pofito aliquo antece-
denti, non poteft non fequi, fequitur , necef
fario ; & non liberé ; (ed pofita ®terna , adco-
que antecedenti prafcientia Dei de peceatis
hominum,& Angelorum, peccara hominum
mon poflunt non fequi, alioguin falificaretur
diuina pra:(ciencia, quod implicat; ergo pec-
cata homioum , & Angelorum ficrenr nccefs
fario, & fic aufertur liberum arbitriam , &
Deus neceflitatad peccandum .

3. Terrio ficut Lucifer, & Angeli malide
facta peecarunt, (ic potuiffent liberé non pec-
care; ergo ficut de fatto Deus pra(civitillos
peccaturos, fic potuifier prefcire illos nons
peecaturos , adeoque potuiffet habere aliam.
prafcientiam , quam habuerit de fa&o ; fe
hoc includit quamdam mutabilitatem quoad
feicntiam s ergo.

4« Quarto Deus anno fuperiore affirmabac
hune annum non effe prafcntem, neque pixe-
teritum , fed futurum; hoc anno afficmat cun-
dem non effe preteritum ; nec futurum ; fed
prefentem ; anno fequenti afficmabit hunc
cundem annum non cfle amplivs prefentem,
neque futurum , fed prateritum; fed eft im-
poflibile , vt intelle@tus modo dicat aliquid
efle przfens, modo dicat illud non effe amplins
pra:fcns , abfque eo quod mutetur quoad co-
goitienem ; ¢igo dininus intelle@us mutare-
tur quoad cognitioneny,

5. Refpondeo de fide eft Denm ab zterno
prafciuiffe omnia futura. Sapientiz enim 8.
de diuina {apientia dicitur 3 Signa , & monfira
feit, anteqitam fant, & euentus temporsm , & [e=
culovam [cit , praterea @ de futuris aftimat . Sa-
piestie 19. Prafciebat enim furura illovurn . Ec-
clels 23. Deo antequam creaventur , omnia funt co-
gnita . Plura alia rc_f'timonia Scripturarum.,,
ex quibus argunnt Patres, videri poflfunt apud
Ruiz dilp. 22. de fcientia Dei fedt. 2. vbi etiam
affertillud Tertulliani lib. 2. contra Marcio-

S nem




138 Delcientia contin gen Hum.

nem caps §- Prafcientia Deitot babet tefles , quot
Prophstésifrrit’. _

6. Haxc veritas ratione etiam naturali de-
monftratur . Veenim oftenfum eft qualt. 14.
Deus habet prosvidentiam reérum humana-
yum, & voicuigue in'vira futtrd’ pro meritis
rerribuit pramia , vel pxnas; fed non pofiet
retribuere , nifi {cirermyerita voinfcuiniques;
ego fcit merita, & adus liberos voinfeuiul-
ques fed von porelt corum {cientiam de nouo
atqiiirere; com fitimmutabilis; ergo ab @ter-
no prefcinit merita, & adtusliberos vaufcu-
infque.

7 Confitnrattr ;- nanr i Deus ab @tetno
ron prafciviffet fatura , cum de Nouo nons
poffit coruni fcientiam acquuitere , nequeilla
ftiret, guando-finnt, vel poltquam fuerunt
fafta’y ergo efler infipientiflimus , & itd (eli-
dio, vtnegue nunc fCirerqua fiant’, & fadta
funt in mundo , & que'nos homines fcimus ;
¢rgo ne Deus'dicatur ita infipicns’, ve'nefciat
prafential, & praterita, quE nos {cimus’, de-=
Ler dicl itd fapiens, vt prefeiat futura, quae
1 o8 nefoimuos . Hic modustargtiendi defum-
{ruselt ex Ariftorele r.de Aniina’test.8o. vbi
dicitsidecedit’ Evppedocl infiplentiffivium effe Ded.
Sclis enim: Elemeontorum non coguoftit'ipfam difcors
dianis idenique repetits 3. metaph. textins.

g,  Contrd [lanc veritatem , guam cx‘ant-
quis Philophiis cogaouacrunt Tales , Plato’; &
Zeno'cuwm Stoicis errauic Tulliug', quidib. 2.
de Pininatione , & libi 2. de¢ Natura Deorum
prope finem , dixit . Mibyquidewn videtuy , neqice’
P Deuiii cadeves quod [cfat qiod futarnm efl. Nam (¢
juit, certe caeniers qrod [i'cevie eneniet v nullus oft
cafus’s negue fortinas ldeoque de Tullio dixit
Auguttinus Lib. s+ de Ciuit. Dei;cap, 0. quod
vt confirmaret liberum arbitrinm , degauit
prafeientiamifuturorum , atque 1tddum volt
facere’liberos), faciv facrilegos . Bundem er-
rorem Anttotel tribuunt plures: Parres, &
Scholaftici. Sed Aviftoteleny ab hoe errores
vindicat Ruiz dilp. 9. de Scientia Dei , {e&. 1.
Sudifp.23.0ect. 5.

9. DifBeultaselt in explicando, guomodo
Dcus ab zterno: potuerit determinari ad ha-
bendam prafeientiam’ futuroriw contingen-
tium-. Vithoe explicetur , prxmittendum eft,
quod cum emnes cffedtus creati fint contin-
genies vefpedtur Dei, fiquidems Deus nihil
creando potuiromnes cffedus crearos impe-
dice, ramen funtin duplici clafle. In prime.s
tmlt_&'!"ht‘}uﬁ:, ‘qui itd peudent & Deo , vel fo-
:um immediaie, vel etiam mediaté per caufas
fccundas, vr{uppofita voluntate Dei creandi
13y ﬂdl;;:‘. A &_Irric cavlarum fecundarum , &
canlas icculm_as non impediendi', ne produ-
cant fuos effeCtus, non poflint non! fequi.
Tales funt creatio mundi, & omnes effectus ,
quineque micdiate , neque immediate pen-
dent d libero arbitrio creato . Pofira enimy’ vio=
luntate Deiereandi mundum, & feriem can-
farum, com: hac voluntas ficomuipotens , &
immutabikis; impoffibile ¢ft, vt tempore pra.

fcripto non creetur mundos, & [cries caufd=
rum; pofita ferié can farum non liberarum ,
ac proinde-determynatarum ad vnum’, ac nen
indifferentiony ad agmdums vel non agens
dum , inmtpoflibile elt, vt non lcquantur deter.
minati effedtus , puta motus Ctx‘[_in;m:; pofi-
tis motibus Ceelorum ordinariflimis, nons
potuerunt non fequi in inferioribus viciflitu-
dines dierum, ac nodinm , xftatis, & hicmis
&c. pofita hac vicifficudine , non potucrunt
non fequi generationes; 8¢ corrupriones; £Igo
4 primo ad vitimum, pofira voluntate Dex
creandi fericay caufarum, calque non impe-
diendi, non potuetunt non fequi omncs ctfe-
&us, qui non pendent immediacg; vel medias
té 4 libero arbittio creato-

10. In fecunda claffe funt cffe&us, qui pe=
fita precisé voluntate divina creandimundum,
& feriem caufarum , cafque mon impediendis,
funt indifferenres ad fequendum’, vel non {c-
quendum . Tales funt omnes effeétus, qui
immecdiarg , vel mediaté pendent d:libero ar-
bitrio creato . E. g. pofita creatione mundi, &
caufaram fecundarum, & voluntate Dei-non
impediendi cautas fecundas, de faito fequu-
tuin elt, vt Lucifer cam Angelis malis pec-
cauerint, atque Adamum, & Euam ad peccas
tum induxerint : Michael autem, & Angeli
boni non peccauerint; ac fequura cft, vique
ad diem ‘jodicij fequetur feries quarundam s
adtionum, & rerum pendencinm mediats, vel
iminiediaté 4 libero arbitrio Angelorum ;. &
hominum'; pofita eadem creatione mundi, &
cinfdem ferici caufarum cum voluntate diui-
na illas non impedicndi , potuit {equi, vt Lu-
cifer, & Angeli mali non peccarent, Michael,
& Angeli boni peccarent , & potucrunt fequi
aliz innumera leries aGionum ,* & cifeduum
immiediaé ; vel mediaté pendentiom 4 libero
arbitrio hominum, & Angclorum-

11, Hoc premiffo,dicendum primo: Dens
ab =terno comprehenfiue cognofcendo (uam
veluntatem creandi mundum, & ordinem re=
rom , catifafque fecundas nonimpediendi, fufe
ficienter faitdeterminatus ad cognofcendum
certo contingentia futura primi generis , qua
nimirtorneque immediaté, neque’ mediaté
penident & libero acbitrio’creato . Probatur :
nam ficut ¢go cum volo aliguid faccre, expes
rimentalirer cognofco mevelleillud faceres ,
fic Deus’, qui ab rerno voluit creare in tems
pore mundum, & feriem caufarum , illafques
non imipedites ab ateino cxperimentaliter; &
comprehenfing cogneftit fehabere talem vo-
luntatem s fed comprehendendo ralem volun-
ratem determinatur ad cognofcendum ; quod
illa pofita, non potell in tempore. non fequi
Munduos; & feries caufarum 3 comsprehendcns
do feriem caufarum, cognolcit , quod tali fes
rie'pofiras, nen: poflbnt non fequi- omnes:,.&
finguli effectus; qui neque immediare, neque
mediaté pendent d caufis liberis ; ergo Deus
ab =zterno cognofcendo taleny voluntatem
creandi Mundum, & nonimpedicndicautas

le-




-

Liber I. Quaitio XLIIL.

fecundas , determinatus fuit ad cognofcen-
dum omnia futura contingentia, que ncques
immediate, neque mediaté pendent 4 caufis
hibetis.

12. Dicendum fecundd ¢ Deus ab zterno
precisé cognofcendo comprehenfiug fuam
voluntatem creandi Mundum , & feriem cau-
farum , non potuit fufficienter determinari ad
certo cognofcenda futura contingentia, que
immediate , vel mediaté pendent a caufis fe=
cundis liberis, Probatur : nam ex precifa
comprehenfione alicujus , quo pofito, alind
potett fequi , & non fequi, non pote(t intelles
¢tus determinari ad certo cognoicendum,
quod potius [equetur , quam non fequerar 3
fed pofita dinina voluntate creandi Mundam,
& feriem caufarum, cafque non impediendi,
adiones immediaté , vel mediaté pendentes i
libero arbitrio potuerunt fequi, vel non fequi,
e. gr. peccatum Luciferi, & Adami patuit fe-
qui, & non fequi s ergo intellectus diuinus ex
przcifa comprehenfione talis voluntatis nons
potuit determinari ad certo cognofcendum,,
guod actiones immediaté , vel' mediaté pen-
dentes & libero acbitrio creato potius cflent fe-
quuturz, quam non fequutute, puta quod
Angeli mali potius effent peccaturi , quam
non peccaturi - ’

13. Hinc oritur quaftio , & dubitator ,
quo pa&o Deus ab zrerno potucrit determi-
nari ad certo cognofcenda furura contingen-
tia pendentia d libero arbitrio creaio. :

14, Plures funt fenteatiz . Prima Prade-
terminantium docet, quod quia Deus ab gters
no habet voluntatem predeterminandi om-

“nes, & fingulos adtus liberi arbier) creati, po-
fita antem tali volunrate , impoffibile eft, vt
non fequantur actus predeterminati , cogno-
fcendo hanc fuam voluntatem , determinatur
ad certo cognofcendum, quod fequentur om-
nes , & finguli actus predeterminatic ¢ gre
Beus cognofcendo voluntatem predetermis
nandi liberum acbittium Magdalenz ad con-
uérfionem , certo praefeivit Magdalenam con-
uertendam.

15. Sccunda fententia plurium Scotifta-
rum docet , quod quia Deus per fuum decre-
tom cxirinfecum omnino antecedens deter-
minat omnes, & fingulos aétus liberi arbitrij,
pofito autem tali decreto , impoflibile eft, ve
non fequantur aus efficaciter voliti, Deus
cognofcendo fe habere hoc decretnm, deter-
minatur ad cogaofcendum certo fequuturos
aétus decretos.

16. Vtraque fententia fupponit phyficam
pradeterminationem, ac decretum Dei cfficax
omnino antecedens, & inimpedibile & libero
arbitrio, non auferre libertatem atibus pree-
determinatis , & efficaciter decretis, ideoques
ad illas impugnandas deberet impugnari hoc
fuppofitum . Sed quia de hoc puncto per Pon-
tificias Conftitutiones difputare non licet, fo-
lum dico s quod 8. Thomas ® part. qual. 14,
act,13. docet futorum contingens non pcefles

=59

certo cognofci in caufa ; vtpoté non detera-
nata ad voum , adeogue debere cognolci ins
feiplo, & ad hoc explicandum recuorrit ad pre-
fentiam faturorum in rernitate. Verba 5.Do-
Goris {unt . Alie modo poteft cenfiderari contingens
vt eff in fua canfa, & fic confideratar wt contingens
nondum determinatum , quia canfa contirngens [e ha -
bet ad oppofita, & fic contingens non [ubditir per
certitudinem aliewi cognitioni i wnde quicttmque co-
gnoftit futurum contingens incanfa [Wa tantiws , non
babet d¢ co nifi conielfuralem cognitienems Dens au-
tem cognoftit omnie contingentia , non folum prout
Sums in [uis caufis , fed etiam prout wnunqnodque co-
tum eff allu in feipfo.

17. Tertia featentia fupponit Deom con-
fequenter ad fcicntiam mediam efficaciter
predefinire omoes adus liberos bonos , ac
velle perinittere omnes aus maios, vel nois
bonos .

18. Hoc fuppofito , docet Deum per hoc,
quod ab ®tcrno comprehenfiué cognofcat fe
przdefinire omnes atus bonos; & velle per-
mittere cmnes actus malos, vel non bonos,
pofita autemn tali pradefinitione , vel peraif=
fione , ncn pofle non fequiactus predefinitos,
ac permiffos, determinain ad certo cognofcen-
dum fequuiuros omnes actus liberos pradefi-
nitos, ac permiffos.

19. Hac fenteatia verum dicit , fed diffi-
cultatem non ram foluit , quam transfert. Vie-
rum dicit, quia certum e, quod Deus cos
gnofcendo fuam voluntatem pradefinitiuam,
vel permiffinam , neceffario determinarur ad
certo cognofcendum fequuturos actus prade-
finitos , vel permiffos , At transfert didiculra-
tem ad aliud difficilius . Nam difficilior cft
quaftio, in qua quaritur , quo pacto Deus de-
terminetur ad certo cognofcenda contingen-
tia conditionat¢ futura, quam quezltio, in qua
queritur, quo pacto Deus determinetur ad
certo cognofcenda contingentia abfoluteé fu-
tura ; fed hec opinio difficultatem de determi=
natino, per quod Deus determinatur ad cers
10 cognofcenda contingentia abfolute futura,
foluit, fupponendo Deum habere fcicntiam
mediam, qua certg cognofcit contingentias
conditionaté futura ; ergo &e. Vit igitur quz-
ftionem faciliorem foluamus independenter @
folutione queftionis difficiliotis , debemus ¢x=
plicare , quo pacto Dcus independenter 4 prg=
definitionibus , & permiffionibus fupponenti-
bus {cientiam mediam , poflit dercrminari ad
certo cognofcenda conungentia abfoluté fu-
tara.

20. Quarra igitur fententia docet futura,
ita effe phyficé prafentia divine zrernitati, vt
h=zc phyfica prafentia fit fufficiens determina-
tinum Dei ad illa femper, adeoque ab ®terno
cognofcenda . Tradit hanc {eatentiam S. Tho=
mas pluribusin locis, & prefertim 1. partes
qu.14. art.9. & 13. & qu.§7. art.3. & 1. contrd
Gentes cap.66.67.& 68.cumque fequunrurCa-
preolus,Caietanus,Ferrar. in commentarijs lo-
corum citatord, ac preter multos Thomiftas

) plu=




e

140

plures alij, atque cx noitris Molina 1. partes
difp. 13. Fonfeca lib. 6, Metaph.cap. 2. qu. 4.
{cét, 2. & lequentibus , Ruiz difput. 28, deo
Scientia Dei, fed 8. apud quem potlnnt viden
alij plures au@ores tum huias quariz , thimo
quinte fentential, & plura ellimonia Sandto-
rum Parenm, & Scupturaram . s

21, Quinta (ententia Scoti in r.diftinct. s0.
qu. viica , Durandi, Aureoli , OC-’{““ » Gre-
gorij » & aliorum , quos ex noftris [cquuntuc
Valentia ; Suarius, Vafquez , & alii, quos re-
fert Ruiz citata difpuracione z8. feét- 1. docet,
futura non efle phyficé prafentia diving xrer-
nitati , adeoque corum prafentiam phyficam
non pofle determinate dininum intelleGum
ad illa cognofcenda abzterno .

3, Vr decidatur queftio, fecernenda
{unt certa ab incertis. Certum cft Jn':’md ex
diftis qualt. z0. eternitatem Dei cffe duratios
nei indivitibileny femper,& totam {1mul exi-
ftentem.

21, Certum eft fecundo, quod omnia
tearporalia, dum exiftunt, foar prafentia di-
uinx wternitati » Ratio eft, quia nihil porett
aliquando exiftere, quin tune {ic phylice pre-
fens ci, quoi femper exittit, o pacta , quo
nihil portedi alicubi effe, quin fir prefenscis
quod vbique eft.

24. Certum eft tertio emnia temporalia ,
dum exiftuac, cffe prefentia totl dining zter-
nirati. Ratio ett, quia quodeft prafensalicui
indinifibili , & parribus carcnti, ¢ praicns
toli.

25. Certum ¢ft guartd, quod id , qued ali-
quando, & noa femper cxiftit , quando exiftit,
ita eft przfens tori aternitati; venon fic illi
prafens totaliter, & adequaté, fed inadequa-
t& » & vt menfure excedenti. Ratioeft ; quia
illud dicimus efle prarfens totaliter alteri,quod
ita illi eft prafens, vreoiplo debeat effe pra-
fens omuibus, quibus de fadto illud eft, vel
potelt eflc prafens ; (cd annus prafense. gr. itd
elt prefensdivinze xternicati, vt non debeat
im¢ nec poflir effe prafens omnibus annis fu-
Turis, aut preteritis, quibus divina mternitis
potelt effe pracfens, ac de faclo elt prafons 5 ei-
go &c.

26, Dubitarur, vicum temporalia itd fine
phyficé prafentia micraitati, ve femper , &ab
aterno fint illi phyfice prafentia?

27. Refpondeo. negatme , (i propric lo-
quamur . Ratio eft, quia ficur tempora
funt prefentia toti atcrnitati, (Ld noo. t«
tcr , vtexplicatum elt, fic funt prafentia phy-
fice mternitati femper exiftent , fe 1
per (uac prafentia ¢ternituth quial;
prafentia ignificat effe totaliter prafentia.
portionatiter licet temporaliafint prafe
ebernitaty abd @terno cxificnti; nen-
prelentda ab eicrnoe » quia. ly. effe prefentia ab
aterno, figaificar prafenuam, quaidd 2
quate prafencia @reraiiati femper cxift
per talem prafentiam poflint effe prafentia, &
cocxiflere tempori zterno 4 parte ante: Potelt

De [cientia contingentium.

O

etiam propofitio diftii

sealia funt §

icé Deo praefentia.ab xterno , fequitur, quoc
-us non determinatur ad temporalia ab gter-
nolcenda per hoc, quod temporalia
chylicé @tern prefentia abaterno .
(Jizritar, an pofli minark ad tempora-
lia.ab @terno cognolcendas per hoc, quod
temporalia, quand:s funt, non ab zterno, fed
in tewpore fine phyficé pralentia toti dining
®ternitati.

29, Refpondendum affirmartiué. Proba-
tuc: nam (i obicétum proportionatum fit, phy-
ficé prefens , & coexiftardurationi, feu nunc ,
quo durat cegnolcens , eiufque cognitio , co-
gnolcens fufficienter determinatur ad illud
obie@Gum intairiue cognofcendums; & fi obic=
&tum {it prefens tot: mune cognolcentis,cogno-
{cens determinatur ad illud cegnofcendumos
cognitione durante toto illo zunc; (i obiedtum
{it prefens foli partiiiliussene, cognolcens de-
tecminatur ad intuitine videndum obicGtum
folum ia parte illius durationis, feu ranc: .2,

go dure hoc anto, peflum intuitiué co=
gunoicere que phyficé cocxiftunt huic anno,&
qug coexiftunt rotianne , pefluay cogrolcere
cognitiohe durante tote-anne; gug coexiltunt
voutantum menfi, vel dici huius anni, peflom
cognofcere cognitione durante folum per
voum menfem, vel diem huius anni; {cd om=
nia temporalia, quando exiftunt, funt phyfice
prefentia, & coexiftentia tots gternitatiindiuls
fibili, qug eft. duratio, fcu nune, quodurat
Decus, ac dininacoghitio, guecdt idem cum
Deo; ergo Deus {ufficienter det¢rminatur ad
omnia; femporahia intuinue cognoicenda co-
gnitione durante per totam erernitaten,adeo-
que ad illa intuitiué cognofcenda ab zter-
Qe

30 Confirmator: nam-omaé cognofcens,
quandocungue poteft de alique ebiedo-vere
aicere, nune bocobictfune phyficé exiflit, potelt
illud intuitiué cognoleere 3 fed Deus ab gter-
no, & femper potell de quocunque obicto
tetporali, puta de Antichrifto dicere, nanc
hoe obiecturn phyfice exiflic 5 ergo &c. Probatur
minor: nam nunc divipam L(E Z-F’.li'ﬂif.'ls iﬂﬁ—
nita, & indiuifibilis , at tora fimul temper

gxiftens s fed Deusab aterno-, & femper po-
teit dicere @ Anvichriflus in. agernitate infinita

as femper exiflente exiflit pro fuo. tempore ; crgo
See.

31.  Vrallara ratio magis explicetur , qua-
intopponenda. Obijeles igitar primo:
fequerctur , quod (i, vtaliquidicunt , Angeli
danant per xutm, hec el per durationem in-
iems &#afinitam 3 parte poft,ac to-
tam fimul exi entem, ab initio creationis pos

tuil-




tuillent intuiting videre Antichriftum, & om-
nia futura, fiquidem potuiffent, dicere = I
nunc mei aui indinifibilis, & infiniti & parse poft
& quod totum [imul exiflit » Antichviflus phyficé
exiflit ,

32. Refpondeo piimo ,' concedo feque.
lam, fed dico illam cffe ablurdam , adeoquens
abfurdam eriam efie fententiam , qua ribnit
At is durationem metaphyfice indinifibilé,
duratio, quia propria eft folius Dei, ideod

folivs Dei propria eft cognitio intuitiua fuiu-
Iroruii ,

33. Refpondeo fecundo, negando feque-
lam. Nam licet illa opinio dicat Angclos
quoad fubftantiam durare per durationem in-
dinifibilem,ac totam imal exiltentem, tamen
afferit i.Jos quo ad cognitionem prefertim in-
tuitivam durare per durationes diuifibiles , &
proportionales durationibus obie@orum ; fed
coguitio non potelt intuitiué videre obicGas
noa coexiftentia fuz durationi, obje@a autem
futuranon cecxifterent durationi Aneclorum
antecedenti 5 ergo &c. At non folum Divina
{ubftaatia, fcd ctiam omnis Divina cog
vipore quw identificatur cum Diuina {ubftan
tia,durat per aternitatem indiuifibilem , &
infinitam , ac toram fimul exiffentem 5 ergo
&,

34+ Obijcies fecundo 3 in eodem indiuifi-
bili #ne divinz wrernitatis- temperalia ali
qguando funt, aliguando non {unt 3 ergo in co-
dem indinifibili nure verificantur contradito-
rial.

34. Refpondeo, negando confequentiam.
Aliquando effz , aliguando non effe, pata vno tem-
pore, cum vna duratione intrinfecaefle, alio
tempore, & cum alia duratione intrinfecas
non effe, non funt contradidoria, ad qua ex
Doctrina Ariftotelis [.1. Elench. cap. 4. requi-
riear s Vi (int affrmatio , ac negatio eiyfdem pro co-
dem tempore ; {ed in eodem nune dinine zterni-
tatis tem poralia aliquando, & per voam dura-
tionem intrinfecam exiftunt , aliquando pet
aliam durationem intrinfecam non exiftunt ;
ergo non verifieantar contradi@oria, ac Deus
dum videt ; quod in eodem indiuifibili nunc
fuz zternitatis temporalia itd funt , vt non ab
xterno fiut, fed aliquando fint, aliqguando
now fint , non affirmat contradidoria.

36, Vigebis:abfirahendo a tempore,vera
func iftz propofitiones, Innunc aternitatis Pe-
wrusefl , cum detor eius exiftentia , i nunc ater-
nitatis Petrus noneft scum detur elus neganuo ;
fed he funt contradidtoriz s ergo &e.

37.  Refpondeo’, concedo maiorem, &
go minorem . Iliz duz: propofitiones a-
hentesa tempore , Petrus in nunc ater -
Mt s Perras in nunc aternitatis non exifiic , funt in-
definitz quoad tempus ; fed ex doctei
ftotelis propofitiones indefinite;quarun
ra fit afhrmarina, altera negaci
toria , quia pol

9

LiberI Queaftio XLIIL 141

zternitatis exiftat pro vno tempore s non exi-
ftac pro alio; ergo &c. Confirmarur ¢x regula
Summuliftarum,quod propofitones inacani=
te in materia contingenti ®quinalent particu-
laribus . ;

38 Obijgies tertio : ex ditis quaft.42.con-
clufione 2. num.14. Deus non potelt determi-
nari ad cognofcendum ab vllo obieto exiria-
leco,; fed folam d dininaeffeatia, qua cft adze-
quatem obietuem formale omnis diuing co-
gaitionis; fed ex do@rina modo tradita feque-
retur,quod Deus deterniincrur ad cognolcen-
dum intwitio¢ temporalia ab ipfis obicéis
temporalibus extriafccis; ergo &c,

39. Relpondeo, diftinguo maiorem ;: Deus
non poteft dererminati ad cognofcendum ab
vilo extrinfeco per modum virtutis, conce=
do ; per moduni pure conditionis ffre gua non,
nego; ditinguo eodem palto minorem; &
nego confequentiam. Diuina efientia eft adz-
quara virtus ; & ratiead hoc, vr Deus cognos
fcat omnia , qua cognofcit; ideoque nihii d
flin@um 4 dinina eflentia poreft determinare
i rmodnm s.Temporalia igitue
Sranodilm con=
quia dinina eflen-

determinant De
ditionis purxe . Rat
tia elt adequata virtus ad hoc , vt Deus intai-
tiug videat tanquam phy siftentia in nune
fu® mternitatis omnia, que phylcé cocxis
ftunt murc dining xternitaus; ergo dinina ef-
fentia , vt determinet Deam ad hoc, v videar
proditionem ludx ¢, g. coexiltere phyfice di-
uine &ternitatl, cequirictur tanquam pura coas
ditio, quod proditio lude phyiice coexiftac
diuine xternirati; alioquin Leus viderer tan-

quam- phyfice coexiitens fue aterniati id,

quod illi phyfice gon coexiftit, quod repu-

gnat,

40- Obijcies quarto: non potelt Deus ab
mterno determinari ad cognofcenda tempora-
lia; nifi ab =xtcrno exiftat determinativum ;
fed temporalia, que funt determinativum ,
non exiftunt ab xterno; c1go.

41, Refpondco, diftinguo maiorem ;3 nifi
ab aterno cxiftat determinativum per mo-
dum virtatis , concedo; nifi ab @terno exiftae
determinativnm’ per modum pure conditio-
nis, nego maziorem ; diftinguo codem paclo
minorem ; & nego confequentiam . Derer=
minativum per modum virtutis adequate ad
cognofcendum intuitiué ab zterno omniaws
temporalia eft ®ternitas, fet infinitum aunc 4
cui non ab @terno, fed fuis temporibus coexi-
flunt omnia temporalia; fed Dens ab ®rerno:;
habet hoc infinirum asme, quod identificatur
cum ipfa divina cfentia s ergo Deus ab ater-
nd habet determinativum per modam vietu-
tis , ideoquedeterminatur ad cogholcendum
ab aternointuitiné omnia temporalia, fi po-
natur conditio, quod in tempore coexiftant
xiernitati, hoc eft infinito #une, quod Deus
habet ab zterno .

Inftabis : determinatiuum per modum
virtutis debet eflc abaterno; ergo ctiamde-
termi-




142

terminativum per modum conditionis .

43. Refpondeo,negando confequentiam.
Difpatitas elt, quia nihil non exiltens ab zter-
no poteft efle virtus ad hoc , vtaliquid fit ab
xterno , vt per {c patet 5 at virtus exiltens ab
aterno ad hoc, vt determinetur ad cogno-
fcendumn intuitiué ab ®terno , quod tempora-
lia 1n fuo nune infinito,& =zterno cxiftunt phy=
fic¢, non ab xterno, fed fuis temporibus , po-
telt requirere vt conditionem,quad ralia rem-
poralia exiftant in xterno nunc cognolcentis,
non ab aterno , fed fuis tempotibus.

44- Procomplemento quafltionis refpon=
dendum cft duobus quafitis . Queres igitur
primo , verum ctiam preicindendo 4 phyfica
prefentia in ®ternitate , poflit explicari, quo
pacto Deus determinetur ad certo cognofcen-
dum ab 2terao contingentia abfoluse furura ?

45. Relpondeo atfirmatine . Sicut cninrs
Deus propter infinitum lumen diuvini inrelle-
&us cognofcit contingentia conditionaté fu-
tura , qua non habent prafentiam phyficam
in xteraitate ; fic poflet ab eterno cognofcere
contingentia abfolaté futura ctiam prefcin-
dendo ab cornm'praientia phyfica in ternita-
te, vt explicabitur queltionibus fequentibus
de [cientia media .

46. Quzres fecundd, vtrum Deus cogno-
fcat contingenria abloluré futura in feipfis?

47. Relpondco, quod non cognofeit ins
ferpfis tanquam in obieéio formali , nee ita,
vt velipfa, vel eorum fpecies propria fit ratio
cognofcendi , vr diGtum cft quzft. 42. conclu-
fione 2. & 3. nun. 13, 14.15. 16. ‘At cogno-
{cit in fe ipfis , tanguam in obie&@is materiali-
bus vltimo determinantibus ad cognofcen=
dum per modum pure conditionis. Debet
autem aduerti , quod in queftionibus, vbi
quetitur , virum Deus cognofcat abfolute ,
vel conditionate futura in feipfis , vel in alip
putd in decreto’, fenfus quazflionis non cft,
virumcognofcat i feipfis tanquaim in obie=
¢to formali , vél in ratione cognofcendi, fed
folum vtram cognolcar in fe ipfis , tanguam..
in obiectis vliimo determinantibus per ino-
dum conditionis .

48. Ad 1. lam diGom eft; quod intelles
Gus divinus dererminatur ad cognofcendum
ab zterno futura contingentia ab ipfis futuris
contingentibus phyfice exifientibus, nonab
xLcrno;, fed {uis temporibus in nuse zrernita-
tis>1td tamen, vt determinent non per mo-
dum virturis; fed per modum pure condi-
tionis. :

49. Ad 2. diftinguo maiorem : illud fegoi-
tur neceliario, ac non hibere, quod ton potelt
non fequi , pofiro aliquo antecedenti antece-
dentia inimpedibilitats, concedo ;5 anreceden-
ta temporis , vel @ternitanis), nego s diltmguo
codem patto minorem; & nego confequen-
tiam - Quod non pereft non fequi, pofito ali-
quo antecedenn antecedentia inimpedibill
tis, 1td vt illud non fit impedibile 4 libero ar-
bitrio ; fequitur neceflario » & non libezé 5 at

De {cientia comingémium

quod non poteft non fequi, pofito aliquo im-
pedibili 4 libero arbitrio, fequitur liberé : e.g.
polito’, quod ¢go in hac hora fedeam , non
polium hac hora ambulare ; fi tamen poilio.,
ambulando impedice ne fedeam , liberé hac
hora non ambulo ; at fi non poflim ambulan-
do impedire feflionem , co quod fim itd alli-
gatns fedi , vt non poflim me foluere, neque
impedire, quin fim alligatus, neceflarid non
amibulo . In cafu noftro, pofita dinina pre-
fcientia de peccatis hominum , non poffunt
Lhomines non peccare ; fed quia pofflunt nons
peccando {impedire , ne Deus ab @terno pra-
{ciuerit illos peceaturos , libere peccant .

so. Vrgebis: nullum temporale potelt im-
pedire aliquid zternum; fed liberum arbi-
trium creatum eft temporale s ergo non po-
pedire praicienuam xrernam Del .

51, Refpondeo, diftinguo maiorem & nul-
lum temporale poreft dire@¢ impedire ali-
quid =ternum, concedo ; indiredté, nego
majorem ; concedo minorem; & diftinguo
codem pato confequens. Liberum arbitrium
temporale , impediendo dire@é fuum pecca-
tum ,quod eft conditio requifita ad hoc, vt
Decus ab 2terno prefcierit tale peccatum, po=
telt indiredte impedire zicrnam prafcientiam
peccati, vt magis explicabitur in quzfiioai-
bus de pradetinatione.

§2.  Ad 3. diltingio matorem: fi Deus
prefcivifler Luciferum non peccaturum , ali-
ter e habuiffet intrinfece quoad {cientiamo,
nego: puré denominatiué, vel extrinfecéd,
concedo; & ncgo confequentiam « Ad muta-
bilitatemn requiritur,ve res poflic intrinfece, ac
nob puré denominatiué gliter fe habere ; fed
fi Deus prafeiuifiet Luciferum non peccat-
run , aliter fe habuiffet puré denominatiué,
vel extrinfece, vt ¢x profefso explicabitur in
quzltione de concordia diving libertatis cum
divina immutabilitate; ergo &c.

53+ Ad4. Totum id , quod Deus de pre-
feati anno affirmaunit anno praterito, idems
affirmat hoc anno , & per totam 2ternitatem
aflirmavnit, & afhrmabir, ideoque non muta-
tar. Explicatur. Deus anno praterito dice-
bat: annus 1676, itd coexiflit toti sunc mee
@teriitatis pro teto anno 1676. Vt pro annis
aatccedentibus, & confequentibus non coexi-
{tat, fed pro annis antecedentibus (it futurus,
pro confequentibus fit prateritus 5 fed hoe
iden atirmat hoc anno, & femper afirmanit,
arque afirmabit; ergo idem {emper aflirma-
uit , affirmar ; & affirmabit.

54. Adargumentum io forma, diftinguo
maiorem : Deus anno f{uperiore dicebat an-
num 1676. non cffe prefentem ; nec praeteris
tum , fed futurum , refpe@u certorum termi-
poriim , hoc anno affirmat illum non cfie fu-
turuoy, neque prateritum; fed prafentems
reipectu corundem terminorum , nego; ref-
pectu divcrforum terminoruni , refpetu quo-
rum pro tota @ternitate idem affirmat, con-
cedo maiorems diltinguo codem pacto mino-

ICIll 5




o

Lib I Quazftio XLIV.

rem:; & nego confequentiam. Anno fuperio.
re Deus aflirmabat annum 1676, non effe pra-
fentem , nec preteritum , fed futurnm relpe-
&u anni-1676: hoc idem allirmat hoc anno , &
femperafhirmanit; & affirmabit; ergo iftam
affirmationem- nunquam mutat, {ed femper
in ca immutabilis perfeverar. Idem poteftap-
plicari omnibus alijs affirmationibus; & nega-
tionibus ; ergo quoad nullas mutatur.

QVASTIO XL1v.

Virum Dens certo s & determinasé cognofiat
conditionata coutingentia s hac eft quid
effet [equutnrum 5 pofita Hypothe/i
ex gua poffit fequi vel hoc,
wel oppofitum

Is Idetur Deus non certo, fed folumw

conieturaliter cognofcere ralia con-
ditionata, e.g.quid efftr facturus ludas, fi poft-
quam pradidit Chriftum , vocatus faiffet; ad
pochitentiam vocatione; qua pofita, potuiffet
libere confentire 5 & conuerti, vel diffentire,
& nonconuerti. Primd quia Semipelagiani
fuerunt primi inuentores (cienti® conditio-
nat , caque vii func ad conciliandam liberta-
tem cum gratia; Augultinus vero lib. 1. des
predeflinatione Saactorum cap:13: & Profper
in Epiftola ad Auguftinum, qua premittitar
illis libris,; hanc fcientiam reiecerant ex.co,
quia Deus. prafciuifiey vt futura;, quenun-
quam funt futara,

2. Secundo, veicicntia conditionata cffat
certa, & infallibilis , deberet videre neceffa-
riam, & infallibilem connexionem conditio=
nis cum conditionato ; fed cognitio,qua Deus
videte.g: quod fi [udas vocatus fuiffer ad poe-
nitentiam tali vacatione, peenitentiam egiflet,
videt folum codtingentem, & fallibilem con~
nexionem vocationis, quz el conditio, cum
poenitentia, qua eft obie@um conditiona-
rum'; ergo non eft certa , fud folum conieitu-
ralis.

3¢ Tertid, {i Deus habetet cognitionem ,
qua cognofcerets quod fi Perrus vacarerur
tali vocarione , conucrzeretur , per talem co-
gnitonem non certificaretur, verum Petrus
eferabfolute vocandus,vel non vocandus .
conucrtendus , vel non cenuertendus , adeo-
que remanerer {ufpenfus circd pafitionem ab-
folutam conditionis, & obieéti conditionati;
fed repugnar, ve Deus remaneat hoc pao
fulpenfus; ergo &c.

4+ Quartd, qui habet aGum conditiona-
tum., concipit conditionem , & obieGum vt
exiftentia,, licet non exiftant; fed conciperes
non exiftentia tanquam cxiftentia eft fingere ;
crgo Deus fingeret; guod-repugnats

5. Quinto repugnat intelledtui, vt imul
aliguid vtfuturum conditionare,
lute; fed Deus abweterno

14.3

{imul cognouniffet San&um Petrum. abfoluté
vogandum , & conuertendum, & guod {i yo-
caretur , conuertererur ; ergo &e.

6, Sextd Deus non poteft-habere: feiens
tiam, ad quam-habendam, vel non habendam
itd eft indifferens , vt neque 4 fe ip fo , neque
ab alio poffit determinaris fed talis eft {cientia
conditionata , de qua agimus ; ergo &e.

7. Refpondeo,gquod conditionatum du-
plexeft; neceffarium , & contingens. Condi-
tionatum neceflarinm ¢ft , quod habet necef-
fariam connexionem cum hypothefi, feu con-
ditione , ita vt impofiibile {it poni hypothe-
{im , & non poni conditionatum . Conditio-
natum. contingens eft, quod haber contin-
gentem connexionenr cum hypothefi, ird vt
hypothefis, feu conditio pafiit coniungi, tim
cum -exiftentia, quim cum non exiflentia
conditionati s e. g. cum dicitar, f; Fudas fuiffet
predeflinatus , fusffet faluatus; aticmatur condi-
tionatum neceffarium, quia eft, impofiibile »
ve ponacur hypothefis predeftinationis Indz,
& ludas non faluetur. E conuersg cum dici-
tur s fi Tudas wocatus | t ad panitentiam tali
wocatione » Liberé penitentiam egiffet, afhicmatur
conditionatum contingens, quia. pofita talj
vaocatione; ludas potuifler paganitentjam agere,
vel non agere. Ad coaditonatum necefla-
rium in ratione canditionati nihil, refert,
quod fit effectus fecundum (e necefarius, vel
contingens, aut liber, neque quod (it effedus,
fea caula conditionis, neque quad fequatug
ex-conditione neceffitate antecedenti,vel con-
fequenti, fed folum attenditur , quod habeat
neceflariam connexionem: cuin conditione ,
1td vtconditione pafita,non poflic non poni ;
c. gi cumvdicitur, fi. Zadas wocatus fuiffer efficaci-
ter  libere peenitentiam eviffec peenitentia lude,
ecundum fe contingens,& libera, tamen
tionatum neceflarium; guoia fequitar
o neceffitate confequenti ex hypo-
thefi yocationis etlicacis:vt.efficacis, com fit
impoflibiles vt ludas efficaciter vocaretnr ad
pecnitentiam , & non ageret posnitentiam -
Burluscomdicitars f Judas egiffer penitentian,
wocatus fuiffes wocatione efffeaci , athimatur con=~
dittonatum neceflarium yquod non: eft effe-
&tus , fed caula conditionis . Vocatio enim.,
cfficax , quz elt ebiedtum conditionaré affic-
miacum:, aon fuiffee effectas , fed caufa poeni-
tentie, qua eft hypothefis . Hec autean de-
bent diligenter aduerti, ne confundantur con-
ditionata neceffatia, qua affirmantur, aut ne-
gaatur per {cientiam: (implicis intelligentie
cum condirionatis contingentibus; qua affir-
maaturaut negantur per {Cieatiam: median..

8. Counditionatum cantingens duplex eft:-.
Primum eft, cuius conditio nihil confernad
politionem conditionaty.Secundui sl cuius
conditio confert ad pofitionem.conditionati-,
& cft cius caufa,; vel conftitutivum canfz in
adtuprimo . Exemplum primicl: §i. Turca
[altaret. Conflantinopoli s Petrus ovavet Rome., Sal-
tatio enim Turce nihil videtur conferre ad

oratio-




144

otationcin Petri. Excmplum fecundi eft: fi
Tudas wocarus fuiffet tali wocatione, penitentiam egif-
fet . Vocatio enim conduxiflet ad peenitenti-
am, & fujffer ipfius caufa.

g. Certum cft apud omincs, quod Deus
comprehendendo feipfum per (cientiam fim-
plicis intelligentiz , antecedenter ad omnes
funm decretum liberum cognolcit omnias
conditionata neceffaria. Ratio cx noftris prin-
cipijs, cft quia Deus comprehendédo feipfum,
cognol(cit omnes veritates identificatas cum_»
dinina eflentia ; fed omnes veritates necefla-
riz identificantur cum dinina eflentia; ergo
&e.

10. Circaconditionata contingentia , pra-
fertim quorum conditio confert ad pofitio-
nem conditionati, duplex eft controuerfia .
Prima, que cft facilior , & examinabitur hac
queftione, eft, vtruin Dcus certdillacogno-
{cat . Secunda, que cft difficilior, & exami-
nabitur quattione fequenti, elt, per quanis
{cientiam illa cognofcat ; hoc eft; virum co-
gnofcat contingentia conditionata in {uis de.
cretis liberis abfolut exiflentibus , vel antece-
denter ad ombia decreta libera atfolute exi-
flentia. Etquia (cientia , qua Deus cognofcit
veritates neceffarias , eft {cientia fimplicis in=
telligentie ; fcientia, qua cognofcit veritates
contingentes fundatasin decretis abfolur¢ exi-
ftentibus , eft feicntia vifionis s (cientia, qua..
cognofcit veritates contingentes antecedenter
ad omnia fua decreta libera, cum f(upponat
fcientiam fimplicis intelligentiz , & antecedat
omhnia decreta libera, adeogac [cientiam vifioe
nisfiundatam in decretis , eft inter viramgues
mediz , ideo per hanc fecundam quzftionem
quaritur , vernm Deus cognofcat conditiona-
ta contingentia per {cientiam vifionis , vel per
fcientiam mediam .

1. In primaigitur queftione, dicendum
contra Perrum de Medinain Tomo de Auxi-
lijs difp. 2. & contra antiquos pradeterminan-
tes ab ipfo citatos , cum fententia recepta iam
in omnibus fcholis cathelicis tum admitten-
tinm, tam negantium phyficam pradetermi-
nationem : Deus habet {cientiam certani om-
nium conditionatorum contingentinum , quo-
rum conditio confert ad pofitioncm conditio-
nati , ideoque certiffime [cit, qud effet factu~
gum liberum arbitrium vninfcuifque, {i po-
neretut in omnibus circun(antijs ; in quibus
pote(t poni .

12.  Probatur primo ex Scripturis. Primus
locuseft : Matthzi 11. & Luce 10. Chriftus
dixit: e tibi Corozaim ¢ wa tibi Bethfaida , quia
fiinTyro, & Sydone faéfa fuiflent que falla funt in
wobis » olim in cinere, ¢r cilicio penitentiam egiffent 5
ergo Chriftus {cicbar hoc conditionatam con-
tingens, quod in illa hypothefi Tyuij»& Sidonij
peenitentiam egiffent .

13- Secundus lecus ¢ft: primo Regum.,
cap. 23. Confuluit Dauid Dominum ;. [i tradent me
wivi Ceile in manus eins {hoc ¢t Saulis ) & fi de=
feendet Saul } & dixiz Dominus > defeendet, ¢ tra

De {cientia media

dent 5 ergo feiebat Deus ; quod fi Dauid coms»
wififfet fe viris Ceila s ipfi tradidiffient cum in
manus Saul.

14, Tertius locus eft:3. Regum cap: 11. di-
citur ; Rex Salomon adamanit mulieres alienigenas
de gentibus , r quibns dixie Dominus filys Ifra-
el 2 non ingrediamint ad eas s cortiffime enim auer=
tent covda vefira, we fequamini Deos eariig 3 €150
Deus fcicbat, quod fi lfraclite: duxiffent mu-
lieres alienigenas, aucrterent eos ad Idolola-
rriam .

15, Dices:inloco citato we tibi &re. in tex-
tu greco additur particula, en qua lating
idem fonar , ac foreé : & fentus eft 5 forte in cines
re , ¢ cilicio penitentiam egiffent: immo particula
forté exprimitur ctiam pet verba fequentia :
f i Sodomis fafte fuiffent wirtutes , que faiie fune
in te, forté manfiffent vfyne ad banc diem: fed
particula forté fignificat cognitionemnon cet=
tam, fed conieGturalem, ac cztera loca fcrip-
ture explicanda funt in codem fenfu; cigo
&c.

16. Sed contra primo , quia vt notant lan-
fenius cap. 47. concordiz ; Cornclius ; & Ti-
telmannus in cap. 11. Matthei, patticula gre-
ca, an non eft dubitantis , fed fignificat weigne ,
& et vox affirmantis, ac ferio alignid afleue=
rantis. Secundd contra eft, quia vrin illud
Hicremia 26. Noli [ubtrabive verbum , [i forte
audiant , docetSanétus Hicronymus; Ferbum

ambiguum forfitan , Maieffati Dowsing non poteft con-
ucnive 5 fed noftro loquitur affefin , wt libernmm homi-
nis (eructur arbitrizm @ idemque commnuniter
docent Auguftinus, Grégarius, Chryfoftes
mus, & Ambrofius, qui videri pofiunt apud
Valquez 1. parte,; difput. 87. cap. 2.

17. Probatur fecundo conclufio ex Patri-
bus. Auguftinuslib. 2. dc bono perieucran=
tie,cap. 9. dicits Certé poteras illos Deus prefeiens
effe lapfuvos , antequam id fieret, anferre de hac witas
cigo Sanftns Auguftinus docet przfcires
Deum, quod aliqui iafti, fi diutius viserent
cflent lapfori, & peccaturi. Sanétus Profper
refp. 8. ad excerpta Genuenfium , propofitas
quzftione, cur Dens prziciens Bethfamitas
non ctedituros, Tyrios, & Sydonies creditu-
103 ; fecerit miracula apud Bethfamitas, nons
autem apud Tyrios: Refpondet quzilionem
remirtens ad occulia judicia Dei , dicens: mg-
nifefiffime fcimus & vevum effe quod dixit 5 & iu-
fium effe quod feeit . Eodem patto candem qua«
ftionem foluit Anfelmusin commentario eius
loci, dicens s Juare noluit gratiam offeire 5s»
qui confenferi erant? ipfe nonit , qui omnia nonit .

Pluraalia tetimonia Scripturarum, & Patrum
videri pofiunt apud Suarium inopulc. 15. &
tomo 1. de graua Prol. 2. cap. 3. Valguez 1
parte difp 87. Ruiz difp. 65. & 66. de Scieatia
Dei, aliofque noltros Auctores.

18, Tertio probatur ratione. Ad perfes
¢tionemcnim diving Sapicntiz , & Proniden-
tie fpectat , vt Deus certffimé (ciat conditio.
nata contingentia 3 ergo &c¢. Probatur prima
parsantecedentis s ad perfe@tionem enim diui-

nz




Lib. L Quzftio XLIV.

nx (apiéntiz fpedtat, vtad nuollam queitio-
nem relpondere debeat mﬁ:ip 3 vel dubito _;‘I'cd
inrer alias qualtioncs uropombl_lcs Deco, Ilum:
in quibus quaritnr , quid cflet faCturum libe-
rumarbitrium in qualibet hypothefi, & des
fatto Dauid interrogauit Dominum , guid cl=
{ent Ceditz falturi, fi {e tradidiflet i_n manus
corum i ad omncs verd tales quaftiones de-
beret Deus refpondere meftio , vel dubito, nifi
haberet certiffimam fcientiam conditionaliter
contingentium s erga &c. Probatur iam fe.
cunda pars antcccdcmis . Ad pcria‘:ﬂ:cm"zm
enim prouidentiz [pf&aq » vEgaidebet .mh:‘-
bere media ad aliquem finem , conditionaté
prafciat ; an fi adhibuerit ralia media , fit ob-
tenturus, vel non obtenturus finem i ¢. g vt
medicus perfecte prouideat xgroto , ante-
quam adhibeat remedia, fcire deber, an fi
adhibuerittalia remedia; :grotus fir fanandus,
vel interficiendus: & quia medici (zpé non
id certo fciunt , ideo prouidentiz medicorum
{unt incert® , & conieturales; fecd Dens adhi-
bet media vocationam, infpirationum &c. ad
moucndom liberam arbitrium ad hos, velil-
los actus; ergo. i

19. Ex diétis patet fententiam negantem_
Deo cerfam fcientiam contingentium condi-
tionatornm efle athnem erron negantiii Deo
certam fcientiam contingentium - abfolato-
rum. Ytraque cnim iniuriam infere dininz
fapientia ,ac prouidentiz .

20. Ad 1.diftinguo maiorem : Semipela-

giani fuerunt primi inueutores fcicntiz con-

/ ditionatz , qua Deus counditionaté videat adius
faciendos ex viribus natura, qui actus abfolu-
t& mereantur prinmam gratiam,, concedo ; qua
Deus videar adtus faciendos ex viribus grana ,
acnon merentes primam gratiam, fed caufan-
dos 4 gratia danda finc vllo merito ; nego : ac
dico, quod illam necgarunt Anguftinus , &
Patres, ac noftram admiferunt. Explicarur.
Scmipelagiani docuerunt primam gratiamo
dari ex meritis , ne aliogquin fi Deus fine vllo
mcrito vni daret primam gratiam, alteri nega-
ret, cffet acccptator Perlonarum . Sanctus
Auguftinus , Sanétus Profper, & alij oppofue-
ront exitum infantinm , quoram vnus bapti-
zatur, & ftatim moritar , ideoque accipit pri=
mam gratiam, & vitam zternam fine vllo me-
rito, aleer moritur ante baptifmi Gne vilo de-
merito,ablgue eo quod Deus fit acceptor Per-
fonatum; ergo idem dicendum de adulus.
Semipelagiani vt vitarent argumentum Aue
guftini, addiderunt primo errori alium erro-
rem , &dixerunt, infantes , qui baptizantur,
& ftatim moriuntur, accipere primam grati.
am, & falurem’in pramium bonorum ope-
rum ; que Dens videt illos faGuros, fi diuti=
us viucrent: inlantes vero, qui moriuntur
ante baptilmum ; privari prima gratia , & fa-
lute in peenam peccatorum s qua Deus videt
iMos fa&uros, {i diutius viverent. Contra hos
Auguiltinus,alijque Catholici obiecerunt,quod
Deus abfoluté prazmiarctur merita ; quz non

1453

{unt merita, puniret peccata, que non funt
peccata. Adtus enim, quinon funt futuri,
fed effent , non (unt mierita viiias premii, vel
paeng, {ed elfeat merita, fi panerentur. Ad-
diderunt , quod Deus prafcirct fatura, que
non fuet futara . Deus calm ablolute pl’.l:ll!i:l-
tur , & punit folum illa merita, qua prefcit
eflc abloluate futura 5 fed pramiatar , & punit
hec, quz non funt ablolute futura; ergo (cit
futura, que non fuat futurz . Cererum ad-
mittit Sanctus Auguftinus Deum przlcire vt
conditionaté futura, qua non funt abfolure
fargra, vt patet ex innameris locis, & prefer-
tim ex citatoin fecunda probatione .

Infertur feicntiam conditionatam Se-
mipelagianori efle contrariam noftre . Con=
traria enim ab Ariftorele 5. Metaph. cap. 10.
definiuntuor : Due in eodem genere maximé diffe-
runt 3 led cientia conditionara Semipelagiano-
rum, & noftra ita conueniunt in generc (cien-
tie conditionate, vtin hoc genere maximeé
diffcrant : ergo &e. Probatur minor: natis
Icicutia , qua Deus cognofcar a@us faciendos
Cx virtutibus nature , gui atus abfolute me=
reantur primam gratiam , maximée differe a
{cicatia, qua conditionate videat adus facien-
dos cx viribus gratiz , ac non merentes pri-
mam gratiam , {ed caufandos i gratia finc vllo
merito danda 5 fed prima e {cientia Semipe-
lagianorum, fecundaelt noftra; ergo &c. Ad-
do, quod nos, & Semipclegiani fcientia con-
ditionara veimur ad fines coatrarios. Ilienim
vicbantar fcientia conditionata ad faluan-
dum, quod Deus daret primam gratiam ex
mcritis ; nos illa veimur ad faluandum , quod
Deus fine vllo noftro merito dat nobs pri-
mam geatiam, per quam mereamir. Primam
fcientiam, & cius vium ioueacrunt Semipela-
glani in proprio cercbro: fecundam, & cius
vitm inuenit Molina 1a Scripturis , & Sanétis
Patribus .

22 Ad 2. diftinguo maiorem : vt ftientia
conditionata efler cerra, & infallibilis infallibi
litate fundata in ipfa natara cosditionis ; de=
beret videre neceflariam , & infallibilem con-
ncxionem conditionis cum conditionato ,
concedo maiorem ; vt effet certa infallibilitate
fundata non in natura conditions, fed in ali=
quo alio, nego maiorem ; concedo ino-
rem; & nego confequentiam. Infallibilitas
{cientiz conditionatz non fuadatar in natu-
ra conditionis ; fed in aliquo alio . In quo au-
tem fundetur , explicandum quaitione fe-
quenti .

2%y

Zie

Ad 3. concedo, quod Deus per fcien-
tiam conditionatam przcise non certificatuc
de abfoluta pofitione, vel non pofitione con-
ditionis , & conditionati ; fed nego , quod per
hoc remanear fufpenfus. Ad fufpenfioncm
enim non fufficit , vt intelle@us pro aliquo fi-
Zao rationis prefcindat ab exiftentia,, vel non
¢xiflentia abfoluta obiedt, fed requiritur vite-
rius , vt pro aliquo inftanti reali habear nega-
tioncm cogaitionis determinantis de exiften-
x tia,




146

tia , vel non cxiftentia obic#i ; fed Deus hane
negationem peque habet , neque potelt ‘iubc-
re; ergo &cs Addo argumentum noo impu-
goare fpecialiter fcientiam conditiun;t;m?_, 1
fed impugnare vnioerfaliter omnem {cientiam
prafcindentem ab exiftentia , vel non exilten=
tia obiefti, & tamen certum eft apud omnes
Deum per fcientiam fimplicis intelligentie
coguofeere poffibilia, prefcindendo ab affir-
matione corum exiftentia, & hanc cogaitio=
nem przcifiuam efle neceffariam ad hoc, vt
Deus per illam dirigatur ad liberam clectio-
nem obietorum . Nemo enim potelt dirigi
ad liberam cledtionem per cognitionem , qua
videt determinate dari vaam partem contradi-
¢tionis .

24, Ad 4. Sinofter intelleGus per cogui-
tiones conditionatas concipit conditionemo »
& obicctum conditionatum ad medum exi-
flentinm , adeoque fingit, id accidit propter
noltram imperfe&ionem ; fed intelle&tus di-
ninus eft perfectiffimus; ergo ficur cognofcit
pofiibilia non ad modum exitentinm, fic co-
gnolcit conditipnes, & obic&ta conditionara
non ad modum exiftentinum ,adcoque fine vi-
la fictione.

25. Ad s. diftingno maiorem : cft ablur-
dum , vtintellectus habeat {fimul cognitionem
conditionatam , & abfolutam , 1ta vt cognitio
conditionata ordine faltem virtuali natare
przcedat eletionem, cognitio abloluta fequa-
tur eleGtionem, nego maiorem : alio pacio »
tranfear ; diltinguo codem pacto minerem_ ;
& nego confequentiam . Cum quis peccat,
habet cognitionem conditionatam, qua co-
gnolcit, quod fi fecerit talem attionem , ma~
I¢ faciet , & peccabit, & fimul habet cogni-

- tionem abfolutam, quod facit talem actio-

nem , ac malé facit , & peccat, neque hocelt
abfurdum, quia cognitio conditionata prace-
dit cletionem , cognitio abfoluta fequirur
clcétionem 4 ergo vt Deus operctur ex perfe-
&a prouidentia ; ante electionem debet habe-
re cognitionem conditionatam , poft electio-
ncm debet habere cognitionem abfolutam, vt
oftenfum eft .

25- Ad 6. Quod fit determinativum intel=
le@us diuini ad certo cognofcenda conditio-
nata contingentia , explicandum eft quzftione
fequenti .

27. Potelt quazri, vtrum Deus fciat etj-
am, quid ipfemet effet facnrus cum hac, vel
illa fcientia media 3 quid faceret fub conditio-
nibus difparatis, vel impoffibilibus; & per
quam fcientiam hzc cognofcat. Sed hzc ex-
plicanda funt quzftione 46. per totam, & num.
z1. & fequentibus .

De {cientia media

QVASTIO XLV.

Virnm Deus cognofiat conditionata contingens
tia creaturis libera per [cientiam Vifionts
indecreto , vel per fientiam medi-
am independenter ab omui de-
crete abfointé exiflenti 2

1, Idetur primum , non fecundum : pri

mo qaia diuvifio fcientiz dininz ins
{cientiam fimplicis intelligentiz 5 qua Deus
cognofcat veritates neceffarias, & in fcientiam
vifionis , qua cognofcat veritates contingentes
in decretis liberis abfoluté exiftentibus, cft
adequara, & per membra contraditoria , &
vt talis traditur 4 Magiftro fententiarum , &
S. Thoma , & ab omnibus antiquis Scholafti-
cis; fed fi Deus cognolfceret conringentia con=
ditionata independenter 4 decretis. abfolute
exiftentibus , illadiuifio non eflet adzquata,
fed daretur in Deo tertia fcientia media; ergo
&ec.

2. Secundo auctoritates , & rationes qui=
fiene fuperiore allatz ad probandum Decum
cognofcere contingentia conditionata, non
probant Deum illa cognofcere independenter
a decretis ; ergo non probant f{cientiam mc-
diam . Probatur antecedens, primo de aucto-
ritatibus. Teftimonia enim Scripturarun pro-
bant guidem Deum ab zterno pralcinifies,
quod Tyrii pacnitentiam egiffent , fi vidifient
wiracula Chrifti &c. fed non probant, quod
Deus id prafciuerit independentérd decreto
pradeterminante Tyrios ad poenitentiam , {i
vidiffient talia miracula; fj antem negatur tale
decretum przdeterminatinum ; nihilominus
Deus potuit prefcire , quid Tyrij efient facdtu-
ri per fcicatiam vifionis , per quam videbat
actus liberos, quos Tyrii abfoluté exercue-
runt , audita fama miraculorum Chrifti ; & fi-
militer potuit videre , quod Ceilite effent tra-
dituri Dauid in manus Saul, per fcientiam_s
vifionis, per quam videbat adtus. quos Ceili-
tx de facto exercebant circa Daunid« In adti.
bus cnim, quos liberum arbitrium ablolute
exercct in aliquibus circunftantijs, poteft Dens
videre , quos adtus exerceret in omnibus alijs
ciccunftantijs . Probaturiam , quod neques
rationes probent {cientiam mediam . Ratio=
nes enim defumuntur €xco , quod ad per-
feGionem dininz fapientiz, ac prouidentim
fpeftat, vt Deus certo fciat contingentia con-
ditionata; fed vt Deus fit perfediffime (apiens,
ac prouidens , non requiritur, vt illa cogno-
{cat independenter 4 decreto, fed (ufficit , vt
cognofcat in decreto : e. g Deus potuit per=
fed¢ prouidere faluti Dauid > fiue fciucrit
Ceilitas tradituros Dauid in actibus ablolu-
tis, quos defacto exercucrunt Ceilite, fiues
fciaerit indcpendcnrer 4 talibusadibuss ergo
&e.

3. Quartoeft impoffibile , vt potentia in-

dif-’

¥ o s, * -_: i B

==

s

ey



N s

Liber 1. Quaftio XLV.

ad piures adl ac hon potens (e ip-
Ea;.a determinare , habeat posivs vaumo ,
‘3 am alterume ctibus , nifi determi-
ctur ab Flql oa .LCtl s dininus
ens ad co “"u.-...m um, velquod fi
Tyrij vidiffen Chrifti , Eummr con-
perfi s v u n uod non fuiffent LD(‘.III" (’ " & non
um determinare, cum hon fit li-
“vero poientia libera, licet '.rh dif-
in h..hl primo, habet virtutem determis
nandi [e ipfamin a&tu fecundo ;s ergo eft im-
poilibile, vt inrelleftus dininus determinate
mmm[: at, quod Tyr) conuu.:unnn ) 'uh
ad hoc cognofcendum determinetur ali=
quo alio ; fed G hae cognolcit in dec lL‘Eu per
{cicntinm vifionis, jam a pparet, quod dcter-
minatur 4 potrentia libera per ipfum decretum
liberum : f1 vero hac COL’[;TJ.qI‘ auite omnias
decreta libera, mon eft viade determinctur;
€Igo.
4. Quintd Deus debet cognolcere contin:
gentia condmon“ra » prout effent,, fi ponerco-
tur ; fed {i ponerentur, effent depen

of “l
elt 1adift

fcrens

aliquo diuino decrete intentino, vel permif-
finosergo.
5. Relpondeo , quod in hac quafticnes

Au&ores abierunt in varias [enrentias propor.
tionales I)s , quas retulimus qualt. 43.agen-
tes de cogunitione contingentinm IibelL;.E. 8
tarornm .

6. Primaigitur fententia predeterminat-
tium daocet ?Lum cogrofcere conditionatas
contingent ia per th’Dtldm vifionis in (uis de-
cretis abfoluté exiftentibus, per qua condis
rionaté vult, ve fi liberm arbitrinm confi-
tucretur in hoc, vel illo actu primo proximo ,
phyficé pradeterminarctur ad faciendos cer=
tos actus = c. g. Deus ab xterno decreuit, vt fi
Tyrij viderent miracula Chrilli, predetermi-
natentur phyficé ad agéndam poenitentiam s 3
fed pofito hoc decreto, mtpm ibile eft > vt fi
Tyrij viderent miracula Chriiti, non prade-
terminarentur , ac non agerent poenirentiam s
crgo Deus per fcientiam vifionis, qua videt
hoc fuum decretum ; certo cog.w{cl guod
{i Tyrij vidiffent miracala Chrift fti, p\.‘.Clhlu]l:-
am cgiffent ; fed Deus habet deereta, per qua
vult, vt fi liberum acbitrinm conflituctetur
n hoc ,velillo aétu primo pmxm*u,, prade-
terminarctur ad faciendos certos actus ; ¢rgo
per {cientiam vifionjs s qua videt {ua decs
ccito cognolcit , quid fadturum effet libe
arbitsium , ficonftitueretur in hoc, vel illo
adtu primo proximo .

7. Affinis eft fecunda fentcntia quorun-
dam Scotiftarum, qni docent Deum hz¢ vi-
dere in fuis decretis conditionatis), quibus
vult, vt filiberum arbierium conftituerctur
in hoe, vel illo a@u primeo proximo , deter-
minareturad certos actus , non quiden per
I am pmrfucm]mauoncm libero ar rbitrio
ecam 5 fed per decretuny ext
um omuino anteccdens ;& inimpedi-

1L(!JLT|J

bile.

147

8. Vtraque fententia reijci pofiet, fuppos
nendo, ac probando ex tradtatu de Gratia effi-
caci, quod fi liberum arbitrium pofitum ins
hoc , velillo aftu primo proximo, determi=

narctur ad agendum per phyficam predeter-
minationem , vel per decretum Deiextrinfe=
com omnino antecedens , & inimpedibile ab
ipfo libero arbittio, eo ipfoageret non liberé
ergo Deus per fcientiam vilionis in decreto
conditionato pradeterminandi liberum atbi-
triuin ad voam partem contradiétionis , pof=
{f!‘q']idum videre , quid libetum arbitrium.s

efict facturum non liberé » fed non poflet vide-
re, quid effer fa@urum liberé ; adeeque non
foluitar qualtio, ia qua quaritur, per quam
fcientiam Deus videar, quid liberum arbitris
um faGuraom effet liberé , fi conflitnetetur in
hoc, velilloactu primo proximo . Sed quia
per Pontificias conftitutiones non licet di If%u-
tare de hac controuerfia circa Gratiam effica-
cem , his omiflis, pergimus ad explicanda re-

g : mul ia .
rtia {ententia docet ad perfectionem
dinina Sapicntiz , & Prouidentiz fufficere , ve
Deus videat in a&tibus ; quos liberum arbitri-
um de facto exercet, qnid effer fa@uram,, fi
sturin alijs circunftantijs : adcogue non
effe neceflariam feientiam mediam , per quam
conditionata contingentia certo cognofcat in-
dependenter ab omnibus adibus diuinis , vel
noftris ablolute exiltentibus.

10. Dicendum com qnarta fententia
quam cum Molina docent omnes auctores
Societatis , ac plutes alij : ad perfectionem di-
uinz Sapicntiz , & Prouidentiz non {fuflicit
fcientia vifionis » per quam Deus ia fuis, vel
noftris actibus liberis ablolute exiftentibus vie
deat, qmdl berum arbitrium creatum factu-
rom cffet, pomc;mr in alijs ciccumf t.mms 5
ur, vt id u:gm,lr at per I¢ie
cndenter ab othni (ua, v
1 libero abfoluté exiftente .

11. Probatur : pam ad perfe&tionem digi-
eatie fpedtat, ve Deus non folum {ciat,
qn Lijs circumftantijs effent libere factu-
re creature intelle@uales, qua de facto cxi-
ftent s arque cxercebunt allqucm aftum libe-
d criam v [tiat,, quid cffent Libere fa=
creature intelledtuales , que nunquam»
1t vel pro ftats vie nullum exerccbunt
adtum liberams fed quid effent fadturae crea-
ture, qux nunquam exiftent, non poteft Deus
videre in vllo earum actu libero abfolure
ﬁcmb ; figuidemy nullus carum a&us liber ab-
clut¢ exilter; ergo ad perfedtionem dining Sae
mwm: {pectar , vt id videat per fcientiam me-
m independenter ab omni libero carum_s
abfoluté exiftente . Prpbatur maior :ad
perfectionem enim ‘diuinz Sapienti® {pedtat,
ve Deusad nullum quzftioncm debeatrefpon
dere nefcio ; veldubitos fed i Deus nefciret
quid creatura intellectuales; quz de facto mm
cxiftent, facture effent liberé , fi exifterent, &
conftitucrentur in hoc; vel illo aftu prime
T 2 pro-

ram, f




148

Froximo, ad quzftiones, quibus’hzc querun-
tur, deberet refpondere nefeio, vel dubiro 5 ergo
&c.

1z. Confirmatur,quia alioquin i Deus ni-
hil ereaffet , cum nullus agtus liber creaturz
abfoluté cxifteret,Deus nefciret,quid creatura
effent libere faGura,{i crearentor,& eonflitue-
rentur in hoc, vel illo a&u primo proximo .

13, Rurfus ad perfe@ionem dininz proui-
dentiz (pectat, vt Deus ad eledtionem , quias
liberé decernit creare , vel non creare has , vel
illas creaturas intelle@uales , eafque conftituc-
re in hoc, vel illo actn primo proximo , diri-
gatur 4 fcientia , per quam cognofcat condi.
tionaté , quid efleat liberé facture, i crearen-
tur , & ponerentur in hoc, velillo adtu primo
proximos fed [cientia , per quam Deus dirigi-
tuead liberam ele@ionem creandi, vel nons
creandi &¢. non poteflt fupponere creaturam
vtcreatam , & jam exiftentem, & vt abfolu-
t¢ exercentem aliquem actum liberum ; ergo
ad perfe¢tionem dinine prowidentiz {pectar,
vt Deus, quid creatura intelledtuales face-
rent, {i ponerentur in his , veliliis circunftan-
tijs » cognolcat per (cientiam non fupponen:
tem vilum a@lum abfolure exiftentem , quam
{cientiam vocamus mediam .

14, Confirmatar, quia Deus debet ordi-
nare ex perfecta prouidentia illom ipfum pri-
mum adtum liberom , in quo vt abfoluté cxi-
ftente per aduetfarios cognolcir alios actus li-
beros conditionatos ;e. g. fi fupponamus De-
um vidiffe in aftibns abfplutis, quos Tyrij
cxercuerunt, audica fama miracnlornm Chri-
fti, quod egiffent poenitentiam, {1 vidiflent
miracula Chrifti, nihilominus Deus illos a-
Gus liberos, quos Tyrij abfolute exercucrunt,
dcberet erdinare ex perfeda prouidentia ; er-
go ad ponendos Tyrios in eo adu primo pro-
Ximo, in quo rales actus exercuerunt, debuit
dirigi ex cognitione , qua videbat , quid effent
faluri, fi ponerentur in tali a&u primo - Vel
ergo hoc vidit in aliquibus alijs adibus liberis ,
ac de ijs redit difficultas, & proceditur in infi-
nitum ; vel vidit independenter ab omnibus
actibusliberis abfoluté exiftentibus, & vidit
non per feientiam vifionis , fed per feientiam
mediam ; ergo ad perfe@ionem dininz proui-
dentiz ordinantis etiam primos actus liberos
neceflaria el fcientia media . -

15,  Ad 1. Antiqui Scholaftici ,» cumws
Magiltro, & S. Thoma diviferunt fcientiam
dininam in fcientiam veritatum necefaria-
rum , quam appellarunt fimplicis intelli-
gentiz, & in fcientiam veritatum non ne-
ccflariarum , quam appellarune fcientiam_»
vifionis ; & hac duwifio eft adequata, &
per membra contraditoria , ideoque fcien-
tia media, cum {it fcientia veritatum condis
tionatarum non neceflariarum , reducirur
ad fcientiam vifionis laté¢ fumptam, prout
fumitur ab antiquis . Scientia vifionis latg
fumpta poteft fubdiuidiin fcientiam vifionis
ftrite fumptam , per quam Deus cognofcit

De {cientia media

veritates nd neceflarias dependenter ab aliquo
decreto,vel actu libero ablolute cxifiente,& in
Icientiam , quam vocamus mediam » qua Co=
gnofcir veritates conditionaras noa ncu‘.’_;*'.n-i-
as independenter ab omni actu libero abiolu=
e exiftente . Vtraque fcientia datur, & re ip=-
fa admittitor abantiquis, vt probatum eft,
jdeoque noftra fententia non repugnat do-
{trinx antiquorum, fed illam magis expli-
cat.

16. Dices: obie@a vel abfoluté exiftunt,
vel abfoluté non exiftunr, nec datur medium s
crgo fcientia Dei vel cognofiit obiecta ab-
folute cxiftere, vel abfoluté non exillere, nec
datur medium; ergo non datur {cientia me-
dia, quz neque cognofcar obicéta abloluté exi-
ftere, nequc abfolute non exiftere .

17. Refpondeo hoc argumentum impls
gnare ctiam fcientiam fimplicis intelligentiz .
per quam Deus cognolfcit poflibilia, abftra-
hendo ab hoc, qued exiftant, vel non exiftant.
Refpondeo fecundo direété s concedo antece-
dens, & nego confequentiam . Licet enim.s
inter hxc duo Obiefum contingens exiflit s obic-
um contingens non exifliz , cum fint affirmario,
& negatio contradi&ori, non detur medivm,
tamen inter hec duo , Cognitio cognefeit de obie=
&to 5 quad abfolutd exiflits cognitie cogrofcit de obie-
o > quod abfoluté non exiflit, cum virumgque fit
affirmatio cognitionis , datur medium, quod
cft coguitio cognofcens obiedtum conditiona-
te exiftere , & abftrahens ab hoc , quod abfo-
lute exiftat, vel non exiftar . Hinc patet, quo
pacto fit verum ,quod diuifio fcientie funda-
1i debeat in dinifione obieGtorum . Dico,
quod debet fundari in divifione obietorum vt
{abilinm , non autem in dinifione obiecGto-
rum naruraliter fumptorum; & quia de obie-
¢tis non folum poteft fciri, quod fint poflibi-
lia, vel quod abfoluté exiftant, aut non exi-
{tant, fed etiam quod pofitis quibufdam con-
ditionibus, cxilterent, vel non exifterent, ideo
in obie¢tis vt fcibilibus fundari poteft fcientia
media,

18. Ad fecundum : teftimonia Scriptura«
tum probant Deum cognofcere pecnitentiam
conditionatam Tyricrum ; & non in decreto
pradeterminativo . Chriftus enim obiurgat
duritiem cordis Iudeorum , co quod acceptis
tot auxilis , non agerent pochitentiam , cum
Tyrij fiaccepiffent talia auxilia , paenitentiam
cgillent ; fed fi cognouifler peenitentiam Ty-
florum in decreto predeterminativo , vanas
cfiet hac obiurgatio , fiquidem ludzi potuif-
lent refpondere, quod Tyrii poenitentiam e-
giffent, quia accepiffent pradcrerminationem,
quam nos non accepimus, & quam fiaccipe-
ICMus ; etiam nos pacnitentiam ageremus; er-
go &e. Licet autem fortafle ex hoc teltimos
ni0,f in Tyro &e. non fatis probetur Deum co-
gnouiffe peenirentjam Tyriorum independen=
terab aliquo eorum adtu abfoluré exificnies ,
tamen per alia tefimonia Scripturarum, &
Patrum probatur f(cicntia media, & prefertim

per

—

Pl ———

|
'

: e p— gy —.




. e

amedif— g —

gt

i

Liber I. Quaftio XLV.

ver illud : Raptus efl, ne malitia mutavet intelleuns
eius , quod a Sanétis Patribus applicatur ctiam
infantibus, ques Deus rapit, przuideus pec-
€ata , qua facerent , nifi raperentar , cum non
poflit Deus talia peccata przuidere in vilo a,
¢tu Libcro abfoluté exiftente talium infintium.
Quo ad rationes fatis diGtum eft in relolatione
quzftionis.,

19. Ad 2. concedo maiorem , & nego mi-
norem , ac dico, quod intelle@us dininus per
modum pure condirionis determinatur ad co-
gnolcendum contingentia conditionata per
hoc, quod illa effent, fi poncretur conditio.
Explicatur. Deus per fuam iafinitam virtu-
tem cognolcitinam dererminator ad cogno-
fcendum , qued funt omnia , que funt, quod
non funt omnia, qua non funt, & quad po-
fitis quibufdam conditionibus, cffent omnia,
qua cffent, ideoque vrcognofcat, quod ef-
fent, fufficit, quod effent, & non requiritur
aliud dererminativum .

20. Dices primad: quod nihil ¢ft non po-
telt determinare Deum ; fed obic@um condi-
tionatum nihil eft s ergo &ec,

21. Refpondco,diflinguo maiorem : quod
nithil eft, fed effct , non potelt determinares
Deumad cognofcendum , quod eft, concedo
maiorem ; non poteft vt pura conditio deter-
minare Deum ad cognofcendum , quod effet ,
nego maiorem ; diltinguo codem padto mino-
rem 5 & nego confequentiam «» Infinita virtas
cognofcitina Deiad cognofcendum , quod o-
biedum pure efet, fufficienter determinatug
pethoc, quod effet; etiamfi non fit, adeoque
ablolute nihil fit.

z2. Vrgebis:ly ¢fer nonelt s fed quod non
eft, non potelt determinare intelle@tum dini-
nunl, co patto, quo non potclt determinare
intelle¢tum crearum ; ergo &c,

23. Refpondeo eodem pado, diftinguo
minorem : quod non cft , non potelt determi-
nare intelle@tum dininum ad dicendum, quod
eft,concedo: ad dicendum,quod puré effet,ne=
go. Quod non ¢ft, fed effet, nan potelt de-
terminave intelleGum crearum , fed poteft
determinare intelleGom divinum . Ratio eft,
quia obietum determinans intellectam crea-
tum fe habet per modum virrutis, qua debet
eflc; at obieftum extrinfecum dererminans
intelleGumdininum ¢ pura conditio, ita vt
tota virtus fit infiditum lumen cognolciti=
uum Dei.

24. Dices fecundd : non poteft Deus aétu
cognofcere,; quod aitu noa elt cognolcibile,
fed folum eflet cognofcibile, fi poneretur; fed
obicum, quod a&u non eft pro vllo tempo-
re, fed effet, non eft adta cognofeibile,, fed fo=
lumeffer cognofcibile, fi poneretur ; ergo &c.
Probatur minor: nam cognofcibilitas cft ips
fa entitas rei ; fed entitas non eft, fed effet; er=
gocognolcibilitas non eft , fed effet .

25. Relpondco, diftinguo maiotem : non
poteft Deus cognofcere, quod aétu non eit
cognofibile cognofcibilitate obieitiua phyfi-

149

ec exiftente , nego 5 cognofcibilitate obicttiua
logice exiftente , concedo; diftinguo eodem
pacto minarem ; & nego confequentiam . Ve
Deps cognolcat , quod obiedtuin effer, nons
requiritur , quod oble@Gum habgat adu aliam
cognofcibilitatem , quam confiltentem in
hoc , quod offit ; fed ly effer , non importar alj-
quid phyf(ice,led folnm logi. ¢ cxiftens in ratio=
ne fignificati per hauc enunciationem ; qua
dicitur, quod effet; crgo &c. Confirmatur ;
nam ficut domus confhituitur punc antiqua.
per durationem praeferitam , gquz nunc non
exiftit phyficé , fed logice, fic obieGum con-
ftituitur nunc cognofcibile per entitatem exi.
ftentemr non phyficé, fed logice .

36, Inftabis: vt Deus detcrminetur ad co-
gnofcendum , adzquatum determinatipgnm
deber adu efle; fed determinatigum per mge
dum conditionis atu non efi ; etgo &c.

27.  Refpondeo,diftingno maiorem ; deter-
munatinum adzquatum deber adu effe phyfi-
c¢ fecundum omnia , qua includit, nego ; de-
bet partim cffe phyfice, partim logicé , conees
do: ditinguo codem pacto minerem : & ne-
go confequentiam . Sicut vt domns fit acn
antiqua, determinatinum formale fuflicit, v
partum fic phyficé , partim logicé ; iquidem
duratio praterita eft tolum logice , fic in cafy
noltro ,

28. Inftabis rurfus: ergo Deus poffer des
terminari ad cognofcendum ab ®terno futura
coatingentia abfolura, etiamfi non eficnt phy-
ficé in nunc xrernitatis ,

29. Relpondeo, coaceda confequentiam s
ficur illam conce i quaits 43, num. 44.& 450

30, Dices tertid; Deus ¢ft indifferens ad
habendam feientiam mediam , qua cognofce-
Iet, quod Petrus conuerteretur, vel ad haben~
dam oppofitam {tientiam , quod non conuer-
teretur , & non fe liberé determinat potius ad
hanc, guam ad illam 5 ergo cafir aceidit, vt hae
beat potins hanc , quam illam ,

31 Relpondeo , diftinguo antecedens ;
Deus eit indifferens ex (uppofitione, quod Pe-
trus converteretur , nego s non fa@a fuppofis
tione, concedo 3 & nego confequentiam. Ine
tellectus diuinus ex (va perfectione , & ex fuo
infinito lumine eft dererminatus ad ¢cogno=
fcendum, qued funt omnia, quz funt, &
quod ellent omnia, quz effent ; ergo ficut'ex
fuppofitione , quad Petrus a@u conuertatur ,
non accidit cafu , vt Deus cognofcat Perrum
adtu conuerti, fic ex fuppofitiane , quod con-
ucrteretur, non accidit cafir, vt cognefeat,
quod conuerterctur - Neque enim aceidie ca=
{u id, ad quod intelle@us dininus ex fua infini.
ta virtute ¢t omnine determinatns .

2. Vrgebis: faltem calu accidit refpe@tu
Dei, quad Petrus potias conuerteretur, quam
non cenuerteretiir «

33. Refpondea; negando confequentiam,
Non cafu acciduat, que fiereat Deo volente ~
vel permittente; fed Petrus conuerteretur ,
Deo tunc id volente,peccaret,Deo permittena
tc 5 ergo &ce 340 Vi-




a

T [ e A Pl e
120 De {cientia media

J

34, Vrgebis rurfus : nune eft veruin, quod
Petrus tunc, quando poncretur conditios con-
werteretur s fed hoc eft verum itd , vt Deus
neque libere velit , neque liberé permittat
hane veritatem ; ergo hec veritas datus pureé
cafualiter refpeétn Dei.

35. Refpondeo,diltinguo majorem : o nc
eft yerums, quod Petrus conucerterctur, & hoc
non fignificat aliud , quam illam conuerfio=
nem , quz non eft ; fed effer, concedo ; & hoc
fignificat aliud , n€go 5 & diftinguo minorem
hoc eft ita vetum , vt Deusnegue abfoluté ve-
lit , neque abfoluté permittat hanc veritatem »
coneedo ; vt Deus neque vellet, neque per-
mitteret illam veritatem , pofira conditionc ,
nego ; & nego confequentiam . Nunc efle ve-
rum , quod Petrus conuerieretar, nihil alind
eft,quam quod Petrus conuerteretus; fed quod
Perrus conuerterttur, cfferda Deo volitum s
vel permiffum, adcogue non cffet cafuale; er-
go hac yeritas non eft Deo cafualis »

36. Superefler, vt explicaretur, quo pacta
feientia media fit Ll ciearuris , non autem
Deo- Sed hac, & 2lis explicanda font in que-
fione de concordialibertatis cum diuina {cien-
tia , & predeftinatione .

37. Ad 4. concedo maiorem, & diftia-
guo minorem : conditionata contingentia, fi
ponerentur ; effent dependenter ab aliquo de-
creto s quod nuncexiftatabfolure , nego mii»
norem ; quod wunc exifterct abfolure , conces
de minorem; & nego confequentiam - Peeni-
tentia Tyrierum e. g. fi eflet, non eflet depen:
denter ab aliquo decicto, quod nunc abfolute
exiftat, feddependenter ab aliguo decreto,
quod tunc abfolute exifteret; ergo Deus noa
debet illam cognofcere in aliquo decreto,
quod nunc abfoluté exiftat , fed {folum dcbet
cognofcere ; quod poenitentia Tyriorum effet
dependenter ab alique decreto, quod tunc a b=
folnte cxifteret; hoc antem Deus cognoicit
per fcientiam mediam, per quam videt, quod
{i Tyrij vidiffent miracula Chufti, & pranenti
fuiffent tali auxilio interno, & decreto, pet
quod Deus obtuliffet illis fuf concursi, liberé
peeniteatiam egiffent , Deo eflicaciter prEuc-
niente peenitentiam ipforum per decrerum
regulatum & {cientia media , adcogucab ipfis
impedibile s vt dicetar inferms, cum agewur
de concordia libertatis cum dinina pradeftina.
tione . Hic folum debet aduerti, quod cum
explicatur obictum feientiz mediz ; ex paite
conditionis debent poni illa omnia, & {olas,
quz conftituunt actum primum proximum
indiffercntem , ¢x parte conditionati poni
debet adtus fecundus liber, & emnia, qu®
funt effentialiter connexa cum raliactu fecun-
do; & quia atus primus proximus, atque in-
differens non conflituitur per decretum effica-
citer pradefinitiuum, neque per fcientiam.s
mediam 3 ideo decretum pradefinitinum.
fcientia media, & omnia alia effentialiter con-

nexa cam afta {ecunde, non debentponiex
paite cenditionis , fed ex parte conditionati,

Exempli gracia Deus videt pet fcienti
diam » quod {i Tyrij vidiffent mirachl
ftiy & i%ra.‘t_;cv:-ti fuiffent talibus auxilijs
nis &c. peenitentiam egiffent, ipflo Deo |
definiente cfficaciter peenitentiam per
tum regulatum 4 tali {cientia media > agcoque
impedibileab ipfis 1 yLijs .

QVAESTIO XLVL

Virum Deus per [tientian wediam , ¢ inde-
pendenter ab omui (o actu libero abfeluse
exiffente , fiiat > quid liberum arbi=
Lrinm dininum effet facturnm,

/i conflitneren in hoc
wel illo adtu primo
proximo 2

I. Idetur fcire per fcientiam mediam

primo quia Deus pet fcientiam me-
diam feit» quid liberum arbitrium creatum
effet liberé fadurum , fi conftitueretur in hoc,
vel illo aétu primo proximo ; €rgo per {cienti-
am mediam poteft etiam fcire ; quid liberum
arbitrium dininum effet liberé fadurum, fi
conttitneretur in hoc, vel illo aétu primo pro=
Ximo «

2. Secundd quidquid effet liberé faGuru
liberum arbitrium creatum, fi poneretur in
hoe, vel illoadtu primo proximo, efier criam
liberé facturum liberum arbitriuin dininpm
c. g. fi Petrus cum hac vocatione liberé con-
uerteretur, Deus liberé Petrum com eadem
vocatione conuertetet : fi lndas cum hac ve-
catione libere traderet Chriftum , Deus libere
permutterct , Vi fudas cum hac vocatione li-
beré traderet Ghriftum ; fed Deus per [cicati-
am mediam feit y quid libere efict fagdurum li-
berum arbitrium creatum , f{i conflitueretur
in hoc, vel illo actu primo proximo: e. g. icit,
quod Petrus fi acciperet hanc vocationem ,
liberé conuertereturs & quod [udas: fi accipe=
ret hanc vocationem , liberé traderct Chri-
fium; ergo Deus per fcientiam mediam fcit
etiam s quid {ub eadem hypothefi effet libere
fa&turam liberum arbitritun dininum ;. <. g,
{cit , quod fi vocaret Petruny hac vocatione
liberé eum conuerterets fcits quod fi vocaret
{udam hac vocatione , liberé permitteret; ve
Tudas traderet Chriftum .

3. Tertioin co figno,in quo Deus cogno-
{cit , quid effet faGurum liberum arbitrium
creatfi,fi conflitueretur in hoc,vel in illo adtu
primo proximo, potelt; ac debet etiam co-
gnofcere , quid efiet facturum libérum arbie
trinm diuinum ; i per varias {cientias medias
ponererur in hoc, velillo aftn primio proxi=
mo; fed Deus cognoleir, quid effet facturum
liberum arbitrium creatum In figno priori, &
antecedenti ad omnia fua decreta; ergo debet
ctiam cognoicere, quid effet fa@tnrom liberum
arbitrinm divinum, in figno priori, & indee

pen-

i




Liber I. Quaftio XLVI:

pendenter & fuis decretis liberis, adeoque per
fcientiam mediam .

4. Quarto Deus per hoc pracisé ; quod
exercitium liberum voluntatis create fub ali-
qua hypeorhefi conditionaté efler, fufficienter
determinatur 2d cognofcendum , quod effit 3
crgo per hoc przcisé, quod exercitium libe-
ram voluntatis dinine (b aliqua hypothef
conditionaté effet , determinatur ad cegno-
fcendum, quod effet : e g ficur Deus per hoc
precise , quod fi ludas vocatus fuifer alia vo-
catione , fuiflet conucrfis, determinatur ad
cogneicendum, quod fi Indas vocatus fuiflet
alia vocatione , fuiffet conuerfus, fic per hoc
pracise , quod Dens fi habuifet aliam fcien-
‘riam mediam , dediffer Inde vocationem , qua
fuiffet cenuer{us, determinatur ad cognofcen-
dum, quod {i habuiffetaliam fcientiam nre-
diam , dediffet Iude vocationem , qua fuiflet
conuer{us; crgo vt Deus determinetur ad co-
guofcendum,quid fub hypothefi alterius {cien-
tiz mediz eflet liberé fafiurus, non requiritutr
decretum abfoluté exiftens .

s+ Quinté i Deus non poffet nifi in fuis
decretis abloluté exiftentibus videre, quid ef-
fet factuzus , (i habuiffer alias (cieutias medias,
fequeretur ; quod Deus de¢ faét® deberer necef-
far10 habere decrera, per qua determinet, ac
decernat,quid effet facturus,fi habuiffet quams
liber fcientiam mediam pofiibilem , quam.s
non habet de fatto 5 fed hoc eft abfurdum ; er-
go &¢.

6. Refpondeo, quod vt intelligatur fenfus
quaflionis , fupponendum eft Deum de falto
libere elegiffe creare Mundum 5 & hunc ordi-
nem rerum, in quo Angeli, & Adamus pec-
carunt &c. & cenftitutum fuifle in aétu primo
proximo ad hanc eletionem per omnem co-
gnitionem , & fcientiam ; per quam direftus
tuit ad cligendam creationem Mundi, & or-
dinis rerum - Quia vero Deus omnia eligit ex
perfecta prouidentia, direus fuitad cleio=
nem Mundi, & ordinis rerum per {cientiam
fimplicis intelligentiz, & per {cientiam me-
diam , qua vidit ; quod i crearet Mundum, &
huncordinem rerum , Angeli , & Adam pec-
carent, & fequerentureas qua de fadto funt

fequuta; fed Deus loco huius fcientie medie
potait habere oppofitam {cientiam mediam ,
quavideret, quod Angeli, & Adam non ef-
fent peccaturi s ergo Deus per dinerfas, & in=
numerabiles [cientias medias potuit conftitui
in diuerfis , atque innumerahilibus a&ibus pri-
mis proximis ad eletionem creandi Mun-
dum , & ad omnes alias ele@iones. Hincori-
tur queftio, & dubitatur, vtrum, & per quam
fcicatiam Deus reflexe cognofcat, quid ipfes
fuiffet facturus , i habuiffer alias f{cientias me-
dias, per quas fuiffet conftitutus in alijs actibus
primis proximis ad cle@ionems creandi Mun-
dnm &c: €. g.vtrum, & per guam f{cientiam
videat, an i per fcientiam mediam vidiflet ,
quod i crearet Mundum, & hunc ordinem
rerum, Angeli, & Adam non fuiflent pecca-

151
turi, creaffet , vel non ercaffet Mundum , &
hunc ordinem rerum .

7+ Quatnor poflunt effe fententiee . Prima
negat Denm hec certo cognofcere . Sed hze
fententia reiecta eft quaftione fuperiori , quia
{equeretur , quod Devus ad queftiones . qui-
bus hec querantur, deberet refpondere #efcio,
veldubito . Reijci etiam potell ex Scriptura. .
Nam Gen. 18, Deus dixit Abrah® i Si inuene=
0 Sodomis quinquaginta inflos in medio Cinitatis, di=
mittam omni loco propter eos : ergo Deus [ciebat ,
quod fi fuiflent in Sodomis quinguaginta iu-
fti.non euerrifet illam ciujratem ; fed hoc erat
Dco liberum ; ergo Deus (ciebar, quid liberé
ipfe fuiffer faturus fub hypothefi, quz nun-
quam cit pofita , & qua pofita, potuiffet facere
hac, vel oppofitum.

. Secunda fententia docet Deum hzc co-
guofcere folum per fcienriam mediam refle~
xam , independenter ab omui fuo decreto ab-
foluré exiftente.

9. Tertia docet Deum hxc cognofcere du-
plici [cientia, hoc eft media independente ab
omaibus {nis decretis abfoluté exiltentibus, &
vifionis fundata in decretis abfolaté exiftenti-
bus . Hanc opinionem videtur docere Ruiz
tomo de fcientia Deidifp. $7. fe&. 1. vbi alios
pro ea affert auctores.

10. Contra has epiniones dicendum eft
cum quarra fententia : Deus quid ipfemet ef=
fet liberé facturus, fi haberet alias {cientias me-
dias , cognofcit non per [cientiam mediam - ,
fed per fcientiam vifionis , dependenter 4 fuls
decretis abfoluté exiftentibus. Hanc fenten-
tiam exprelse docuit Molina in fua Concor-
dia Antuerpie editaanno 1595. qualt. 14. art,
13. difp. s2. §. Iliud boc loco eff obferuandum ,
quem plures alij fecuri {unt.

11. Probatur primo: nam ficut Deus oms
nem {cientiam {ibi non liberam, & direétinam
ad altus liberos debet habere independenter
abomuni fuo adtu libero, fic omnem fcientiam
fibi eflentialiter liberd libertate abfoluté exi-
flente ad illam habendam , vel non haben-
dam , deber habere dependenter a fuo actu li-
bero abfoluté exifteate: fed fcientia, qna
Decus cognofcit, quid liberum arbitrium crea-
tum effer faGurum fub hac, velilla hypothefi,
{fub qua poffer facere vel hoc , vel oppofitum ,
¢ft Deo non libera, ac debet dirigere Deum
ad fuos actus liberos: fcientia autem reflexa,de
qua loquimur,eft Deolibera libertate abfolute
exiftente, ac non debet Deum dirigere ad fuos
actus liberos : c. g. {cientia , qua Deus cogno-
fcit, quod fi vidifict per fcientiam mediam fo-
re incfficacia auxilia , qua de fadto dedit San-
&o Petro , daturus fuiffer illi aliaatixilia effica-
cia, eft Deo libera libertate abfolure exiftentc;
nam ficut Deus eft liber ad decernendnm da-
re, vel non dare alia auxilia efficacia, fi vide-
ret hac fore incfficacia , Gc poteft (e deternii-
nare ad habendam [cientiam reflexam, quod
illa eflet daturus, vel non effet daturus; €rgo
fcientiam reflexam , de qua loguimur, Deus
de-




152

debet habere dependenter 4 {uo adtu libero ab-
foluté cxiftente »

12. Dices: ficut Deus feientiam cenditio-
natam impedibilem 4 iibero arbittio creato
potelt habere indcpcndenter ab acta libero
creaturz abfoluté exiftente, & folum depen=
denter ab actu libero creature conditionate
exiftente , fic fcientiam conditionaram impe-
dibilem 4 libero arbitrio dinino , Deas potelt
habere independenter 4 fuo acta libero abfola-
c& exiftente , ac folam dependenter &' (uo actu
libero conditionate exiftente .

13, Sed contra: aam eatcnas Deus {cien=
tiam condirionatam impédibilem a libero are
bitrio creato potelt habere independenter ab
adtu libero creatura ablolute exiftente , qua-
tenus ralis {cientia conditionata non fupponit
effentialiter liberum atbicriam ¢reatum vt ab-
foluté exiftens, immo poteft dari ablque ¢o
quod liberum arbitrium creatum abfolute
cxiltat ; & cum debeat Deuw dirigere ad pro-
ducendum liberum arbitriom creatum, debet
intelligi in Deo, antequam detur ablolute li-
berum arbitrium creatun ¢ fed (cientia condi-
tionata, qua Dens videt, quid ipfemet efict
fadurus ; {i habereralias [cientias medias, iup=
ponit cflentialiter liberum arbitrium diniaum
vt abfoluté cxiftens , & potens [e proxime de-
terminare ad illam habeadam, vel non haben-
dam , nec poreft vilo padlo dirigere Deum ad
ponendum fuum liberum arbitrivm 5 ctgo -
lem feientiam conditionatam non potelt habe-
re independenter a uo adu libero abfoluté
exiftente

:4. Confirmatur: nam eft abfurdum.: ,
quod Deus hic & nunc fit proximé liber ad ali-
quam fcientiam habendam , vel non haben-
dam, & quod illam de fa¢to habeat indepen-
denter ab hoc , quod liberé fe hic & nunc de-
terminet ad illam habendam . Quo padlo
enim in intellectu divino refultat feientia Deo
libera independenter ab hocs quad liberé fea
ad illam determinet per vilum adtom libeivm
abfoluté exiftentein? fed Densefler proxime
liber ad habendam , vel non habendam {cien-
tiam , qua cognofcit, quod {i per fcientiam
mediam vidiffct hac auxilia fore inefficacia ,
dediffet Sanco Petroaliaauxilia efficacia, &
de facto illam haberet independenter ab hoc,
quodad illam fe determinaret per vili acum
liberum abfolute exiftentem 5 ergo &e.

25. Probatur fecundo conclulio : nam fe-
gueretur , quod Deus cognofcerct e creatu=
rum Mundum > independenter ab hoc , quod
liberé vellet creare Mondum : fe faluarurum
San@um Petrum , & damnaturum [udam,
independenter ab hoc, quod veller Sanétum
Petrum faluare , & ludam damnpare; & vii-
uerfim cognofceret omnia , qua elt liberé ab-
foluté fadiurus , independenter ab omni de-
creto libero abfoluré exiltente s fed hxefunt
abfurda, & inaudita in fcholis 5 ergo &c. Pro-
batur maior ; nam per adnerfarios Deus per
fcientiam mediam reflexam independenter ab

De {cientiamedia reflexa

omni fuo decreto abfoluté exiftente cognas
cit, quod i haberer hanc {cientiam mediam

Ci

&am, quam habetde facto, eflet creatu-
rus Mundum, permiflurus peccatum Ange-
locum , & Adami, miffurus Chritum Re=
demptorem , faluarurus Petrum; & omnes
pradeftinazos, damnaturus ludam , & omnes
reprobos , & facturus omnia , que defacto et
facturns s fed Deus independenter ab omni fuo
decrero libero abloluté cxifteate cognofcit fe
1abere toram fcientiam mediam , quam habet
de fato; ergo Decus per hoc complexum
fcientiz mediz refiexa , & diredta indepen-
denter ab omni fuo decreto abfoluté exiflente
cognofcit, quod cft creaturus Mundum , per-
miffurns peccatum Adami &c. Confirmatur ,
& explicatur argumentum - Qui enim cogno-
{¢it aliquam veritatem conditionatam , & vi-
det purificari conditionem , co ipfo certifica-
tur de yeritate abfolura; fed Decus per fcien=
tiam mediam reflexam independenter 4 fuo
decreto abloluté exiftente cognofcit hanc veri-
tatem conditionatam , quod {i habebir hanc
fcientiam dirc&am , creabit Mundam , per-
mittet peccatum Adami, faluabit Petrum, &
ownes predeftinatos, damnabit [udam, & om-
nes reprobos, & independenter etiam ad omni
fuodecreto abfoluté exifteate cognoliit puri-
ficari conditionem , & fe habere totam hanc

fcientiam mediam 5 ergo in hoc complexo ve-

ritaris conditionalis , & purificationis condi-
tionis; independenter ab cmini {uo decreto ab-
foluté exiftente , videt omincs has veritares
coutingentes ablolutas . Hocautem eft abfui-
dum , & inauditum in fcholis. Confirmatut ,
nam fequererur quod Deos independenter 4
fuisdecretis, qaibus predeftinatos pradeitinat
ad gloriam , & falutem , reprobos reprobat &
falute,, cognofceret abfoluté, quinam cffent
faluandi , quinam effeat damnandi, quod et
abfurdum ,

16. Refpondenialiqui fcientiain mediam
diredam, & reflexam feorfim dari in Deo in=
dependenter ab omni decreto abfolute exi-
ftente s at complexum vtriufque (eientiz, cum
fit connexum cum decretis abfoluré exiftenti-
bus, dari dependenter d decrctis abfolute cxi-
ftentibus ;5 fed Deus contingentia abfoluta vi-
der in tali complexo; ergo vider folum de-
pendenter & decretis abfolure exiftentibus.

17. Sed cootrd primo , nam eft inintelli
gibile; quod fcientia media dire@a detur in-
dependenterab omni decreto abfoluté exiften-
te, {cientia euam refiexa detur independenter
ab omni decreto abfoluré exiftente , & tamen
complexum verin{que non detur independen-
ter ab omni decreto abfoluté exiltente , prae-
{ertim cum tale complezum vel nihil addat
fupra fingulas {cientias feotfim , vel addat
folum relationgm fimultatis, quz neceflario
refultar, pofitis extremis . Secundo contra eft,
quia catenus complexum illud datur depen=
denter 4 decretis abfoluré exiftentibus, qua-
tenus Deo liberumeft, vt detur , vel non de-

tux




|

Liber 1. ,L

d Dmhbcrrim elt,v

tur 1llud comple
t entia condi umra)

T u‘i noa derur

g'\'uat‘ﬂ.!ﬁi d ¢
18. Probs
cia:a'vg-i.:=u=7'=
aduerfa
omui fuo decreto _.D!Ollifc exi !f(.;w » COgno-
fcererefiexé , quid iplemet cffet liberé fadiu
rus, {i habuifferaliss fcientias medias direétas,
cft paritas fcientiez mediz diredke; {icut enim
Peus independeater ab omni adta abfolute
exiftente videt , cLLimlLt facturum liberum
arbitrium creatum , fic ind ab om-=
nifuo decreto abloluré c ¢ debetrvi
e, quid effer facturum liberum arbitriu
creatum 3 fed hzc paritas non valet, dc abi
aduerfarijs non potelt fuftine :
Probatur minor: & primo | u‘vm s \;md
paritas non valear. Datur enim manif
{paritas, Deus enim [eientiam {ibi non
ram , & dircétivam ad omnes [uos actus
ros debet habere independenter at
aEtul.bcro abfolute exiftente s fed
ua Deus vider, quid effer facturum li
arblmum ,» {i conftitucrerar in hoc, vel i
lo aétu primo proximo , eft Deo non liber
ac deber Deum dirigere ad atus liberos; ¢
Deus debet illam habzre indepen
omni (no a&u libero abfolute exiftente . At
fcientiam {ibi eflentialiter liberam libertate ab-
f\;:ufé exiftente , Deus debet habere depen-
denter ab actibus liberis, quibus f¢ determinat
ad illam habendam potins , quam non haben-
dam, vtexplicatum eft num. 13 & 14. Rur-
fus [cientiam , qua non cflentaliter fupponit
in creatura lmuntcm abfolute exiftentem
fed debet Deum dirigere ad dandam , vel noa
dandam creaturis libertacm abfoluté exil
tem , Deus debet habere independenter
adtu libero creature abfolute L\J'(t nte ;
fcientia , qua Deus videt, quid liberum a
trium creatum eflet faQurum , {i conftituere-
tur in hoc , velillo a@u primo proximo, non
fupponit cflentialiter in creaturis libertatem
abfolutc exiftentem, fed debet Deum dirige-
re ad creaturas creandas, vel non creandas , &
ad dandam , vel non dandam ipfis libertarem
abfolure exiftentem ; ergo talem fcientiam
Deus debet habere mdnpf_ndwrcr ab omni
a&u libero creature abfoluré exiftente. At
fcientam, qua cffentialiter fupponitin Deo
liberratem abfoluté cxiftentem ad illam ha-
bendani, vel non habendam, qualis eft fcien-
ria reflexa, de qua loquimur, Deus debet ha-

i0 condu'm: nam fun

bere dependenter 4 fuis decretis abfolute cxi-
fientibus ; ergo difparitas eft manifefta .

19.  Probatur jam » quod neque adueifarij
poflint fubftinere paritatem jnter fcientiam
conditicnatam direGam , & rcflexam . Scien-
tia enim conditionata dire&a, q

1 Deus co-
_ t, quid efict faGurum liberam arbicri-
win creatum,; i eeuflicucretur in hoc, vel ille

anC
o

&
v {

&
.ul.mw 0 proximo, CF'H tia practi &
dici sienria cone-
v-uwf_}ﬂu[” l fkua‘.o"n(u.u quid
ipfemicrefiet liberé faé et hanc,
‘.LJ Hiam iL.\,:nl“l] 1“u.‘ non.s

m,
}”)[’,HL \P i
m.'. fud decre I
unt fuftineres
n inter Icnuma:n conditionatam dire-
¢tami, 6 reflexam o Probatur minor s nam i
fcicentia conditionata reflexa effet pradiica;, &
dirigeret Deum ad fia decreta libera , co ipfo

xa {it practicas ,
L.rn.t hbera. Probatur

) io dirigens ad
cum aflu ; &
actus , ert

it Deum ad de

I |t“'nlu‘1’:\01 i cum
libertatemaétus direct: ,
eriam phyfice pradeterm
vt actus fit liber; requi
fit indi

au

188 ‘ntuar a
1antes 5 qui ad hoc»
it n, vt ecogni~

5 coniungibilis
cun negatione actus s
ad diuina decreta eflet
& 1inco-
i &Cs
1 decrerum cre-
hanc "Lkm'\ rc-

tio d
tunl cut
nitio

tuin

acLu

fed cog

niung
Probatur minozr :
andi
rum, dire
qllx ab zt¢rno co
hoimines , & Al

fcits quid effent faduri
1, {i ponerentur in ijs cirs
funt pofiu , & gquid efs
ur in omnibusalijs cit-
direétus fuiffet & fcien=
\: » qua cognouiller , quid ip=

; Jl\::, i mbmm: totam

anti)ss A
ElCl l‘JLui.'i I

i Deus LIT i £

cognouil-
m mediamy
ndum , &
un verinf-

reflexa 5
tione crea
cm reram 5 1mpli-
oicat, fi babuero talem
feientiam , dmcrmmm'c.zrc_ & q uod co‘moitat
fimul fe habere talem :'kxu._u.m, & raniens
non decernat Creare ; €

ad diuinadecreta aufe
rnm . Sicut ergo aduerfarij tates
conditionatam directam , qt
libera , efle practicam , & dir
fuos a&m Ijbcrm 5 h;f ntiaa con

.‘!'](31 J’—ll‘,u t1il
catenim, vt Deus ¢

*, n QL»{LTO'
t {cientiam
tia eft Deo nons

gn;a‘c

cam , f(.(.]. pure 11" -cularivam ; ac non ”“’5“

Deum ad (uos actus liberos 5 {ic debent tateri

fcicntiam directam > quia eft Deo neon libera,

gari .;..M,L,‘m.;[u ab emunibus acétibus liberis
lute exiftentibus , ad coque effe (cientian

n s feientiam reflexam , quia ¢t Deo

, dati dependenter ab aétibus liberis Dei

ute cxiftentibus, ac proinde ncn cffes

{cientiam mediam , fed vifionis.

sarto conclufio: n

2g;+ Probatur

am. opi,
mo




154 De Icientiamediareflexa

nio docens Deum cognofcere noo per (cienti=
am mediam ; fed per {cientiam vifionis, quid
ipfemet effet libexé fuCturus , {i habeset alias
icientias medias , inelius faluat libertatem.s
creatam, vt explicabitur in qualtionc des
concotdia libértatis creatz cum dinina Pra-
deftinationc ; ergo etiam ¢x hoc capite eft pra-
ferenda . R

21, Infertur primo , per quam fcicntiaw
Deus cognofcat , quid fieret fub conditioni-
bus difparatis, puta verum fi Turca falta-
ret Coftantinopoli , Petrus Roma conucttes
retur . s

22. Dicendum , quod obieftum conditios

natum poteft confiderari, vel vt liberum—
Deos vel veliberum crearura 3 {i confidercs
tut vt liberum Creaturz , Deus illud cogno-
{cit per fcientiam mediam; e. g incafu pofi=
to quia conuerfio effer libera Petro, Deus
per fcientiam mediam videt , quod fi Turca
{altaret Conflantinopolis Petrus autem Ro-
me eflet in hoc adtu primo proximo ad fe
conuertendum , connerteretur , & fic de om-
nibus adtibus primis proximis. Si vero quz-
ratur , per quam fcientiam Dens videat, ano
i Turca faltaret Coftantinopoli, Pectrus Ro-
me conftitueretur in actn primo proximo, in
quo conuerteretur, vel in actu primo proxi-
no, in quo non conucrtererur ; vel potius
non conflituerctur in vliloadtu primo, in quo
poflct proximé conuerti ; refpondeo, quod
quia Deo liberum eft fub conditione , qued
Turca faltarct Coftantinopali, conflitueres
Petrum , vel in atu primo proximo, in quo
conucrtererur, vel in a&u primo proxime ;
inquo non conuerteretur &¢, Deus autem
per {cientiam vifionijs in fuis decretis abfolute
exiltentibus videt , quid ipfemet effet facturus
pro omnibus circunftantijs poflibilibus, per
candem {cicntiam vifionis vider etiam , an fi
Turca faltaret , eonflituerer Perrum in altu
primo proximo, in quo conuerteretur , vel
inadtu primo proximo, in quo non conucr-
rerctir, Breuiter Dens vider , quod fub con-
ditionibus difparatis fieret hoc , vel illud ,
prout liberé difponeret , aut permitterer, &
fimul vider, quid ipfemet liberé difponeret,
aut permitteret, adcoque quid determinate
fieret. Per hancdo&@rinam bené penetratam,
& applicatam folui poffunt plurime difficulta-
tes circa conditionata, qua videntur difpara-
ta. Namquia Deus in decernendo rerum.
ordine attendit ad omnia, & fingula, nulla.
obie&a funt propri¢ difparata reipe@u Dei .

23, Inferturfecundd, per quam (cientiam
Deus cognofcat, quid cflet faGurum libe-
rum arbirrinm (ub conditione impoflibili, pu-
ta verum fi Lucifer fuiffet Michael , peccafier,
vel nen pecgafiet .

24, Dicendum, quod Deus per (cientiam
fimplicis intelligentie cognofcit, quod fi Lu-
cifet faiffer Michael,ex pradicaro hypothefis,
quod nimirum fuiffer Michael , fequitur,
quod feciffet omnia, que de fado cfler faQu-

rus Michael 5 ex fubieto hypothefis, quod
nimirum effet Lucifer, fequitur, quod effet
fasturus omaia, qua de facto eflet facturus
Lucifer. Erquia per [cientiam mediam videt
in particulari, quid in omui cafu poflibili fa-
&arus efet cum Lucifer, tum Michael, ideo
videt , quid pro quolibet calu particulasi, U
Lucifer eflet Michael , effet faturus ex vi pra-
dicati, vel ex vi fubieci, & {imul vider, quod
ex vi integre hypothefis pro multis cafibus fa=
&rares efict fimul oppofita : e. g. eflet fimul
peecaturus, & non peccaturus , adcoguc prop-
ter hoc ipfum eft impoflibilis hypothe(is,quod
Lucifér fit Michacl.

25. Deberaduerti, quod cum vel hic, vel
alibidice ; Deum cognodcere impofiibilia_ ,
abftraho 4 quaftione, in qua queriur, virum
impofiibilia fint impoffibilia exercite , hoc cit
ita, vtincludantaliquodobicltum contradis
flinctum ab omnibus poflibilibus, vt ego do-
cui in logica ; an vero tintimpoflibilia iolum
fignaté , hoc eftita, vt nollum dicant obic-
&um contradiftinGum ab omnibus poflibili-
bus, fed folum fint plura obic&ta poflibilia,
quz ab indebito modo cogpofcendi accipiant
denominationem impofhbilis. luxtd primam
fententiam , dum Deus cognofcit, quid eflet
facturus Lucifer, fi effet Michael, cognoltit,
quid efiet facturus Lucifer , {i per identitarem
impoflibilem exercité, hoc elt contradifiin-
&am ab omnibus entibus poflibilibus, efice
Michael . luxta fecundam fententiamy Deus
cognolcit, quod c¢x indebito mode concipica-
di , gquo_intelle@us componit Luciferums
caom Michaele,determinatur ad affirmandum ,
quid Lucifer eflet falurus.

26.  Concluditur Deum per {cientiam (im-
plicis intelligentiz cognolcere omnes verir-
tes neceffarias; per fcientiam mediam cogno-
fcere omnes veritates contingentes Deo non
liberas; per fcientiam vifionis cogaolcere om-
nes veritates Deo liberas ; per complesum ha-
rum trivm {cientiarum determinar ad cognos
fcendas omnes veritates , & ad loluendasom-
nes queltiones proponibiles «

27. Ad 1.concedo antecedens ;. & nego
confequentiam . Difparitas, propter quam.
Deus fcit per {cientiam mediam-independen-
ter a {uis decretis abfoluré exiftentibus, quid
effer fadturum liberum arbitrium creatum. ,
fi conflitueretur in hoc, velillo aGu primo
proximo, quid autem cflet fadturum liberam
arbitrinm dininum , f{iconftitucretur in hoc,
vel illo adtu_primo proximo, debet icite per
foientiam vifionis dependenter d decretis diui-
nis ablolute exiltentibus, allata eft fopra.
num. 11,

28. _Ad 2. diftinguo maiorem : quidquid
effet facturnm liberum arbicrium creatum, fi
poneretur in hoc, velillo a&u primo proxi=
mo, efletlibere faGtarum liberum arbitrinm
divinum libertate immediata, & confequente
hypothefim, {eu fuppofitionem , nego ; liber-
tate mediata, & antecedente hypothefim , fcu

{up-




-l i

Liber I, Queftio XLVI.

fuppofitionem, cancedo maiorem 5 concedo
R worem 3 & diftinguo confequens 5 crga
Deus per feientiam mediam feit, quid (ub ca-
dem hypothefi effer libere fa&unrum liberumos
arbitrinm dininum , libtrtate mediata , conce-
do s libertate immediata, nego confequ
tiam , & eius fuppofitum. Senfus noltrz con-
clufionis elt, quod Deus dependeater.d fuis
decretss liberis abfoluté exiftentibus, ac proin-
d& non per feientiam mediam , {ed vifionis s
tcit quid ipfemet effer faéturus fub hypothefi,
fub qua cffet immediaté liber ad faciendum.s
hoc, vel oppofitum, e¢. g fub hypothefi,
guod haberet hane, velillam {cientiam me-
diam dice&tam , {ub qua effet immediat¢ liber
ad Mundum creandum , vel non creandumo
&cs fed fub hypothefi, quod liberum arbi-
trinm crcatum conftitueretur in hoc, velillo
aétu primo ad fe conuaertendum, vel non con-
uertendum , Deus non effet co1'”cq1'.cntcr ad
hypothefim immediaté liber ad illud conuer-
tendum , vel non conuertendum, fed folum
liberum arbitrium creatum ¢ffet immediate
liberum libertate conlequente hypotheim ad
felconuertendum » vel non conuertendiums ;
ergo quid {ub hac hypothefi effet Deus fatu-
rus fine libertateimmediata, folo Libgro arbi-
trio creato exercente libertatem immedia-
tam , Deus videt per{cientiam mediam dire-
¢tara independenter 2b omni fuo decreto ab-
folutécxiftente : e g Deus perfcientiam me-
diam videt , quod (i ludas vocaretur hac vo-
catione, libere libertate immediata traderet
Chritum , Dco, pofitailla vocatione, per-
mittente talem traditionem fine liberrate im-
nicdiata confequente dationem talis vocatio=
nis . :
20, Dices: {1 Deus pofita tali vocationess
noneft immediaté liber ad Petrum contet-
tendum, & ad permittendam ptodwomm lu.
d®; quo padto liberé Petrum cu"ll' LLit o8 -
beré permittit proditionem ludz?
30. hcfpondca,quod liberé conuertit Pe-
trum libertate antecedenti hypothefim,feu vo-
cationem . Nam pofita fcientia media, quas
videt ,.quod {i dederit talem voc ztloncfn..; »
Petrus liberé conuertetur, et immediaté liber
ad dahdam illam vocationem , & fic ad libe-
ré conucttendum ; & pofita icu.mia media ,
qua videt, quod i dederit Iude talem voca-
tionem , ludas liberé tradet , eft immediaté li-
ber ad dandam illam vocationem , & fic ad
permittendum, vt [udas liberé tradat. Eadem
1gitut conuerfio Petri oft Deo libera libertates
conftituta per fcientiam mediam , & antece-
deate vocationem ; eft libera Petro libertate
confequente vocationem ; idcoque quod Pe-
rrus {1 acceperit vocationem , conuerteretur ,
Dcus videt per feientiam mediam dire@tam.
indcpendenter 4 decretis abfoluté exiftenti-
qued Deus (i habuerit hanc fcientiam s
1 n,dabit talem \Df‘]']f):lu{],&.{ coatiex
tet Perrum, l): us ~. id
deorero ablol

»,
155
tiam non mediam ; fed vifionis .

‘31, ‘Ad 3. nego maiorem , ac dico, quod
in diuerfis fignis Deus cognofcit , quid efet
faturum liberuna acbitrium creatum 5 fi con-
ftitueretur in hoc, vel illo adtu primo  proxi-
mo; ac quid effet faCturum  liberum arbi-
trinm divinum , {i conflituererur in hoc, vel
illo actu primo proximo. Ratio eft ; quia tria
funt przcipua figna dfuine cognitionis. Pri-
mum eft, in quo cognofcit veritates omni-
nd necellarias pet fcientiam implicis intelli-
gentie . Secundum eft, in quo cognolcit ve-
ritates contingentes cognitione D¢o non li-
bera, fed dirigente ad actus liberes . Tertium
eit, in quo cognolcit veritates contingentes
cognitione Deo libera ; fed cognitio,qua Deus
conditionaté cognofcit, quid ellet faGuram.s
liberum acbitrium creatum , {i conftitucretur
in hoc , vel illo a®tu primo proximo , non cft
Deo libeta , fed dirigit Deum ad a&tus libe-
ros , adeoque eft in fecundo figno ; cogaitio
autem , qua Deus cognofcit, quid ipfemet ef-
fet facturus, fi haberer alias fcientias medias ,
elt Deo libera, adeoqueett in tertio figno ;
ergo Deus non in codem figho cognoflcit s
qmd effer fakurum libernm arbitrinm crea-
tum, & quid effet facturum libernm arbirriun
dininum .

22, Debet aduerti ; quod dum dicitur,
quod Deus in co {igno, in quo habet vnam.s
fcientiam , non habet aliam, affirmatur, quod
Deusab xterno, & femper habet omnenis
fuam fcientiam, & negatur folam modus ha-
beadi chimericus ;s puta dum dicitur, quod
Deuns in priori ad decreta non cognolcit, quid
ipfe-Deus eflet libere fatturas, fi habcrct alias
fcicnrias medias , affirmatur, qued ab ®terno,
& femper cognomt » quid tht Liberé fa&tu-
rus, {ihabereralias fcientias medids , ac fo-
iny egatar, quod id cognofcat mado chime-
rica, hoc et cognitione dire@ina ad decreta
libera D« 0 qua cognitio non effet Deo libe-
cat cognofeere in priows

ra, 1 q;= ca no.. fignifi
ad decreta

Ad 4. concedo antecedens, & primam
entiam, ac nego fecundam confe-
iam . Dueifte veritates conditionarz ,
fi Indas babuiffee talem vecationem 5 fuiffet conucy=
Jus & fi Deus-babuiffer hanc [cientiam mediam , dedif-
fet Tude wacatianem , qua fuiffec connerfhs ; conuc-
nitin hoe, quod .'trnquc [ufhcienter detex-
I]'Hll.it dll.llfluill 1[1[C t&ulﬂ -'i(.i LO'H}JEIU“.E”G‘)
fui; at differunt per hoc, quod prima , cum
non fit Deo libera, c[tmdependcns ab omni
diuino decreto abfoluté exiftente , ac proinde
dererminat Deum ad cognitionem (ui inde-

pendenter ab omai ditino decreto abfolute
cwlunu. Secunda cam fit Deo Lllc.m'a[:rpr ii=
ibertate abfaluté exiftente , dependet ci-
iter ab aliquo a&tu libero Dei abloluté
ente , ac proinde non potelt Deum derer-
nare ad cognitionem fui, nifi dependen-
- ab aliquo decreto dinino ablolureé exi-

Y 2 35. Ad




156

35. Ad 5. concedo fequelam, quod ni-
mirum Deus debeat neceflario habere decre-
ta, per quz decernat, quidquid effet facturus
fi habuifler quamlibet {cientiam mediam pof-
fibilem ; quam non habuit d< fatto: acnego
talem fequelam effe abfurdam , immo dico
abfurdum efle oppofitum . Ratio cft, quias
fpe@arad perfectionem liberi arbitrij habentis
actum primum proximum , & cognitioncm.s
{ufficientifimam ad determinandum, quid ef=
fer facturam pro omnibus circunftantijs pol-
{ibilibus , vrnon remancat quodammodo [u-
fpenfum , fed determinct, quid effet fadtu-
rum pro omnibus circunftantijs poflibilibus ;
fed liberumy arbitrium dinioum per feientiam
fimplicis intelligentiz, & per fcientiam me-
diam conftitwitur in adtu primo proximo, &

De {cientia media reflexa

(ufficientiimo ad determinanduom , quid ¢~
fer facturnm pro omnibus circunitantijs poili=
bilibus ; ergo {pedtat ad perfectionem Det, vt
id determinet , & vt non remancat quodam=
modo fufpenfum . Hinc fequitur, guod ficut
Deus non poteft dicere 5 Ego nibil volo {decerne-
ve circa creationem alterins Mundi, {ic non potelt
dicere s Egonibd wolo decerncre circaea , gua fa-
Gurus cffem , fi- haberem alias feientias medias o
Ratio vtrinfque eft , quia Deus non poreft re-
tinere fuum liberum arbitrium fufpenfum cit-
cavllum obic&um. Porro dari in Deo hac
decreta conditionata docuit exprefse Molina
in fua Concordia Antuerpiz edita anno 1595.
quelt. 14.avte 13. difps 52. Laragy Lilud hoe lo=
¢o abfernandum .

IR W

& s ]
il i
‘Il 1 ;i
&
A
i
I
Il
{
i
_i

QVAE-




	Seite 1
	Tractatvs I. Prooemialis. De necessitate, natura, & obiecto Sacræ Doctrinæ, seu Theologiæ.
	Q. 1. Vtrum intellectus creatur possit per lumen naturale sine diuina reuelatione cognoscere omnes veritates.
	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5

	Q. 2. Vtrum fuerit conueniens, & necessarium, vt præter disciplinas naturales daretur aliqua doctrina diuinitus reuelata.
	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9

	Q. 3. Vtrum necessaria sit, & semper fuerit in Ecclesia Theologia distincta à Fide.
	Seite 9
	Seite 10
	Seite 11

	Q. 4. Vtrum Thelogia prout distincta à Fide sit habitus non solum declaratiuus, sed etiam ad hæsiuus, & versetur non solum circa conclusiones, fed etiam circa articulos Fidei.
	Seite 11
	Seite 12
	Seite 13
	Seite 14
	Seite 15
	Seite 16
	Seite 17

	Q. 5. Vtrum Theologia sit habitus superior, vel inferior fide.
	Seite 17
	Seite 18

	Q. 6. Vtrum Theologia sit propriè scientia subalternata scientiæ Beatorum.
	Seite 18
	Seite 19
	Seite 20
	Seite 21
	Seite 22
	Seite 23
	Seite 24

	Q. 7. Vtrum Theologia sit vna scientia, partim speculatiua, partim practica.
	Seite 24
	Seite 25
	Seite 26

	Q. 8. Vtrum sacra Doctrina, seu Theologia sit dignior, & certior alijs scientijs.
	Seite 26
	Seite 27
	Seite 28

	Q. 9. Vtrum Sacra Doctrina, seu Theologia sit sapientia.
	Seite 28
	Seite 29
	Seite 30

	Q. 10. Vtrum Deus sit subiectum Theologię.
	Seite 30
	Seite 31
	Seite 32
	Seite 33

	Q. 11. Vtrum Sacra Doctrina sit argumentatiua.
	Seite 33
	Seite 34
	Seite 35

	Q. 12. Vtrum Sacra Doctrina debeat vti metaphoris.
	Seite 35
	Seite 36

	Q. 13. Vtrum sacra Scriptura sub vna littera habeat plures sensus.
	Seite 36
	Seite 37
	Seite 38


	Tractatvs Secvndvs. De existentia, essentia, & attributis Dei.
	Seite 38
	Q. 14. Vtrum sit per se notum Deum esse.
	Seite 38
	Seite 39
	Seite 40
	Seite 41

	Q. 15. Vtrum demonstretur euidenter dari Deum.
	Seite 41
	Seite 42
	Seite 43

	Q. 16. Vtrum à posteriori, & ex effectibus demonstretur Deum esse in sensu, in quo negatur ab Atheis.
	Seite 43
	Seite 44
	Seite 45
	Seite 46
	Seite 47
	Seite 48
	Seite 49

	Q. 17. Vtrum ens à se sit vnum tantum, adeoque detur vnus tantum Deus.
	Seite 49
	Seite 50
	Seite 51

	Q. 18. Vtrum ens à se sit infinitè perfectum, & bonum; sit infinitum in essentia, ac tale, vt nihil illo melius possit excogitari.
	Seite 51
	Seite 52
	Seite 53
	Seite 54
	Seite 55

	Q. 19. Vtrum Deus sit immobilis, & immutabilis.
	Seite 55
	Seite 56

	Q. 20. Vtrum Deus sit æternus.
	Seite 56
	Seite 57

	Q. 21. Vtrum Deus sit immensus, ac sit in omnibus rebus per essentiam, præsentiam & potentiam; & vtrum sit anima mundi.
	Seite 57
	Seite 58
	Seite 59

	Q. 22. Vtrum Deus sit summe simplex, & im materialis.
	Seite 59
	Seite 60
	Seite 61
	Seite 62
	Seite 63
	Seite 64
	Seite 65


	Tractatvs Tertivs. De Cognitione, Visione, & nominibus Dei.
	Seite 65
	Q. 23. Vtrum intellectus creatus possit saltem supernaturaliter videre Deum immediatè, & per essentiam.
	Seite 65
	Seite 66
	Seite 67
	Seite 68

	Q. 24. Vtrum oculus corporeus, & vniuersim aliqua potentia cognoscitiua materialis possit supernaturaliter eleuari ad videndum Deum.
	Seite 68
	Seite 69
	Seite 70

	Q. 25. Vtrum aliqua substantia intellectiua creata, vel creabilis possit naturaliter videre Deum.
	Seite 70
	Seite 71
	Seite 72
	Seite 73
	Seite 74
	Seite 75
	Seite 76

	Q. 26. Vtrum intellectus creatus ad videndum Deum indigeat lumine gloriæ intrinseco.
	Seite 76
	Seite 77
	Seite 78

	Q. 27. Vtrum lumen gloriæ concurrat ad visionem beatam, vt totalis, vel solum vt partialis ratio agendi.
	Seite 79
	Seite 80
	Seite 81
	Seite 82

	Q. 28. Vtrum de potentia absoluta intellectus creatus possit eleuari ad videndum Deum sine lumine gloriæ per omnipotentiam diuinam extrinsecus illi assistentem.
	Seite 82
	Seite 83
	Seite 84

	Q. 29. Vtrum beati videant, vel saltem videre possint Deum visione increata, vel intellectu increato.
	Seite 85

	Q. 30. Vtrum de potentia absoluta Deus possit videri, & quidditatiuè cognosci in aliqu creatura, tauquam in medio cognito, & in obiecto formali.
	Seite 85
	Seite 86
	Seite 87

	Q. 31. Vtrum sit necessaria, vel saltem detur, aut sit possibilis species impressa creata, per quam Deus videatur, prout est in se.
	Seite 87
	Seite 88
	Seite 89
	Seite 90
	Seite 91
	Seite 92
	Seite 93
	Seite 94

	Q. 32. Vtrum Beati inęqualiter videant Deum, & sint inæqualiter beati.
	Seite 94
	Seite 95
	Seite 96

	Q. 33. Vtrum inæqualitas visionis beatificæ oriatur ex inæqualitate solius luminis gloriæ, an etiam ex inæqualitate intellectus.
	Seite 96
	Seite 97
	Seite 98
	Seite 99
	Seite 100
	Seite 101
	Seite 102
	Seite 103
	Seite 104

	Q. 34. Vtrum aliquis intellectus creatus possit de potentia absoluta eleuari ad Deum comprehendendum.
	Seite 104
	Seite 105

	Q. 35. Vtrum intellectus creatus possit ita perfectè videre Deum, vt in eo videat, & comprehendat omnia possibilia.
	Seite 105
	Seite 106
	Seite 107

	Q. 36. Vtrum qui videret in Deo quidquid est formaliter, & simul quidquid est eminenter in Deo, hoc est omnes creaturas possibiles, eo ipso comprehenderet Deum.
	Seite 107
	Seite 108
	Seite 109
	Seite 110
	Seite 111
	Seite 112
	Seite 113

	Q. 37. Vtrum Deus possit à Beatis videri, absque eo, quod videantur omnia attributa, & omnes Personæ diuinæ : & vtrum vna Persona diuina videri possit, alia non visa.
	Seite 113
	Seite 114
	Seite 115
	Seite 116
	Seite 117

	Q. 38. Vtrum Beati possint, ac debeant in Deo videre omnes, vel aliquas creaturas possibiles.
	Seite 117
	Seite 118

	Q. 39. Vtrum in diuina essentiam, tanquam in medio cognito possint cognosci creaturæ vt existentes, & vniuersim possint cognosei veritates non necessariæ, quæ à Deo cognoscuntur per scientiam visionis, & mediam.
	Seite 118
	Seite 119

	Q. 40. Proponitur doctrina S. Thomæ de diuinis nominibus.
	Seite 119
	Seite 120
	Seite 121
	Seite 122
	Seite 123
	Seite 124
	Seite 125
	Seite 126
	Seite 127
	Seite 128
	Seite 129


	Tractatvs Qvartvs. De scientia & intellectu Dei.
	Seite 129
	Q. 41. Vtrum Deus sit summè  cognoscitiuus, & hoc probetur ex summa immaterialitate Dei.
	Seite 130
	Seite 131
	Seite 132

	Q. 42. Quæ obiecta materialia, ex quo obiecto formali, per quam speciem intelligibilem, & quo genere cognitionis, ac scientiæ Deus cognoscat.
	Seite 132
	Seite 133
	Seite 134
	Seite 135
	Seite 136
	Seite 137

	Q. 43. Vtrum, & quo pacto Deus ab æterno viderit contingentia futura.
	Seite 137
	Seite 138
	Seite 139
	Seite 140
	Seite 141
	Seite 142

	Q. 44. Vtrum Deus certo, & determinatè cognoseat conditionata contingentia, hoc est quid esset sequuturum, posita hypothesi, ex qua posset sequi, vel hoc, vel oppositum.
	Seite 143
	Seite 144
	Seite 145
	Seite 146

	Q. 45. Vtrum Deus cognoscat conditionata contingentia creaturis libera per scientiam visionis in decreto, vel per scientiam mediam independenter ab omni decreto absolutè existenti.
	Seite 146
	Seite 147
	Seite 148
	Seite 149
	Seite 150

	Q. 46. Vtrum Deus per scientiam mediam, & independenter ab omni suo actu libero absolutè existente, sciat, quid liberum arbitriu[m] diuinum esset facturum, si constitueretur in hoc, vel illo actu primo proximo.
	Seite 150
	Seite 151
	Seite 152
	Seite 153
	Seite 154
	Seite 155
	Seite 156



