UNIVERSITATS-
BIBLIOTHEK
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Liber Secundus continens Tractatus de voluntate Dei, de prouidentia, &
praedestinatione, ac de Trinitate.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

TEEETRNEeeT S

e

-

QV AESTIONV M

I8=

THEOLOGICARVM

De Deo Trino, €5° Vno.
L BB -SF G&alND: Vabs

Continens Tra@atus de Voluntate Dei, de Prouidentia,
& Predeftinatione, ac de Trinitate.

TRACEATYS

<De Dinina voluntate , vita , 4ac
Beantudsne .

,» OSTQVAM S. Thomas
quazflione 14+ 15, 16. &
17. egit de ijs, qua [pc-
¢tant ad intelledum, &
e Scientiam I)ci, queft. 18.
4 agit de vita Dei, quaftio-
ne 1¢9.20 & 21. de Vo-
luntate , & amorc Dei ,
ac de virtutibus diuine
voluntatis, ac prefertim de mifericordia, &
iuftitia . Do&rinam harum quaftionum, nec
non de Beatitodine Dei, de qua S. Thomas
agit qualtione 26. explicabimus fequentibus
quaflionibus, quarum tituli videri poffunt in
indice initio propofito .

QV ESTIO XLVIL

Virum in Deo detur voluntas, qua fit alfualis
welitio fiti ipfius , ¢ aliorum , indi-
flindta a cognitione [ui ipf-
us> Cr aliortm ?

§.Th.q. 194 s

tas. Voluntasenim mouctura fines ,
& bono , & dirigitur ab intelletu, cum fit
potentia czca, & ab Ariftotele 2. de Anima
texts $4. dicitur effe mouens motum ;s fid
Deus cft primum mouens immobile, & :ft
prima regula, adeoque incapax directionis ;
ergo &c.
2+ Secundo videtur, quod Deus non pof
frvellealiad fe, fed folum feipfum. Voluo.
tasenim, cui fufficit vhum volitum , eoques
(atiatur , non potelt velie alias fed Deo {uffi-
cit fumma fua bonitas, eamque vult; ergo &c,

1. P Rimo videtur in Deco non effe volun-

3: Tertio videtur diuina voluntas non cffe
ipfa actualis volitio. Nam ecft indifferens ad
mundum volendum , vel nolendum; ¢rgo
non cft ipfa a@ualis volitio mundi, fed vule
mundum pet aGum diftinétum 4 potentiavo-
litiua .

4. Quartd videtur dinina volitio diftingui
4 dinina intelle@ione . Sienim Deo idem el-
fet intelligere , ac velle, omnia,; qua Deus in-
telligit, veller ; fed Deus intelligit tum bona,
tum wala; crgo Deus vellet rum bona, rum
mala, quod eft abfurdum ; figuidem Decus
vult folum bona, m:la autem noa vult , fed
puré permittir.

5. Refpondeo, quod proportionaliter ad
dicta de diuina cognitione philofophandum
cft de dinina voluntate .«

6. Dicendum igitur primo : daturin Deo
voluntas. Probatur primo: ex difis enim
quzlt. 16. Deus el prima, & adequata ratio
totius cntis, totics boni, & pulchri, quod da-
tut 3 crgo (i Devs non haberer voluntatem ,
yua vellet, & rationabiliter intenderer boe-
num, & pulchtum, quod datur tum in Deo,
tum exira Deum, totum bonum , & pul-
chrum daretut peraccidens, & non c¢x ratio-
nabili intentions , quod et ablurdum , ficut
eflet abfurdum quod pulcritudo templi San-
&i Perri non furflee rationabiliter inienta ab
artifice.. :

7. Probatur fecundd. Nam cffe intenti-
uum boni appetitu non puare innato, (¢d clici-
to,non puréfenfitivo, fed ratonali, eft per-
fectio fimpliciter fimplex , & damar in crea
ris; fed Deus haber formaliter omne
@iones Gmplicicer imph
intentiuus boni appetitu elicite raticnali ; fed
fola voluntas ctt intentiua boni appetitu elicito
rationali; ergo &ec.

8. Probatur tertio ratione , qua quia ma-
ximé eft 4 prioci, vnice affcrtut-a §. - Vi
hic quaft. 1g. art. 1. Vnaquaque t
£}m m bonum apperitu proportion
foondente {o effendi, ideoque fi ]
puré naturale, appetit {fuum bonwimn apperit
puré naturali; {i habet effe fenfitivum ; appe-
(€15

ta-

£




D = — %

A4

tit faum bonum appetica fenficino : fi habet
eff: rationale ; & intelledtinum , appetit funm
bonum appetitu rationali , & intelleétivno , qui
dicitur veluntas ; fed Dens habet cfie fumme
intelli@inum , vt oftenfum cft quaft. 41.ergo
&c. Probatur maior, & cxplicatur argumen-
tum. Inclinatioin bonum vocatur appetitus;
& quid€inclinatio, quares inclinarur putcex
natira, nonautem c¢x cognitionc, qua bo=
wum apprehendat , dicitur appetitus purc na-
ruralis ; & innatus : iaclinatio, qua I¢s 1ncit=
natur in bonum fenGbile ex cognitione fenfi-
tiua , qua illud apprehendic, dicitur appetitus
{fenfitinas , fiue ammalis : inclinatio , qua res
inclinatue in bonum cx cognitione intellecti-
ua, qua illud apprehendic, dicitur appetitus
rationalis, & intelle&inus, feu voluntas, &
vierque appetitus tum fenfitinus , tum ratio-
nalis vocatur elicitus; fed res puré naturales
inclinantur in Donum puré cx naturd,adeoque
appetitu puré naturali, o pacto, quo grauia,
& lenia habent inclinationem , qua feruntur
ad {ua loca naturalia , & inillis quiefcunt :co-
tia fenfitiua , hoc elt ammalia ex apprehenfio-
ne fenfitiva bons fenfibilis inclinantur ad illod
appetitu fenficivo: enta intellettiva ex appre-
henfione intelie@ina boai inclinantur ad illud
appetita rationali, qui vocatur voluntas,
vr pat:t experientia id nobis ipfls 5 crgo
e,

9. Dicendum {ccundo: in Deo non datur
appetitus puré innatus, fed elicicus , non fen=
fitjuus, fed intellectiuns . Probatuc: nam ap-
petitas puré innatus cft inclinatio in bonum,
& non ex cognitione , qua id, quod inclina-
tur, cogaolcar bonum ; fed in Deo nulla da-
tur inclinatio, qua nea fit ex cognitiones,
qua Deus cogaoftit bonam s.ergo &c. Pio-
batur miner: nany in Beo nulla datur incli-
natio in bonum , que non {itex effentia dini-
na, que eft primaratio omnium; fed effentia
diuina eft Ipfa adualis cognitio, qua Deus
comprehendit omie bonum , vt diGum eft
quell. 41. numer. 6, crgo in Deo nulla datur
inclinatio, qua noc iir ex cognitione : &
quia cognitio Dei noncft fenfitiua, fed puré
intelledtiva, ideco Deus inclinatur in bouum
appetitu non fenfitivo, fed puré intelledh-
uo . .

10. Dicendum tertio : Deus non folum.s
cft volitinus, fed eftipfa actaalis volitio fui
qulus, & omnium- Probatur: Deus enim
oullum pradicatum habet per accidens, &
non cx inrentione; e.g. non cft fapiens,bonus,
omuaipotens per accidens , fed per fe, & cxin-
tentione ; fed cum Deus firadzquate 4 {c1plo,
{1 non efiet volitio, & intentio adtualis omni-
um (oorum predicatorum , aliquod prazdica.
tum haberet per accidens , & non ex intentio-

ne: e g. {i Deus non effer volitio, qua valt
efic Infinit¢ perfedtus, cum przdicatum infini-
te perfedi habeatadzquate A f¢, rale predica-
tum haberet nen ex intentictic s ergo Dens eft
prima aclualis volitio, & intentio emniom

1¢8 De Voluntate Det.

roporticnall ra-

is volitio, & inten-

fuorum pradicat
tione 1 aadtu
nia, q

» q

deus eft if
tio , quavuolt om
poflibilia, ¢
impoflibilia &c.
ratio , cut pofh I
bilia int impofibilia &c,
lis intentio, & volitio on
poffibilia cflent poflibilia ,
cffent impoflibilia per acei
intentione quod clk
Gumelt

1te Execo,quod D
litio , infestar primo in i
lentem non diftingui ab adaali v
quod non diftingui & guo . Secundo in
Deo non dari potentiam phyficam vo!
hoc eft potentiam receptivam , vel pro
{ stentiam lo-
jrnantiam ad

|
e o e dar
in Do non aart

actua-

m horum.s;

AT
ablu

gicam volendi , hoc
volendum . Tertio 1
porentiam formalem volendi fo
eflentiz, neque dari volitiuum rac
eft fubfantiam , cuidebeatur formalis |
tia volendi fupcraddita , neque dari habi
vel a¢tum primum volendi, nomine habitus
intclligendo facilitatem volendi fuperadditaay
potentie » & nomine actus primi intelligendo
virtutem produdiuam volitionis . Proban
illationes: nam cum effentia divina {it
adtualis volitio , non preducit , neque recipit
volitioncm , cum non producar, negues
recipiat{eipfam . Ruifusnon habetvilam po-
tentiam,vel facilitatem diflin&a ad volendam,
cum non habeat potentiam,; aut facilitatem
diftin@amd feipfa. Deusigitar ficuteft intel-
le@tus in afta puro, fic cft voluntasin adu pu-
10 ita vt fit ipfe a¢tus volcndi, fine vila po-
tentia phyfica producendi, vel recipiendi vo-
litionem , qua coaflituitur volens . Videri
pofizat, qua de intellectu dida funt quaftio-
0c41. N, 7.

12. Dicendum quartd: in Deo aftualis:
cognitio camprechenfina fuj ipfius , & omai-
um aliorum , & adtualis volitio {ui ipfius, &
cmpjnm aliorum (e m prazdicata necel-
faria, funtomnind idem fine vila diftinétione
obicctiva .

13. Probatur: nam cum Deus, & omnia
alia habeant multa pradicata feccffaria abef-
fentia dinina, tanquam i primaratione, N
Deus, & alia habeantvllum predicatom ne-
ceflatium cafu,hoc eft non ex cogaitione dini.
na, effentia debet effe aftualis cognitio om-
nium predicatorum neceflariorim , quae con-
ueniuat Deo , & omnibus alijs ; & nc habeant
vilum pradicatum neceffarium per accidens ,
hoceft non ex intentione diuina, ciientia de=
bet cfie aGtualis volitio , & intentio omnium
gra:dicnrc_)rum nceeffatiorum s fed diuina ef-
{vntia, feu primaratio omnium debet effes
vna, & omnind fimplex fine vila diftintione
glaig_c”ti_u.l, vt probatum ¢ft queltione 22.€rgo
in divina cficntia tanguam in prima rationc

om-

g




gandie .

r

Liber 1. Quaftio XLVIIL

omnitim , debent identificari aGtualis cognitio
comprehenf(ina , & actualis volitio omnium .

14. Confirmatur : nam prima ratio cft
omnino fimplex , & adequaté d fcipfa; crgo
finon ¢ft coguitio {uiipfius, eft, & non cx
gognitione , adeoque eft cafu ; fi non et voli-
tio fui ipfius, eft non ex intentione, adeoque
per accidens ; fed viramque elt abfurdum ;
crgo primaratio eft fimul cogaitio , & volitio
{u1ipfins .

15. Ad 1.diftinguo maiorem :'voluntas in
quantum abftrahit 4 creata , & increata moue-
tur analogice 4 fine,, & bono, & analogice di-
rigitur ab intelleétu, concedo : mouctur, &
dirigitur proprié , nego;: diftingwo codem pa-
‘¢to minorem ; & nego confequentiam. D2
ratione voluntatis »¢ fic elt , vt ab obicéto for-
mali, & a fine habecat atum volendi , & hoc
eft moueri analogicé ab obicéto formali, & 4
fine ; deratione ciufdem voluntatiseft, vt ha-
beat fuam rectitudinem ab intelleGtione , &
hoc et analogicé dirigi 5 led voluntas divinas
cft adzquate 4 fe ipfa, eftque finis, atque obie-
&um formale fuiipfius, & identificatur cum
intellectione , vt oftenfum eft; ergo voluntas
diuina ficut habet adzquaté a fe ipfa adum
volendi, ciufgue re@itudinem,fic habet adtum
volendi 4 fine, & obieéto formali, & habet
faam re@itudinem ab. intelle&tione, adeoque
dirigitur analogice . Ariftoteles dicens volun-
tatem cffe mouens motum , vel loguitur des
fola voluntate creata ; vel loquitur de mota
analogice , ficut de motu analogicé loquitur
Plato , dum dicit Denm effe moucns feipfum
pet hoc, quod i fe ipfo habeat altus intelli-
gendi, & volendi. Platoitaque dicens Deum
effc mouens fe ipfum , & Ariftoteles dicens,
Deum ¢ffe mouens immobile, noa fibi con-
tradicunt, vtaduertit S. Thomas hic quzf.
29. art. 1.ad 3. Nam Ariftoteles dicit Deam
elle propri¢c immobilem , quianon poteft itis
{c caufare vilum motum , & vllam mutatio-
nem: Platodicit Deam mouere (eipfum ana-
logicé , quia habeta fe ipfo altus intelligend:,
& volendi.

16. Infertur, quod ex codem principio,
¢x quo fequitur in creaturis cognofcens, co-
gnitionem, {peciem intelligibilem,volens, vo.
litionem, & obictum formale, non pofles
identificari, fequitur hec eadem in Deo non
pofle diftingui. Explicatur. Affumitur ran-
quam principium , quod cognitio debet el
i cognofcente, ab obietto formali & 4 (pe-
cie| intelligibili ; fed cognitio creata, cumo
non fir 4 fe, i efet idem cum cognofce
te, vel cum obie@o formali, aut cum [pe-
cie intelligibili , non haberet effe 4 cogno-
fcente, neque ab obietto formali, neque 4
ipecie intelligibili 5 € conuerfo cognitio di-
uina cum fit adequaté d fe, & nonab vilo
diftinéto , i diltinguecretur a cogaofcente , vel
ab obieéto formali, vel a fpecie intelligibili ,
non haberet effe d cognofcente &c- ergo co
gnitio creata non poteft identificari cum his

-

159
cognitio increata non potelt diltingui ab his 7
Rurfus affumitur quod volitio debet effe 4 vo-
lente, 4 cognitionc, & ab obie@to formali; fed
volitio ctcata cum non fit 4 fe, {iefler idem
cum his, nonellet ab his, volitio increata cum
fird fe, & non ab vllo dittin&to , fi diftingue-
retur ab his, non effet ab his; ergo &c.

17. Ad 2. diffinguo maiorem : voluntas,
cui {fufficit vaum volitum ; non poteft velles
alia,nifi ex hoc motivo (ufficientiz, concedo:
non poteft velle alia abloluté, nego. Deus ,
cui {ufficit fua bonitas, ¢x hoc ipfo motiuo ,
quia decet ; vt qui habet bonum vndique fuf-
ficiens , eommuniccet illad alijs, poteft vel-
¢, vtexiftant alia , vt explicabitur quaft. 49.
nam. 3.

18. Ad 3. concedo antecedens, & diftin=
guo confequens; ergo diuina voluntas non.s
cftipfa a&ualis volitio mundi, vt applicata
mundo ; concedo ; vt applicabilis mundo ap-
plicatione diftin&a, nego ; & nego conie-
quentiam . Dinina voluntas ira cft 1pfa actaa-
lis volitio, vt fit indiffecrensad hoc, vt appli-
cetur,; vel non applicerur ad libere volendum
obiecta, refpectu quorum elt libera. Ex hoc
autem non fequitur divinam voluntatem di-
flinguid volitione libera, fed (olam fequitur
dittinguid libera applicationc ad volendum.
obie&a, refpedtu quorum eft libera, vt explis
cabiturinfra quaft. 56. & feqqg. cum agetur de
formali confticutiuo aituum liberorum .

19. Ad4. ditingao maiorem: fiin Deco
idem effer incelligere ; ac velle adequationes
intellectionis, & volitionis, omnia, qua Deus
intelligit, vellet, nego; adequatione etiam
obiedti veliti, ac noliti, omnia, qua: intelli-
git, velier s concedo majorem : concedo mis
norem ; & nego confequentiam . In Deo in-
telligere et idem , ac velle adzquatione intel-
le&ionis , & volitionis, itd vt nulla detar ins
Deo volitio, qu® non fir intellectio , & € con-
werfo. Atintelligere; & velle non funt idem
adzquationc obiedi voliti, & intelledi, itd vt
Deus omnia, que intelligits velic. Nam etiam
ea > quz non vult, iatclligit . Confirmatur
folutio , quia fimili argumeato poflet proba-
ri > quod eadem Deus athemet 5 ac neget, ar-
gucado o Deo idem cft affirmaré, ac nega-
re; Deasaffirmat mundam elle; ergo negat
mundum effe. Sophifma foluitur eadeny di-
ftinGtione.

Q VESTIO XLVIIL

Vtrum disina voluntas habeat pro obiecto matee
riali Deum s ¢y omuia aliay pro shiedto
autem formali (olam dininam ¢ffen-
tiam, (7 bowitatems 2

8 Th.g. 19+ 4+ 8.
i Rimo videtur diuina voluntas non ha=

bere pro obie&to materiali omnia. O-
bie-




W

160

bicQum eniin materiale dininz voluntatis et
folum id, quod Deus poteft velle s fed Deus
rion potelt jvelle omaia, fed {ola bona, mala
autem , & impoflibilia non poteft velle; ergo
e,

2. Secundo videtur, quod obicGum fors
male diuinz voluntatis non fir fola diunina ef-
fentia , & bonitas, fed etiam creaturz rationa-
les. Nam obic&um formale eft , quod poteft
aiari graria fui , hoc eft vt finis, & ratio a-
mandi ; fed crearurz rationales poffunt @ Deo
amari vt finis, & ratio amandi; alioquin non
poffent amari amore amicit:2, & beneuolens
ti®,ad quem requiritur , vt fubie@um ame-
tut tanquam finis cai; ergo . _

3. Refpondeo, acdico primo, quod di-
vina voluntas habet pro obicto materiali
Deum, & omnia alia; tum exiftenria, rum
non exiftentia,, tum poflibilia, tum impofii-
bilia, tum bona, tum mala, itd ramen, vt
non omnia velit, fed quadam: velit, quedam
nolit, quedam puaré permittat. Probatur :
pam illud eft obiedtumy mareriale dininz vo-
luntatis, circd quod verfatur dinina voluntas;
fed diuina voluntas verfatur circa fc ipfam ,
& omnia alia; ergo: &c¢. Probatur minor :
nam dinina voluntas verfatar circa ipfum De-
um s volendo Deum exiftere, & habere omne
bonum : verfatur circa poflibilia, volendo, vt
poflinteffe; circaimpofiibilia;, volendo, vt
efle non poflint ; circa omnia bona exiftentia,
volendo, vt exiftant; circa mala culpa exilten-
tia , illa prohibendo ; & permittendo ; vt exi-
ftant. Ratio cft, quia Deus jta ¢ft ratio om.
nium, ficutdecet, vtfit ratio omnium ; fed
decet, vt Deus ¢fit ratio omnium bonorum
per fe , & illaintendendo , malorum aurem fit
ratio pure per accidens , & felum permittendo
propter hoc ipfum, quia bonum cft illa per-
mittere ; ergo &c.

4+ Dicendum fecundo @ licet dinina vo-
Inntas habeat pro obie@®o materiali Deum , &
alia 4 Deo, tamen {olam divinam eflfentiam ,
& bonitatem habet pro obicto formali. Pro-
batur: nam illud eft obie&lum formale ad=-
quatum dinin@ voluntatis , quod itd el obic-
étum , vt fic ratio, cur divina voluntas velit
omnia; qua vult, nolit omnia, qua non valt,
perimittat omnia, qua permitrit &c; fed fola
diuina cflentia eft talis ratio, alioquin actus
diuinz voluntatis , qui {unt idem cum dinina
effentia, non eflent adzquaté 4 fe, & 4 dinina
eflentia; fed haberent rationem diftindam ;
ergo &c.

s+ Hinc infertur, quod ficat Deus feipfum
cognofcit in fe ipfo, eobiedta vero diftinQa
non cognofcit in f¢ipfis, fed indiuina efen-
tia , fic Deus feipfum amar, & vult propier
feipfum , & propter (uam bonitatem ; obiccta
vero diftinéta non vult proprer feipfa, fed
propter bonitatem diujnam . Illud enim et
amatum, volitum , vel nolitum , aut permif=
fum proprer feipfuny, quod eft ratio volendi,
nolendi ; agt permittendi ; fed foladinina bo-

TNL TS O e by b F
De obiefto Diuinz voluntais

nitas eft ratio volendi, nolendi, aut’permit-
tendi omnia, qua Deus vulr, non valt, aut
permittit; ergo &ec. Quia veré voluntas in
illud folum tendir tanquam: in finess ipfius
voluntatis,quod cft rario volendi, & eft id,.
ius gratia et volitio, ideo Deus folum feipin

& fuam bonitatem amat vt finem , in obieéta
verd diftinda tendit ranquan in ea, que funt
ad finem, vt docet exprefsé S. Themas hic
quaft. 19. art. 2. dicens .. S igirur Dens vule,
& feeffes & dlias fed fo vt finem , alia vr ad finem,
in quantum condecet Dininam bonitaters etiam alia
participare .

6. Ad 1. fiego maiorem - ObieGtum enim
materiale dininz voluatatis non ¢t folum id,
quod divina volaatas poteft velle , fed etiam
id , in quod poteft tendere , vel volendo, vel
nolendo , vel pure‘permittendo ; fed volupras
divina non folum potefl tendere in bona , illa
volendo , {ed ctiam in mala, illa nolendo; &
pure permittendo 5 & non felum poteft-ten-
dere in poilibilia ; volendo, vt pofiint cfles,
fed etiam in .impoffibilia, voleudo, vt non
poflint efle, vt explicaram ¢ft num. 3. ergo
&e.

7. Ad 2. concedo maiorem, & diftinguo
minorem ; fi Deus nor amaret creaturas ra=
tionales vt finesamorisdiuini, hon amarert il-
las amore beneuolentiz , nego: {i non amaret
vt fines boni voliti, & vt perceptiuds totius
viilitatis ex bono volito, concedo. Ad amo=
rem bencuolentiz confideras
tum non requiritur, vt fubiedtum ametur tan-
guam finis amoris, fed fufhicit, veametur ran.
quam finis boni voliti ; perceptious totius ytis
litatis ex boso volite, & vt non ordinetur
wiice ad veilitatem alterius contradiftingti; fed
Deus licet non amer creaturas rationales ve
fines amoris diuini, gii-amor eft “ipfe Deus,
tamen illas amat vt fines perceptiucs totius
viilitatis ex bono volito; non ordinando illag
ad vtilitatem Dei, vel alteriusconrradifingi a
creaturis rationalibus; ergo &c. Ex oppofira
ratione creaturas irrationales Deus non amat
amore bencuoclentiz , quia illas rotaliter ordij--
nat ad vtilitatem rarionaliam contradiftin-
ctarum ab irrationalibus . Sed quo patto
Deusamare poflit, ac de faéto amet. creaturas
rationales amore amicitiz ; examinabitur ex
profefio infra quaft. 634

QVAESTIO XLIX.

Virum Dens omuiay que yslt, secef-
Jario welir .

Fr olBp
abftra&itlhime

3.Th.q. 19. a. 3,

I. Rimo videtur, quod Deus omnia, quz
vult, velit neceffario, & non liberé.
Si enim veller Liberé, poflet non velle; fed
velle Dei eft idem cam effe divino; ergo Deus
pollet non cffe ; vel poflet non habere effe vo="
litig-




4
k.

—

Liber II. Quaftio L:

litionis , qued habet de fado, & fic pofict
[aci .

Secundo videtur Deus omnia, qua vult,
liberé velle , etiam feipfum , & fnam effenti.
am. Liberras y eft perfedio fimpliciter
fimplex adus voluntatis 3 fed Deus cum vult
fcipfum, habet amnem perfeGionem fimpli-
citer fimplicem ; ergo &c.

3. Refpondeo, quod Deus neceflario vole
feexiltere : at non neceffano , fed liberé vult
exiftere aliad fe, itd vt poffit velle, vt exiftant,
vel non exiftant, & licet voluerit Mundum
exiftere, potuirt velle, vt non cxifteret , adeo-
que liberé voluitexiftentiam Mundi. Proba-
,tur prima pars : nam omnis yoluntas necefla-

'rid valt fuam beatitudinem , prefertim i ralis

beatitudo fit infinit¢ perfedta , & coutineat
omne bonum finevlla admiztione mali, &
poffit haberi fine vlto labore , ac difficultate;
fed Deus per hoe ipfum, quod exiftar, habet
omne bonum fine vlla admixtione mali, & {i-
ne vlladifficultatc , ac fabote 5 ergo Deus ne-
ccffario vhlt fe exiftere. Probatur fccundas
Pars: nam vnaqueque res per appetitum. 1n-
natum , vel elicirum inclinarur ad duo s ad ha-
bendum bonum, & ad illud communi
dum ; voluntas vero habito bono perfedé fuf
ficiente , & continente omne bonum , coque
communicato communicatione infinite per-
fedta, & continentc omnem cewmmunicatio.
nem , poteft dicere: fufficiz mibi habere omne bo-
gum , idque [ummé communicare , nolo illud comvru-
nicare alia communicatione imperfeias poteft etiam
dicere : quia habeo emene bonum s ac decet mcan-:
Genitatent, vt illnd communicens fecumdum varlos
gradus , wols illud communicare fecundun varios
gradas; td Deus habet in fe ipfo bonum fuf-
ficientiflimum , & continens omne bonuam,
idque communicat ad intrd communicatio=
ne fumme perfedta per intclletum Filio 5
per voluntatem Spiritui Sandto; crga eft h-
ber ad dicendum fufficir, nolo mec communicire
ad extrd , velad dicendum : guix decet meam bo-
nitatem 5t me communicen nan folum ad intra com-
municatione perfe&a , fed etiam ad extra communica-
tione imparfelfa fecundum cvarios gradus, wolo me
communicare ; produccndo creaturas fecundum warios
gradus,

4 Confirmatur, nam voluntas neceffario
vult folum finem , catera verd eatenus nccel:
fario vult, quatenus {unt necefiaria ad fincm ;
fed Deus eft adzquatus finis (ui ipfius, & cum
fir fibi fufficientiffimus, potel haberc omnes
bonuwm Gue exiftentia vllinsextrinfeci , adeo-

can-

que nullum extrinfecum et neceflatium ad ii‘;’

nem Dei; ergo &e.

se Adr. Vt Deus liberé velit creaturas ,
non requiritur, vt poffic non habere volitio-
nem , fed fufficit , vt volitio poffic non terini-
nari certo modo ad creaturas .

6. Ad 2. diftinguo maiorem ; libertas vo-
lendi infinitum bonum ¢ft perfectio fimplici-
t¢r (implex actas voluntatis, nego : libertas vo-
lendi bona creata , & finita » concedo maio-

161

rem ; concedo minotem ; & nego confequen?
tiam . Libertas volendi bonum infinitum non
cft perfectio fimpliciter implex adtus volunra-
tis , fed folum libertas volendi bona finita , &
creata ; ergo quia adtus diuinz voluntatis ha=
bet omunem perfetionem fimpliciter (impli-
cem, [deus per talem a&um debet fe ipfum
velle non liberé, fed neceflario, & naturalis
ter, ac fola bona creata , & finita deber velle
liberé .

QVZESTIO L

Virum Dens phyfice s vel metaphyfice
ue;:;‘__ff:rr!ur ad faciendum a‘mi-
mum ad extra ?

8. Th, q. 19. ares 3. & 10,

I. Idetur neceffitari, primé quia Deus ne-

ceffitatur ad faciendum id; ad quod
iuxta fuam nataram haber fommam inclinas
tionem ; fiquidem infinite inclinationi non
potelt refiftere; fed Deuscum fit fummuin
bonum, habet ir im inclinationem ad fe
{ummeé communicandum ad extrd , & ad fa-
ciendum optimum ad extra ; €1go .

2. Secundo Deus non potelt operari nii
honeftiflime, ac faltem non poteft operaricum
imperfe@ione moralis fed qui liberé omittic
facere quod et melius, eo ipfo non operatur
heneltiffimé , & contrahit imperfetionem
moralem; crgo .

2. Tertio videtur » quod Deus ex fuppofi<
tiong , quod libere voluent ereare Mundum ,
non potterit Ron creare Mundum oprimum .
Si enim feciffet Mundum non optimun, pof-

fet Deo dici z opus tuum poterat melias fieris fed
ille, cui potelt hoc dici, co ipfo non operatur
vr pecfectus artifex 3 crgo.

4. Quarté valet hac illatio s Deus hog fecit 5
kg optimum fait hoc fieri s fed non valerer, fi
Deus omiffo mel , poflet facere quod clt
minus benum; ergo &c,

5. Quintd Athanafius lib, de Incarnatione
Verbi dicit s abfurdum , indecovimmque erat eius
opera interite , idque fub dpfius artifics confpedin .
Auguftinus libro 4. de Genefi ad literam cap.
16. dicit & benefacere finon poffer , nulla cffer poten=
tia; [iantem poffer , nec facevet , magna effet inui-
dentia - Clemens Alexandrinus libs 6. Stroma-
tum poflt medium dicit: Cum Deus fit bonus , fi
ceffarct unquam benefacere , Deus quogue cffe ecffa-
Lit 5 quod nefas eft dicere; (:d repughat mctas
phyficé » vt Deus faciataliquod abturdum, &
indecorum, vt fit inuidus , & vt ceflet effe
Deus; ¢rgo &c.

6. Relpandco Deum neque phyfice, ne-
que metaphyficé neceflitari ad faciendum.s
optimum ad extrd , Probatur primo6 : nam {i
Deus neceffitaretur ad faciendum eptimur.
ad extra , cum melins fit erecare Mundumo ,
quam noa crearc, fuiffct metaphyfice , vel

X phy-




162

phyfice neceffitatus ad Mundum crg_mdunu;
fed necefitas phyfica, vel I‘--ICiﬂI‘_I]}'iicsioPF‘O‘
nitur libertati 5 ergo Deus necefTario » & non
libere creaffet Mundum » quod eft abfurdum,
& crroncum . :

7- Probatut fecunde ratione: nam ficut de
eflentia fummi boni eft, vi fe fumme com.
municet, fic eft de eflentia eiufdem 5 ve habi-
ta communicatione fumma , & perfelifi ma,
& coatinente eminenter omnes alias com-
municationes , poffit ca effe coitentus , ac
non neceflitetur ad fe viterius communican-
dum alia communicatione imperleda » & vt
fi voluerit fe commuaicare communicatione
impetfecta, poflir fe comm unicare magis, aut
minus, proutilli placucric; fi enim pofict effe
contentus fine vila communicatione imper-
fedta, a fortiori poffer effe contentus cum ali-
qua communicatione imperfeda fine viteria-
Ii communicatione ; fed Deus ab sterno fes
communicar ad intra Filio, & Spiritui Santo
commuanicatione perfedtiffima, & infinira, ,
& continente eminenter , ac feclufs imperfe-

tionibus , omnes alias communicationes ;
ergo Deus poffer quictecre, & effe contentus
communicatione ad intra ; fed § Deus poffet
eflc contentus fola communicatione ad intra
fine vlla communicationc ad extra, poflet cria
eflc contenrus aliqua communicatione ad cx-
tra fine vlteriori Com munica tione; €rgo Deus
poflet efic contentus communicatione ad ex.
t1a, qua le communicer per creationem, abf-
que vitcriori commuonicatione mecliori, qua.,
e communicet per dona gratiz ; & per Vnio-
nem hypoftaticam &e,

8. Confirmarur; nam in icats vtaligua
communicatio {it perfedté fufficiens, ac Deus,
illa habita , non pofit quielcere , ac diceres,
Lufficit = nolo me witerins com vare; fed come
municatio ad intra eft perfedifime {ufficiens ;
crgo Deus habita communicstione ad intrd ,
poteftquicfeere , ac dicere » fuificit s nolo me vl-
gerius communicare ; €rgo addita) communica-
tionead extra per creationem, potelt quiefce-
16, ac nolle fe vlterins comununicare per vnio-
nem hypoftaricam &e,

9. Dices; Dens per generationem Filij {ufe
ficiencer fe €ommunicat ad intra, & amen
non potelt in illa communicatione quicicere,
fed debet neceffario Precedere ad communi-
candum e Spiriruj Sancto ; crgo poteft dici,
quod licet Deys Per gencratonem Filij, &
Spiritus San@i fufficienter fo communicer ad
intrd, talen non poteft in tali com munica,
Lione quicicere, fed deber neceffario [ com=
muqicaz-c ad cxtra per creationem, per donas
gratiz, & per vnionem hypoftaticam ,

10.  Refpondeo, diftinguo  antecedens ;
Deus per generationem Eilij fufficienter o »
€Omunicat in omnj genere, in quo hatura,
diuina eft perfe@iffime > & fine imperfeGione
Lfommunicabilis, nego: in genete folum com-
municationjs perintellefuny, concedo 3 &
RES0 Conlequentiam , De rationc infiniti bo-

- . e
De necelsitate ad o pmum.

nieft,vt non poflit quicfeere, nifi (e omniu-
nicauerit infiniré,& finc imperfectione in om-
ni genere, in quo fecundum 11142[11 natgram.s
potelt (e infinité¢ communicare s fed natura -
telle@tualis poteft (e communicare non (ulum
per intelleum, fed etiam per volunratesm ., ;
crgo de ratione infiniti boni e, vt non poffit
quiefeere , nifi fe infinité , & fine ImperfeQios
ne communicauerit non fojlam per intelle-
tum, fed etiam pervoiuntatem ; {od etiam eft
de rationc infiniti boni , ve habira cotnmunis
catione fufficienti, ac infinita, & fne imperfe-
ctione in omni gencre, jp quo natura inrelle-
€taalis et communicabilis , pofiit in ea quie-
{gere, ac dicere, fuffive, crgo Deus habitas
communicatione ad intrd per inteliectum, ac
voluntatem , poteft quielcere , ac nolle fes
communicare ad extra communicatione finie
ta, & imperfeéta.

11. Probatur tertio conclnfio aucdtoritate,
Nam Patres s & Scholattici commuaiter licet
dicant , (uppofito peccaro » melivs & conne.
nicetius fuile, vi homo lapfas repararetyr pet
Incarnationem,quam fine Incarnatione,ramen
afferunt Deum potuiffc hominem lapfum etid
fine Incatnatione feparare;ergo docent PDeam
neque phyficé, negue metaphyficé neceifirari
ad optimum , fed pofle ctiam facere quod eft

Mminus bonum, minufque conuenjens. Proba-
tur antecedens ; afferendo aliqua teftimonia_,
Patram. Prime Athanagus Orationc 3. cona
tra Arrianes poft medinm dicir s LPoterar fine
il aduentse Chrifli folummods logui Deus , ¢ fol-
uere maledictionem . Carepum fpelandum eff bic
quid bominibus i vtile, non quid fit in Vivibus Dei.
Secundo Nazianzequs Epiftola 1+ ad Cledo-
niom, quz eft Oratio 51, dicit : Ftinterim non
dicam alio guoque moda fieri potuifle, vt nobifcum
verfaretur, quemadmodum prins ignis rubo, o forma
bumana, widelicet fpecie hominis non d natura ipfa
perfonaliter wnita. Tertio Augnftinus lib. 3.
de Trinitare, cap. 10. & refertur hicd §. Tho-
ma quelt., . art. 2. dicic, Fergm etiam oftenda
mus non alivme modum poffibilem Deo defuiffe , cunius
poteflati omnia cqualiter fubiacent, Jed fananda -
Jerie noflie alinm modyin CONNERieRtiore won' fuiff .
Etlib. de Agone Chriflisng €ap.3. dicit s Sunt
autem fulti 5 qui dicunt 3 Mo poterat aliter Sapiey-
tta Dei hominem reparares nifz fuftiperet bominen »
quibus dicimus poterat omning, Jed [i aliter faceree,
fimiliter veflra Ruliitie difplicerer . Bernardus
Epift.rgo, ad Innecentinm ptope finen,oftey-
dit Deo ad manum fuiffe alios, & alios modos
noftre Redentprionis. [dem docenralij Patres,
quivideri poffunt apud Ruiz; de Volunrares
Dei, difp.7, fc@. 4. colque fequuti funr Scho-
lattici;y cum Magiftro, & S. Thoma » QUOS re-
fert Valquez hic difp.r.cap, ¢ num.12,

12, Infertur primo , quid dicendum fit de
aliis opinionibysg , Primo aliqui dizerunt
Deuns necefiar; ad facieadum optimum ad
extra; & quia exiftimarunt €a, quz Deus de sy
ie&p facit, effe optima, docucrunt Denm ne-
ceflitari-ad faciendum omuia, quade fadto fa-

Cit ?

1

S e




Liber II. Quaftio L.

cit, ac proinde negarunt Deo libertatem ar-
hitrij . Pre hoe etrore referuntur Aritoteles,
Theophtaitus, Aucrroes, Auicenna, Porphy-
tius , vt videre eft apud Albertum in lib. des
caufis . Ruiz tamen de Voluntate Dei difp.7.
fect. 5. exiftimat Anftotelem in hoc puncto
fuiffe dubium, & inconfantem, & aliquando
negafle , aliquando conceflific Deo liberta-
tem . Ex Chriftianis in eodem etrore fuit Pe-
trus Abailardus . & Vuicleffus , qui vt refert
Vualdenfis lib. 1. Do@rinalis cap. 10, docuit
Deum non poffe facere nifi ca, qua facit.
V aicleffo fubfcripfit Lutheras art.36.Bucerus
ctiam lib. de concordia Do@rinz Chriltianz ,
cap. de liberosarbitrio s & Caluinus lib. 1. In-
itut. cap. 16, Par. 3. docuerunt Deum agere
neceffario quidquid poteft agere, nec pofles
ceffare ab co, quod facit, nec aliud facere pof-
fe, vt refert Bellarm. Tom.3. lib.3. de Grat.&
lib.arb. cap.1s.

13. Secundd aliguividentur docuniffe Deii
potuiffc quidem operari, vel non operariad
extra, fed ex fuppofitione, quod voluertad
cxtra operari, non potuiffe non facere Mun-
dum optimo modo fe habenrem ;s & quias
Mundus de fa@o oprimo modo fc habet ; non
potuifle aliter Mundum difponere, ac de fa-
¢to difpoluerit, nequealia creare, quam creas
uerit.

14, Contra hos errores certum eft Deum
non folum potwiic operari, vel non operati
ad extrd, creare Mundum, vel non creareo
fed etiam pofito,quod vellet creare Mundum,
potuific res aliter difponere, quam difpofie-
rit; ac multa facere, qua non facit. Namo
eatenus Deus hoc non poflet, quatenus necef-
fitaretur ad facicndum optimum ad extra; fed
nou neceflitatur , vt probatum ¢ft num.6. &
fequ. ergo.

15. Confirmaturex Scriptura, & Patribus
exprefs¢ docentibus Deum,pofita ctiam crea-
tione Mundi ; pofle facere multa, quz non-
facit. Sapien. t1. Non erar impoffibilis manus tua

* dmmittere illis munltitudinem wrforum , aut audaces

leones .- Matt. 3. Potens eft Deus de lapidibus iflis
[ufcitare filios Abrabe. Marci i4. Abba Pater
ominia tibi poffibilta funtitransfey calicem bunc dme.
Matth. 26. An putas quia non poffium rogare Patrem
mmewm 5 & exhibebit modé plufquam duodecim legio
nes Angelornm > Auguofinus lib. de Spiritu, &
literacap. 1« Omuipotens voluntas multa poteft fa=
cere , qua nen wult 5 nec facit. Potuit enim facere ,
i duodecim legiones Angelornm pugnarent contra il-
los , quy Chrijtum ceperunt. Lln Enchirid.cap.95»
Nunc in claviffima luce fapientie videbitur s quam
mulia poffit, & monevelit, nibil antem welit quod
aon poffit . Damafcenus Lib. 1, de Fidein fines
docet. Deum omnia quacunque vult , poffe s nor
autem quacunque poteft s velle = nam potefl quidens
perdere Mundum » von ouls autem - N ide alia tefti=
monia apud Ruiz difput. 7- cap. 4. vbi affert
etiam audtoritatem Scholatticorum.

16,  Infertur fecundo,quid dicendam fitin
quaftione ; in qua quaritur, virsm Deys has

163

beat liberum arbitrium? Negaucrant aliqui
Theologi, quia putaucrunt de effentia liberi
arbitrij efle,ve voluntas poflic eligere bonum,
vel malum, & vtetiam poft primam cledtio-
pem poffic vertiad vtramque partem contia.
di@ionis 5 fed hzc repugnant Deos ergo &e.
Dicendum cum 8. Thoma queaft. 1. art. 10.
aliifque communiter , non ¢lle de eflentia li-
beri arbitrij, ve poflit peccare; ac mutari, &
verti ; adeoque Deum habere liberum arbi-
trium . Ratio eft, quialiberum arbitriom ex
{uo cdceptu clt perfeitio impliciter fimplex,
ac proindé’ non includit vilam imperfedio-
nem : fed peccabilitas, & murabilitas {unt im.
perfe@iones; ergo liberum: arbitrinm nonos
includit peccabilitatem , nec mutabilitatems,
fed folum imporrat indifferentiam eligendi
hoc, velillud. Ided optimé Auguftinuslib.22.
de Ciuitate Dei, cap.vitimo dicit: Deus ipfe
guoniam peccave won poteft , nunquid libeyum arbi-
trium habere negandus eft ?

17. Sed potelt quari primo , verum liber-
tas Dei, qui non poteft peccare , fic maior »
vel minor , quam libertas creatur® , qua po-
teft peccare?

18. Relpondeo,quod Suarcz opufc. 4. de
libertate Diunina difp. 2. fe&.1. Vafquez 1.part.
quaft. 19. art. 10. in cius commentario, &
alij dicunt libertatem creatam . qua peccares
poteft ; efle maiorem extenfiug, {ed minorem
intenfiug libertate diuina , que peccare nos
poteft . Dicendum , quod non folum libertas
diuinaclt intenfiug , & fimpliciter maior, fed
ctiam non eft extenfiué minor libercate creas
ta. Ratioeft; quialibertas eft in genere po-
tentiz,hon autem in genere impotentia; crgo
non eft extenfiué maior cx eo pracisé, quod
habeat adiunétam impotentiam ; fed potentia
peccandi, in quantum conuenit creaturis , &
non Deo , cft quazdam impoteatia ; crgo li-
bertas diuina non eft minor etiam extenfiug
exco, quod non habeat adiunétam potelta-
tem peccandi. Confirmatur: nam Deus ex
¢o; quod non poffit peccare , & mentiri ; non
elt minus potens extenfiue ; & non cx aliara=
tione; nifi quia potentia peccandi, & men-
tiendi fpectat ad impotentiam , & defeGume 5
crgo &e. Ideo Auguftinus lib. 15.de Trinit.
cap: 15« dicit : Magna diuini Verbi potentia eft non
poffe mentivi , quia non poteft effe illi ef » & nons
[ed eft, eft 3 n0n 5 non 5 & lib, 5. de Ciuit. cap. 10.
Neque poteftas Dei minuituy 5 cum dicitur mori , fal-
ligwe non poffe 5 fic enim hec non porefe 5 vr f
poffet , minoris cffer wtique poteftatis ere. Vide-
ri etiam potelt Anfelmus Dialog.dde 1ib. arb.
cap. 1.

19. Quaeri poteft fecundo, virum Deus fit
liber ad pure omittendum 2

20. Refpondeanegating. Ratioeft ; quia
vt dixi in Tra@aru de Scientia Dei, queft 46.
num; 35. 2d perfedtionem diuinz voluntatis
fpe@at , vt circa nollum obicGum proponibi«
le poflit remancre quodammodo {ufpenfa,itd
vt nihil decernat ; fed fi-puré omitteret s res
2 ma-

4




164

maneret quodammodo fufpenfa, & itd,ve ni-
hil decernerct ; crgo &

21. . Quari porefl tertio , vtrum Deus ins
aliquo fenfu femper faciat oprimums, i
metaphyficé neceflitctur ad faciendum o
mum?

22. Refpondeo affirmatiné . Probatur, &
cxplicatur . Primo dici poreft; quod Deus
bet pro fine fuam gloriam ; & quia glori:
finigur elara notitia de aliquo cum lande » Deus
bet pro fine manifeftagionem fui i ¢
quam cognofcatur , & laudetur: f d manife~
itatio Dei poteft cfle maior, & maior; ac pro-
indée meljor , & melior ininfinitum , cum.s
Deus fie infinit¢ cognofcibilis ; ergo non cit
poflibilis maxima , & oprima maniteftatio , &
coghitio Dei, & Deus non poteft intenderes
maximam , & optimam manifeftationem fui,
fed folum debet intendere aliquam determi-
natam {ui. manifeltationem , qua poflet dari
maior , & melior manifeftatio . Pofito tamen,
guod intenderit tantam (ni manifetationem ,
tecit Vaniuerfitatem rerum optimam , hoceit
aptiflimam ad tantam Dei manifeftationem.,
ita vt ad tantam manifeftationem non poflit
dari yoiucrfitas meliors & aptior licet dari
poflit Vniuerfitas meliar fecundum fe,hoc etk
aptior ad- maiorem Dei manifeftationem ; &
gloriam~ Secundo poteft dici Deum femper
faccre optimum relaté ad dininam operatio-
nem, licet non faciat optimum relaté ad rem
fadam, Explicatur. Deus nan fecit Mundum
optimum-fccundum fe, figuidem potuifiet fa-
cere Mundum meliorem , in quo nimirimes
cflent plures ;i & perfedtiores creatura, putd
petfeitiores AngeliyGratia , & Beatitudo in-
tenfiné maior, Immo quia non eft poffibilis
Crcatura, Gratia, & Beatitudo omnium per=
fectiflima, repngnat Denm facer¢ optimum s
relate ad res faétas. At Dens femper facit opti-
mum relate ad honeftatem dinine operatios
nis ; fiquidem amnes diuin®e operationes funt
infinite , & =qualiter honéfiz, ac proinde
optima it genere honeftaris , ve magis expli=
cabitur in refponfione ad 2,

33. Tertio poteft dici Deum femper face-
re optimum quaflt confequenter, & relate ad
primam regulam . Explicatur. «Optimim dis
cirur,quod-elt maximé conforme prims regu-
la; {ed'prima fegula et voluncas Dei, & quice
quid Dens facit; ¢ff maxime conformedining
voluntati, qua cfficaciter.Deus yult illud faces
Ies.ergol.

24, Addo Deii neceflitari metaphyfice ad
faciendiim optimum tribus explicatis modis ;
fiquidem implicar, vt Deus non faciat optis
mum ; & aptufiimunad tantam manifeltatio-
nem {ui efficaciter intentam; & non faciat per
operationem honeftiflfimam , & vioquicquid
Dens facit, non fit fumme conforme prima:
reghle; hoc eft voluntati, goacfficaciter vulp
illnd facere .

25+ oAd 1, Diftinguo maiorem : Deus non
poicft non facere id ; ad quod determinaté fay

De necefsitate ad optimu m.

ciendum -habet inclinationem infinitany, hon
folum entitating 5 fed etiam terminatiué,con-
cedo: ad gued non folum faciendum ; fed

etiam omittendum habet inclinationem dif=
mndivam infinitam folim entitatiug ; nego:
diltinguio codem padto minorem;& nego con-
fequentiam . Deusnon poteft non facere,vel
non producere id , ad quod producendum ha-
ber infinitam inclinationem determinatamo »
ita vt nallam habeat inclinationem ad illnd
non producen : & quia Deus habet infi-
nitam inclinationem determinatam ad fe cO-
municandum ad intra, 1td venullam habeat
inclinationem ad {c non communicandum ad
intrd, ideo Deus nan potell non fe commuui-
care ad intrd, generando Filium, & producen-
do Spiritum San&tum. At Decus poteft non
facere id, ad quod non folum faciendum , fed
ctiam omittendum habet infinitam inclina-
tionem difinn&iuam ; fed Deus antecedenier
ad fuam liberam eleGionem habet infinitam-
inclinationem difiundinam ad fe communi=
candum ad extrd , vel ad quiefcendum ig (nfs
ficientilima communicauone ad intrd fine yl-
la communicatione ad ¢xtra; ergo &c¢. Sives
ro quatatur, quare Deus ad le communican-
dum ad intrd habeat infinitam inclinationem
determinatam, ad {¢ communicandum ad ex-
tra habeat intinitamy inclinationem difinndi=
uam, dicendum , quod-<cum communicatio
proponitur a diuino intclleétn s ranquam infi=
nite conueniens lummo bono ; acgatio com=
municationis proponitutc vE penitus inconucs
niens, Deus infinité inclinarat dererminate ad
fc communicandam & pullo pacto inclina=
tur ad abftinendum 4 fumima communicatio-
ne; fed commuanicatio ad iatra 4 dinino intel-
leétu proponitue tanquam (Gmpliciter infinita,
& infinité conucniens {ummo bone, negatio
communicationis preponitur yi omning 10=-
conueniens ;ergo &c, Econuerfo cum com-
municatio proponjtug ve fimplicicer finita, &

dn

finité conuenicns fummo bono, ac etiam ne-;

gatio communicationis proponitut vt conue-
piens, licet minus conuenicns , Deus 5 qui in-
clinaturad omne bonum, & ad omine conuc-
niens, non felum inclinatue ad fe communi=
candum., fed eriam ad fe noncommunican-
dugn jded communicatio ad extra proponitur
vt finita ;& creata , & vi finiteé cenueniens
& etiam negatio communicationis ad ¢xtra s,
per.quam; Deus quielcat in commanicationis
busad intra, tanquam fufficientibus ,. propo-
nitur vt conucnicns; ergo &c. Hinc fequitur
inclinationem y qua Deus inclinatur ad fe»
communicandum ad intea, eflc infipitam non
folum entitatiug , fed etiam rerminatiug; cum
non folum fitinfinita ex parte ipfius inclina-
tionis, fed etiam ex paste termini; figuidem.s
elt inclinatio ad communicationem finita,
& _infinitc conuenicatem Dco , E conuerso
inclinatio, qua Deus inclinator ad (¢ commu.
nicahdum ad extra, eftinfinita quidem entita-
titg ; cum ddentificetur cum divina efeatiay ;

quz

S

—_—

e

i
L
7

lyf




&

Pty

Liber 1. Quaftio L.

qua ¢t infinita; fed cft rerminatiué finitas ,
cum fir ad communicationem extrinfecan, &
creatam , qua eft finita . Hinc viterius {equi-
tur Deum ex parte ipfius inclinationis zqué
inclinari ad bonum minus, ac ad maius, cum
ad virumque inclinerur eadem inclinatioge.
identificata cum effentia diniga: at ex parfes
tecmini inzqualiter inclinatar, cum inclinetur
ad vhum terminum extcinfecam vt melio-
rem , magifque conuenientem, ad alium ter-
minum vVt minus bonum, minufgque coaue-
nientem . Proportionaliter S. Thomas 1.part.
queft.20, art.3. docet Deum omnia qualiter
amare cx patte actus amoris , inzgualiter ex
patte boai voliti ,

26. Dices: infinitg inclinationi Deus non
poteft refi fed fi Dcus omitteret maius
bonum , refitteret infinice inclinationi, quas
inclinatur ad illud faciendum ; ergo &ec.

27. Refpondeo,negando minorem.Quaa-
do caim aliquis eadem fimplici inclinatione
inclinatur difunctiné ad duo , cognolcens,
quod vtrumlibet eligat, optimé fe habebit, €x
¢o , quod eligat vaum , non refiftic tali incli-
nationi; fed Deus hoc padto fe habetsergo &c.
Nos ¢ conuerfo , cum proponuntur pluta bo-
na, diuerfis, & pacticuiaribus inclinationibus
ad illaigclinamur , & fic in pobis iplis quo-
dammodo diuidimur, & rrahimur in partcs
contrarias ; ideoque cum eligimus voum in-
compotlibile cum altero,refiltimus iaclinatio-
ni ,qua iaclinamur ad aliud .

28. Ad 2. concedo maiorem, & diftinguo
minorem ; qui liberé omittit quod elt melius,
& magis conueniens , co ipfo non operatur
honeftilimé , ( per hanc liberam omiflionem
minus bene (e habeat ad fuum vitimum fing,
ad primam regulam , & ad fummamn bonita=
tem » concedo : (i nan minus bene {¢ habeat,
nego minotem ; & nego confequentiam. Ele-
&tio, & operatio libera dicitur honefta per hoc,
quod per illam eligens bené fe habear ad vlri-
muin finem, ad primam regulam, & ad fum-
mam bonitatem , licet minus bene {e habeat
ad aliguid aliud ; (ed Deus per quamcumque
fuam liberam eledtionem , & operationcmos
optime {e habet ad fc¢ ipium , quieft vitimus
finis, prima regula, & fumma bonitas; ergo
&c. E conuerio creaturz cum cligunt ounus
bonum , minus hene fc habenr ad vitimuo.
finem , ad primam regulam , & ad fuminams
bonitatem , quam {1 cligerent maius . bo-
num , ideoque operantur minus bené, & ho-
nelte .

29. Ad 3, diftinguo majorem : Decus ex
fuppofitiouc, quod voluerit Mundum produ-
cere, non potuit non producere Mundumo
optimum , quantuin fufficit ad hoe, vt manij-
feftet, quod Mundusnon potuit fieri , nifi ab
‘Artifice potentiflimo, & fapicatifiimo, &
optime,concedo: itd vt non poflit hociplum
melins manifeftare , nego : diftinguo eodem
padto minerem;& nego confequentiam. Deus
¢x fuppofinone, qued velucric Mundum pro-

(=

165

ducere,debuir producere Mundum optimum,
hac eft fufficicntem ad manifeftandum; quod
Mundus non potuegit fiert, nifi ab Arufice
potentifiimo , fapientiflimo , & optimo « At
non neeeflario debuit producere Mundum.
optimum ia alio {fenfu. Hinc fequitur, quod
criamii Deus fecifferMundum fine [ncarnatio-
ne , pperatys fuilfer ve Artifex perfeétiflimus.
Artifex enim dum facit opus, quod enidenter
non potelt fieri, nifiab Artifice perfe@iffimo,
operatur vt artifex perfectiflimus, licet appa-
reat , quod talis Actifex potnifier, 1i voluifict,
facere opus magis perfedum .

30. Dices: tunc aliquis non operatur vt
Artifex perfe@iffimus, com potclt illi dici,
Opus tunm potuit melins fieri 5 (ed Deo poffer hoc
dici ; ergo &e.

3t. Refpondeo, diftinguo maiorem; cum
poteft dici, opus tuum poruit melius fieci ad-
ucrbialiter ex parte facientis,hoc eft potuit fie-
ri maiori potentia, fapientia , & bonitate, con-
cedo: melius nominaliter ex parte rei fadte,
nego : diflinguo codem pacto minorem ; X
nego confequentiam. Si Deus feciffier Mun-
dumi fine Incarnatione, pofiet Deo dicl, Mun-
dus potuiffet fieri melior;(ed non pofiet dicl, Mun-
diss potuiffet fieri melius aduerbialuer , hoc eft maiori
potentia , fapientia, & bonitate 5 fed co iplo,quod
Arcitici poflit dici: Opus tuum non potuit ffevi e
lius , hoc cff maiori potentia ; fapientia s & bonitate ,
ralis Artifex operatur vt Avtifex pevfedfiffimus,licet
poficc i dici s ranta ¢ff tua potentia , fapientia, &
bonitas, wt potreris facere opus-melins , &7 perfectius,
qusmenis ex tua libertate molyevis illnd facere « Vi-
deri poteft S.Thomas 1, patte quaft, 25. a6,
ad 1.

32. Ad 4. concedo maiorem , & nego mi-
norem « Hoc Enthymema: Deus boc fecii s
ergo optimum fuit hoc fieri ; vt formetur in {yl-
logifmum,& concludat, {ulficit, vt fubintelli
gatur hac maior u:Deus femper non ex neceffitates
Jed ex perfechiffima Libertate , facitid s quod optimune
¢/t fievi s nec requiritar, v fubinrelligartur hac
alia maior ; Dews femper’, @ ex neceffitate facit id,
quod optimum ¢ft fieri 5 ergo vitilla illatio valeat
non requiritar, ve Deus neceffitetur ad facien-
dum opumuin,

33.- Ad s exaudtoritare quorumdam Pa-
team, refpondeo, quod quia ijdem ; alijques

Patres alijs in locis exprefs¢ dicunt, Deum po-
tuifle Mundum non creare , & {nppofita crea-
tione , potuifle permittere , vt hnmanum ge-
nus propter peccatum Adam fine remedio pe-
riret s dum videntur docere oppofitum, expli-
candi funrird, vt {ibiipfis non contradicant.
Dicendumigitur, quod quiainfideles ex co,
quod nobis hominibus videatur indecens, vt
Deus fummus noftram carnem affumeret , &
pro nobis moreretur, afferebant hoc vere fuif-
fe indecens , Athanafins cx ¢o, quod videatur
indecens, vt Deus permittat totum genus hu-
manum fine remedio perire;; dicit hoc fuiffess
indecens , & abfurdum , licet non fucrit vere
indecens ;& abfurdum, fed folum fecundum
quam-




166

quamdam apparentiam . Similiter quia vide-
tur inuidentua quadam repugnans fummz DOs
nitati, ve Deus fi poteft benefacere, non bene-
faciat , Auguitinus dicit , fore inuidentiam , i
Deus non benefaceret, & Clemens Alexandri-
nus dicit fore inuidentiam, & contra fum-
marm bonitatem, (i Deus aliquando 4 benefa-
ciendo ceffarer« Addo, quod fi Deus non be-
nefacerer ex defedtu perfe@a inclinanonis ad
benefaciendum, effet innidus,ac non effee fom-
mé bonus , ac proindé non effet Deus 3 & in
hoc fenfu loquuntar Auguttinus, & Clemens
Alexandrinus .

QVZESTIO LEL

Virum Deus in 4sy in qaiéw #op procedituy
in infiwitum 5 [emper faciar optimum for-
maliter 5 boc eff idy quod et me-
liuss & connenieniting ad per-

Jectionem Vainerfi

I. Idetur; quod non, primé, quia Mun-

dus efiet formaliter perfe@ior , fi ins
co effentinfinite , immo omnes fpecies pofii-
biles entium, prafertim (ubftantialinm, & in-
tellectualium , putd Angelorum; fed Deus
creauit fpecies folum finitas; ergo &c.

2. Secundo Mundus effct perfectior , {i ali-
qui beati, faltem anima Chrifti videret Deum
vifione infinité intenfa; nam fic Deusinfinité
glorificaretarsfed non dedit Chrifto vifionem
infinité, fed folum finité intenfam; ergo &ec.

3 Tertio melius fuiffet ad perfe@tionemo
vhiverfi,;vt muaduns crearetur ab zterno,quam
in tempore; {ed creatus fuit non ab @terno,fed
in tempore; ergo Xc.

4. Quarro mclius fuifet, vt tres Perfonz
dininz affumerent tres paturas intelleftuales,
quam vt vna Perfona affumerer voam tantum
naturam humanam; fed iliud non eft fadtum ;
crgo . Si vero dicatur, quod debuit vna tan=
tum natura afumi, vt voa tantu m natiea ciea.
1a haberet rationem capitis inrrinfeci voiner(i,
ne mundus haberet dvo capita, & fic eflet
monflrofus : contraeft, quia faltems melius
fuiffer , vt vna natora aflumererur a tribus
Perfonis dininis , quam ab vna tantum , & af-
{vmeretur potius natura Angelica , quam hu-
mana.

5. Quinto melius fuiffet, vt emnes homi-
nes,& Angeli predeftinarentur, & (aluarentor,
vel faltem fuiffer melins , vt tum ex homini-
bus, tam ex Angelss plures predeftinarentur ,
quam reprobarentur , & damnarentur; {ed de
fatto ex hominibus multo plures funt reprobi,
quam predeftinaii; ergo &c.

6 Scxto melins foiffer ad perfeGionem s
vniterdi, vt Deus nulla peccata permififfet, vel
faltem permififfet pauciora,quam de fadto per.
miferiticrgo & c.

7+ Refpondeo ; pofito : quod Deus, vt di

De neceffitate ad optimum

dum eft quaftione so. proximeé pracedenti,
neque metaphylice , neque phyficé neceflite-
tur ad faciendum eptimum , queritur, viram
dc faGto ex fua libera voluatate femper faciat
optimum , & id , quod eft magis conucniens
an potius aliquando,omiflo meliori, faciat mi-
nus bonum , minuique conueniens? Quari-
tur rurfus ; an Deus neceffitate aliqua morali
& coniungibili cum libertare neceffitetur ad
femper faciendum oprunum , ac mags con=
ueniens? Primum punum examinabimus
hac, & fequenn quattione; fecundum quz-
ftione ab hac terria .

8. Prima fententia Ruiz de voluntate Dei
difput.o. fedt. 3. & fequentibus , lacobi de Gra-
nado in 1.partem, Traétatu (ecundo de volun-
tate Dei,difp. 2. & aliorum , docet Denm in ijs
generibus rerum, in quibus datur optimum_,
ac non proceditur in infinitum in melioribus,
& melioribus, femper velle, & facerc 1llud
bonum , quod in ordine ad vniverfitatem re-
rum elt fimpliciter optimum , & quadam ne-
ceflitate morali , & coniungibili cum libertate
neceflitari ad eligeadum optimum .

9. Secunda fententia communior , quam-s
fequitur Cardinalis de Lugo ditput. 2. de In-
carnat. fect. 1, num. 2.docet, Deum neques
moraliter neceflitari ad faciendum optimum .

10, Dicendum Deum feciffe mundum.s
formaliter optimum, licet materialiter non fit
optimus, fed potuiffer efle materialiter me-
lior, ac femper facere optimum in ordine ad
perfetionem formalem , non autem marcrias
lem mundi.

11. Probatur primo , & explicatur. Ad
perfetionem enim formalem vnuuerfi fpedar,
vt in eo dentur aiu , - vel potentia, in virtute
nimirum caufarum. fecundarum , omnes or-
dines, omnia genera , & omnes fpecies rerum,
cum fuis propuetatibus , & accidentibus, do-
nec peraeniatur ad ea , in quibus proceditar in
infinitum , abfque exigenta fiftendi in hoc po-
tius; quam inillo, & vr hac ordinentur opti-
ma propottione fecundum numerum,& quan-
titatem tum extenfinam , qua dicicur menfu-
ra, tumintenfiuam, qua dicitur pondus, &
elt ipfa perfedtio rerum ; ad perfe&ionem au-
tem materialem voinerfifpedtat, vtcum per~
ucotum fuerit ad ea, inquibus proceditur ino
infinitum , abfque exigentia fiftendi in hoc po-
tius, quamillo, adhuc procedatur vlerius;
fed Deus de falo creauit vniverfum, in coque
poluit omnes ordines, & gradus rerum y nimi-
rum ordinem nature , ordinem gratiz, ordi-
nem vaionis hypoftaticz , clementa, qua funt
in gradu infimo , mixta inanimata , planras,
animaliairrationalia, homines , Angelos, ac
plares fpecies corporum inferiorum , anima-
lium, plantarum &c. pofuit etiam omnes fpe-
cies Angelorum , quas vainerfitas exigit cum
{uis accidentibus, & proprietatibus s atques
hm; ommn:a optimé difpofuit in numero , ma-
gnitudine, perfectione , ac Mundum termina-

uitin s, in quibus proceditur in infinitum ,
abfque

F"'i" i

e




:
!

—

Liber II. QuaftioLl.

abfque exigentia Gftendiin hoc potius , quam
inillo¢ figuiden: non produxit in {pecicbus

plura indiuidua , guam dentur de fato , quia

indtuidua funt poflibilia plura, & plara in infi-

nitum abfque ex ia fiftendi in hoc potius
numero , quam in illo ; non produxit plures,
& perfedtiores fpecics Angelorums quia ino
fpeciebus Angelorum perfeioribus , & per-
feCtioribus proceditur in 1gfinitam,ac pon da-
tur perfediffimus Angelornm poflibilinm.s :
non dedit beatis, & anima Chrifti beatitudi-
nem intenfiu maiorem, quia in beatitudines,
ac vifione Dei intenfiué maiori,& maiori,pro.
ceditur in infinithm ¢ pon creanit mundum.

.prius; quia mundus non potuit cfle ab zrerno,
& potuifict creari prius , & puusin infinitnm;
ergo jDeus produxit mundum formaliter op-
timum, licet non produxerit materialiter optie
mum .

12, Probatur fecundo : nam cum Dens fit
aptimus; debet habere perfe@am inclinatios
nem ad faciendom ypiverfum optimum in co
fenfu, in quopotelt ficri optimum ; fed vai-
ucrfum poteft fieri oprimum formaliter , non
autem materialiter, cum materialiter poflic
cffc perfedius , & perfedtius in infinitum; ergo
Deus habet perfedtam inclinationem ad faciens
dum_ vaiuerfm optimum formaliter , non.
autem materialiter: fed debemus dicere, & cxie
ftimare Deum femper facere id, ad quod habet
perfedtam inclinationem; ergo.

13. Confirmatur ; nam qujaanima Chri=
fti et optima in genere bonitatis creatz, & ha-
bet perfetam inclinationem ad eptimum,jexi-
ftimamus animam Chrifli femper fecific opri-
mum , ac nunquam feciffle minus bonum ,
omiffo meliori; ergo 4 fortiori debemus idem
cxiftimarede Deo, qui cft optimus in omni
genere .

14. Prebatur tertid ex communi confen=
{u Philofophorum , Scholaticorum , & San.
dorum Parrum, qut ex allato fundamento
docucrunt Denm, & naturam femper faccre
quod cft optimums; erge debet exiffimari tana
quam. principium per fc notum, optimum
femper facereid, quod eft optimum. Pro-
batur antecedens, affercndo aliqua ex innu-
meris teftimonijs . Ex Philofophis Arifloteles
1ib.8. Phyfic. text. 48. dicit: In gs, qud funt nge
tura finitum fit potiys, & id, quod meiins eft , oportes,
i modoeffe poffit . 1ib.2. de Coelo text. 34. dicit ;
Sienim natura femper facit corum , qus fier poffunt,
quod optimum eft « lib. de Iuuentute, & Sencétute
dicit s Nemini dubiuvm eft , quin patura in omnibys ,
qa fieri peffunt, pulcbervininm quodque fingat 5 &
wioliarur . idem docet inoumens alijs locis.
Debet autem aduerti Ariftetelem locis allatis
nomine naturz intelligere naturam primam .
que vocari folet natura naturans, & cft iple
Deus, Confonat Ariftoteli Plato in Timzo
dicens . Fas antem non evat , nec eff quicquam , nifi
pulcherrimum facere eum 5 qui eft optimus 3 & pau-
lo poft: Itanatura wmundum confiituit , vt pulchere
vireun Basura spus , eptimumgue foret . Idem dos

2

167

cuerunt plures alij Philefophi .

1s. Ex Scholafticis 5. Thomas 1. parte
quzft.47.art.3. dicit ; Natura facit 5 quod melins
eft; & muulto magis Dews. Eadem queftione
art. 2. ad 1.dicit ; Optimi Agentis e} producere
totusn effelium fuam optimnm ., now tamen quod
quamlibet partem totins faciar optimam fmplicier ,
Jed optimam fecundum frreportioners ad t

. ldem
docet alifs locis , idemque docuerunt Alegxan-
derde Ales, Albertus Magnus, S.Bonaucntus
13, & alij, quorum reftimonia affert Ruiz difp:
9. fedt.1.

16. Ex San&is Patribus Auguftinus lib. 1.
de libero arbitrio cap. s. dicit: Quicquid tibi
wera vatione melins oceurrit 5 boc [cias fl’?f’ﬁe Deum,
tanguam bonorave omuinm conditorem . Et paulo
potts Cum dicie, melius boc fiever guam illud, fi ve-
rum dicit, & widet guod dicit in illis, in quibus cone
wexe ef  rationibus wider, Gredat ergo Deum feciffe,
quod vera vatiane ab eo faciendum effe cognonit,etiam-
St boc in vebus creatis nen widet . Et lib. 1. contra_s
aducriarium legis, & Prophetarum, eap. 14.dis
cit ; haud werd vfyne aded defipiendum eft , vt bo-
mo videat melius aliquod fieyi debaifse, cr boc Deum
wvidifse nom putet s aut putet vidifse , & credat face-
re noluifSe , aus voluifse quidem, fed minimeé potuife
Je. Aucrtat boc Deus d cordibus woflvis. Chryfo-
ttomus homil.zo. in 1. ad Corinthios cap. 12.
dicit. Certé enim , quod optimum , reifimumque
Saltu fuit, boc illum woluifse , confentaneum efse de
bet. Bafilins homil. 0. quod Deus non fit au-
ctor malorum , dicit : #num boc habere in menti-
bus noftvis prafumptum oportet , quod nibil corum 5
gue uobis accidunt , malum it , auztale , vt melivs
#llo aliquid excogitare queamns . Damalcenuslib. 2
de fide cap. 20, dicit; 87 Dei voluntas Prouiden=
ta ¢ff s ommind neccfse eft , omnias quk Pronidentia
fiunt, fecunduns reffem rationem optima, & Deo re-
1 fiers , wt non fit melies fiert . ldem docent

Athanafius, Nazianzeans, Clemens Alexana
drinus, Cyrillus / irinus, & alij, quos ci-

r

tat Ruiz difp.o. fed.;.

17. Dices: SandtiPatres, dum afferunt g
Deam femper facere optimum aflferant id ins
aliquo ex tribus fenfibas cxplicatis quaft. sas
Bum.22; crgo ex teltimoniss allatis non proba-
tur Deum facere optimum in grdine ad per-
feGionem fermalem vniuerfi, vt explicatum
elt num.13.

18. Sed contra, nam fi Patres dicerent
mundum effe optimum folum in ordine ad
tantam Dei manifeftationem , & relaté ad
honcitatem dininz operationis, & ex co,quod
fit fumme conformis veluntati, gua Deus va-
lui¢ faccre mundum , debuiffent afferere musia
dum, quomodocungue fuilfet faltus , etiam'=
fi fuiffer factus inftar tugurij, io Quo mane=
reat tres , vel quatuor homines Deam impet-
fe@iffime cognoleentes, adhuc fatarum ope
timum , com effer aptiffimus ad manifeftan-
dum Deum illa impcrfedtiffima manifeltatio-
ne , quam Dens intenderetde fadto , cum fic=
ret per operationem fLoneftiffimam , & efiee
maxime conformis diuing voluntati velenti

face-




168

facere mundum: ad modum tugurijs fed eft
alienifimum 4 do@rina San&erum Patrum ,
quod Deus fecerit mundum optimum ineo
folum fenfu, in quo mundus eflct optimus ,
ctiamfi factus fuiffer ad modum parui tugu-
rij; ergo. Couafirmatur : nam ideo dicunt
D cum feciffe mundum optimum , quia cum
Deus fit optimus , habet perfedtam inclinatio-
nem ad faciendum mundum optimum ; fed
Deus quia eft oprimus, debet habere perfe-
ftam inclinationem non folum ad faciendum
mundum optimum in ordine ad finem incen-
tum, fed etiam ad intendendum finem ,opri-
mum;ergo &c.

19. Addo,quod Philefophi, Scholaftici,
& Patres dum aflerunt Deum femper faceres
optimum , afferunt Deum femper facere opti-
mum inc¢o fenfu, in quo optimum potcft
fieri; fed poteft fieti optimum folum forma-
liter , non autem matetialiter ; ergo &¢. Pro-
batur‘maior : nam Ariftoteles textu citato 48.
nimirum 8. Phyficorum dicit: In s, que fint
narura , finitum [it potius , & id quod melius eff opors
tecs fi modo effe poffit 5 crgo exprefsé dicit natu-
ram, & Deum facere optimum, inquantum_s
fieri poteft, Sanctus etiam Thomas 1. parte
quelt. 47. art. 2 ad 1. dicit s Dews fecit totum
wniuctfum optimum fecundum modum cresture ;
fed modus creature et 5 vt (it optima folum
formalirer, non autem marerjaliter ; €rgo
&e. Incodem fenfuloguunrur alij Au@ores
citati .

20. Dices: Deus vtporé optimus non in-
clinatur ad faciendum minus bonum etiam
matetialiter , omiffo maiori bono .

21. Refpendeo, diftinguo : non inclinatur
ad faciendnm minus bonum materialiter , ins
quantum e¢ft minus bonum , concedo: in-
quantum non peteft fieri optimum formali-
ter, abfque co quod fiar aliquid marerjaliter
minus bonum , nego. Deus inclinatur ad -
ciendum optimum formaliter 5 & quia non
potelt facere optimum formaliter, nifi faciat
aliquid marerialiter mints bonum, ideo incli=
patur ad faciendi materialicer minns bonum ,
vt faciat formaliter optimus

22. Addopofiedici , quod itd mundus eft
formaliter optimus, vtlicet poflit dari alius
mundus materialiter melior, tamen co ipfoita-
lis mundus effet formaliter minus bonus,quam
fit mundus exiltens de fado . Explicatur .
Perfetio enim formalis vitima mundiconfi-
flitin hoc, vtomnes eius partes ordinentur
Opuma propottione ; fed poteltdici, quod
paites alterius mundi co iplo, quad effen
meliores , non poflent ordinari proportione
adco bona , ficut ordinantur partes huins
mundi; ergo &c, Minor probatur , & expli-
catur, Nam fapé numerus minor poteft or-
dinari_proportione meliori, quam numerus

maior: cx. gr. licet numerus noucnarius fic
minot denario, & vndenatio s tamen nume-
Ils nouenarius poteft ordinari, ita vt faciat
quadratum ; quod habet optimam proportig-

ST i

De neceffitate ad optimum

nem ; numerus autem denarios, & vndena-
rius non poflunt ordinari ita , vt faciant qua=
dratum. Similiter quancitas , feu magaitudo
conuenicns homini poteft otdinati proportio-
ne adaptata corpori humano , qu® proportio
eft melior: quantitas autem conucniens £le=
phanto eft major , & ‘tamen non potelt ordi=
nari propottione corporis humani,) fed folum
proportione corporis Elephanti, qua eft mi-
nus bona . Poteft igitur dici dari aliqguem nu-
merum ordinabilé proportione omnium pul-
cherrima , ac proinde formaliter omninm
perfectifiima . Poreft etiam dici dari aliquas
magnitudines finitas, & aliquas perfectiones
finitas ordinabiles proportione omnium pul-
cherrima, & perfed@iffima, ac muodum 4
Deco, cui Sapicatiz 11. dicitur s Fninerfa in
pondere ; menfura , & numero difpofuifti , ordn}a-
tum fuiffe in numero, pondere, & menfu=
ra proportionc omuoium pulcherrima , itd
vt quiliber alins mundus conftans ex creatu-
ris numero pluribus, quantitate maioribus s
ac perfectioribus, co ipfo non eflet ordina-
bilis proportione adeo pulchra , ac proindé
ita effet materialiter perfe@ior, vt formali-
ter effet impeifetior hoc mundo, qui datur
defatto. Ex hac doctrina poteft probabiliter
inferri Deum femper facere id, quod fimpli-
citer et magis conueniens. Simpliciter enim
fuit magis conueniens, vt Deus faceret mun-
dum perfe&tiorem formaliter, & materialiter
minus perfedum , quam vt faceret munduim
perfectiorem materialiter , formaliter autem
minus petfeCtum ; fed licet fic poflibilis mup=
dus materialiter perfe@ior, tameca formali-
ter effet minus perfectus, com conftitucre-
tur ordine minus perfe@to s erge. Infinnat
autem hanc do&rinam San&tus Thomas 1.
parte quaft. 25. art. 6. ad 7. dicens . Dicen=
dum 5 quod wniuerfum , fuppofitis ifis vebus, non
poteft effe wmelius propter decentiffimum ordinems
bis rebus attributum & Deo , in quo bonwm uni-
uerfe confiftit , quornm [i aliquid effer melins 4
corrrmperetur proportio erdinis, ficut (i vna chors
da plus debito intenderecnr , corvumperetur propoy=
tio cithare , Poffet autem Deys alias res facere ,
wel alias addere iftis vebus faflis , & fic effer
wniyerfum melins. Sed {uffcit hzc indicafle.
Nihil enim ftatuo,ac folum dico Deum in ijs,
inquibus non proceditur in infinicum, (e mper
facere id , quod elt mielius, & conuenientiug
ad perfedionem vaiuerfi .

23. Ad1.2.&3. Refpondeo impoflibile
efle infinitum a&tu, & vt mundus fuerit ab
zterno, vidixiin Philofoph;a; ergo cum in
{pecicbus rerum procedatur ininfinitum, mun-
das ex €0, quod darentur piures {pecies Ange-
lorum, & rerum , eflet, folum materialiter,
noen autem formaliter perfectior, ac proinde
cx o, quod Deuas non produxerit plures fpe-
cies Angelorum, & aliarum rerum , non fe-
quitur, quod Deus non fecit mundum formas
liter optimum . Ruiz de volunrate Dei dif-
put.g. c€t.8. tefpondet, quod ctiamfi poffibile

effet




Liber II. Quaftio LIL.

efctinfinitum in a&u; nihilominus ad perfe-
&ionem mundi fpeétat potius,vt dentur finita
fpecies, & finita indinidua , quam infinita_ ,
idque poffet confirmari ex Ariftorelis verbis 8.
phyiic. rextu 48- fupra citatis ¢ Inis, quae [unt
natura » fiwitum it potius, & i, quod melins ef} opor-
tet » fi modo effe poffie -

24.  Ad 4. nego antecedens. Munduscum
fit vnus numero, debet habere vnum tantum
caputintrinfecum, alioquin effet monfirofus ;
{ed natura intelle¢tualis eoipfo , quod affuma-
tur 4 Perfona diuina, refpeétu mundi habet ra-
rioncm capitis ; €rgo vna tantom natura intele
le@ualis debet affumi. Rurfus eft magis con-

“ forme natura create, vt terminetur vnatan=

tum perfonalitate , quam pluribus; ergo con-
uenientius fuit ad perfectionem vnineri, vt
narura humana affumeretur ab vna tantum.
Perfona , quam a pluribus, przlertim cum na-
tura affumptra ab voa tantam Perfena per cit-
cuminleffionem habeat in fe perfeCtionenis
omninm perfonalitatum , vt dicctur inferius in
tractatu feptimo de Trinitate.In tradtatu eriam
de Incarnatione ex communi daérina Theo-
logorum , & Patrum dicetur ad ;*L‘st‘cc“rio:wm
vnuerii fuiffe conuenientius,, vt afumerctut
natora humana , quam Angelica, quiacum.s
natura humana confict ex natura intellectuali,
& corpoteaaflumpta quodammodo fuir vera-
que natura , ac proinde Deus extenfing fe ma=
gis communicauit . Dicerur etiam fuifle fpe-
Cialiter conueniens,vt natura humana aflume-
retor a Filio,quam-a Patres vel Spititu Sandtos
vt Incarnatio feret in medio temporis,, guam
in principio, vel fine mundi . Ex his vero con-
frmatur noftra fententia. Cum enim Patres
adeo folliciti fuerint in explicando , que pacto
fuerit melius , & conuenientius ; vt Incarnatio
ficret co palto, quo fadta eft, fuppofuerunt
Deum femper facere id, quod cft melins, &
conuenientius ad perfeGionem voinerfie

27. Ads. & 6. Quja folutio .argumenti
pendet a folutione quaftionis,in qua quaritur,
virom voinerfum efiet perfecius, vel impers
fe&@ius, i Deus nulla, vel pauciora, & mino-
ra peccata permiliffet , & fi omnes Angelos,
& homines predeftinafiet, vel faltem plures
pradeltinafler, quam reprobaffet, qua quaftio
eft grauiflima, & difficillima, liber illam cx
proteflo examinare quaftione fequenti .

QY ASTIO LIL

Virum Mundus effet formaliter perfectior, el
imperffeitiory fi Deus nulla > vel pauciora
peccaza permififfets & ffomnes Angelos
& homines pradeddinaffet 5 vel fal-
sems plures pradeffinaffets quam

reprabaffes ?

1. ¢ ;_TIderur » quod mundus eflet perfectior,
¥ fincmo damnarctur, nemo peccaret,

169

primo quia ex Ariftotele 3.Top. cap. 4. Albin®
eft » quod eft nigro.impermixtius 5 ergo melius eft?
quod et malo impermixtius ; ergo fi Deus fe-
ciffer mundum, io quo nulla ficrent peccata ,
talis mundus fuirffet melior hoc mundo , ac
proinde hic mundus non ¢ft formaliter opti=
mus.

2. Secundd homo innocens , cxteris paris
bus, eft melior paenitente, & magis 4 Deo di-
ligitur ; ergo mundus innocens , Ceteris pari-
bus , eft melior peenirente: fed fi nalla effent
peccata , mundus effet innocens ; crgo &c.

3. Tertio cx dicendis in Tractaru de Incar-
natione , peccatum mortale in genere mali eft
maius, quam in genece boni fit bonus quilibet
a&tus honeftus pure creature ; ergo malum_s
peccati non porett adzquaré compenfari vilo
actu honefto elicito & pura creatura s fed (i ma-
jum peccati non potelt compenfari vlio actu
honefto clicito a pura creatura , pecfedtior cft
mundus {ine vilis peccatis, quam cim pecca-

tis; efgo.

4. Quartd i dicatur » quod bonum Incar-
nationis , & aftuvm honeftorum Chrifti ¢k
maius malo peceati, quod bonum non extitif=
{et, nifi fuifent peccata ; contra eft , quia fal-
tem i nulla fuiffent peccata, & nihilomious
fuiffer Incarnatio , mundus fuiffer perfectior »
quam fit de facto: ergo .

5. Quintd perfectio mundi, quam Deus
primo, & perfe, & voluntare antecedenti in-
tendic, eft maior perfeétione , quam intendit
folum fecundario , & cx fuppofitione, quod 4
creatura peccante impediatar illa alia perfer
&io:fed Dens primo s & per e, ac voluntate
antecedenti vault mundo perfetionem inno-
centiz , & falutis : nam vult ncminem pecca-
re, & damnari, & vtdicitur 1.ad Timoth.z.
¥ ult omnes bomines falnos feri 5 alia vero bonas
compenfatina peccatorum vult mundo folom
fecundario, & ex {uppofitione, quod homines
liberd peccando impediant bonum innocen-
tiz ; ergo &c.

6. Sexto Hierothens, & ex co Dionyfius
cap.6. de diuinis nominibus iofert tangquam
inconuenicas, quod erit malum ad omne, hoc
eft ad perfeétionem vniuerii cenferens s fed fi
raundus effer minus perfectus, G non darentur
peceata, malum peccati confesret ad perfe@io-
nem vaiuerfi; ergo .

7. Septimo S. Thomas 1. fentent. dift.46.
art.t. ad 3.dicit » Quedam mala funt, quz [i non
effent , wninerfum perfectins effet, illa feilicet, quibus
maiores perfeéfiones priwantur 5 quam in alio acqui-
ramiur , ficut precipué eft in malis culpe, & concla-
dit 5 wnde fi nullas bomo peccaffet , wninerfum genus
bumanum melius foret; ergo S.Thomas exiftimat
voiverfum futurgm perfe@ins, fi Deys noun.s
permififfet vllum peccatum .

3, O&aud demum viderur, quod mundus
fuiffet perfedior, i Deus pauciora peccata per
mififler, & plures pradeftinafict, quam repro-
baffet ; crgo Deus permittendo tot peccara, &
seprobans plures homines, quam przdeftinet,

X facit




peeie Ll = h f

170

acitid, quod eft minus bonum, & minus con-
fert ad perfectionem vniuerfi,

0. Refpondco duas effe opiniones. Prima
Durandiin 1. dift.46. quait.2, Yalgquez 1.parte
qurc[{.:-,?.arr:c & g - Caps3. qUAMs
fequuntar pl o t mundum
futnrum perfedtiorem, i Deus nullum permi-
{iffer peccatum ,

10. Secunda comimunis Scholafticorum.,
nimirtim S. Thoma 1.parce, quielt. 22. art. 2. &
guxft.gs,art.2. ad 3, & qualt,49. art. 2. in cor=
]:.')[(‘, f\’_ 3= CONII . :L)L'lei:l'[iﬁp
num.s. & de qult,s. are.6.ad 4. &
alijs locis; Ale ri 1. parte, qualtione 38.
memb. 4. & quattione 40. memb. 3. Alberti
1.pacte,quzlt. 27.de malo,memb.s.ad1.& alio-
ruin , quos refert, & fequirur Ruiz tomo de
Prouidentia, difput, 2, fect. 4. docet munduma
futurum minus perfeGum, i Deus nulla pec-
cata permififiet Ferrarien{is tamen 3. contra
gentes conclutionem limitat, ac docet mun-
dum de facto effe perfetiorem folum. extenfi
1é , non autem intenfiue , quam {i Dewns nulla
peceata permififfet ¢

11, Diceadum cum fecunda fententias ;
mundas de fado cit formaliter perfeétior, qua
{i Deus nulla peccara permifificr,

12. Probatur primo conclufio ex Scriptu-
ra. Ecclefiaft.3. diciturs Non poffwmus eisquid=
quam addere , vel auferre, qua fecit Dens, vt timea=
tur . Sentus autem eff, quod moadus fic itd
perfectus, vt ncque additione, neque dimi=
nutione poflit ficti perfectior;ted fi ablatis pec-
catis , inundus effec perfe@ior , poffet ficri per-
fedlior ablstione peccatorumsergo ablatis pec-
catis , mundus non fieret peitedtior ,

13. Probatur fecundd conclufio ex |
bus. Primoenim Patrescitati quzft. s7.010.16.
dicunt Deum femper facete id , quod eit me-
lius, & conucnientius ad perfetionem mundi;
fed Deus de facto permittit peccatas ergo exi-
flimant mclius, & conuenienuus effe ad par-
fedionem Mundi,vt Deus permitrat peccata .,
Secundo plures Patres dum opponitur , quod
melius fuiffer, vt Deus peccara nd permitteret,
negant hoc cum quadd deteftatione, & exprefs
s¢ docent melius fuifle , vt Deus peccata per-
mitteret; ergo, Probatur anfecedens, afferen-
do teftimonia Partam . Auguftinus lib. 11,
contra aduerfarium legis, & Prophetarum.
cap,14. dicit : Duibus autem videsur , fic hominem
fievi debuiffe , vt peccare nollet , non eis difpliceat fic
Fafum effe ; vt non paffer peceare , finoller + & pau-
10 poft s Ant werd vfgue adeo defipiendum eft, ut bo-
mio videat melins aliquid fievi debuiffe , & boc Decum
widiffe ron putet , ant puret vidifle, ¢ credat facere
noluiffe 5 ant voluiffe quidem , [ed minimé potmiffe.
Auertat hoe Dexs d cordibus noftris; CIgo Allgmfi-
nus exprefsé negat hominem fic ficridebuiile ,
vt peccare noller, & tanquam infipientes re-
prehendit cos, qui afierunt melius fuifle, ve fic
fierets Idem Auvguftinus lib. de quanritates
animedicit s Deiinflitia fallum efl 5 v non modo
fint omuig s fed ommino fic fing , vt melins cffe non

ct

Les; cap

De mundo szim(;s

poffine ; fed vniner{um potuiflet efic fine pecca.
tis ; ergo exiltimat, quod fine peccatis nons
fuiffer melius, atque perfetins. In Enchirid,
cap.27. dicit ; Melins enim iudicanic de malis bene-
facere , quam mala nulla effe permittere; ergo fi
Deus iudicauit hoc melius; veré fuit melius ,
Vit permittercniur peceata,cx querum permif-
fione Deus facerer mulra bona, quam vinon
permitterentur. Idem docet alijs locis ; qua
videri poflunt apud Ruiz de Prouideatia dif-
put.z. fecti4s

14 Augultinum fecuti funr quidam alij
Parres, & prefertim Hugo Vidtorinus hib.1.de
Sacramentis parte 4. €ap. 3.dicens s Divimus ,
quod maius eft effe bonum ex malo.qiam ex folo bono o
Permitti itaque mala debuerunt ot effent, quoniam ve
t{fem id bonum erat ; €X qmbas banum ﬁ:smum erat
Perras Chryfologus Serm.97. de Parabola Zi-
zaniorum poft medium dicit; Mains eft reparare
pevdita , quam illa illefa vefernare .

15. Probarur tertio conclufio rationibus
defumpuis ex ijl[dem Pacribus . Prima ratio de-
fumpta ex parte ipfius Deieft . Deus cum fit
omnipotens s & fumme bonus, in opere fua
non debuit permittere mala, nifi vellet ca ada-
quaté compenfatealijs bonis; {ed {i voinerfum
fuiffet melius, i Deus non permififfer pecca-
ta, malum peccall non compenfaretur adz-
quate, fed folum inadzquatre alijs bonis;ergo .
Hac ratio defumpraelt exAuguftino in Enchi-
rid.cap. 0. & 1 1. vbi dicit ; Nec enim Deus omni-
potens ( qued ctiam infideles futentur o verum eni fum-
ma potefias ; ) cum [wmme bons fit, vilo modo fineres
mali ¢ aliquid in operibus fais , nifi vfque adeo effet
omuipotens , & bonus 5 vt bznefuceret etiam de malo .
Et cap.os.dicit: Luamais enim ea, qua mala [unt,
inquantum mala [unt , non fint bona , tames vt non
Jolum bong, [td etiam fint & mala, bonumeft . Nam
wifi boc bonum ot effent & mala , nullomodo effe fi-
nerentur ab omuipotenti bono

16, Secundaratio defampta ex parte ipfins
mundi elt. Quandoquidem mundus eft vai-
ueriitas rerum , & bonorum , deber effe per=
fedtus in ratione vaiucrfitaris, ac proinde ad
perfetionem formalem mundi fpectat, vt ins
co fint omncs ordines , omnia genera , & oma
nes [pecies rerum , & bonorum cum fuis pro-
prictatibus;,; & accidentibus, donec peruenia-
turad ea, in quibus proceditur infinfinitum. ,
ablque exigentia fittendi in hoc potius , quam
inillo , ve dictum eft quait.sr. num.z10. & 11;
fed mulra funtbona, quz non pofluntdariin
viniuerfo, nifi permittantur peccata s e. g pa-
ticntia Mactyrum non poteft dari fine crudeli=

tatc Tyraonorum; bonum peenitentiz nons
potelt dari , nifi preceflerit culpa ; bonum ju=
ftitie vindicatiuz non pareft dari , nifi prace(=
ferint delita; actus ille eximiz charitatis Chri-
{ti , quo voluit mori, & (e offerre hoftiam Dei
pre peccatis noftris , & totius mundi, non po-
wuitdari , nifi Deas permififfet peccata noftra ,
& totius mundi;ergo.

17. Confirmatur: nam ex diétis eadem_»
qualt, 51. num. 11. ad perfe@ionem mundj

fpectac

-




ey

r - -
R Wy
1 J
_L,uL}. ji. E\.Q
-Aat ctiam » vt entia, & bona ordinentur
difponantur optime , & pu rrime s led
ad optimam ; & pulchertimam difpofitionem
;rjc;;i 7 § COmr:‘u_‘ka difponantur iiU".i'Sl {fuacon-
traria: oppofita caim juxta fe pefita magis cio-
cefeunt; ergo »
13,  Hecratio defumptaeft ex Sc
& Patribus ; & prafertim ex Augufting . Ec-
clefialt.33.dicitur ; Contra malum bonum eft 5 &
optra mortem wita . fic & contra virkm inflnm pec
7> fii intuere in omuia opera altiffinai s dne 5 &
dito, © vnum contta vRMm; E1EO Scripturd docet
Denm ficut difpofuir alia contraria iuxta fus
contraria ; fic difpofuifie tutos inxta peccato-
a

iptura_s ,

£

3

.res , vt fic omnia optime , & pulcherrime or=

dinarentunsac difpenercatur.Sicntclligit hunc
locum Auguftinus lib.1 1. de Cluit.ca

cens : Nec enim Deus wilum ion dico An %
Jed el hominum crearet; quem matim effe praf Iy

nifi pariter noffer ; quibus eos bonorum v fibus commo-
daret s atque ita ordinem fecalorum uf;qu;:ﬂ{g—.’:h hers
rimnm carmen,quafi quibufdars anti / honeflaret :
& allatis exemplis aliorum oppofitorim lut
dit. Sicut ergo ifia contraria coptraris oppefita fer=
monis pulehritudinem reddunt , ita quadain
borum , fed revum eloquentia contyaviorum o
Sacnli pulchyitudo componitiy  Apertiffime hoc pofi-
s ell in libro Ecclefiaftica boc mode: Contra malum
bonum eff &¢ & in Enchiridio cap.1o. & 11. di-
cit 3 Ex ommnibus confiflit wniuerfitatis admirabilis
pulcbrizude . In quo €tiam illud , quod malwm dici-
tur, beng ordinatur s @ fuo loco pofitnrn emincntins
cormendat Bona , vt magis placeant ; & landabiliora
finty dum comparantur malis . Coslonat Aungafti-
no Anfelmusin Elucidarnio, vhi loquens de

malis Angelis dicit . Cum Dens prefoiret eos tales
futurois § v pynatum fur
operis . Vtenim Pilior n (ubflernit, vt
albus , vel ruber pretiofi ione malorum
infti clavioves fiynt. Hugo etiam inus lib.1.
de Sacramentis par.4.cap.23. dicit ; Non dedet in
com penfatione minovis bonimpedivi , qnod maius oft

Py
¥a

i0ne

* bonum abillo, guioptinius eft« Et diximus, quod

naiuns bonumeft effe bonum ex malo , & bono ,} quam
ex folo beno . Permitti igitur mala debnerunt, vt ef~
fent , quomianm vt ¢ffent id bonum evat 5 ex quiens bo-
s faturam erats & in famma fententiarum.
tract. 1. cap.13. agens de peccatis dicit . Licez
bonum [it ifli 5 guod pracipituy e¢, non tamen bonum
efl oninerfitati 3 & quod probibetur , liget illi malum
Gt » bounm eft vninerfitali« Et quia Mhaius bonum
eft s quod toltus, quan quod pareis , & mians ma-
Inm , quod ThRins parlis , & waains quod L0115 5 ideo
guod bonum eft vni , & non i , mon vult
effe s & quod 1 alum cft vai, bonum vninerfiiati, wnlt
{ voluntate nimiram permiflina) ne bonum vni-
sesfiatis impediatur « Nibil enim fiz » quod vninerfs-
tati bonnm non fit » quampis indicia, Dei nobis occulta
fint «

1. Tertia ratio defumpta ex fine Mundi
Finis Mundi eft, vt in co manifeftentur
tributa , & diuinz perfettiones; €rgo
ior elt Mundus , qui eft aptior ad mani-

ftanda diuina attributa , & divinas perfectio=

uzitio LIL

171

nes s fed aptior ad masifeftanda diuina attribu”
Qiones elt Mundus,in quo fint pec”

iris s s
f potentia , & fa-
pieatia, idecoque canit Ecclefia ; Deus qui omni=

F

uxta
patientis eins, & I
i &c. Debet autem adi
ynem Muadi non fuft , vt beati videntes
um , videant illam cfie infioice fapicuten »
sité iuftum &c. fed requiritur vt infinitas
tia, infinita potentia, ininita inftitias »

mifericordia , & cetera divina attributa mani=
feftentur per ipfum Mundum , & per ipfa ope-

1 dinina, itd vt Det

reaRdo, o § ‘nando
axime fapicntie,
lia antem Operas

sermitteret innumera

iz, mifericordie

non poflet exercere,!l

peccata, Vi magis etiam explicabitur in folu=
tione obiedtionum .

20, Ad 1. concedo antecedens, & nego
cout am, log d

Difparitas efts quiaquiliber gradus albedinis
potcft dari (ine nigredine s ergo nigredo non
cit vecefaria ad hoc » vi obietum fit album in
olibet gradu . E conuerfo mula bona, &
s gradus bonarum non poffunt dari fine
bus malis ; erge quedam mala funt ne-
ad hac, vtdeatur quedam bona, ac
\dus bonorum; fed eft perfectior

tur omices

£ t Mundus,
in {a, & peccata, quam
in quo nullum fuiffer peccatum., Audiatur
S.Thomas 1.parte, quali.48.act3.ad 5. dicens.
Vo dicic Auguflinus in Enchividio cap.t 1. Dens et
aded potens, quodeti

iz bené poteft facere de malis 3
wnde mulea bonarollerentur s [i Deus nullum malum
pevigitteret effe . Non enim generavetiy ignis, Bift cor-
rumperetuy aer, neque confermaretuy vita leanis , #ife
occideretut \:ﬁnus 5 heque ¢ i L vitia
nindicans 5 €7 p:;rszia fufferens
tas . Poffamus addere ¢x
difp.2. de Incarnatione (e )
puichrior eft confideratio Prad
roborum , in quibus quafiin luce , & tenc-
bris eximi¢ fplendet mifericordia, & iuftiua

i yam voica mifericordiz vainerfalis fe-
ries ; GUE OMNES {a

21.  Ad z.concedoa
fequentiam . Difpar
't confiare €x p
Qiones inzquales, & ji';fOnl:Cu

daretur 1




1abet mino-
lebet con-

1.‘1.&[';% At totui
fuis ibus h

lem, & (i
ius, 11in vn:
Iyinaliap

fotum €o1]
lus 1.ad Corint
Mundi habet rat
r.‘[iw*cm toriu
1.1 s l‘\If\

res illi; qui
1 mnoceatia,
1 minorem pac-

"..m 10T "1 ins

nm-misf sat Muai
aliquibus fuis p
E

Virgine; An

ficonfter cx innoce )
quam {i conllet ex (olis muocc ntibus, Hec (o-
lutio, & dodtrina d&hmk ta clt ex Auguttino
pluribasin locis. Lib.s. de lib. arbitrio, mp.s.
dicit « Now ofl autem vera ratio, fed innidig infi
tas, cum aliqgnid melius facien

mw(,.'r,merzs iam
nibil alind vellef; fi peifpecto

erius

Cale ; nolles terram fa zo. Et
inferius . 7 eo pl nts quia melfo.
¥4 cum mente cov congruis (’.:

ooulis quarant . welut fi
tatem vatione compreben hetur Qi
fem in nuce ron inuenit . Pcnﬂhmlb etiam hic ap-
plicare difcurfum Apoftoli. S '
runda eft omnium perfedtifi
poracflent rotunda, vbifi :
quadrata , { [ figure ? Ide
Auguftinus lib.r1. de Gen. ad literam ; ¢
poltquam conceflit meliorem efe natyr
quz omnino peccarenolit, quam qu& pecca-
re velit, redarguit eos, qui ex hoc inferebanc
Deum debuific facere talem hominen,ve
quam peccaret , dicens. Cum gguare w
uera bonorsm , numerum mi ;
aufendo vnum genus , alte tol :

bos audiret, fi dicevent, GUOMam ex¢e enfis eff

cor-

”wphcmu;zn_a
ap.32:33.18C 37.

> loram ;iuell [c-
: melias, hu[mur cand
a, I ritatem, & pmvc*umncm partinm,
concedo: i non retinear, n sdiftinguo co-

Oun‘, ]“ILL\) l’lzll]»..‘ll.!s‘ I lI{'i‘_{f‘Jlll
In corpore humanc s addatu

alind caput, eidem additur aliquid ' m Clllﬁ,
quam fi addatur pes, & 1amen corpus illud
cuaderet deterius, murilum ; & mon liofu m ,
ldemg; explicari porelt inoumeris alijs exeny.
plis; ergo fi hominibus innocentibus additi
fuiffent aIn innocentes, multitudo refultans
eflet minas perfed Hue ( Srinass
quamq.
precipu
tiua ordinis ,
titur ; addi
valdé aug {
lun, c.aqur* ubtracta, val d minuitur . E* ;
uit :10" Auguftinus lib. 11. de Ciuit. Du,éc
explicanit exemplo fupeccilij: quod fi radatur »
quam propemodugs nily [w pores & quam multum
detvabitur pulchritudini

24, Ad 3. dillinguo antecedens : peccatum
mortale in gencre maliceft mains malum ref=
pecta peccantis  Quam quiliber adtus honeftus
purg creatura (it bonus pectu !m.ml.. age-
tis ; concedo : relpe@u vi iver {i, nego: & ne=
go confequentiam . Peccatum morale refpe-
‘tu peccantis et maximum malum, & maius,
quam {it bonus quiliber a&us honeftus pura
cre u.ll.!';]. tefpectu honefté agentis , vt dicetur
in Trafaru de {ncarnatione : “at refpectu vni-
ucrfi peccatum mortale non et maivs malam,
quam {int multa bona,guze Deus trahit ex pec-
0 N0 ﬁ.quuu.,qaod peccatum mor.
eétu viniuerfi nd poflic adrquate com-
nfaribono iuftitie vindicating »sbono pati
tix, bono mifericordiz , qnam' t
dum peccateribus parcit, & plaribus alijs bo-
nis. -Confitmatar refponfio : nam damanatio ,
X peena zterna, que eff maximum malum.,
refpectu damnatorum, non folum non eit ma-
ximum malum rupcclu vaiuerf , fed eft ma-
gaum bonum s fpectat enim ad bonum, & pul-
chritudisem \nchr‘! s VE qui finaliter pecca=
runt, int i @ternum mifer 5 ere 20 non eft mi-
rum ,«;u'u peccatum mortale ,quod ¢ft ma-
ilmuim malum refpe@y peccantium, & in ge-

nete




Liber IL. Quzftio LIIL

ains bono cuiaslibet aGtys honefti
'&1&"]{“;&'_‘ reipec Hl v lHlICAil non 1'[ m: 1‘{1-
1malum , fitin genere mali maius
10 juftitie v 3 & i

line ad voiuerfom adgq
qua Deus elicit ex pecca-
dodétrine Hugo Vitori-
5 I"E! 1“ ]fP

{i nullum fuifl
tio, Mundus fuiflet minus puh,
rit de facto , iquidem illi defuificnt maxima_,
bona, qua noun po nt dd;l 3 !‘=“ ex fuppefi
[one pec catoruim
Tim I'AILL'EICO
turin dininis ope
cantur de facto,vt diddum el num. to.

26. Ad s, diftinguo maiarem ; pe
Mundi , quain Deus primo, & per lein
voluntate inefficaci , ¢ft maior perfi
L,u m intendi h.cum_nr]o voluntare
.ul*rm"m illius alterius

18205 voluntate efficaci , tran
codem mode minorem 3 & neg
tiam . Deus folum inefficaciter ‘valt neminem
peecare, & omncs {aluari ; eflicaciter autems
vult bona compenlating peccatorum , & ipfas
peccata permittit » vt habeat bona iplorym.
compenlatina; fed cum fit opun‘us , Non per=
initreret peccata , vt haberet bona compenfa-
tina , nifi bona illa refpeétu vniner(i adequate

compenfarent malum peccati s ergo. Confir-
matur: nam Dens primo ; & per fe valt nemi-
ncm peccare 3 bonum autem redemptionis
per Chriftum v u]r ex fuppofitione peceati ; cr-

go argumento allato p;clmum bonum e
demptionis effe minus bono innocentiz a pee-

catis,quod ab aduerfarijs non admittitur; adeco-
que etiam ipfi debent foluecre argumentum
allatum .

27.  Ad 6. Hierotheus , & ex co Dionyfius
nt peccatum ¢x fe conferre ad bonums
ctfi,quod ctiam nes negamus ; at non ne-
Deum effe ita bonum , vt malum peccati
compeniet adequatg bonis, quibus vnigerfum
reddatur rqudi' , quam fi peceatumy non.»
fuilfet commillem,quod folum nos aflerimus.

28. Ad 7. Refpondeo, quod S: Thomas
licer iunior in fenrentiatio docuerit Mundum
{y nulla darentur peceata ,

ficut-expli

fore cchiorem s
ramen {enior; & dodtior in fumma Theologi-

ca: & in n.llhi\ acontra Gentes {ententiam mu-
tauit , a¢ docuit oppofitum .

29, ' Ad 8. nego antecedens , Fuit conue-
nieatius, & melius, vt Dens permirtteret innus
mera peccata, vt fic magis ap“aruu diuina pa-

(1S
tientia, & ionﬂammms fuit melius, 1 t ¢x ho-
minibus plures damparentur , quam faluaren-
tur , vt fic melius appareret, quaata fit dmum
mifericordia in pr: nates,quas cligit, }m‘

5 ‘-:;cw.‘,ms, & vtipfar -Gorum me

173

ftiflime damnaterum, vt loquitur Augufiinus
libs 21. de cinit. cap.t2. & cpift. 157. ad Opta-
Sed maior numerus reproborumes s

m .
m piadeltinatorum (pe@ar ad occulra -

QVASTIO LIIJ,

; . J' i
trum Deus aligna nece(fitate morali w
tur ad faciendum optimnm 5 MAgis
Conneniens ¢

tur neceffitari,primo mmtumhl
1 ] o

tut , vr ex f:sh 1ng
ali inferri,
ul(.r non f:*

5 f‘mll itd i 1'\.*11u; 1l wucmium_a
vt ex hac inclinatione poffimus in-

fc =ntia morali, quod quilibet ho-

me 1itus {pecialifiimis auxilijs gr

tiz aliquando m - peccat , dicimus
w.lmm h ] U EITL fs

: itari morali=
ter ad pucmnum iter 5 fed Deus itd in-
clinatur ad faciendum 1d ; quod eft melius, vt
£x hac inclinatione poflitinferri cum cuidens
tia morali Deum femper facere id , quod eft
melius 3 ergo &c. :

2. Secundo Patres fepe ex o, quod quze-
dam fint meliora , & magis conuenicntia , in=
ferunt neceflc efle;ve 4 Deo fiant; ergo cogno-
fcune in Deo neceffitatem ad illa faciendas 3
non aliam quam moralgm; ergo &c. Proba-
tur antecedens : nam Auguflinus in pfal. 76,
ns illum verficulum , wwmquid in eter-
sicicr Deus y aut non apponet vt complaci=
L 5l veunocet 4:’1/}‘6

flimi Saux

v T0CEs rﬁb'ﬁedi-
wtali l)(,u rvini,qui eft 11.
de Tempare, dicit 2 Sicut non poievat <aro nifi de
cavne nafci , itd mon potevar Dei caro de feminey vies
ro nifi fine generante prodire ; ergo &c.

3. Relpondeo, ac dico primg,quod fi pro-

pri¢ loquamur, Dcus nulla neceffirate morali
antecedenti fuam liberam ele@ionem necefli-
tatut ad faciendum optimum formaliter .
4o [’Job.lm primo, nam vt docer Aug
Rinus lib. 13, de Trinitate cap. 10. Dining pote«
fati emnia a’rwaiz i Deus aliqua
moraliter non pc :
{ubiacerent diuinz pote i';iil, acea, guz Dcus
potelt moraliter facere ; ergo &c. Idem Augu-
ftinus lib. 83. quelt. z22. & 1ib. 1. cantra adu
fa rium legis, & Plopncia.um cap. 7. dicit: vl
tiay nulla necefficas : vbi “anlins de
tia i nullns autem df (fus in Deo
: f'_f[:.t...r) ergo negat dari in é
neceflitatem propnié dictam in ordine :
randum ad ¢xtra «




174

s+ TProbatut fecundo : nam neceffitas mo-
ralis proprié diéta confiftit inhoc , vt poteatia
Libera it inclinctur ad viiam pattem, vt nafs
poffit fine difficultate , conatu , & excitatione
omnium , vel penc omnium {uarum viriums
{e determinare ad oppolitum, ideoque Augu-
ftinus libs 2. de Peccatotum meritis , & remif-
fione, cap.3. moralem necefliratem aliquando
peccandi venialiter defcribic dicens : A4d non-

opus eft voluntatis s quass
adbibituros effe prauidi
weridice drei wolure s ¢
tuo omnis caro s fed 1 tifliné incli-
natur ad faciendum opti 1, ac femper facit
optimum , vt fine vlla difficuleate, & conatu
poflit nen facere optimum , fed minus bo-
num; ergo &c.

6. Dico fecundé: ficut Deus metaphori-
cé dicirur irafei , poenitere &c. fic metaphori.
cé& dicitur neceflitari moraliter ad faciendum
id, quod cft mclius, & conucnientius. Pro-
batur : nam ided Dens irafcitur metaphoricé,
quia licet non patiatur perturbationem irz,
prout rcqﬂ'r:“'cr_ci'ur ad hﬂ_c, vt proprie irafcere-
iut, tamen facit ea , qua faciunt homines irati,
& cx eadem rationc Deus dicitur metapheorice
peenitere s fed Deus licet pofiet fine viia diffi-
cultate facere minus bona, & minws conue-
nientia , tamen {icut nos femper facimus eas ,
ad que moraliter neceflitan
anaxima difficultate ab ijs abftin
mus, fic Deus femper facit o
facillimé , & fine vlla difficulra
omitterc 5 ergo . Non igitur negamus Deum
habkere talem inclinationem ad ficiendum id ,
quod eft formaliter melins , vt poflimus cui-
dentia morali inferre , Deam femper facere id,
quod cft formaliter melius, fed folum afferi-
mus hanc inclinationem non includere vilam
moralem ncceflitatem ; fiquidem moralis ne-
ceffitas importat difficultatem faciendi oppo-
fitum , que difficultas repuguar Deo .,

7, Dices: fi Deus ita eflet inclinatus ad'fa-
ciendum id , quod eft optimum , vt femper fa-
ceret optimuni , ac magis conuenicns, oratio-
nes eflentinutiles ad obtinendum ea, qua peti-
mus ; ergo &c. Probaturantecedens: vel eaim
id s quod petimus; et magis conueniens, ac
Deus illufi facier etiam nobis non petentibus;
vel eft minus conueniens, winufque bonum ,
& Deus illud non facier, etiamfi peramus.

8. Refpondeo,negando fequelam. Ratio
eft,quia plum‘na funt, quz magis conueniens
cft, vt fiant ; i nos petamus inflanter, & por-
feuctanter ; i non petamus, vel fi peramus mij-
nus inftanter, & perfeueranter ; magis conue-
nicns cft, vt noa fiant; ergo in ordine ad illa
obtinenda orationes funt vriliffime. Addo,

quod quia ignoramus , virum pofitis etiam
orationibus, magis fit conuenicns,vt obtinea=
mus potius,, quam non obtineamus qua peri-
mus; oraniones noftre icmpcr debent incly-

iftam pfal.14.2.
cbitur in confpectu

avt fines
non pofii-
imum, licet
pofiet illad

De necelsitate ad o

‘7 »,

PEHYJ um
dere tacitam conditioncm ; qua petamus , ve
fiat id , qued petimus , 11 melius eft , & dinin
volunrari conformins, ideoque Chriftus in-
oratione Dominica docuit nos, vtorantes pe=
tamus » vt fiat voluntas Dei, & Luce 22. iplc-
met 10 horto orans addidit @ Feramtanmen noi
mea , [ed tua volunias flat. :

0. Dices fecundo+ Deusita et indifferens
ad omnia , que facit ad extra, vt antecedenter
ad fuam liberam electi m non magis incli=
netur ad vnam partem contradidtionis ; quam
ad alteram, putd nd magis inclinatur ad creanr
dum Mundum'; quam non creandum ; ad in=
carnandum Verbum fuum ; quam ad non 1=
carnandum s ergo neque metaphorice necefi-
tatur ad faciendom optimam hecellitate cotl=
fitente in hac maioriinclinatione ad facien-
dum id,quod eft melius, & magis conncniens..

10. Refpondeo, ncgandoantecedens. Ad
perfeGtionem enim optima voluntatis {pettat,
vt antecedenter ad {uam liberam clectionem
ad bona inzqualia inclinetur ingqualiter , ac
magis inclinetur ad bonum maius, quam ad
minus , itdve inclinatio fit proportionata ip-
fis bonis .

11. Sed oppones: inclinatio diuin volun-
tatis et infinita , & indiuifibilis ; fed inclinatio
infinita , & indiuifibilis non poteft efle maior
ad vaum bonum , quam ad aliud ; ergo &c.

12. Refpondeo,diftinguo minorem s incli-
natjo infinita , & indiuifibilis non poteft efles
maior entitatiné , & materialiter ad yaum bo-
num , quam ad alind, concedo s non poteft
effe maior terminatiug, & virtualiterad voum
bonum , quam ad aliud , nego; & nego con-
fequentiam . Inclinatio dinina cum fit infini-
ta, & indiunifibilis , entitatiue , & materialiter
non poteft effe maior ad vium,quam ad aliud,
fed terminatiug , & virrualiter eft maior ad
voum bonum , quam ad alind : et maorter=
minatiné , quia eft ad vioum bonum, vt maius
alio bono: eft maior virtnaliter,& zquinalen-
ter, quia ®:quiualet infinitis inclinationibus
imzqualibus ad bona inzqualia . Explicatur.
Quia Deus per candem wternitatem indinifibi-
lem, & infinitam coexiftit temporibus in-
qualibus, putd anno,menfi,diei, & horz,
non per maiorem cutitatiue durationem coe-
xiftit tempori maiori , quam minori, putaan-
no, quam menfi : at potelt dici,quod duratios
per quam Deus coexiftit tempori maiori, vit-
tualiter et maior , quam duratio , per quam—
coexiftit tempori wminori, puta duratio, per
quam coexiftit anne , virtualiter eft maior du-
ratone; per quam coexiflic menfi, quia @qui-
ualet durationimaiori. Proporrionaliter in.s
cafu noftro Deus zquinalenter magisinclina-
turad bonum majus , quam ad minus , quies
cadem entitanug inclinatio in quantum eft ad
bonum maius, zquinalet inclinationi maiori .

13.  Dices rarfus ¢ vt cx antecedenti infe.
ratur aliquod conlequens , requiritur , vt falfi-
tas confequentis non poffit coniungi cam ve-
nate antecedentis s fed cum hoc antecedenti ;

Dens




Liber II. Quaftio LIV.

Dei ffh‘ﬂiﬂ tur ad faciendum optimum ; poteft con-
huias :rmi >quentis; ergo Deus fas
antecedenti non infete
08 o
1guo antecedens ¢ vt
rarur aliquod confe-
C am logicam , requiri-
tas conlequentis per qullam po-
tentiam poflic coniungi cum veritate antece
dentis , concedo ; vt inferatur per confe-
quentiam rhetoricam , vel moralem , nego;
eoncedo minorem ; & acgo confcquentiam .
Duplex eft fyllogiimus, logicus , & rhetori.
cus, [eu morll.s - OYi a(:‘_fu'nus logicus nititar
“dicto de emnt 5 ac &eftinguoex
praemiflis lquuemi n« clufio ,itd vt
per nullam poteatian clufionis pe J(
fit coniungl cum veri premifarum . 5
lo‘*llmds thetorigus, ftu moralis nititur di-
o de plerifque, & negato de plerifque, &
non implicat contradichionem , vt £ ifitas coi
clufionis coniangatur cam veritare pramifla-
rum, licet nongquam vel pené nu
iungatur : I

{

inng falfira;
citept!
tur legitime hr;:. e

14. Relpod
cx aliqno an
quens pc
tary vt

nqgua m Ccoi=

Ce ':; nic f’ i'.'.'f,."f
[uos 3 hac eft mager 5 ergo
mus rhet & ramen palita veritate |
milfarnm , poteft efie falfa conclufia , licer ra-
rofit falfa . Iucafu noftro hoc argumentum ;
Deus wt pote optimus haber perfeifam inclinationem
ad facicndum optimum 5 ergo femper facit aprimuns
eft Rhetoricum, feu morale, idcoque coules
quentia eft bona, feu legitima; licet fallitas
conlequentis per potentiam abfolutam liberi
. atbitri] diuini fine vlladifficoltate poffit con-
iungicum vcn'a'.'.: antecedentis
15, ) maioreay i tunc libe.
rum arbitrin flitatn: iter necelli-
tate propric d cum ita matir-ad ali-
quid faciendum ; VE €X { linatione ].‘UIHE
chm cuidentiamoraliinferri , quod illud facis
¢t , lieet poffetillud non facere pro libito , &
fine vila difficnitate . nego : hicet poflee itlud
facere cum maxima dif ficultate » vel non pra
Iibite, concedo 2 diffingue codem pacto mi-
jorem ;- & nego confcquentiam . £x didtis
numi, 5. ad ncceffitacem moralem: propric di-
&am requiritur, vi potentia libera itd incline-
tur ad vonam partem contradi@ionis , vt nons
pofiit nifi cum maxima dificulrate fe dcr»m.:_
pare ad alteram partem s fed Deus itddnelina-
tor ad faciendnm opthm, vt paffet fine vila
difficultate facere quod elt minus bonum.
omiffa meliori ; 2 ergo .
16. - Ad 2. Patres dum ali do dicunt,

vel infinuant Denm neceflit i faciendum_

optimum,loquuntur meraphoricé.ficut meta-
phoricé loquuntur non folum Patres , fed
ctiam Scriptor®, cum dicont Deum irafci,
pnitere , &c. vt explicatum cft num. 6.

amat

QrICLS 5

175
QVAESTIO LIV.

Vtrs m- Deus [fit liber 5 ¢ indifferens non folum
[ wom pro-

ad ¢ caturas producendas,
dpcewdas , fed etiam ad e

wolendum

caciger
wvel nollenduwm
illas [)rmf;rr'frc ?

5 Idetur Densnon effe liber, & jndiffe-

V rens ad efficaciter volendum , vel no=
endum preducere creaturas, fed folun effes
& indifferens. ad illas producendas , vel
U;uu enim noy habet po-
a_,l._.uh 5 vel nt, endi » fed cum i;[ a-

11
{iCm

hber,
noh producendas.,
tent
cus p
¢tio s led G Li‘f;[ E.bu ad M am efficaciter
volepdum,; vel nolendum , haberet potentiam
volendi, vel nolendi Mundum, & fic non ellet
adtus purus ; crgo &,

2, Secundo adlus volendi, & nolendi (unt
virales » ac proindé funt intrinfeca perfedio
volentis , & nolentis ; fed i“..‘ux non cft liber &
indifferens ad habendum , vel non habendum
vilum aGum vitalem ; & vilam perfes
intrinfecam: alioguin effet intrinfecé
lis, cum poflet carere aliquajperfedtione vitalis
Cl”O (.\.L¢

3. Refpondeo Aurcolum in 1. diftint. 40.
props 1, & 2- & di {t. 46. art. 2. docuifle; vel in-
finnafle » Deum propr i¢ noncfle liberum ad
volendum, vel nolendum, (ed folum ad agen-
dum, vel non agendum ad extra, puta ad
Mundum producendam , vel non producen-
dum. Hinc infert proprié in Deo non dari vo-
litionem efficacem faciendi ea, que fecit, pu-
ta creandi Mundum , faluandi San&um Pe-
rrum &c. fed (olum in Deo dari fimplicem s
complacentiam ..Mm-v_ :_‘xtrum_n uni,

re M I, qu d;\'n'.:'ﬁnlnia(r-
1, ‘.lllﬂl cus creat Muan-

di Mundum, cuin
Mundum non creat . Sicat igitur fiign
applicatus ftupa pofiet illam comburerc, wl
non comburere, ¢lfce guidem liber, & indif=
ferensad {tupam comburendam, ve! non com-
burendam ; & tamen non eflet indifferens ad
volendum cambuiere ; vel non combureres,
cum non haberer porentiam volitivam & fic
Deus et quidem liber , & indifferens ad agen-
dum , vel non agendum ad extrd , {ed not.s
eft liber, & indifferens ad cflicaciter volens
dum s vel nolendum agere , vel non age

M
ey
OBl

4

Asvr1yr
1 g muang
icax creandi Mund
dum s nolitio ¢ffi

cum non fit potentia ad volendum,, fed fit lp-

fa actualis volitio fimplicis complacentiz deo
omnibus obie@is extrinfecis . Hane fenten-
tiam viderur ctiam infinnafle Altifiodorenf(is
in 1. cap. 13. & Ochamusin L dift. 44
VEICA 5 & dift. 46. quafl, vnica, camq
tur fupponere \nr)lul cadem dift. 46. gu
vinica apud Ruiz de V ‘oluntate Dei, qu
11. {edh 1« Sed non defunt qui citatos a




176 Deabtibus liberis Det

rcs ‘aliter explicant , & ad bonum fenfum tra-
hunt .

4. Sed cuiufcumque fit hec opinio, dicen-
dum cum communiopinione omnium Theo-
logorum ; in Deo veré & propri¢ datur voli-
tio efficaciflima creandi Munduwm, faluandi
predeftinatos , & faciendi alia , qua facit, ac
proindé non folum eft liber ad agendum , vel
non agendum ad extrd ,ifed etiam ad volens

um efficaciter agere, vel non agere - Addit
nclufionem hanc proptee
teltimenia rrarum » & Parrum non pof=
fe fine errore negaci.

s. Probaturex Scriptura, qua Deco tribu-
it non folum complacentiam indeterminatam,
fed etiam voluntatem ablolutam , determina-
tam , & efficacem faciend: qua facit. Ifa. 53,
Dominus woluit conterere cum in infirmitate : Plalm,
112, & 134. Omnia quecumque voluit  Dominus fe-
¢itin Celo , ¢ in Terpa s Judith nono : Hoc fa-
étam efl , quod ipfe woluifti «

6. Probatur fecundo ratione ;s ad perfectio-
nem enim Dei fpedtat, vt non operetor folnm
cum fimplici complacentia , {ed cum volunta
te ctficaci faciendi ea , qua facit , vel vult face.
Ics €rgo. :

7. Confirmatur , nam fequeretur, quod
ficut Deus proprie non haberer voluatatemos
cfficacem, & determinatam praducendi Mun-
dnm, fic proprié nou haberet {cientiam deter-
minatam , 'qua cognofceret Mundum exifte-
re, quod eft abfurdum. Probatur fequela :
nam fcientadererminate affirmans Mundum
exiltereeft actus vitalis, ac perfedtio intrinfeca
fcientis 5 fed Deuns hane feicntiam poflet ha-
bere ;, vel non habere ; ergo [2cus poflet habe-
re » vel non habere aliquem adtom vitalem.s ,
& aliguam perfectionems intrinfecam fcientis ,
ac proindé effet murabiiis j ergo codem argu:
mento, quo Aurcelus probat Deum hon ha-
berevoluntatem cfiicacem creandi Mundum ,
probatur Deum non habere [cieatiam determi.
natam de exiftentia Mundi. Porro Aurcolus
in 1. dift. 35 part. 1. arte4. & parte 2. art, 4.
confequenter ad {ua principia concedit , ac do-
cet, cognitionem Del non terminari ad crea-
turas formaliter, fed folum eminenter, inquan-
tum pr&cise terminatur ad elfentiam diuii‘,am,
in qua jomnes creatlife emincnter continens
tur , quod eft abfurdum, & repugnans Scrip.
turae , & Patribus .

8, Ad 1. concedo maiorem , & nego mi-
norem,ac dico,quod vt Dens (it liber ad Mun-
dum volendum, vel nelendum, non requiri-
tur , vt habeat potentiam phyficam habendi ,
vel non habendi volitionem a@ualem Mun-
di, fed fufficit, vt habeat potentiam applican-
di, vel non applicandi fuamvolitionem necefs
fariam Muado, itd vr per talem applicationem
fit potius volitio, quam nolitio Mundi, vt ma-
gis explicabitur quait. s 5. proximé fequenti.
Eodem pa&o refpondeoad 2.

QVAESTIO LV.

Virum Dens fit Liber s (0] z‘m’tjﬁﬂrr._v.u ad haben-
dam o vel mon habendam volitionem e ffis
cacem Vitalem Mundi 5 gua fit per-
fectio libera intrinfeca Deo,
¢ diftinita ab eins perfe-

ctione neceffaria ¢

1. Idetur, quod (it, primo , quia volun=

tas creata non poteft effe libera ad ali-
qucd obietum volendum, vel nolendum 4
nifi per hoc, quod fit libera , & indifferens ad
habendam,vel non habendam volitionem vita-
lem talis obie&i ; ergo ctiam voluntas diuina .

2. - Secundé non minus volitio cfficax, qua
Deus vult aliquod obiectum , puta Mundum,
elt a&tus, & perfedio viralis fecandups omnia,
qua imporiar , quam volitio cflicax , qua ho-
mo ; vel Angelus' vulr aliquod obieGtum 5 crs
ga ficut homo; vel Angelus , fic Deus, eoip=
fo quod fit liber , & indiffer¢ns ad aliquid vos
lendum , vel non volendum , eft liber , & ine
differens ad habendam , vel nen habendam ali-
quam perfectionem vitalem intrinfecam .

3. Refpondeo Caictanum 1. parte quaft
T9. art. 2. & 3. part- qualt. 1. art. 1. docuiffes
volitionem producendi creaturas efle perfe-
¢tionem dinerfam 4 perfectione neceffarias
Dei, qua perfectio (uperaddita quoniam libe=
ra ¢ft» potuitab aterno non effef in Deo, ac
proinde eft perfeitio folum diminuta , per
quam Deus redditar perfe&tior folum extenf(i-
ué,non autem intenfine ; & hanc fententiam_s
Caietani fequuntur aliqui recentiores Thomi-
iz, & ex noftris videtur iilam fequi Henriquez
lib. vltimo de fine hominis, cap. 3. num. 2. &
illi videntur faucre Fonfecalibro 7. Metaphs
cap. s.quzfl. 1. fe@- 4. & 5. ad. 3. & Salas 1.
parte tom. I. qualtione 6. trad. 3. difput. 1.
fedt s

4. Dicendum primd contra hanc fenten-
tiam cum Ferrarienfi ; Suarez , Vafquez, Va-
lentia, Molina, Bannez, Medina, & alijs com-
muniter, ‘quos refert, & fequitur Ruiz de Vo-
luntate Det, difp. 1 3. feét. 1. num. 2. Deus non
cit indifferens , & liberad habendam ; vel non
habendam volitienens vitalem Muadi, vel al-
werius obiei, qu fit perfe@io Deiintrinfeca ,
potens nonefle in Deo .

5. Probatur primo : omne poﬁrmum_.,
quaditaeflt , vt poflit non effe, eft creaturasf:
namficut definitio Deieft,ve (it ens pofitiunm
necellariom , quod nimirum iitd eft ; vt nols
poflit non'efie, fic crearura definitur ens, feu
qu'fci'tic) pofitina contingens , quod nimirim
1:‘;1 _Cﬁ ’ 1\‘ tpotucritnon eflc ; fed 'volitio libera
Deiincluderet perfectionem pofitivam, que

itd ab xterno eflet in Deo, vt poruiffet non ef-

&5 €130 volitio libera Dei includerer aliquam

creaturam , que ab zterno effet in Deo s qued

elt abfurdum, & hareticum . Nam de fide eft
nul-

[




et dml}au! IJ'WHH cffe creaturam s i’a".t s €
,ﬁmmuie); v enderent Filium l)ﬁ;mm elle
creaturam , tﬂu rebant Filinm it effe; jvt ncn
potucrit non LHL, ac non liberé, fed necella-
rio productum i Patre , vt magis cxplicabitur
infra in tradtatu de Trinitate; ergo tum Arria-
ni, tum Catholici conuencruant in hoc princi-
pio s Vt chidenti, quod omais perfeitio pofiti-
ua,queitd eft , vt potueritnon cfle, & vt li-
beré procedatd Deo, fit creatura ; fed \OI,U
libera Dei includeret talem perfe@ioncmes 3
crgo includerer aliquam cre am xtername.

7. Probatur fecundo : nam omnois perfe-
&io, qu potuit non effe, includit aliquam
jmpcnnc tionem : nanl manj fc_f'k, poteatia non
eflendi importat imperfectionem s fed voliti
libera Deiincluderet perfedionem , quz po-
tuiffet non effe;; ergo includerer imper fe@io-
nem, ac fic Deus nan eflet actus purus ab om-
niimpetfectione intrinicca .

2, 3 Probartur te 3 im vel iftx "‘"“IL\_U"
nes funt Deas, vel non; fi hon {unt ‘_)w«- o
go lunt creature ;. nam omais perfe@io poli-
rina, que non eft Deus s eft creatuia ; fi fant
Deus, contra ¢lt, nam quod eft Deus per iden-
tieatem non poiuit noa effe s ergo non funt
Deus per identitatcm. Ct}'}nill]llhl-]lﬂnl_l
mmm alterivs Mundi de facto non eft,ac pro-
sjndé non eit Deus; fed fi Deus VUI-.JHTCE creare
alinm Mundum , ralis volitio cffec, & eflet,
Deus; ergoaliquid, quod de faéto non eft spo-
rifict efie Deus per identitatem , non minus
}:f::fh’}i:, quam Pater, & Spiritus Santus fit
Deus : hoc repugnat principyjs natutalibus , &
u“l*ClPIpithFn ergo &c.

atiit

9, Probaturquario:nam fequeretur, quod,

Deus nuu’{ht actus purus, fed haberer ali-
quam potentialitatem . Quod enim poteft ha-
bere , vel non habere aliquam perfectionem;
co ipfonen elt adtus purus, fed eft potentias
adtalem perfedtionem 5 fed Deus poﬁt.t habe-
e vel non habere perfectiones liberas 5 €rgo -
lj:nr infertut , quod effet mutabilis . Quad
‘i potuit carere a[!qua perfectione intrinfe-
€a; quam habet de fato, elt mutabile.

19. Ad 1. concedo antecedens; & hego
confequentiam . Quia creatura non eft a&ua-
lis volitio; §fed potentia velend:, creatura eft
libera ad adtualem volitionem | habendam ; .vel
noh habendam . De¢us é conuerlo qui ja eft ip-
{a adtualisvolitio s non cft liber 2 .'(..ncmm,

wel non habendum vilum actum vitalem, &
sllam volitionem ; fed folum et |iber ad vo-
.:.;ca, m, quam neceffario haber , applican-

inyad hoc, vt fit volitio, vel politio ponm
yuius , guam illius obie&i, puta ad hoc , vt ,,r
tio efficax huias Mundi, vel fir nolitio ef-
rlterius Mundi. Deusigitneeft liber ad
dum, vel nolc -1du=n, noa ¢x parte adtus,
¢ patie iphus n-“.mleU is ad obiedlum.s

ieftio LV 17

extrinfecum. Hincfey
tem , & nolitionem non cile li buum Hbcr mrc
actus fecundi, confif ?L’ﬁ!"
e, & nonefle:
2 necellacio eff,fec
rquam a-'efitj‘f; ne xiftens po-
W"'“"'IU'HCI be % \‘ "" ‘!)“"
tio , vel nolitio efficax huius , vel illius obie@®i
exerinfeci .

11. Proportionaliter 1‘F;'s cum fit ipfa a=
Etualis Hmh‘ Gio, non eft indiffcrens ad ha-
bendam intelle@ionem , qua per fcientiam vis
fionis cognolcit Mundum ».'ﬁc:: g fed folum
eft indiff ad habepdam ., velnon haben<
dam applicationem » quadiuina 1 1...11\ tio ap-
plicatur ad hoc, vt fit intellettio athrmans po-
tius Mundum effe s goam non effe;; idemques
dic de fcientia media .

12. Ada diftinguo ma.ir'x m : nON Mminus
volitio efficax , qua Deus vuit al liguod obic=

ctuos, putd mundum, cft qL‘:m & perfe@io fe-
cundum omnia, que imporrat, tanquam cef-
ftitativa ipfius, volitionis , quam volitio effi-
cax, qua hot “o vel Angelus valt aliquod o-
bieGum, fit a&us, & perfectio fecondum om-
nia, que unpou 1t , CONC

omnis d‘ltl.-*
L 1'h&. actus

rens

: lon minus vo-
litio Dei eft altus, & perfeétio fecundum om.
nia , quzimportat tanquam applicationen ad
hoc dctumnmrum obicctum , quam volitio
¢fficax hominis, ve cl Angeli, nego: & nego
confequentiam . Volitic ;wm: nis , & ﬁi:’::,l
propier Iuam lummr toncm eft per fe1pfam .w
plicata, & ailigara huic obieto, & non poteft
huic non applicars,ideoque ett perfetio fecun-
dum omnia, > qu sb rtat , etiam {ccundum
applic: ma.m“ huic obiedto . At volitio diui-
na propter fuam illigationem , & infinita-
tem non eft per (e iplfam appli huic potius,
quam alteri obicéto contingenti efficacirer vo-
lendo ; 1decoqueclt quidem actus, & perfetio
fecondum omnia , importat ranquam
conftitutina ipfius volitionis, non autem fecun-
dum gmnia , gt 1portat tanguatn ap};ilc.;-
tiua volitionis huic potius , quan alteri obie-
¢lo, Vi magis exp]u abitur quaftione §3.

QVAESTIO LVI

Virum applicatio libera digine wolitionis
ac fcicntie huic potius 5 quam alier
obteclo contingentis it Deo in-
triafecay & com Deo
identificata ?

V[.,:nqr identificari cam Deo,vel faltem
¢fle Deo intrinfeca, ptimo quia co-
% volitio non wﬁum apphicari ob

0, nili per fe ipfas, vel faltem per aliquid ip-
trinfecum , ve patet inductione ; ergo ap-
plicatio cognitienis, & volitionis dinine huic
potius obudo, quam alteri , vel identificatur
cum ipfa cogaitione 5 & volitione dinina . vel

d Lﬁ




178
7
el intrinfeca cognitioni, & volitioni dininz ;
fed cognitio, & volitio dinina ¢ft ipfe Deus,
& ipfa divina effentia; p0 applicatio cognia
tionis, & volitionis dinin® huic potius, quam
alteri obiecto contingenrti, vel idenrificatur
cum Deo, vel eft intrinfcea Deo ; & eflentiz
divina.
2. Seccundo omnis vitalitas a®ns dinini
identificatur cum Deo, vel laltemn elt ipfi in=
trinfeca s fiquidem vitalitas ex foa rationc de-
bet effe intrinfeca vinenti ; {ed applicatio s per
quam diujna fcientia, & volito applicatur
huic obie&to,eft v go . Probatur mi-
nor:nam in voli ¢, qua Deus valt mun-
dum exiftere,; hociplem, quod eft velle effica-
citer Mundum exsfiere clt icatum adequoa-
1é vitales fed hoc praedicatum includic appli-
cationem ad velendum efficaciter mmundum 3
€rgo . 3 Y
;. Tertio implicat, quod Dens conftirua-
tut liberé voleus mundum per aliquid Neo ex-
rrinfecum desominatio libere volentis
mundum incligit applicationem volitionis
neceffarie ad mundom volendum ;5 ergo talis
applicatio not et Deo c::‘rriu!‘.;c_a‘, fed intrine-
féca, ac proigde cum Deo identificata-
4. Refpondeoiifdém argumentis, quibus
z{tione §5. €ontra Caicranum prc)barum
clt voliticnewn liberam Dei non fuperaddete
dining eflentig perfectionem intrinfecam Deo,
qux potucrit nen effe, probari etidgm applica-
tionems,’ eu rernynavoncem liberan , QuUi_s
aria Der ap tur huic ponus
W:a » non efle perfeGionem
it ia Deg non effe. Ideo
1weologl docueruat, apph-
cariones, (el wrannationes liberas effe guidem
intrinfecas Déo, fed fecandum {e pracise non
cffespeifedtiones ; & quia neque poffavt cffe
imperfe@tionces;vel iacludere i:.npcrf;:&mncm,
(nam nulla imperfectio potelt ¢ffe Deo intrin-
{eca) alferuerunt apphcatioacs , feu termina-
tiones liberas fecundum fe preecisé neque efle
peifeGiones, neque imperfectiones. Audo-
res huiuas lencentiz dividuntur 1n duas claffes .
1n prima clafle funt Antonius Perez difput. 3.
de volantate Dei cap. 5. & 4. & alij, qui do-
cucrunt application«s , {feu ternyinationes libes
ras divinas jta efle Deo intrinfecas, vt cum dis
uina efitntia realiter identificentur s ac folum
victualiter intrinfece ditinguantur ; propor-
tioualiter ac Perfonalitares dining reatiter iden-
tificantur cum dinina eflentia, & virtualiter
intrinfece abilla diftinguuntur,; vt dicetur in-
fra in Tractatu de Trinitate. Et quia qua rea-
liter identificantur cum diuma eflentia, per
talem identitatem iofinité perficiuntur, idco
dixerunt terminationes liberas Licet fecundum
fe przcisé nullam dicant perfe@ionem,tamen
petidentitatem cum dinina efentia effe infini-
1€ petfe@tas , ac npon miinus perfedas, quam
diuina effentia. In fecundaclafle funr aliqui,
qui gi]xcn;nt terminationes liberas® ita efle in-
trinfecas Deo,ve neque realiter cumbea iden-

TS5 C

liberam ,

aliquit

De a&ibus |

liberis Det.

tificentur, ac proinde neque ratione identita-
tis cum diuina effentia fint per
titates , fed pur® veritates obicclin® carentes
omni entitate, & perfectione. i

5. Contra has fententias dicendum primo:
applicationes » feu terininationes liberz diui=
nz volitionis , ac feientiz non poffunt reali-
ter identificari cum Deo, & com diuina eflen=
O :

6. Probatur primo:nam eft primum prif=
¢ipium metaphyficum , & cuidentiflimum,
quod ea, quorum vouy potelt] effe fine alio,
realiter diltivgunntur , & non identificantur
realiter; fed Deus poteft efle fine his determi-
natis applicationibus, fcu terminationibus li-
beris , ¢.g. fine terminatione , & applicationc,
qua liberg applicarar ad munduns efficaci-
ter volendum ; ergo Deus realiter diftingui-
tur 4 terminationibus, few applicationibus li-
beris .

7. Secundo videtur cuidens,quod id,quod
de fafto realiter diftinguitur ab aliquo,& cum
illo ron identificatur , pro nullo cafir potait
cum illo realiter identificari : fed applicatio ,
qua Deus potuifict fuam volitionem necefla-
riam applicare ad volendum aiterum mundi ,
cum de fatto non fit, realiter diftingunitord
Deo, & non identificarur cum Dco : nam
dqued non eft, non identificatur com co,quod
eftsergo pro nullo cafl potuit identificari cam
Deo. Similiter cft cuidens, quod id , quod
realiter identificatur cum alique , pro nullo
¢afu potuit non jdentificari cum illo 5 identi-
tas énim non ¢ft pradicatum contingens, &
potens rei conucnite, vel non conuenire & fed
{i Dens non decreuifiet mundum crcare , non
fuiffet applicatio divinz volitionts ad mun=
dum creandum , ac proinde Deus non fuif-
fer identificatus cum tali applicatione, feu
terminatione ; ergo Deus de fadto non iden-
tificatur cum tali applicatione, ac termina-
tione.

8. Tertio videtur cuidens, quod id quod
potuit non effe, non eft realiter id, quod nul-
lo pa&to potuit non efle: fed applicatio , fen
terminatio libera potuit non effe ; effentia au-
tem diuina nuollo pa&o potuit non efle 5 ergo.
Coenfirmatur primo ; nam ficut animal ratio-
nale, & irrationale non poflunt identificari ,
quia habent definitiones oppofitas : nam ani-
mal rationale eft id, quod potelt difcurrere,
animal iirationale eft id ; quod non poteft di-
feureere ; ac proifide {1 idenuficarentar ; idem
animal poffet difcurrere, & non poflet difcor-
rere ; fic necefsarium , & contingens non pof-
funt identificari , cum habeant definitiones
oppofiras s nam necefsarvium ¢ff id, qued non
potelt non efse;: gontingens eft, quod poteilt
fon cfse, ac proiadé 0 identificarentur , idem
pofser non ¢lse, & non pofset non else.,

9. Quarto non potelt aliquid efse indiffe-
rens ad hoe, vi fit Deus, hoc eft ens necefsa-
rium , vel {it nihil ; fed terminationes liberz
effeat indifferentes ad hoc ; vt fint Deus , vel

fing

edtiones,vel en.

% e

Mgmnss




i e

Liber Il Quattio LVI.

{int'nihil & terminatio enim , qua Deus eft li-
ber¢ applicatus ad volendum mundum , des
fadto eft Dcus, hac eft ens neceflarium , & ta-
men potuit non exifterc, & fic effe nihil; ergo.
Proportionaliter applicatio, qua Deus potuil-
fet {uam volitionem applicare ad volendum s
cificaciter alium mundum , de facto non €xi-
ftir , & fic et imperfedtior , quam formica, &
tamen potuiflet-exiftere s & eflc Deus zque
perfecte, ac Pater @ternus. 2Tl

10. Quintdo Deus non potelt identificari
cum aliguo importante impeifedtionem ; fed

poile non effe eft imperfectio ; ergo Deus non
poteit identificari cum terminationibus libe-
kis y qua potucrunt non effe; ergo &c.

11. Sextd quod ex (e oft indifferens ad
hoc, vt cum aliquo identificetur,vel non iden-
tificetur, eft mutabile ¢ fiquidem potuit non
efleid, quod eft, & potuit efcid, quod non.
clt ; fed Deus ex (e effet indifferens ad hoc, vt
identificarctur , vel nén identificaretur cumno
tecminationibus liberis; crgo effet mutabi-
lis.

12. Opponunt: Perfonalitates dininz itd
realiter identificantur cum divina effentia, vt
virtualiter diftinguantur ab illa, ditintionea
fufficienti ad verificanda predicata contradi-
¢toria ; ergo ctiam terminationes liberz pofs
funt itd realiter identificari cum Deo, ve ab
co virtualiter diftinguantur dittinétione {ufhi-
cienti aa predicata contradictoria .

13- Refpondeo, concedo antecedens, &
diftinguo conlequens;ergo terminationes pof-
funt 1ta realiter ideatificari cum Deo, vtab eo
virtualiter diftingnantur, ditincione fufficien-
te ad verificanda contradiftoria ; quantam eft
ex hoc pracisé capite , tranfeat : quantum eft
ex alijs capinbus, nego. Identitas realis ter-
minationum liberarum cum diuipa eflentias
reiedta elt ; non cx hoc precisé capite, quod
de terminatione.& eflentia verificarentur cone
tradi¢toria , fed ex {fex alijs capitibus allatis in
fundamentis noftr® conclufionis ; fed nullum
¢x his argumentis valet contra identitatem_,
realem petlonalitatum divigarum cum digina
cflentia; crge &c.

14. Dicendum fecundd : terminationes ,
& applicationes libere non folum nen iden-
tificantur cum Deo ; & cum diuina effentia, ,
{ed neque funt intrinfe¢z Deo,& diuing efen-
tix .

15, Probatur : nam nihil ab zterno eft in-
trinfecum Deo , quod non fit realiter ipfe
Dens,vt videtur colligi ex Concilio Rhemen-
fi: fed terminationes , & applicationes liberz
non {unt ipfc Deus, vt probatnyeft ; ergo,

Confirmatur ; nam [oannes cap.1. cum dixif-
fet: In principioerat Vevbusn, ¢ Verbwm evat apnd
Deum ; (fatim intulit ; e Deus erat Perbums er-
g0 ¢x ce,quod Verbum effet ab zterno intrin-
{fecum Deo, intulit Verbum effe Deum; ergo
fi terminationes eflfent ab mterno intrinfecs
Deo s identificarentur cum Deo. Confirma-
tug ruefus i nam Patres ex ¢o; quod YVerbum

2

ab zrerno it intrinfecum Deo, inferunrillud
effe Deum; ergo.
16. Ad r.diftinguo maiorem: cognitio,

& volitio finita, & contingens non poflunt
applicari obie&o , nifi per {¢ ipfas , vel per ali-
quid ipfis intrinfecum , concedo ; cognitio,
& volitio infinita, & ncceffaria , Rego: con-
cedo minorem; & nego confequentiam . Co-
gnitio, & volitio finita , & contingens propter
fuam limitationem per (e ipfam eft applicata,
alfixa , & alligata {uo obiefto contingenti,
idcoque non potelt gbie@o applicari applica-
tione diftinéta, & extrinfeca , vt conftat etiam
inductione. At cognitio, & volitio infinita,&
neceffariain exiftendo, noa poteft per fe ip=
fam effe applicata,, & alligata obicéto contin.
genti; nam neceflarium non poteft per feip-
{um effe aflixam, & alligatum exiftentiz obic-
&i contingentis;: eognitio auten ; & volitio
infinita intrinfecé in omni genere non eft ca-
pax alicuius intrinfecg fuperadditi , quo appli-
cetur huic potius obieto, quam alteri ; ergo
debet huic potius obiefto contingenti applica-
ri peraliquid diftin@tum, & extrinfecum.

17. Ad 2.cencedo majorem , & nego mi-
norem. Ad probationem, diftinguo maiorems:
hoc ipfum, quod cft Deum wvelle efficaciter Mun-
dum exiftere ; eft pradicatum adzquaté vitale,
inquantum figoificar formam volendi , con-
cedosinquantum fgnificat applicationem for-
me , nego ; concedo minorem 5 & Nego con-
fequeatiam . Deum velle efficaciter mundum
exiftere fignificat vt formam , ipfam volitio-
nem divinam infiniram, & applicabilem huic,
vel illi obie&o contingenti ; & hzc forma eft
adzquare vitalis, & praterea fignificat appli-
cationem liberam,qua volitio applicatur huic,
vel illi obiecto, & hec applicatio cum fuppo-
nat in ipfa volitione vitalitatem , & perfeftio-
nem infinitam in omni genere , nullam addit
vitaliratem , & perfetionem , ideoque poteft
d Deodiftingni, & efleilli extrinfeca, vt ex-
plicatnm eft.

18, Ad3.difinguo maiorem . Implicat,
vt Deus conftituatur liberé volens mundum
per aliquid Deo extrinfecum , tanquam per
formam vitalem volendi , concedo; tanquam
per puram applicationem forma, nego:diftin-
guoeodem padto minorems & nego confe-
quentiam. Forma , qua Deus conftituitug
volens mundum; debet ‘effe perfe&io vitalis ,
& Deo intrinfeca : at applicatio talis forma
poteft cfle pure extrinfeca, vt explicatum eft
num. 18.

QVAESTIO LVIL

Virsm applicatio libera dinine volitionis ,
ac fisentie huic potins  quaws alteri
obiecko contingenti » fit tempo-
ralis , vel gterna?

L. Idetur efle temporalis; primo, quia ex
dictis quaflione precedenti; talis aps
Z 2 plie




PR : i it ? e

iIdo

plicatio diftinguiturd Deo, & eft ipfi extrinfe-
ca; fed mibil diftinctum 4 Deo, & ipfi extoin-
fecum eft 2ternum ; ergo »

2. Secundo eatenus talis applicatio debe-
retefle aliquid ®ternum, quatenus cum Deus
ab xterno denominetur yolens creare mun-
dum , & videns mundum (no tempore crean-
dum, ompiaconflitutina huius denpminatio-
nis deberent effe @terna ; fed nonelt necefie,vt
omnia conflituriua deneminationis xternz
fint zterna, ficut non eft necefie, ytomnia.
conftitutiva denominationis prgfentis fint prg-
fentia; ergo &c. Proba_{ur minor; nam domus
nune denominatur antigua per denominatio-
nem 4 duratione praterita, qu® nunc non eft,
fed fuit : mundus ab zterno denominabatur
futurus per denomiparionem a duraricnc,qug
ab zterpo non erat , fed futura erat fuo rem-
porc; ergo Deus ab @terno potuit denomina-
ri volens efficaciter mundum per denominas
tionem ab applicatione extrinfcca, qua nons
crat abzierno, fed futura erar fuo tempo=
Ic.

3. Refpondeo, qued quia ex didtis appli-
catio libera dinine volitionis, & cognitignis
ad hoc potius obicctum ; quan ad aliud , non
idenrificatur cum Deo , nec eft illi intrinfeca,
fed extrinfeca, fequitur , yt examinemus,
vrrum talis applicatio fit aliquid zternum,vel
temporale, & quid fit? Vafquez 1. parte,que
flione 80. cap. 2, & alij apud ipfum , & recen-
tiores.commupiter docent dininam volitio-
nem , & cognitionem applicari, ae determi=
nari ad hoc potins obieGtum centingens,quam
ad aliud, per aliquid creatum, ac proinde tem-
porale. Non conueniunt tamen in explicando,
per quid applicentur , & determinentur , Pri-
mo Valquez docuit , quod applicantur per 1p-
fum obiedum extrinfecums e. g, volitio xter-
na, & neceflania Dei applicatur ad volendum
efficaciter hane mundum per ipfam exiften-
tiam huius mundi; ad volendum efficaciter
Angelum Michaelem per ipfam exiftentian,
Angeli Michaelis; proportionaliter applicatur
ad nolendum efficaciter alium mundam  per
iplam negationem exifteprig alrerins mundi,
Quiayero Deus ab @terno voluit, vi neque
mundus, neque vllaalia res exifterct ab zter-
no, voluit autem , vt exifterent in tempore,
ideo dicunt nolitionem neceflariam Dei per
negationem zternam mundi, & aliarum re-
tun exifteatium , applicatam faifle ad volen-
dum , vt neque muondus, neque alia res exifte-
ret ab wterno ; per exiftentiam temporalemo
mundi applicatam fuifle , & determinatam ad
volendom , vt mundus, & aliz res exilterent
in tempore . : '

4. Secundo, quia contra hunc modum di-
cendi®pponitur; quod mundus eff indifferens
ad hoc, vt producatur , & intendatur 3 Deo
propter huncs vel illumn finem , puta propter
finem naturalem , vel fupernaturalem ; ergo
volitio diuina per ipfam exiftentiam mundi
non (uflicienter applicatur, & detcrminatur

Deaétibusliberis Dei

ad volendum preducere mundum propre:
hune potius finem , quam propter alinin ;
ideo fecundus modus dicendi et Arrubalis, &
plutinm aliorum recentiorum , qui magis ex-
plicantes fententiam felatam Vafquez docue-
runt volitionem Dei applieari, ac determinari
ad volendum res producere propter hunc de=
termipatum finem, non per ipfas res nudé
fumptas, fed perres fimul, & ationes,quibus
illas creat, & producit. Densigirur applica-
tur, ac determinatur ad volendum producere
mundum propter hunc finem , per hoc, quod
illom preducat , & creet per hanc actionem ;
applicatus autem , ac determinarus foiffer ad
producendum midum propter alinm finea ,
perhoc, quod illum ereaffer, & produxifer
per aliam ationem , '

5y Tertio etiam contra hunc modum di-
cendi opponitur : Deus liberg promirtit, con=
donat paenas,legces fert, amat inefficaciter plu=
ra &c¢; fed ifte denominationes non fuflicien-
ter explicanrur per aciones produ&iuas ; ergo
&e. Tertius igitur modus dicendi eft aliquo-
rum recentiorum , qui docuerunt vaiaerfali,
ter applicationem ‘ad obicda creata denomis
handa quocunque gencre denominationis lis
berz , eflc aliquam cntitatem tem oralem,de
cuius ratione formali fic hoc ipfum munus
praitare, nimirum effe excreitium liberum dis
uine volitionis {c actu applicantis obic&o de-
terminato creato, Sicut igitur creata voluns
tas obiccta diverla, & etiam idem obicGum
pluribus modis denominat, producendo in fe
varios,& multiplices modos fe applicandi tum
multis obiectis, tum eidem obie&to; fic diui-
na voluntas producendo ad cxtra varios mo-
dos fe applicandi varijs obie@is, immo & ei-
dem obiecto, multa obiefta, & idem obie-
¢tum maltipliciter denominat, cam hoc fo=
lum difcrimine ; quod medi intra fe produdti
a veluntate creata funt adus virales, modi ans
tem cxtra f¢ produdia voluntate dinina non.s
funt actus vitales , fed mere appligationes ya-
riz , & multiplicesdiaini actus vitalis infiniti,
hoc cft volitionis neceflsarig potentis ex fc oms
nia obietta,, & omnibus modis denominare
dummodo denominationes non inuoluant im=
perfeétionem Deo indignam . :

6. Contra hanc fententiam, & contra oms
nes modos , quibus explicatar, dicendums Di-
uina volitio , & cognitio non pofsunt applica=
vi ad denominanda obie@a contingentia ab
zterno cfficaciter volita , & feita per applica-
tionem temporalem, fed debent applicari per
applicationem ®ternam,

7. - Probatur primo ; nam eft de fide,quod
Deus non ab zterno ; fed in tempote créanie
mundum , & facit omaia, quz in mundo funt,
at ab mterno decrenit,& voluit efficaciter CIcaa
¢ mundum, & fgccrc, aut periittere omnia,
quz 10 fempore {unt encntura ; & fic ab eters
no vidit » & fcinit ompia, qua fecit, & eft fis
Qurus in tempore - ideoque Prouerb. 3. Sa-
plentia dicit: Cum e eram cinda componens; Ad

Ephef;

b

L 8




Liber II. Queftio LVIL.

Ephelir. Elegit nosin ipfo ante Mundi conflitutio-
wei , vt effemus Sandli 1 Ad Rom. 8. Quos pre-
Jcinit,@r predefinanit &recsfed i Deus per 5liquid
temporale applicarer fuam volitionem, & (cig-
tiam ad volendum efficaciter creare mundum,
& facere qua facit, & ad videndum, & fcien-
dum quz facit, fequeretur, quod ficut Deus
nonab zterno , {cd folum in tempore creauit
mundum , & facitea, qua facit, {ic pon ab
@terno , {ed in tempore voluiffer efficaciter
creare mundum,& facere ca, qua facit,ac non
ab zterno fciviflet qua fadtyrus » aut permif-
furus erat in rempore; ergo &<. Probatur mi-
nor: nam quja Deus applicat f[uam omaipo-
featiam zternam ad creandum mundum, &
ad operandum ad exera per aliquid non zter-
num, fed cemporale , nonab zterno, fed ino
fempore ercaujt mupndum , & operatus-efl ad
cxtrd ; ergo (i Deus applicaret fuam volitio-
nem ad volendum efficaciter mundum per
applicationem temporalem,non ab eternosfed
in tempote veluiflet creare mundum ; idem.-
que proportionaliter dic de (cientia .

8. Refpondentaliquas denominationes re-
quirere, vt omniacarum conftitutina exiftant
Pro tempore, pro quo cenucnit denominatjo,
alias hoc non requirtere ; e. g, aqua denomina-
tur benedicta nuac, licet benedidtio , 4 qua de-
nominatur , non fit, fed fuerit. Hoc pofito ,
dicunt denominationem produccngis, crean-
tis, operantis ad extra requjrere , vt omnia ea-
rum conflitutiug exiftant,cum rei conveniunt
tales denominationes ; fed ab gternonon exi-
ftunt creatio, produdtio, & operatio ad extra,
per que confutuuntur denominationes Dei
cecantis, producentis , & operantis ad cxtrd ;
ergo Deusab zterno non fuitcreans, produ-
cens , & operans ad extrd. At denominatio-
nes volentis, [cicntis &c. non requirunt, vt
omnia carum conftitativa exiftant, cum rei
conucnipnt tales denominationes ; ergo licet
non fucrit ab zterno applicatio dininz voli=
tionis, & fcientiz ad hoc determinatum obig-
&um,nihilominusDeus ab zterno fuit volens,
ac Iciens mundgn ,

9. Sed contrd ; nam.ideo dicimus, quod
denominationes producentis, operantis &c.
requirunt, viompia carum confticutiva exi.
ftant, quando rci conucnit denominatio,quia
videmus in creaturis, quod nulla res dicitur
producere , vel operati, quando non exiftune
conftitutina talivm denominationnm, putd
quando non exiftit produtio , vel operatio 2
{ed videmus , quod. in creatis nulla res dicitur
videre, audire, cognolcere, [cire, aut velle ali-
quod objedum,cum non exiftunt omnia con-
ftituciua talium denominationum, puta cum,
non ex:{lit applicatio cognitionis ad obieGum
determinatum ; €rgo etiam denominationes
fcientis, & volentis aliquod obieGtum , requi-
runt , vt omnia earum conftitutiva fint pre-
fentia , quando conucniunt rei tales denomi-
pationes. Confirmatur,; nam fola indu&ione
¢x creaturs poflumus difcernere, quaname

181

denominationes tequirant , vel non requirant
owniaconftitutina praefentias fed talis indu-
&tio oftendit, quod non minus denominatio-
nes volentis,& fcicntis,quam denominationes
producentis, & operagus requirinl omiid.
conftituriua prefentia ; ergo &e.

10. Probatur fecundo ¢onclufio ; namw
etiamfi Deus neluifler creare mundum, &
opetariad extra, nihilominus per (cientiam
mediam cognoniffer, quid liberum arbitrinim
creatym effe facturum in his , vel illis circun-
ftanriis , & poruiffer per deceeta conditionata
libera velle facere hoc, velillad fub hac,vel il-
la conditione ¢ fed tunc dinina cogaitio,X vo-
litio neceflariaapplicarerur ad cognolcendum
hoc porius contingens conditionatum , quam
oppofitum, & ad volendusn fub conditiones
hoc potius, quam illad obieGtum, & nonap-
plicarerur per applicationem creagam, & tems
poralem ; ergo.

11. Refpondent,quod fcientia Dei appli=
catur ad cognofcendum, quid hiberum arbi-
trium effer tacturum fub hac, vel itla hypothe (i
per hoc ipsi, quod liber arbitriam effer illud
fadurum;& volitio Dei applicatur ad volendi
conditionate hoc,vel illudsper hoc, quod pofi-
tahypothefi, Deus effer facturus hoc, velillud .

12, Sedcontia, quia noa poteft Deo des
falto cenuenire denpominatio icientis, & yo-
lentisab @terao, fiapplicatio ad abiectum.s
volicum con(licutiua talis denominationis non
{olum nea (it abzterno, (ed nequefit futura
abfoluré in tempore 5 fed folum furgras
conditionat¢ ; fed i Deus decreniffet nihil
producere ad extra , id , quod Jiberum arbi-
tium creatom , & divinum effet fadurum
fub hac, vel illa conditione , non folum nons
cxilteret ab ¢rerno, fed neque effer futurums
abfoluté vllo rempore;ac folum effet futurum
conditionate ; ergo &¢,

13, Confirmatur; nam ficut Deus non pa=
teft conftitui actu creans per applicationem ad:
creandum, que nunquam {it futura abfolgts ,
fed folum fit futura conditionaté ; ic pon po-
telt conflitui ady fcicns, & volens aliggod
obicctum per applicationem ad feiendum , &
voleadum tale obictum, qua applicatio nun=
quam it futyra abloluté » fed {olum conditio-
naté . Sicut autem vt Deus denominetir abfo-
lute creans, vel producens aliquid , applicatio
ad creandum debet effe noa folum logice,fed
phyficé ; ficvt Deus denominetur abfolurs
fciens , yel volens aliqguod obje@um {cientia,
vel volitione conditionara, applicatio ad illud
volendum, & {ciendum non folum debet efe
logicé , fed phyfice. Virumque enim zque
probatur indu&tione defumpta ex creaturis .

14. Ad 1. concedo maiorem, & diftinguo
mingrem : nihil diffindum 4 Deo , & illi ex-
trinfecam eft zternum, fi fic ens reale pofici-
uum , concedo ; fifir ens rationiss vel pura,
veritas obiectiva , aut ens acgativum, nego ;

& nego confequentiams Nul lumeeasreale po-
fitinum diftinctum & Deo eft eternum: ar ens
tia




I8

tia rationes , pura veritates obic&inz, & nega-
tiones poffunt effe zterne , ideoque ipl ad-
uerlarij fatentur decrerum negatinum , qUO
Deus non valr produceie mundum, abzterno
compleri, & applicati per @tcroam negatio-
nem mundi;ergo applicatio libera dinine vo
litionis » ac {cicntiz ad volendum: hoc porius
ehicdum, quam illud, potelt confiftere in
aliqua veritate obiedtitia ®terna, velin aliqua
negatione erna, vt explicabimus guzltione
fequenti. :

15. Ad 2.concedo maiorem, & diftinguo
migoreny; nonelt neceflc , vt omnia con fitu-
tina vniufcuiafque denominatiouis prafents
finit prefentia, concedo: vt omnia conftituti-
na denominarionum cognofcentis , & volen-
ris fint preefentia ;ac proindé int xterna, {ita-
les denominationes debeant efie zterng , ne-
go+ & nego confequentiam . Iam didum eft
num.s.& 9.quod licer conftitutivaaliguarum
denominationum poflint non effe prafentia,
quando rei conueniunt tales denominationes ,
tamen conftirutina denominationum cogno-
{centis,& volentis hoe potius obie&um,quam
illud, debent effe prefentia, quandao rei conuc:
ninnt rales denominariones.

16. Dices = applicatio diuine volitionis ad
volendum efficaciter mundum non eft confli-
sutinum intrinfecum huius denominationis ,

er quam Deus denominatur volens mund,
fed clt folum connotatum quoddam extrinfe-
cum § fed Jicet Deo non poffit conuenire de-
nominatio volentis mundum , quando non
funt prefentia omnia conftitatiua intrinfeca
talis dcnominationis , tamen potctt illi conue-
nire denominatio volentis mundum etiani
quando non cft prefens aliquod connetaium
extriafecum 3 ergo Deus potuit ab =terno
denominari volens cteare mundum 5 etiamfi
applicatio diuing volitionisad mundum cred-
dum non fuerit ab zterno . fed folum fuo
teimpore .

17. Sed contra, nam repugnat, vt dentut
omnia conflitutiua intrinfeca , & effentialias
alicuius denominationis, ant rel’, & non detur
talisres » & denominatio s e. g. repugnar, vt
dentur omnia conftitutiua intrinfeca, & effen-
tialia hominis, & non detur homos vt dentur
omnia conftitutiva intrinfeca , & effentialias
hominis vralbi, & non detar homo albus, ac
homo non denominetur albus . Erratio eft ,
quia non poteft dari tota effentia rei,aut deno-
minationis; & non dari res, aut denominatio:
{ed effentia rei nihil alind dicit, quam omnias
cius conftitutina effentialia 3 ergo repugnat ,
vi dentar omnia conftitutiua intrinfeca ; &
efientialiarei, aut denominationis, & non de-
sur talis ress & denominatio; fed Deus defa-
&o nondenominatur volens alterum mundi 5
ergo non dantur omnia conflitutina effentia=

lia s & intrinfeca huins denominationis; fed
aullum.aliud conflitutivum deficit, nifi ap-
plicatio libera volitionis diuing ad volendum
sjicrum mundum ; ergo talis applicatio el

Deaétibus liberis Det

confiturinum intriofecum, & effcntiale Des,
vt volenti alterum mandum s ac non elt con=
notatii puré exrrinfecum, ac proindé applica-
tio diuma volitionis , & cognitionis ad volea-
dum efficaciter , & videndum determinaté
obiedtum, elt conftiturigum intrinfecum Dei
vt volentis , & cognofcentishoc determinaté
obieGum, ac debet el ab ztetno, vt Deus ab
xzterno denominctur volens efficaciter hoc
determinaré obiectum, ve explicatum eft

QVASTIO LVIIL

Virum applicatio libera dinine olirionis 5 ae
[eientie huic potius » quam alteri obicito
contingenti fit aliquod ens ratio-
pis , wel aligua veritas
obiecting eterna ?

I. Idetur , quod non, primo quia folas
prima veritas eft zterna ; ergo nullas
veritas obiedtiua diftinéta a prima veritate et
xtetna; ergo applicatio libera dinine cogni-
tionis , ac [cientiz ad hoc potius obicfum ,
quam illud, non poteft effe veritas obiecltiuas
diftin&a 4 Deo, hocelt 4 prima veritate.

2. Secundd Deus itd eft Gbi fufficiens , vt
poflit cfle finc quolibet diftinéto a (e fed non
poteft effe fine fuis a&ibus liberis , & fine {ci&-
tia vifionis, & media; ergo [cientia vifionis,
& media non neceflario 1ncludunt aliquam
veritaté obietinam zternd diftinétam a Deo .

3. Tertio ifte veritates obie@iua eflentin-
trinfecé vere , vt concedieur, effent etiam in-
trinfecé bona,tum quia effent vitimum com-
pletinum atus diuioi optimi, & honeftiffimi ,
tum quia pradetinatis bona, & appetibilis eft
determinatio diuine volitionis ad illos cffica-
citer predeftinandos: fed omne verum , & bo-
num eft cam ens reales ergo tales veritares
ebie@iuz effent ens reale & ac proindé daren-
tue .ab wtecno aliqua entia realia diftinéa &
Deo, guod et abfurdum , & hzreticum o
Confirmatur : nam effe femper, & vbique; &
non pofle deficere , fi femel fit pofitum , el®
magna pertedtio; fed tales veritates eflent fem-
per,& vbique, ac non poffentdeficere femck
pofitm ; ergo eflfent magna perfectiones, ac
proindé magnog entitales.

4, Quartd, vel tales veritates funt puras
perfetios & fic funt Deus; vel funt pura im-
perfedtio , & fic funt nihil ; vel fuat perfecio-
nes miftz com impeifetionibus , & fic funt
creatura ; vel neque {unt perfe@tio, neque im-
perfectio, & fic funtomaino fuperfluz; nam
nihil cft magis fupetfiuum ; quam quod nulla
includit bonitatem, ac proinde Dcus non pof-

fet effe finc aliquo omnino f{uperfiuo , & ne<
ceflarium efict aliquid fuperfluum,vt poté nul=
lam bonitatem habens.
5. Quinto contingentia <t imperfedio 3
fed tales' veritates obicctiuz poffent effe, vel
nen

e 46




i

-

e

Lib. 1. Quaft. LVIIL

non efle , ac proinde effent contingentes; crgo
eflent imperfe&tiones .

6 Sexto omne contingens deber i Deo
determinari per volitionem liberany antece
dentem ; fed it veritates eficnt contingeote
ergo deberent determinati per volitionem li-
beram antecedentem: fed illa ipfa volitio vt
poté libera deberet applicarj per aliquam ve-
ritateny contingentem ; qua deberet determi-
nari per voluntatem Dei antecedenteny; ergo
procederetur in infieitum. :

7. Refpoadeoauétores pene omaiil {cho-
larum concedere 5 quod in rerum natura pra-
ter entiarealia, & pofitiua, quz (ola funt im-

spliciter, & abfolure entia fubftantialia , vel ac-
cidentalia,dantur aliqua veritates obiectine
quz cum neque fiat fubftantiz ,neque accide:
tia, noh funt entia proprié » & timpliciter, {ed
folum vocari pofluar entia cum addito diftra-
hente , nimirnm entia ratioiis , estia mora-
lia, entia abnfiua , entia diminuta. Patceznam
multz fcholg admittunt pefiibilitates obieéti-
nas neceffarias ditinétas i Deo, qug fuo modo
Gnt ab ztetno ; Thomiftz multas denomina-
rioncs explicant per relationes rationis, a¢ non
fictas ab intelledtu : Scotiftz pafiim admittunt
entid diminuta zreraa . Auctores pene om-
pinm fcholarum concedunt ; nemine €ogis
tante , dati negationes obiectivas eriam ®tet-
mas, ac dicunt illas effle entia abufivas ll.
li ipfi recentiotes , qui cum P. Antonio
Perez difpur. 3. de Voluatate Dei, cap. 3.8 4.
negant negationes , & omnes veriates obie-
&inas diltindxas realiter ab omni ente reali, ni-
hilominus ponunt veritates obicftiuas non
Scceflarias , virmaliter intrinfece difiinctas ab
omni ente reali, (ed realirer identificatas cam
Deo 5 quas affierunt fecundum fc¢ precise non
efle entia realia , fed entia pure depaminatiua.
Hec do&rina defumptaelt ex Ariftoteleo. Me-
taph. tex, 21, vbi docet , quod prater ens rea-
le , quod diuiditur in decem pradicamenta ,
hoc eftinfubflantiam, & accidentia, datur
ctiam ens, quod dividitur in verum, & fal-
{um,& fic concedit dari aliquas veritates obic-
&inas, que non fint fubftantia, neque acci-
dens , ac preindé non {intens propric, & fim-
pliciter, fed folum cum addito diftrahente .
Auguftinus etiam lib. 26. contra Fauftum cap.
5. & Anfelmusin Monolegio cap. 17. conce-
dunt dari aliquam veritatem gternam diftin-
&am ab omni ente reali, per quam verificetur
ab zterno res contingentes éfie futuras.

8. Hoc fuppofita, dicendom cum fenten-
tia , quam ab antiquis acceptam explicauit, &
fecutus eft Cardinalis Pallauicinns Lib.8. affer-
tionum Theologicarum, ¢cap. 4o. terminatio-
nes, feu applicationes liberas diina volitio-
nis, ac fcientiz confifterein veritatibas obie-
Giuifacernis , non neceflarijs , diflindis reali-
ter 2 Deo, illique extrinfecis, qua cum neque
fint fubltantia , neque accidentia, proprié non
funt eatiarealia, fed poflunt cum addito di-

" ftrahce dici entia abufiua, vel rationis,vel pu-

183

ré denominatina , guarum veritatum munus
fit applicare dininam volitionem , ac fcien-
tiam huic potius, quam alteri obiefto cons
tingenti .

9. Probatur primé conclufio : ex didtis
coim qualt. s$7. quia Deus ab xterno voluit
liberé facere quidquid facit , & eft facturus ins
temipore , & ab ®rerno [civit fe hze fadturnm.,
fuis temporibus, debuit ab ®terno dari appli-
catio non seceffaria divine cogaitioais , ac
feientiz ad hec obieta cflicaciter volenda , &
determinarté [cienda ; fed hge applicatio petuit
non dari , ac proindé nonidentificatur realiter
cum: Deo, qui non potuit non dari ; ergo talis
applicatio itd cft gterna, vt ditinguatur reali-
ter 4 Deo; fed nihil datur ab gterno , quod (it
proprig , & fimpliciter ens reale; ac diftingua-
tar'd Deos ergo talis applicatio non cft ens
reale proprié, ac fimpliciter, & neque cft f{ub-
ftantia, neque accidens, fed elt pura veritas
obie@iua, & dici poteft ens cum addito diftra-
hente, nimurim ens abufinum, ¢as puré deno-
minatimom &c. propertionaliter , ac negatio-
nes communiter vocairur entia rationis , &
entia abufina .

10. Probatur fecundo conclufio: nam quia
ytex omnium confeflione docet Ruiz de vo-
Juntate Dei , difpur. 11 fe@. 1. num. 1.
in hac difficillima quwftione nulla eft via de-
clinandi» quin aliquid durum , ac difficile de-
uotetur, debemus cligere illam opinionem. ,
quz nihil dorum, ac ditficile admittat, quod
non fuerit receprum eriam in {cholis Philofe-
phorum , & quod non adt_uirtarur ctiam in
alijs fententijs, qua cuitet alia dara lumini na-
ture repugnantia, & vt talia & Philofophis
necgata, qua tamenadmittnatarin alijs fen-
tentijs; & qua dignifiime fentiatde Deo; fed
allara Qpilllﬂ eft talis; erg &c.

11. Probatur minot per fingulas partes , 8¢
primo probatur, q uod hxc {ententia nihil ad=
mittat durum » & difficile , quod non fuerit
receptum in {cholis Philolophorum . In hac
enim opinione ! nd voum videtut durum_
& difficile, quod dentur aliqua veritates obic-
&ivx prafertim eternz,diltinéta ab omai ente
reali s fed hoe paflim admitticur in (chola Ari-
flotel:s , in qua pretercas , quod diuniditur in
fubftantia, &accidens, admittituE ens verum ,
quod non fit fubitantia , neque accidens & ad-
mittuntur veritates neceflariz,puta quod qua-
tuor , & tria faciunt feptem &c. qui veritares
neque fine fubftantiz, neque accidentia;admit-
tuntur negationes , privationes &c. ac pri-
uatio licer non fit fubftantia, neque accidens,
dicitur effe voum ¢x principijs rerum natura-
lium;erga .«

2. Secundo probatur hoc durum, & diffi-
cile concedi etiam ab alijs fententijs. Senten-
tiz enim reducuntur ad duas clafles . In prima
funt, qui docent decrctd Dei compleri per
aliquid Deo intrinfecum, guod aliqui ponunt
identificari cum Deo, alij putant diltingui rea
liter 4 Deo.Qui dicunt hoc intrinfecum 2ter-

num




5 A OL .
) 4 2/C ACLIDUS

nuin C:;: ‘;_.. 11 A TYar
fterc in verit )
diftinguatur a Deo , & cre:
te concedunt ill

:
! . P2y Fe iy
edit noltra fententia . C

id eonfis
a, quz cums
> non et ens
urum, quod
4 cunt hoc in-
trinfeenn cari cum Deo, excepto Ca-
ietano;dicu culidum fe pracise,prout
diftinguitur virtualiter 4 I)L‘G,ﬂm_l cfle ens rea-
le, fed effe puram veritatem obieiuam , ac
cns puté denoniinatinum , ac proindé deuo-
rant hoc durum , quod deuorar noftra fen-
tentia.  Qui dicnnt de Dei compleri per
uid contingens exirinfecum Deo, dicunt
negatiua, puta p luit
quicquam produceicab 10 5 co:npk-.:.‘_i}, &
vitimoapplicar acgationcs zrernas dittin-
& as ab omui cnze reali, qua inde fint purae
vetitates obiective , vel eatia abufiua; dicunt
rurfus, quod fi Deus noluifiet creare Muan-
dum ; & operari ad extri,tale decretum fu
taml; terminatum, & applicatum pe
xternasomuinm rerany, dikiné

ab omaiente reali, qua proinde effent pura
veritates obiedting .

batur,quod hzc opi

teralia inconueaientia, & lumini natn

que
i

Yrimo enim ex (enteatia dicente tefmina
tigs liberas , & non neeceflacias identificar re:
liter cum Deo, fequitur , quod Deus, licet
pofiit effe (ine bis terminationibus liberis, non
diftinguatur realiter ab jpfis; qund termina=
tiones libere, qua quiade facto non exiftunt,
noa identificantar realiter cum Deo,potuerint
identificari realiter cum Deo s & quod termi-
nationes, qua: de facto exiftunr, & fic com
Do realiter identificanrur, potuerint non exi-
ficre, & fic realicet diftingui d Deo ; quod ter-
mina s, qua de facto exittunc, fuerine in-
diffcrentes ad hoc, vt efient Deas , vel effent
nihil; quod terminatio , qua Deus determie
naretur ad volendum alinm Mundum, qug de
fato non exittit, & fic ef imperfeitio formi-
ca, potucritefle Deus, & fic cfle zque perfe-
&@a,ac Pater zrernus 5 fed hecomnia {unt in-
conuenicntia, ac lumini naturali Icpugnantia,
& vetaliancgata ab omnibus philofophis , &
euitantur i noftra fententia 5 €rgo « Secunde
cx fententia docente terminationes liberas di-
fingui a Deo , fed effcab @ tecno intrinfecas
Dco, fequitur aliguid abaterno effe intrinfe-
cum Dco, quad non {it Dens » guod cft in-
conueniens , & enitatur 4 noftra fententia,
Tertio ex fententia dicente terminationes li-
beras efle aliquid temporale, fequitur, quod
Deus ficut nonab zterno, fedin tempore.s
creauit mundum , fic non ab ¢lerno volacrit
creare Mundum , & fciueric fe creaturume,
Mundum in temporesiquidem denominrige
nes {cientis, & volentis hon minus, 'quam de-
nominationes creantis , & producentis re qui-

Tunt, vtomnia earum coniliturina fiac prz=
lentia, quando debent conucnire tales deno-

wd

minationes ;; quod eft ablurdum , & cnita-

tur innofkra. fer
14. Quarto de
tentiain digniil

NT §:
] 11
Nam dt-

me flentire de Dro.
gnius fentimus de Deo ,

fi dicamus illt
10 contin _'
vid intrinfecum;qued

ninationes cogno-
Icentis, & volentis elfe adzquate ®ternas), qui
fidicamus oppofita his ; fed in omnibus alijs
fententijs dicimus aliquid his oppofitum; ergo
&c

15. Probatur tertid conclufio Ag&orita-
te . Scotusin 1. dift. 39, cxprefse docet.res fiis
turas ab ®terno fuille in effe wvolit1 , & fciri 4
Deo . Hoc sutem cfle voliti s & fciti vo
ens dimivatum zternum , quiod nos vocamus
veritatem obie@inam , ac Scorum fequuneur
omnes Scotifte ; ergo Scotus, & omnes. Sco-
tillg exprelsé docent noftram fententiam, Tho-
nufte communiter docent volitionem libera
fupra volitionem necellariam addere folumes
relationem rationis ad oblcdtum creataim, qua
relatio fit terna, & potucrit non effe ; cam=
dem fententiam docuerunt Alexander , & alij
antiqui, quos refere Ruiz de Voluntate Dei
dilp.11.fe&. 3, num. 1. 2. 3. & 4 fed nomine
Ielationis rationis non intelligunt relationem_»
fidtam : nam proculdubio denominatio Dei
volentis, ac fcieatis non habetur per aliquid
fitum; crgo intelligane aliquam Veritatemo
obie@tinam mternam .

16. Pro maiori cxplicatione fententiz al-
late', queres primo , virum tales verita-
tes obiedtiuz fint cns, vel non ens, hoc eft
nihi }

17. - Refpondeo,quod ficut ens dicitur du-
pliciter » nimicam cns reale , quod diniditue
10 fubflantiam , & accidens, & ens rationis ,
& abufiuam , quod comple&titur etiam nega-
tionss; fic non ens , fett nibil famitnr daplici-
clier , primo pro eo, quod non cft ens reale
fed cftens rationis, vel abufiuum; fecundo
Proco, quod neque eft ens reale , neque cns
Yationis, feu abufiuum . Veritates crgo abic-
ctive, de quibus loquimur , non funt ens rea-
le, fed funt nihil entis realis ; at funt ens ra-
tionis , feu abufiuum , & non funt nihil entis
ctiam abufiui. Addi potelts quod non funt
€ns tranfcendentale, quod abftrahitur folum_s
abentibus realibus, fubftantia nimirum, &
accideatibus, fed funt nihil entis tranfeenden-
talis; at funt ens fupertranfcendentale, quod
abfirahitur ab ence reali, & ab ente rationis .
fewabuliuo, ac non funt mihil entis fupertran-
fcendentalis. Addo rurfis idem quafitum
potle ficri de Acgationibus obieétiuis, virum
lintens, vel nihil , ac debet eodem padto re-
fponderi. Poteft ctiam fimiliter queti ab 1js,
qui dicunt terminationes liberas identificari
cum Deo , & fecundum fe pracisé nequipefle
perfectiones , neque imperfeétiones , ?}ur
tales terminaticnes fecundum fe pracisé fint
eas, vel non ens, feu nihil,, & debent eodem
pacto refpondere.,

identificari com
zterno non habuif]
potuerit non eff

G
a

=

1

18 Di.

g




7

S

Liber 1L (\zil)t {tio LVIII.

18« ~Dices s ergo inter ens, & nonens, feu
nihils datur mediom .
19« - Refpondeo, negindo confequentiam,.
Nam neque datu ium inger ens tranfcen.
dentale; & non ens tranfcendentale s fic
dem guodlibet vel eft cos tranfeendentale,
non eft ens tranfceudentale, ac pure ve
tes obiedtiug , negationes &c. funt non
tranfcendentale : negue datur medwim ipier
ns fopertranfeendentale , & noa cas fupe
tranfceadentale s fiquidem quodliber vel clt
pertranfcendentale, vel no cft ens fupcer-
ndentale , ac pura veritates obiectiug
Hoc idem ad-
bus, ac de
ci Deo.
1o ens rcas

fiuo, feu puic de-

CIlS
rran
funtens fupertranfcendentale
uetlarijdebent dicere de neganoni
terounationibus cal

20. Quares |
le differat ab ente
nominatino , & a puris veritaiibys obicdiunis:

21.  Refpondeo primo, quod ctiam huic
interrogarioni debent relpondere aductfarij ,
qui vel concedunt dari negationes obiectinas
ciftintas ab omni eate reali, vel dicunt in
Deo dari terminariones liberas , qua fecun-
dam {e przcise non funt ens,reale, fed (uat
cns pure denominatiunm . Refpondeo fecun-
dadiredé ; quod ens reale cft , quod vel debet
per fe fubfiftere, vel debet alieri inharere,
adeoque vel eft fubltantia, vel accidens: quod
autem neque debet pet e fubfiftere, neque de-

Ci 1Cafis X

«ber alterimnharece , fed ex ( folum debet ali-

quid excludere, vel voum ad aliud referre,
non cft ens reale , cum neque fit fubltantia ,
neque accidens , fed [olom eft ens abufinum ,
pura verias obic&tiua , & ens pure denomina-
rivum. Hinc patet ratio , quare negationes,
& priuationes, puta negatio mundj, tenebra,
czcitas &c. non funt enria realia. Ratioeft,
quia negationes , & priuationes neque per fe
{ubfiftunt, ncqueaalteri inhzrent, fod pure cx»

.cludunt oppofita. Patet rurfus, quare termi-

pationes noa neceffariz . quibus Deus confli-
witur volens, ac fciens hoc potius obiedtum,
quam iilud , non fint cotia realia. Ratioelt,
quia neque per fc fubfiftunt, neque alteri in-
herent » fed pure divinam voliionem, &
fcientiam neceflariam referunt ad hoc potius
obic@um , quam illud. ldeo 5. Thomas de
potentia quielt. 2v-arr. 5. dicit: Relatio zatione
{ui gencvis non babet , quod fit aliquid , fed [olum
gwod fit ad aliquid 5 quod autem fiv oliquid fecundum
vem » habet folum ex ilkigparte s qua inefl, vel vt
idess [ecundim vem 5 vt i dininis , vel vt babens
canfam in fubiecio , wt in creatnyis; fed termina.
tiones liberz ita Deum referunt ad obicftum
volitum:, & fcitam,, vinegue {int idem cum
Deo, ac per fe ubfiftant, neque inhercant
{ubiedto; crgo non funtaliquid, hoc cft ens
reale , fed folum {untad aliguid , ac funt purz
relationes rationis; vtdocuerunt antiqui coni-
muniter -

22. - Quaeres tertio, virum terminationes
non neceffariz volitionis, ac {cientiz dinine
{int negationgs

il

185

23. Refpondeo, quod funt negationes (i«
mul , & relationes rationis. Probatur: nam
I ic necgationis intelligimus puram veri-
t 1 obicdiuam per fe ipfam exclufisam ali,
ciils entis; nomine relationts rationis intelli-
gunus, puram veritatem obie&inam, qua ali.
ligens, & volens refertur ad alind
tanquam ad obicttum fcitum , volitum, aut
nolitum ; fed Deus perterminationes liberas
applicatur ad volendum aliquas creaturas nuns
quain efie , alias creaturas non cflcab®ternos
& i.ffquc ad cercum rempus, ac certo tempo=
re cfic; ergo qua funt pure veritates obie-
&tiue excludgnres creaturas vique ad certumy
tempus, {unt acgationes ; quia vero perillas
Dcus certo modo referrur ad creaturas, vt
ad obieda [cita, volita, & nolita, funt rela-
tiphescarionis. Sivero quaeratur, veiruin ter-
minationes libere fint pure ncgationes, rcs=
fpondeo;; quod fi ly pure excludar idenritatem
cumentereali , funt purx negationes, quias
ita {unt :1cgatjoncé s ¥t non fint vilum ¢ns rea-
le; fily pura excludat identiratem cum- rela-
tione rationis ad obieftum volitum, & {ci=
tum, Dof (Unt pure negariones, quia, refe-
runt Deum ad aliud,tanquam ad obicétum vo-
litnm,, vel fcitum . Purz ergo veritates obie-
ctinz redacuntar ad negationes , privationes,
& relationes rationis. Deber autem aduoerti,
quod Deus vt nolens aliquod ebie&tum , &
cagnalcens illud non efle, refertur ad illud
obicétum , vt non exiftens ; vt volens obica
&um., & cognofcens illud cffe fuo tempo-
rc, refertur ad ebiectum vt fuo tempore exis
fiens.

24. Dices primo s negatio non poteft efle
applicatio dinina voluataris ad aliquid effica-
citer volendum .

25:  Refpondco, negando antecedens « Si-
cut enim Ariftoteles dixit puram privationem
effe principium tctum, {ic poflumus dicere.s
puram negationem fungi munere applicatio-
nis dininz voluntatis. Confirmatur : nam fi
Decus decreaifiee nihil omnino create: per to-
tam gicroitatem; pura negatio effer applica-
tinum dinine voluntatis etiam in fententias
aduerfatiorum ; ergo non poflunt aflumeres
qued negatio non pofliceile applicatio diuing
voluntatis.

26. Dices fecando : decretum liberum.s
compleri non poteft per negationem  necefla-
riam ; fed negatio mundi exiltentis ab zter-
no:«ct neceflaria, fiquidem implicat mundum
fuiffe ab eterno , vt diximusin Philofophia
Crgodc,

27. Reflpondeo concedo maiorems, & di-
unguo minorems negatio, Per quam mun-
dus non eft ab eterno vique ad certum tem-
pus ¢l neceffaria , nego : negatio , per quam
mundas non eft ab @terno vtcumgquc, tran-
fzat : & nego confequentiam. Ab ®terno da-
tur negatios per quam mundus non cft ab
zterno viquead certum tempus, puta vigue
ad tempus creationis. Hecautem negatio eft
Aa con-




186

contingens , & complet vitimo decretum di-
uinum non creandi mundum vique ad certum
tempus , & creandi illo tempore .

28, Dices tertio : ncgatio tollitur , pofita
tc, cuiuseft negatio; ergo negatio mundi tol-
litur , pofiro mundo , adeoque pofito mgundo,
ablata fuifler applicatio diuing voluntatis,quod
eft abfurdum .

29. Refpondco; diftinguo antecedens: ne-
gatio tollitur, i res, cuius eft negatio , pona-
tur pro tempore , pro quoaufertur 4 tali ne-
gatione, concedo : {i ponatur pro aliq tem-
pore , nego. Negatio mundi completiva di-
nini decreti aufert mundum folim vique ad
fempus creationis , adeoque mundo pofito
pro tempore creationis, non tollitur talis ne-
gatios, >

30. Qugres quartdo, vtrum terminatio-
nes non neceffariz diuinz volitionis, ac fcien-
tiz fint pure perfetiones , vel pure imperfe-
&iones , vel perfedtiones mixte imperfeétioni-
bus , vel neque fint perfeétiones, Deque im=
perfectiones?

31.  Refpondeo primd, guod fimili inter=
rogationi debent refpondere etiam aduerfarij,
qui vel concedunt dari negationes obicctinas
xrernas diftindtas realiter 4 Deo, de quibus
quari poteft; vtrum fint perfe@iones , vel
imperfeGiones &c. vel dicunt dari termina-
tiones non neceflarias identificaras realiter
cum Deo, fed ab illo virtualiter diftin@as,
de quibus itidem quzri poteft, vernm {ecun-
dun fe prcise fint perfectiones , vel imperfes
ctiones.

Relpondeo fecundd dire@dé , quod
funt perfe@ioncs abufine mifle aliqua imper-
fedtione . Probatur primé: nam bonum ; &
perfectio dicitur proportionaliter , ac ens ; er=
go flicut rerminationes habent aliquod effe
abufiuum ; fic habent aliquam bonitatem, &
aliquam perfedtionem abufivam 3 fed hoc ip-
fum ; quod eft effe ens folum abufiuum , efse con-
tingens &¢. et magna imperfeio ; ergo habent
perfectionem miftam , cum imperfetiones.
Confirmatur ; natn qui concedunt tenabras s
cxcitates &c. habere aliquod effe abufinum ,
concedunt etiam habere aliguam bonitatem ,
& perfectionem abufiuam, ideoque in Canti-
€0 tritm puerorum, dum dicitur benedicite
lux , & tenebva Domive , indicatur etiam tene-
bras, qua confiftunt in negatione, habereo
aliguam perfe@ionem .

33» Probatur fecundd: nam quod habet
rationem appetibilis, & volibilis, habetratio-
nem boni, & pertediionis; quod haber ratio-
nem nolibilis , habet rationem imperfe@ionis,
acdefeftus 3 fed rerminationes liberz habent
xationem appetibilis ; & volibilis, & etiam no-

libilis; ergo

34. Adde, quod ficut, vt didtum eft num,
17. terminationes libere non habent ¢fi¢ rran-
feendentale, fed fupertrani{cendentale , fic non
habent perfectionem tranfcendentalem , fed
{upertranfcentalen .

23,

yus liberis Det

35. Dices primé : omnis perfectio eft ali-
qua participatio diuini effe , adcoque eftens;
fed terminationes liberz non funt cns ; €rgo
ncque fant perfectiones = A

36, Relpondco , quod perfectio tranfcen-
dentalis eft participatio divini eff¢ tranicen-
dentalis : perfe@io autem fupertranfcendenta~
lis eft participatio dinini effe fecandum pradi=
cata fupertranfcendentalia.

37. Dices, fecund¢ : ad perfe@tionem re-
quitjtur , vt przponderet {uo contradicto-
rio ; fed vna diuina terminatio noa prepon-
derat alteri terminationi contradidtorie ; crgo
&e.

38. Refpondeo, ditingno minorems non
preponderat refpeétu (ui, nego: refpectu Deiy
concedo. Deo non eft melius habere vnam.s
terminationem liberam , quam oppofitamsicd
terminationi liberze melins eft » v ipfa fit,
quam fit oppofita, & hoc (ufficit, vt Gt aliquas
perfedtio abufiva. : _

39 Ad 1. diftinguo majorem; fola prima
veritas eft zterna quoad effe reale, concedo s
quoad cffe rationis s denominatinum , & abus
fiuum , nego; & diftinguo ecodem modo con-
fequens . lam oftenfum eft, quod in om-
nium , vel pené ompium fententia dantar ali-
qua veritates zternz quoad effe pure deno-
minatinum diftin@e realiter, vel virtualiter
prima veritate . Er rario huius videtur cui-
dens . Nam prima veritas eft neceffaria ; Cr-
po diftinguitur realiter 4 veritatibus coutin=
geatibus ; fed ex veritatibus contingeatibus
contradi@orié oppofitis , etiam ab ®tcrno ne-
ceffe eft, vt altera fit, altera non fit; er-
go necefle eft, vt ab ®terno detur aliquas
veritas contingens diftin@da realiter 4 prima.
veritate :

40. Ad 2. diftinguo maiorem : Deus cft itd
fibi futficiens , vt poilit efle fine quelibet ente
reali dittinéto 4 fe, concedo s fine qualibet ves
ritate obieétiua diftin@a 4 fc,;nego: & ncgo
confequentiam . Deus potelt effe fine quolibet
entcreali diftinéto 4 fc; potelt etiam che {ines
qualibet determinara veritate obie@tiua diftin=
&a i fe, fed non poteft efle fine qualibet vaga,
& indeterminata veritate obicétiua a fe diftin-
&a realiter , aut virtualiter in omnium [eaten-
tia. Pater ;" nam Deus non poteft effe,, quino
determinaté cognofcat mundii efic, vel mun-
dum nou effe ; fed Deum determinate cogno-
{cere mundum effe , cum fit veritas non necel-
faria , diftinguituraliquo pa&o d Deo i Deum
determinaté cognofcere mundum non efles,
¢x eadem ratione diftinguitur aliquo patto &
Deo; ergo in omnium fententia Deus non po.
teft effe fine aligua veritate obieétina dittincta
dfe. Ad hoc potro, vt Deus fir fibi ipfi per-
fe@¢ (ufficiens , requiritur quidem, vt poffit
effe ablque co , quod alind fir, fed non requi-
ritur, ve poffit effe, abique co , quod aliud it »
vel non fits fed tum eflc, tum non effe rem-»
contingentem, eft aligua veritas ; ergo ad hoc,
vt Deus fit ibi ipfi perfe@¢ {ufficiens ; non re-

qui=

.




{
d

Lib. il. Quaftic LVIIL

tittir, wt Deus rciTr clle fine omni veritaie
contingenti diftinctad Dco.

41. Ad 3. diftinguo maiorem : iltz verita-
tes obie@inz effent intrinfece verz s & bonz
{upertranfcendentaliter , concedo 5 tranfcen-
denraliter, nego : diftinguo ecodem pacto mi-
norem; & nego confequentiam . Sicut pre-
rer ens tranfcendentale, datur ens fooertran-
(L:_nu'tmn cabftrzhens ab ente pofitivo, & ne-

atino, & puté denominatiuo, fic datur ¢riaz
verum ‘-1purrmkc"dmmlc & bonum falpu—
tranfcendentale: fiquidem verum ¢. g. & bo-
num-eft menunc habere ncgationcm doloris
&c. €rgocxco, quod veritates obiectinae ne-
ceflariz , & mrerne fint vere, & bonz fuper-
tranfcendentaliter ; non arguitur iilas effe en-
tia realia , & tranfcendenralia, fed folum illas
efie entia fupertranfcendentalia , & puré denc-
minatiua , vt explicatum cft.

2. Ad confirmationem , ¢
rem : effe femper,& vbique tran
& non pofie deficere, amittendo efl
dentale, eft magna perfedtio, cor
femper 5 & v mquc fupertranfcer
non pofie deficcre, amitrendo efle f
fcendentale, eft magna perfeétio,
guo cadem padto minorem; &
qqcnnam Effe femper, & vbique rranicon-
dentaliter, eft poflc operari femper, & vbique,
& hoc eft magna perfe@io s {ed verirares ebies
Ginz, de quibus agimus , pon {unt aciuy, ne-
que paffiva,; ac proindé non folum non pof-
funt operari femper, & vbigue,fed aullo | 0c0;
vel tempore pefunt operaris crgo non funt
femper s & !'bmut tranfcendentaliter, fed fo-
lam mpuumlumuntmrcr mx-umu m [eme
pvr & vbique eft verum, quod dinina volitio
ci appluan his dcta‘rm”mu obie&is ; fed effg
femper, & vbique luperiran! ataliters cft
pe lrc&:o {olum fupertranfcende: lis, qux €X
fue genete eft minima, cum pofiit conuenire
ctiam negationibus ; cr:;o . Similiter ion pol-
{fe deficere ; amittendo effe reale , elt magna,
perfeios at non poffe deficere , amittendo
{olum efle fupertranfcendentale , qued conue-
nit etiam ncgariorihus » eft parna perfeétio, &
fupertran{cendentalis .

45+ Ad 4 lam diGtumeft veritates obic-
ctinas, de quibus loquimuryefle perfe@iones
{upertranfcendentales, miftas imperfectionis
bus. Neque ex hoc fequitur jllas effe creatu-
ras. Siquidem ad creaturam non fufficir, ve
habeat perfectionem i'uputmmcc ndentalem
miftam imperfeione , qua is pului,()(ou
nit etiam negationibus , & prinationibus
requiritur » vt habeat ncmam»m t
dentalem mitam impcrfcflic\a‘:.

44. - Ad . concedo veritates obiedtinas .,

¢ quibus loquimur , habere imperfectionem
contingentix «

45. Ade6.diftinguo maiorem ; omne con-
tingens, quod non includator in ipfo exer rCitio
libgro diuinz voluntatis, debet 4 Deo deter-
miniati per volitionem antecedentem , conce-

nguo malo-

ranfcen-

187

do: qued includatar ia ipfo (vemno liba
dinine veinneatis, nego: difinguo codem _m-
o minorem ; & nego Loniulnum_.m « Sieut
nos volitionem libctam determinamus per [e
iplam , & non per determinationem antcce-
dentem ; fic Deus applicationem liberam (ue
volitionis determinat per fe ipfam , & non per
determinationem antecedentem . Ratioeft »
quia exercitinm immediaté hberum determi-
natur feiplo , non autcm determinatione ante-
cedenti; fed applicatio diuine volitionis eft
excrcitium immediaté liberum Deo; etga &c.
46. Dices : omuis determinatio ¢t altio
fed Deus determinat ifhis veritates obiedtinas ;
ergo illas dererminat per aliquam aétionem ;
,td quod detcrminatur per actionem,, el ens
reale; ergo tales veritates obictiuz funt ens

Refpondeo diftinguo maiorem : om-
nis determinatio fupertranfcédentalis elt a&io,
; tranfcendentalis , concedo : diftinguo
Jdem pacto minorem ; & nego confequens
tiamy ,  Determinatio {upertranicendentalis
non et a&io, ve patet in fententia pene ocm-
nium . Nam Deus determinat negationes con-
tingenres,& nd per adtionem @ audores etiam,
qai admictunt puram omiflionem liberam. ,

arc ad purama

dicunt voluntatem {c deter:
omiffionem , & non fe determinare per adtio-
nem.

48. . Quzres, quo paito determinentor ve-
ritates obieétina , per quas completur {cientia
media ?

49. Refpondeo, quod quia cegnitio diui-
na cft determinata 2d affirmasdum quodlibet
obiectum etiam conditionatum, dummodo
illud chiefum fit verum, cognitio diuina co
iplo , quod Ji:mlu‘l obiedtum conditionatum
elt verum, fe iplam neceflario npw"”t i1
obie®o,ac proinde determinat veritatem illam
obiedtiuam, per quam formaliter applicatur,

QVAESTIO LIX

Proponitur doitrina S. Thome articalo 4. &
qum.!étﬂ gueftionis 1§ . de Vo-
lunrate Dei o

8. Th.q.19.art- 4. 5. 6. 7.8, 0. 10. 11, 12.

I. Vm fusé examinauneriaius do@rinams

S. Thoma primis t articulis que-
ftionis 19. de voluntate Dei, in quibus quEric,
vteum in Deo it voluntas , virum Deus velie
aliad (e, & vtrom Deus omaia , quz vuli ng
ceifario velit , libet breuiter per varia quafitw.
proponcre dodtrinam articuli quarti , & fe-
queatium ciufdemn quelionis .

2. - Quazres igitur primo, vrram voluntas
Dei fit caufa rerum ; hac eft , virum Deus pro-
ducat effe®us ad extra ex neceflitate naturze,
vel per voluntatem ?

Refpondeo cum 5. Thoma art. 4<, quod

Aa 5




4 i
o L 223 Bl .
QR Yo X sl
Is0 .,E...M.., V Ol
Deus effedus ad extra producit; non ¢x necef=

fitate patare , fed per voluntarem , inxed illud
Sapientiz 11. Qe o poffer aliquid permancre 5
wift tnwoluiffis ® Prot nétus Thomas tribus
ratjonibus .« Prima ratio ¢ft, gquia cumn propter
finem agat tum paturas tom intelledtus, vt do-
cer Artoteles 2. phyfic. t. 40. natura debet
L id finem ab aliquo intellectu fuperioti ,
co patto, quo fagitra ¢ tut ad fcopum 4
fagirtante : fed Deus eft prima caufa, ac proin-
denon potelt dirigi ab alia canfa ad finem ; er-
go deber per [c iplum intendere finem ,
& ordinare media ad finem , a¢ proindé de-
bet rintelledtum , & voluntacem .
?\ccuﬂux ratio ¢t ; agens per naturam cft ex
fe dererminatum ad producendum voumos
¢ffectum, & agit quantum’potelt; fed Deus
cum contineat rotum cffe , adeoque effectos e-
tiam oppofitos, nhon poteft efic determinatus
ad vaoumeffeGtum » & ad agendum quantum
portelt, alioguin produceret effedum indeter-
minatum > & inhoitam ;ergo debet feipfum_
perveluntarem determinate ad producendum
viaum pot tum, goam abum . Tertias
ratio efly cficdus procedunt a caufa fecandum
modam, quo pracxillontincsufas fed effe-
¢tus creati praextitunt ia Deo intelligibiliter ,
fiquidem effenria Deiconfiftitin hoe ; v fit a-
¢tualis intelle€tios ergo proceduncd [éo per
modum i s led i ad agendum
id ; quod intc) u concipitur, voluntas s
ergo effedtus procedunt & Deo per veluntas
tem, ac proiode voluntas divina eft caufa re-
rany.

3. Quares fecundo; virom voluntas dinie
nafit caufa reram fecundum folam volitio-
nem vitalem Deointrinfecam s an ctiam fe
cundum applicaionem cxtrinfecam , qua ap-
plicatur ad v olendum 'efficaciter hanc potius
rem, quam aliam 2

Refpondea,; quod fola velitio vitalis , ae
Deo intrinieca , qua adequate continer om-
nes res, eft caufa rerum, applicatio dutem ex-
trinfeca non cft cavfa, fed cft pura applicatio
caufz . Cum enim talis applicatio {it pura ve-
ritas obiedtina, non habet virtutem activam ,
fed tolum poteft applicare virtutem actinam.s
diuinz volitionjs vitalis .

4. Queres rertio, virum Deus agar ad ex.
rra etiam per effefitiam, & fcientiam 5 adeo-
que ctiam effentia, & (cientia Dei {it caufa re-
1um?

Refpondeo affirmating , vt docet S. Tho-
mas in relp. ad 3. & 4~ Effcntia enim Dei eit
intelletus & voluntas, foienria, & volitio:

o €o iplo , quod Deus agat per voluniatem,
& volitonem, agit etiam per feientiam , & ef-
fentam, & eoipfo, quod agat per effentian ,
agit per volontatem , & intelleGum . Rucfus
ficutinnobis , fic in Deo fcientia agit vt diri-
gens; voluntas vt imperans , potentia vt exe-
quenss fed in nobis hec tria ditinguuntur, in
Dco vnum funt .

5. Quares quarto , inquo fenfu dicat Au-

diriery
irigl

1

o

v
i

i L & TEe
™
~fFrfm b oS
untatc isCl

guttinus lib, 1. de Do&rina Chriftiana, quod
quia Dens bonus eft; [htniss «

Refpondeo cum S Thoma in refp. ad 4.
quod cum dinjna bonitas fit Deo ratie volendi
omnia alia, in quanram Dcus bonus eft , fu-
mus, :

7. Quzres quinto, in quo fenfu dicat Dio-
nyfius cap.q.de djuinis nomin. ; Sicat mofter Sol
uon vatiocinans,neque pracligens, fed pey ipfum effe il-
luminat omnia participare lumen [uum valentia, itd
& bonum dininum per ipfam effentiam omnibus exi=
flentibus immittie bonitatis dinine vadios .

Refpondeo cum S. Thoma ad 1. quod non
negat Deum fimpliciter operari ex ele@ione .
fed folum dicir, Deum cuin omaibus exilten=
tibus communicet fuam bonitatem fecendum
varios gradus, non eligere vni potius comu-
nicate , quam alteri mam bonitatem .

0. Quzres fexto, vtrum voluntatis dinina
fit aflignare aliquam canfam i € g.vtrom vo-
luntas, qua Deus valt finem , fit caufa voluns
tatis ; qua Deus vult media?

Refpondeo cum S. Thomaart. 5, negatiug «
Ratio eft,quia tunc foli in intelleGtu intelle@io
principieft caufa iatelligendi conclufionem ,
cam intelletus feorfim intelligit principia ,
ablqueco qued eodem adtu cognofcat cons
clufionem : fiverointellectus intelligens prin.
cipium per eumdem actum, & vno intuitu vis
deret conclufionem in principio, intclle@io
principil non effer caufa cognitionis canclufio=
nis , alioquin idem actus eficr caufa fui ipfias ,
fed folam videret principinm effe caufam con-
clufionis ; ergo proportionaliter in voluntate
tunc folum volitio finis eft caufa volendi me-
dia, cum voluntas feorfim vult finem, abfque
¢o quod codem ata velit media , hoceft ea,
qua fant ad finem ; fi autem voluntas eodem
altu, quo vult finem , vult media, volitie fis
nisuon poteft effe caufa volendi media : alio=
quin idem actus eflet caufa fui ipfius, fed fo=
lum poterit velle , vt media ordinentur ad fis
nem , & fint propter finem , & caufa finis, &
fic caufentur finaliter 4 fine ; fed Deus ficut
omnia vnica actu intelligit in fua effentia , fic
omniavnico adtu vulr in fua bonitate : hoc
cnim fpe@tar ad petfetum modum operandi
dininum : ergo volitio finis, non potelt Deo
¢fe canfa volendi media , ac proindé vult quis
dem media effe propter finem , fed volitio me-
diorum non ¢ft propter volitionem finis, itd
vt caufetur & volitione finis. Hec do@rina
magis explicabitur » & examinabitur Tralatu
fexto de Prouidentia, & Predeltinatione Dei,
quit, 69. num. 28. Confirmatur: nam Augu-
ftinus liber 83. quaflionum quel. 87. dicit ;
Omnis canfa cfficiens waior ¢f ¢o , quod efficitur 5 fed
nihil eft maius voluntate divina ; ergo nulla cft -
caufa divinz voluntatis,

10, Quares feptimo, vtrum faltem appli-
catio libera divinx volantatis poffit habere alj-
quam caufam ?

Relpondeo, quod ficut tales applicationes
propric non [(untentia, itd proprié non cau-

fan-




Liber I1. Quaftio L1X.

fantur peraltionem ; vt ditum eft quazll. ¢§.
num, 46. Determinantur tamen 4 Deo deter~
minatione fupertranfcendentali, vt didtum efb
ibidem,atquc hoc idem aduerfaryj afferunt des
negationibus , vel de terminatienjbus liberis
Deo intrinfecis .

11. Quzres oftauo, in quo fenfu voluntas
Dei fit rationabilis, {inon haber aliquam ra-
tionem , & caufam ; & tamen vt dicit Augu-
ftinus hib. 83. quatt. 46. Guis andest dicere De-
wm drrationabilitcr omnia condidiffe ?

Refpondeo , quod voluatas Dei eft rationa-
bilis, cum fit prima ratio , & cum {itd {e , ha-
bet pro ratione fe ipfam . Licet habeat ratio-
nem , non habet canfam, quia caufa dicitur
folum relpectu alicuius dittin&i 4 caufa; ratio
autem abftrahit ab hocs vt fit ratio alicuius di-
flin@i, vel indiftin@&i, Addit S. Thomas in»
refp, ad 1. voluntatem Dei eic rationabilem ,
quia voluit res ird effe , vt voa Gt caufa , & ra-
10 alterius , ac nulla {it fin¢ ratiohe , & caufa.

12. Quares nono, quare {i voluoatas Dei
itd eft caufa omnium rerum , vt non habeat
€aufam ; philofophi non aflignant pro vnica
caulaompium rerum folam 3 volunta-
tem, adcoque non funtvang [cicntiz, qua co=
nantur querere, & aflignare caufas rerym dis
ftintas 4 diuina voluntare ?

Refpondeo cum S, Thoma in refp. ad 2.
guod Deus, vedarerurin rebus ordo , voluit
vt res producantur mediis fuis caufis fecundis,
ideoque vtiliter fcientia vitra divinam volun-

¥

_tatem ,qua elt prima caufa, inueftigane etiam

canfas fecundas rerum , & effectuum « Siau-
tem aliquis quarereraliam primam caufam re-
rum, quam divigam voluntarein , incaffums
laboraret, Etquid aliqui philofophi quarcs
bantaliam caufam primam rerum , quam di-
uinam voluntatem ; ideo Augultinus metitg
illos reprehendit lib. 2. de Trinite cap. 2. di=
€cns, Placuit wanitati philafophoram. etiam alijs
canfis effellus contingentes tribuyceres cunz ovening vide-
ve son poffunt fuperiorem ceteris omuibus caufam ,
idefl voluntatem Deiy

13, Quaritur decimo, virum dentur ali-
qui cffeétus ; quidepeadeant , ex fimplici vos
luntate Dei s & non cx alijs caufis ¢

Refpondeo affirmariuné cym 8. Thoma ins
relp.ad 4. Ratio g‘ﬂ? q‘u_ia in nulic gencre caus
fx procedirur in infiRjtum ; erge tum in gene-
re efficientis, tuin in genere finis dantut aligui
cffe:Qus, qui procedunt & fola diuina volunta-
te tanguam 4 caufa ethciente , & non ab alia
caula efficiente , & aliqui fines , qui non ordi-
pantur ad vireriores fines s ac proinde itd pen-
dent 4 voluntate Dei, vi non habeant aliam s
canfam finalem &e.

14, Queztitur vindecimo, virum voluntas
Dei femperimpleatur? i ;

Refpondeo cum S. Thomaart, 6. affiemati-
usuxta illod Pfalmi t13- Omnia, quAcunque vo:
itin Celo, & in Terra. Prabar San&tus
:nam cum cffectus conformetur as
i fecondum foam forman, proportiena-

100
gent

189

liter fe habet ad agens ; einfgue intentionem ;
ac ad formam : fed ita fe haber ad formam , ve
poffit gqnidem deficere ab hac , vel illa forma
particulari , puta d forma ignis, vel aqua &c.
fed non poflit deficere A torma vniucrfali en-
tis, a¢ non poflitnon effe ens; ergo poteft guis
dewn effectus deficere ab intentione hutus 5 vek
illius agentis particularis , ird vt illa non im-
pleatur, fed non poteft deficere ab intentione
Deiagentis valuerfalis, ita viinteptio Deinon
jmpleatur .,

15, ~ Confirmatur , & cxplicatur . Nam.s
Deus ordinat omoes canfas particulares ; ergo
licér vna caufa particulans pofilit non confequi
fhum cffedtom, alia impedicore, tamen canfa
viitierialis ; qua ordinat, cndit, ac
difponit omnes caufas § £es, non po-
telt nen conlequi quod imtendit, fiquidem .
intenditipfum ordinem;, fub omprehene
duntur omnes cffcéios » Confirmarur cxems
plo’ effeCtuum corporalium . Licet enim alie
quis’ effectus particularis poflit effe prater in-
tentjionem alicuius fielle,tamen non poteft efle
praterintentiond primi Cali continentis om-
nes fiellas ; & omnes caufas corporeas particu~
lares: ergo d pari - ldeo quod videtur recede-
rea dimina voluntate fecundum voum: ordis
nem ; implet divinam voluntatem lecundum
alium ordinem; e, g. dum peccator videtur re-
cedere 4 dinina voluntate pixcipiente, peecan-
do, implet dininam voluntatem punientem
peccata, ad feruandam ordinem iuftitiz, &
permitteatem peecata propter bena, que cft ex
peceatis elicitura .

16, Quezres duodecimo, quo pafto cum
dicat Apoftolus 1, ad Timot, 2. Deus vult om=
nes homines fabuos fieri ; & pon omnes [alucnour,
hac dinina voluntas impleatur ?

Heipondeo cum S. Thoma in refp. ad 1. di-
&um illud Apofioli, pefle tripliciter intelli=,
gi. Primo vt docet Auguftinus in Enchiri-
dio,cap, 103. & lib. 4. contra lulianum, cap. 8.
potelt intelligi fecundum accomodam difiri-
butionem , vt fenfus it : Deus valt faluos fie-
& omuss ; qui faluantur , non guia nullys ho-
mo fit, quem Deus non velir faluaris eo pa-
&to s quo fi vous tantum (it in ciuitate Magi-
fter Grammaticz,dicitur ille docere Gramma-
ticam omnes, qui funt in cigitate , nop quia
nullus @it incinitate, quem ille non doceat
Grammaticam » fed quia nullus in cinjtate do=
cetur Grammaticam ; quem ille non doceat s
Secundo vt docer idemi Auguftinus lib. des
Correpts& Grat. cap. 15., & Profper in lib. ad
articulos {ibj falfo impofitos,qui habetur etiam
inter opera Augufliai Tom. 7. poteft intelli-
gi, vt fiat diftributio pro generibus fingulo-
rum ; hon pro fingulis generum, & fenfus fit,
quod Deus vult faluos fieri ex omnibus ftatir
bus, nimirum marium , & focminarnm, Gen,
ulium , & Iudeorum , pauperum, & diuirum,
non autem vult faluos fieri fingulos ex talibus
gencribus . Tertio vt docer Damafcenus lib
2. d¢ fide, cap. 20. poteft ita intelligi, vt Beug

Vo-




I90

yoluntare antecedenti conditionata velit om-
nes faluos fieri, fi per ipfos non fteterit s fed
confequenter velit ablolute multos damnare,
quia peripfos ffabit ne faluentur , proportio-
naliter ac index voluntate antecedenti nemi-
nem vuolt fulpendere, led voluntare confe-
quenti valt fulpendere fures, homicidas?

17.  Quezres decimo tertio, gunare ficut De-
us cognoicit omne yerum , fic non velit effi-
caciteromne bonum ?

Refpondeo ex 8. Thomain refp. ad 2. ratio-
1em elle, quia ad hoc, vt verum cognolcatur
a Deo, (ufficit, v (it intentionaliter in Deo 5
vt autem Dens velir efficaciter bonum , tales
bonum debet effe realiterin fe ipfo: fed omne
bonum , & verum debet effe intentionaliter
in Dco, ac non debet efic realiter in rerum na-
tura = ergonecefle eft , vt Deus cognofcat om-
ne verum non autem vt velit cfficaciter om.
ne bonum .

18- Queresdecimo quarto; quare effectus
caufe voiuerfalis poteft impediri per defectum
caufx particolaris , e. g. reéta ambulatio, que
cft effectus per {cintentus & virtute motina »
poteft impediri per defeétum ribiz,que eft cau-
ia particularis, effeétus autem Dei, qui eft cau-
fa vniuerfaliffima, non poteft impediri propter
defi @um caufarum fecundarum .

Relpondeo cum San@te Thoma in refpon-
fione ad 3. raticnem effe, quiacaunfa vniuer=
faliffima continer {ub [e,& ordinat omnes cau-
fas particulares, ac proinde nullus effectus par=
ticularis poteft non contineri in otdine pra=
fcripro, & intento a caula vniverfali; at caufz
non vainerfaliffima non continentr omnes cau-
fas,ac proind¢ aligui effedtus pofiunt non con-
tineiiin caufa non voiuerfaliflima,& fieri con-
tra cius intentioncm .

19: ,Quzres decimo quinto, vtrum veluan-
tas Dei fit mucabilis ?

Refpondeo negatiné cam S. Thoma art. 7.
instaillnd Nomer. 23. Non eft Deus quafi bomo 5
qui mentiatuy s neque vt filius hominis , quimuterar .
Probar &. Thomas: nam vt voluntas mutetur,
pon fufficit, vt quis velit mutationem circa
res » ham poteft aliquis im mutabiliter perfeue-
rire in voluntate, qua velit; vt res aliqua nune
vno mode fe habeat, nuncalio, putd vt nunc
fit: nunc non {it, fed requiritur , vt quisinci-
piatde novo vellequod ante noa volebat, vel
definat velle quod ante wolebat: fed Deus licet
poflit velle muiationem extrinfecam rerum,
tamen non potelt incipere velle quod anrea
non volehat, ncque definere velle quod ante
volebat: ergo voluntas Deinon potelt muta-
ri. Probatur minor; nam non poteftaliquis
mutare voluntatem , nifi prefuppofita muta-
tione aliqua in fubftantia, vel in cognitiones
boni : e. g. cum quis , qui antc non patiebarur
frigus ; incipit pati frigus, mutat volustatem ,
& incipit de nouo velle accedere ad ignem
cum ante nollet: & cum quis ante non cogno-
fecbat aliguid effc bonum , de nouo coguofcit
illud efle bonum , incipit illud velle, cum ante

De Voluntate Dei

non vellet : fed Deus neque poteft mutati ins
fubftantia , neque in cognitione, vt didtum elt
fupsa quaft. 0. art. 1. & quafl. 14.art. 15, €rgo
neque potelt murare voluntatem .

s0. Quzres decimofexto, in quo fenfu
Deus Genef. 6. dixerit: Penitet me feciffe homi=
nem.

Refpondeo cum San&o Thoma in refp. ad
1. illud intelligendum metaphoricé . Quia e-
nim homines, cum illos pxnitet , & volunta-
tem mutant, deftruere folent quod fecerunt.,
licet poffent deftruere fine mutatione volunta-
tis, {i ab initio voluiffent illud facere, ac deinde
deftruere , ideo Deus quia per dilunium de-
firuxit hominem , quem fecerat, dixir fe peni-
toiffe , quod feciffer, licet veré voluntatem s
pet pznitentiam non mutauerit , {ed ab initio
voluerit creare hominem , permittere , vt pec-
carety & deindé deftruere per diluvinm.

21.  Quazres decimo feptimo; in quo fenfu
Teremiz 18. Deus dicat & loquar aduerfus gentem o
& aduerfus veguum 5 vt eradicem, & deflyuam, & di-

[perdam illnd : fed fi penientiam cgevic geus-illa &
malo fiio, agam & ego panitentiam [nper malum,quod
cogitani , vt facerem i}

Refpondeo cum Sancto Thoma in refp. ad
2. quod infelligitur metaphorice . Quia enim
homines, quando non implent quod commi-~
nati funt ; folent pnitere , & mutare volun-
tatem , Deus cum aliquid mionatur {ub condi-
tione, & videt , quod quia non ponetur con»
ditio, non implebit quod minatur, dicit, quod
aget pznitentiam fuper malum, quod fucrac
comminatus , licet femper habuerit volunta-
tem illud comminandi, & non faciendi, quia
femper przuidit conditionem non 1mplen=
dam . Ideo Gregorius lib.2c. Mor. cap.23. di--
dicit = Deus immutat [ententiam ; non tamen mutat
confilium , [cilicet voluntatis fuae .

22. Quzres decimo ofauo, quo padto
Deus eam aliquando praceperit legalia obfers
uari, aliquando prazceperit non obferuari, non
mutauerit volunratem ?

Refpondeo cum Sanfto Thomain refp.ad
3.quoed Deus voluit quidem mutationem pra-
cepti, hoceft vt aliquando daretur pr&ceptum
obferuandi legalia , aliquando non daretur,
fed voluntatem non mutauit, fiquidem fem-
per voluit , vt preceptum aliquando daretur;
aliquando non daretur.

23. - Queritur decimo nono, quo padto
Deus cum mulea velit liberé » ita v poflic vel-
le, vel non velle, non poflit mutare volunta-
rem ?

Refpondeo cum San&to Thoma in refp. ad
4..quod non poteft mutare voluntatem , quia
ex {uppofitione s quod aliquando velit, noa.
poteit definere velle, & ex fuppofitione, quod
aliquando non velit, non poteft incipere vel.
le. Quo pa&to vero Deus non fit mutabilis,
ex eo;quod fit liber ad velendum, vel non voa=
lendum aliqua obie@a, explicatum eft quaft,

54. & fequentibus.

24, - Quares 20, viram voluntas dinina ne-

cefli-




Lib. 1L Quaftio LIX.

ceflitatem omnibus rebus cfficaciter volitis
imponat.

Refpondeo negatiué cum S. Thoma art. 3.
Ratio eft , quia Deus efficaciter vult, & inten=
dit omnia bona , qua fiunt, eriam adtus hone-
ftos ; ergo fi voluntas dinina neceffitatem im-
poneret omnibus volitis, omnia bona, quz
fiunt, etiam acus honelti fierent neceflario ,
& non liberé , adeoque periret liberum acbis
trium ad aétus honeftos. Dicendum igitur,
quod diuina voluntas quibufdam volitis im-
ponit neceflitatem , quibufdam nen imponit
neceflitatem , fed relinquit , vt Rant liberé ?

25. Queritor 21. vtrum pafiit dici, quod
ideo Dcus non imponat neceflitatem omni=
bus volitis , quia canf fecund® contingentes,
& liber faciunt, vr effe@us 4 Deo voliti fint
contingentes , & liberi , vt aliqui docuerunt s

Refpondeo -negatiué . Probat primo Sans
&tus Thomas : nam ecatenus caufa inferis
or poteft facere, vt effedtus determinaté inten=
tus i canfa fuperiori, fit contingens, quatenus
poteft impedire effectum determinaré inten-
tum 4 caufa fuperiore, ¢o-pacto  quo tibias
vitiata potelt impedire ambulationem re-
&am determinaté intentam i virtuee mocina 3
{cd canfa fecunda contingens, & libera, non
pme&impcdirc cffetum determinaté volitum

-4 Deo;ergo &c Sccundo fieffectus effeccon.

. tingens , & liber folum propter caufam fecun-
dam, & non propter primam, fequeretii,
quod effectus contingens, & liber non effer
per {eintentis A caufa prima, quod eft incon-
ueniens .

25, Queritur 22. verum aliquieffectus fint
contingentes , & liberi, propterefficaciam di-
uinz volumntatis?

Refpondeo affirmatiné . Cam enim diging
voluntas fit efficaciflima ; & velit, vt non f{o-
lum res fiant , fed etiam vt certo modo fiant,
vult, vequedam fiant neceflario , quedaan lis
beré , ideoque quibufdam adaptat caufas ne-
neffarias, quibu(dam adaptat caufas indifferen-
tes , contingentes, & liberas, & fic facit, vt qui-
dam effe@us fiant neceffario, quidam fiant
contingenter , & liberé.. Non igitur effc&tus
a Deo volirti funt contingentes , & liberi, quia
caufz proximez illornm funt ‘contingentes , &
libere , itd vt contingentia {it preter inteatio-
nem Dei, fed quia Deus vale quofdam effe-
&us fieri contingenter , & liberé , adaptat illis
caufas contingentes, & liberas,ac non determi-
natasad vhum , vtex profefso explicabitur in
Trattatn de digina Prouidentia, & Prede-
ftinatione,queft. 83. X fequentibus.

26. Queritur 23.quo padtointelligendum
fit illud Avguftini in Enchiridio €ap. 103.
INullus fit faluus , vifi quem Deus voluevit [aluari:
& ideo vogandus eft s vt welit , quia neceffe eft fievi,
fi woluerit.

Refpondco ; quod intelligendum eft de ne-
ceflitate non abfolura, fed ex fuppofitiones .
Nam non eft abfoluté neceffarinm , vt (aluen-
zur illi, quos Deus vult faluari , fed ¢x fuppo-

191

fitione, quod velit , necefle eft , vt faluenturs
ficut non eft abfoluté¢ neceflarium, vt mun-
dus fit, fed ex {fuppofitione ; quod fit , necef-
feeft, vt (it

27. Quaritur 24. quo padto cum voluntas
Dei, qua vult hominem conuerti, non poflit
impediri & (uo effeGtu , ( dicit enim Apoftolus
ad Rom. 9. welkntati eius quis vefiftic} ) non caus
fet conuerfionem neceflariam ?

Refpondeo, quod Deus valt hominemos
conuerti liberé; ergo propter hoc ipfum, quod
voluntati Dei non poteft refifti,caufat conuer-
fionem non neceflariam , fed iberam .

28.  Queritur 25.quo paito conuerfio Ped
tri efficaciter volitad Deo , cum fit neccffaria
ncceflitate antecedenti, & 4 priori ( voluntas
enim dinina cft caufa, & eft prior effectu) non
{it neceffaria abfolure ?

.Refpondeo, quod voluntas dinina talems
dat neceflitatem obicéto volito, qualem vult
dare; fed vult dare obie@o volito,puta conuers
fioni , neceffitarem folum ex f{uppofitiones
non autem abfolutam; ergo conucrfio eft ne-
ceffaria lolum ex {uppofitione , non autem ab-

foluté . Verum dodtrina huius quaftionis cxa-
minanda et ex profeffo Trad. 6. de Prouid. &
Predeft. queft. 83. & fequ. in quibus age-
mus de concordia libertatis humanz cum di-
uina fcientia, voluntate , & pradeftinatio-
ne.

29. Queritur 26. vtramaliquod agens pol-
fit velle , vel appetere mala .

Refpondeo cum S.Thoma art, g. quod ma-
lum inquantum malum non poteft appeti , ne-
que appetitu paturali, neque animall s neques
intelle@uali s hoc eft voluntate, {ed folum po-
telt appetiper accidens, propter aliquod bo=-
num, cum quo coniungirur » Ratioelt, quia
obicétum appetitus eft bonum ; fed malum
et contrarium bono; ergo malum in guan-
tum malum non poteft appeti, fed folumes.
potelt appeti per accidens propter. bonum ,
cumquo coniungirur. Confirmatur indu&io,
ne in appetitu naturali , animali , & intelle-
&uali. Namagensnon per fe intendit prina-
tionem , & corruptionem , fed per (¢ intendit
generationem, & formam , corruptionem au-
tem intendit, inquantum conijungitur genera-
tioni , & prinationem_intendit , inquantum
coniungitur forma . Similiter lco dum cer-
uwum occidit s per fe intendit cibum , occifio.
nem autem cerui intendit folum per accidens,
inquantum non poteft ceruo velci, nifi illum
occidar. Demum peccatur, puta fornicator
appetitu intelleétuali intendit deleCtationem ,
cui coniungitur deformitas culpz ?

30. Queritur 27. virum Deus poffit perac-
cidens intendere , & velle malum peccati.

Refpondeo negatiné . Rario eft, quia cum
malum confiftat in prinatione boni, ton po=
teft quis per accidens velle malum , nifi magis
velit bonum coniundtam cum ‘malo, quam
bonum , quo malum privat: fed Deus nons
poteft magisvelle bonum coniunduin cum

pee-




1

peccato, quam bonum, quo peccatum priuat;
crgo Deus neque peraccidens poteft velle pec-
catum . Probatur minor: nam peccatum pri-
pat debiro ordine ad bonum divinum 3 fed
Deusnullue alind bosum porelt magis velle ,
guam debitum ordinem ad bonum dininum :
ergo Deus nullum alind bonum poteft magis
velle, guam bonum , quo privat peccatum,
ac proiede neque per accidens poteft velle pec-
catum . Defedius, & mala phyfica pateft Deus
per accidens velle ; quid poteft magis velle bo-
ni, cuin quibus coniungantur, quam bona,
guibus privant , ac de fado per accidens vult
mala penz propier bonum iongitie , & wvalt
quaedani corrumpi, viferuetur ordo natur .

31.. Quares 28. vrrum re@é dicatur, quod
Jicer Deus non velir mala culpe ,tamen velit
malaefle, vel ficri squia licer mala non fint bo-
natamen bonum eft'mala efe, vel fieri. Cum
enim mala ordindtur ad aliquod bonuim,prop-
rer talem ordinent bonum eft mala‘efle s vel
fieri?

Refpondco cum Sancto Thomain refp. ad
primum hzc non reéié dici . Ratio eft , gnis
nihil ¢t bonum ex co, quod conuenit illi per
accidens s & prater intentionem agentis: fed
¢t prater intentionem peccantis, quod ex
peccato fequatur bonum, . g. erat prater in-
rentionem [yrannorum torquentiom Marty-
res, quod ex corum perfecutionibus clarefce-
ret patientia Martyrum ; ergoex co, quod ex
peecato per aceidens fequatur bonum, nons
poteft dici, quod bonum eft peccarnm effes ,
vel fieris

32.  Quaritur zo. verum Deus velit malum
peccati, in quantum confert ad perfeGionem
vniuerfi, iuxta illud Dionyfij cap.z. de Dini-
nis Nominibus: Evit malum ad omnis , ideft vni-
uerfi perfelfionem conferens, & Aunguftini in En-
chiridio cap. 10. & 11. Ex omnibus confiftit wni-
ucrfitats admirabilis pulchritudo , in qua ctigm il-
Iud , quod malum dicitur 5 bené ordinatum, & fuo lo-
co pofitan: , eminentius commendar bona, vt ma-
gis placeant , & landabiliora fint ; dum comsparantur
malis .

Relpondeo negating'ex S.Thomain refpon-
fioncad fecundum . Ratio cft,quia Deus non
vultfed folom permittit ea, quz folum per
accidens conferunt ad perfeGionem vniner( ,
ideoque Dionyfius loco citato intert tanguam
abfurdum ; quod malsm ad omnis , ideft vni-
nerfi perfeditonum canferre s ergo Deus ma-
lum culpe non vule, fed puré permittir .

33. Queritur trigefimo , virum quando-
quidem Deuns non vult mala culpx fiers , velit
faltem illa non fieri .

Refpondeo ex 8. Thoma in refp. ad 3. quod
Deus neque vule mala culpa fieri;neque effica.
citer vult mala culpa non fieri, alioquin nons
fierent ; voluntati enim Dei quis refiftic? ad
Rom. 9. fed folum permitut illa fieri. Licer
poird mala fieri, & mala non fieri fint con-
tradiforia , adeoque dcbear alterum verificas
Tl ; tamen velle mala fieri, velle malanon fie-

5 De Voluntate Dei

ti, non funtcontradiCoria, cum verumques
fir afirmatigum , ac proinde Deus poteft neu-
truai velle, ac peceata foluin permittere.

4. Queritur 37, virum Deus habeat libe-
rum arbitkium?

Refpondeo aflicmatiué cum S, Thoma iux-
td illud A mbrof) lib. 2. de fide, cap.3. Spiritus
Sanllus dinidit [ingulis prowt vuit , ideft libero volun-
tatis arbirrio, non weceffivatis obfequio « Ratio elt .
quia tunc dicimur habere liberum arbitrinm
ad aliqua, cum illa non volumis neceflario,
neque naturali inftin&u ; ad illa vero, que vo.
lumus neceffario , velinaturali inftin@u , non
dicimus habere liberum arbitrium ; e, g. non.»
dicimur habere libetum arbitcium ad volen-
dam felicitatem , quia naturali inftin&u volu«
mus effe felices 5 & quia brutaanimalia natu-
rali inftin&tu mouentur ad appetendum cas,
que appetunt, carent libero arbitrio; fed Deus
neceflario vale fuam boniratem , alizautem a
{e vult non neceflario, vedi¢tum eft art, 3. er=
go Deus habet liberum arbitrium ad nolea-
dam alia i fe. Do@rina huias articuli ex pro-
feffo explicata eft, & examinata quaft.40.

35. Quzritur 32.in quo fenfu Hicrony-
mus Homilia de filio Prodigo, fea Epift. ad
Damatum dicat: Solus Deus eff , in quem pecca-
tum now cadit, necvadeve potefl 5 cateva cum fint lis
beriarbitry 5 in vtramque partem flecti poffunt

Refpondeo, quod excladira Deo liberum
arbitrium non fimpliciter; {ed inquaatum et
flexibile:ad malum, Deus enim habet liberum
arbitrium, folum ad eligendum hoc ; vel illud
bonum.

36, Queeritnr 23+, quo pacto Deus habeat
liberum arbitrium ; quod definitur s Facultas
rationis, & woluntatis, quabonum , €& malum eli=
gitur .

Refponden, quod perillam definitionem
defcribitur folum liberum arbitrium peccabi-
le . Liberum arbitrinm vt fic definiri debet :
Facultas voluntatis , & vationis , qua potefl eligi -
trumlibet ex oppoficis; fed Dens poreft eligeres
creare muundum , vel non creare &c. ergo
&e.

37. Queritur 37. Vtrum in Deo ponenda
fit voluntas figni ?

Refpondeo affirmatiué cum S. Thoma arr.
11. Probat S. Thomas: nam f2pe ea, quz in
nobis funt effetus , & figna alicuius paflienis,
cum tribunntar Deo, metaphoricé fignifican-
tur nomine paflionis : e. g. quia in nobis, hoc
quod eft punive infurias illatas (olet efle cFedus
ir®; cuax Deus punit iniurias fibi illatas , dici=
tur irafci ;etiam{ non patiaturtpaflionem , &
perturbationem ire, qua.includit dolorem de
iniuria allata; fed nos cum aliquid pracipi=
us ; folemus velle, vt fiat quod pracipimus ;
ergo preceprum Dei meraphoticé vocatur
voluntas Dei, & in oratione Dominica Matth.
6. du m L‘éiCim‘qS Fiatwoluntas tua 5 nomine vo-
l\tmtans Intelligitur praceprum divinum . Ad-
dit Sanctus Thomas, quod ira conuenit Deo
folum metaphorice ; voluntas auten conuc-

nit




nit Deo etiam ptoprie, idecoque yoluntas dici=
wir de Deo dupliciter , proprié & meraphos
ricé . Voluntas propria dicitur voluntas be-
neplaciti, puta qua Deus voluit creaic mun-
dum, faluare fan@um Petrum » Voluntas {i-
gnielt voluatas me phoricé: e.g preceptam,
confilium &c. dicitur voluntas figni.

38, Quaritur 35. Quare cum con folum
voluntas , fed etiam fcientia Dei fit caufa re-
rum ; ¢fedtus voluntatis dinina vocentur ime-
taphoricé voluntas, & non vocentur metaphos
ricé [cientia ? .

Refpondeo ex S. Thoma in refp. ad 1.ratio-
nem efle > quiafcientia Dei caufat per vplun—
tatem, figuidem non facimus qu {cimus,
nifi velimus , idecque cffectus aliqui diunine
voluntatis,ac fcientie, vocantur potius vo:un-
tas, quam fcientia . : :

30. Queritur 36. vtrum figna voluntatis
dicantur voluntasex eo, quod {ignificent vQ*
jantatem in Deo , vel ex ¢a, qued cam fignifi-
centin nobis?

Refpondeo exS. Thoma in refp. ad 2. quod
ex eo quod voluntatem {ignificant 1n nobis .
Sicut enim punitiovocaturira Dei , non ¢x
co, quod fignificet in Deo pafiionem iz, alio
quin effet fignum fallum, fed cx co, quod fi-
gnificet in nobis paflionem irz; fic proceptum
dicitur voluntas Dei, non guia fignificet De-
_um velle fieri id, quod pracipit, fed quia figni-
‘ficat nos, cam aliquid precipimus, velle ficri
‘quod preEcipimus. :

40. Queritur 37. vtrum conuenicnter po=
nantut in Deo quingue {igua voluntaris, nimi-

.rum prohibitio , przceptum , confilinm, opc-
ratio, & permifiio .

Refpondeo affirmatiu¢ cum S. Thoma art.
12. Nam przceptum, prohibitio, & confilium
vocantut voluntas , dum in orationc domini-
ca dicitur Fiat woluntastua s permiffio , & ope-
ratio vocantur voluntas ab Auguftino , dum
in Enchirid. cap. ss. dicit : nibil fit , uift omnipo-
sens fieri welit , wel finendo vt fiat , wel faciendo .
Probat , & explicat San@us Thomas duplici-
ter » Primo poteft quis fignificarcfe velle ali«
quid per fe ipfam , vel per alium . Significat fe
velle aliquid per feipfom, in quantum facit
illud ; vel dire@¢é, vel indirecte, & per acci-
dens; permirtendo, fen non impediendo . Qui
enim remouet prohibens, vel non impedit, di-
citur facere per accidens . Cum facitdire&e ,
vocatur operatio ; cum facit indireété , voca-
tur permifio. Significat {c velle aliquid vt fa-
ciendam per alinm,dum alium mouet ad illud
faciendum, vel indudtionc obligatoria, vt cum
illud pracipit ; & prohibet contrarium: vel in-
du&ioné folum perfuaforia , vt cum confulit;
ergo quingue hxc, nimirum prohibitio, prz-
ceptum , confilium , operatios & permiffio,
¢onuchienter vocantur nomine diginz volun=
tatis . Secundo poteft dici, quod operatio , &

permiffio funt figna voluntatis , qua volumus
aliquid fieri de prefenti ; prohibitio , przcep-
tum , & confilium funt {igna voluntatis, qua

Liber II. Quaftio LIX.

193

volumus aliquid fieri; vel non fieri de futus
10 . Prohibitio quidem eft fignum mali, quod
volumus non fieri: preceptum cft fignum
boni ncceflarij , quod volumus fieri:  confi-
linm eft fignum boni fuperabundantis, quod
volumus fieri .

41. Qu=ritur 38, virum poffic quis volua-
tatem ciufdem rei declarare per plurafigna?

Refpondeo ex S.Thomain refp. ad 1. quod
ficutcamdem rem poflumus per plura nomi-
nafignificare , fic pofumus voluntatem ciuf-
demrei per plura {igua fignificare : ex.gr. Deus
aliguando eadem , quz pracipit , vel conlulit,
innobis operatur ; ergo fignificat fe illa velles
non lolum per praceptum , vel confiljum, fed
etiam per operationemn . Similitereadem, qug
piohibet , aliquando permittit, adeoque ponic
duo figna voluntatis circa idem obietum .

42. Quezritsr 39. vtrum aliquod- fignums
fignificet Deum velle proprié, aliquid ignifi4
cct velle folum improprié .

Refpondeo affirmatiué ex 8. Thomain refps
ad z. Nam operatio fignificat Deunm velleil=
lud , quod propri¢ vule; fiquidem Deus nihil
operatur nifi volens , vt dicitur Sapientiz 11,
Confilium autem, vel preceptum f{epe figni-
ficat Deum velle id , guod proprié non vult.
Ideo operatio itd eft veluntas figni, vtfemper
coniungatur cum voluntate beneplaciti : con-
filium , & permiffio itd funr yoluntas figni , vt
aliquando non coniungantur cum voluntates
beneplaciti .

43. Quzritur 4o, vtrum aliqua figna den,
tur circa omnes creaturas, aliqua dentur (pe-
cialiter circd creaturas rationales ?

Refpondco ex S. Thoma in refp. ad 3. affird
matiu¢: nam operatio , & permiflio dantut
etiam circa creaturas irrationales : nam Deus
in omnibus creaturis etiam irrationalibus ali-
qua operatur , vel fieri permittit. At prohibitio,
confilium , & prazceptum dantur folumcirca
creaturas rationales , quas Dens per ha:c diri=
git , & ordinar ad voluatarié , & libere agens
dum, vel non agendum .

44, Queritar 41. quare cum malum fiat
pluribus modis , quam bonum , (iquidem bo=
num fit vno modo, malum omnifatiam , vt
dicic Ariftoteles 2. Ethi, cap. 6. & Dionylius
cap.4. de dininis nemioibus, circd malum po-
patur voum folum fignum, nimirum prohi-
bitio » citca bonum ponantur duo figha, ni-
mitum confilinm , & przceptum .

Refpondeo ex S.Thoma in refp. ad 4. ratio=
nemefle , quia malum licet multipliciter fiat,

tamen in/hoc conuenit , vt difcordet 4 volun-
tate dinina , idcogue omne malum debet pro-
hiberi . At bonadinerfimodé fe habent ad di-
uinam bonitatem . Nam quadam funt, fines
quibus non poffumus confequi fraitionem di-
uinz boniratis, & hac debent pracipi:quadam
per quz poflumus perfectius confequi fruitio-
nem diuine bonitatis,& ad hec non debet dari

rzceptum , fed confilium .

Vi melius intciligatur natura iftorum figne-

Bb rum,




s
B

=

=

194

rium, quzftione fequenti debemus examinare,
vtrum prohibitio , preceptum , confilium, &
alia huiufmedi confiftant in aliquo actu intel-
le@tus, vel voluntatis ; & inquo 2du confi-
ftant 2

QVAESTIO LX.

Virum Praceptum, prohibitio, confilinm
& permilfio confiftant formaliter in
aitn voluntatris » vel in adn
sutellectus 2

8. Thoms q.19. art, 11. & 124

1 Identur ex quinque fignis,qu2 ponun-

tur circa dininam voluntatem, pre-
ceptum, prohibitio, confilium , & permuflio,
non confiftere formaliter in adtu intellectus.,
fed inadtu voluntaris: primo quia omnes qua-
tuor adus enumerati funr actus legis; fed lex
clt actus voluntatis, non intelle@us; ergo.
Probatur minor: nam lex debet ¢ffe atusil-
ljus potentia, que itd eft domina, & princeps,
vt habeat vim efficaciter mouendi , & deter-
minandi czteras potentias; fed talis potentia,
eft voluntas, non intellectus ; ergo .

2. Secundo preceptum cft actus, quo prg-
cipiens dicit fac hoc ; prohibitio eft actus , quo
prohibens dicit #e facias boc ; fed aéus, quo di-
cimus fac boe , ne facias hoc , habet pro motiuo
non veritatem , aut falfitatem, fed bonitatem ,
aut malitiam rei pracepta , velprohibitz ; ac
proinde non eft actus intellectus, fed voluntas
iis; ergo

3. Tertioin intelleéiu non debent poni alij
modi tendendi, quam quibus dicatur de obie-
€toeft, non eft; in voluntate non debent poni
alij modi tendendi, quam quibus dicatur zolo,
nolo ; fed per praceptum, quo dicimus » fac hoe
intellectus non dicit de obieGto ; eff , per prohi-
bitionem , qua dicimus , ne facias hoc, non die
cit nonefl 5 ergo &Xc.

4. Quarto cxAriltotele 1. Periher.cap.1.& 3.
de Anima, textu 21, quem (equuatur omnes ;
ombnis aGtus intellectus , vel cft implex appre-
henfio, vel compofitio, & dinifie, vel difcur=
fus; fed preceptum , prohibitio &c. neques
confiftunt in fimplici apprchenfione , neques
in compofitione , & dimifione , neque in dif
curfu; ergo &ec.

5. Refpondeo, quod quia 8. Thomas hac
quzft 19. art. 12, circa voluntatem dininam_»
ponit quinque figna, nimiram prohibitiornem,
praceprum, confilium, permiffionem, & ope.
rationem , explicandum cft , quales a&us fint,
per quos Deus prohiber , pracipit &c. Et qui.
dem non cft difficultas de operatione , qua eft
quintum fignum, Conftat enim operationem,
qua Deus operatur in creaturis , eflc adionem
exteriorem Dei, qua fignificat {c velle talem_s
opcrationem . Soluin ergo dubitatur,quinam
actus fint alia quatuor figna : & quiacertum-

;B rr”‘xg:‘.ﬂ.‘- +r 'f‘(—’- e
C *J\»ii..L&iCl Jx]l

o

videtur, quod funt actus intelledtus 5 vel vos
luntatjs; queritar,vtrum fint actus intellectus,
vel voluntatis . Henricus,8 alij, quos {equun-
tur plures, noftri recentiores citandi num. 9.
exiftimant efe aétus voluntatis, S, Thomas 1.2.
quaft.17. art-1. in corpore exiftimat efe attus
intelleétus , & rationis , ipre{uppolito tamens
a&u voluntatis, & hanc fententiam cenfco
probabiliorem, & exiftimo hos, & alios attus
legis efle actus elicitosab intelleétu , fed impe-
ratos 4 voluntate , vt tribus conclufionibus
paulatim explicabitur .

6, Dicendum igitur primo. Preceptun,
prohibitio, pcnniflio, confilium, conceflio
&c. non confiftunt formaliter in actu volunta-
tis , quo Legislator quantum eft ex fe efficaci-
ter velit, vt {ubditus faciat rem preceptam ,
permiffam , conceffam &c, :immo talis atus
non requititur ad preceptum 5 confiliumes
&

7. Probatur: nim i preceptum, quo Deus
aliquid przcipit, confulit &c. confifteret in ef-
ficaci attu voluatatis, quo Deus vellet, vt crea-
tura faceret rem praceptam , confiliatam &ec,
vel non pofiet dari fine tali adtn voluntatis,im-
plicaret, vtcreaturanon faceret id,quod Deus
precipit , adeoque implicaret, vt creatiirg pece
carent; fiquidem implicat , vt creaturz non
faciantid , quod Deus efficaciter vult. Cons
firmatur : nam f{uperior creatus poteft aliquid
preciperefubdito, ac fimuol velle , & defidera-
re > vt fubditus non faciat rem przceptam, vt
fic habeat occafionem illum puniendi; ergo
nequead preceptum fuperioris creati requiri=
tur, vt przcipiens velitefficaciter ; ant defide~
ret , vt fubditus faciat rem praceptam. Ideo
S.Thomas 1.p. quaft.19.art.1 2. prasceptum vo-
cat voluntatem figni, quia licet regulariter fic
fignum , quod fuperior velit ficri rem pracep-
tam, tamen non confiltitin volunrate, vt fiar
res precepta, neque talem voluntatem in.
cludit. :

8. Dicendum fecundo : przceptum, con-
filium &c, funt quidem a@us 4 Legislatore ef-
ficaciter voliti; fed faltem virtualiter, & ratio=
ne diftinguunturab adu , quo Legislator vult
praciperc, concedere , permirtere &c. Probas
tar prima pars: nam Legislator volens pra-
cipit, concedit &g; ergo actus concedendi, pre-
cipiendi &e. funt volitid Legislatote . Proba-
tur fecunda pars; nam fi preceptum non di-
flingueretur faltem virtualiter , & ratione ab
adtu,quo Legislator vult precipere, Legif-
lator , dum vulr precipere , nihil aliud vellet,
quam ipfum foum velle ; quod repugnat ; fi-
quidem omnis volitio debet efle volitio alicu-
ius obictti fandamentalis diffin&@i faltem vyir-
tualiter, & ratione noftra ab iplamet voljtio-
ne. Legislatorergo precipiens vult quidem
precepto obligare, fed tum praceptum , tum
obligatio volita cft obieGum faltem virtuali.
ter, & ratione noftra diftinum 4 voluntates
przcipiendi, & obligandi. Debet igitur ex-
plicari, qualifnam fit formalisactus pracipien-=

di ?

—

-




i

S "

LiberII. QuzftioLX.

di, eoncedendi &e. vteum fie actus intellectus,
vel volunratis, & circa quod obiectum , & per
quem modum tendendi verfetur .

9. CardinalisdeLugo difp.3.de Incarnatio-
nes num.86. & fequentibus , Cardinalis Palla-
uicinus di(p.9. de Actibus humanis', art.3. n.8.
P.Efparza quaft.21. de aGtibus humanis, art.6.
& 7. & alij cum ipfis docent preceprum, con-
ceflioncm , aliofquc a&tus legis effc formaliter
a@us voluntatis, non intelleétus, fed non con-
ueniunt in explicando, quinam a&us fint, &
circa quod obieCtum verfentur . Cardinalis de
Lugo docet pracepta naturalia confiftere ins
actibus, quibus Decus, qui eft auétor legis na-
turalis , valcobiecta prohibira preceptis negas=
tiuis , puta periuria, blafphemias, homicidia
&c. effe intrinfecé mala, & vult omifliones
obieGtorum przceptorum preceptis affirmati-
uis , putd omiflioncm colendi Deum , hono-
randi parentes &c¢. cflc intrinfecé malas. Do-
cet infuper precepra pofitiua, tum dinina,tam
humana confiftere in velleitatibus, quibus Le-
gislatorex fe vellet obie@a prohibira effe itd in-
trinfecé mala, ac fi effent prohibita lege natu-
rali ; omiflionesactionum preceprarum effes
itd intrinfecé malas, ac fi efleat prohibitz lege
natarali: ex.gr. przceptus diuinum prohi-
bens [udzis , necomederent carnes porcinas,
erat quedam velleitas, ‘qua Deus volebat, vt

‘comedere carnes porcinas cffet intrinfecé ma-
Jlum, & contrd temperantiam, proportionas

titer, ac elt intrinfecé malum comedere carnes

Jhumanas. Cum autem fubditus tencatur fes

conformare Legislatori tanquam regulz , eo
ipfo fubditus obligaturad non facicndas tales
aéiones , quia iam funt redditg male per’illam
velleitatem Legislatoris: przceptum, quo
Deus przcepit ludeis fanétificationem fabbati,
fuit velleitas , qua Deus ex (¢ veluit , vt nons
fan&ificare fabbatvm eflct intrinfecé malum ,
& contrareligionem .

10. Conrtra hanc fententiam eft primo,quia
cft impofhbile ; vt comedere carnes porcinas,
non fan&ificare fabbatum &c. fit intrinfecé
malum ; ergo fi praceptum non comedendi
carnes porcinas &c. confifterct in velleitates,

ua Deus volebat rales aGtiones , & omifliones
ofle intrinlecé malas, confifteret in velleitate s
gua Deus voluifiet aliquid impoffibile : fed
tepugnat, vt Lcus , cuius voluntas eft rectifli-
ma . & omnipotens , habeat velleitates, per
quas velit, & defideret impoffibilia, putd vt ef-
{enriz rerum aliter fc habeant, quam de fa-
&o neceffario fc habenr , puta vt homo fit
gquus ; crgo - ?

11. Secundo cenrra eft, quia Princeps pre=
cipiens fubditis ne ferantarma noétu ex. gr.
poflct dicere : ego wolo, vt effentia rerum itd fe ba=
beant, vt de fallo fe babent, adeogue vt deferre arma
notu non [it intvinfecd malum , & tamen volotalem
delationem prebibere.ac de faffo probibeo; cIgO pro=
hibitio nen confiftit in illa velleitate, qua Le-
gislator velit, vt obie@um prohibituma fitin-
trinfeeé malum .

195

12." P.Efparza loce citato docet,precepta,
pofitina obligantia fub mortali confiftercins
voluntate, qua Legislator, Deo approbante
vule,vt fi quis fecerit aliquas adtiones,velomife
fiones, excludatur in perpetuum 4 beatitudi-
nc : pracepra obligantia fub veniali confiftere
in volunrate , qua Legislator, Deco approban-
te, vule, vt fi quis fecerit aliquas a&iones , vel
omiffiones , differatur ¢i beatitudo .

17. Scdcontra: nam Deus pracipicns Iu-
dais fub mortali, ne comederent €arncs por-
cinas , procul dubio non voluit, vt fi illas co-
mederent vtcunque, ¢tiam ignorantes prece-
ptum, excluderentur 4 beatitudine; ergo folim
voluit , vt (i comederent (cientes preccptum—
excluderentur i beatitudine ; fed praccptum »
quo Deus vault , vt {i quis comedat cum {cien-
tia prohibitionis , excludarur 4 beatitudine, eft
przceptum naturale, cum proh beat aliquid
intrinfecé malum, i quidem comedere carnes
porcinas cum fcientia prohibitionis eft intring
fecé malum ; ergo praceptum illud fic expli-
catum cft naturale , & prohibet adtionem , vel
omiffionem intrinfecé malam,ac proindé non
fufficienter explicatur przceptum non natura-
le , fed puré pofitivum .

14. Cardinalis Pallauicinusloco citato do-
cct preceptum , quo Deus prohibuit Tudais
ex. gr. nc comederent carnes porcinas , fiffes
aum diuinz voluntatis Iudzis intimatum ,
quodicebat s nolo concurrere ad vllum altum li-
berum , quo welitis comedere carnes porcinas, qui non
fit intrinfece malus .

15. Sed contra:nam Deusnon habuitlvoi
luntatem , qua nollet concurrere ad actus libe-
ros, quibus [udai ignorantes preccptum vel-
lent comedere catacs porcinas , qui actus non
effet intrinfecé malus; ergo folum noluit con-
currere ad aftusliberos, quibus aduertentes
praceptum non comedendi, vellent comedere
carnes porcinas , qui actus non cffent intrinfe-
cé mali ; fud przceptum, quo Deus dicat 2 nolo
concurreve ad allum liberum , quo quis aduertens pra-
ceptum non comedendi carnes porcinas, welit illas co-
medere , quin talis allus fit intrinfecé malas, ¢ft pre-
ceptum naturale, & neceffarium ; €rgo nols
explicatur , in qua voluntate confillat pracc-
ptum puré pofitiuum,, & liberam .

16. Reic@is his opinionibus , dicendum.s
tertio ; preceptum confiftirin a&u, quem cx-
perimur, & exprimimus per verba modi im-
peratiui , dicentes , fac boc, nec facias boe . Talis
autcm actus eft elicitus ab intelle@u, fed im-
peratus a voluntate: & preportionaliter con-
ceflio, permiffio, confilium, petitio , accepta-
tio &c. funt a&us cliciti ab intelleu , fedtim-
peratid voluntate,

17. Explicatar . Cum dicimus Petrus eft,vel
Petrus noneft , obieGum affirmatum , aut nega-
tum cft Petrus, ly autem eff fignificat affirma-
tionem intelle@ualem , feu modum tendendi
affirmatiuum 2 1y noneff fignificat negationem
intelle@ualem, fen modum tenendi negatind.
Erquia idem obic&um potett affivmari , vel

Bb 2 nega-




I ————————

~

=
I &) ¢

L

€ obicGum.poiell tecminare modum
ndi aflficmativum , vel Degatinum , quos
modos tendeadiexperimie. Proportionaliter
10G: comede.carnes poreinds
a5, obietum precep=
tum , veél prohibitum eft comellio carnium.s
porcinaram , 1y conzede , vel non comede {ignifi-
cat modum tendend: praceptinum, vel prohi-
birinuum talis comeftionis , quos modos ten=
acnal C.‘.’}.‘C!'HHL!T.

18. . lam verba modi grammaticaliter im=
peratiti poffumus proferre in fenfu non impe-
ratiuo , fed pure petitivo , vel deprecativo : vt
n dicimus Deo , non imperando , fed puré
petendo : Dimitie nobis debita nofira; vel puré
conceflivo , aut permifiive, vtcum Deus Ge-
ncleos 2. Ade dixi, De omni ligno pavadifi comede;
vel in fenfu pure {uafiuo , aut confiliatino , vt
cuos Chriftus Matrh.1;. dixit: wade , vende om-
widy qua babes, ¢ da pasperibus,er veni fequere me s
vel in fenfu acceprativo, vt.cum Luca 1. Bea-
ta Virgo acceptans maternitarem oblatam iili
ab Angelo, dixit: Fiu mibi fecundum verkam
e &otunc fignificant modos illos tendendi,
quos experimur ; quorum obiedum eft res pes
tita , concefla, permilla, fuafa, acceptatas
&¢. proportionaliter, ac obie@um affirmatio-
nis , & ncgationis eft id , quod affirmatar, aut
negatur .

19. Premiffa hac explicatione, probatur
prima pars conclufionis , quod nimirom pra-
ceptum, conceflio, permiffio; conflivmo,
petitio , acceptatio &c. fint a&us eliciti nond
voluntate, -fed ab intelle@n. Nam omnjsin-
ternalocutio, qua alloquimur oos ipfos, vel
alios, eft altusclicitus ab intelle@ln, non autem
a voluntate s fed adus , quibus in fenfu impe:
ratino , deprecatino &c. dicimus fac hoc , ne fa-
cias hoc, funt quedam interna locutiones, qui-
bus alloquimur nosipfos, vel alios ; ergo &,
Confirmatur: namadus, quo tendimus ina
obieGtum,illud dicendo, non.avtem volendo,
eltadtus clicitus intelletus, non autem volun-
taiiss fiquidem dicere (pedtat ad intelletume ;
fed actus , quibus dicimus ,fuc hoc . ne facias hoc
@ ¢, tendunt in obieGum , dicendo alteri, vt
faciat, vel non faciat , non aurem volendo, ve
faciat, vel non faciat, vt ditum eft-numesa 6.
ergo & ¢ . :

3. Probatur fecundo au@oritate: nam: Ati.
ftoteles 1. Periherm. Gap:4. dividic orationem
in enunciatinam, quam tribuit philofopho, &
Optatiuam, quam tribuir Rhetoti , aut poete,
S..autem Thomas in commentatio cius logi,
orationes optatiuas fubdividit in deprecativas,
vocatiuds ; interrogatinas, & imperatinas; fed
oraticnes enunciaaua interne confiftunt ina
actibus elicitis inzelleus, non autem volunra-
1is; €rgo etiam deprecating, interrogatiug,vo-

catine , & imperatiue; vt de lmperatinis ex-
prefse docet 5. Thomas 1. 2. quzft.17.a581. af.

ferens imperium effe actam 1ntellectus; non
autem voluntatis .

FCHGE

ne comedas carnes. po

21, | Dicessevocare nihil alivd el , quam.
per voces fignificare defiderium atrentionis &
interrogare nihilaliud ¢ft ; quam fignificarcs
defiderium refponfionis: petere. & deprecari
nihil alind eft, quam fignificare defide i
cuius , quod i detur , habebimus loco ben
cij: fed defiderium ¢ft aGus elicitus voluntatis,
non autem intellectus; ergo &c.

22. Refpondeo, nego maiorem, & pofiti-
ué¢oftendo, quod aliud eft per locutionem ex-
ternamy, vel internam (ignificare fe habere de-
fiderium alterius rei, aliud el illam rem pete-
re, Poteft enim aliquis alteri dicere s ego qui=
dem defidero , wt tu facias boc , fed now audeo id d re
petere & {ed hic fignificabit (e illud defiderare; &
tamen non petec: ergo aliud -eft fignificare (e
defiderare aliquid, aliud eft illud peterc « Simi-
liter poteft aliquis dicere : ego defidero , vt tu ma~
nifefles mibi hoc fecretum ; fed non audeo te deillo in=
terrogare ; ergo aliud eft fignificare defiderium
{ciendialiquid ab alio; aliud eft interrogares .
Confitmatur , nam poflumus Deo dicere : u
feissquod ego boc defidero;& tamen jllud nd peteres

23. - Probatur iam fecunda pars conclufio-
nis, qued nimirum praceptum, confilinm &e¢.
funt actus imperatid voluntate. Nam nemo
aliquid pracipit, fuader, petit , interrogat &c.
nifi volens pracipere , fuadere 8cc; ergo adtus
precipiendi &c. femperimperantur i volunta-
te, & intellectus, dum voluntas tales adtus
impetat, ftatim illos facit ; ideoque voluntas
quoad-tales actus imperat intellectui .imperia
defpotico , ficut imperat manui , vel pedi inos
M . [

24. Infertur primos in quo fenfu, dum fa=
cinins.ca ; que Deus pracipit; vel confalir, di-
camus facere. Dei veluntatem iuxta illud z.
Machabgorum cap. 1. Bet wobis Deus,vt faciatis
eius woluntatem . Dicendum,quod dicimur face-
re voluntatem: Dei ynonquia preceptum, vel
confilinm fir actus clicitus voluntatis,fed quia
eft adtys imperatus 4 voluatate, ac proinda
dum facimus quz Deus pracipit, aut confulir,
facimus €a,ad que Deus per precepta vultnos
obligace, per confiliavult fnos impellere. Si-
mili modo explicandi (unt Auguftinus lib.4.
de Cinit. Del dicens ; larbitria Principum dntiqui-
tus prodegibus fuifle s Vipianus lege 1. digeltis de
conftiurionibus dicens; quod principi placuit, le-
gis habet vigovem,, & auéer Rhetorice: ad Ale-
xandram, qua tribuitur Ariltoteli , dicens ; lex
&ft communis cinitatis confeafus 5 qui [criptis pracepe
vit quomode. wrumqnedque agendum fit . Non enim
fignificatur, legem efleipum aGum arbitran.
di, ipfum adtum , quo principi placuit legem
ferte;iplum confenfum cinitatis de lege feren-
da, fed folum fignificatur legem confiftere in
praceptis communibus , & perpetuis, que
Principes.arbitrantur efie facienda,qua placuic
ferce » & que .communi. confenfu ciuitas tu-
lerit « ;

25« Infertur fecundo, quopado leges , &
pracepta fpeclent ad dinerfas virtutes. Dicen-

dum

i
it




S —

i

Y

Liber II. Quaflio LX.

dum vnuniquodque preceptum fpeétare ad il-
lamivirtuteny,ad cuius fiuem, & honcftatcm
4 Legislatores wel fuperiore imponitur: ex.gr.
quia preceprum audiendi facrumdie fefto im-
ponitur ad promoucndum cultum Dei, qai
citfinis Religionis , preceptum :de audiends
facro {pe&at ad Religionem , & qui'non audit
facrum die feto, peccatcontra Religionem »
Quia preceptum icinnij quadrage(imalis impo-
nitur ad promoucndum finem temperantie ,
fpe&tat ad temperantiam. Quia vero finis for-
maliter intenditur , non per aGtum intellectus,
fed voluntatis, ideo non intenditur formaliter
per ipfum przceptum, quod eft actus intelle=
&tus, fed per actum volunratis, guo imperatur
przceprum .

26. - Infertur tertio , quod quiain creaturis
a&us intelle@us diftinguitur realiterab acta vo-
luntatis, in. Deo diftinguicur folum rarione, vt
ditum cft in quzlt.47. ideo in crearuris pre-
ceptum ; confilivm &c. diftinguuntue realiter
4 volantate przcipiendi s confulendi &c. ino
Deo diftinguuntur folum ratione .

27. Infertur quarto, quodnam fit prace-
ptum grauc, feu obligans {ub mortali, quod
fit przceptunyleue, tew obligans folum fub
veniali. Dicendum prazcepram- obligans fub
mortaliefic , quo Legislator dicit : fac bac 5 wel
e facias boc 5 ne priveris tv pevpetunm vltimofines

wifi'excuferis propter ignerantiam, wel inaduertens.

tiam huins precepti » preceptum obligansfolum
{ub venialidicit : fac bac 5 wel ne favias boc, mein=
curvas in dilationem vitingi finis, nifi excuferisigno-
rantia, wel inaducrtentia. Praecpra igiur: junt
atus intelledtus, perquos Legislatoritd ten=
ditin rem praceptam , vel prohibitams illam
pracipicndo s vel prohibendo; ve tendat etiam

10 privarionem perpetuam ; vel dilationemes;

vitimi finis,illam comminando . Sicurautem
intelle@ushabet modum tendendi preceptinis
quem experimur ; itd habet modum rendendi
comminatiunm ; quem pariter experimur , &
exprimimus pet verba: ne incurras boc malums fub!
peene incurrendi hoc malunt «

28." Ad r.concedomaiorem ; &nego mi-
norem. Ad probarionems diftingue maiorem;
lex deber effc aftus clicitus potentie, qua cft
domina , & princeps, negos debet effc adtus
imperatos , concedo . Lex eft actus verinfque
potentiz : fiquidem itd eftadus clicitus-abrin=
intello@u y vedfit adtus effentialiter Imperatus
i voluntate, ideequc aliquando dicituractus
intelle@uss aliquandoadtus voluntatis .

20. “Ad 2..concedo-maiorem , & diftinguo
minorem :adtus dicens 'y fae hoc: ne fatiasboc;
habet pro metiuo 1ntrinfeco bonitaten; .aut
malitiam fub ratone formali: appetibilis s aut
fugibitis; nego : (ubratiane formali imperabi-
lis, aaetprohibibilis; concedo = diftinguoco-
dem pa@o’miinorem; & negoconfcquentiam.
Bonum 5 &malam > verum; & falfum funt
obiettam motioum ; tnuvintellectus, tumvo-
luntatis , fedfub diuetfa ratione formali .= Ve=
suim enimTub ratione formali veri: cft obicéta

9T

intellcctus , fub ratione formali boni ‘eft obie-
&um voluntatis. Bonum {ub ratione formali
boni eft abic&tum voluntatis , fubratione for-
maliveri et obie@a intelle@tus . Erquia omne
bonum, et quoddam verum, & omne verum
¢t quoddam bonum , ideo omne veruny ;. &
omne boaum fub dwetfis rationibus porelt
clic obietum formale , tam intelledtus » tum
voluatatis. “Siautem quaratur, quid fit,quod
obiedtum mouecat fub ratione veri, vel {ub ra-
tione boni, dicendum, quod obicGum per
hocs quod moucatad affirmandums, vel ne-
gandum dicitur moucre fub ratjone veri, aut
talfi’; quiamouet peraflirmabilitatem, vel ac-
gabilirazem , in quibus confithit ratio formalis
veri, aut fal(i : per hoc autem, quod obie&tum
moueatad volendum, vel nolendum, dicitur
moucre fub ratione boni» vel mali;; quia mo-
uet per appetibilitatem , vel fugibilitatem ,] in
quibusconfiltit ratio formalis boni, aur mali.
lncafu noftrodum dicimus : fac bsc 3 ne facias
bocy mouemurad precipicndum: i bonitates
adtionis precept@, non (ccundum rationem.s
formalem boni, que ratio eft appetibilitas, fed
fecundam preceptibilitateni,gue eft ratio mo-
tinaad imperandum, nonad appetendum @ &
dumdicimus: ac facias bog, mouncmur ad pro-
hibenduny 2 malitia actionis prohibite’s non.s
fecundum rationem formalem maii , feu fugi-
bilis, fed fecundum rationem formalem prohi-
bibulis,qh eft rario arouens ad prohibendum-
Addo , quodiatelle@us ad dicendum , fac bocs
ne facias boc, mouctur extrinfece ratione actus
imperantisd bonitate , & malitia altionis pra-
ceptz , & prohibite ; fiquidem actus volunta-
tis's'quo volumus praecipere s vel probiberes ,
habet pro. motiuo ipfam.bonitatem adionis
priecepta; vel prohubice « Hinc {equitur pra-
ceptunts quo dicatur ; comede carnes porcinas; &
prohibitionem,qua dicaturine comedas carnes poir
cinis, differre cx.obie@o ; & ratione formaii .
Namadtus dicens,comede , mouctur i bonitate
comeftionis fub ratione formali preceptibilis »
hocelt per praeceptibilitatem : aitus-dicens , ne
comedzs, mouetnt a malitia: comeltionis fub
ratione formali prohibibilis, hoe efl per prohi-
bibilitatent, -proportionaliter ac actus. quo
quis dicit 2 wolo comedere s diffect ex obiecto &
rationeformaliaba®u , quo dicit i nolo.came-
dere s quia primus mouctur 4 bonitate comye-
flionis fubratione formaliappetibilis ; & veli-
bilis;; fecundus mouetur 4 malitia come tionis
fubs ratione formali fugibilis , & nolibilis«

20. Ad 3.nego maiorem. Nam ipilgrasi-
matici-praster modos indicatiuos, qui- expli-
cantur peref , nonefl ;yponunt modos dmpe-
ratitioss, concefliuos &e..qui non poflunt ex-
plicari per ety nomefi . Gonfirmatilr . Rany in-
telletus idem obicduay potel cognoleerein
re@o , vel in obliguo; Scinvarijsicatibus obli-
quis:patelt ctiam cognofcercobiedam vi purd
conditionem,veeum dicit fi plueret &re-fed tanc
sjcognofcimos dinerfis modis tendeadi,
qui nd poffuntexplicari per eflnon cfi;eigo 510:.
31+ Ac




i

198 De amore Dei

31. Ad4. nego minorem, ac dico prz.
ceptum , conceflionem &c. 1ub r_arione..a
precepti , canceflionis &c¢. effe fimplices ap-
}-\rchcnﬁoncs . Ratio eflt, quia omnis oratio,
& locutio interna, in qua non eft verum , ne-
que falfum ; iuxta dodtrinam Ariftorelis , &
communem ; et implex apprehenfio : fed ex
codem Ariftotele 1. Periher. cap. 4. verum, ac
fal{um datur in (olis orationibus, & locutioni-
bus enunciatinis , non autem in optatiois , im-
peratiuis &¢. erge internz locutiones optati-
uz , imperatinz, concefliuz &c. reducuntur
ad implices apprehenfiones, Dixi preceptum
fub ratione pracepti efle implicem apprehen-
fionem, quia fi preceptum,quo dicitur fac bor,
habet etiam identificaram affirmationem , vel
negationem alicuius obieéi, {ub ratione affir-
mationis , ac negationis eft indicium; non au-
tem fimplex apprehenfio : proportionaliter
ac affirmatio , qua'dico Filius Petri eff morewus
ticet in quantum affirmat filium Petri effes
mortuum, fit indicium , tamen in quantum_
cognofcit in obliquo Petrum, illum neques
affirmande , neque neganda, ¢t fimplex ap-
prehenfio .

QVAEASTIO LXL

Virum Deus amet [¢ ipfum, ¢ omnes creaturas,
non folum exiftentes, (ed etiam poffibiles ,
& meliora magis amet 2

8.7h. q.20. ar2. 1. 2. 3. & 4

1. PDRimo videtur in Deo non dari amor

propri¢,fed folum metaphoricé . Amor
cnim eft paffio; fed paffiones, puraira , trifti-
tia &c. non dantur proprié in Deo , fed folum
metaphoricé ; ergo.

2. Secundo¢ videtur Deus amare folum fes
ipfum, non autem creaturas. Vtenim docet
Dionyfius cap.4. de diuinis nominibus, amor;
quo quis amat alternm 4 {c, amantem ponit
exira fc; fed eft indigaum Deo, vt fe ponat
extrd fe; ergo.

3. Tertio videtur Deus non amare omnia
exiltentia. Vrenim dicitur Plal. 5. Odift amnes,
qui opevantur iniquitatem 3 led Deus non petelt
cofden (imul amare , & odio habere ; ergo.

4. Quarto videtur Deus non amare poffi-
bilia. Amareenim eft velle aliquod bonum ;
fed poflibilibus Deus non valt aliquod bo-
num;ergo &c.

5. Quinto videtur Deus meliora non ma-
gis amare . Poteft cnim #qualia in2qualiter
amare 5 ergo potelt etiam meliora non magis
amare. Probatur antecedens s nam beati, qui
habent zqualem gratiam, & gloriam, funt
aquales ; & tamen vous poteft magis dilizi 4
Deo; quam alins 3 nam fi vni dederit hec ag-
zilia efficacia, paratus dare aliaauxilia effica-
<ia, fi vidiffer hec fore inefficacia, alteri autem
dederit hac auxilia efficacia, patatus non dare

alia, (i vidiffet hac fore efficacia , illum magis
amaflet, quam hunc, & quamuis dediffer illis
zquale bonum , dediffcr in@quali amore.,

6. Rcipondeo, quod quia cum S.Thoma.s
quzlt, 19, egimus de voluntate Dei, fequitar »
vt cum codem quzft. 20. agamus de precipno
actu voluntaris s qui et amor .

7. Dicendum igitur primo: Deus amat
fe iplum neceflario, & efficaciter amore in-
finito, tum ex partc amoris , tun €x partes
bonivoliti,

8. Probatur: nam amare cft velle bonum,
amare autem cfficaciter eft velle bonum vo«
luorate , que fit efficax ratio, vt amatum ha-
beat bonum volitum ; fed ve di&u m eft qua(i.
49. Deus neceflario valt fibi exiftentiam , &
oemne bonum voluntate, que cum fic idems
cum diuina effentia,eft adzquata rario,vt Deus
habeat cxiftentiam,& omnebonum ; ergo &c.
Rurfus amare amore infinito ¢s parte amoris,
elt amare amore, qui fit infinité perfetus ins
genere amoris: amare infinité ex parte boni
voliti , et amare amore , qui infinita cfficacia
velit amato infinitum bonum ; fed amor, quo
Deus amat fcipfum , et infinité perfeétus ins
genere amoris,ac Deo valt infinicum bonum
infinita cfficacia ; ergo &c.

9. Dicendum fecundd : amor, quo Deus
efficaciter vult fibi omne bonum,non eft amor
defiderij, fed eft imul amor ftritus , & per-
fetiflimum gaudium , quo gaudet de hoc ip-
fo, quod habeat omne, & infinitum bonum .

10.  Probatur: nam amor defiderij eft, quo
amans tendit in bonum ex cogritione, qua co-
gnofcit amatum carere tali bono: gaudium eft,
quo amaaos teadit in bonum ex cognitiones 5
qua cognofcit amatum habere talc bonum- &
amor ftrictus eft ; quo amans vult amato bo-
num abfolure, neque fuppenendo > quod illud
habeat, neque fupponendo, quod carsat bono
volito; fed amor, quo Deus vult fibi omnes
bonum ; ¢ft idem cun Deo, adeoque neques
fupponit Deum habere omne bonum ,cum.»
non (upponat feipfum, neque fupponit Deum
carere omni bono , cum non fupponat caren-
tiam {ui ipfius; ergo eft amor firiétus , ac non
eft defiderium; fed cft ex cogaitione;qua Deus
cognolcit fe habere omne bonum , fiquidem
elt ex dinina cffentia,qua cft idem tum tali co-
gnitione ; ergo eft fimul perfe¢tifimum gau-
dium , quo Deus gaudetr de hoc, quod habee
omne bonum .

1t. Dicendum tertio : Deus creaturas exi-
fientes amat liberé , & efficaciter amore infini-
fo X parie amotfis, fed finito ex parte boni vo-
liti, ideogue amat omiia exiftentia zqualiter
€x pacte amiotis,inzqualiter ex parte boni voli-
ti, 1td vt meliora magis amet, & vhumquodg;
tantum ame, quanti eft bonum, quod habet.

12. Conclufio ¢t S. Thoms hic quaf, 20.
art, 2. 3. & 4. l_’robatur : nam amare eft velle
bonum ; fed exiftece et bonum , & Deus om-
nibus creataris exiftentibus hiberé , & efficacia
ter valt exifientiam 5 ergo Deus liberé , & effis

caci-

l

5

— ———




caciter amat omnes creaturas exiftentes 5 fed
amor, quo Deus creaturis vult exiftentiames ,
eft idem cum effentia ina,& eft infinite per-
feftus in genere amoris; crgo Deus omnes
creaturas exiftentes amat amore infinito ex
parte amaotis,& =q immo penitus eadem ;
fed Deus creaturis vult bonum inzquale, gui-
bufdam maius, quibu{dam minus, & meliori-
bus vult hoc ipfum, vt fint meliores 5 ergo
Deus amar creaturas inzqualiter ex paree beni
voliti, & ynamquamgque tantum amat, quan-
tum eft bonum , quod illi valt.

13. Dicendum quarté: Deus ctiam creatu-
ras poffibiles amat aliquo amore. Probatur;
nam Deus creaturis poflibilibus vult poffibili-
tatem , & complacer de hoc » quod fint poffi-
biles; fed poffibilitas eft aliquod bonum rei
pofiibilis ; ergo. Probatur minor: cx Arifto-
tele enim 1. Rheto. cap. 6. Bonum ¢ft 5 quod om-
wnia appetunt , vel appeterent (i haberent intellettum s
fed pofiibilia , fi haberent intelleGum, appete-
rent fuam poffibilitatem, & deilla ganderent ;

- ergo &c. Addo, quad Deus poflibilibus po-

teft velle aliqua bona fub conditione , quod
habuiflet hanc, vel illam fcientiam mediam 3
putd potelt habere decretum liberum aliquos
creandi, & beatificandi, fub conditione; quod
per feientiam mediam vidifet illos confenfu=
ros his auxilijs ; fed velle alicui bonum fub ali=
qua conditione eft illum amiare aliquo amore

.canditionato; ergo Deus poflibilia poteft ama-

re aliquo amore conditionato -

14. Ad 1. diftinguo maiorem : amor appé:
titus fenfitiui eft paflio, concedo: amor, &
gaudium appetitus intelle@iui , hoe eft volun-
tatis , eft paflio , nego : concedo minorem ; &
ncgo confequentiam . Amor appetitus intel-
letini ; {cn voluntatis non eft paffio , fed et
actas dicens perfe@ionem fimpliciter fimplis
cem & abftrahens ab omni imperfe&iones,
ideoque debet conucnire Deo. Defiderium ,
& triftitia, & alia hujufmodi, etiam in quan-
tum funt adtus appetitus intelle@ini , dicunt
imperfe@tionem , ideoque non conueniunt
Deo.

15. Ad 2. diftinguo maiorem’ amor , quo
quis amat alterum 4 fe , ponit amantem cxtra
fe ; inquantum facit, vt amans ficut valc bo-
num fibi , fic velit bonum amato; concedo;
in alio fenfu, nego : -diftinguo codem pa&o
minorem; & nego confequentiam. Non eff
indignum, fed et conuenientifimum fummo
bono, vt ficut vule fibi bonum, ita velit ctiam,
& det bonum alteri, & fic quodammodo fes
effundatextia fe ;crgonon eft indignum Deo,
vVt amect etiam creaturas »

16. - Ad 3. concedo maiorem , & diftinguo
minorem : Deus non potelt eofdem amate , &
odio habere in ordine ad diverfa, nego: inors
dinead eadem , rranfeat; & nego confequens
tiam . Deus peccatores odio habet inquan-~
tum abominatur illos propter malum culpe ,
& vult illis malum panz : cofdem ctiam ali-
qualiter diligit, in quantum vult illis bonum

Liber II. Quaftio LXI.

199

exiftentiz, & bo um nature, ac de tali bono
complacet . Adde, quad fiipfum ‘peccatum
jdentificatur cum 2ligzo bono, Deus itd odit
fimpliciter peccatum, vt in co amet {fecundum
quid bonum, cum quo identificatur » Voum.
quodque enim in quantum habet aliquid bo-
ni, aligunaliter diligitur 4 Deo .

17. Ad4. nego minorem , ac dico, quod
quia Deus etiam pofflibilibus vult bonum pofs
fibilitatis , etiam poflibilia aliqualiter amat.

18. Ad s. diftinguo antecedens : poteft
Deus zqualia inzqualiter amare fimpliciter ,
& abfoluté , nego ¢ poteft inzqualiter amares
fecundum quid ,& conditionaté, concedo; éc
ditingno eodem padto confequens. Amare
fimpliciter , & abfoluté eft velle alicui bonum
fimpliciter , & abfoluté 5 fed Deus 2qualibus
vult conferre fimpliciter, & abfoluté bonum
xzquale ; melioribus valt impliciter, & abio-
luté conferre bonum maius; crgo ®:qualias
fimpliciter , & abfoluté zqualiter amat , me-
liora fimpliciter,& abfolute magis amat. Velle
alicui bonum, non abfoluté, fed folum con-
ditionat¢ conferendum , eft illnd amare folum
fecundum quid , & conditionaté ; ergo cx co,
quod Deus cx duobus zqualibus poflit velles
vai conferre aliquod bonum f{ub aliqua con-
ditione , fub qua non velit conferre alteri, fe-
quitur folum , quod vaum fecundum quid, &
conditionaté magis amct , quam alterum, non
autem quod magis amet fimpliciter ; & abfos
lute .

QVEAESTIO LXIL

Viruwm Deus creatnras rationales poffit amare ,
ac de facto amet amore amiciti€?

1. Idetur non pofle : primo ex Ariftotele
8. Ethicorum cap. 2. ad amicitiam re-
quiritur , vt fit mutuns amor , non latens: fed
homines in hac vita ignorant, virum 4 Deo
amentur ; wefcit enim homo, wiram amore , an
odio dizuus (it , wt dicitur Ecclefiaftici 9. ergo .

2. Secundd ex codem Ariftotele primo
Ethicorum cap. 5. amicuseft,qui que bona ami-
co fave putat s ea propter ipfum agit awmicum ; fed
homines non poflunt facere Deo vilum bo-
nuim , Deus autem licet faciat homini malta
bona, tamen illa facit , non propter homines,
fed propter ipfum Deam ; fiquidem , vt dici-
tur Prouerb. 16. Omniz propter femetipfum opera-
tuseft Deus 5ergo Ke.

3. Tertio ex Ariftotele 8. Ethicorum cap.s.
amicitia ordinatur ad hoc, vt amici inuicem
conuiuant, & congerfentur : fed homines
non poflunt cum Deo , & Angelis conuiuere,
& conuerfari,vt Daniel.2. Sapientes Chaldzo-
rum dixerunt Nabuchdonolor regi; ergo.

4. Quarto ex Ariftotele 9. Ethicorum.,
cap. 11, domini ad feruum vt feruum dari
non poteft amicitia ; fed homo, & omnis crea-
tuta effecatialiter eft ferua Dei; crgo &c.

5. Quin-




e .
] \’ ™ TP
200 1.7€ dilll

v, Quinto ¢ otcle 7. Moralinm ad
Fudemum, ¢ap. 5« ad amicitiam perfedtam re=
quirigur, veamici fint @quales , vel non valdé
inzouales; fed Deus, & creatura habent infini-
tam jnzqualitatem ; crgo « Ided idem Arifto-
teles 2. magnorum mioralinm , cap. 12. docet
dari non pofle amicitiam inter Deam, & ho.
minem . :

6. Sexto cx Ariftotele 8.Ethicorum cap.13.
& 14. ad amicitiam requiritur , Vtamicl pra-=
{tent fibi inuicem zqualia, vel proportionalia ;
o homines non poflunt Deo dare zqualia ,
neque proportionalia ijs, que accipiunt; erv
go &e. _ 2

7. Septimo ex Ariftorcle 8. Ethicorum.
cap. 6. in amicitia perfecia non poffunt cffes
multi amici; fed Deus effet amicus omnibus
iuftis , qui funt plurimi ; ergo &c. :

g. O&aud ad amicitiam perfectam requi-
yitur, vt amjcus, fi potelt impedire, né amicus
peccando incidat in ternam miferiam » impe-
diats fed Devs folos inftos predeltinatos impe-
dit, ne peccando incidant in ternam mife~
riam; ergo videtut Deus efle amicus non oms=
nibus iuftis , fed folis pradeftinatis .

9. Refpondco, quod amicitia cx do&rina
Arittotelis 8. Ethicorum , cape 2. definiri po-
tell : Mutua benenclentia non latens , qua aliqui be-
wa fibi volunt » & couferunt ad innicems , gratia alte-
yins 5 & welunt inuiccns conyinere , & mutuo deles
Gari de bonis alterius .

10. Quatunor igitur ad veram amicitiam res
quiruntur conditioncs . Prima eft, ve amicus
ametur , ramquam finis cuf , & proper ipfum
amicum , adcoque amorc beneuolentie, &
non folum amore conenpifcentize , hoc eft
propter noftram delectationem , vel vtilitatem,
co padto,quo amatur equus, panis, vinum &<,
quia (unt nobis viilia, & fucunda. Sccunda
conditio et , vt amor fit mutuo notus . ldeo
qui {e mutno diligunt, fed hoc ignorant, funt

uidem mutuo beneuoli, & ad amicitiam dif=
pofiti, fed adhuc non (untamici . Tertiacl,
vtamicl fe mutno ament amore non pute f{pe-
culatiuo , fed pradico , & activo,ira vt velint
efficaciter {ibi mutuod conferre bona, faltem.s
illa » quibus non collatis, pote(t rationabiliter
diffolui amicitia . Quarta eft , vt amici velint
inkicem conuinere, & muiud delectari de bo-
nis alterins. Vienim docet Ariftoteles 8. Ethi-
corum ; cap: 5. ac¢tus copuiuendi efl pracipuus
inter atus amicitiz , & eflt finis amicitiz , &
ideo qui (e mutuo diligunt, {ed nolunt conui-
uere,& conuerfari, funt potius beneuoli.quam
amici , & qui proprer ztateni, vel nimiam
guamdam lgueritatem funt parum iucundi 1n
conuidtu , {unt parum apti ad amicitiam, vt
loco citato Ariftoteles docet .

11. Hoc pofito , dicendum primo: inter
Deum, & creaturam naturaliter dari non po-
teft yera, & propriaamicitia. Probatur:nam
amicitia ordinatur ad hoc, vt amici inuicem
conuinant, & conuerfentur , ideoque qui na~
turaliter non pofiunt innicem conuinere, &

it1a Det.

conueglari, naturaliter non poffunt effe amici;
fed Dens , & creatura naturaliter non poflfunt
inuicem cenuincre , & conuerfari ; ergo &c.
Probatur miner : ad conuiuendum enim re-
quiritur, vt amici poflint fe mutuo videre, &
intuitine percipere; fed nullus intellectus crea-
tus poteft naturaliter videre Deum;, illumque
intuitive percipere; vt dictum el quaft. 25.
Crgo.

12. Dicendum fecundo : inter Deum, &
hominem , aliafque creaturas intellectuales,
poteft fupernaturaliter dari amicitia.

13. Probater primo : nam Pfalmo 138,
dicitut 3 Nimis honorati [unt amici tui Dens : Sa-
pientiz 7. Participes facli funt amicitie Dei . Lu-
c® 13. Feos amici mei eftis : loan. 15. Fos antens
dixi amicos, Confirmatur: nam poflumus efle
filij adoptiui Dei, ideoque [oan.r. dicitur : De-
dit eis poteflatem filios Dei fieri : led inter patrem,
& filiom adoptiuum dari poteft , & debet vera
amicitia ; ergo &c.

14. Probatur fécundo : Deus enim , & hoe
mo poflunt {upernaturaliter fe mutuo diligere
amore habente quatuor conditioncs explicatas
in definitionc amicitiz ; ergo &c. Probatur
antecedens , difcurrendo per fingulas condi-
tiones .

15. Prima conditio eft, vt amicus velit
amico bona propter ipfum amicum,& non {os
lum propter commodum, & vtilitatem aman-
tis; fed Deus vult conferre homini bona gra=
tiz, & glori, vt beng {it ipfi homini, non aus
tem propter commodum , vel vilitatem Dei s
fiquidem Dco ex bonis noftris non prouenit
vlla vtilitas , & vllum commodum : propor-
tionaliter homines infti volunt Deo dare bona
extrinfeca honoris , gloriz , laudis , impletio-
nis preceptorum » vt per hec Deus glorifices
tur ; adeoque amant Deum , vt finem euf glo=
rizg;ergo.

16. Dices: Deus dat homini bona fuper-
natutalia propter femetipfum, & propter fuam
gloriam extrinfecam ; ergo habet fecipum vt
vitimum fincm cui totius gloriz : fed repugnat
amicitiz, vt amicus habeat fe ipfum , vt viti-
mum finem car 3 ergo &c.

17. Reflpondeo, diftinguendo anteeedens
affumptum : repugnat amiciti®, vt amicus ha-
beat fe ipfum,vt vitimum finem cwi totius glo,
riz, quam ponat in hoc, vt bené fitamico,
habendo amicum pro fine c#f totius vtilitatis,
& commodi , nego : non habendo amicum.s
pro fine cxi vtliratis , concedo : & nego con-
fequentiam - Ad amicitiam requiritur , & fufe
ficit , vt amicus velit amico bona, vt bené fic
amico , habendo amicum vt finem cw# coni-
modi, & viilitatis. Pofito tamen hoc, non.s
imminuvit, fed auger a®um amicitie , quod
amicus ¢x excefla bonitatis , & amoris ponat
fuam gloriam in hoc,vt bené @t amico, &
benefaciac amico , ad hoe, vt benefadtor glo-
rificetur €x eo, quod bené fit amico : fed Deus
valt nobis bona {upernaturalia, vt bend fit no-
bis, fine vilo Dei commiodo , vel ytilitate , &

€x




‘faciar, Deus refcindet amicitiam ;

Liber 1. Quait

+ exceflu banitatis, & ametis conflituit fuam
glotiam in hoc,quod beneé fit nobis ; ergo &c.
18. Secunda conditio eft, vt amor (it ma-
5 notus; fed Deo notus ﬂ:‘% wwr adt >11f'3 &
ha rn uahs.qnoa! 3

"\‘f’tl‘:!"![!\r 4 Deo : nam Ploucmm. Ums di-
¢ & Ego diligentes me diligo s ergo &c.

19. Non obftat, quod iuftiin hac vita non
ciunt €erto, veruni ament Deum; adeogues
rum abfoluté redamentur 4 Deo+ Ad ami=
citiam enim naturalem non requiritur, vt ami-
cus fit cestus de hoc, quod redametur ab ami-
€0, fed fufficit, vt valde probabiliter id conij
ciatex fignis , & effediibus; ergo a fortiori ad
amicitiam cum Deo {ufficit, vt imus certi,

ouod i amamus Denm ; redamamur a Ceo,
& vt ex fignis probabiliter poflimus conijcere
nos amare Deum . Addo, quod amicitias
cam Dco vltimo perficitur in patria , vbi bea-
ti euidentiflimé vident fe amare Deum, & d
Deo redamari.

20. Tertia conditio eft, vt amici fe mutud
ament amore pradtico , quo efficaciter velint,
& faciant (ibi mutuo bona : fed Deus amat ho-
minecs amore pra&ico ; quo illis confert bona
fupernatutalia gra;m.homu amat Deum amos=
re practico,quo vult efficaciter Deo dare bo-
na extrinfeca honoriss gloriz , laudis , obfer-
uantiz preccptorum , & omnia, qua fi nons
crgo &c.

21.  Quarta conditio demum eﬂ vt amici
velint Fn:ul conuiuere, & conucrfari; fed
Deusita amat ivflos , vt i perfeuerauerint ins
amicitia » velit illis in ®@ternum conuiuere , &
conuerfari in fupernaturali beatitudine : iufi
ctiam ita amant Deum ; vevelint in zternum
conuiuere Deo, videates Deum facie ad fa-
ciem, & in xternum amantes Deum; ergo &c.

22. Ad 1. 2. & 3. patet ex dictis.

23.. Ad quartum ex Ariftorele loco citato,
dominus i ¥tatur feruo , vt fervo, referens il-
lam precisc ad vtilitatem domini , non poteft
erga feruugn cxercere amicitiam ;. at ﬁ vtatur

fcrno, vt homine capaci felicitatis ; & conui-
&us cum domino, & velit feruo gratia ipfius
ferui, vt fit felix , & vt feliciter conaivar do-
mino , poteft efic ami cus feruo. Et quidem.,
fi bonum fit feruo mancre feruum , dominus
ex amicitia potclt velle, vt fernus permancar
feruus ; ergo fi Dens velit hominem effe feli-
¢em ; & Deo conuiuere, vt bonum fir homi-
ni, & velit hominem permancre feruum Deo,
quia bonum cft homini feruire Deo , fiqui-
dem Deo fernive regnare eft , Deus exercet amici-
tiam erga homincm ;

24, Ad s. diftinguo maiorem : ad amici-
tiam , QU in amico “pracellenti non fupponat
cxcel]um quemdam amoris, requiritur, vt
amici fint zquales, vel non valde inzquales,
concedo ; que fupponat exceflum amoris in
amico precellentl, nego . Aqualitas requiri-
tur ad amicitiam proportionaliter,ac ad matri-
monium . Sicut igitur ad matrimonium re-

o]

20k

quiritur , vt coninges fint zquales, vel peng
xquales, nifi in coniuge precellent detur ex-
ccllus amoris, ¢x quo velit {e dimittere ad con.
trahendum martrimoniom cum valde inferio-
ri: fi autem in pracellenti detur eaceflis amo-
ris, lmiperator totius mundi poffet contrahere
matrimonium cam ruftica, :x cuin :ii ferua-
rc cmnes leges perfedti ma
Imperator toiius mundi ex e
trahere amicitiam cum rultic
uare leges amicitize . In calu noftro Deus ex
quodam inexplicabili exceffu amoris infiniti
contrahere w.Jt awricitiam cum crearura, &
cum illa feruare leges amicitie. Ariftoreles
negans dari poffe amiciiam iater Deum, &
lominem , vel foltim Ddgat d.ar: pofile natura-
liter, vel fi negat dari poile fimpliciter , & ab-
foluté , errauit , quia lumine nature non po-
tuit intelligere Deum cfle ita bonum, vt ex
exceflu amoris poflit contrahere amicitiam.
cum creatura .

25.  Ad 6. diffinguo maiorem: ad amici-
tiam requiricur, vt amici praftent ibi zqualia,
vel proportionalia , & hec proportio confiftit
inco , vt vt ¢ pralter alteri , qua rationa-
biliter exigit,concedo: & non fufficit hae pro-
portio , nego : diftingue codem padto mino-
rem 3 & nego LOi]ILL“ entiam . Ad amicitiam
fufficit , vt amici preftent fibi mutnd propor:
tionah’a proportione confliftente in hoc, vt
vterque prefiet alteri quez ille rationabiliter
exigit : fed Deus ita praftat homini bona f{u-
pernaturalia, per qua fanéificatur, & beatifica-
tur, vt exigat ab homine fibi rependi perpe-
tuum amorem , laudem, gratiatum adtionem,
obedientiam &c.hec autem homo potelt Deo
praftare ; ergo &c.

26. Ad7.diffinguno maiorem : in amicitia
non poffunt efle mulii amict , cum multitudo
amicorum imminuit amorem , & impedit
agus amicitie , concedo s cum non impedit,
nego . Deus cum habeat capacitatem infini=
tam potclt multos amicos perfedte diligeres,
non minus, quam voum tantum, & poteft
omaibus in vita terna conuingre exercendo
cum illis adtus amicitiz ; ergo poteft effe ami-
cus omunibus iuflis, etiamfi effent infiniti.

27, Ad 8. diltinguo maiorem : ad amicis
tiam perfedtam , dum adhuc et diffolubilis ex
cu}pa vnius amici, requiritur , vt amicus , i
poteft impedire , n¢ alter amicus peccando in-
cidat in ®ternam miferiam , impediat , i hzc
obligatio aufcrat diffolubilitatem amicitiz ,
nego: {i non auferar, tranfeat . Deus cum iu-
[hs. in vita prefenti contrahit amicitiam adhue
diffolubilem culpa ipforum ; fed {i Deus tenc-
retur 1mpedire, né iufti peccando diffolnant
amicitiam , co ipfo amicitia cum iuftis redde~
rerurindiffolubilis 5 ergo Deus ad hoc non te-
netur: alioquin non poflet Dcus contraheres
aliam amicitiam , guam omnino indiffolnbi-
lem ; qualem coutrahit eam beatis, non au-
ten 1vdiflolubilem,qualem regulariter contrahit

om viatoribus, Deus autem debet pofie con-

Cc trahere

aifiGIris (O~




~
s

trahere amicitiam, non folum indiffolubilem,
fed enam folubilem ex culpa hominis,; adzo-
que fine obligatione impediendi peccatum ,
per quod foluatur ex culpa hominis.

QVAESTIO LXIIL

Virum in Deo dentur wirtutes voluntatis
ac Pr@f}rrim Mifericordin ,
¢ luftitiaz

$.Th.g. 21s0, 1. 2.3 T4

1. TYRimo videntar in Deo non darj proprié

yirtutes . Virtutes enim f{unt habitus,
qui {unt medij inter porentiamj, & agtum ; fed
Deo, cum fi¢ actus purns , repugnat habitus;
ergo &,

2. Secundg videntur in Deo non dari vir-
rutes morales,fed dari fola charitas,quz eft vir-
tus' theologica. Virtutes cnim morales amant
aliqguam honeftatem creatam,vt obieGum for-
male s (ed Deus folam (wam bonitatem increa-
tam amat vt obic&um formale , vt dictum eft
quelt.43. num.4., rgo &,

3. Refpondeo,ac dico primo,quod ex vit-
tutibus voliitatis charitas, gquz eft virtus theo-
logica, proprijflime ¢(t in [’co, ac magis pro-
pric conuenit Deo , quam virtutes morales .

4. Probatur 1 npam charitas et , gna Deus
amatar efficaciter propter fuam bonitatem »
tanquam propter adzquatum obieGtum fore
male , caetera vero amantut , vel odio habens
tur propter boniratem dininam ; {ed Deus ita
“_‘5'1_\‘1[“!]. cfficaciter amat propter fuam bonita-
tem , tanquam propter adequatum obieftum
formale , vt caiera amet, vel odio habeat, ve-
lit, vel nolit, ant permittat, propter fuam bo=
nitatem ; ergo &c, ln hoc fenfu itd rigorofo
Deus non habet virtutes morales, quia licet ve-
lit facere a&iones iuftitie , liberalitatis &c. &
amet honcftatem creatam, quz cft obieGtum
formale virtutum moraliom, tamen talem
hooneftatem Vvt pot¢ creatam non amat propter
feipfam, tamquam propter obieGtum formale,
fed puré amat propter bonitatem divinam,
qué eft obiectum formale charitatis . Dicitur
ergo Deus habere aliquas virtnzes morales,
quatenus perfecté amat honcftatem propriam
ipfarum , & ex eius amore optimé fc haber ad
exercendas adtiones talium virtutum , & licet
honeftatem propriam ipfarum, vt poté crea-
tam non habeat pro obic@o formali, tamen.s
habet pro obieéto formali fuam bonitatem , in
quantum continet adequare honeftatem crear
tam virtutum moralinm .

5. Dicendum fecundo & virtutes morales ,
qu& ponunt modum paflionibus , non fuat in
Bea proprié;fed folum meraphoricé, Proba-
tut : nam effentia ralium virtutam confiftic ino
hoc , vt ponant debituny modum pafficaibus ;
¢. g. eflentia temperantiz confiltit in haoc, ve
ponat debitum modum concupifcentijs volu.

BT MR L T
& 4JC amicCltiq L J<l .

] n

ptatum fpelantinm ad gufllum, & tadum;
cflentia forrigadinis confiftic in hoc , vt ponat
debitum modum timoribus , & audacijs ; fed
Deus eft incapax paffionum ; ergo &c.

6. Dicendum rertio: virtutes morales,qua
verfantur circaachiones , & que in fuo con-
ceptu formali non includunt imperfetionem,
propric conueninnt Deo ; e g. Deus proprie
dicitur iuftos, hiberalis &e.

7. Probatur ;: nam propri¢ iuftus eft, qui
dat yoicuique quod illi debetur fecundum.s
proportionem [uz dignitatis, & prout poftnlat
bonitas, & fapientia dantis , amans hanc ipfam
honcftatem propeer fe ipfam,vel propter obic-
¢tum formale ,1n quojadzquaté contineatur ;
fed Dens dat emnibus creaturis, qua illis de-
bentur fecandum proportionem dignitatis: dat
enim omnibus fubfantijs proprictates debitas,
& conucnientes {fecundum fuam naturam ; dat
etiam premia , & poenas pro meritis , & amat
honeftatem fic dandi propter fuam bonitatem,
tanquam propter obiectum formale , quod
continet adzquaté omnem! bonitatem ctea-
tam ; crgo &c. Liberalis proprié’eft qui datita,
vt intendat folam viilitatem accipientis ; fed
Deusita dat, vt nullam dando intendat vtilita-
tem propriam , fed] puré intendat vtilitatem
creaturarum ; ergo &c. Milericordia conuenit
Deo, non quoad affetum , fed folum quoad
cffctum . Affedtus enim mifericordie eft eri-
ftiria de mifcria, vel de defectu alterius ; efic-
&us mifericordiz eft auferre mifcrias , & defe-
@us alterius 5 fed Deuselt incapax triftitiz , &
per fua opera femper aufert defedus creatura-
rum;ergo. Obedientia, gratitudo &e¢. licet
verfentur cired adtiones ; tamen non conue-
niunt Deo,quia in {uo conceptu formali inclu-
duntimpertectiones indignas Deo: e. g. obe=
dientia eft,que amat honeftatem obediendi {u-
perioti, & ex amore talis honeltatis fuperiori
obedit ; fed Deus non haber fuperiorem ; ergo
clt incapax obedientiz . Gratitudo eft, qua
amat honeftatem referendi gratiam pro bene -
ficioaccepto; fed Deus eft incapax accipiendi
beneficium : Quis enim prior dediz illi , & retri=
buetur ¢i ! vtdicitur ad Rom. 11. ergoin Dco
non datur gratitudo. Videti poteft S. Thomas
1.parte qualt. 2t. & Ruiz de :Voluntate Dei,
quzell, 55, s

$. Addoex S. Thoma art. 4« quod in oms
nibus operibus Dei exercetur mifericordia , &
iuftitia, Ratio eft , quia iuflitia eft , per quam_s
vnicuique datur quod illi debetur fecundum
proportionem fu dignitatis , & prout poftu-
lat bonitas, & {apientia danus; {ed Deus in oot
nibuas fuis operibus dat vnicuique quod ijlj
debetur fecundum proportionem fuz dignita-
tis, prour poftulat bonitas, & fapientia Ipfius
Dei, quidat ; ergo. Mifericordia confiititin,
hoc, vt creatura liberetur abaliqua miferia fal-
tem late (umpta, feu defe@o; fed Deus per
omnia {ua opera crearuris dat aliquod bonum,
cafque liberat ab oppofito defectu carentiz ta=
lis boni ; ergo &, Addit S.Thomas in refpoune

fione ~




Liber I Quaftio LXIV.

fionead primum,quod Dens etiam dum dam-
natos punit in in , exercet mifcricordiam,
figuidem illes punit citrd condignum . Videri
poflunt Augult.lib. 2r.de Cinit.cap.24.& Ruiz
de Velunrate Deidifput. vitima , feét. vitima.

0. Adr. diftinguo maiorem : virtutescx
fiio conceptu vaiucrfali abftrahente a diuinis,
& creatis, funt habitus, nego: virtutes create ,
concedo maiorem ; concedo minorcm: & ne-
go confcquentiam . Virtus voluntatis ex (uo
conceptu vninerfali eft, per quiam voluntas
bene fc habetad amandam aliquam honefta-
rem, & ad faciendas attiones conformes tali
honeflati ; fed dinina voluntas per fcipfams
optim¢ e haberad amandas omnes honefta.
tcs, & ad exercendas omnes ationes honcltas,
ac Deum decentes 3 ergo diuina yoluntas eft
omupisfua virtus . Volantas creata ¢ conuerfo,
quid per fe ipfam non optimé fe habet ad
amandas omnes honeftates, indiget virtatibus
diftintis , quz faut qualitates, & habitus (u-
peradditi ¢

10, - Ad 2diftinguo maieremevirtutes mo-
rales {tri@¢ fumpre habent pro obiedto for-
mali honeftatem creatam , concedo : victates
morales latius fumpte , nego : concedo mi-
norem;& diftinguo eodem pafto confequens.
lam dictum cft in Deo ngn darij virtutes mo-
rales in eo rigore , in quo datur charitas, quz
-eft virtus theologica , fed folum dati minus
firi@¢ , inquantam funt per quas Deus bené
fe habet ad amandas honeftates creatas pro-
pter obie@Gum formale, inquo continentur
adzquate , & ad excreendas adétiones confor-
mcs tali honeftati .

QV AESTIO LXIV:

virum Deus ex ?m’?o s & ﬁram{_ﬁfant Pa,ﬂ;:
[¢ ipfam obligare creaturis non [olum
obligatione fidelitaris , [ed etiars
obligatione inflitia fFriite 2

1 Idetur Deus n6 pofle fe obligate crea=

turis vila obligatione morali, ne fide-
litatis quidem @ -primye quia omnis abligatio
moralis fupponit , vel includit potentiam.s
phylicam non faciendi id;ad qued faciendum
quisobligatur moraliter : fed Deans non habet
potentiam phyficac non obifcruandi promif.
fazergo per promifiionem non obligatur mo-
raliter ad obferuanda promifla,

2. Sccundo plures Patres negant Deo
omnem obligationem, & omne debitum., ;
ergo .

3. Tertio omnis obligatio moralis reftrin-
git libertatem s fed Deo repugnat omnis re-
firitio libertatis; ergo &c.

4. Quarto omais obligatio moralis minuir
dominium: fed Deo repugnat imminutio do-
minij; eago &c. Probatur fequela: perfetum
enim dominium eft poreflas difponcadi de re

2.03

fua ad omnem v(um ; !fcd pofita obligatione
morali ad non difponendum de re ad aliquem
viam, dominus re1 non potelt de illa re difpo-
nere ad illam viums ergo .

Quiato viderur , quod licet Deus poflit
gari obligatione fidelitatis, ramen nons
pofiit obligari obligatione iuftitie . Per obli-
gationem enim fidelitatis Deus obligatur fo-
lam {ibi ipfiad faciendum id, quod ipfum de-
cet; per obligationem iuftitiz obligatur alte-
113 led licet noa repugner , ve Deus oblige-
tar fibi , tamen rcpagaac ve obligerur alteri ;
crgo &e.

6. Sexto vt Deus exerceat erga hominem
inftiiam f(ricdtam, debet fo conformare juri
hominis, guod ita firius hominis, vt fimul
non fit ius Deis fed hoc repugnat , cum Deus
fit effentialiter dominus omnium rerum, &
omuium iurium creatorum ; ergo .

7. Septimo vt Deus obligaretur creatura
ex iuftitia , creatnra deberet habere ius aduer-
fus Deumy; fed hoc repugnat; crgo.

8. O&auo ius ftriCtum adocrius alternms
cltquxzdam non plena fubie®ia voluntati il
lius, & eft quadam vis dominatiua, diretiua,
& coercitina voluntatis illius, aduer{us quem
habemus ius; eft poteftas reftringendi libertas
tem alterius in fanorem illius , qui habet ius;
fed repugnat, vtcreatura non fic plens fubie-
&ta voluntati Dei &c. ergo.

9. Nono repugnat, vt Deus obligetur crea-
turx obligatione obedicnriz,, & vt creaturas
habear ius inrifdictionis in Deum ; ergo 4
fortiori repugnat , vt Deus obligetur creatura
obligatione inftitiz , & vt creatura habeat ius
Proprigtatis in Deum

10. Reclpondco conftate ex Scripturis
Deum multa hominibus promifille , ac cum_,
illispa&um , & foedus inifle,ac Chriftum Do-
mintm lamiam;moriturum per teffamémm
nounm fuam vitimam voluntatem declaraf-
fe; acde fua hereditate » fuifgue bonis fub
certis conditionibus difpofmifie, & teftamen-
tum morte confirmafle, vt cffet irrenocabile
Deum multa hominibus promififfie conftat.
Nuomer. ro. Dominus bona promific Ifracl 1. ad
Timoth. 4. Promifionem babens vite , que nunc
eft , paviter ¢ future: A&. 1. Sed expeilarent pro.
miiffionem Patyss - Rom. 1. Juod ante promiferat
per Prophetas fuos : Heb. 6. Abrabse namque pro-
mittcns Deuss 1+ lo. 1. Hac eft vepremiffio, qua
Deus promifit wvobis vitam eternam . Deum pa-
¢tum cum hominibus feciffe legimus Exodi
6.8 19.& 31-Deureron. 4. I{ai. etiam 5. dici-
tur: Feriam vobifewm pactum [empiternam: Plalme.
77+ Auericrunt fe , & non [fernasernnt pilium - .
Foederis inter Denm ; & homines initi men-
tio fit Gea. 6. Exod. 2. 23. & 24. & frequen-
ter in libris Numer . & Deutoronomij: ac le-
rem. 49. Chrifto Domino dicit Pater : Dedite
infedus populi,& cap.s4. Fadus pacis wee non moe
uebitur , & cap. 6. Faedus perpeiunm feviam eis
Demum Chriftem Dominum morituruni,
feciffe tefftamentum nonum, idgue mortess

(S coh-




rcongtein o

204
confirmaflc, conllat ex Paulo ad Heb, 0. vhi
dicit ; Fhi enim tcflamentum eft , mors neceffe cft
intercedat teflatoris . Teflamentegn entm in mortxis
confirmatum eft,alioquin pondums valet, dum vime ,
quiteflatus eft .

1. Sigquerarur, quo pacto differant pro-
miflio, paétum , fogdus , ac retamentum , dj-
cendum, guod promiffio importat obligatio-
nem f{olum ex parte promitrentis 3 padtum
autem importat obligationem mutuamsideo-
que Lege Paltum; i de Pollicitationibus V-
planus dicit: Pad

Tum efl duorym confenfus 5 atque
conuentio s Pollicitatio vero offeventis folins promif=
fio . Foedus eft paéinm, quo depofitis jnimicitys.fir=
matyr pax infer diziicantes, ideoque ommnia foe-
dera & Deo cum hominibus inita in veterite-
fltamento fignificabant pacem , & amicitiam
4 Deo fociali foedete iungendam ¢um homi-
nibus antea inimicis . Teflamentym proprig
di@um elt, quo quis difponit de fua bareditate, &
bonis , dif ie per amortem tefiatoris confirnan-
8d s

12, Quezri potelt primo, vtrum promif-
fiones , padta . feedera, & teftamenta Deicum
hominibus intciligenda fint proprie, vel me-
taphoricé ? j

13. Refpondeo, quod Deus proprijfflime
pmnuﬁr, ac fecit padtum , & foedus cum ho-
minibus. Ratio ¢ft , que:a rtam mulre Scriptu-
rarum locutiopes , quibus herum mentio firy
non debept od fenfus improprios , & meti-
phorices detorquert. Confirmatur: nam S¢ri-
ptora narvat Dei promifliones, & pa@ta ad
confirm3dam voftram fpem 1uxtd illud Apo-
fiolj aa Heb. 6- 7t frmifinum [olativm habere=
mus & ad Heb. 10 Teneamns [pei confeffioniem
chitabilem « Fidelis eft enim  qui vepromifit 5 &
ad Rom, 4. Secundum gratiam firma [it promiffio ;
fed vt fpes magis raboretur , promiffio-
nes, & padta Deidebent inrelligi propriésergo
&c, Teftamentum eriam nouf refpedn Chri-
@1 fuit proprijflime tetamentum,& confirma-
tum cft morte teftatoris . Teftamentum vetus
fuit teftamentum minus proprié , & figurati-
vum. Fair tamen verum paétum, & teftanen-
tum {2pé in Scriptura {umitur pro pacto,inx-
td illud Hieronymiin cap. 32. leremiz 1n illa
verba Ecce dies veniunt 3 Duod pafum pro teflas
mente ponimus Hebraica weritatis eft 5 lece teflas
mentum velte palinm appelletur , quia woluntas in

€0 , alque teflatio eoru, qui paclum iveunt , contines
Yy -

14.. Quzri poteft fecundo,quare cum mo-
dus operand) per promiffiones, pafla 5 foce
dera , teflamenta, {ic humanus, Deus volue=
rit fe accommodare huic modo eperandi hu-
manog .

15, Refpondeo, gquod guia Deus voluit

i

fieri homo , idco fape ab. initip mundiappa- =

it vt homo , & cum hominibus cgit modo
humano. Videri potelt Chiyfoflomus Ho-
mil.36.in Genefim fuper illa verba cap. 1§, Se-
enndum quid cognofcam > quod in hareditarcm accis
piat cams

De obl gati

A pE - 57

P o
pau

T
oncluitie

16, His pofitis » duplex quaftio eft exami-
nanda . Prima eft,ytrum Deus per promiflio-
nes, & pacta poflit fc obligare, ac dc fadto
obliganerit hominibas debito fidelitatis, Se=
cunda cft, vrrum poflit {e obligare, ac de fadto
fc obligauerit debito inftitia fride .

17. Tres funt precipu= fententiz . Prima
negat Deum pofle per promiffiones, & pactas
fe obligare vila obligatione eriam fidelitatis .
Hanc fententiam viderur fequi Ruiz de Vo-
Iuntate Dei,difp, s6. fe@t.2. & 3, in quubus do-
cct, quod licet res 4 Deo promiffe {int nobis
debira, & obligata.tamen Deus ipfe non con=-
ftituitur debitor, neque obligatus. Alij tamen
dicunt nee ipfas res promiflasd Deo efle nobis
debiras,& obligatas,{ed lolum cfle congruum,
yt nobis dentur .

18. Secunda fententia docet Deum per
promiflioncs, & pada pofle fe creaturis obli-
gare, acde fado obligare debito fidelitatis ,
non aurem debiro infiitiz firi¢te . Hanc {en-
tentiam inter alios fequitnr Vafquez f. partes
difput.8s. & 86. & 1. 2. difputatione 313. & 3.
parte difputatione 7. 8. & 9.

19, Terria fententia docet Deum per pro=
mifliones, & pa@a pofle fc obligare , ac de fa-
¢to obligaffe non folum debito fidelitatis, fed
ctiam debito juftitiz Aricte . Hanc fententiam
docet Suarius in opufculis de libertate , difput.
2. {ed. 2. & difp. de luftitia Dei), & Tom. 3. de
Grat.lib.12 cap 30. & 3. parte Tom. 1. difpura-
tione 4. fe@. 5. & 6. quem alij pluces fequun-
gur,

20. Dicendam primé: Deus poteft per pro-
miffiones , & palta fe obligare creaturis obli-
gatione fidelitatis, & de fatto {c obligamiz.

21, Probatur primoex Scriptura , & Patri-
bus. Ad Rom, 4. Et antem, qui operatuy , merces
imputatur non fecundnim gratiam , [ed fecndum de-
bitum : quz verba exponcns Chryfoftomus
dicit ¢ Nunquam imputavctur 5 nifi & ipfe homo
aliquid attuliffer . Ttaque etiam hic debitorem fibi
Deum  habet, non wilium veyum , fed magnaram , fu-

bliminmaue; & S, Thomas in commentario
einfdem laci Le&. 1. dicit: Ei, qui operatur,
Juiliet opeva iuflitia, merces aterne retributionis , de
gra dicituy Ifaia 4. Ecce meyces eius cum o, non ve-
putatur fecundum gratiam tantum s fed [ecundumz
debitum,fecundam illzd Matth, 20. noune ex denario
conuenifti mecnm? Auguftinus in Pfalm. 8 3. citca
finem dicit : Debitarem dominus ipfe fecit ¢, nom
agcipiendo » fed promitiendo. Non el dicitur ; vedde
quod aceepifli, fed redde gitod promififie. Et Scrm.i6.
de Verbis Apoltali i Debtor enim factns effy, non
alionid & nobis accipiende. fed quod ei placuir promit -
tendo 3 & paulo. polt poffumus exigere. dominam
noflyam 3 vedde gnod. promififti , quia fecimus quod
iuffiftis & bec tu feafti, quia laborantes inuifli . Fula
gentius in Prafar lib, ad Monimum ; Iie au-
for eft debiti s qui auttor eft doni Nam & feipfum
[ua largisare dignatus ef) faceve debitorem . Bernar=
dds lib. 1. de libero arbitrio propé finem:fro;
wiffum gquidem ex mifericordia, [id iamgx iuflizia
perfolucnanm; & paulo poit: Lufum quippe eff ,
. ot

-




Liber II. Quafio LXIV.

veddat guod debet ; debet autem quod pollicitus

22. Probatur fecundd conclufio ratione,
Obligatio enim fideliratis confiftit in hoc, vt
qui promifit, non poffit non implere promif-
{a, quin fit infidelis, & operetur contra didta-
men tefz rationis; fed pofito, quod Deus alj-
quid promiferit, non poteft non jmplere pro-
miffa, quin (it infidelis, & operetar contra di-
ftamen dininum , quo videt implendum efie,
quod promifir; ergo . Ideo Apoftolus z. ad
Timoth. 1. dicit ; /e fidelis permanet , negare f[e
ipfum non poreft . Ad qua verba alludens Dio.
nyfius cap. 8. de divinis Nominibus dicit ; Ne-
zatio [ui cft & wevitate prolapfio . Veritas antem e,
& a weritate prolapfiac ab eo , quod eft, prolapfio.
Si ergoveritasefl 5 negario antem vevitatis prolapfio
abeo, quodefl, Deus gbeo, quod ¢ft prolabi won
porcft .

2t. Dices:quarcnondicimus cum Ruiz
de Voluntate Dei, difput. 56, fects 2. & 3. res
quaidem promiflas , puta zternam beatitudiné
&c. obligari, & deberi nobis, Deum autem
non obligarj nobis, nec fieri debitorem.

24, Relpondeco, quod hoc non dicimns
primo, quia Patres citatidicunt Deum pro-
mitrendo fe facere nobisdebitorem . Secun-
do, quia eft impoflibile, vt res promifia , puta
vita @terna (it nobis debita ex promiffione , &
quod Deus non debeat illam nobis daresac fic

~firdebitor - Demum quod aliquis debeat ex

fidelitate obferuare promiffa , nihil alind eft ,
guam quod non poffit non obferuare , quins
fitinfidclis, & operctur contra 'diGtamen fi-
delitatis , quod dictar promiffionem feruan.
dam;ergo.

25. Dicendum fecundo : Deus per pro-
miffiones,& pacta poteft fe obligare creaturis,
ac de falto obligauit obligationc non {olum
fidelitatis, fea juftirie ftrickae .

26. Probatur primo audoritate Scriptu-
raram , & Patrum. Nam ¢i, qui operatur ,
merces promiffa debetur non folum ex fideli-
tate ; fed etiam ex iuftitia, cum debeatur ex
contraétu onerofo : fed ad Rom. 4. dicitur :
Ei, qui opetatur, merces debetur non fecundum gra-
tiam ; [ed [ecundnm debitum; ergo Matth.auté 20,
dicitur ¢ Puod iuflum fuerit dabo wvobis: redde illis
mevcedem » nonme ex denayio conuenifti mecum? Tolle
quod taum eft , & wade: fed quod darur opera-
rio vt pretium operis » & vrmerces laboris ,
& videbitum ex padto, & conuentione, datur
vedebitum debito jufiitiz;ergo . Confirmas
tur ; nam quod Deus debet non folum , quia
cft fidelis, fed etiam quia eft iuftus, & ita, ve (1
ncgaret, effer injuftus, debet non folumde-
bito fidelitatis, fed etiam iultitiz ; {fed Decus
promiffa debet non folum, quia eft fidelis,
fed etiam quia eft juftus, &itd vt i negaret .
efler injuftus s ergo . Probatur minor : 1o. 4.
Si confiteamur peceata nofira; fidelis, € inftus eft s vt
remtttat nobis peccata noflra €rce Ad Heb.' 6. Non
enim iniuflis eft Deus, wtoblinifcatur operis wveftri ,
& laboris: Anguftinus lib. de Natura,& gratia,

205

€ap. 72.Non enim ininflus Deus » qui iuflos frandes
mercede inflitie :lib.4. contra [ulianum cap. 3.
Deus namque ipfe,quod abfit, erit injuftus , ¢ ad eius
regnim verys non admitatar infius.Bernardus etid
lib. 1. de libero arbitrio propé finem dicit: Pro-
miflum quiders ex mifericordia , [ed iam ex iuflitia
perfoluendum .

27. Probatur fecundd ratione, & ne fiat
quzftio de nomine, pramitto explicationem
nominum . Nomine obligationis ex iuftitias
ftriGta intclligo obligationem,qua aliguis obli-
gatur alteri ad dandum ilii jus fuum, hoceft
id, quod illi debetut ritylo fuitatis. Nomines
igrisadiui firicti intelligo potcftatem exigen-
di aliquid abaltero, vt debitum titulo (uitatis .
Nomine iuftitiz ftrite intelligo victurems
dandi alreri ius fuum ; hoc eft id, quod illi de-
betur riculo fuitatis . Dum igitur dicimus
Deum obligari inftitia ftricta, nomine iuftitiz
firictz intelligimus virtateam dandi alten jus
fuum, hoec el id , quod illi debetur titulo fui-
tatis, feu ralis virtas amat vt abiedtum forma-
le hanc honeftatem creatamdandi vaicuiques
jus [uam, feu amet vt obicGum formale folam
beaitatem dininam coatincntem adzquateé
hanc honeftatem creatam,iuxta dita g. 63. n.
4. & 7.

28. His pofitis , probatur counclafio. Ex
Ariftotele enim 8. Ethicorum cap. 11. inter
eos , inter quos potelt dari amicitia , poteft
etiamdari iufkitia ; fed inter Deam, & crearus
ras intelle@uales pateft fupernaturaliter dari ,
ac de faGto datur amicitia propria , & (ricta., ,
vt cum communi opinione Theologorums
oftendimus in quaftione 62. ergo &c. Proba-
tur maior, afferendo verba Ariftorelis. In wna-
guaque autem politia catenns amicitia apparet ; quas
tenus, ¢ ius; & paulo polt . In prauis autem po-
Litys ficut invis, ita amicitic parum admodum eft 5 or
minimum omnium v pefima. In Tyrannide fiqni=
dem amicitic reperitur aut nihil , ant parym, Addit
deinde : Sed erga inanimata neque amicitia vllaefl
neque iy, neque erga equui » ant bouem , neque erga
fernum quatenus eruus = nibil enim babent commu-
we. Concludit : Luocircaineo , quodeft fernus,
erga ipfum amicitia noncft i in eo, quod homo 5 eff ;
quippe cum wnicuique homini iys quoddam effe wi=
deatur erga vnumcnmaue > qui cum ipfo legis , ac fe-
deris effe particeps poterit & OF amicitia igitur cvig
quatenus bomo eft ; ergo Ariftoteles exprefse da-
cet inter cos sinter quos dati potelt amicitia.,
dari poffe etiam ius , & inftitiam .

29, Confirmatur; nam {i inter Deum ; &
creaturam non pofet dari iuftitia propria , nec
poffer dariamicitia propria, quod ¢ft falfum .
Probarur fequela: nam ideo inter Deum, &
creaturam noa pofiet dari inftitia propria ,
quia inter dominum , & feruum . non poreft
dariiuftitia propria , vt docer Ariftoteles loco
citato, ac proindé cum creatura fecundum..
omnem rationem fit effeatialiter ferua Dei ,
Deus non pateft exercere inftitiam propriam.s
erga creatnram;fed hec ratio probat etiam in-
ter Deum, & creataram non pofle dari amicis

nam




206

tigm propriam ; nam inter dominum , & fer-
unm quatenus feruum oo poteft dari amici-
tia propria, vt docet Aciftoteles eedem loce;
crgo dec.

30, Probator fecuondo conclufio, & fimul
folunitur , ac retorquetnr fundamentum cons
irarix fententiz. Nam tunc inter dominom, &
feruum non pote(t dari propria amicitia , & iu-
{titia, cum feruus itd habet pro fine wi domi-
num, &elt gratia domini, vt fimul in alio ge-
nere non habeat pro fine eui fe ipfurn , & non..
fit gratia fui. Cum autem feruus itd habet pro
finccxi dominum, vt in alio genere habeat
ctiam pro fine eui feiplum, & fir gratia (uiip-
fius, Inter dominum , & fernum poteft dari
amicitia , & uftitia ; fed creatuia intelleCtualis
itd eft ferua Dei, vt Deum habeat pro fine cui
cxcellentiz , hoc eft pereeptiuo folius boni ex-
trinfeci, honoris nimirum, & gloriz, feipfam_s
autem habeat pro fine cu# vtilitatis perceptiuo
nimirum commodi, & felicitatis intrinfeca ;
crgo &c.

31.  Confirmatur, & explicatur argumens
tum. Amicitia enim cx Ariftetele 8. Ethico.
cap, 2. definitur yntua benenolentia non latens, per
qu am aliqui ben fibi polunt ad imuicem gratia ipfo=
vum 5 fed cum feruus ita et gratia domimi, vt
in nullo genere fit gratia fui ipfius, poteft fo-
lum amari gratia domini , non autem gratia_
fui ipfius i cumaurem feruusitd in vno gene-

ecltgraa domini, vtin alio genere fit gra-
tia fui ipfius , poteftita amari gratia domini,
VE ametut etiam gratia fui ipfius ; ergo fernus
in primo cafu non poteft & domino amari
amore amicitiz, in fecundo porelt . Propot-
tionaliter jufiitia eft virtus tribuendi alceri ius
fuum , hoc eft id , qued illi debetur tirulo (ui=
ratis ; fed cum feruns itd eft gratia domini » vt
in nullo geanere fit gratia fui, itd ¢t domini,
vt in nullo geacre {it funs; ergo nihil illi de-
betur 4 domino titulo {uitatis,ac proinde nihil
illi debetur ex inftitia . E conuetfo cum feruus
itd in vno genere eft domini, vtin alio genere
fit gratia ui ipfius, & fit funs, poteftilli 4 do-
mino aliquid deberi vt foum , & titulo fuira-
1is, ac proinde ex inftitia

32. Probatur quarto conclufio. Ve enim.s
dicetur in Tra&atu de Iuflitia, & Iure, Iuftitia
eft conflans , & perpesua woluntas ius fuum vnicui-
que tribuendi, hoc eft juflitia eft wirrus tribuendi
alteri id , quod illi debetur titulo fuitatis; fed €0 1p=
fo, quod creaturaita eft ferua Dei, vt fit etiam
gratia fui, Deus poteft fe obligare ad tribuen-
dum creaturz id,quod illi debetur tirulo fuita-
tis ; ergo &c. Probatur minor: nam co ipfo,
quad creatura intelledtualis in aliquo generes
elt gratia {ui ipfius, poteft Dens ex padio ini-
to 1n fauorem creaturz intelle®uals fe obli-
gare ad dandum illi 2quale pro meriris 5 & la-
bore ; fed obligatio, qua quis in fauorem alte-
tins fe obligat ad dandum jpfi @quale pro me.

ritis 5 & labore, cft cbligatio, quale obligat ad
dandum illi quod deberur titnlo (uitatis; er.
g0 &e¢. Confirmatur primo ; nem Deus de fa.

TR

¢o in Tellamente Veteri per Moyfem fecit
cum Iftaclitis patum, quo in fauorem ipfo=
rum {e obligauitad daadam illis terram pro-
miffionis , & plurima bonatemperalia, fi ob-
feruarentlegem veterem . In Teftamento aus
tem nouo per Chriftum fecit cum omnibus
hominibus in ecrum fauorem pactum dandi
illis bona fpiritualia,& wternam beatitudinem
aqualem meritis,, {i obfernarent legem Chri-
ftie Voluit autem hac pada fieri per Moyfem;
& Chriftumritu folemniflimo, ac paltum ves
tus voluit confirmari {anguine hircorum, &
vitnlorum , padtum nouum voluit confirma=
ri fanguine Chrifli, qui idcirco dicitur fanguis
noni, & 2terni teftamenti. Padum et
per modum teflamenti itd confirmatur tan-
guine , & morte teflatoriss vt reddatur omini-
no irreuecabile; ergo Deus de fadto per hzxe
duo pacta fe obliganit hominibus cx iufti-
tia.

33. Hinc fequitur Deum de falto nen fo-
lum fe obligafic hominibus ex inftitia, fed
etiam fe illis obligafie ex iuftitia commutativa.
Obligatio enim, qua aliquis in fauorem alte-
rius fc obligat ad dandum illi ‘arithmeticé
azquale pro meritis, & labore, eft obligatio
iuftitiz commutative, vt ex Ariflotele, &
S. Thoma 2.2. quaft.61. arr. 1. dicetur in Tra-
&atu de Tuftitia, & jure; fed Deus per nouum
padtum , & Teflamentum (e obliganit ad dan-
duom hominibus arithmetice xquale in fenfu
co loco explicato pro meritis , & labore: ergo
fe obligauit ex iullitia commutativa, idcoque
beatitudo xterna ab Apoftolo 2. ad Timo=
theum 4. vocatur corona jugtitiz per illa ver-
ba : in reliquo repofita eff mibi corona iufitia , quam
veddet wmihi Dominas in illa die iuflus index «
Confirmatar : nam obligatio, qua per pa-
dtum, & contradtum oncrofum duo in mu-
tuum faaorem fe mucuo obligant ad aliquid
dandum, vel faciendum , ¢ft ex iuftitiz coms
mutatiua: ¢, g. obligatio , qua dominus vi=
nez in fauorem operarij obligat fe ad dandum
operario pretinm @quale operi, ac labori,quo
vineam excolucrit, operacius autem in fano-
tem dominiobligat fe ad labotandum in vi=
nea, eft ex iuftitia commutativa; fed in Te-
flamento, fen pado veteri, Deus in favorem
Ifraclitarum fe obliganit ad dandam illis tete
ram promiffionis , & multa bona remporalia,
fi ob{cruarent legem, & vt legem obfernarcot;
Iraclitz in favorem, & henorem Dei fe obli-
garunt exprelse ad obfeinandam legem, vt ac-
ciperent terram promiflionis,& alia bona pra-
mifla ; ergo Deus, & Iitaclite mutud & obli-
garunt ex iufliria commutatiua, Pro portiona-
liter in nowo Teflamento adalti , dum {ponte
baprizantur, ol-:ii;;;;mr fein fanorem, & hono-
rem Del ad obfcruandam legem Chrifii, vt
obtineant bona fpiritualia promiffa: Dens an-
tem in faucrem hominum obligat o ad dane
da illis bona fpiritualia ; & @ternam beatitndi-
nem . vt ab ipfis obtineat ¢bfernantiam legis
Chriltianx; ergo &,

{7k 0}

34. Di=

i S SN

-

—e




"‘,X- o ——

-

Liber II: Quezftio LXIIL

34. Dices: ad obligationem ex inftitia ftri-
élarequiritur, vt non {upponat, neqac jnuol-
uat gratidm ; fed obligatio , qua Deus fe obli-
gat ex promiflione, vel patto, fuppanit, &
inuoluit promiflionem, & padtum grataitum:
cftenim magna gratia, quod Deus voluerit
promiffione,, & padto fe obligare ad dandan
nobis vitam ®ternam, fi feruauerimus man-
data &c. crgo obligatio ifta non eft ex iuftitia
friQa.

35. Refpondea,negando maiorem . Po-
telt cnim obligatio firictiflima iuftiziz {uppo-
nere, vel inclndere gratiam;e.g.potelt aliquis
gratis {e obligare ex inftitia ad ferniendum al-
terl, In hoccafu ex iuftitia obligatur ad fers
uiendumilli,& ramen giatis fe obligaunit,adea-
gue obligatio ex inftitia fupponit gratiam. ,
Proportionaliter licer Deus ex gratia promit-
tat yitam gternam f{eruantibus mandata , ta-
men pofita promiflione , & pa&o gratuito,
Deus ex 1uftiria obligatur ad dandam vitam
zternam {ernantibus mandata,inxta illud Ber.
nardi lib, 1. de libero arbitrio propé finem.s 3
Promiffum quidem ex mifericovdia , fed iam ex infti=
tia perfoluendum ,

36, Dices; faltem quod debetur ex iuftitia
flricta, non potell efle gratia, feu donum gra-
tuitum; fed vita xrerna eft gratia iuxea illud
Apoftoli ad Rom. 6. Stipendium peccati mors ;

-graria autem Dei vita aterna; €rgo.

37. Refpondeo, diftinguo maiorem: quod
deberur ex ftitia Gricta non poteft effe gratia
debita pro gratia , nego; non poteft effe gratia
omnino indebira, concedo ; diftinguo codem
Pacto mindrem; & nego confequentiam. Du-
plex eft gratia, altera omnino indebita, altera
debita ex {uppofitione alterjus gratiz. Gratia
omaino indebira non poteft efle debita ex iu-
ftitia, vt patet; at gratia debita ratione alterius
gratiz potcft cfe debita etiam ex inftitia, fi
Deus (na promiflione, & pacto fe obligauerit
adillam dandam pro altera gratia . Ideo Apo-
ftolus ficut yitam ®ternam vocar gratiam di=
cens ad Rom. 6. Stipendium peceati mors , gratia
autem Dei ‘wilg eterna, ic vocat ctiam coronaimn
inftitiz, dicens 2. ad Timoth.4./8 reliquo repofita
eft mibi covona iufiitiz, quam dabic mibi Dominus in
illa dic influs iudex .

38, Ad 1,diftinguo maiorem:iomnis obli-
gatio moralis fupponit,vel includit potentiam
phyficam non facicndi in fenfu compofita
cum obligatione id, ad quod faciendum datur
obligatio moralis, nego: in (enfu diuifo, con=
cedo s diftinguo cod:m padto minorem; &
ncgo confequentiam . Ad obligationem mo-
ralem fufficit, vt quis in f{enfu diuifo ab obli-
gatione poflit phylicé facere oppofitum : at
non requiritut , vt in fenfu compofito cum_,
obligatione poffit facere oppofitum; fed Deus
in fenfu divifo 4 promiflione poflet facere op-
pofitum eius, quod promittit; ergo Deus po-
teft (ua promiflione fc obligare moraliter ad
aliquid ; & in Deo vtpoté impeccabili obliga-
tio moralis emper coniungitur cum aceeffita.

207

te phyfica faciendi id, ad quod Deus {¢ mora~
liter obligat. o

39.  Luges: ergo Deus non liberé obferuat
promifla, .

40. Refpondeo , diftinguo confequens;
ergo Deus non liberé obferuat promifia liber-
tatc coniungendi non impletionem promifii
cum pronuflione, concedo; libertate nons
promittendi, & fic non faciendi rem promif=
fam , nego. Deus proculdubio non ¢ft libex
ad coniungendam non impletienem tei pro-
miffz cum promiflione ; alioquin poffet eflc
infidelis. Areft liberad non promittendam ,
& fic 3d non faciendam rem promifam, & ca.
dem voluntare liberrima, qua promittic, li-
berrimé vult facere rem promuflam , & obfet-
uare promiflionem , ideaque liberé obferuat
promiffa .

41. Ad 2. diltinguo antecedens: Patres ne-
gant Deo omnem obligationem ; & omnes
debitum abfolutum , & antecedens pattum.s,
& promiffionem dininam, concedo; conditio-
natum,& caonlequens promiffionem dininam,
vel aliguam operationem Deo liberam, ncgo;
& nego conlequentiam . Patres dumvidencur
negare Deo omne debitum, negant folum de-
bitum antecedens promiflionem, & pactumo,
debitum autem confequens concedunt, vt pa-
tet ex teltimoniss allatis num, 26,

42, Ad 3.concedo maiorem, & ditinguo
minorem: Deco repugnat reftrictio libertatis
conflequens determinationem liberam Dei,
nego ; antecedens determinationem liberams
Dei , concedo ; diftinguo codem pacto mino-
rem; & nego conlequentiam . Liberum acbi-
trium etiam diuinum , co ipfo quod clt po-
tentia {e determinandi ad vnam partem con-
traditjonis , et potentia reftringendi fuam
libertatem ad vnam partem contraditionis ,
& co ipfo, quod fe determinat , fuam liber-
tatem reftringitiergo non eft abfurdum, quod
Deus cum liberé promitric aliquid, fuam lis
bertatem reflringat ad faciendum id, quod
promittit,

43. Ad 4. nego maiorem: ad probatio-
nem, ditinguo maiorem : perfetum domi-
nium cft potettas difpancndi de re ad omnem
vlum confequenter ad voluntatem difponen=
di folum ad aliquem determinatum viom , &
non ad alium, nego : antecedenter ad ralem
voigntatem, concedo ; diltinguo codem pad
minorem ; & ncgo confequentiam . Ad per-
fedtum dominium requiritur , vt quis antece-
denter ad voluntatem difponendi dere ad ali-
quem vium, & non ad alinm , poflit de re di-
{ponere ad omnem viuny; fed non requiritur,
vt confequenter ad voluntatem dilpenendide
re folum ad aliquem vium , & non ad aliom ,
intelligatur potens difponere dere ad omnem
vium; hzc enim potentia cft chimerica, Deus
dum promiffione , vel pacta fc obligat ad ali-
quid faciendum, iam vultdifpenere de re ad
vium promiffum, & non ad alios vius oppa-
fitos; ergo nan minuitur perfectio dominij

per




G SR

~ .

¢ i PB4 IO : ¥ ..s.--,;,.
208 De obligatione luftitia .

Q
nter ad talem vo-
» a¢ difpofitionem , non }'!gih_[
difponecie ad vias oppofitos promif=

per hoc, quod coni
Juntatc
de re
110141 »

44. Dices : faltem ad petfe@tum domi-
nium requiritur , vt quis poffir de re fua di-
fponcre ad omncm viim , alteroinuito; fed
Deus non poficr difponere ad omnem vium,
inuita illa creatuia, cui obligaretur ex iuftitia;
€rgo,

45- Refpondeo, acgando maiorem. Deus
cnim de fato non porelt de creaturis liberis
difponere ad faciendos actus liberos , ipfis in+
1itis; fiquidem repuguoar, vt actus liberi fiant,
inuito g0, cuins {unt adtus liberi, & tamen
Deus eft perfectus dominus creatuiz libera
etiam in ordine ad altus liberos, quia porelt
facere, vt creaturz non fint inuitz in ordine
ad quoslibet a@us liberos, fed vr illos \'o_l_gm-
tari¢ faciant 3 fed {i Deus obligarctur ad difpo-
nendum de re aliqua juxtd voluntatem crea=
turx , poflet facere ; vt illa non effet inuita ad
quemlibet vfum , fed illi volantarié confenti=
el ergo.

46. Ad 5. nego minorem . lam enim di-
ctum eft non folum non repugnare, vt Deus
obligetur fibi ipfi obligatione fidelitatis, fed
etiam non repugnare, vt obligetur alteri in
fanorem illius obligatione inftitie .

27. Ad 6.nego maiorem. Sicutenim vt
Deus exerceat cum homine amicitiam, fuf-
ficit, vt operetur gratia hominis , & in fauo-
rem ipliis hominis , licet fimul operetur
graria ipfius Dei, & in favorem Dei; fic vt
Deus exerceat juftitiam erga homines, fuffis
cit, vt e conformet juri, quod fit ius homi-
nis,& infavorem intrinfecom ipfius hominis,
licet fimul fit jus Dei, & in fauorem extrinfe-
cum Dei .

48. Dices @ ex Ariftotele 5. Ethicornm
cap. 6. nullius crga foa impliciter inftitia,faut
inwtitia eft, ac proindé nemo poteft exerce-
re iuftitiam , vel iniuttitiam fimpliciter erga
fua; ergo &c.

49. Refpondeo diftinguo antecedens : ne-
mo potclt exercere iuftitam , vel iniutticiam
erga (ua fimpliciter , qua Gmul in aljo genere
fint fimpliciter alterius, nego : qu in alio gee
nece non fint etiam alterius , concedo. Sicut
Deus poteft exercere amicitiam » operando
gratia fui, {i fimul etiam operetur gratia crea-
ture rationalis, fic poteft exercere iuflitiam
per hoc, quod viatut re, qua ita fir fua ipfius
Dei, vrin alio genere fit etiam alterius,hoc ¢
Crecatura rationalis.,

50. Ad 7. diftinguo maiorem : creaturas
deberet habere ius aduerfus Deum , quo nj=
mirum Deus gravaretur , nego ; quo Deus ita
obligarctur in favorem creaturz, ac titulo fui-
tatis, vt fimulobligarctur in favorem ipfius
Dii; concedo : diftinguo codem padto mino-
rem ; & nego confequentiam . Repugnat , vt

crcatura habeat ius aduerfus Deum, quo ni-

mirum Dcus grauetur ; at non repugnat,
quod creatura habeat ius aducrfus Denm,quo
Decus obligetur obligatione reftringente liber-
tatem Del in favorem Dei fimul, & creaturz.
Confirmatur ; pam aduerfatij concedunt »
Deum padto, ac promiflione pofle fuam li-
dereatem reltringere obligatione fidelitatis ;
crgo potel etiam refiringere obligatione iu-
ftitiz.

sI. Adg.diftinguo maiorem: ius firitum
aduerfus altecum non fubordinatum altiori
1uri illius, eft quedam non plena , &j non to-
talis {obiectio, concedo : fubordinatum altiori
iuri jllivs , nego : concedo minorem; & Hego
confequentiani. Duplex eft ins,& dominium,
alterum viiliraris , alterum excellentiz . Ius,
& dominium vtilitatis ¢ft poreftas difponendi
de aliquo in ordine ad fuam perfe@ioncm it=
trinfecam , faltem in ordine ad, intrinfecum
gaudium de tali difpofitione . Ins, & domi-
nium excellentiz eft poteftas difponendi des
aligua in ordine ad {uum bonum puré extrin.
fecum, hoc eft in ordine ad fuum honorem ,
& gloriam- Deus eft prorfus incapax ex difpo.
fitione creaturarum percipiendi vllum bo-
num, & vllum gaudium intrinfecum , cum
per feipfum fit omne funm bonum intrinfe-
cum , & omne {unm gavdivm , & folum eft
capax cx difpofitione creaturarum percipici-
di bona extrinfcca honoris, & gloriz, ideo-
que Deus eft capax folins dominij , ac juris
excellentiz , & eft prorfus incapax dominij,ac
iuris vtilitatis . Hinc fequirsr , quod creatura
poteft habere plenumi, ac perfe@um domi.
nium, & ius vrilitatis, fubordinatum tamen
perfectifiimo dominio diuino excellentiz .
Hoc dominjum coniungitur cum plena,& to-
tali fubieGione creatura erga Deum : fiqui-
dem creatura fubijcitur Deo fola fubie@ione
excellentiz, per quam referrur ad bonumex-
trinfecum Dei honoris , & gloriz ; nan (ubij-
citur fubic@ione vulitatis, per quam refera-
tur ad bonum intrinfecum Dej; érgo crearura
potclt habere plenum , & perfectum domi-
niam, & ius vulitatis coniun@tum com plena,
& rorali (ubicdione erga Deum . Propottio-
naliter dico, quod ius {ubic@um altiori iuri
dinino non eft dominium in Deum, neque cfk
vis directiva Dei. Licetautem omne domi-
nium fit ius , non omne ius eft dominium ; (i-
quidem dominium eft fpecies iuris .

$2. Confirmarur folutio : nam fimili ar-
gumento probari poffet repugnarc amicitiam
propriam creaturz cum Deo. Amicitiaenim
propria, & (irita elt quzdam non plena fer-
uitus; plené enim feruus non amatur gratia_.
fui, fed gratia folins domini: amicus antem
amarur gratia fui. Argumentum foluitur fi-
mili diftinctione , quod amicitia, qua aliquis
amatur vr finis s/ non fubordinatns amanti
tanquam fini altiori, opponitur perfedie fer-
uitun : atamicitia, qua aliquis amatur ve finis
eui fubordinatus amanti, tanquam finj altiori ,

non

g

EER s

et e -

T

B i T

e e




PR TP

il iR

B Sl

e

g

e

Lib 11
10 L&,
noh opponitur perfedta feruirati. .

53. Dices: ius proprictatis dcﬁmmr_ pote-
flas veltringendilibertatem alécrins in fanovem illius,
qui babet ius s led repugnat, vt creatura habeat
ius reftringendi libertatem Deijergo.

54.+ Refpondeo , dittinguo maigrem 3 ius
fupponcns libertatem akcr:t.}s ;amm‘)mc de-
rerminatam ad facienda omnii,que v idet ex.a-
Surumenm , qul hab::tu;s » elt poteftas re-
ftringendi libertatem alterius, nego: ius non
fupponens voluntatem alterius fic determinas
tam , concedo maiorem : concedo minorem;
& negoconfequentiam . Deas dum plljotx-n_:[-
fione,vel pa&to fe obiigat creaturg ad aliquid,
cum iam videat per fciennam m_cdlam » quid
creatura fit exadtara, i fic {c obliganerit, vult
determinaté facereilla omnia,que videt crea-
turam exafturam , adcoqu(_: liberé fuam hb_c:.
tatem determinat, & reltringic ad fingulailla
facienda; €rgo creaturd, qua acquirit ius, non
poteft libertatem dininam , guam _{uppomr‘ll-
bere determinatam, & reftrictam 4 fe, reftrin-
gere, & determinare» Atquihabet ius aduer-
fus creaturam, cuius libereas fupponitur indife
ferens ad facienda, vel noa facienda qua exe-
cerir habens ius, poteft volu_marcm €105, ad-
nerfus quem habet ius, reftringere , & deter=
minare.

ss: Ad 9. concedo antecedens, & nego
confequennam . Difparitas cft, quia obliga-
tio obedientiz cft obligatio operandi iuxta di-
redtionem alterins:Deus autem ciam Gt prima
regula non poteft obligari ad operandum inx=
td dire®tionem alterius. At obligatio fuftitiz
cit obligatio operandiin fauorem alterius: nd
repugnat aucem,vt Dcus_ fu?cmarumllucr_ fes
obliget ad operandum .in ‘fam,-r:m aiterius ,
qui fauor ordinetur vitimod ad hongtem, &
gloriamipfius Dei.

QVASTIO LXV.

Virum Deas vinas vitam perfeitiffiman
& beatiffimam?

8. Th. qu. 18. & 26.

Is Idetur Dcus nor viuere: nam vivere

eft mouere {cipfum ; fed Deus nons
uct feipfum , cum fit omnino immobilis ;
&c.

Refpondeo Deumi viuere vitam perfes
ctiffimam , & beatifimam, immo cffe ipfam
viram perfe@iflimam , & beatiffimam, Pro-
batur : nam vita confiftit in hoc , vt res pro-
pri¢, vel analogicc moueat fe ipfam , itd vt
habeat 4 fe (uos alus, & operationes 5 fed
Deus habet 4 fc ipfo adequaté actus , & ope-
rationes intelligendi, & volendi; ergo &c.
Rurfus vita beata confiltit in cognitione per-
fefta fummi veri continentis omne vernm, &
in amoré , & gaudio petfecto de fummo bono
continente omae bonum; fed Deus cognofcit

m
o

rgc
2.

QuaftioLXV.

209

comprehenfiué feipfum , quie verum con-
tinens omne verum, & amat, & gaudet deo
feipfo; qui eft bonum continens omne bo-
Rum; ergo &c. Quia vero Deus et 1pfa cogni-
tio, amor , & gaudium de fe ipfo ; ided nons
folum vigit vitam perfe@iffiiman , & beatifli-
mam, fed cftipla vita perfe@ifima, & bearif-
fima.

3» Addo prim¢ omnem vitam creatam.,
Comparatam cum vita dinina effe vitam im-
perfectam, Ratio eft, quia perfedio vicz con-
fitit in_hoc, vt viuens habear 4 fe iplo fuos
adtus, & f{uas operauones prafertim intelli-
gendi, & volendi; fed folus Deus adequaté
habet d {eipfo fuos actus, & operationes;crea-
tur vero Licet habeant aliquo padto 4 fe ipfis
fuosactus, & operationes, tamen illas inadz-
quat¢ habenr 4 fe ipfis, & magishabent 4 Deo
principio extrinicco , quam a fc ipfis, & ab in-
trinfcco; ergo creaturz viount imperfede , ac
folus Dens viuit perfete . Videri poffunt ,
qua de hoc diximus in Philofophia lib.s.cum
S.Thoma art.4.quaft.1 8.

4. Addo lecundd, quod omnia etiam que
in fc ipfis non vinuar, ac aon funt vita s ILy
Deo funt vita ; jnxta illad loan.1, Luod falfum
eft . in ipfo vita erat . Ratio eft, guia omnia cxi-
ftunt in Deo vt coguita, & intelleita per ip=
fam dininam intellectionem; fed divina intele
lectio eft vitasergo omnua in Guantum exiftune
in Deo, funt vita.

5+  Adargumentum incontrarinm diftin=
guo antecedens ; vinere oft mouere e iplum.s
proprié, vel analogicé , concedo; folum pro-~
Pric, nego : diftinguo codem padto minorems;
& ncgo confequentiam .- Viuere et moueres
fe ipiuar, vel proprié per hoc, quod aliquid
it principium activim motus , fiuc operartio-
Nis in feipfo, vel analogicé per hoc, quod ali=
guid fit ratio fui morus, & Operationis ; fed
Decus licet non {it principinm adicum fuz in.
tellectionis, & volitionis, tamen cft adzquata
ratio {uz intelletionss, & volitionis;crgo pers
fe@iflimé viuir ,

TRACTATVS VI

De Prouidentia , Predeflinarione ,
&/ Reprobatione .

ey VIA Prouidentia, & Pradeftina:
% tio, ac Reprobatio includunt
fimul adtus intelle@us , & va=
F/ce luntatis, ideo S. Thomas poft-
W quam a queft. 14: vigquead 21«
- cgit de Intelle&tu , & Voluntate
Dei, quzitionc 22. agit de Prouidentia Dei,
quzltione 23. de Przdeftinatione ; & Repro-
batione, quzftione 24. de Libro vitz. Do&ri-
nam harum quaflionum examinabimus qua-
ftionibus , quarum tituli videri poffunt in in«
dice .inutio propofito .
Dd QV&-

.




210

QVASTIO LXVIL

Viram in Deo fit prom’dfmia 5 CHi oI
nia fint fubieita s & per quam
omnibus immediate
frmidmz ¢

5 Thqe22.a1:1.2:3: F 4o

1. TYRim¢ videtur in Deo non dati protils

dentia ; pronidentia enim, ficut & pru=
dentia eft confiliatina , & confulratiua de rc-
bus agendis; fed confulratio, & confilinm
cum fint de rebus dubijs , repugnant Deo,qui
de nulla re poteft dubitare s ergo.

2« Secundo videntur non omnia , qu&
fiunt , efle fubicdta divinz prouidentiz . Quod
enim fitcx prouidentia gubsrnantis, pon fit
fortuito, neque cafualiter; fed in mundo mul-
ta fiunt fortuito, & cafualiter; ergo.

3. Tertid qua fiunt prater intentioncm
gubernantis non funt fubie@a cius prouiden=
tiz ; fed peccata fiunt preter intentioncm
Dei; ergo non funt fubic@ta diming prouidens
{E

uartd prouidentia, ficut & prudentia
cx Ariftotele 6. Ethicorum cap.5.9. 10. & 1T,
el refia vatio contingentinm, de quibus cft confeliuns,
¢ electios fed prater effe@us contingentes dan-
tur etiam jn Mundo mutti effectus neceflariy;
ergo &e.

5. Quintd videtur Deus non prouidere
jmmediaté omnibus rcbus . Si enim Deus
immediaté prouideret omnibus rebus , cx-
cluderentur caufs fecundz, ac (altem exclu-
deretur prouidentia caufarum fecundatum vt
fruftranea .

6. Sexto ad dignitatem fupremi Principis
fpectat,vt non omnibus promideat immediaté,
fed aliquibus prouideat folum mediate per
miniftros, & vt docet Augultinus in Enchiri-
dio,cap.17. & Ariltoteles 12.Metaph. text.41.
melius eft quedam nefcire, quam {cice, vt val-

dé vilia ; fed Deo tribuendum eft omne, quod
eft meliusiergo Deus quazdam vilia, quz finnt
in vninerfo , non fcit, ac proindé neque yllis
immediaté prouidet, idcoque Apoftolus 1, ad
Corinthios 9. dicit : Numawnid de bobus cura eff
Deo ?

7. Septimo Dens non prouidet ijs, quz re-
liquit in manu confilij fui; fed Deus creaturag
liberas reliquit in manu confilij {ui , ideoque
Ecclefiaft, 15. dicitur: Deus ab initio confhipuse
bominem, & veliquit enm in manu confili [uf ; eroa
Deus non immedjate prouidet creaturis libe-
ris. Confirmatur; nam (i Deus immediate pro-
nideret creaturis liberis, imponerer illis necef-
fitatem, & libertaten auferret .

-8 Refpondeo, quod prouidentia definitur
& San&te Thoma hac quezftione 22. art. 1. in
€Qrpore; Ravio ordinis vevgm in finem, & vt idem

De Prouidenua Dei.

Sanétus Do&or refert,definitur i Boetio fiv.4.
de Contolatione Philofophiz Profa 6. Dmina
yatio in (ummo omuinm Principe conflituta , per
quam cupffa difponit . Senfus harum definitio-
num eft, quod prouidentia cft dinina ratio
qua res ordinat ad [uos fines per media gonuenicn-
fia.

9. Circa dininam prouidentiam in hoc
fenfu plures fuerunt errores , qui referuntur a
Ruiz de prouidentia difp, 1. fed. 2. & ex do-
érina San@i Thoma hac quait.az, art.2- X 4.
reduci poflunt ad quinque. Primus eft De-
mocriti, Epicuri, & aliorum, qui totaliter
negaruat Deo prouidentiam , ac dixerunt
mundum fa@um fuiffe cafir. Secundus eft alio-
rum , qui dixerunt, Deum habere prouniden-
tiam folum rerum caleftium , & incorrupti=
bilium , non autem fublunarinm, & corrupti-
bilium, & ex horum perfona dicitur de D=o
lob. 22. Circa cardines Cali perambulat, nec nofiva
confiderat. Hunc errorein videtur fecutus Ari-
floteles s & mmagna ex parte Plato, vtdocet
Rauiz de prouidentia, difp. 1. fect, 2. Tertius
fuit Rabbi Moyfis, qui vt refere S. Thomas
hac queft.22. art. 2. docuit Deum habere pro.
uidentiam de folis indiuiduis incorruptibili-
bus, mon autem de corruptibilibus, exceptis
hominibus , quos propter fplendorem intelles
ftus dignos exiftimauit, v de ijs etiam quoad
indiuidua Deus haberer prouidentiam , & ge«
rerct curam. Quartus eft corum, qui |dixe-
runt Deum non habere przfcientiam , & pro-
uidentiam immediaram de aoftris adtibus libe-
ris » quia alioquin auferret illis libertatem , &
hung errorem videtar fecutus Tullius, de quo
dixit Auguftinus lib. 5. de Cjuitatc), cap. g
Dum homines wult facere liberos, facut [acrilegos .
Quintus eft alioram , quidixeruat Deum itd
habere pronidentiam de omaibus, ctiam de
acibus noftrz voluntatis, vt rebus omnibus
imponat ncceflitatem , ac aclibus voluntats
auferat libertatem..

10. Contra hos errores de fide eftac ratio~
ne etiam naturali demonftiatur ; Deum habe-
re prouidentiam omniam reram ; non folum
czleftium , & incorrnptibilium , fed etiam in-
feriorum,& corruptibilium, non folum guoad
fpeciem, fed etiam quoad indiuidua, ac pre-
fercim habere prounidentiam adtionum huma-
narum , nec illis libertatem anferce ,

11, Probatur primo hec veritas ex Scri=
ptura . Sapientiz eaim fexto dicitur ; dequali=
ter eff illi curade omnibus i & cap. 11. Oumniain
menfura , numero, ¢ pondere conflituifli s & cap.12
Non eft alius Deus 5 quat tu 5 cuief} cura’ de cmni.
bus . Prouerb. 18. Attingit a fine , vfque ad finem
fortiter , & difponit omnia [uauiter . Matthz 6.
& 10. & Luc® 12, Chriftus dicit. Refpicite vo-
latilia Cali , quoniam non ferant , neque metunt , ne-
que congregant in horrea, & Pater egleflis paftizilla-
Nenne vos magis pluris eftis illis ¥ & Marth. 410
Nonne duo pafferes affe vaneunt , ¢ wnxs ex illis
non cadet fper tevvam fine Patre weflro?. Praecerca
tota Seriptura in €0 vesfatur, yt proponat

DPeum

RN

e
x4

ca

e




#—-’10

e
Lk
e,
—
u

Liber . Quaftio LXVI.

Dcum per praeepta, confilia , do@rinam..,
exempla, reuclationes, fupplicia , pramja &e.
nos a vitijs auocantem , & ad virturem alli-
cientem; fed hzc omnia probant Deum habe.
re {pecialem prouidentiam rerum humanarii,
ac illis non auferre libertatem ; nam iniufte
puniret pro peccatis.commifiis, fi non fuifle-
mus liberi ad illavitanda ; erga.

12. Probatur fecundo cadem veritas ra=
tione naturali, Ex di&is enim quaf.12. na.g.
& fequzntibus, Deus eft infinité perfedtus, &
habet omnes perfedtiones fimpliciter {impli.
ces; [ed ad infinitam Dei perfe@tionem (pedtat,
vt omnia ab aterno cognoicart, non folum in
vninerfali, fed etiam in particulari , & in indi.
uiduo, & vt omnia etiam in particulari, & in
indiniduo difponat, itd vt nihil fiat, quod eius
prouidentiam effugiat; ergo &c. Confirma-
tur : nam naturaliter homines in anguftijs, &
periculis inuocant divinum auxilium ; multi
ctiam in aducrfitatibus Deo irafcuntur, & in
illam blafphemias proferant 5 ergo naturaliter
fupponunt nihil euenire , quad divinam pro-
uidentiam effugiat.

13. “Probatur tertio : nam id, quod in vni-
uerfo eft pulcherrimum, & optimum , non
debet dari cafu, per accidens, & prater inten.
tionem; fed agenria particularia habenr ideam
folum effe@uuwm particularium , illofque in-
tendunt ; ergo ne totam vaiverfum {ic cafu,
per accidens , & prater intentionem , necefle
cit, vt primum agens vniuerfale,hoc eft Deus,
habeat ideam totius operis , & omnium par-
tium vniuerfi,& omma non folum in voiuer=
fali, fed in particulari, & in indiniduo difpo-
nat, & ordinct ad (uos fines, ac proindé per
{nam prouidentiam immediaté defcendar ad
omnia, & fingula; non {olum incorruptibiliz,
fed etiam corruptibilia, non folum in vniver=
fali, fed etiam in particulari, & inindiduo;
fed {i Deus deber omnia aifpanere, & ordina-
re ad {uos fines , & ad {uas operatipnes ; debet
etiam caulas difponere , itdve operearuriux-
ta fuas naturas ; eft autem iny¥ca naturam cau-
farum liberarum , vt operentur liberé ; ergo
Dcus per fuam prouidentiam debet efficere,
vt caufe libere operentur liberé, ac proindé
non deber illis imponere neceffitatem abla-
tiuam hbertatis. Videri poffunt quz ad often-
dendam prouidentiam dita funt quzfio-
ne 16. num. 22. & fequentibus , & que fuse
affert Ruiz deprouid. difp.1.feét. 3. & toquen-
tibus.,

14, = Ad1. diflinguo maierem : prouiden:
tia cft confiliatiua formaliter, vel eminenter;
concedo ; formaliter felum , nego 5 diftinguo
codem pacto minorem ; & nego confequen-
tiam. Prouidentia debet'confiderare omnia;
que ad res agendas pertinent, vt de ipfis ha-
beat cognitionem certam, inguantum haberi
porelt 5 & quia nos propter imperfectionem.
roftri intelleGtus non” poflumus peruenire ad
cognitionem certam rerum agendarum , aifi
via coiifilij, confultationis, & inquifitionis,

A |

ided prouidentia in nobis dcbet cor:fu‘.r;_lr:
formaliter. Deus & conuer(d quia vnico in-
tuity vider omnia {pectanria ad res agendas,
non debet confulrare formaliter , fed: (olume,
eminenter. Cognitio autem illa cerrifiimas ,
qua Deuas vnico intuitu vider omnia, quz
fpectant ad res agendas, continet eminenter,
& feclufis imperfettionibus, omnes noftras
confultationes , & inquifitiones , idecoque elt
eminenter confultatio, & ad Ephefios 1. de
Deo dicitur ; Qui eperatur omnia fecundum confi=
Lisum woluntatis fus .

15,  Ad 2 diftinguo maiorem ; quod fit ex
prouidentia gubernantis , non fit fortuito , &
cafualirer refpectu iplius gubernantis, conce-
do ; refpetu aliorum , nego ; & diftinglio mi-
norem : in mundo multa fiunt fortuito, &
cafualiter refpe@u Dei, nego 3 refpedtu agen-
tinm inferiorum, concedo: & nego confe-
quentiam . Gubernator potcft per fuam pro-
videntiam multa itd ordinare, vt accidant for-
tuito, & cafualiter refpe@u caufarum inferio-
rum, intendens hocipfum , vtaccidant for-
tuito, vel cafualiter refpe@u inferiorums e. gre
( & eftexemplum S. Thome hac qu.22. art.2.
inrefp. ad primum ) poteft dominus mitteres
duos feruos per duasvias , vt {ibi preter opi=
nioncm occntrantin certoloco, & tunc illes
occucfus eft fortuitus , & cafualis refpeétu fer-
uortim , non autem refpetu domini;’ergo
Deus, qui debet itd vniverfum difponere;, vt
in co dentur omnes ordines rerum , & caufa-
rum, debet etiam ‘quadawm itd diffonere, vt
fint fortuita , & cafualia refpe@u caufarum
inferiorum , licet non poflint effe fortuita, &
cafualia refpedu Dei . g :

16, Ad 3.ditinguo maiorem; qua fiunt
prater intentionem gubernantis > iplo preeui-
uidenre, & permittente propter aliquod bo-
num , non fuat fubie@a cius prouidentiz , ne-
go: ipfo non preuidente , neque permittente s
concedo ; diffinguo eodem pacto minorem.s 5
& nego confequentiam. Ad perfeGtam prouis
dentiam fpeétat, vt permittat etiam quadam
mala, ex guibus videt fe pofle clicere maiora
bona, ideoque h®c mala; fi fiant; gabernante
preuidente , & permirtente, funt fubiecta cjus
prouidentiz; fed Deus peccata facienda preai-
det, & permittit, vt ex ipfis eliciat maiora bo-
na iuxta Hlud Auguftini in Enchiridio cap. 11.
Deys emuipotens nullo modo finevet malum aliguod
effe in eperibus fuis; niff fque aded effet omnipotens,
er bonus, vt benefaceret etiam de malo ;5 €rgo ctiam
mala; & peccata, que fiunt, funt fubiedta dis
uinz prouidentiz.

17. Ad 4. concedo maiorem, & diftinguo
minorem : dantur in mundo aliquieffeGtus
neceflarij abfoluté , & refpeétu canfe prima ;
negoiex fuppofitione, & refpedtu canfz fecun-
dz, concedo : & nego confequentiam.. Licet
ex fuppofitione ; quod'aliqua caufz fecundz
exiftant , & fic difponantur, quidam effeus
fint neceffari) refpectu ipfarum, tamen non.s
fuit neceflarium Deo caufas fecundas pone-

Dd-2 Gy




212

re , & fic difponere ; adeoque Deus, ficut fua
prouidentia pofut aliquas eanfas fecundas,
eafque fic difpofuir, vt fuos cffe@us produ-
cerent neceflario , fic canfas liberasita pofuit,
& difpofuit , vt quoldam cffeus producereat
hiberée.

18. Ad 5. nego minorem . Deus ita pro-
uidet immediate omnibus cffeétibus, vt ad
quofdam producendos vtatur ctiam caufis fe-
cundis, & carum prouidentia. Nec fequirur
caufas fecundas, & carum prouidentiam cfies
fruftrancam , Nam hoc ipfum fpectat, & con-
dugcit ad ordinem vninerli , vt caufie fecunde
participent 3 Deo primo agente ; & prouiden-
tc hoec, quod eft agerc , & prouidere ijs , qua
ad ipfas {pe@ant .

19. Ad 6.diftinguno maijorem : ad dignita-
tem fupremi- Principis habentis capacitarem.s
finitam fpedtat, vt non omnibus prouideat
jmmediate , fed quibufdam prouidear folum
mediaté per miniftros , concedo : habentis ca-
pacitatem infinitam, nego: & ncgo confe-
quentiam . Ad dignitatem fupremi Principis,
qui propter fuam capacitatem finitam non po-
tclt omnibus immediaté prouidere, fpectat, v
folum rebus maioris momenti prouideatim-
mcdiaté ; rebus autem minoris momenti pro-
nideat folum mediaté per miniftros; fed Dens
habet capacitatem infinitam, per quam itd po-
teft immediate prouidere minimis, vt non de-
fatigerur, negue auértatur 4 cura malortim ;
ergo deber ira yri minifiris, vt omnoibus im-
mediaté pronideat o Intelleftui etiam finitz
capacitats melius eft quedam vilia nelcires,
quam fcire, ne impediatur & fcientia dignio-
rum. At diuino inteijectui habenti infinitam
capacitatem melius eft {cire omnia gtiam vi-
Liffima, ac non fplum in vhiverfali, fed etiam
in {ingulari, & in indiniduo . Apoftolus di-
cens 3 Nunquid de bobus cura eft Deo } Solum {i-
gnificat Deum non habere curam boum ratio-
ne 1plorum, led grania hominum, ad quos or-
dinantur :

20. Ad 7. necgo maiorem . Beus reliquit
hominem i manu cfilij fui, ira ve finat 1llos
liber¢ facere quod yolunt , fed non ita, vt
abiccerit eornm prouidentiam, qua regit eos
preceptis s & copfilijs, & terret minis peena-
zumyallicic propofitione pramiorum, preui-
det ,.& permittit mala , que faciunt , mouct ,
& impellicad adtus bonos per auxilia gratiz
&c. Ad confirmationem nego antecedens,
ae dico ,;quod ficut Deps itd immediaté pro-
uidet caufis neceflarijs , vt faciat eas agere ne-
ceffario, fic itd promdet immediaté caufis li-
beris , vt fagiat eas agere liber¢ , vt magis ex-
pheabitur infrd queft.83.84. 85, & 86.in qui-
bus ex profeflo agetur.de concordia libertatis
create cum dinina fcientia, yoluntate, proui-
gentia , & predeftinatione,

De a&ibus Prouidentiz.

QVASTIO LXVIL

Buos actus includat Pmm'a'm:id s CF UVtram
principaliter 5 et in reéto impories
altum intclleus 5 veb actam
Woluntatis 5 vel viram-
gue &qné printi=-
palirer 2
1. T) Rimo videtur prouidentia confiffere fo-

_l_ lum in adtu intelleéius , non avtem 10
28 voluntatis. Definitur enim 3 Rario ordi-
nans res ad fuos fines 3 {ed ratio eft adtus intelle-
¢tus , non autem voluntatis 5 €rgo .

2. Secundo videwur non pofle explicari, in
quo alu intellectus confiftat. In Deo cnim.
datur triplex actus fcieptiz; nimirum fcieuria
fimplicis intelligentie, [cientia vilionis , &
{cientia media; fed non poteft explicari,virum
prouidentia confiftat in omnibus his fcientijs,
vel folum in aliqua ex his; ergo &c.

3, Tertio videtur neque cuam poffe ex-
plicari , in quo aéta voluntatis confiftar, an
in intentione finis, vel in eleétione medio-
rum,

4. Refpondeo, quod quandoquidem ex
dicis quelt. 64. num. 8. promdentia eft: XKa-
tio ordinans ves ad fuos fines per medix conuenientia ,
includit intentionem fims s electionem me-
diorum , & rationem ordinantem res ad fines
per media electa : e g, providentia, per quam
Deus ordinar mundum ad finem divinz glo=
riz , includit intentionem dinine gloriz , ele-
&ionem mundi, & ordinis rerum tamquoams
mediorum ad Denm glorificandum , & ratios
nem,qua Deus ordinat mundum ad finem di=
uin glorie . Cum autenyin Deodetur triplex
{cientia, fen cognitio , nimirum fcientia fim=-
plicis intelligentiz , cientia media,, & fcientia
vifionis , dubitatur, in quanam ex iftis tribus
fcientiyjs confiftat illa ratio, per quain Deus
ordinat resad fups fines .

s, Prima featentia docet rationem, per
guam Deus ordinat res ad fuos fines,efie cie-
pam {implicis intelligentie , & mediam , per
guas Deus dirigitur ad intendendnm finem, &
eligenda media.

6. Secunda plurium Thomiftarum docet
hanc rationem effe indicium medium ioter
intentionem finis s & cle@ionem medioram,
per qued Deus, intento fine , iudicat , qua
media fint eligenda, & dirigitur ad ele@ionem
mediornm .

7, -~ Tertia , quam fequuntur Ruiz de Pra-
deftinatione djfput. 1. ft&. 6. & Granado ins
primam partem tracts 3. difput. 3. docer hane
rationem conliftere in indicio , quo Deys , in-
teato fine , & cledtis medijs ; cognoleit, & in-
rimatyoluntaticxecutionem mediorum;quo-
rum fadta eft eledio . Hoc autem iudicium
yvocant jmpt‘rjum onatiicum.

8. Di-

!
¢

e, By e

-




I St B eeem—— —

|

Liber lI. Quaftio LXVIL

8. Dicendum primd contra fecundam.s
fententiam: in Deo non datur indicium me-
dinm inter intentioncm finis , & clectionem
mediorum; adeoque ratio; per guam Deus
ordinat res ad {uos fines , non confiftit in tali
iudicio. Probatur:nam vt dicetur jn quxft.69.
Deus eodem a&tu indiuifibili intendit finem,
& ecligit medias ergo non datur iudicium ,
quod mediet inter intentionem fims, & ele-
&ionem mediotum , cum intentio , & eledio
nullo pacto diftinguantur .

9. Dicendum fecundo : Deus eodem actu,
quo intendit finem, & cligit media, cognofcit
etjam fe intendere finem , & eligerc media; ac
debere procederc ad executionem corum,qua
decrenit, adeoque intimar fibiipfi fuam ele-
&ionem ; & conuenientiam; ac neceflitateme.
exequendi qua decreuits

1o. Probarur, & explicatur: pam ficat
Deus ecodem adtu neceffario vule effe fe, &
omnes veritates neceffarias, & fimul cogno-
feit comprehenfiug offe (e, & omncs veritates
neceffarias , iraut nulla detur ditinétio in-
trinfeca ne virtualisquidem intervolitionem,
& cognitionem neceflatiam , vr ditum ¢ft
quaft. 22. fic proportionaliter Deus codem
actu libero intendit finem » & eligit media, &
cognolcit comprehenfiué per feientiam vifio-
nis exiftere hanc fuam voluntatem , affizman-
do que cum illa identificantur ; fed cum hac
voluntare diuina intendente finem , & cligen-
te media , identificatur conuenicntia exequen.
diqua Deus decrenir ; ergo codem aftu co-
guofcit etiam hanc conuenientiam ; fed eo ip-
fo, -quod Deus cognolcit f¢ habere hanc vo-
luntatem , & conueniens efe illam exequi, in-
timat {ibi hanc voluntatem, & conuenientiam
illam exequendisecrgo &c.

11.  Dicendum teruo : cognitio, qua Deus
intimat fibi ipfi voluntatem cle@tivam medio-
Tum, & conucnientiam illa exequendi, eft
caufa executionis , idvoque eft practica refpe-
&tu exccutionis mediorum. Probatur: pam
talis cognitio identificatur omnind cum vo-
luntate cledtiva mediorum ;5 fed voluntas,
fen volitio ele@ina mediornm eft caufa a&io-
num ad extra, in quibus confiftic executio ,
per quam Deuns exequirar media; ergo cogni-
tio identificata cum volitione eft caufa talium
altionum , adeoque pradtica refpectu cxequ-
tionis »

12, His pofitis, que fpeQantad quaftio-
nem de re , (uperfunt duz quzftiones de no-
mine , ideoque breuiter cxplicandz. Primo
queritur y virum cum dicitur, quod proui-
dentia eft ratio , per quam Deus ordinat resad
fuos fines, debeat intelligi, quod fit ratio di-
rigens ad ele@ionem mediorum, & intentios
nem finis , qu& ratio conbiffic in (cieptia fim-
plicis intelligentiz , & [cientia media, an po-
tius debeat intelligi, quod fit ratio identifica-
ta cum ipfamet volitione intentina finis , &
ele@iua mediorum, que ratio eft fcientia vi=

ZI3

fionis. Duo funt modi loquendi: Primus
docet prouidentiam effe rationcm ; qua diri-
gendo Deum ad intentionem finis s & éle@io-
nem mediornm , ordinat res ad (bos fnes,
adeoque providenbam confiftere in-{cientia
{implicis intelligentiz, & media. Secundus
docet pronidentiam efle rationem, qua Deas
videndo {uam volantatem, qua intendit f-
nem , & eligit media, canfar exequtionems ,
& fic ordinat res ad fuos fines per media ele-
la s & guia hecratio ;' qua Deus videt fuam
volunratem liberam ; ¢ft icientia vifionjs , do-
cet prouidentiam confittere formaliter 1 fola
{cientia vifionis, licet fupponat {cicntiam {im-
plicis intelligentiz , & mediam .

13. Vierque meodus loquendi eft proba-
bilis , & primus ¢ft communior inter recens
tiores , fecundus videtur communior inter 2n-
tiquos, & conformior San®to Auguliino,S:
Thoma, & Ariftotelis Sanétus enim Angufti-
nus predeltinationem, hoc ¢ft prouidentiam,
qua Deus ordinat ele@tos ad finem vitz ®rer-
nz, definie prafcientiam , & prapararioncm.,
bcl]cf:ciu:11:11 Dei; fed prefcientia eft fcientia
vifionis ; ergo cenfet ratignem , gqaa Deus or-
dinat cleftos ad finem vitz 2terne , confiftere
in fcientia vifienis . San&tus Thom. I. partes
quzftiz2. art.1, ad 1. dicit s Prowdentia et in ins
tellediu 5 fed [upponit woluntatem finis . Nullus enim
precipit de agendis propter finem , nifp welit; & hane
doctrinam coniicmat ex Ariflotele 6. Ethico=
rum cap. 125 fed fcientia fapponens , velin-
cludens voluntatem finis , ¢t vifionis; er=
go &c, :

14. Secundd queritur , verum prouiden-
tia principaliter ; & inre@o imporret adtum
intelle@us s vel potius a¢tum voluntatis ; vel
vtrumgque zqué principaliter

15: Relpondeo prouidentiam pofle ita.fu-
mi, vtdicatur ratio cum yoluntate, vel vt di-
catur voluotas cum ratione, vel vt dicatur
voluntas, & ratio. Si fumatur primo modo ,
ratio importatur in refto , voluntas-in oblis
quo ;i fumatar fecundo modo;voluntas ima
pottatur in re@to 5 ratio in.obliquo; i fuma-
tur tertio modo , tum ratio, tum voluntas im-
portatur in redto . Sanétas Auguaftinus defi-
niens predeftinationem per hoc, quod fit pra.
{cientia , & praparatio , hoc eft voluntas pra-
patatiua, illam (umpfit ita , vt in reo 'im-
portetur tum prelcientia , tum voluntas ,
& hic modus fumendi videtur commodior
ad explicandam prazdeftinationis definitio=
nemts

16, Ad 1. Prouidentiadefinitut 3 Ratio or-
dinans ves ad fuos fines = fed rario conflituituc
ordinans res ad fuos fines per intentionem fi-
nis, & clettionem mediorums ergo proui-
dentia vitrd aQum intelletus, feu rationis 4
includic faltem in obliquo a&um volunta-
118 «

17. Ad 2. & 3. iampum. 11. explicatum
elt, in quo actu intelledtus providentia confi<

flac:




214

flat ., DiGum eft ctiam , quod incladit tum
intentionem finis » tum cledionem medig-
rum,

QVASTIO LXVIIL

Vieaw Dews ad emuia fua decveta libera divie
gatur & 1014 fientia Deo non libera ?

7. Idetur , quod Deus rion ad omnia fua
decreta libera debeat dirigi 4 tota
{cientia Deo non libera » Aliqua enim {cien-
tia omnino impegtinenter fc habetad quzdam
decernenda : €X. £fs ad decernendum creares,
wel non creare minfcam A. impertinenter fe
habet fcientia media, qua Deus videt, quid
liberum arbirrinm Petri it faduram, i po-
neretur in his, vel illis circunfiantis 3 fed
Dens ad obie@a decernenda non debet dirigi a
{cientia » quz omnino impertinenter fe habet
ad decernénda ralia obieéta ; ergo Deus ad de-
cernendum creare, vel non creare mufcam A.
non debet dirigi 4 fcientia media, quavidet,
quid liberum arbitrium Petri effet taGuramo
1 ponefetut in his, vel illis circunftantiis , ac
proindé non ad omnia decreta debet dirigi 4
%ota fcientia fibinon libera. Ex propertiona-
1i ratione ad decretum , quo pradeffinauit S.
Petrum, Deus non debuit dirigi 4 fcientia
media , qua vidit , quod fi Turca ponerctur in
galibus circun®antijs liberé faltaret , cum.
talis [cientia fit omnino impertinens ad decers
nendam pradeflinationem Sandii Petri .

2. Relpondeo, quod guia ex didlis qua-
ftione 67. aum. 4. diuina preuidentia ad fua
decreta libera, quibus res ordinat ad fuos fi-
nes, dirigitur & fcientia, examinandomieft,
verum adomnia fua decreta libera dirigatur 4
totafcientia, quam haber: & guia Decus ha-
bet tam feientiam fimplicis intelligentie , &
mediam Deo non liberam , tum {Cientiam vi-
fionis Deo liberam , debemus hac quzftiones
examinare , virum ad omnia fna decrera: libe-
ra dirigatur 4 tota fcientia non libera.

3. Dicendum : Deus ad omnia fua decreta
libera dirigitor 4 tota fcientia Deo non libera ;
& quia non folum tota fcientia fimplicis intel-
ligentie, fed etiam tota [cicntia media eft Deo
non libera, vt fuppono ex quzt. 45..& 46. de
fcientia media; ideo Deus ad omnia {ua de-
creta dirigitur 4 tota fcientia [fimplicis intelli-
gentiz, & 4 tota (cienria media -

4. Probatur : nam qui habet aliquam co-»
gnitionem , qua dirigi poteft ad ‘fapientifime
decernendum ; eaque non vtitur , imprudens
rer operatur; fed Deus® habet fcientiam fim-
plicis intelligentiz, ac mediam , €aque poteft
vti ad quodlibet fapientiflimé decernendum ;
ergoad quodlibet decernendnm vtitur ; ac di-

Tigitord tota fcientia fimplicis intelligentiz, &
media . Probatur, & explicatur minor. Vi
Deus fapienter decernat creare mufcam ex.gr,

De dire&ione icientiz mediz

debet dirigircognitione, gua coui _
cognofcat omnes v(us, ad ques:potcit ordina-
re'mufcam in.candtis caibus pofibilibus, &
in'omnibus euentibus, qui dacgntur ; (i quod-
liber acbitrinm libernm pofitum jo his, vel il-
lis circunftantijs , faceret hoc , aut illud ; ¢. g-
deber dirigi cogaitione ; gua cegnolcir, quod
poflit vii muofca ad punicadam duritiem Pha-
raonis,s qui {i poneretor in his circunftagtiis,
noller abedire Dco per Moyfem pracipientis
vt ineret Ifraclitas difcedere ab Agypto: fed
cognitio, qua Deuscognolcit, ad quos vius
pofier adhibere mufcam proomaibuscafibus
poflibilibus, includit ‘totam fcientiam (impli-
cis intelligentiz omnium cafuum poflibiliun:
cognitio, qua cognolcit , quo patto pofijt
adhiberec mufcam pro omnibus euentibus, gui
de facto ponerentur dependenter 4 quolibet .
bero arbitrio conftitatoin hoe,vel in illo actu
proximo , incindit roram fcientiam mediam;
crgo Deus ad (apigntiflimé. decernendam
creationem mufcz debet dirigi 4 tota [cientia
fimplicis intelligentiz, & 4 rota {cieatia me-
dia. A fortiori ad fapientiffime decetnendam
permiffionem peccati Ade, Incarnationem
Verbi &¢. debetdirigi 4 tota fcientia {impli-
cis intelligentiz, & media, per guas cogng=
fcar, quo patto poffit yti peccato Adz ; In=-
carnatione &c. pro omnibus cafibus poffibili=
bus, & conditionaté fyturis dependenter @
guolibcet arbitrio create.

s« Ad argumentum in centrarium .nes
go antecedens . Ofenfum enim et nullam
{cientiam Deo non libéram impertinenter fe
habere ad vllum ohieGtum fapientiflimé de-
cernendum .

QVAESTIO LXIX

Virum Deus omuia. gue decernit » in eodems
figno y ¢ eodem decrero indinifibi-
li decernat ¢

1. Idetur' Deus 'non omnia , qua decer-

nit, in eodem figno , & per idemde-
cretum decernere s fed aliqua decernerein (i~
gno priati,aliquaio (igno pefteriori; puta in
primo figno cligere finem 5 in polteriori mo-
dia &e. primo quia; VE arguit:Scotus in 3.
dift.29. Quiordinaté valt, prins valt finems,
quam media, & ex mediis pring vult media
propinguiora fini ; fed Deus omnia vult ordi-
natiflimes evgo prius vult finem; deinde me-
dia, ex. gr. prius vult San&um Perrum , &
alios predeftinatos (aluari ydeinde vaule ilis da-
re media, fiucauxiliaefficacia;, perqua infal:
libiliter faluentur .

2. Secundo intentio finis debet mouere
ad intentionem medioruin ; ex. gr. intentio,
qua Deus vult San@um Petrum, & pradefli-
natos faluari, deber Devm mouere ad danda
Sando Petro; & predefinaris media; &ali-

xilia,




",

Liber II, Quaftio LXIX.

xilia ; quibus infallibiliter faluentur : fed in-
tentio finis non potell moucre ad eledtionem
mediotim 5 nifi precedat cleGionem medio-
rum ; ergo jntentio finis debet precedere cle-
Sionem mediorum .,

3. Tertio ca, que clientialiter przfuppo-
aunt peccatum, Deus non poteft decerncres
nifi ‘prius przuidcat abloluté peccatum s fed
przuifio abfoluta peccati fupponit, vel inclu-
dit decretum permittendi peccatum ;s ergo de-
cretum , quo Deus vult bonum paenitentiz ,
conuerfionis, & alia bona effentialiter fup-
ponentia peccatum, fupponit decretum pers
mittendi peccatum, ac proindé decretum.
permittendi peccatum eftfin figno priori, de-
cretum 5 quo ‘vult bona eflentialiter {uppo-
nentia peccatum ; cft in figno pofteriori. Pro,
batur maior 5 nam {i Deus vellet poeniten-
tiam , & alia bona cffentialiter {fupponentia.
peccatum , abfque co quod prius preuideret
peccatum , vellet ctiam peccatum , quod eft
abfurdum. Probatar fequela nam qui vale
vaum, quod dari non poteft, abfque eo quod
pracedat alind , nii antecedenter prauideat
illud alind futurum , vult etiam, vt pracedat
itlud alind 5 crgo&c.

4. Quarto aliqui {unt precledi, & prede-
ftinati! ante alios , ex. gr. Chriftus et precle-
Qus , & predeftinatus ante omnes alios; An-
geli fucrunt preecledti, & pradeflinati antes
homines : fed non poffent cfie przeledti, &
pradeftinati ante alios, nifi Deus illos. prius
clegifict , & predeftinafier, quam alios; er-

0.

g- s« Quintd fi Deus omnia fimnl decreuit,
non poteft explicari ; quo padto vaum fit cau,
{2 moralis alterius ; ex. ge. i Deus fimul de-
cernit dare eledtis merita, quibus mercantur
gloriam, & ipfam gloriam vt coronam; &
premiunm meritorum , noo potelt explicari,
quo padto merita fint caufa motalis pramij ,
hocett glorie .

6. Sexto fi Deus fimul decernit dare re-
probis gratiam fufficientem, per gtiam poffint
faluari, & fimul decernit negare illis gratiam
efficacem, permittere, vt peccent, motrians=
tur in peccato mortali , & damnentur, volun-
tas dinina dandi reprobis gratiam fufficicntem
non eflet beneuola erga reprobos. Rurfus fi
Deus fimul vult dare pradeftinatis gratiam.,
fufficientem ad falutem, & vule efficaciter,
vt falucntur , & ve talis gratia ficefficax, pre-
deitinati non hiberé , (ed neceffario faluantur,
ac hon poffunt damnati, qua funt ablurdaser-
go dicendum eft Deum non omnia, qua de-
cernit, fimul, & in codem figno, & codem de-
crero indinifibili decerncre .

7. Refpondeo, quod Theologi fatiscom-
muniter diftinguunt in Deo plura inftantias ,
feu figna ratiohis , ac dicunt, guod Deus licet
ouinia decreuerit ab xterno, tamen aliguas
decrcuit in primo figno, aliqua in fecundo,
aliqua in tertio &c. quadam prius , quedam
pofterius. Sed non conueniunt in ailignando

215

numero fignorum, & aliqui affignant plures
aligni pauciora figna. E conuerfo alij negant
hec figna divinorum decretorum , ac dicunt
Denm libere in codem figno, ueinftanti ra-
tionis omnia fimul decreuiffe , vt iam patebits
referendo pracipitas Theologorum fententias,
que videri ctiam poffunt apud Vafquezto. 1.
in 3. partem difp.11.

8. Prima ergo fententia Caietani 3. part.
quaft,1. in Commentario art. 3. diftinguit tria
inftantia, feu fignarationis, ac docet in pri-
mo inftaati , feu figho Deum cgifle, & quo=
dammodo deliberafl de condendo toto ordis
ne naturz, in quo includuntar non folum de.
fectus phyfici , quales funt monfra, fed ctiam
morales, hoc elt peccata, ac decreniffe torum
ordincem naturalem producere , ‘illumque per
feicatiam vifionis vidifle vt conditum. Ins
fecundo figno docet Deum decreuifie  ordi-
nem gratiz adoptionis ,» eumque vidifle vt
conditum . In tertio figao deereuifle ordinem
vnionis hypoftaticg . luxta hanc opinioncm-s
Incarnatio decrcta fuit in tertie figno .

0. Secunda fententia Scoti in 3. dift. 29,
diftinguir quinque inftantia, feu figaa ratio=
nis,;ac docet Deum ia primo figno intellexiffe
feiplum fub ratione fummi boni : in fecundo
figno intellexiffc omncs alias creaturas : in ter-
tio pradeftinafle quofdam ad gloriam , & gra=
tiam ,! circa alios fe habuifle pracifiué ; in hoc
autem tertio figno prius Deus pradeftinanic
Chriftum vt venturum in carne, abftrahendo
4 paffibili , & impaffibili , deinds predeftinanit
eleftos in Chriftos in quarto prauidit eledtos
cafuros in Adamo ; in quinto decreuir reme=
dium pet pafionem Chriiti, & decrenit Churi.
ftum in carne paffibili. Eadem pené inftantia
diftinguit Catharinus lib. d¢ cximia Chrifti
pradeftinatione . % ¢

1o0. Tertia opinio Suarij tom. I. in 3. pat-
tem difput. 5. parom differrd {ententia Scoti,
quam accommodat principijs de {cientia me-
dia , & conciliare conatur cum fententia San-
&i Thomz . Docet ergo Deum in primo fi=
gno decreuific Incarnationem vt oplimo mo.
do faciendam fecundum circunftantias occur-
rentes, illamgue voluiffc propter {uam exeel-
lentiam vt medium inter poflibilia optimum.s
ad manifeftanda quatuor pracipua Dei attrie
buta , nimirum {apientiam , bonitatem , mi.
fericordiam, & iuftitiam . In f{ecundo figno
Deus vidit per fcicntiam mediam > quod (i
Adam ponerctur in talibus circunftantijs, pec.
cabit » & quod {i permittatur tale peccatum. ;
remedium peccati per Chriftum erit optimus
modus cxequendi Incarnationem . In ltertio
Deus decrenit Incarnationem in remedium—s
peccati, & Chritum in carne paflibili « Ad-
dit , quod fi daretur fcientia media de Adamo
non peccaturo , fieret nihilominus Incarnatio
cx vi primi decreti, quo decteta eft propter
fuam cxcellentiam ; fed non ficret ia carnes
paffibili.

11. Quarta fententia Vafquez 3. ya;rc di=

put.




2310

fput.11.cap.é. dillinguit quatuor inftantia, feu
figna , a¢ docet Deum in primo figno permi-
{iflc peccatum Adami: in tecundo per fcicns
giam vifionis vidiffe illud vt abfoluté com.
miffum, & in rotum genus humanum pro-
pagatum: intectio voluille remedium pecca-
ti : in quarto decreuiife Incarnarionem.a
in remedium peccari, tanquam propter fi-
nem matinum, & fine quo non incarnare-
tur.

12.. Quinea fententia Molinz 1. partes
guzlt. 23. art.4. & 5. difpur. 1. membro 7. la-
cobi Granado hic Tractatu 3. difput. 1. feé: 4.
& aliorum docet chimericam effe hanc -in-
ftantinm , & fignorum fucceflionem, ac pro-
inde Deum fimul voluifie permiflioncm pec-
cati Adami, & illiusreparationem per Chri.
ftum redemprorem , faltem ly fime! dicentes
negationem prioris, ‘& polterjoris inter de-
cretum predefinitinum Incarnationis, & de-
cretum permiffinum lpeccati. Videri etiam
potelt Ruiz de voluntate Dei; difpurationc 2 2.
feét1

13, Dicendum cum quinta (ententia con.
tra alias quatuor (upra relatas : Deus omnias,
qua ab ztcrno decernit, fimul, & inecodem.
figho decernit, & non decernit vaum prius ,
aut pofterius,quam alind,prioritate,qua youm
decretum pracedatalind .

14. Probatur: nam eatenus agens intelle-
&ivum non fimul decernit omnia, quz de-
cernie, fed illa decernit fuccefliug , & quafi
peor partes, & occafionaliter, quatenus per co=
goitionem, quadirigitur ad pimum fuum
q-cretulzl » hon ['m%icientcr cognofcit quz
{oc&ant ad alia prudenter decernenda s fi verd
fufficienter cognofcerer que fpectant ad om-
nia decernenda , decernerct omnia imul : e.g.
Imperator exercitus decernir ordinem pugna
fuccefliue , & per partes, quatenus cum de-
Cernit initium pugaz, non habet cognitionem
fufficientem ad pradenter deternendas alias
partes pugna: fi verd ad decernendum inj-
tium pugnz dirigeretur cognitione » qua cers
tifime, & comprehenfué cognofceret om-
nes modos poffibiles , quibus poffet pugnam
inchoare , profequi, & ad fincn perduceres,
& omnid, quz poffer facere, & defado fa-
tutus cffec hoftis, fi pugnam inchoarer, &
profequerctur hoc, vel illo modo, eo ipfo
deberet fimul decernere totam pugnam : fed
Deus per {cientiam fimplicis intelligentig , &
mecdiam cogaofcit comprehenfiué cunéa ,
quz fpedant ad omaia fapientiffime decer-
nenda; nam per fcientiam fimplicis intelli-
gentig cognofcit omnia , que poteft faceres,
& pet mediam cognofcitomnia, qua factu-
sum effet liberum arbitrium creatum, i Deus
faceret hoc, vel illud ; ergo Deus deber fimuyl
decernere omnia , qua decernit, & G decer-
neret fuccefling, & quali per partes, impru-

denter decerneret .

15. Infertur prim¢ Deum non prius in-

tendere finem , & poft eligere media, fed fi-

lecretorum Det

mul intendere finem, & cligere media. Ea-
tecnus epim prudens prius intendit finem ,
deindé chigit media, quatenus per cognitio:
nem, qua proponitur talis finis , non.fufh:
cienter cognolcit que fpe@tant ad media; ft
vero finis proponerctur cognitione, qua pet-
fectiflime cognofceret qua fpedant ad media.
deberet fimul intendere finem, & eligere me-
dia; fed Deus dirigitur ad intentionem finis
puta falutis Sanch Petri, per (cientiam fim-
plicis intelligentiz , & per mediam » per quas
c0mp1‘ch€nﬁué cognoicit omnia , qt_pz fpf‘-
&Ganr ad media; ergo fimul intendit falutcm
Sancti Petri ve finem , & eligit media, per
qu Sandus Petrus fuit faluatus , & inconuc-
piens eft , vt intendens finem, quodammodo
differat cle@ionem mediozum . Hinc reijci-
tur fententia Suarij , qui in Deo diltinguit de-
ereta per modum intentionisd decrctis per
modum exccationis. Deus enim codem de-
creto inteadit finem s eligit media, & valc
hzc omnia exequi, ac proindé idem decre-
cam eft imul intentivum finis, cleéhinum me~
diorum , & exccutiuum tum mediorum, tum
finis «

16, Infertur fecundd, quod Deus nons
prius decernit permittere peccata, deindé de-
cernit peenitentiam , punitionem» & alia bo-
na, qua et eliciturus ex peccatis, fed fimul o
& per idem decretum decernit perinitterc pec
carum , & omnii bona, qua cit eliciturus £X
peccato . Confirmatur ; nam Deus vult per=
mittere peccatum propter bona, quz cft elici-
turus ex peccato; crgo in ligno, quo vulr pers
mittere peccarum , intelligitur velle bonas »
que eft eliciturus cx peccatis » :

17. Poteft quari, vtrum Deus omaia de-
cernat non folum fimul , fed etiam vnico ins
diuifibili decreto ?

28. Refpondeo,quod amnia decernit v ni-
co indinifibili decreto ex parte actus, cum
omnia decernat decrcto identificato cum cf-
fentia dinina, in quanuolle dantur formalita=
tes , non folum realiter, fed neque vir=

“pualiter intrinfece diftinéte , vt dictum el

quait.22.

19. . Sed queritur rurfus, verum Deus de-
cernat omnia vnico decreto indinifibili etiam
ex parte applicationis afus [ad obicdta , quam
applicationem in quzft. 56. diximus efle cx-
trinfccam Deo. Prebabile cft, & commodius
ad plura explicanda circd noftros adus libe-
ros , decretum divinum, quo fimul decernit
omnia , compleri per applicationes, & coms
plementa realiter ditincta, licet omnia intel.
liganwur in eadem figno,fine vllo ordine prio-
1is, & pofleriaris.

20. Infertur tertio, quod Deusad nullum
fuum decreth dirigitur 4 {cientia {ibi libera; &
quia rota {cicntia vifionis cft lib€ra Deo, ideo
Deus ad nullom funm decretum dirigitur 4
fcientia vifionis .

21. Probatur: nam nemo ad aliquid de-
cerncadum dirigi poteft i (cienna fundata ins

iplo

i e




Liber II. Quaft. LXIX.

ipfo'fuo libero decréto vt abfoluté exiftente :
¢x. gt. Imperator ad decernendum, quo pacto
aciem inftruar, nondirigitur 4 {cientia abfo-
luta, qua cognofcit fe fic aciem inftruere, quia
talis fcientia dependet 4 decreto fic faciem in-
firuendis fed omnis {cientia vifionis fundatur
in decreto divino, quod ex dictis fupra jeft
ynicum » & indivifibile ; ergo Deus ad nullom
dininum decretam dirigitur 4 fcieatia vifio-
nis .

22 Ad r.diftinguo maiorem : gui ordina-
¢¢ vult ordine conueniente fapicntiz infini-
t2, prius vult finem, quam media, 0cgo:
ordine conueniente fapientie finitz , conce-
do: ditingoo eedem padto minorem ; & ne-
go confequentiam. Deco ,qui propter fuams
infinitam (apientiam per cognitioncm , guu
dirigitur ad volendum finem , perfeétifiime
dirigitur etiam ad volenda omnia media,con=
uenit hic perfe@iffimus ordo volendi, vt fi-
mul velit finem , & omniamedia. E conuet.
s0 nobis , qui propter limitationem, & impet-
fectionem noftea fapientiz per cognitioncm »
qua dirigimur ad volendum finem , non {uffi-
cicnter dirigimur ad volenda media , conue:
nit oppofitus, & imperfedtus ordo volendis
nimirom vt prius velimus finem , quam me-
dia, vt explicatum eft num. 14. ergo vt Deus
velit ordinatiflime ordine conuenicnte infini-
& fapienti® , debet fimul velle finem, & om-
nia media. Licetautem Deus velit ommia G-
mul fmultate fe tenente ex parte actus ivolen-
di, non vult omnia fimul fimuleate (e tencn-
te cx partc rerum volitarum » fed val, ve qug-
dam volita exiftant prius , quadam pofterius:
ad perfeftionem aurem divinz voluntatis per-
tinet quidem , vi res velit co pacto, & ordine,
quo funt future, ordine , & modo (e teaente
ex parte xcrum volitarum, non rautem ordi=
nc » & modo fe tenente ex parte aGtunm.s
volendi. Namea, quz {unt'in tempores,
& f{uccefling, Deus vult ab zterno, & fi-
mul. :

23, Adq, diflinguo maiorem : intentio fi-
nis in agente imperfedto debet moucre ad cle-
&ionem mediorum , concedo ; in agente per-
fectiflimo , nego; concedo minorem 3 & di-
ftinguo eodem palto confequens. Ex noftra
imperfeétione, propter quam cognofcimus
finem itd imperfed<, vt non fimul cognofca-
mus qu {peftant ad media , eritur, vt prius
intendamus finem , deindé cx intentione finis
moucamur ad confultandum de medijs; fed
Deus cognofcit finem cognitione itd perfe@a,
vt iimul cognofrat omnia fpeftantia ad me-
dia 5 crgo intentio finis non mouct Deum ad
cligenda media; fed Deus fimul intendit fis
nem, & cligit omnia media.

24, Ad 4 ncgo maiorem. Ad probatio-
ncar nego Tequelam; “ad probationem nego
antecedens, ac dico, guod vt quis velit voumm,
quod non ' poteft dariabfqueeo quod praece-
dat aliud , non eft necefle , vtillnd aliud velit,
fed {ufficit » vtiliud permittat . Incafu noftre

2,247

Deus vider bonum peenitentiz, conucrfioniss
& alia bona effenrialiter fupponentia pecca”
tum non pofle poni, nifi precedat peccatum s
videt ctiam fe non pofle peccatum velle , fed
pofle permittere; & vider, quod i permirtat
peccatum ,; peccatum fict ; ergo poteft fimul
velle periittere peccatum , & velle poenitens
tiam, & alia bona eflentialiter fupponentias
peccatum .,

25. Dices ¢ gui vultfinem s valt ctiam »
media neceffaria ad finem s fed peccatum. cft
medium neceflarium ad poenitentiam , & ad
alia bona effentialiter fupponentia pcccatum ;
€rgo .

26. Refpondeo, tranfeat maior, & nego
minerem . Medinm ad finem ety quod habet
virtutem caufandi finem, vel difponendi ad fi-
nem; quod autem caret tali victute , non cft
medium ; fed peccatum non haber virtutem
caufandi peenitentiam falurarem, vel ad il-
lam difponendi; ergo &c. Confirmatur: nam
inepté dicitur zgritudinem effe medium ad
remediomagritudinis ; ergo 4 pari. Ad mce
dinm igitur non fufficir, ve ic aligmd neceffa-
rio przrequifirum ad aliud, fed requiritar, ve
habeat virtutem caufandi, vel [altem difpo-
nendi ad illud .

27.  Ad 4. diftinguo maiorem; aliqui funt

pracledi, & pradeftinati antcalios prioritates
qua ipfi pracedant alios , concedo : prioritate,
quadecretum eleGinum , & pradeftinativum
ipforum pracedat decretum eleGtinum, &
predeflinatiuum aliorum , nego; diftinguo
eodem padto minorem ; & nego conflequen-
tiam . Chriftus fuit ele&us, & predeftinatus
ad hoc, vt effer primus pradeftinatoram , &
precederet cateros pradefiinatos dignitates ,
gratia,beatitudine, & vt effer finis aliorum prg-
deltinatorum , ita vt aly predeftinarentor ad
gloriam ipfius Chrifti« At non fuit primus
predeltinatorum primitate, & priotitate, qua
predeltinatio  Chniti praecellcric pradeftina-
tionem aliorum . Deus enim fimul pradefti-
nauit Chriftum ad hoc , vt effer primus om-
nium pradeftinatorum, & viprecederet c-
teros » & alios omnes pradefiinauit ad hoc, vt
fuo ordine precederentur 4 Chrilto , dignita-
tc, beatitudine &c¢. Proportionaliter Angeli
fuerunt ele@ti, & pradcftinati ante hemincs
perhoe, quod fucront cledti, & pradeftinati
ad confequendam beatitudinem  ab - initio
mundi ante omnes homines ; & ad egoperan=
dum hominibus ad beatitudinem perducen-
dis , non autem per hocs quod decretum ele-
&inum , & predeftinatioum Angclotun pre-
cefferit decretnm cleétiuum, & predeltinatiui
hominum .

28. - Ad 5. nego antecedens . Sicut licet
Deus imul velit poncre Solem, & luccm, ta-
men vult, veSol it canfa phyfica lucis , & vt
producat lucem', ideeque facit , vt Sol lucem
producat phyficé per aélionem produdtinam
lucis» quz atio el modus diftinctus a Sole; &
luce : fic licet Deus fimul velit merita ; & gla.

Ec riam,




228 De ordine

tiam , tamen valt , vt micrita fint caufa morae
lis gloriz, & vt moraliter caufent gloriam,
Si vero quzratur, quid fit gloriam caulari
moraliter & meritis , relpondeo, quod ficut
Iucem caufari phyficé 4 Sole, addit fupra So-
lem, & lucem modum diftingum, qui ¢t cau-
falitas phyfica, qua lux caufatur a Solcific glo-
riam caufari moraliter 4 meritis  addit {upras
gloriam , & merita modum diﬂ_inftum » qui
e caufalitas moralis, qua gloria caufatur 4
thieritis . Idem dic de alijs caufalitatibus mo-
ralibus . Sicut ergo Deus valt, & facit, ve ex
tcbus extrinfecis vna phyficé caufct aliam,
abfque co quod ynum decretum Dei phyli-
¢& caufet alind 5 fic volr , & facir, vtvnares
caufet moraliter aliam, abfque co quod vaum
decretum moraliter cauferaliud, & fit prius
alio. Docethoe exprefsé Sanftus Thomas I.
patte quzf.19. att. 5. in corpore dicens : Fult
srgo Dens hoo effe propecr hoc; fed non proprer hoc
ult hoc

209, Dices : non folum pramium debet
fupponere meritum , fed etiam voluntas pra-=
miandi debet fupponere meritum ; alioquino
voluntas premiandi non cfler remuneratiua,
fed puré liberalis, fignidem voluntas,quz non
fupponit debitum , eft puré liberalis.

30. Refpondeo, negando antecedens, Ad
voluntatem remuneratinam , & non pure li-
beralem , fufficit, vt fupponat meritnm €x
parte rei volitz , non reguiritur; vt (upponat
Meritum ex parte adus volentis s{ed voluntas,
qua Deus vult przmium, fupponit meritum
ex parte rei volit, fiquidem przmiuvm fup-
ponit meritum ; ergo licet ipfe actus volendi
non fupponat meritum, tamen voluntas nons
eft puré liberalis, fed remuneratiua . Eadem
jgitur, vel fimultanea voluntas , qua Deus
valt dare meritym , & premium , relaté ad
meritum eft pure liberalis, relaté ad praminom
¢t remuneratina , quia meritum vule dare
gtatis, ac nullo przcedente merito caufante
moraliter meritum, premium vult date non
gratis, fed precedenubus meritis caufantibus
moraliter premium . Similiter ad aGtum iafhi-
tiz fri¢te fufficit, vt fupponat ius Aridum.s
¢x parte rei volitz, non requiritur, vt fup.
ponat ius firictum ex parte adtus volen-
di.

31. Adfestum. Inargumento proponun,
tur dug difficultates ex profeffo examinandz
infrd queft.s2. & 86.

QVESTIO LXX.

Virum prowidentia [t #terna s Vel temporalis,
caufam habear 5 vel now habear : femper
confequatnr fuos fines , €@ beue di-
widatur in natwralem > & fu-
pernataralem 2

1. T)Rimoé videtur dinina prouidentia nons
cflc zterna , fed remporalis , Diuinas

decretorum I

.

lf_d
e Nar

enim preuidentia nihil aliud ¢ft, quam ordi-
patio rerum creatarum ad fuos fiues per me-
dia conuenientia; fed hec ordinatio noa cft
#terna, fed temporalis, cum {itin ipfis creatu.
ris temporalibus; ergo &¢.

2. Secundo videtur diuina prouidentia ha-
bere aliquam caufam, & rationem. Proui-
dentia enim includit aétus liberos dininz vo-
luntatis, qui complentur per aliquid extrin.
fecum , vtdi¢tum eft queftione 565 fed illnd
extrinfecum habet alignam catufam s ergo di-
uina prouidentia faltem quoad complemens
tum extrinfecum acGtuum liberorum habet ali-
guam canfam.

3+ Tertio videtur , quod dinina prouiden-
tia non femper confequatar fuos fines . Nam
Deus cum velit omnes homines faluos fieri ,
vtdicitur 1. ad Timot. 2. omnes homines or-
dinat ad finem (alutis xtcrng per media » & au-
xilia conuenientia; fed non omnes homines
confequuntur falutem; ergo &ca

4. Quarto videtur diuina prouidentia non
ret¢ diuidi in naturalem , & (upernaturalem.
Nullus enim actus dininus eft Deo fupernatas
ralis s ac fupra naturam Dei; fed prouidentia
confiftic in aibus diuinis intelleftus , & jvas
lantatis ; ergo &¢.

5. Refpondeco, quod vt abfoluatar Tras
&tatus de prouidentia diuina , breuiter ex-
pedicada funt quatuor dubia in titulo propo-
fita.

6. Dicendum igitur primo , refpondendo
ad primum , & fecundum dubium , dininam
prouidentiam cfle &ternam , & incaufatam , &
cffc caufam per fe, vel peraccidens omnium-
temporalium , & caufatorum. Probaturinam
prouidentia confiftit in a&ibus diuini intelle-
&us; & dininz voluntatis , vt explicatum.,
eflt quaftione 67. num. 4; fed tales actus funt
zrerni , & incaufati, cum fintipfemer Deus,
qui et @ternus, & incaufatus; ergo &c, Si-
cut vero Deus eft caufa per fe, vel per acci-
dens omninm remporalinm , {ic dinina pro=
uidentia eft caufa per fe quidem corum-. ,
quz Deus vult, per accidens corum , quaz
Deus pur¢ permittit, cuinfmedi funt ipfa
peccata.

7. Ex co, quod aétus divin® prouidentiz
non caufentur ia vilo genere, fequitur, quod
neque caufentur in gencre caufe finalis , &
proind¢ quod {unt adzquate proprer fe ipfos,
& propter dininam effentiam , non aurem
propter vilum finem extrinfecum, & crea=
tum . Cum igitur afleritur, quod llcus inten-
dir finem falutis pradeftinatorum , vel alinm
finem creatum , fenfuselt, quod intendit fa-
lutem vt finem eorum, que facit, non autem
vt finem voluntatis, qua vult facere; fiqui-
dem opera Dei funt propter finescreatos, vo=
luntas autem Dei non eft propeét vllum fi-
nemcreatum .

8. Dicendum fecundé , refpondendo ad
tertium dubium : diuina prouidentia femper
confequitur fines , ad quos oxdinar res i, ve

illos




N

Liber 1L Quafi

ilos fines intendat efficaciter, & abfoluté ; at
ctim intendit finem condirionaté , fi non puri-
ficctur conditio s non omaqui[m‘ talem fi=
nem ., fed confequinur alivm finem fpedlan-
tem ad bonum vninerfi. Explicator .. Divina
prouidentia per grauitatem , & motum deog-
{um ordinar grauia ad fincm {e collocandiin
centro , nifi detur impedimentam.. Cum igis
tur datur impedimentum , 10N confequit
nc finem; wt lapis conftituaturin centros

nfequitur aliquem alium finem fpedtan-
um voiverfi, quem finem intendit

o quo grauia impediantur pernenis
re J.d centrum.

Q. dicendum terti
tum dubinm . Di it dis
widi-in naturalem ; & { em . INae
turalis eft , pe n Deus ord res ad

¢ media naturalia: fu-
juam Deus ordinac res
ad finem 1U|‘”t”..!l'1.‘r3]":n per media fupernas
turalia. Quja vero Deus vhico decreto per
aligua media naturalia ordinat quafdam res
ad 111‘0% fincs naturales; per alia media fupers
naturalia ordinat creaturas rationales  ad fix
neal [upu.ﬂ..uuu.cm » idco eadem ' prouidens
tia, in quantum confideratur vt ordinans
quafdam res per media naturalia ad fines nas
turales , vocatur pronidentia naturalis 3 ins
antum confideratur vt ordinanscreaturas
rationales per media fupernaturalia ad finem
fupernaturalem vite zierng » vocatur’prouis

fuos fines na Jes
pernatu ralis eft» perc

qu

dentiafupernaturalis.
10. Ad 1. nego maiorem - Prouidentiass

¢ft Diuina ratio erdinationis temporalis rerum
greatarum ad {uos [ nes P..- m UJIH. conue-
nicntia,, qux ratio eft @rerna, cum confiftat
in a&ibus ®ternis dinini intellectus , & divin
volantatis . ;u"rr__»:-ai:s ordinatio rerums
creatarum ad {uos fines non eft prouiden-
tia, fedelt U,um,, & executio diuvinz pro-
widentiz, & vocatur gubernatio. Ideo pros
uidentia eft aterna ; bsatrumzm autem ; qs!a:
cft cifedus prouidentiz , et temporalis, vt do-
¢t \mcam Thomas 1. parte quafts 22. artic.2.

ad 2

A
liberose
nem 11[\
tum eft {

tzasaind 3 Iam ditum eft num.s. dininam
pro uidentiam femper confequi fuos fines ub-
folute, & eflicaciter intentos ; fines autem in-
etiicaciter, & conditipvate intentos tunc fo-
lum confequi, cum impletur conditio : cum
autem conditio nonimpletur, LQn!L‘qaai finem,
em intendit pro co cafu, pro guo condi-
110 non m;pit"u.‘: Quia ergo Deus efficaci-
ter » & abfolute vult (aluare omnes pJTdc ftis
natos, femper cot tur falutem® pradefti=
:quia vule faluare omnes reprobos, fi per
»s nen feterit, peripiosautem (ar, iplos
aluat, fed confe quitut finem, quem in-
tendit ; {i per ipfos flet, nimirum bonum infti-

ouidentia quoad ipfos adtus
a, quoad corum applicatio-
abualiug caufata , wvtexplica-

13 cI .1,. Prou uidentia dum dicitur fuper-
on dicitur fupernaturalis Deo, fed
lo fupernaturalis creaturz, ins
aturam ordinat ad finem fuper-
m per media f \.mm turalia .

ONAE S T-10 L X XL

Virum Dens ex Angzelis s & hominibus ali
guos ab «rermo pradeflinanerit 5 aliquos
reprobunerir? GQuid fir pradeffina-
$i0 5 grf!!u ?’«‘,.Hﬂfz.'ruﬁ t Viravs
Sint pars pronidentie,
; AL
& guos acius in-
cladant ?

SaTh g.23. a:l,2, 83,

Y] Rimo videtur Deus non pradeftinalles

p honzines, & Angel Deus enim licet
rno deftinarit etheaciter anqms naturas
irrationales ad confequendosifuos fines,tamen
nondicitnr illas pradeftinafic 5 ergo licet ali-
quos hemines, & Angeloseflicaciterdettina-
ucritad confequendum fuum finem fuperna-
turalem , hoceft vitam @ternam, tamen non
debet dictillos pradeftinafie .

2. Secundo licet Dens Angelos, & homis
nes reprobos ab 2terno deftinauerit efficaciter
ad fupplicium,& moriem 2rernam in peenan
demenitorum , non dicitur illos pradeftinafic
ad poenam, & mortem &ernam ; ergo licet ab
axternoaliquos Avgelos, & homines deftina-
uerit ad gloriam, & viram &ternam in pras
minm meritorum, noh debet dici illos prede-
{imafic ad vit. m @tes mm

3. Terno videtur Deus nullum ex homini=
bus ; aut: Angelis ab ®terno ILP\()[)‘al ¢. Re=
probarc enim cﬁ aliquos excludere ab zrerna
falutes & 1d Regno Coelorum ; fed Dews vult
omnes br)r.ftinf'sj,nfrmpc i,vtdicitur 1.ad Timot.z.
ac proing (:nu lum hominem excludit ab ater.
nafalute, & a Regno Coelorum; ergo &c.

4. Quartd videtur pradelinatio non effes
pars divine prouidentiz. Diuina enim proui-
dentia identificatur cum diuioa c¢ffeatia, qua

¢lt ommno fimplex, & caret partibus 5 crgo
etiam diuina pumldc::ﬂa carer pattibus, ac
preindé predeftinatio non poteft effe pars diui-

5. Refpondeo,quod cum egerimus de pro=
uidentia, lequitur, vt agamus de predeftina=
) abitur num.o. eft altif-

6. Predeftinatio defcribitur 4 San¢to Tho-
ma 1. pm'tc q‘l;}:‘f 23.art. 1. 10 corpore: Ratio
i rrmfr'”’j onis crearny® rationalis in
& aterne (plicatur , & fimul proba-
Deo ab zterno dari predefhmationem.s

Ee 2 San-

£




s

220 De pra:dci’%ination e, & reprobatione

Sanftorum . Ad hoc, vt aliquid perueniatad
finem , ad quem virrure U Nature perucnire
non poteft , debet abalio tran{mitti ad ralem s
finem ; eo padto, quo quia fagitea virtute (uae
nawur peiuenire non poteft ad fcopum, debet
ad (copum tranfmitti 4 fagittario ;s fed creacura
rationalis virtute natnre non potelt perucnire
ad altiffimum finen vita zternz conliftentem
in vifione immediata Dei 5 ergo vt pciucaiat
ad finemy vite zterne , debet ad illam tran(-
mittl 4 Deo ; fed Deus non potell in tempore
1cs ordinare , & tranfmittete ad fuos fines , nily
ab zterno derur in Deo ratio talis erdinis , &
tran{miflionis ; ergo in Deo ab mi¢rno datur
ratio tranimiflionis creaturarum rationalium—
ad finem yitz gretn® , U [atio vocatur pra-
deftinatio , in quantam elt @terna, & prace-
dens deflinatio creaturarum rationalium ad al-
tifimum, & fupernaturalem finem yita xtera
ne per media , per qua certiflimé illam confe4
quentur, quicumque conlequentuc.

7. Reprobatio defcribi potelt ex dodtrinas
Sané@i Thome hac quaftione 23, art- 3. aterna
exclufio quaramdam creaturarum muanalm_m_ awvita
aterna propter demerita ; propter que certiffime ex-
¢induntar, quicumque excluduntur - Explicatur, &
fimul probatus in Deo dari ab@terno reproba-
tionem eorum , qui excluduntur 4 via ters
na. Defadto emm ex Hominibus, & Angelis
multi excluduntur 4 vira tcraa propicr de=
merita ; fed non poffunt in tempore excludi,
pifi Dens ab @terno voluerit excludere, & per-
mittere demerita , propter que funtdigni tall
exclufiones ergo Deus ab zicrno haber decre-
tum excludendi aliquos a vita @terna , & per-
imittendi demerita s propier quE merentur ta=
lem exclufionem ; fed hoc decretum exclu-
dendieft reprobatio; ergo in Deo abaterng
datur reprobatio. .

8. Infertur primo , quznam poflint pro=
pri¢ pradeflinari. Dicendum, quod (ole crea-
fure rationales pofiunt propric pradeftinari .
Ratio cft, quia cum praedefhinatio triéte fum-
ptafitdeftinatio ad altithmum finem vitz 2rer-
ne; illa folum firi¢t¢ poflunt pradeftinari,quz
funt capacia altiflimi fims confiitentis in vifio-
nc Dei; {vd fole creature rationales {unt capa-
ces altiffimi finis confiltentis 10 viione Deis
crgo &c. Licetautem omnes creatura ratio-
nales fint 4 Deo ordinatx ad vitam xrerpnam,
inxta illud Apoftoli prima ad Timotheum 2.
Detis vult omnes bomines jzlfu‘lofﬁfl‘i » tamen nonw
omnes (unt predeflinate,quia non omnes funt
ordinatz ad falutem per media, per quz certif=
fime¢ illam confequentur , prout requiritur ad
predeftinationem » EX proportionali rationes
folz créature rationides proprié reprobantur .

0. Infertur fecundo, in quo fentu pradefti-
natio fit pars prouidentie, vt dgcet S, Thomas
hac quaftione 23. in fine corporis. Dicen-
dum, quod licet ex digtis quaftionc 67.nu. 5.
prowidentia (it actus indinifibilis, & carens par-
tibus, quia tamen aflus pronidentiz, quo Deéus
ordinat vaiucria ad {uoes fines, equivalet pluci-

bus actibus; ided nosratione ,& permodum
concipicndi in'adu prouidenria ditinguimus
plures aflus; quos yocamus partes prouiden-
tiz , & predeftinationem , hog cft adtom ; quo
Deuos ordinat electos ad altiffimum finem vire
gterne , vocamus altifimam: partem proui=
denti®, fiue adtus, quo Deys vaiueria ordinat
ad (uos fines .

10. Si verd providentia confideretur ex
partercrum ; quibus Deus p:-ouijcr » & quas
pradeftinatsres, quas pradeitinat , funt pars re-
ram, quibus prouidet. Patet. Deus enima
prowidet omnibus rebus crearis , predeftinat
autein folos electos ; fed ele@: (unt pars inclu-
fain vainer{itate rerum creataruin ;3 ¢rgo rcs,
quas Deus predeftinat , funt pars rerum i
bus prouider; ideoque pradeftinatio, &
dentia ex parte rerum fe habent ficut pars
totum . Ex proportional ratione pradeftina-
tio ex parte ordinis ; & finis ¢t pars proniden=
tx. Nam pradeftinatio ponit ordinem clecto-
rum ad finem vite @rernx , progidentia ponit
ordinem omnium reram ad fuos fines; fed ora
do eleGtorum eft pars totius ordinis, finis vite
zterne clt pars totius finis; ergo &e. Addit
Sandtus Thomas hac qualtione 23.art.3. Drod
ficut Pradefiinatio eff pars Prouidentie refpefiu eo=
Yl 5 qui dininitus ordinantur in gternam falutemn , ﬁc
veprobatio eft pars Prouidentia vefpeTu illovum , qus
ab boc fine decidunt .

11. luferrur tertio, quos alus includat
przdeftinatio . Dicendum, quod cum prade-
ttinatio fit deftinatio ad finem vite @tetna per
media certiffima, includit jntentionem cffica=
cem dandi finem vite zierna, cledtion:
diorum certifiimorum , & rationem, fio
gnuionem ordinantem predeltinatos ad finem
intentum per media eleGa. Adquaticnem,
in qua, quaritut, virum talis rario fir {cientia
fimplicis intclhigentie , & media, vel fcicntia
yifionis ; & vtrom pradeftinatio principaliter,
& in redto imporet a@tuw intelicétus, vel vo-
lantatis: refpondendum cil proportionaliter
ad €a, qua de prouidentia diximus quaft 67.
aum. 11. & 12. Proportionaliter reprobatio
cum fit zterna cxclofio quorumdam 4 vitas
®tcrna proprer demerita, vt docet S, Thomas
quaeft, 23.ar. 3. virrd adtum intelleétus , nimie
rum preicienuam demeritorum , includit vo=
luntatem permittendi demerita, & proprer illa
excludendia vita 2rerna . Parunli, qui motiun-
tur cuia peccaio onginali, excluduntur 3 vita
wterna proprer demeritum peccari in Adamo
commifli mxea illud Apoltoli ad Rom. 5. In
qk() omnes Pl:['fﬂllf‘ﬂl?:l .

12. lofertur quarto precipuum diferimen
inter pradettinationem , & reprobationem cfle,
quod Deus per pradeftinationem itd vulr dare
Sandtis vitam ierpam propter merita, vt velit
illis dare ¢tiam merjta, per que vitam zrernam
mereantur ; at per reprobationem it vult ali-
quos cxcladere 4 vita zrerna proprer demerita,
vidementa velir puré permirtere .

13+ lofertur quinio, quid dicendum fit de

alijs

|
!




|
_.‘

—N

Lib. I Quaftio LXXI.

alijs defcriptionibus prazdeftinationis. Prime
celeberrima elt dcfinitio Augufting b de bono
perfeuer. cap. 14, Predcftinatio eff prafeicntia » &0
praparatio bencficiorum Der , quibus certiffime libes
vantur. quicungue libergntuy . Hanc definitionem
recipiunt Profper ad excerpta Genuenfium,
cap.4. Fulgenrius lib, 2. ad Monimum, cap.L.
Beda in Comm. ad Rom. 8., & communiter
Scholaftici cum Magifteo in 1. fent. dittinétio-
ne40. Didta porro definitio ab Auguftine affer-
tur contra Pelagianos. Pelagiani cnim .dice-
bant Denm ab zterno przdeftinafie {anctos ad
falutem ex prazuifis meritis , fed négabant pre-
parafie beneficia gratiz,per que certillimé con-
{equerentur merita,ideoquc predeftinationem
definicbant i Prafcientiam meritornm, & volunta-
tem faluandi homines propter mevsia . Aupguitinus
¢ conuerfo poltquam contra Pelagianos often-
dit Deum non folum prefcire merita, fed pre-
parare voluntatem hominis per beneficia gra-
tiz ad merendum , definit predeflinationem &
Prafeientiam , & praparationem beneficioruin DEi ,
quibus certiffimé faluantur, guicungue faluansur . Pri-
ma particula prafcientia cxplicat actus antelle-
¢tus , quiincludontur 1a predeftinatione . Se-
€unda particula preparazie exprimit adtus veo-
luntatis, hoc eft volitionem efficacem dandi
dona gratiz, & ipfa merita ; & dandi 2ternam
falutem propter merita . Idem Avguftinus lib.
de predeltinarione Sanflorum dicit s fater pre-
‘deftinationem, ¢ gratiam hoc intereft, quod pradefli=
natiocft gratie ‘preparatio , gratia verd eft ipfa dona-
tio . Ex hac doctrina predefiinatio defcribi po-
tefl : Preparatio gratia, boc eff woluntas sterna dans
di gratiam in tempore, per quam gratiam certiffime
Jaluantur quicunque (aluantar , & ic hzc definitio
coingidit cum alia definitione .

14. Secundo Riccardus att. 7. de liberoaes
bitrio pradeftinationem definit : Efficax ordina~
tioy & dileclio elefforum per media congrua ad falu=
tem gternam . Bellarminus lib. 2. de Gratia , &
libero arbitrio predeftinationem definit: Pre-
deflinatio eff prouidentia Dei , qua cevti bomines ex
maffa perditionis mifericorditer eruti , per infallibilia
media ad vitam diriguntur @ternam . Hinc patet
omnaes definitiongs allatas effc eprimes,& coin-
cidere cum ¢, quam ¢x Sando Thoma attyli-
mus num. 6.

15. lnfertur fexrd, quid dicendum it dea
alijs definitionibus reprobationis. Primé Ma-
giter,guem fequuntur Scholaflici in 1. dift.40.
cap. vitimo reprobationem definit dicens: Re-
prebatio efft prafcientia inigaitatis quorumdam non
finiende, & preparatio damnationis corumdens . Colli-
gitur autem hac definino ex Auguftino lib. de
Pradeft. Sanctorum , cap, 10. docente injquo-
rum peccata fuiffc prefcita , & non preparata ,
peenam autem ¢fie preparatam. Quia tamens
Deus itd peccata przlcit, vt etiam permittat,
deberet addi in definitione , quad Reprobatio cff
prefoentia & permiffio tniquitatis.

16, Secundd aly definiunt reprobationem
cx Aunguftino de bono perfeuerantiz cap. 14.
Reprobatio off prajcientia ia quibifdam malitie non

221

fniendy , Cr praparatio peene non terminande . Hee
definitio licet non habeatur apud Augutinum
fub his terminis, ramen potelt facilé exiplo
colligi,non folum ex loco citato,fed etid ¢x iib.
de Pradefl. San@orum cap.13.& 15, He & aliz
fimiles definitiones funt optima, & coincidant
cuin allara nums. 7.

17. Aduertit Bellarminus lib, 2. de gratia,
& lib. arbitrio, cap. 16. reprobationem ab Aus
guftino in Enchiridio cap, 10, vocari predelii=
nationem ad poenam . Verba Auguftini funt.
Timplet ipfe quod wale bené wirens & malis tanquam
Summé bonus ad eoram dawmnationem, ques iufié pra-
deftinanit #d penam , ¢ ad eorum falutem, guos beni=
gné predeftinauit ad gloriam . Auguftinum quoad
hunc modum loquendt fequuatnr plures: alij
Patres, quos refert Runiz de Prdeftinat, difp.1.
{ect. 2. Viustamen gbtinuit, vt aondicantuc
pradeftinati, nifi qui ad gloriam funt eledi.
Et veré in Scriptura hoc npomen non fumitur
nifi in bonam partem . Reprobos Theologi
vocant prafcitos,quia licet hoc nomen fit com-
mune etiam clectis, cum Apoftolus ad Rom.8.

cat Luos prafeiuit, ¢ pradeflinanit . tamen
ologl applicarunt nomen commune ijs,
ibus nopn conucnit nomen pradelhinati .
18. Ad 1. & 2. concedo antecedens , & ne-
go confequentiam . Ex di&tis num. 3. licet crea-
tnrz iveanonales proprié pradettinari non pof-
fint , cum non pofliat dethinari ad altifimum
finem vite xtcrnze , tamen creature ratonales
cum podint deftinari ad hunc altifimom fing,
propri¢ poflunt prazdeftinari . Ex cadem ratio-
ne Deus non dicitur proprié reprobos predefti-
naffe ad poznam , quia deftinando ad peenam-»
pon deflinauit ad altifimum finem , fed ad pri-
pauonem altiffimi finis, Addo, quod Deus
per {c creaturas rationales dettinat ad vitam.
zternam , idcoque per beneficia grane prapa-
rar merita, quibus ad illam perueniant; at non
per fe deftinat ad peenam &ternam, fed folam
per accidens, quatenus vider reprobos liberé
peccando pofituros impedimentum ; ne con=
feguantar vitam eternam .

19. Ad 3. diltinguo maiorem : Dens valt
omaes homines {alugs fieris {i per ipfosnon fte-
terit, concedas fi per ipfos fteterit, nego . Deus
vult reprobos etiam falaare; fi per ipfos nonws
ficterit; fed quia prafeit per iplos ffarurnm
vult itlos damnare propter demerita prauifa,
& permiffa. Non repugnat autem, quud Deus
eofdem velit conditionaré (aluare, {1 peripfos
moa fteterit , & abloluré non {alnare, quia pre-
fciv per ipfos flaturum .

20. Ad4. Pradeftinatio eff pars dininz pro-
uidenriz formaliter, & ratione noftra, non au-
tem realiter, cum prouidentia partibus careat,
vt explicatum e num.9. & 10.

QY &




e poten

QVASTIO LXXIL

Viram Dens quoslibet poffit pro libits pradeffia
nares facicnda vt beatitudinens libere ye-
reaninw s Vel fflﬂméarc > permittendo
wt libere beatitudinem dems-
reantur ?

1. 'VIchur Deus pofle pro libito quoslibet

pradettinare ad gloriam , vt coronam ,
i mercantur gloriam, fed non efic ita dominus
liberi arbitrij , vt poflit pro Libito facere, vt Li-
bere gloriam mereantur: ac fimiliter poffes
quidem quosliber deftinare ad zterna fupplicia,
{i peccent, at nou poffe pro libito pernuttere 5
Vi peccent : primo quia vt ex principijs Stoico-
rium argucbant Pelagiani, actus formalirer libe-
yi'creaturis racionalibus non funt liber1 Deos
fed adtus meritorip:vel demerirorij vite zteroe
{uat formaliter iberi creaturi
sonon funt formalirer |
noneflt liber ad faciendum
mereamur, vel a
mercamur, (ed folum pote
viam liberam merendi, vel demerendi beatityg=
dinecm » & ad beatitudinem , vel ad eius zrere
nam privationem deftinare, {1 illam merea-
mur, vel demereamar,

2. Secundoauxilia indifferentia funt fruftra-
biliad libero arbitrio 5 ergo p ntingere ,
vt aliquod liberum arbitrium ce et fruftra-
nea, & incfficacia emuia auxilia indifferentia ,
per quze Deus poflet iplum ere ad altus li-
beros , quibus mereretur bearitudinem ; ergo
Deus non poflet facere, vt hoc liberum acbi-
trium merererat beatitudinem , ac non pofiet
illud pradeftinare ad beatitudinem vt coronam
meritorum . Similiter poflet contingere, vt ali-
quod hberam arbitriem pro nullo cafu vellet
peccare s ergo Deus non pofiet permittere ; vt
hoc liberum arbitrinm peccarer, & fic merere-
tur xterra fupplicia , ac ptoindé non poflet
illud reprobare , ac defiinare ad 2terna fuppli-
cia, permittendo, vt 1lla iberé mereretur .

3. Relpondeo Pclagianos cx do@rina Stoi-
corums& ex fundamento allato in ptimo argu-
mento docuifle, Deum pofie pro libito quem-
libet pradeflivare ad gloriam vt coronam, fi
mereatur glotiam , ar non pofie pro Libito fice-
e, vt gloriam mereatur 5 ac fimiliter poffews
quosliber deflinare ad mterna fupplicia , {i pec-
cent,at non pofie pro libito permittere, v pec.
cent s Hine confequenter docuerunt, Deum
dare nobis potentiam. ad merendum, & alj-
quam gratiam faitem externam ; qua facilite-
mur, & inclinemur ad faciendos a¢tus merito-
rios vite zteroz,fed mordicus negarunt Deum
date nebis ipfa merita, vel habere poteflatem.,
dandi merita, & 1 peccata .

4. Bacopinio off hererica, & contraillam
certum eft ex fide Deum cffe ita dominume,

Al

% peccabilis, vt
cfMicaciter creatu-
liberos bonos s &
bet peccatum; &
It primo ex Sctis
in many Dowinis
Ad Rom. 9.
: & pau-
figulus lutiex e aders
wis alind antem in con=

v fie 5 vt Intum inmans

habdat poreffatem mou
tas liberas ad quoshibera
permittet ;
quosliber aci us ‘
ptura. Proucrb. 21.
quocunque woluerit. incl
Cuins vult mifererur,
16 poltsdn nov b
maffa facere
tumeliam ? lerem. 10
figulr, taves in
Deunsde lapidibus il
Tudzx : Poten
5+ - Probat ocx-An
correptione, & 1 capsl ;
faceve nullam bominis vefiflitarbivrinm . Sic enim wel-
les & nolle in wolenns eft potcflate s vt dininam vo-
luntatem non i?r.'g‘-("i,d! 3 HEC fr_r beyet pelefeatem s In«
Enchirid: cap. 8. Duis porrd tam impié defipiats
um voluntates , guas o=

o

Matth. 3. Potensef}
f

e [ine peccato .

¢ filios abrabe. Epi

wt dicat Deum wmalas b
Luevic , quando woluerst , & whi wolserit , in bonum
non poffe conuertere t ldeny docet cap. g6, 97. &
alibi fxpé.

6. - Probatur tertio rationibus defumptis ex
Anguftino . Nam Deus haber poreftatem dan=
di vnicuique non folum quod eff minus bo=
pum ; fed etiam quod oft maius bonum; fed
maius bonsm cft libere non peccare, ac liberé
mereri viram aternan, quam pofle mereri, &
poffe non peceare; ergo Deus haber potefta=
tem liberam dandi voicuique non folum po=
tentiam merendi, & non peccandi, fed etiam
dandi ipfa merita, & ipfum biberé non pecca=
re s fed (i non pofier liberé permitiere vt pegs
caremus , non poflet nobis liberé dare, vt libe-
t& non peccaremuns; crgo &c¢ Confirmatars
nam cui melins it mererl, gnam pofle mere-
ri s iuxta harefim Pelagij a Beofolum haberes
mus potentiam mierendi ; gue-eit mnus bona,
ipfa autem meérita non haberemusa Deo , fed
folum & libero arbittio . Huc fpedtant locas
Script. 1. ad Corint. 4. :
cepafti 2 ergo ipla merifa;
te difeernit ? fed difce
Deusgdat merita. Semipe
mentis Auguftini concefferunt Denm dares
creaturis non folum potentiam mercndi ; fed
etiam merita, cxcepto primo, & vitimo meri-
to, hoc cft excepto initio fidei, quod efl pri-
mum meritum, & exceptafinali perlcuerantia,
quzefl vitimup meritum ; contra quos
guftinus
bros de prx
perfeacrantix ,

per meriia 3 ergoe
Jiani conuicti argu-

.Scrjpt&ln..-.
bis omunia ominino Muum hdel,
& finalem perie: am ¢ alioguin aliquid

haberemus, quod non acce} mus g eo,
quod repugnat Scripturis, & rationi naturali,
7. Hinc concluditur Deum pofle pro libito
non folum quemliberpredeftinare ad gloriam,
fiillam merearur, (ed erram pofic predeltinan-
do darc illl omnia micrita ; per qua gloriam
merea-




- ‘” "1;1" .I!

Liber II. Quaftio LXXIL

mereatur, & pofle pro libito non folum quem-
libet deftinare ad aterna fupplicia, {i peccet,
fed etlam permirtere peccata, per QU merca-
tur :terna lupplicia.

8. Ad 1. ncgo maiorem. A&usformaliter
liberi creaturis funt etiam liberi Deo, itd vt
fint honcfti, Dens habeat poteltatem faciendi,
vt illes faciamus; vel permittendi, vt non facias
mus ; (i fintinhonefli , & peccaminofi , habeat
potcltatem permittendi, vt illos faciamus, vel
faciendi , vt ab illis liberé , & meritonié abitie
neamus ; vt explicabitur infra quafiione 86, in
qua agetur de concordia libertatis creata cum
diina prouidentia, & pradeftinatione.

0. Ad 2. diltinguo antecedens : auxilia in=
differentia funt fruftrabilia ingula, concedo s
funt froftrabilia fecundum totam colle@io=
nem,nego « Liberum arbitrium poteft finftra-
xi fingula auxilia indifferentia, at non poteft
fruftrari omnia colle&iué . Ratio eft,gnia Libe-
rum arbitrium poteft quidem refiftere fingulis
auxilijs indifferentibus, vtpoté habentibus fini=
tam virtutem motitam ad confenfum ; atnon
potet refiftere dininz Omnipotentiz vt po-
tenti mouere , & difponere liberum arbitrinm
ad confenfum infinitis modis,}& infinitis auxi-
lijs maioribus , ac maioribus s ac potenti {upe-
rare omnes difficultates , propter quas de facto
liberum arbitrium non confentit huic auxilio;
fed fi liberum arbitrium pofiet frultrari omnia
omnino auxilia, pofiet refiftcre divinz omni-
porentiz vt potenti mouere infinitis modis,, &
per infinita auxilia maiora,& maiora ; ergo &e.

10.  Qugritur, virom hac impoflibilitas re-
fiftendi dininz omnipotentia vt potenti mone-
re per iofinita auxilia maiora,& maiora, fit ims
poflibilitas metaphyfica vel felum moralis ?

i1. Dicendum contra aliguos, quod eft im-
poflibilitas metaphyfica ; ac non folum niora-
lis. Frobatur primo , nain allara loca Scriptu-
re, & Patrum figoificant impoffibilitatem me~
taphyficam, & nonfolum moralem . Sccundg
probatur: nam cft impoffibile metaphylice, vt
Deus non habeat perfeGum dominium grez.
turarum rationalium ; fed fi Deus non poflet
creaturas rationales mouere ad queslibet actus
liberos,non haberer perfedum dominium-crea.
turarum rationalium s ergo &c.

12, Dices; liberum arbitrium poteft refifte-
re fingulis auxilijs indiffcrentibus 5 crgo etiam
omnibus.

13. Refpondeo, nego confequentiam . Ex
dotlrina communi Theologorum non valet ;
poffumus moraliter vitare lingula peccata ve-
nialia ; crgo’ poffumus moraliter vitare omnia
venialia colle&tiue . Rurfus non valet poffa-
mus moraliter fruftrari fingula auxilias crgo
potiumus moraliter frufirar omnia colle@ings
crgo neque valet: poflomus metaphyfice re-
ftere fingnlis auxilijs indifferentibus ; ergo pof-
fumus metaphyfice refiftere omnibus colledis
uc . Ratio eft; quiaex-eo; quod poflimus re-
fiftere dining omnipotentiz vt mouenti per
hoe avgilinm: finitz virtutis, non fequitur ;

233

quod poflimus refiftere diuinz emnipotentiz;
VL poieati mouere per auxihia plura, & plura,
& virtutis fyncategorematicé infinirz , hoc cft
maietis , & maioris ; ergo &c.

QVAESTIO LXX7iL

Virum poteflas dinina guoslibet pradeftinandi,
faciendoyut mereantur beatitudinem , wel
reprobandiy permitrends , vt illaws
demereantar s fundetur in fiien=
tia media ?

1 Idetur non {ufficienter fundariin fcien<

tia media. Dcus enim poteft per fcien-
tiam mediam videre aliquod liberum arbi-
trium fore itd durum , vt reftiturnm eflet om-
nibus auxilijs indifferentibus 5 ergo ftante hac
fcientia media, Deus non pofiet hoc liberun
arbitrium pradeftinare, faciendo, vt libeié
mererctor beatirndinem .

2. Refpondeo cum omnibus au&oribus So-
cietatis, potentiam Dei ad quoslibet pro libito
pradeftinandos , facicndo , vt mercantur beatis
tudinem , vel reprobandos, permirtendo, vt
peccando finaliter, beatitudinem demereantur,
fuflicienter fundari in {cientia media .

3. Probatur primo, & explicatur. Deus
per fcientiam mediam videt fe in thefauris fuxe
omunipotentiz habere infinitas feries vocatio=
num-, & aoxiliorum indifferentium ad hoc,
vt liberum arbitrium illis preuentum libere
obferuet precepta, vel liberé trantgrediatur
pracepta,que {i dederit Petro e. g. liberé ob=
feruabirt pracepta, perfenerabit finaliter in gra-
tia, & merebitor vitam zternam ; & haberes
alias infinitas feries, quas fi dederit, Petrus lj-
bere tranfgredicrur precepta,perfeuerabit fina-
liter in peccato martali , & merebitur gternas
fupplicia; fed poteft pro libito Petro dare hanc,
velillam feriem auxiliorom , & vocationum 3
ergo potelt pro libito quemiiber vel praedefti-
nare ad vitam aternam ; faciendo, ve illam me.
reatur, vel deftinare ad @terna (uppligia , pere
mittendo, vt finaliter peccet, & mereatur Zrer-
na fupplicia.

4. - Probatur fecunddtnam Auguflinus diujs
nam poteftatem mouendi cor hominis proat
yoluerit, reducit ad poteftatem monendi cop
hominis vocatione , quam fcit efle congtuam,
vel incongruamn;s fed poteftas mouendi cor
hominis vocatione ; quam Deus fcir effe cone
gruam, vel incongruamss fundatur in fcientia
medias ergo &c. Probatur major, afferendo
aliqua ex innumeris teftimonijs Auguftini,
Lib.1. ad Simplicianem, cap.30.dicit: Z1ff mula
tos wocat 5 eorum iamen miferetnr , quos it wocat »
quomodo cis wocari aprune eft , vt fequantur. Fricla-
riflime pauld poft : Nullius Deus fruftvé mifores
tut 5 cuins autem mifevelur., fic eum vocat , gnomodo
feit congruere , vt vocantem non refpuar. Et infes
xius loguens de Efaw .« Gum ergo alins fic, alins aus

tem




2354

tem ﬁc Wouealny ad fidem, cademque ves fapé alio mo=
do difla son moneat , aliumque moueat , alium non mo-
ueat, quisawdeat dicere defuiffe Deo modum vocandi ,
qu0 etiam Efgu ad cam fidem mentem applicavet ; wo=
inntatemaue coninngeret, in qua Lacob tuflificatus eff ?
Acdeindé: Cum Dens deferit , non fic wocando ,
quomodo ad fideyz moneri potefd quis enm eiiam dicat
r{mdmm quo ci perfuaderetur, vt cyederet, om nipoten=
ti defuiffe? Crgo »

5. Ad argumcntum incontrarium,nega
aateccdens. lam enim diGum eft quzltione 72.
Bim. 1o, repugnare metaphyficé , vt aliquod
hiberum arbitrium videawur refticarum onni
bus auxilijs indifferentibus maioribus,& maio-
uibur ininfinitam: iquidem eo ipfo effet reftis
tutim virtuei motiua fyacategorematicé in-
finitx ,

QVAESTIO LXXIV.

Virum detur aligua canfa , vel ratio,
guare Dews quafdam pradeflinet s
guofdam reprobet 2

. Thiqge23. 0.5,

1. Idetur non dari, primo quia predeftina-

tio , & reprobatio identificantur cnm
dinina cflentia; fed diuina effentia nen habet
canfam; ergo &c.

2. Sccundo videtur , quod non poflit, nec
debeat aferri alia ratio » cur Deus aliquos pre-
deftinet, alios reprobet, nifi , quia fic voluit,
iuxta illud Apoltoli ad Rom_o. Cuins valt mi-
feretur , & quem vnlt indurat .

3-  Reipondco quzftionem poflc agitari in
pluribus fenfibus . Primus fenfus eft, verums
przdcftinatio, & reprobario, in quantum im«<
Portant volitienem neceffariam identificatam
cum divina cflentia, habeant aliquam cau-
fam. In hoc fenfu cerram eft dininam pre-
deftinationem , & reprobationem non folum
non habere caufam, fed etiam non habere
vllam rarionem diftinctam i fe, fed efle om-
nino 4 fe, ficur dinina eflenta et omning
a fe . Ideo Sanftus Thomas i 1. parte que
flione 23. art. 5. dicit; Non eff affignare caufam
diuine voluntatis ex parte affus volendi . Et panlo
polt : Nullusfuit itd infane mentis, qui dixevit merie
ta effe cusfam dinine pradeflinationis ex parte afus
predefinantis .

4. Secundus fenfus quattionis eft, verom.s
detur aliqua caufa, vel ratio diuine predeltina-
tionis, in quantum importat complementim,
& appl:catjoncm extrinfecam . In hocetiam._,
fenfu videtur cerrum, quod {i vt mulg dicunt,
complementum extrinfecum divine praedef;-
nationis , & reprobationis eft aliquod cas pofi-
tinum, & temporale vere exiftens in rernm na-
tura illud complementum propri¢ caufarur 4
Deoillud in tempore preducente : fi vers hoe
complementum cft pura veriras obicétiva rer~

na, & aliqued eps abufinum, a Deo canfatur

De Pozcmia prxd@ﬂinamé

folum impropri¢, & abufiué, ac fupertranfcen-
dentaliter, vt explicatum ¢ft quzltione §8. nu=
MCIrO 47.

$. Tertius fenfus qualtionis eft, verum de-
tur, & poffir 4 nobis aflignari aliqua ratio mo-
tina, & finalis, que moucat Deum ad hoc, vt
quofdam velit pradeftinare , quofdam repro=
bare .

6. Dicendum cum San&to Thoma 1. par
quaft.23.art.s. ad 3. & in Commentario cap.9.
Epift. ad Rowm. lect. 4. quod {i queraturio ges
nere; quare Deus quofdam pradetinet , quols
dam reprobet, cx ipfa bonirare dinina delumi
poteft ratio predeftinationis aliquorum , & re-
probationis aliorum . Probatur, & explicatur.
Diuina bonitas dicitur efft adequata ratio fina-
lis mouens Deum ad volendum facere omniz
qua facir , i n quanrum emnia facit, vt manifes
fter fuam boniratem , & {uas perfeitiones, &
prefertim mifericordiam , & iufticiam : fed
divina mifericordia maximeé manifeftator per
hoc, quod aliqui confequantur zrernam beati-
tudinem, diuina iuftitia manifeftatur perhoc,
quod peccatores in @ternum puniantur ; crgo
ratio, quare Deus quoldam pradeftiner, quofs
dam reprober eft,vt in prazdeftinatis manifctet
mifericordiam; in reprobis iuftitiam . Hanc ra-
tionem, vt explicat San&ns Thomas loco cita.
to, affert Apoitolus ad Rom. 9. dicens . Foleas
Deus oftendere ivam , ideft vindictam iuftitiz , g~
notam facere potentiam [uam , [uftinuit, ideft per-
mMIfit , in multa patientia wafa ive apta in intevitums ,
wt oftenderet diuitias glovis [ua in wafa mifericordia ,
que paranit in gloviam s & 2. ad Tim. 2. In magna
domo non folum [wnt wafa awres , & argentea , fed
etiam lignea ¢ fitkilia . ¢r quadam quidem in hono-
rem , quadam in contumeliam .

7+ Si vero quzratur, quare Deus fpecialiter
hos pradeftinet, illos autem reprobet: dicen-
dum, quod non poteft aflignari alia ratio,quam
hzc, quod Deus fie voluit, iuxtd illud Apo-
ftoli ad Rom.o. Cuins vuit miferetur, & quem wult
indurat s & paulo poft : O bomo tu quis es, qui ref-
pondeas Deo ? numauid dicit figmentam ei , qui fe fin-
xit , quid me fecifti fic ! an non babet poreflatem figu-
tus luti ex eadem maffa facere alind quidems was in
bonorem , alind werd in contumeliam ? Ideo Augu=-
ftinus tract. 26. in loannem dicit. Buare bunc
trabat 5 thum nontrabat , noli welle dijudicare , fi non
wis errare . Explicatur. Quia figulus facit vafa
in vfum domus, domus anrem indiget non fo-
lum vafis fadisad honorem ; hoc elt ad nobilia
minifteria, putd vt ponantur in menfa domi=
ni , fed ctiam vafis factis in contumeliam , hoc
eft ad vilia, & fordida miniftetia ; ideo ex fines
figuli debet afferri ratio , quare ex ¢adem malia
luti faciat aliqua vafa in honorem , aligoa in_
contumeliam. At fi queratur, quarc cx hac
parte mafle faciat vas in honorem , exalia par-
te faciat vas in contumeliam ; non poteft affi-
gnari alia ratio , quam quia figulus fic voluit .
Sed Dieus creaturas rationales condidit ad fin€
manifeftandi fuam mifericordiam, & iugtitiam;
ad hunc autem finem aligui debent effc vafa in

hono-




—N

Lib. il. Quaftio LXX1V.

honorem ; i quibus manifefterur diuina mi-
lericordia, aliquidebent effe vafa in contume-
iam ; in quibus mauifeftetur divina juftitia 5
¢rgo cx fine poteflt reddi ratio geneyalis ,, quare
Deus quofdam pr €t, quofdam repro-
ber; at ratio fpec » quare hos pradeltnet,
illos tepr afligiiar non potelt ex fine , fed
vnica t: »quia Deus, qui eft fupremps
dominus , fic voluit. Videri poteft S. Thomas
locis citatis o

s. Promouendo do&rinam traditam, (icat
ex fine potelt reddi tatio generalis,quave figu-
tos faciat tor vafa inhonorem , puta centum §
& torin contumeliam, puta mille; at ratio ;
quarccenium vafa in hgno:mn faciat ex hac
parte maflz , mille vafa in contumelizm faciat

3 ad

yarte ;
¢x alia parte maflle ; non poteft reddiex fine,
fed ex fola voluntate figelis fic ex fine poteft
afferri ratio generalis. quare Deus ror prade-
itinauerit,& tor reprobaucrit; ar quare hes po-
fucrit in numcro predeftinaterum , itlos
autem in numero reproborum s non porteft
reddi ratio ex fine , icd ex fola voluntares
e : -

9. Addo Sanétum B(m:&uepmram in 1.di-
fiin 41. art.2. quzit.7. Carthullanum eadem.,
dift.quglt.g. Henticum quodlibeto 5. quett.is.
& aliosallerere, quod datur etiam ratio {pe-
cialis , fed nobis occulta , quare Deus hes pr-
deltinee , illos autem reprobet. Hanc fenten-
tiam fequens Bellarminus tom.4.1ib. 2. de gra-
tiz, & hibero arbitrio, cap.o. dicit . In partreus
Lavi quoque dubitavi non potefls quin Dro- non: defit
fic vatio y cur iftum potins , quim illum predefingre
woluerit ad vitam » quamuis ea nolis oeculta fit s &
¢tiam hec fententia eft probabilis, & fundarsir
in pluribus auctoritatibus Auguitini, & atio-
rum Patrum, ac forralle conciliari poteft cum
priori featentia, dicendo , quod illa negat dari
aliquam fpecialem rationem a nebis aflignabi
leny; vel inuetigabilem . fed non negar'dari
rationetn nobis emnino ignotam , & non ve.
frigabitem , iuxta illod Avpoftoli ad Ront.tr,
“Duam incomprebenfibilia funt iudicia eius ; ¢r inne-
foigabiles vig eins?

1o.  Quartus fenfus quaftioniscffe potet;
virom aliquid creatum vt abfoluté ; vel eon-
ditionate preuifom pofiit efie ratio ; 'vel con=
ditio, fine qua Dcus aliquem non predefiinaflt
fet 5 vel reprobafict .

11. Refpondeosffirmativé. Probaturinam
peccatum Adae vt ablolure ; vel conditionaté
prauifum ixtd fententiam San@i Thema 5 &
communem fuit conditio ; fine qua Verbum_s
non fuiflet incarnatum , ac proinde fine qua.
humanitas Chrifti non fuiflet pradeftinara‘ad
viionem hypoftaticam , & ad eximiani iliany
beatirudinem, quam de fa@o habet rationes
vnionis hypoflatic s in fententia verd Scoti ,
& aliorom , peceatum Adami licet de fadto
non fuerit conditio, fine qua Verbum nons
fuiffet incarnatum , tamen pomifiet effe con-

ditio; fine qua Verbum non fuiffer incarna~

tum : crgoin omnivm fententia aliquod creas

22%

tum vt ablolute , vel conditionaté praaifum.
potuir clie conditio, (ine qua Deus aliquos
non pradeftinaffer. Rurlusivxed illud A ugu-

flini; § i Stephan non oraffet, eclefia Pantum non
|- . o 1. i -y
b oranio Stephani fuit conditio, (ines

qua Dcus Pavlum non pradéitindfer ad apo-
ftehitum, & fortalie ad falutem ergo « Potelt
ctiam concedi fpé bona opera pradeftinato-
fum vtconditionate prenifa cffe conditionem,
fine qua non fuiffenr praedettinadi’s mala opera
reproborumi ve conditionaté praeuifa effe con-
ditionem, (ine qua non fuiflent reprobati, v
magis cxplicabitur infra queit.8o. num.23, &
quzit.s 1. num.z24. Videri porelt Ruiz de Pra-
deflinatione difp. 3.

12.  Adde primo, quod quia, ve diGtum eft
queit.43. diniva voluntss noa potelt haberas
aliam rationem wotitam ad voleadu m, quam
diuinam boaitatem , nullua creatum portelt
efle ratio mativa Dei ad volendam aliquems
pradeilinare , vel reprobare ; fed folum poteft
efle conditio, fite qua divina bonitas non.s
mouererur. Ex.gr.peccatum Adami non fuit
ratio mouens Deum ad volendam incarnatio-
nem , led Deus ad volendam incacnationem
motys fuit adzquate 4 fua boaitate ; at pecca-
tem Ade vt preuailom  fuit conditio » fine
qua diuina boniras noa monifet Deum ad vo.
lendam efficaciter incarnationem.

13. Addo fecundo.quod cam aliquid crea-
tum ¢t conditio , fine qua Deas aliquem non
pradefinafict, vel non reprobufler, fungitar
fauncre colditionis non ve abfoluté, (ed fos
lam ve conditionate prauifum. Ratio clt,quia
f;;ngimr amuncre conditionis, in quantam pre-
uidetur preaifione dirigente ad decretum pre-
deitinativany, vel reprobatinua’ fed fola fcien-
tia media , per quam res pruidentat condis
tionite, moa aaiem [Cientia vifionis, qua
preaidenatur abfoluts, dirait Dennyad fua des
creta ibera, v diFuin St qazit.68. aum.3.&
quEd.60.num. 20, €rgo. :

14.  Ad 1. concedo totum), qiod nimiram
prazdeftinatio, & reprobatio in Juaatam im-
portant altus Deo intcinfecos non habeant
caufam . Poffunt tamen habere caafam pro-
priam , velimpropriam , in quiatum impors
tant libefam  applicatioiém extrinfécan ad
hoc porius, quans iHad 6biedam , vt explica-
tum-eft num, 4.

15, Adaclami dictum eft ; quod Deus pte-
deftinat, vel reprobar, qiiia vulg; fed quid volt
rationabiliter, datut atio moriua volendi,qn®
ratio cfl diaina bonitas , 114 tymen, vt quedam
creatd vtconditionaté previfa'pofliat efle con-
ditio: finc-qua diuiha bonitas non moueterad
hov volendum, fed ad volendum oppofitum,
vecxplicatim eft RUh (2.

Q_\,‘_/;__




226
@¥ESTIO LXX V.

Virum omniay qua conducunt ad obtinen-
dam [alutem 5 ¢ iﬁ;ﬁ._f?;lr&lj__ﬁﬂ: effe-
ctus pradeffinationis?

S. T hoinie .23, arts9,

| Rimo videtur vera f{ententia Durandi ,

qui in 1.dift42. q.2, num.11, docuit, (3~
Jutem; feu xternam beatitudinem non cffes
effe@um predeftinationis . Predeffinatio enim
propri¢ fumpta eft przparatio medioruni,qui-
bus certiffime faluantur, quicunque faluantur;
ergo effedtus pradeftinationis funt {olom me-
dia, per que pradeltinati (aluantur, ipfaantem
{alus » & beatitudo non cft effeGtus pradeftings
tionis.

2. Secundo videtur vera fententia Gabrie-
lis ; quiin 1. dift-41. quait. vnica, art.3. dub.1,
contra Durandum docuirt falutem, fen beatitu-
dinem effe effetum pradeftinationis proprié
fumpte , media vero gratiz , que ad beatitu-
dinem conducunt, noo effe effectus pradefti-
pationis . Proprié enim dicimur pradeftinari
2d finem , hoc el ad falutem , & ad bearitudi-
nem, nonautem ad media; fed effectus pra-
deftinationis eft folum id; ad quod pradeftina-
muL;ergo .

3. Tertio videntur a&us liberi {upernatus
rales pradeftinatorum, in quantum funt ipfis
liberi, & abijs procedunt, aon efle effeitus
pradeftinationis . Eatenos enim funt effe@us
predeftinationis, quatenus procedunt , & cau.
fantur a Deo pradeftinante; fed in quantum
funt liberi creaturis , non procedunt ; & RoN
caufantur & Deo predeftinante; crgo .

4 Quarto videtur, quod gratia , & merita,
que amittuntar , vel mortificantur ob fubfe-
quens peccatum mortale noo fint effectus pre-
deftinationis , fed fola grauz recuperatio, ac
meritoru reninifeentia fit effectus predeitina-
tionis , vt docet Vafquez i.par. difp.93.cap.3.
Beneficia enim ::ommu.-_lia pradellinatis, & re-
probis, ac qua non cfficaciter ordinantur ad
falatem , non funt effe@us pradellinationis ;
fed gratia , & merita per peccatum mortales
amittenda {unt communiy predeftinatis , ac
reprobis » & antequam reuivifcant, non effi-
caciter ordinantur ad (alutem ; ergo non fung
effectus pradeftinationis .. ;

5. Quintd videtur permiflio peccatorum
committendorum ab ipfis predeftinaris, & ab
alijs,que prade(tinatis cooperantur ad bonum,
& ad (alutem , non effe effedtus pradeftinatio-
nis, vt docet Vafquez 1.pacte;difput.gs. cap. 2.
Effequs enim predeftinationis debent efie do-
na gratiz collata @ Deoex intentione efficaci
dandi beatitudincm,ac debent pofle peti 4 Deo;
fed permiffio peccati non cft donum gratiz ,
nec peceata permittuntur 4 Deo ex intentione
efficaci conferendi beatitudinem ; ac nen pof-
funtd Deo peti;erge &,

S e ST
De efle&tibus pradeflinationis

6, Sexto videtur vera fententia Caictani,
qui 3.parte quait.1. are, 3. docuit naturalia bo.
na, & naturalia beneficia, purd indolem, in-
geninm &c. quantum ad {ubftantiam rernmes
non efle effeétum praedeftinanionis , fed folius
naturalis prounidentia , licet earundem rerum
ordinatio ad gloriam, & falutem fit effcétus
pradeftinationis . Veenim arguir Caicranus,
prouidentia naruralis, per quam producuntut
omnia entia naturalia, debet efic prior , quam
prouidcnrm iupcrn.-l?.m'aiis; Crgo res omncs
natutales producunturindependenter abintens
tione finis fupernaturalis; fed vreflent effectus
predeftinationis, deberent produci, ex 1ntens
tione efficaci dandi predeltinatis beatitudinem,
hoc eft finem fupernaturalem ; ergo .

7. Refpondeo, quod cum cgerimus des
caufa predeftinationis, fequitur, vt agimus
de effetibus . Er primo quidem in gencre (ta-
tuemus, quinam fint ¢ffectus predeltinationis:
fecundo per varias illationes defcendemus ad
determinandum in {peciali de pluribus, de qui-
bus apud Theologes ¢t contreuerfia, virum
fint, vel non finr pradeltinationis cfectus .

2. Dicendum igitur, quod quia pradeftis
natio definitur ab Aungultino lib. de Bono per-
{enerantiz, cap.14. Prafcientia , & prepavatio bee
neficiorunn Dei  quibus certiffimé liberautur quicun-
gue bLberantur , cffe@us pradeltinationis funt
omnia beneficia , quz Deus ab ®terno przpa-
rauit 5 hoc eft decreuit conferre predeftinatis,
& in tempore illis confert, vrillis profiacad
falutem , & beatitudinem, & cx intentiones
efficaci predeitinatos perducendi ad falutem s,
& beatitudinem . Tres igitur conditiones re-
quiruntar ad effeétus predeftinationis. Prima
eft, vt fint beneficia Dei in tempore collata, &
ab zterno praparata, & decreta pradeltinaris,
Secunda cft s vt pradeinats conferant ad fa-
Jutem . Tettia et ; vt in tempore illis confe-
rantur, & ab @terno preparentur, ac decernan-
tur ex intentione efficaci ducendi predefiina-
tos ad falutem, & beatitudinem . Omnia, quz
habent dictas conditiones; funt ctledtus pre-
deftinationis, cam fint effectus voluntaus pre-
deftinatiuz , qua nimirum Deus ab @terng ets
ficaciter decreuir przdeftinatos perducere ad
falutem perbeneficia, pet qua ecrtiflimé con-
fequantur falurem .

0. Ex tradita doétrina infertur primo om-
niabeneficia Dei, qua predeftinatisad falu-
tem confert , effe effedtus pradeftinationis ip=
forum . Ratioeft, quia Deus cum coafert ho-
mini aliquod beneficium , confert illad ¢x in-
tentione efficaci omaium bonorom, qua vi-
det ex ralibus beneficijs proucnturas fpectat
enim ad diuinam benitatem , vt fit caufa per
fe, & ex intentione omnium bonorum , que
de fadto creaturis conferentur; fed cum Deus
confert predeftinatis aliqued bencficinm.. ,
quod illis fir profuturum ad (alutem , confert
ex {cientia, qua videt illis profuturum ad.falu-
tem; ergo confert ex intentione efficaci falutis 3
fed beneficia collatad Deo pradeftinatis ex in=

teotio-

- —comme——

%

e e




e e SRR

—

——— B UL

|

Liber II. Quaftio LXXV.

teatione efficaci falutis ipforum , funt cfic@us
predefltinationis; ergo. Ideo Fulgentius libs
de Incarn. cap. 3. dicit. Nibil pronemit in falr-
tem bominsn , quod ille non in aterna bona wolunia-
tis fue difpofitione faciendum pradeflinanerie i &
Augultinus lib. de Pradeftinatione Sandto-
rum , ac de Bono pericuerantiz , probat vocas
tionem , fidem!; gratiam , vitam , mortem s &
vnjuerfim omnia beneficia diuina, quz pra-
deltinatis’conducuntad falutem , 4 pradeftina-
tionc prouenire , & efle effe@us pradeftinatio-
nis: acS. Themas 1. p.qu. 22. art- §. incor=
poredicit. Luidquid eft in bomine ordinat ipfum
ad falutem , comprebenditur totum [ub effefin prades
[finationis, etiam ipfa praparatio ad gratiam + Vide-
ri pofluat Suarius liv. 3. de Pradeft. cap. 1. &
Ruiz de Pradeltinatione, difp.21. fedt. 1. & fe-
quentibus, vbi citat plures Schelafticos.

10. lnfertur fecundo contra opinionem.a
Durandi relatam num. 1. in 1. argumento,
non folum beneticia , que conducunt ad falu-
tem , fed ipfam etiam falutem , feu fupernatu-
ralem beatitudinem efle effectum , & quidem
pracipuim predeltinationis. Ratio cft, quia
predeftinato c¢ft praparatio beneficiorum. ,
quibus predeftinati (aluantur, ac multo magis
eft preparatio ipfius falutis, & beatitudinis ;
crgo falus, & beatitado eft effe@tus , & qui-
dem pracipnus, & finalis predeftinationis.
Confirmatar , pam Paunlus ad Rom. §. dicit:
Duos autem pradefinauitshos & vocanit, & quos vo-
can:t, bos & inflificanit s quos antem inflifivanit s hos
¢ glorificanit 5 ergo Apoftelus glorificationem
poitit vt effe@um pracipnum predeftinatio-
nis. Lt quidem quod Paulus loguatur de glo-
rificatione beatitudinis docet Auguftinus lib.
de corrept. & gratia, cap o-dicens : Iila glovia
eft hic intelligenda , de qua idem dicit s Cum Chriftus
apparuerit vita vefira , tune & vos apparchitis cum
ipfoin gloria. Eodem padto illum locum Pauli
inteltigunt Fulgentius lib. 1. ad Monimum.,
cap. 11. Origenes , Beda, Sand&tus Thomas ,
Celcmm_;s in Commentarijs eius loci, & alij,
licet quidam expofitores aliter interpreten-
tur.

11. Infertur tertio contra Gabriclem rela-
tum num. 2. in fecundo argumento, non fo-
lam beatitudinem , fed etiam beneficia gratiz ,
quibus ad beatitudinem perducimur, effe effe-
ctus prede(tinationis . Ratio eft, quia prade«
ftinatio non folum cft!przparatio finis , hoc eft
beatitudinis , fed ‘etiam elt praparatio medio=
rum, ac precipué beneficiorum gratiz, qui-
bus beatitudinem confeguimur ; €rgo nonos
folum beatitudo, fed ctiom bencficia gratia
funt effetus pradeftinationis : ideoque Apo-
flolus inrer cffedus pradeflinationis praxrer
gloriam enumerat etiam gratiam vocationis,
& gratiam juftificationis , dicens : Quos autem
predeflinauit 5 hos & vecanit , & ques wecauit 5 hos
& inflificanit. Teflimonia Patrum, quibus hoc
iplum probatur , videre potes apud Ruiz hic
difput. 22.fed. 1.& 2.

12. Infertur quarto actus liberos fuperna-

22‘.7

torales & meritorios prede(tinatotum effes
effcctus pradettinationis. Ratio efty quia ex
di@is oum. 9. omnia beneficia Dei » que pras=
deftinarisad falurem conferunt, funteficétus
predeitinationis : fed ipfi-actus hberi inerito-
1ij , & [upernaturales predeftinatorum , etiam
initium fidei s & finalis-perfeucrantia funt be-
nencia Dei s & preedettinatis ab falutem conr-
ferunt; crgo . Minor eft cerra conira- Pelagia-
nos, & Semipelagianos, & colligiear ex pluri-
bus locis Scnptura,: & Paccum , qui dicunt,
omnia noftra bona opera cife magis Dei;quam
noftra, ideoque Deo tribuenda. Io. 1s. Sine
me nibil poteflis facere o lacobi 1. Omne datuwm op-
timnin, € omne donum perfeltum defurfum cft . Ad
Cor. 11° Operatur omnia in omnibys - llai. 26..0m=
nia opera noflra operatus es in nobis . Ad Philip. 2.
dicitur: Deus e, quieperatur in nobis welle , &
perficere s -Ad Philipp. 12 Dui capit in vobis opus
bouum , ipfc perficier . Ideo Celeftinus in Epilto=
la ad Epifcepos Galliz, cap. 5. dicit: Omnium
bonorum offcilunm, atque operum; & omninm fudio-
PUm, alque virtutun, qm'!:m ab initio fidei ad Deums
tendimus 5 Deum fateamnr anéforem : Et Tridenti=
num fefls 6. cap. vitimo dicit : Tanta eft Dowitni
erga homines bonitas, vt eorum welit effe mevita, qgua
funt ipfins dona. Videri poffunt alia tetimonia
apud Ruiz Jdifp, 21. & 28. Addo adtus (uperna-
turales liberos etiam in quantum funt nobis
liberi efle dona De, & effe eftectus pradeftina-
tionis , vt colligitur prafertim ex allato tefti-
monio Tridentini . Ratio eft , quia Deus non
folum facit, veillos faciamus, fed etiam vt li-
beré faciamus; ergo ctiam in quantum [unt
nobis liberi , funt dona Dei, & per confequens
effe@tus pradeftinationis, vt docet Ruiz difp.
22 fedls 408 dilp. 27: (e&- 8.

13. Inferrur quinto conrraopinionem Pa.
tris Vafquez relatam num. 4. in 4. argumen-
to, ctiam gratiam, & merita pradeftinato-
rum, qua ob fublequens peccatum morrales
amitruntur , aut mortificantur 5 effe cffedus
pradeftinationis. Ratio eft; quia Deus dum
aat predeltinato gratiam , & merita amitten-
da, & mortificanda per fubfequens peccatum ,
dar cx intcntione efficaciilla iterum viuifican-
di per gratiam , & faciendi, vt de fadto cenfe-
rant ad corum falutem, & beatitudinem : fed
omnia beneficia predefiinatis collata cx inten-
tione efficaci, vt per illa perducantur ad faluy-
tewmn , & beatitudinem , funt effetus pradelti=
nationis; ergo &c.

14. Infertur fexto contra Vafquez rela-
tom numer. s. in quinto argamento, quod
licer peceara tum predeftinatorum , tum alio-
ram , non fint cffe@us pradeflinationis , ta-
men permiffio peccatorum eff effectus pradea
ftinationis . Quod peecata mon fint effectus
predeftinationis ; probatur . Nam ex diétis
num. 9. Effe&tus predeflinationis funt benefi~
cia Dei,ideoque pizdeflinatio definitur - Pre-
[eientia s & praparatio bereficioram Dei &c; fed
peccaia non fuar beaeficia Deis ergo. Cone
fitmatur : pam Dens eft auor , & caufa pec

Ef = fe




228

f& ompium cffedtunm pradefinationis ; fed
Decus non eft auétor ; neque caufa per fe pecca~
torum ; ergo &c. Quod permiflio peccato=-
rum fit effc@us pradeftinationis , probatur.
Nam Deus permittit pcecata , vt prede{linatis

§3ccﬂbfhbusprxdcﬂhnnﬂxﬁs

mus , ac proinde effe effeus pradettinationis,
vt explicarum et num. t 1.

19. Ad 4.nego minorem, acdico, quod
gratia , & merita per peccatum a.l}iitc11da yin
prima coliatione dantur & Deo cx intentionss
efficaci , ve reniuifcanc, & vt conferant ad fa-

cooperentur in bonum, ideoque Apoftolus ad
Roman. 8.dicit : Scimus, quia diligentibus Deuns
omnia cooperantur in bonum ys , qui fecundum. propo-
fitum wocati funt fanddi; ergo Deus peccara per-
mittit ex intentione cfficaci, vt pradeftinatis
cooperentur ad (alutem ; ergo talis peramflio  cft num. 13.

et beneficium przdeftinatis collatum ex in- 20. Ads.nega minorem, ac dico , quod
tentione efficaci, veillis profitad falutem, ac  permiffio peccati, in quantum eft conftitutio

proinde cft effectus pradeftinationis. Debet  hominis in circunttantis, in quibus videtur

autem aduerti ; quod fi nomine permiffionis  peccaturus, ex intentionc efficaci vt profit pra-
peccatorum intelligatur voluntas, qua Deus  deflinatis ad falarem, eft beaeficiom Dei, vt :
vult permittere peccata , vteledts profiat ad  dictum eft num. 4. Dum opponitur, quig i
falutem , talis voluntas non el cffectus prede-  poffemus a Deo petere , vt permittat peccalds :
thination:s, fed cft ipfa voluntas predeftinatie  refpondeo hoc negando . Ratiocit; quia ficat !
ua. Dumerge dicimus permiffionem pecca=  peccatum quidem cit malum, led bonum eft, i

lutem pradeftinatorum, ac proiade €X modo,
quo dantar, noa funt commania ptmdtﬁlna—
tis , & reprobis , fed propria pradeltinatoruns
& funt effectus predeftinatoius vt explicatum

e

i s

=

torum clle effedum pradeftinationss , nomine
permutfionis iatclligimus conftitutionem crea-
tusarum rationalium in circunftantijs, in qui=
bus Deus videt illas peccatoras; & hanc con-
flitcutionem dicimus effe effedtum pradeftina-
tionis ¢x ratione allata .

15. Infertur feptimo contra Caictanum-s
allatum num, 6. in {exte argumento ctiatn:
bona, & bencficia naturalia, purd exiftenriam,
indplem , ingenium &c. effe effcétus prede-
flinationis , non folum fecundum ordinatio-
nem ad finem fupernaturalem , fed criam fe-
candum fubftaatiam ralium bosorim . Ratio
eft, quia Devs criam doua naruralia confert
pradeftinaus ex inrentione etficacs, vt illis pro-
fintad Glotem . Non ramen per hoc negamus,
quod fint etiam effe@us prouvidentiz commu-
nis , cum cniam conferantur ad hoc, vtcon-
ducant ad finem prouidentre communis .
Confirmarar : nam ad Rom. 8. dicitur : Dili-
gentibus Dewm omnia coopercntur in bonum ys 5 qui
fecundnm propofitum vocati funt [aucti 3 ergo prae-
dettinatis cbam bona naruralia ¢ ooperantur in
bonum . Videri poteft Ruiz difput, 24,

16. Addo, quod quia dona naturalia, pu-
td ingenivm , indoles &c. per accidens folum
confcrunt ad finem fupernaturalem vite erer-
nz, dona autem fupernafuralia per fe con=
ferunt ad falutem ; ideo dona naturalia funt
effe@us per acadens , dona autem fuper-
naturali func effetus per fe pradeftinatios
nis .

17. Ad1.& 2. nego maiorem . Praedefli~
natio cnim non folum eft prazparatio medio-
rum ; quibus praedeftinan confequuntur beari-
tudinem , fed ctiam cft preparatio ipfius beati-
tudinis, ac proinde tum beatitudo ipfa, tum.
dona gratiz , & vniuerlim beneficia Dei, per
?um beatitudinem infallibiliter confequuntur,

unt cffectus predeftinationis ; vt explicatum
¢t num, 10,

18, Ad 3. ncgo minorem, ac dico aGus
noftros liberos , ctiam in quantum funt nobis
liberi, eflc dona Dei , qui facit, vt liberé 2ga-

vt Deus peccata permitrar, (ic Deuin peccata
permittere eft bonum, fed malum eft, vtcrea-
tura petar talem pernnfionem . Creatura cnim
obligatur ad peccata impedienda vel faltem
ad non procurandum, & petecndum corLm
permuflonem . 1 : :
Ad 6, nego maiorem, ac dicd proni-

21,

dentom natpralem nen debere efle pricrem
fup-rnstutalt « Dens enim ficot Lumul debet
omnia decernere, vt didum elt gazil 69, fic

pideuiiam natu-

dber iimul decernere
ralem , & {pperndturalen .

BV.& S T1LO LXX VI

per pro

Virum cffeitns :-fpwc’rct"a;;.ifﬂ: malite
dfrar.éﬁﬂt permilfio peccatorum ;
tt0 5 & negatio bercficioram , quo=
rum [ubtractione reprobi cer=
tiffimé videntur dam-
randi ?

I. Rimo videtur, quod non folum pet-
miffio peccatoram , {ed ipla peccatas

fint «ffe@us reprobarionis . Merita enia, prop=
ter quaz przdeitinati faluabuntur , funt cffc-
&us predeftinationis » vtdictam eft quet. 75.
namer 12; ergo demeriia, propier qUE repro=
bi damnabuntur , funteffeétus reprobationis .
2. Secundo paena peccati eft effeétus re-
probationis ; fed peccata prafertim quead res
probis committuntur in ftatu damnatienis »
¢runt pogna peccatorum com mifforum 1n vids
€Igo. e
3. Tertid videtur permiflio peccatt origl-
nalis non cfle effectus reprobationis ; vt docet
Ruiz difput 28. feét. 5. numer. 4. citans enam
Suarium lib. 5. de Reprobatione, cap. 7. hul.
14. Nam peccatum originale ¢ft caufa repros
bationis eorum hominum , qui reproban-
tur; ergo permiffio peccati originalis vt poie
przcedens peccatum originale » non pg}cﬂ

Clic

T




Liber II. Qua(tio LXXVL

effe effcétus reprobationis corumdem homi-
noms

4» Quarto videtur permiffio peccatorum
perfonaliun non cfle cffectus reprobationis
£orum; qui damnantur propter peccata petfa-
naliaab ipfiscommifia, vtdocent plures aus
Gores, quos refert Ruiz difput, 38, fech 7.
numer. 1. Peccata enim perfonalia, propter
que® reprobi damnantur , funt canfa reproba-
trenis corundem ; ergo permiflio taliam pec-
catorum non poteft ¢fle effcétus reprobatio=
nis .

5. Quiard videtur non folum negatio be=
neficiorum , fed ipfa etiam bencficia tum 'na-
turalia , tom fapernaturalia reprobis concefla
effe cffectus reprobationis corundem. Sicut
enim effe@us pradeflinationis {unt omnits ,
qua Deus ita facit, vt videat predeflinatis coa-
peratura ad fzlutem, fic effectus reprobationis
funt omnia, quz Deus ita facit, vt videat re-
probis cooperatura ad damnationem ; fed fi-
cut omnia , etiam mala, iuftis cooperantur ad
alutem , fic omnia , ctiam bona, reprobis ex
culpa iplorum copperantur ad demnationem
ergo &c. Probatur minor ex Avguftino in.
foliloguijs caps -8 vbi loquens de reprobis di-
cit - ,,Q_r.-abr;x omnia cooperattuy in malum ,.& ipfa
etiam oratio wertitur in peccapum 5 & ex Chry(ofto-
mo ad Rom. 8. vbi cxplicans illa verba s Dili=
gentibn: Deum omnia coopevantur in bonum 5 diCit §
" Duemadmodum aktem n‘il;gmzrbus Deum 5 qua noci=
turavidentur . ad viilitatem cedunt 5 ita vicifim De
wm non diligentibus 5 que profuatura videntar , damnd
funt o Si¢ [udzos & (ignovum oficnfio , & dogmatum
reflitndo , doffrineque philofophia perdidic . Nam
propier illa quidern damoniacum Chriftum wocabant ,
propeer ifta Deo contrarium .

6. Refpondeo,quod ficut effetus prades
ftinationis funt liberatio , & falus, & emnijas
beneficia , quibus pradefiinati cerriffime libe=
rantut, & f(aluantur, fic eff:&us reprobationis
formaliter confideratz , funt damnatio , & ne-
gatio beneficiorum, quibus reprobicertiflime
faluarentur , & ex quorum fubtractione Deus
videt, quod fua culpa certiflimé peccabunt, &
perfeucrantes finaliter in peccato, damnabun-
r.

7, Ex tradita doétrina defeenidendo ad ex-
plicandos in patticulari effeétus reprobationis,
infertur primo, quod ficut falus, & =terna
beatitudo et cff:ctus precipuus predeltinatio-
nis, ic negatio falatis , & xterax beatitndinis,
ac damnauo eft eff:@us precipuas reprobatio-
nis , vt docet Fulgentius lib. 1. ad Monimum
cap. 5. Magifter diftin@. 40: & 41. & cum co
omncs Scholaftici, ac §. Thomas 1- par. quait.
234 art. 3. Suariuslib. 5. de Reprob. cap. 7.
num.4. & alij apud Ruiz difp. 38. fect:6. nuni.
1. Ratio eft , quia ficut pradeftinatio incladit
voluntatem efficacen dandi falutem , & béa-
titudinem , fic reprobatio includit voluntdtem
efficacem exeludendi a falute, & 4 beatitudi-
ne, ac in ®ternum damnandi propter demeri=
ta; ergo ficut falus ; & beatitudo (unc effettus

229

predeftinationis , quia (unt effeGus voluntatis
faluandj, qua includitur in predeftinatione 3
fic damnario , & exclufio 4 falute, funt cffe-
&us reprobationis , quia funt effe@us volunta-
tisdaminandi, & excludendi a falutc proptec
demerira .

8. [ofertur fecundo, quod licet metita; per
que predetinari faluantur, fint per {c effeCus
pradefhnationis , tamendemerita , & peccara,
propter qu reprobi damnantur,non funt etfe-
&tus reprobationis , vt docent communiter
Scholaftici cum Magiftro 1 1. dift. 41. cap.
vitimo, & cum S. Thoma 1. par. quaft. 23.ar.
5. & vltimo . Ratio elt, quiaideo merita (unt
per fe eftedus predeftinationis,quia Deus pre-
deftinans ad beatitudinem , per {e etiam inten-
dits & caufacin przdeftinatis merita, quibus
confequenrur beatitudinem s fed Deus repro=
bans non per f¢ iateadit, neque caufat io re=
probis peccata, & demerita, propter que dam-
pantur, fed illa folum permittit ; ergo demeri-
ta, % peccata non funt effetus reprobationis.
Quia tamen reprobatio eit prefcientia , & pet-
miflio demeritorum, propter qua reprobi cer-
tiflimé damnabuntur, concedi potelt demeri=
ta ¢fle efleGus, non quidem per reprobatio-
nem caufates, fed pure permiffos . E conuer-
foiufta reproborum dawmnatio propter deme=
rita eft effectus per reprobationem caufatus ex
fuppofitione demeritorum ; & ex cadem ra-
tione cerera mala peene , & voinetrlim omnia
bona confequentia ex peccatis reprobornm. ,
funt effeftus reprobatioais 5 figuidem Deus
permicrit peccara ex intentione talium bono-
fum. Vienim dicit Auguaftinus Lib. 1. confef.
cap: 12. Iuffit Deus, & fic eft s we pena fua fibi fie
emnis inordinatus animus. Hinc fequitur, quod
ficut peccatum habiruale, in quantum fupra
peccatum actuale addit cias moralem perfeue-
rantiam , quz confiftit in prinatione gritiz ,
feu aptitudinis ad finem,habet ranonem poene
i Deco volita, fic {fecundim talem prinationem
cft cffétas reprobationis , vt bene concedit
Ruiz difp.; 38, fect. 2. num. 4.

9. lnfertur tertia , quod licet peccata ipfa
non fint effe¢tus reprobationis ; tamen permif-
fio peccatorum; inquantum eft fubtractio,
ac negatio gratiz , qua negara , créature ratio-
nales videntur peccaturx, eft cffedtus repro=
bationis . Ratio eft, quiaidco 1pfa peccata non
{unt effectus reprobationis, quia non funt effe-
&us Dei reprobantis; fed permiffio in fenfa
explicato eft cffcctus Dei reprobaatis , & per-
mittentis peccata ex intentione eliciendi ex ip-
fis bonum inftitie vindicatineg i iultiffima
damnatione reproborum; ergo . Et quia etiam

cccatum origiaale permiffum fuit 4 Deo vi-
dente illud fare occafionem damnationis re-
proborum , & ex intentione cliciendi ex iplo
bonum iuftitiz vindicatiue, ideo etiam per-
miflio peceati originalis fuit effeCtus reproba-
tions reptoborum , vt docet Marfilius, Ban-
nez , Zumel , Molina, & Suar. lib. 5. d¢ Re-
ptob. eap: 5. ;

10. In-




natutalia, tum fupernaturalia noo effe effeGus
reprobationis formaliter confiderate,fed fola
reprobationis matcrialirer confiderate . Pro-
batur. Nam, ficut effetus pradeftinationis
formaliter confiderate funt fajus, & beneficia,
per que pradeitinati videntur certiflimé fal-
uandi fic effectus reprobatioais funt damna-
tio, & negatio beneficiorum , per quaz repros
bi zertiffimé faluarentur , & per quorum fub-
tradtionem certiffimé  videntur dampandi«
Qunatamen Deus cadem volanrate , qua vult
reprobis megare beneficia, per que faluareo-
tur , vult illis dare aliqua alia bencficia tum_s
naturalia, tam etiam fupernaturalia, per que
pofieat faluari ; beneficia autem collata repro
bis [unt effe@us huius voluatatis s ideo etiam
beneficia  collara reprobis funt ¢ffe&us repro-
bationis ; non quidem formaliter , fed mate-
vialiter , & identicé confiderata -

11, Ad 1. concedo antecedens, & nego
confequentiam . Difparitas patet ex diétis n.8.
Merita enim per fcintendunrur , & caufantur
4 Deo pradeftinante, idcoque funt per fe effe-
&us pradefiinationis ; peccata autem, & de=
mertanes per leintenduntur , neque caulan-

ur 4 Deo reprobante, fed pure permictuntur
vt caufanda 4 peccatoribus, ac proinde non_s

funteffe@us reprobationis.

12. Ad 2. concedo maiorem , & diftinguo
antoren: s peccara, prafertim qua A reprobis
committuntur in flaru damnationis , erunt
propric,& formaliter poena peccatorum coms
mifforum in via, nego: erunt paena confecu-
tiua, & minus proprié; concedo : & difh 1gU0o
codem pafio confequens. Ad pacnam pro=
priam requiritar , vt intendatur, & ponatur 4
1dice contra voluntatem patientis ; fed Deus
non potelt intendere , & poncre peceata; ergo
peccara proprié non poffunt’ effe peena . Pee-
na confecutiua, & impropriaeft malum,quod
licet tudex non intendat , neque ponattamen
preuidet fecuturum ex poena intenta , & nihi-
lominus jllud permirric, quia reus dignus eft
tali permiffione;; fed Deus licer non inrendat
peccatad reprobis committenda in inferno ,
tamen videt illa neceffitate morali fecuturas
¢x peena damnationis, fubtradtionis gratig &c.
& nihilominus illa permittit,quia dammnati di-
gni tunt ali permiffione ; ergo &c. Sicut pec-
cata damnatorum non {unt proprié poena, fic
non funt proprié cffe@us reprobarionis , fed
pofiunt dici ¢ffectus per reprobationem per-
miffi, & ex cffectibus reprobationis colequen-
tes, vt dictum eft num, 8 .

13. Ad 3. & 4. ncgo minorem, Peccatum
enim otiginale, & peccara perfonalia nons
funt caula reprobationis, vt dicetur quzt.yo.
ac proindé poflunt effe effe@us reprobatio-
nis .

_14. Ad 5. nego maiorem , ac dico, quod
licet beneficia , que Deus itd confert » Vi vie
deat pradefiinatis cooperatura ad (alutem, fint
efte@us pradeflinationis formaliter confidera-

0 De effeGibus reprobat:on!

]
i
FIyar

tz, tamen beneficia , qua itd confert, vt vie
deat reprobiscooperatura ad damnationem.s,
non funt effectus reprobationis formaliter ,
fed folum materialiter confiderata. Ratio el
quia predeftinatio formaliter confiderata eft
voluntas conferendi beneficia, per qua pra.
deftinati videntur faluandi; ergo beneficia,per
qua videatur faluandi, (unt cffeétus pradefti-
nationis formaliter confiderate . Ar reproba-
tio elt voluntas negandi beneficia , per quo-
tum negationem videntur reprobi (ua culpas
damnandi s voluntas autem conferendi bene-
ficia, per qua poflint faluari, folum matecria-
liter includitur in reprobatione, vt dicdtums
cftnum 10; ergo {ola negario beneficioruni,
cft effeQusrepreobationis formaliter confidera.
tz , beneficia verd ipfa (unt effeGtus reproba-
tionis folum marcnaliter confiderate

QVAEASTIO LXXVIL

Viram Deus ele s ad gloriam , & ad beatitn-
dinem predeiiinet ante merita
Jiwalia abfolure

prauifa?

I. X vna parte videtur Deus cle@tos pra-

deftinare ad glonamy, & ad beatitudi-
nc¢m antc eorum merita finaha abfoluté prz-
uifa : primo quia hoc cxprefsé docuit Augu-
ftinus ploribus locis , qua videri poffunt apud
Ruiz. de pradellinatione, difput.io. fe@. 2. &
fequentibus -

2. Secundo, & eft fundamentum Scoti, &
Scotiftarum , ordinaté volens prius yult efit-
caciter fincm , deindé- vult media cenducen-
tia ad talem fingm; fed Deus gloriam , & bea=
titudinem electorum intendir v: finem , gra-
tiam autem ad merendum , & ip{y merita valt
vt media, per que confequantur finem beati-
tudinis 3 ergo Deus prius valt gloriam, & bea-
titudinem clectorum , deindé vulr illis dares
gratiam ad merendum , & merita, ac ipfa me-
rita previdet vt abfoluré exiftentia,

3. Tertio ex alia parte videtur Deus pre-
deflinare clectos ad gloriam » & beatitudinem
folum poft corum merira finalia abfoluté pre-
uifa. Veenim arguit Vafquez t.parte difp.8o.
€ap. 9. num. 76. (tultus effet Rex, qui propo-
nens premivm ve dandum folis legitimé cer-
tantibus , decerneret illud dare huic determi=
nateé , antequam videret illum legitimé cerra-
turumsfed Deus gloriam,& beatitudinem pro-
ponit vt przmium , & bravium dandum folis
legitimé cerrantibus, & vique infinem per=
fenerantibus; ergo non decernit abfolute dare
beatitudinem vlliadulto, nifi peftquam videt
illos legitime certaturos ; & vique ad finemos
perfeteraturos.

4. Quarto fi voluntas cfficax dandi glo-
riam vt coronam antecederct merita, & co=
um preuifionem, effct independens 4 meri-

Tis',

oy
ENEN

AT




.

tiss ac proinde datetur , ctiamfi non darentur
mierita; fed repugnat , vt Deus velit dare glo-
riam vt coronam meritorum , cramfi nons
dentur merita ; crgo.

5« Quintd voluntas dandi gioriam vt co-
ronam meritorum cft remuneranua , & nons

.eft pure liberalis ; fed voluntas non fuppo.

nens preuifionem meritorum eft puré libera-
lis 3 ergo.

6, Sexta reprobatio cft polt demerita ab-
folut¢ prauifa; ergo predeftinatio eff polt me-
rita-abfoluté preuifa .

7+ Septimo fi Deus pradeftinaret ad glo-
riam anté preuifa merita, adulti predeftinati
non haberent libertatem ad hoc, vt finalirer

. peccando,amitterent beatitudinem, & damna.

[entne .«

8. Refpondeo: certum elt ex Traftatu de
Gratia contra Semipelagianos, quad ficut pri-
ma gratia non datur ex meritis, fed datar vt
fit principium omnis meriti, fic pradeftinatio,
feu voluntasdiuina conferendi primam gra-=
tiam non. fupponit prefcicatiam abfolutams
vilius meriti, cui retribuatur prima gratias «
Hoc fuppofito , in quo conueniunt omnes
Catholich,qugftio it inter Scholafticos, vecam

redeltinatioadultarum ad gloriam vt coro=
pam meritorum , & finalis pecfenerantiz,{up-
ponat przicientiam abfolutam meritorum_,
& finalis perfcuerantiz , an petius {icante me-
rica abloluté preuifa ; vel neque precedat, ne-

.que fubfequatur, fed fic fimul cum tali pre=

fcientia.

0. Tres funt precipu fententiz . Prima.
Scoti, & Scotiltacum , ac Suarij lib.1. de Pre=~
deftinar. cap. 8. & 9. & plurium aliorum, da-
cet predeltinationem , fcu voluntatem dandi
gloriam adultis, precedere voluntatem dandi
gratiam ad merendum, & ipfa merita, &4
fortiori przcedere ablolutam prefeientiam s
meritorum «

ro. Secunda PatrisVafquez t.parte difp.go.
& plurium aliorum docet volunratem dandi
gratiam ad merendum, & merita, ac prefcien-
riam abfoluram meritorum finalium prace-
dere predeftinationem ad gloriam , feu ipfam
voluntatem dandi gloriam adultis vt coro-
nam meritorum.

t1. Tertia Sententia Arrubalis, & alio=
rum docet, Deum in codem fignos & eadem
indiuifibili volitione velle efficaciter dare glo-
fiam vt coronam metitorum , & gratiam effi-
cacem ad merendum , & finalirer perfecuerans
dum , ac ipfa merita , ac proindé predeftings
tionem , feu voluntatem efficacem dandi gra-
tiam non pracedere , neque {ublequi volun-
tatem dandi granam ad merendum , & ipfas
meyita .

12, V't examinentur iftz opiniones, debet
aduerti, quod auftores primz ; & fecundz
fententie fupponunt Deum non omnia fimul,
& in eodem figno, fine inflaati rationis deccr-
ncre ; fed aliqua decernere in figno prioti, ali-
quain pofteriori. Non conueniunt tamen in

Liber I Quaftio LXXVIL.

231

his fignis explicandis, & ordinandis . Scotus
igitur , & Scorifta:, alijque fatis communiter
diftinguunt quatuor figpa , ac dicunt, quod
Jeus videns omnes homines propter pecca=
tum Ada efle reos damnationis , & efle mal=
fam quamdam perditionis, in primo (igno €x
illa maffa clegit aliquos, quos fpecialiter di-
lexit , cifque dare gloriam abfoluzc decrenit,
ac proinde pradeltinaulit circa alios in hoc
primo figno nihil decreuir, fed precifiuc e
habuit. In fecundo figno.decreuit pradeftis
patis dare gratiam, & auxilia efficacia, per
que finaliter mercrentur gloriam, ac decreuit
ctiam dare ipfa werita. In tertio figno per
{cientiam vilionis vidit illos grane cooperas
turos, ac gloriaip fioaliter merituros. in quar-
to iguo ex prazuifione meritorum voluntate
exccutiua voluit illis dare gloriam vt merces
dem meritorum abfoluté prauiforum . Hac
figna non ponuntur ita indinifibilia, ytaliqua
non poffint diuidi in alia igna, ac de falto fe-
cundum fignum, in quo Deus decreuit pra-
deflinatis dare gratiam,% merita, (ubdividunt
in plura figna, itd vt in primo ex.gr. decreuc-
rit dare primam gratiam,& primum meritums
in fccundo ex pruvifione primi meriti decre-
uerit dare fecundam gratiam , & {ecundum
meritum ; & fic deinceps . Suarius ctiam do-
cet, quad Deus cx directione {cientiz mediz
in primo f{igno habuit voluntatem pcr mo-
dum intentionis » qua voluit abfolure , & effi-
caciter aliquibus dare gloriam ; in fecundo fi=
gno habuit voluntatem ; qua voluit eis dares
auxilia efficacia ad merendum, & ipfa merita
finalia:in tertio {igno habuit voluntatem cxe=
cutinam , qua ex przuifioneabloluta merito-
rum voluit eifdem dare gloriam . Vafquea
negat Deum in primo figna ante prenifionem
abfolutam meritorum habuiffc  voluniatem
abfolutam, & efficacem per modum intentio=
nis dandi aliquibus gloriam , ac docet , quod
in primo figno habuit {olum voluntatema b
folutam , & efficacem dand; gratiam , & auxi-
lia congrua ad finaliter merend am gloriam; 1n
f{ecundo autem figno ex prafcientia abfoluta
meritorum » & perfeucrantiz finalis , habuit
voluntatem efficaceny dandi glariam vt coro-
nam meritorum . £ connersoaudtores tertia
fententiz fupponant Deum omnia [imul, &
in codem figno decernere , vt dictum cft
qua.:ﬂ-, 60. NLM.T 3.

17, Dicendum primd cum tertia fentens
tia: predeftinatio, fcu voluntas cificax dandi
glotiam non precedir , neque fubleqaitar vo-
luntatem efficacem dandi gratiam , & auxilias
congrua ad finaliter merendum , fed itz due
voluntates fuat fimul, ac proinde Deus in co-
dem figno intendir efficaciter gloriam v fing,
& gratias, & auxilia vt media certiffime con-
ducentia ad talem finem .

14. Probatur. Vtenim oftenfum et que-
ftione 69, num. 14. Deus omnia, quz liberé
decernit , imul & ineodem figno decernit;
ergo fimul, & in codem figno deceinit glo=

riaim




retur modo
olten{um .

15.  Dicendum {ecundd i pradeftinatio ad
glonam non el ¢ ante,neque poft pre-
jcientiam abfoluiam meritorum,ted eft fimul,

un ficut in Deo fcientias
neceflaria omning identificatur cum volunta=
rencceffatia, fic (cientia libera omnind iden-
tihcatur cum volunt bera, ac proindé vo-
Juntas libera dandi tinatis merita , &
oriam ex meritis,omnino identificatnr cum
fcientia abloluta meritorum 3 ergo ficut pre-
deflinatio ad gloriam non eft potitiug ance,ne-
que polt voluntatem dandi merira, fed eft fi-
mul, & in codem figno, fic non cit ante , ne-
que polt pralcientiam abfolutam meritorum,
qux omnino identificarur cum voluntates
dand: merita . luxed am dicentem
prafeientiam mc ¢ poft volunta.
tem dandi menita, dicendum effet pradeftina-
vonem cffeante ablolutam prafelentiam me.
rrorum .
7+ Dixi predeftinationem non effe pofi-

- > preleientiam ablolutam meritorum,
im admitti , quod fir ante negaring ,
hoc clt quod Dens predefiinet ad gioriam ,

ablque co quod ante ablojure prefciucric me-
rita, licet neque prafeiat poft , fed in eodem

figno. Plures porrod ex astiquis , dum dicans
Deuwm pradefiinafic ante meria abloluté pra-
utia, loguunturde hac prioritare acgatina_ .
Dixi ruefus Deum predeflinare ante meriras
ablolute prewifa. Veenim dixi quzll. 68. n4.
Deus ad omnia fua decreta hibera dirigitur a
tota {ua {Cientia media; ergo etiam ad decre-
tum pradedtinatinem dirigiar 4 {cientia me-

dia meritorum conditionaté futucoram, ac
proinde pradeftinat poft merita conditionate
preeuifa per feientuam mediam . Addo fenien-
fiam traditem cfic Sancti Augaftini, & Sandi
Thome S.enim Augubinus hb. de bono per-
feucrantio, cap. r4. dicens, quod Predeflinatio
et prefcientia, ¢ praparatio beveficiorum Deiy que

bas cevtiffime liberanzur quiciique {iberantyrsindicat
Peum fimul prefoiee , & velle dare beneficia,
quibus prededivati confequantur liberationé,
& falntem, & ipfamy liberationem, & falurem.
S. Thowmas (. p, gued. 1o.art. 5. in corpore.s
dicit. Dens autem ficur wro afn omnpra in fua effen-
tia intelligic , ita vio alu vult omniq in Jua benita.
16,0 Fode frnt in Degintelligere caufam nor eff cay.
Ja intelligends effectns, Jed ipfe intelligie effeéfus in
canfa, 1ta wvelle finem , non eff ei caufa volend; £a;
gue funt ad finem , [ed tamen wult ea , que fknt ad
Sinem, ordinart in fneor . Pals ergo effe hoc proprer
boc, [ed non prepter hoc wulr boc ergo S. Thomas
exprefse docer Deum codem aéln velle finem,
acmedia, ac proind¢ codem adlu velle glo-
ram vt finem , & merita vt media, qua cft
noftra fententia ,

fente

1o

r
ict

18.. Ad 1. Augaiti
re Deum pradeliing
abfoluté przuifa, loqt
tiva. Addodici po
Ptiorem praicicntia priotitare 1
trinfeca, fed rationis pure cxtrinfece, & ex
noftro modo councipiendi : iguidem nos con:
cipimus , quod prius velit dare merita
deind¢ videat illa vt abfoluté pofita; & exi-
ftentia .

10, Ad 2. Argumentum Scoti propofi-
tum, & folutum clt queft. 60. num. 22. vbi
oftenfum et , quod ordinaté volens ordine.s
conucniente fapientiz infinitz, non prius,fed
fimul debet velie finem , & omnia media con-
duccntia ad finem .

20. Ad 3. diltingno maiorem: fulcus cfict
Rex , qui properens pramium vt dandum fo-
lislegitime certantibus , decerneret huic dare
determinat¢, antequam neque abloluté ; ne-
que condrtionaté videret hunc legitime cerra-
turum , concedo: antequam videret ablolus
te, fed viderer conditionaré , nego; Loliccd_o
minorem; & diftinguo codem pacto confe=
quens. Si Rix antequam propenerer pre-
mium , conditionaté videret, qued {i propo-
neret tale pramivm, & daret rtalia arma &e.
hic determinate legitime certarer,& preminm
mereretur, prudenter poffer fimul proponere
prosmium,ac decernere itlud dare huie, queni
conditionate vidiflet legitimé certaturum; fed
Deus proponens beatitudinem Vipramium»
meritorum , fupponitur lam per (cientiam
micdiam vidifle , quod aliqui, fi det illis talta_s
auxilia; legitimeé certabune, & beatitudinem
merebuntur; ergo. ‘

21, Ad 4. diltinguo antecedens : voluntas
efficax dandi gloriam vt cotonam cflet inde-
pendens 4 mernts, & non effet connexa cflens
tialiter cum meritis , nego; & eflet effentiali-
ter connexa cum meiitis, concedo; & nego
confequentiam . Volunas efficax dandi glo-
riam efl quidem independens & meritis,fed eft
connexacum meritis; fed quod eft indepen-
dens ab alio, fi fit connexum cum illo vt can-
fa cum effeétu, non daretur fineillos ergo
voluntas dandi gloriam non daretur , fi nons
darentur merita . Confirmatur: pam ex co ,
quod Pater aternusfit independecas 4 Filio,
non fequitur,quod daretur, ctiam (i non dare-
tur Filius. Rurfus voluntas gloriz etiam pec
aduerfarios ¢t independens A gloria, & tamen
quiaeftconnexa caw gloria, non darcior , fi
non darctur gloria . Deber aduerti, quod li-
cet voluntas dandi gloriam fit independensa
meritis ablolute exiftentibus, tamen vult, ve
gloria fit dependenter i meritis ablolute
exilientibus, vt explicatum eft quaft.69.0, 28
in refp. ad primum .

22. Ads. concedo maiorem , & nego mi=
norem - Volantas gloriz dicitur remuneratis
ua, non quia ipfa {ic remuneratio meritorum,

d gloriam ante merita

prnigritate ne

fed quia voltdare glotiam vt temunerationem
merkorua s fed ag hoe fufficie, ve gloria.fup-

F:Uﬂit




N

Liber1I. Queftio LXXVIIL

ponat merita,'& cauferur 4 meritis, non requi-
ritir ; vevoluntas ipia {upponar przicientiam
meritorum, & caulctur 4 prefciesta ergo .
Sed hzc magis explicaia funt quzftione 69.
Qum. 30. 0 elp. ad &

$3. Ado.reipondebitur guefd. 78. proxi=
m¢ fequenti, in qua cxaminabitar, virum.s
Deus reprobit ante dementa finalia abfolure
praeuilis -
© 24, Ad7.cxco; quod fiadulti predefti-
narentur ante prewifa demerita, non haberent
liberatem ad hoc , vi finaliter peccando , dani-
narentur , refpondebitur quzft 86 in quaex
proteflo agerur de conc ordia Libertats cum di-
uina predeltinartione .

QVAESTIO LXXVIIL

Virum Deans reprobet ante s vel poff demeritas
: \ 4
Sinabia abfolure prewsfa ?

1. Idetur Deus (altem pofitivé non repro-
bare , mifi poft demcniea finalia abfolu-
t¢ p.aulfa, primo quiareprobaiio pofitiva eft
actus ; quo Deus reprobum vule zternis tap-
plicijs addicere s fed l)cus_ncmenc.-n vult zter-
nis fuppliciss addicere ; mifi propter peccara ab
foluze prauila; ergo. Probarur minor: Matth.
enum 15. Chrittus dicit: 72 malediéti in ignem
aternum i Efurini enim , & non dediflis mibi man-
ducare ¢7¢; €Ig0 anke decreruny ddimaagionis
iupponitur preuifio peccatorum . ;

2. - decundo eatenas Deus porelt praedeflis
mare ad gloriam , abfque eo quod ante praeai:
dent ablelute meriea, quateaus praedeflinan-
do poteft ctiam per auxilia gratie facere , vt
pradeflinarus mereatur gloria; fed reprobando
non poteft ficere, ve reprobus peccer , & pec-
cando mercatur damnationem, & ztcrna fup-
plicia; ergo.,

3. Teruo Auguftinuslib.3. adusrlus [ulia-
num , cap. 19. dicit : Bonus ¢} Dews : influs efp
Deus s poteft fine bonis meritis liberare, quia bonus efl;
zon poteft fine malis meritis damnare , qaia influs cft .
Idem Auguftinus lib. de Graris, & lib. arbi-
trio, cap. 23, dicit. Deus reddt mala pro malis ,
quia iuftus ¢ft : bona pro mal s ; quia bonus efl : bona
pro bonis 5 quia bonus , ¢ iuflus eft . foluzi non reddic
amala pro bonis, guia iniuflas non eft 5 ergo Deus ne=
mini potelt velle malum damnationis, aifi an-
te preuiderit malum culpz .

4. Refpondeco, quod autores , qui dicunt
Deum non omnia imul , & in ecodem figno
decernere, {atis communiter alferunt , quod
Deus negatine reprobat ante przuifa demeri=
.ta,pofiting autem reprobar polt prazuifa deme=
tita,ac figna fic ordinant. In primo figno ante
przuifionem ablolutam meritorum , ac deme-=
ritoramn Deus voluntare quadam generali, &
comtnunipredeftivatis , ac reprobis , decernit
dare glotiam omnibus, qui illam finaliter me-
tucrint, & dare omnibus adoltis auxilia fuffi-
clentia ad glorlam mereadam . In fecundo fi-

233
Bno volunrate (peciali cligit quofdam fpeciali-
ter dilcctos, cifque dare gloriam abfoluté de-
cernit; alios autem non chigir , fed circa illos
preciiing fe haber, & (¢ ance preulfionem ab-
{olutam dementorum negatiué reprobat; hoe
eft noa eligic ad gloriam . ln rertio ligno ex
direClione feientiz mediz pradettinatis cons
ferr auxilia , quibus videtillos finsliter perie-
ucraturos in gratid ; & fic gloriam merituros 3
negatiue reprobis contert auxilia, quibus vis
det illos non finaliter perfeucraturos in gratia,
fed morituros in peccato mortali, & fic meri-
turgs damnationem . In quarto figno videt
pradeftinatos perfueraturos in gratia , & glo-
riam finaliter mericuros : cereros autem nega-
ting reprobatos non perfeucraturas in gratia ,
fed finaliter perfeucraturos in peccato morta-
li, & fic merituros @ternam damnationens «
In quinto figno poft preuifa finalia demerita
decerait moriuros in peccato mortali zrerais
fopplicijs addicere, & fic eos pofitiueé repro-
bat.

$. Dicendum primé contra hanc, & alias
opiniones fuppouentes Deam non omaia fi-
mul , & in codem figao decerncre: Deus non
ante ; nvque poft, fed fimul, & io codem fi~
gno decerait aliquibus dace ausilia, cam quis
bus videt illos peccaturos , & finaliter pecfeuca
rataros i peccato mostali, & f{ic mernituros
aterna fupplicia, & fimul decernit illos zrer-
nis fupplicis addicere propter demetita, que
vuit permittere. Probatur. Ex diétis enim.s
quzltione 69. Deus omnia, quedecernit, fi=
mul, & in codem {igno decernit , & alius mao-
dusdecernendi importat imperfc@tionem Deo
repugnanem; ergo . :

6. Dicendumfecundo ; reprobatio non et
ante, neque po't abfolutam preaifionem de-
meritorum, fed eft fimul. Probatur, nam ve
dictum et quatt, 77. num. 16. ficut voluatas
dandi predeltinatis merita finalia omnind
identificatur cam prelcieatia abfolura finalis
ui merttorum , fic voluntas permictendi de-
mcrica finalia omning ideatificatur cam pre.
fuientia abfoluta demeritoram s crgo Deus in
codem figno, in que vait permiticre demeris
ta, videt lla ve abfolaié futurs; fed in codem
figno ; in quo vult permittere demerita fina-
lia, vult cos, qui finaliter merebuntur dimaa=
tionem, eternis fuppliciis addicere , & fic pofi-
tine reprobat; ergo prafcicatia demerirorum
finalinm , & pofitiua reprobatio {unt in co-
dem figho, ac proindé prafcieatia neques
cft ante, negue poft rcprobationem pofiti=
uam.

7. Quares, virum poflimus in Deo digin-
guere varios actus , putd vo'untatem gencra-
lem faluandi omaes, & dandi omaibus au xi-
lia fufficicntia;& voluntatem efficacem faluan-
diquofdam , & dandiillis auxilia efficacia , &
merita, ac finalem perfeuerantiam ; reproba=
tionem negatiuam quarundam; volunratem
dandi negatiué reprobatis auxilia, cum quibus
videt illos peceaturos , & morituros in peceas

Gg o




23 4

to mortali, ac ficpermittendi, vt moriantur in
peccato mortali 5 preuifionem mortis n pec-
cato mortali 3 ac demum reprebationem pofi-
tivam, feu voluntatem mileros illos aternis
fupplicijs addicendi .

s, Refpondeo, quod poffimus hos actus
in Deo diftinguere ¢x noftro modo concipien-
di, fed itd, vt corrigentes modum impetfe-
&um concipiendi, afferamus Deum hazc om-
nia fimul, & in eodem figno decernere, non
autem itd , vt vaum decernart privs , aliud po-
fterius , & vt decernendo voum cx his, manc»
at veluti fufpenfus ad alia decernenda , ac de-
cretum circa illa differatr in aliud fighum. Si-
cut crgo in Deo diltinguimus ratione noflra
{apientiam , bonitatem , iultitiam , mifericor=
diam, fed itd , vt corrigentes noftrum modum
concipiendi afferamus h®zc omnia in Deotora=
liter identificari; fic licet in Deo difhingnamus

lures actus , debemus modum concipiendi
corrigere , & aflerere Deum hee omnia fimal
decernere. Addo Suarium Tomo 2. de Gra-
tia, cap. §3.nm. 20. exprefsé docere ‘ordinem
intentionis in Deo folum noftro modo intg¢l-
lLigendi ditingui ab ordine executionis , licet
Deus vno adtu indiuiibili omnia decernat, ac
proind¢ non videri contrarium nofir® fenten-
tiz .

10 Confirmatur, nam (i Deus in eo figno,
in quo eligit ad gloriam omnes pradeftinalos,
precifing fe habet ad alios, ac illes pofitiug
pon excludit a beatitudine , fed remanet indife
ferens ad illosin fignis pofterioribus efficaci-
ter eligendos , cur deindé contingit, vt nul
lum eorum ad beatitudinem efficaciter eligat,
nulli det finalem perfeuerantiam in grarias ,
fed omngs permittat finaliter perfenerare ino
peccato mortali, ac deindé pofitiué repro-=
bet? ergo figmentum eft, quod Deus in co
figno, in quo eligit emnes predeftinatos, pras
citiueé , & indifferenter fe habear ad omnes re-
prabos .

11. Ad 1. concedo maiorem , & diftinguo
minorem ;: Deus neminem vult zternis Lap-
plicijs addicere, nifi propter peccara abfolute
preuifa in codem figno, concedo; in figno
priori, negos & ncgo confequentiam . Vit
Deus velit addicere zrernis fupplicijs propter

eccata abfoluté prenifa , fufficit, vrilla pra-
nideat in codem figno, non requirirur, vt pre-
uideat in figno prioris fed Deus in eodem fi-
Eno, in quo valt perittere peccata repro-

orum, prauidet illos finaliter peccaturos ;
CIgo«

12, Ad 2. diftinguo maiorem ; eatenus
Decas potelt pradeftinare ad gloriam , abfgue
co guod ante preuiderit merita, quatcaus pra-
deftinando , poteft per anxilia gratiz prazcisé
facere, vepredeltinatus mereatur glariama ,
nego ; quatenus per auxilia gratie potelt pre-
cise facere, vel permitrere, vt pradcftinatas
mereatur gloriam, concedo : diftinguo codem
pa€to minorem ; & nego confequentiam . Si

fingamus, guod Deus per ausilia gratiz nons

De re probationc exX meriiis

poffer ficere, fed folum permittere, vt quis
mercatur gloriam, & videret, quod {1 ho(':.pern
mitteret, ille mereretur gioriam , poffee illum
predeftinare ad gloriam, abfque co quod an-
te przuidifict merita abfolute fed (olum con-=
ditionats; fed Deus dando auxilia, cum quibus
videt aliquos finaliter merituros &ernl fup-
plicia, poteft permitrere; viilli mereantur @crs
na fupplicia ; ergo potelt illos velle damnares
ad =terna fupplicia propter demetita , abfques
¢o quod illa prazuiderit ablolate

13. Ad 3- Apgufinus docer Deum poffes
aliquem liberare a peccato , & 4 maffa perdi-
tionis; abfque co quod przuideat bona mcrl-
ta, quibus meruerit talem Liberationem , cd
pacto , quo de fadto Sanctum Paulum Lberas
uit 4 peccato infidelitatis, abfque co quod pra-
cefferint bona merita, cum preceferint mala
meritas fiquidem immediaté ante hbcratio=
nem perfequebatur Ecclefiam Dei ; at nemis
nem potelt damnare, ablque co quod damnas
tionem pracedant mala merita. Hoc autem
totum nos concedimus. At non dicit Augu-
ftinus ante iplam voluntatem damnandi debe-
re prezcedere prafcientiam abloluram merito-
rum . Similiter Auguftinus dicit Dcum , quia
bonuseft , date bena pro malis pracedentis
bus, co pa&o,quo Sandto Paulo pro malo prz-
cedente infidelitatis , & perfecutionis Ecclefiz
dedit benum conuerfionis , & iuflificationis §
at nemini dare mala pro bon s , itd vt mMeK nei
bonum falutis e. g. dex malum damnationis ,
quod rotum nos concedimus , ac folum aicie
mus ; quod vt Deus alicui velit dare malum
damnationis , {ufficit, vt in codem figno pra-
nideat preceffuruim malam peccati inalis, a€
meritaipfius damnatioois .

QV ASTIO LXXIX.

Virum predeflinatio, ac reprobatio cx paries
actus dinini » vel ex parie effectuum
cadant , Vel Pdf&m cadere [ub
meritum  aut demeritum 2

8. Thig.23.a 5

1. Ty Rimo videntur adulti predeftinati me-

reri {uam pradeftinationem . Quienim
potelt impedire fuam predeltinationem , & il-
lam non impedit , meretur fuam predcftinas
tionem ; fed aduli pradeftinati poffunt nonu
perfeuerare vique in finem , & fic impedires
{uam przdeftinationem,& perfeuerando vigue
in finem, illam non impediunt ; ergo .«

2. Secundo videntur 4 fortiori reprobi me=
rerj {uam reprobationem « Nam qui porteft
impedire fuam reprobationem , & non impe-
dit , meretur fuam reprobationem ;5 {ed adulti
reprobi non peceando finaliter, poflunt impe-
dire fuam reprotationews , & dum finaliter
peccant, illam nonimpediunt ; €rgo .

3 Tﬂr-




,%

——

Liber1l. Queft

3. Tertio merita finalia vt conditionaré
preuils funt caufa, ve Devs predefiinet : de-
merita~finalia vt conditionaté prauifa funt
caufa » vt Deus re ;:miwl 3 €rgo mercntur pra-
deftinationem , & reprobationem.

4-- Refpondeo, quodex didis' quaftiones
8. aflus liber voluntatis,, quo Deus praedefti-
nat;, & reprobat , identificatur cuny divinal
cllentia omnino neceffaria , fed applicatur per
applicationem non neceffatiam extrinfccam.s
Deo . Certumigitur eft predeflinationem,in
quantumieft adtus ident:ficatusicum divina,
cflentia, non poffe cadere fub meritum , vel
demeritum, Solom igitar queritar s virio,
applicatio contingens, qua vitimo completur
pradeflinatio, ac reprobatio, & cffc@us prede-
tinationis , ac reprobaticnis peflint cadere fub
meritum, vel démceritum .

s« Dicendum primoi predeftinatio, ac re-
probatioex parte aéusdinini veliberé appli-
cati noa pofiimt cadere fub meritum ; neques
fub demeritum .

6. Probatur: nam/meritum ficut non po-
tett mereri fe ipfum, (ic non poteft mereti, vt
Beus velit ponere ipfum merituny, vel auxi-
lid, perqua ponatur ipfum meritim , ideo-
queclt axioma commune , quod principinm
meriti non potelt cadere fub meritum s fed vt
diftum eff quzflione 77. numer. 13 predeft-
natio ¢t altus, quo Dens vule prafdeitidats
dare falutem , & omnia merita , & vniuerim
omnia beneficia, per qua vider, quod certifs
fimé faluabuntur, ac proindé pradeftinatio et
Primum principitm'omnis meriti; ergo’ pra-
defhinati non pofupt mereri fuam prede(tinas
tiotiem , ac pradeftinatio non poteft caderes
fub meritum. Ex proportionali ratione ficut
demerituin non potcft mereri fe ipfumy’ fi
nen poteft mereri, v Deus velit permittereip-
fum denieritom , 3¢ proindé némo potelt mes
Ferl negationem gratix, ex qua fequaturipfum
demeritum ; fed reprobatio eft veluntas per=
mittendi omnia demerita, negando gratiams
€x.qua vitarentur ; crgo &c, Huc fpedant
reiba Apoftoli ad Romanos 9. Cum nondum
nati fuiflent , ant aliguid egiffent boni , wel mali, non
ex operibus ; 'fed ex vocante difum eft » quia maior
Sesuiet minori, ficut[criptam e , Tacob dilexi ; Efan
autem odio habyi i quia nimitim neque prade-
ftinarus meretur pradeftinationem’, que ap-
pellatur dile@tio , neque reprobus merctar re=
probationem , qua vocatur odium .

7. Dices: merita , ac demerita vt condi-
fichar¢ prauifa’per {cientiam mediam: pof
tunt Denm mouere ad hoc, jvt velitilla ablo-
lute ponere, vel permitrere 5 fed hoc fufficie ,

-Vt merita, ac demerita conditionaré prauifas

mercancur feipfa ve abfolute ponendas crgo
&e.

8. Refpondéo, diftinguo maiorem : me-
5 e demerita vi conditionaté preuifa pofs
itDeum meouete in ratione caufz merito-
rix ad hoc, vt velit ponere ipfum meritun ,
nego: poflunt motiere in raciohe finis, & obic-

i

o
-

io LXXIV.

235

&ti, concedo maiorems ; nego minorem, &
confcquentiam . Finis gai, & meritum habent
oppofitum modum caufandi. Nam finis gu
cognirus vt poflibilis , & vt conditionaré furu-
rus, {i ponantur media, mouct ad volendum
ablolure ponere ipfum finem , & media effe.
Qiuafinis : e, g. fanitas cognita vt poflibilis,
& vtabfoluté ponenda; i ponantur media,
mouet ad volendum ponere abfoluté 1pfams
fanititer; & media effe@tina fanitatis , & ins
ilta moticne, qua finis mouct ad ponenda me-
dia, vefinis fit, confiftit caufaliras finis. Me-
ritum € conuersd cogoitam vt abfoluré po-
nendum mouctad ponendum praminm, &
caufalitas meritoria conliftic in hoc, vi pra=
mium ponatut, quia metitam videtar ablo-
lute exiftens s fed merita cognita vt poflibilia,
& vt conditionaté ponenda mouent Deum ad
volendum abfeluté ponere ipfu merica, &
auxilia gratiz , quz caufent jp{a merita, que
auxiliadantur, non quia merita (unt, fed vt
merita {int ; ergo merita vt conditionare pre-
uifa poffunt caulare finaliter (uam exilentiam
ablolutam ; & media hoc et auxilia geariz, fed
fon poffunt caufare merirorié fgam cxilten=
tiam abfolutam ; & auxilia gratix .

9. Confirmatur: nam yvrmerita canfarent
meritorie feipfa, & auxilia grate, & volunia-
teni ponendrmerita ; debep o Dets 5 quia me-
rita iam {unt;, velle ponere ipfamerita; & aus
xiliaad merendum s fed hoe manifeité impli-
cat; cigo. Proportionaliter ve denerita me=
refentus violunratem permittendi ipfa. demeris
ta ;deberer Deus quia demerita fune ; veiles
permitcere vt fint, fiquidem 10 ho¢ confiftit
caulabiras demeritoria. Hinc reijcitar erroc
Semipelagianoram , qui ve refert Auguftinus
lib. = de Pradefh Sandorum cap. rz. & lib.
de Bono perfencrantizcap, o dixerunt meri-
ta vt conditionar¢ preuifa merert auxilia ad
mcrendumi. De ratione enim meriti eft, vt
quiaipfum abfoluté eft, ponarur premiumy,
nenautem € conuer(o detor prez nium, v me.
ritum abfoluté itz fod auxilia gratz dantur,
vt mcritum fic, non quia meritum efts ergo
meritum caufatanxiliagraue finalitersnon au-
tem meritorié , ac proinde non MeErctur, nee
poteflt mereri auxilia gratie , quibus ponatur
ipfum meritom .

10. Dicendum fecundo : c¢ffetus rotalis
pradeftinationis non cadit, neque poteft ca=
dere fub mieritum , fed datur omnind gratis.
Probatur: nam cffe@us rotalis pradeftinatio-
nis cft colle@lio omninm: beneficiorum , qui-
bus predeftinati confequunrur falutem , &
comprehendit omnia merita , & primam gra-
tiam ad merendum s ergo &c.

11.  Hinc fequitur, quod neque Chriftus
potuit mereri poftram pradeftinationem quo-
ad cius effe@um roralem . Ratio et 5 quiaefe
fectus toralis noflire predeftinationis includi
otnnia bencficia, per qua predeftinari faluan-
turs fed inter hac bencficia includitur ipfes
Cheilus > ipfa incarnario , & omnia mcrita

Gg 2 Chri-




236

Chrifti; Chriftus autem pon potuit mereri
{eipfum , incarnatjonem , & omnia fua meri-
ta; ergo &c, Rurfus neque primus effeftus
partialis predeltipationis poreit cadere {ub me,
ritum . Probatur, quia primus effeGus prade-
flinationis e/t prima graria ad merendum ; fed
hzc prima gratia non poteft cadere (ub me-
ritum , cum fit principium omnis meriti 3
crgo .

12, Dicendum tertio: gloria, & fecupda.
gratia ad merendum poteft cadere fub meris
tum . Probatur ; nam gloria cum fir corong.
iuftitiz cadit fub merjitum de condigno, iuxta
illud Apoftoli fecunda ad Timoth. 4. Repofita
¢/t mibi corona inflitie . Rurfus per merita ante-
cedentia pofitmus de copgruo mereri gratia
ad obtinenda merita confequentia,etiam fina-
lem perfcucrantiam, juxta illnd Auguftini de
Bono Perfeuerantiz,cap.6.vbi de pcrfeucran-
tia finali dicit . Hoc Dei donum [uppliciter emere=
vi poeefl , [ed cum datum fuerit, contumaciter amitt
won porefl . -

13. Siqueratur , yerum per aétus bonos
naturales poflimus de congruo mereri prie
mam gratiam ad merendum, & ad cxercenda
opera {upernaturalia ;refpondeo negatiug cx
dicendis in tradtatu de gratia, ;

14, Dicendum quarto: proportiopaliter
effectus totalis reppobationis non petcft cade-
re {ub demeritum, Probatur;nam cffeGus to=-
talis reprobationis eft tota pegatie bencficio-
rum, pet qua reprobus faluaretur, includens
etiam ncgationem gratiz,per quam Deus vi-
det, quod reprobus vitarer omnia demetita;
fed reprobus non potelt mereri rotam illama
fegation ms _lig uidem non poteft mereri nes
gationcm grati@, per quam viraret omnia de=
merita,ctiamfi per prumum demeritum poflit
mereri priuarionem gratiz , per quam yitaret
demerita pofterioras ergo &e,

15. Ad 1. nego maiorem . Sicut licet hos=
mo poflit non mereti, ac proinde poflit im=
pedire fuum meritum , nen fequitur , quod
poffit mereri fuvm meritum, alioquin meri=
tum poflet mereri feipfum : fic licet homo
poflie impedire (uam predeftinatiopem, que
¢lt voluntas dandi homini omnia merita, non
fequitur, quod poflis mereri {fuam predefti-
natiotiem . Rario eft,quia ficut merjtum non
poteft mereri fe ipfkm, fic non potelt mereri,
yt Dcus velit ponere ipfum meritum .

16. Ad 2, nego fimiliter maiorem . Sicut
enim homo licer poflit non peccare , ac non
mercri, ac proinde poffit impedire fuum de-
mctitum, tamen non poteft peccando deme-
rerliplum funm demeritum , aliogquin me-
ritum mererctur e ipfums fic non Fotgli pees
cando mereri , vt Deus permittat illod ipfum
peccatum , & demeritum: fed reprobatio eft
voluntas permiticndi omnia demeritas
€rgo . :

17. Ad 3.diftinguo maiorem : merita fi-
nalia, vt conditionaté przuifa funt caufa fina-
lis, vt Dens pradeftinet, concedo ; {unt caula

De Przdef a@usboni.

meritoria, vt Deus predellinet, nego s & pe=
go confequentiam . Deus vidensmerita, 8
gloriam dandam propter merita, pradeftinat
ad merita, & ad gloriam , vrlint menra, &
gloria, non quia glovia, & meritum fant; er~
£o merita vi conditiopaté przuif3 funt caufa
finalis,nen autem metitoria przdeflinationis,
vt magis explicatum eft pum.g. & 9. Demeti-
ta vt condizionaté prznifa nonfunt quidem
caufa finalis reprobationis, figuidem Deus
non reprobat, vi habeat demerita , & damnas
tionem,fed neque funt caufa meritoria [CpIo,
bationis , Vtenim effent caufa meritoria re-
probationis, Deus deberet reprobare,quia de-
merita abfoluté funt; fed non reprobat, quia
demerita abfoluté funt; ergo demerita pon
funt caufa meritona yeprobationis ; ergo
folum funt conditio,v tDeus reprobando,per-
mittat demerita, com Deus fi non preuideret
demerita vt conditionaré fuiurg, illa non pes
itteret, nec poflct permijtterc,

QVAESTIO LXXX.

Virum, & qua predefinitione Devs pradefia
piat efficaciter actus liberos hones
- fles creaturgrym

- "Idetur Deus pon predefinive, fed fo-

lum prafcire noftros actus liberos hos
neftos; prim o quia Damalcenus lib. 2.de Fide
€ap. Vitimo dicit . Opere pretium eft agnofcere ome
mia prafcive Denms von antem omnia pradefinipe,nes
que pradeflinare . Prafcit enim ea , gue jn nobis , nom
gutem pradefinit bae . Lib, etiam contra Mani-
chzos dicit - Gue cum jta fint, Deusca, qua vo-
luntavié 4 mobis futuva funt, boc ¢ff ea , qua in pote-
PRate noflra fita funt , mmirume vivtutem s & vitium
prafciens, ea demum prafinit , qua in arbitrio noftro
aninimo corfiflunt;ergo mxta PDamalcenum Deus
actus liberos ctiam honeflos folum prafcit,
non autem pradefinir, ‘

2, Secundo fi Deus pradefiniret noftros
aftus liberos, co ipfo talgs atus nen elicat
nobis liberi; ergo &¢.

3. Refpondeo. quod idem eft quereres,
yrum Deus predefiniat , fen prafiniatadus
liberos, & honcflos creaturarum, ac quarere,
virum Deus ab @rerno efficaciter (faruerit, ag
decrenerir, vt creaturz faciant aclus liberos, 8¢
honefles, e. g.vtrum Deus ab terno non {o-
lum prafciuerit. Sandtum Paulum conuet-
tendum , fed etiam decreuerit ¢fficaciter , ve
conucrteretur .

4. Aliqui, quos tacito nomine refert Val-
guex 1. p.difp.99.cap, s.n. 7 2.dixerunt Deum
ab zterno non cfficaciter decreuifie adtus li-
beros creaturarum determinaté,& in {ingula=
ri, fed folum indeterminate, vage, & in gene-
re: €. 2. Deus non decrevit determinaté , ve
San&us Paulus conuerteretur, fed folum de-
€reuit, vt vocatus faceret quod veller, paratus
congurrere ad actum , ad quean Sandus Pau-

s

‘.

i




X

Liber II. Quaftio LXXX.

lue fe libere determinarer. Fundamentum fuir,
quIa puiiruat ex predefi iitione auferr libers
talem achibus predefipins ,

S+ Licendum cym communi fententiv.g
Deus ab zteraa nen. folum prafoiue , fed
€tlam pradefiniair , & efficacirer decrenir de=
CrmInaG , & in particylari cum gmnibus
fuis circunitantiis omnes actus liberos , & ho,
ncltos creaturarum, Pro hae fententia Ruiz
de I’mundcx_a;:a ditpuz, 7.cap. 2. citar San¢tum
Thomam, San@um Bonauenturam,Scotum,
& omnes peng antiquos Scholafticos, & ex
recentioribus Bellaom. Lib, 1, de gratia, & li=
berp arbitrio,cap,12. Molinam Lp.quzf,i4.
Arlic. 1 3. difpur, 14, & 18, Suarinm 3.padifput.
37 %6 3. lib, 3, de Auilijs cap. 16. Valgquez
1. P-difput.87.cap,1.& difp.go. cap.s. Arrubas
lem 5, pdifput.63.& 66.& aligs.

6. £robatur primo au@oritate . Nam Pa-
trcsdocent Deum ab Zterno prefcifle omnia
noflra opera,non folim bopa,fed ctiam mala,
opcra autem mala folum prafcific,non aurem
przdeftinalic, opera bona non folum pre-
feiffe, fed etiam pradeftinafle, hoc eft efficaci=
tei decrenific ; ergo . Probatur antecedens ,afe
ferendo loga Patrom , Profper ad cap. Gallos
LU, elps 1 5o Dubium non eff fine vlla temporali
differentia Deuwss & prafeiffe fimul, ¢> predeflingf=
Je qua ipfocrant aulore fagienda, el qus malls mes
vitis inflo evant - iudicio vetvibuenda , prefciffe qutem
faniummeds , & now predeflinafle , que nou ex ipfa
erang canfam operationis hobitura ; fed de fide cft
€3 tractatn de (raria omnes actus bonos , &
hoacttos fierj Deo auitare; ergo Deus predes
flinar a&us bonps . Hac verba Profperi re-
feit, & approbat Fulgentius Jib, 1. ad Moni»
mu , & in candem fententiam prater alia
Plura cap. 24, dicit; Deus itague omuia opera ho=
mivuw fiue bona, fine mala prafcinit, quia eum lz-
1eve wibil potuit ; fed fola bona predeflinanit, qua fe
in filis gratie fadturum effe prafonic, Et paulo
polt {ubiungit; Prefriniz eniw amnes bominum
voluntates, & malas, ¢r bonngs; pradeflinanit autem
Jolum bonas, Et cap. 1. propé finem digit ,
Puto in bis didtis Auguftni enidenter ofievfum bona
opere faa Dewm predefiinalle: fed noftei aétus bo~
i [BAt opus ci 5 iuxtd illud Apoftoli ; Dui
CapIE it vehis opus bonum perficies 3 ergo Deus
pradellinanit, hoc ot efficaciter decreuit om.
nes actus bonos creaturatum, Libro etiam ad
Mommum,cap. 74, dicits e primo totins bong
voluntatis mitinm ab 1ila fempiterna T vinitate, que
wnus folus, & verus eff Deus, ¢ pradefiinatum con.
ficmur , & datum;ergo Fulgentius docet omnia
bona opera, ac ipfum jnitium bonz volunta-
ts a Deo fuifle pradeftinatum, fiu¢ cfficaciter
decrgrum , ac predefinitum . Videri poffunt
alii Patres apud Ruiz de Prouid difp.9. feét.3.
& lequentibus , y

7. Prabatur fecundo conglufio ratianes .
Nam Deus eft prima caufa per fe, & ex intens
tivne efficaci amais bonis ergo omne id,quod
oft finipliciter, & abfoluté honum, Dens caue
iar per fe, & exintentione ; ac volunrate effi-

237

caciillud canfandi; fed atus liberi , & honefti
creaturacpm fupt Gmpliciter , & abloluté bo-
niiergo. Hae ratio defumpta et cx Pacri-
bus gitatis, & prefertim cx Fulgentio lib. 1.
ad Monimum, cap, t4. ybi tradit hanc regu-
lam, v illa dicamus 4 Deo pradeftinata, qu®
iufta,& bona funt, ac proinde Deo digna; tlla
autem, in quibus non inugnimys bouliaten,
dicamus folum fuifk prafcita ,

8. Infertur Deym non folum de fadto
pradcfinire omnes actas bonos', & honeilos,
fed etiam implicare contradi@ionem , vt de-
tur aliquis actus bonus,& honeftus,quia Deo
non predefiniatur . Ratio eft,quia nullum bo-
ni (impliciter dari poteft, quod non procedat
d Deo tanquam 4 canfa per fe.& ex inteatio-
ne; fed ve Deus caufet per fe, & ex inteatione,
dehet caufare ex voluntate efficaci talis boai's
ergo, Confirmatur, nam (i non poteft in hos
mine nalfci capillus abfque eo, quod Deus f-
ficaciter velit illum nafci, multo minus po-
teft in creatura rationali oriri actus libe: bos
nus, & honcftus,ablque co,quod Deus ¢ffica=
citer velity & predefiniat ralem a@um .

9. Hinc prima reijciuntur aliqui, quidi-
xcrunt Deum de faGo prazdefinire omnes
a@tus bonos, fed potwiffe de porentia abfoluta
relinguere, vt fiereat ab(que prdcfinitione «
Secundo reijciuntur illi, qui dixerunt de facto
aliquos adus bonos ficri , Dco illos pradefi-
piente, aliquos fieri , abfque eo quod piade-
finiantnr . Ex his Durandus in 1. djll, 47. q.1.
num, 6, docnit effe probabile guofdam atus
moraliter bonos 4 Deonon pradefiniri,quod
latjus, firmiufque tradit Antenius 4 Corduba
lib. 1. quattionarij , quaft, ss. dub. ro. Sua-
rez etiam lib. 2. de Augilijs cap.7. num.11 &
fequentibus; & lib. 3. cap, 17. num. 15. docet
noneffc prafiniros 8 Deo adus moraliter bo-
nos, quando nec ad viram @ternam profunt ,
nec fpecialiter deferujunt ad aliquem {pecias
lem finem prouidentiz, Non defuerunt etiam
aliqui’, quidixerunt agtus bongs pradeftina-
torum 4 Deo pradefiniri, 2¢tus boneos repro-
borum non pradefiniri - Contra omnes iftas
opiniones autaritatibus , & rationibus alla-
tis oftenditur,omnes omnina aQus moraliter
bongs, tum naterales , tum fupernarurales ,
tum pradeftinatornm , tum reproborum 3
Deo pradefiniri. Videri poteft Ruiz de Pro-
uid.difp.o.fect. 1. & fequentibus -

10. Polito, quod Deus ab zterna prazdefi-
niat determinaté omnes , & fingulos adus li-
beros moraliter bonos, quaritur , virum talis
pradefinitio ardine naturz fit prior , vel pos
fterior actu libero , vel potius illum comi=
tetur.,

11. Primg Catherinus opufc, de Prafcien=
tia ; & Prouidentia Dei, ¢ap.vltime,& alif te-
lati 4 Valguez y. p.dilp.gg.cap. 5. pu-28. dixe=
runt predefinitionem dinind efle confequena
tem adtum Liberum , eiufque przfcientiam,
abfolutam, itd ve prius natura Deus videat |j-
berum arbitrivm cxifiens & Dco motum

fe




o E “i i E\; e = {.. -
15 (4] 4G 1 I'&lClc

fe liberé determinare ad a8um, deindeaium
pradcfiniac’ , & 'decernar ad illum concur-
ICIE.

12. Reijcitor hze opinio, primso, quia fe»
queretur, quod non ideo peccater connerti-
tur,quia Beus vult illum conucriere fed idco
Deus vult peccatorem chuertere, quia videt il-
loin cenuerti;fed hoc licet concedatur ab ad-
uerfarijs, elt abfurdum , & valde derogat gra-
tiz dininz; crgo .

13, Secundofi prius liberum arbitrium s
e dererminaret ad actum , deinde Deus con-
curreret , & praxdefinirer actunry,” Deus daret
auxilium poft belluny . Rurfus Deus non fa-
ceret,vt faciamus,fed Jiberumarbitrium face-
rct,vt Deus concurreret -

Tertio nullusdatur concurfus canfe
i imul, & in-
o non poteft

14,
fecundz ad actum liberum, qu
diunifibiliter non {it 4 Deo §

intclligi, quod in aliquo fignoconcurrat ad
adum libernw caufa lecunda,in quo adillum

non concurrat Deus .

15. Sccundo Vafquez i.p.difput.gd.cap.6.
& 7.docer decrétnm cfficax , quo Deus vult
actus libdros moraliter bonos , nec effe prins,
nec poflerius natura aibus bonis, fed effes
puré concomirans, ac proinde Deum praede-
finirc actus benos prazdcfinitione prioriqui-
dem aternitate , fed natura concomiranic
adtusbonos . Fundamentum eft, quia exifti-
mat decreta libera Ocicompleri per ipfas res
litas s cigo pradefinitio efficax adus liberi
mplerer per ipfum a@um tiberd ; fed actus
liber now precedit, neq;fublequitur fe ipfums
go praedefinitio efficax a&us liberi non eft
ior, neque pofterior a@u libero, fedipfum
puré cemitatur, ac proinde fimul naturas
Deus, & crearura fe liberé determinantad
adum liberum . Confirmat , nam exiftimat
predefinitionem antecedeatem abfolotam s
auferre libertatem adui predefinitios ergo
pradefinitionon poreft efie antecedens , fed
deber effe puré concoemitans actum liberum

16,  Reljcitur: nam {icut potehtia proxima
faciendiaétum liberum efl prior natura iplo
actu iibero, fic decretum dandi voluntiti pos
tentiam proximam faciendl adtum liberums
eft prior narura ipfo aétu hibero ; fed Deusin
codem figho, in quo e¢x diredtione fcientie
medi®, qua vider, quod i dederit ralem po-
tentiam proximam , fequerur actus liber nio-
raliter bonus, decernit poncre talem potentia
proximami, decernit fimul penere actum bo-
num, iflumque efficaciter predefinit s’ Deus
¢nimy omnia fimul, & in eodem figno decers
uit, vi ditum ¢ft quzf. 69. crgo pradefini-
tio efficax actus liberi eft prior natura ; quam
aftus liber, ac pronde non eft puré cenco-
mitans . Falfom porrd eft decrera Dej libera
completi per ipfa obicéta volira, vtdiftam.,
cft quelt. 58. ac proinde corrnit pracipuunis
fundamentum, quo vritur Vaiquez . Prazdefi-
nitio licet fitanteccdens phyficé,, tamen eft
aliquo pattoconfequés intentionaliter ad b
liberum;ideoque non aufert illi ibertatem, vt

Sus bont.

magis, explicabirar quatt.se. -

17. - Tertid alij docuerunt predennitiont,
feu decretum eflicax ; quo Lieus vult noliros
actus liberos [oneftos , ita €fic ‘priorcm natu-
ra aétibus libetis ; venon dirigaturd (cient

media . Ll
18. Reijéitur hac opinio:nam fi predefini:
rioita cft prior'actu libero , vt net}‘dlirigar‘m-‘;t
{cientia media de rali atu vt conditionate fe-
cuturo, adus fequitur ex tali predefinitiones
neceflitate: omnino “antecedenti, que aufert
libertatem aftui, vt magis explicabituy - 81
19. Quinto Authores Socictatis latis'coms
muniter docent pradefinitionem , qua Deus
cfficaciter vult ag&tus liberos honeftos, dirigid
{cientia  media de adtibus liberis vt conditio-
naté futuris, idcogne ita effe priorem narura
adtibus liberis, vt fit etiam aliquo pacto pofte-
tior faltem intentionalitér , ‘& idco non aufe-
tat libertatem ; & hac opinioefhverat® pro-
batur ex impugnatione aliaruny fententiarum,
ac magis explicabitar quaeft.86. “°* :
20.  Verum ex fan&oribus Societatis’s qul
docent Deum ex ditection¢ [cicnnz mediz
predefinire adusliberos pradefinitione; qua
fit prior natura actibas pradefinitis ; Suarius,
& alij afferunt Deun in prioti igno per mo=
dum jntentionis pradéfinire ipfum- actum li=
berum,puta couctionem pcccar.;_r:s; in figno
pofteriori decerncre auxilia-gratiz , perqus
conuertatur.Alij é conuerso cum Molina in>
concordi, qualt. 23-arta. & 2. difput. 2. &
art.’s. difput. 1. membro 8. docent Deum ins
codem figno fimul intendere;, & ¢fficaciter
pra'dcﬁnj?e adum bonum 5 fimul cligere au-
xilia gratiz,’cx quibus per feientiam ‘mediam
videt fecuturum adum botum , & hane fea-
fentiam nos fequimif iuxta principia pofita
u. 69. & 77-
3 21 9 ExTEi&is fequitur Deum dum datau-
xilia efficacia, intendere,& eificaciter velle ip=
{am corom cfficaciam; inguocumgue tan-
dem confiffat. Namde qugftione , in gua
quaritur , in'quo confiftar clficacia auxilio-
rum, difputare non licet . Ratio a prion efl »
guia ex di&is num. 6. Deusid , quod eft fim-
pliciter bonum , non confert folum per acci-
dens,& prater intennenem,fed cum Intentic-
ne , & voluntate efficaci illud conferendi; fed
quod auxilia fir tefficacia, elt i mpliciter bo-
num ; ergocum Detts dat auxilia efficacia in-
tedin,& efficaciter vule ipfam cortl efficaciants
22, Jam vero dupliciter potelt intelligi
Deum , cam dat auxilia efficacia, pradefinlic
confenfum per talia auxilia ; primo td, vt ic
paratus date cadem auxilia, & permitteres
diffenfum; fi videret illa auxilia fore inctfica-
cia, & dicat e. g. Puia video , quod fi dedero Pe-
1vo anxilnm A. Petrus confentiet , wolo illi dare an-
xiliwm A & volosvt confentiat, & [i viderem quod
Petrus per auxilinm A. noweffet confenfnrus 5 vel-
lewr dave boc idem auxilium & vellem peymittere,
& difsentirct, @ pecearetiSecundo ita; v liovide-
ret illa auxilia fore inefficacia, fir paratus date
alia auxilia, quz viderct fore cfficacia, & dicat

s o
E 8o

e it




e e,

—%

Liker II. Quzftio LXXX.

¢. 2. Duia video, quod fi dedero Petro auxilium A.
confentietsvoloitli dare anxilinm 4.& wolo,vt con-
Sentiat 5 & f& vedercm Petrum per an xilium A. non
confenfurum, wellem darve alind anxilium 5 cum quo
confentivet,er wellem, vt confentires .

23. Hoc pofito , quaritur primo, virum
Deus poflit viroque modo dare auxilia effi-
cacia?

24. Relpondeo affirmatiué . Probatur :
nam qui vult efficaciter finem per aliquod
medium, per quod videat fe obtenturums
talem finem , poteft finem illom velle, velfo-
Ium in quantum potcftobtineri periliud mee
dixm, itd vtnon velit ponere alia media, vel
poteft illum finem velleablolure, i vt fic
paratus poncre alia medias ¢.g. qui vult emice
re domum centum nummis, porelt velle em-
pticnem folum in quantum poteft haberi
centutn nummis , itd vt non fit paratus dare,
vel offerre plures nummos , quam centum ,
vel ita, vt fit paratus dare, vel offerre plures
nummos, qU‘JlH cenmam g ('l'g() ceLiam DCLIS
potelt velle a8um bonum,vel tolum in quan-
tum poteft hic , & nunc obtineri per hac
auxilia, ita ve 0 videret hac fore inefiicacia ,
nollet ponere alia auxilia, vel abfolure ;itd vt
{i videret hxcauyiba fore inefficacia, vellet
ponere alia auxilia ; ergo poflibilis elt vterque
modus dandi auxilia efficacia, & pradefinien-
di actum bonum .

25.  Quetitur fecundd , an Deus vtrolibet
modo conferret auxilia efficacia, conferretcii
fpeciali beneuolentia, cum qua non poteft
conferre auxilia inefficacia ?

26, Refpondeo affirmatiué. Probaturinam
voluntas efficax dandi adtum bonum et ma=
gis benevola, quam voluntas folum inefficax
dandi actum boni ; fed vtrolibet modo Deus
conferat auxilia efficacia, confert illa cum vo-
luntate efficaci dandi aftum bonum ; auxilja
autem inefficacia non poteft conferre cum vo-
luntate efficaci, fed folum cum inefficacidan-
di atum bonum; ergo &c. Addo Deum ma-
iori bencuolentia conferre auxilia, i conferat

varatus conferre alia, fi videret hzc fore inefli-
cacia,quam {i conferat paratus cadem confer-
re, fivideret fore inefficacia.Ratio cff,quia qui
finem ita vult per hgomedia, wt fit paratos
ponere ctiam alia media, {i hec forent ineffi-
cacia, magis amat finemie.g. qui itd emir do-
mum centuin Nummis , vi (it paratus emeres
etiam ducentis nummis, magisamatdomum ,
quam fiita emat centum nummis , vt non fi
paratus cmere ducentis nummis.

27. Queritur tertio , viro ex duobus mo-
dis explicatis Deus de facto in prafenti proui-
‘dentia conferat auxilia efficacia ?

28. Reflpondeo, quod Deus de fado con-
fert auxilia cfficacia , daturusalia, fi videret
hzc fore inefficacia; & quod przdeflinatis
confertauxilia, cum quibus videt iplos fal-
vandos, daturus alia auxilia, fi videret illos
per hec anxilia non fore faluandos .

2. Probatur: nam cum finis moraliter

239

eft zqué expetibilis vt habendus per hoc me
dium, ac vt habendus per alia media, qui vult
efficaciter fincm per hoc medium, (i videret
hoe medinm foreineificax, regulanter ¢t pa-
rarus ad ponendum aliud medium , quod vi-
deret fore efhicax , & per quod finis moraliter
eft @que expetbilis i e.g. i domus morahiter
efl 2que cxpetibilis vt emenda centum nume
mis in numerata pecunia, ae vt emenda dario-
ne frumenti valentis centum nummos, qui
volt efficaciter domum emere centum num-
mis in pumerara pecunia, (i viderer oblatio-
nem centpm Aummorum fore inéfficacem ad
domum emendam, oblationem frumenti fa-
re efficacein, regnlariter eft paratus domunm.s
emcre eriam frumeato 3 fed Deus cum effica-
citer vulrallum bonum peraaxilium A , vi-
det fc pofle obtinere a&uin bonum per alia in-
finita auxilia, per que moraliter actus bonus
cltzequé experibilis ipli Deos crgo.

jo. Hinc paterdifparitas ad cxemplum.s
ementis domum centum numimis, qui fzpé
non cft paratus emere domum ducentum
wmmis. Ideo enim regulariter qui emitdo-
muin centum nummis,non clf paratus emere
ducentum nummis,quiadomus vt empta du-
centum nummis eft multo minus expetibilis,
quam vtempta centum nummis; fed Deuns
habet plura auxilia, per qua adtus bonus el
ipfizqué expetibilis s ac perauxilium A.er-
go &e.

31, Infertur Deum cum vulr adtom bo-
num per auxilia ordinaria, qua vider fore ef
ficacia , femper cffe paratum ad volendum
actum bonum per aliaauxilia ordinaria, per
quz moraliter et que expetibilis,non autem
ad volendumradlum benum per auxilia extra-
ordinaria, quia actus bonus vt habitus per au-
xilia extraordinatia et minus expetibilis Con-
cedotamen Deum aliquorum falutem , quos
extraordinarijfiima bencuolentia profequitur,
itavelle, vt it paracus ponere modia etiain
extraordinaria miraculorunr &c. fi videret
media ordinaria fore incfhicacia ,

32. Confirmatur, nam licet Deus propter
libertatem eligendi voum pre alio omning
zquali poflit abfolute velle falutem alicuius
pradeftinati vt habendam per hac numero
media, itd ve non fit paratus velle per alia
media, per quae cft @qué expetibilis,; ramen
dignius fentimus de diuina beneuclentia erga
pradeftinatos , fidicamus Deum cuiusliber
pradeftinati falurem ita velle per hge media,
vt fit paratus ponere alia , per qua effer 2qué
expeubilis, {i videret hac fore incflicaciasergo
itadicendumeeft.,

33. Inferrur przdeftinationem includeres
sternam, & lpccéalifﬁmam dile@tionem , ele-
&ionem, & difcretienem predeftinatorum ,
Prabarur : Deus enim fpecialiter diligic eos ,
quibus efficaciter vultconferte bona fpecialia;
fi vero talia bona velit conferre aliguibus pre
alijs, vt per ipfa difcernantur ab alijs ; eo ipia
aliques pre alijs eligir, atque difcernits fed

Deus




= .
~n 4 b 5
2 & O

eus per fi rtelpam p ftinarionem
pradeftinatis ¢ aferre vule non {olum poten-
riam ad merendum, perfenerandum , & con-
fequendum falutem , :a:c‘._cu;m ipla merita,
ipfam perlenerantiam , & inm]l falutem; hac
autem noa vult efficacirer conferce reprobis 3
crgo Deus per fuam @ternam pradeltinatio-
nem pradeltinatos (pecialifiime diligie, eligit ,
& difcernit 4 reprobis ; ideoque Apoftolis ad
Ephefios 1. dicit : Elegit nos in ipfo ante vn:indr'
conflitutionem: 1.ad Couinthios 4. Quis te defcer-
niti quid habes, guod non accepifiz Quo tethmonio
Augultious redarguit Pelagianos, & Semipe-
lagianos dicentes, fandtosdifceraere fe iplos
per omaia, vel (aleem aliqua merita, que non
acceperint a Deo.

34. Ad 1. defumptum eft audtoritare Da-
mafceni, refpondeo verbis Sandi Thomz 1.
partc,qu:ﬂhonc 23.ari. 1. ad primum . Dicen-
dum , quod Damafcenns nomin: dete-sminatio-
siem impofitionem neceffitatis , ficut et in vebus na-
turalibus, qua funt pradeterminate ad vapm. LDuod
patet ex e0 5 quod fubdit . Noy enim vult malitiam,
neque compellic ad wirtutem : undd pradeflinatio
pon excladituy . Deus 1gitur non przdetermis
nat, neque predefinit actus liberos pradefini-
tione neccflitante : & quia predefinine, que
non dirigeretur A (cientia media , etfer omai-
no antecedens adum liberum , adeoque ad il-
Jum neceffitaret , vt dicetuc quaf. 83. ide®
Decus non pradefinit actus liberos pradefini-
tione non dire@a d fcieutia media « Pradefinit
tamen illos predefinitione dire@a d fcientias
media, que proindénon eft omninoanteces
dens, led aliquo padto eft confequens,ideoque
non neceflitar, ve explicabitur quelt.g6.

35. Ad 2. diftinguo maiorem: i Deus
pradefiniret noftros atus liberos pradefini-
tione omnino antecedenti, tales a&us non efl-
fent nobis liberi , concedo: fi pradefiniret
predefinitione aliquo pado confequenti, ta-
fesattus non effent Liberi, ncgo; & diftinguo
codem pacto confequens. Predefinitio ali-
quo pacto confequens non aufere libertatem
a@ui predefinito 3 fed Deus pradefinit adtus
liberos honeflos pradefinitione aliquo pa-
cto confequenti; ergo non aufers illis libsrea-
tem.

QVAESTIO LXXXL

Virwm Deus pradefinias 5 an folum permittat
actus liberos moraliter malos 7

m

I. Vldcgur Deus non folum permitrere, (cd

: ctiam efficaciter pradefinire actus mo.
raliter malos, & peccaminofos . Primo enim
Deus in Scriprura dicitur inducere ad malum,
mentes vertgine percutere, fpiritu {oporis
inebriare , incutere amentiam , obdurare cot-
das fed hec omnia fignificant Deum pradefi-
nice adtus malos; crgo &c.

2+ Secunde Deus ¢ caufa per (e, & ox ine

AT Epa fBiccces i -

De pcmzii{mnc pcﬁccati

tentione omuis boni ; non folum moralis), fed
euam phylic ; fed-peccatum , ex. gr oditm.s
Deicft atus phyflice bonus, licer it malus
moraliter; ¢rgo - Conlirmarur: nam de ra=
tione boni non (olum gioralis, fed etiam phy-
fici eft, vt non poflit dari, nifi Deo volentes;
ergo aftus peccaminof{us, in quastum clt phy-
ficé bonus , dari nequit, nifi Deo volente, &
illum definiente . :

3. Tertié Dcus non poteft concurtere agd
vilum effeGtum, nifi velcns concurrere: fed
Decus concurrit ad altum peccaminofum , pu-
ta ad odinm Dei; ergo vult concuarrere; fed
concurfus idedtificatur cum aétu peccamino=
fo 5 ergo Deus volendo concurfum , ‘vulr, &
pradebinit ipfom adtum peccaminofum .

4. Quarto Deus potelt per fuam omnipo-
tentiam phyficé concurrere ad aGtum pecca
minofum , puta ad odium Dei, non ingquan=
tum eft actus moralirer malus , fed inguana
tum eft phyficeé bonus ; ergo Deus potelt per
fuam voluatatem efficaciter velle , & prade-
finire adtum peccaminofum, puta odinm
Dei, non in quantum ¢ft moraliter malus, (cd
in quantum ¢t phyficé bonus. Nam quod
cft obietum diuinz omnipotentiz, potcft cfie
ctiam obieGtum diuinz veluntatis,vrid efficas
citer volentis -

s+  Quintd Deus potelt pradefinire adtus
bonos, falua eorum libertate 3 Crgo poic:’i
etiam pradefinire adtus malos , falua eorum
libertate .

6. Refpendeo plures fuiflc errores Hgreti=
corum , & opiniones Catholicorum. Primd
ergo ex heareticis, veex Vincentio Lirinen(
retert Bellarminus lib.2. de Amiflione gratig,
& ftawn peccati, cap. 1o Simon Magus licct
aperie non docuerit Deum velle, aut impera-
¢, & ciiam efficere mala, & peccata , ramen
ea ratione Deum peccatorum noflrorum cau-
fam efle afferuit, quod eam naturam nobis de-
derit ; qua non poflit non peccare.

7. Secundo Cerdoniftz, Marcioniftg, Ma=
nichei, Pri(cillianiftg, & Albigenfes, gnidi-
uerlis temporibus afferuerunt dari duo prima
principia , & veluti dues Deos, alterum bo=
num , alterum malum, docuerunt Deum non
quidem bonum , fed malum effe primariam
caufam peccati, & quz cogar homines ad pcc-
candum .

8. Tertio primus, qui exprefsé docuerit
I_)fll m, & ponum Deum effe auGorem pecca.
ti , & omnium fcelerum , fuir quidam Flori
nus, qui ex Montani difcipulo per novumi
hoc dogma Hearefiarcha fieri merust , & idcit-
€0 ab Irenxzo apud Eufebium Cefarienfim.
lib. 5. Hiftor. cap. 20 plufquam hereticus nos
minatas ¢ft . Errorem Florini ab initio fecuri
funt Lutherus, & Melan&on, quiin capit. 8.
Epift. ad Rom. dixit, fic efle opas Dei Dauidis
adnlterinm, & [ude proditionem , ficut Pauli
vocationem . Sed hunc errorem Lutherus, &
Melan&on deindé retractarunt.,

9 Quarto Zuinglius , Caluings, & Brzas

licet




£

N

Liber II. Quaftio LXXXI.

heet verbo tenus negarint Deum eflc au@o-
rem peccati, tamen dixeruot Denm non f(o-
lum permittere s fed etiam cfficacieer velle, &
ab @ternitate decernere, vt flant queEcunques
fiunt ab hominibus peccata, imo imperares
Satang, & improbis homnibus, vt conci-
pianr maleficia,.cofquc ad I_‘.ou inclinare ;im-
pellere, 8 ctiam cogere, & in mentibus im-
piorum operari; & per €0s, tanquam per (ua
inftrumenta Deum vt pumam caulam. face-
¢ ea amnia; que refpectu hominum veré di-

‘cantur, & luntpeccata. Adduat Deum hzc

omnia facere bona intentione, a¢ proindé non
peccare ; neque efle auctorem, & caufam peg-
candi.

10. Contra hos errores de fide et Deum
non felum non cfie at m peceati,fed nec
velle, vt homines peccent » ac proindé nons
pradefinite peccata. Concilinm cnim Araun-
ficanum 2. can. 25. dicit . Aliquos ad malum di-
#ina poteflare pradeflivatos effe non folum non credi-
mus, fed etiam fi funt 5 qui tantum walum credere
welint , cum omni deteflatione illis anathema dici-
mus. Tridentinum fefli 6. canone 6. dicic; §i
quis dixerit mala opera tta vt bona Denm operari s
nion permittendo folum » [ed eriam propric , & per [fo,
adeo vt [it proprium eius opus non minus prodicio Ju-
da, quam vocatie Panli, anathema [it «

11. Probatur prino ex Scriptura. Pfal-
mo s.dicitur s Non Deus volens iniquitatem tu
es s Ezechiels 13, Numquid woluntatis mes eft
mors impy dicit Bominus . 2 Peted 2, Deus nemi-
act vale perive : [ed 1 Deas veller, vt im-
pil peccarent s & propler peccata perirent, vel-
let mortem impij; & vellet, vt ia pij perirent;
ergo &c. : d :

12, DProbatur fecundo ex Patribus citatis
quazflione 8o.num, 6. qui dicunt Deum ab
zrerno omnia prafeiffe tum bona, tum mala,
pradeitinaflc autem fola bona, mala praicitfe
1antum , non pradeftinafic , neque pradefi-
nuiffe. Parribus co loco ciraris addi portelt
Hicronymus , quiin caput 1+ Epilt. ad Ephe-
fios dicit. Now quod omnia, guc in mundo fiunt ,
Deiveluntare, & confiiio pevaganinr 5 alioguin &r
mala Dee potuerunt impntari ¢re, €rgo. Plura.
ataloca viden poflunt apud Bellaim. lib.2. de
Amiflione gratiz, & de flatu peccati, cap.g.&
apud Ruiz .

13. Probatur tertio conclufio rationes.
Nam repugnat diuinz bonitati; vt velit ho-
munem facere id , qued illi prohiber; fed
Deuns prohibet howini peccaia; ergo. Con-
firmatur , nam homo non potelt peccare, (i
velitfacere id, quod Deus, quieft prima re-
gula, vult hominem velle 5 ergo fi Deus vel-
det hominem peccare , homo jpeccando non
peccaret ; ac proinde {equeretur contradictio.
Hazc ratio defumpra eft ex Anfelmo lib. de
lib. arbitr. cap. 8. Ali® rationes defumpiz ex
alijs Patribus videri pofiunt apud Bellarm.
1ib. 2. de Amiflione gratiz, & ftatu peccati ,
cap.io.

14.

-

lis contra herericos ftatutis, {upeceft

2,41

controuerfia inter Catholicos , vtrum licet
Deus non pofiic efficaciter velle , & prafinire
peccatnm quoad formalem malitiam, tamen
poflitillud predefinire quoad materialem cn-
titatem actus. Explicatur. Cooftat apud om.
nes ackus deliberatos, quibus quis odit Oeum,
vule blafphemare, peicrare &c¢. elle malos , &
peccaminofos : fed dubitatur , in quonam
confiltar malitia formalis talium actoum . Alj=
quidicant malitiam formalem odi) Dei ¢, g.
confiffere 1n ipfa entitate pofitiua odij = fiqui-
dem odinm per fuam pofitiuam entitatem
oppenitar legi prohibenti odium. Alij fatis
commuaiter afferunt , ‘malitiamy formalem
non conliftere in eatirate poltina adus, qua
entitas fecundum (& precise clt bona, fed con-
{ilftere in prinatione rectitudinis debita; ac de-
biti ordinis ad regulam rationis. Hanc prina-
tionem aligui exiftimant identificari! realiter
cum altu, ac fola tatione diftingui, & haoe
fententiam ego fecutus fum in Tractatu de vi-
tijs , & peccaus : alij putaat diftingui realiter
abalta , fed ex a&tu ex neceffitate fequi. Hoc
pofita, quatitar, verum Deus licet non pre-
definiar, nec poflit pradefinire actum quoad
malitiam formalem confiltentem in prinatio-
ne, poflit aGum peccaminofum predetinire
ac de fatto pradefiniat quoad cntitatem ma-
terialem , quea realiter; vel catione dittingui-
tur d malicia formali . Aflirmaar communi-
ter recenuiores Thomifte « Negant Auétores
Societatis.

15. Dicendum : Deus non pradefinit, nec
potelt predefiaire actus peccaminolos etiam
quoad materialem entitatem .

16. Probatur prim6: nam (1 Deus prade-
finiter a&us peccaminofos quoad materialem
entitatem > veller, vt peccaror ex.gr. Deum
odifler, haberet voluntatem liberam blafphe~
mandi, peierandi, comumittendi furta , adal-
teriadc; fed Deus hoc pon vult; neque po-
teit velles ergo . Probatur minor auctoritati-
bus Genciliorum , & Parrum allatis num. 10.
11. & 12, Arauficanum eniin dicens anathema
aflcrentibus aliquos ad malum predeftnari,
loquitur abioluté , ac proindé abloluré negat
aliquosd Deo pradefiinaci ad volendum bla-
fphemare, peierare &c; ¢rgo non debet re-
fieingi ad fenfum meraphyficum , dicendo,
quod megat folum Deum predeflinare ad ma-
lum fecundum formalitatem formalis malitie,
licet prazdeftiner ad actus, quibus quis vult
blaiphemare, peierare &c. ldem dic de Tri-
dentino, & Patribus citatis = Confirmatur =
nam hezreticiabloluteé dicebant Deum prade-
ftinare ad volendum blafphemare , peicrare, &
non affercbant hoc cum reduplicatione meta-
phyfica, dicendo 5 Deus pradeflinat ad wolunta-
tewn blafphemandi , quatenus hec woluntas mala eft
ergo. Confirmatur fecundo , nam Caluinus
lib-f1. Inftit. cap. 18. num. 4. videtur ncgafle
Deum pradefinire formale peccati, dum lo-
quens de defe¢tione decem Tribuum 4d Filio
Salomonis dicit: Fidemus, wt Dens perfidiam

Hh nolen-




nolendo , defeflionem tamen inflé velit 3 ergo negat
Deum voluifle perfidiam, in qua confiftebat
formale peccati 5 fed opinio Caluini damnata
eft a Tridentino ; erge Tridentinum negat
Deum velle etiam materiale peceatis

17. Probatur fecundo conclufio ratione.
Nam fequeretur , quod Deus abfoluté vellet,
vt creatura Deum odio habeat , blafphemet,
ac peieret , cognolcens {e obligari ad hezc non
facienda ; fed hoc eft abfurdum ; ergo. Mi-
nor & ex fe videtur manifefta, & probatur,
inferendo ex eaaliaabfurda. Primo fequete-
tur neminem peccare . Probatur @ nam nemo
peccat per hoc praeisé , quod faciat id, quod
Deus determinaté , & efhcaciter vult , vt fa-
ciat, & facit co modo , & cum ijs circunflan-
tijs » cum quibus neceflarium eft, vtillud fa-
ciat , ne fruflretur volantas Dei; fed cum
quis liberé , volens , ac [ciens s & cognofcens
{e obligari ad non blafphemandum , blafphe-
mat , facitadtum blafphemandi, quem Deus
vult, vt faciat, & facit eo modo, & cumljs
circunftantijs, cum quibus Deus efficaciter,ac
determinaté vult, vt faciat talem actum blaf-
phemandi; ergonon peccat.

18. Dicunt: Deus vult, vt quiblafphe-
mat faciat actum materialem blafphemandi ,
qui actus fecundum fe ¢ft bonus,fed non vult,
vt faciat talem a@tum blafphemandi cum ma-
liria formali, & cum deformitate, ideoques
blafphemans . peccat per hoc , quod faciat
a&tum blalphemandi cum malitia formali, &
cum deformitate, qguam Deus non vaolt.

19. Sed contra primo, nam cum Deus
vult, vt:quis hic , & nunc, volens, ac fcicns
faciar adtum materialem blafphemandi, vult,
vtillum faciat co padto, quo poflibilis eft fie-

rihic, & nunc, nonautem co padto, quo
hic, & nuunc fieri negnit: {cd hic, & nunc
poflibile eft folum, vr adtus blafphemandi fiat
cum malitia, & deformitare formali ; CIZO »
Contra eft fecundo: nam cum Deus vult, vt
quis blafphemet, vult, vt atum blafphemans
di faciat eo padto, quo debet fieri, ne fruftre-
tur voluntas Dei; fed ne frufiretur voluntas
Dei , blafphemans debet facere aGum blafl-
phemandi cum malitia formali ; co enim ipfo,
quod faceret fine malitia formali, fruftraretur
voluntas » qua Deus vult, vt hic & nunc
non liccat blafphemare , adcoque vt eo iplo,
quod quis hibere , & Iciens , & volens blafphes
met 5 PECCer ; €rgo .

20, Secundo fequeretur omnia peccatas
debere imputari Deo vt caufz non {olum.s
phyfica ; fed ctiam morali. Probatur; nam.s
peccatum impuraturilli, gui ad ipfum pra=
deflinat, fciens , & volens ; vt fiat ctiam
cum malitia formali; fed Deus ad hoc prade-
flinat; vt probatum cft ; ergo peccata inpura-
reatur Deo .

21« Pofito, quod Deus non poffit prede-
finire adtus liberos moraliter malos, puta
odium Dei &¢. fequitur, quod illos ex dire-

tione fcicntiz mcdiz pure permittat s Pers

[{ione peccati

miffio porro confiftit in valauntate ponendi il-
lud principium proximum ex fe indifferens ad
peccandum, vel non peccandum , ¢x quo
Deus per (cicntiamy mediam videt fecuturum
peccatum .. Explicatur . ?‘9“5 videbar per
{cientiam mediam , quod {1 dedil Adamo
tale principium pro im , eum quo Adam
poterat vel obedire precepto, vel illud tranfs
gredi, & fic peccare , Adam efler libere peccae
tures . Non obftante hac fcientia media,Deus
dixit: Folodare Adamo rale principinm proximuing
cm quo vides illum peccaturum, & fic wolo permits
tere , ot peccer . Hic actus fuit pecmifiio peccas
ti ; feu voluntas permifhiua peceati, & nullam
fit peccatum,quin Deus illud permittat,fcicns,
& volens.

22, lam vero dupliciter potelt intelligi
Deum , cum dat auxilia ineflicacia , permitte=
rediffenfum, (& peccatum . Primo ita; vr fit
paratus dare cadem auxilia, fi vidererillas
fore cfficacia , adecque (it pararus predefinire
confenfum , itd vt dicat : Folo dare Petre auxi=
lium s quod video fore tnefficax , & fi videvenillud
fore efficax , vellem dave idem anxilinm, & wel-
lem pradefinive confenfum . Secundo itd, vt fi vi=
deret talia auxilia fore cfficacia, paratus fir da-
re alia auxilia inefficacia, & dicar ¢ xempl gra-
tia : Polo dare Ivdae anxilium, quod video fore inm
efficax s o [i widerem hoc auwxilium fore efficax,
wellem dave alind auvilivm » guod videvem fore tnef=
ficax, & wellem permtere , we ITudas proderet s
propter mavima bona [ecutura ex proditione .

23. Hocpolito, qu&citur, vire ex dug-
bus modis Deus conferat ausilia neffica-
cia?

24. Refpondeo Deum confirre auxiha ins
cfficacia voluntate , qua eft paratus conferre
eadem auxilia, fi videret fore efficacia, nons
antem voluntate , qua fic patarus dare alia au-
xilia inefficacia, fivideret hzc , qua confert,
fore cfficacia. Abltrahimus porro i quaftio=
ne, in quaquatitur, inquo confittar cffica=
cia, vel inefficacia dininorum auxihorum, de
qua per Pontficias Conflitutiones difputare
non licet .

25. Probatur: nam Deus auxilia inefficas
cia dar animo fincero ; ;& primo , & per (¢ ifn-
tendens, vt creatura per hac auxilia confen-
tiat, & faciat aGum boanm ; dilfenfum verd,
& peccatum puré permirtit ; bona confequen-
tia cx peccato, & qua non poflent cffe fine
peccato ; intendit intentione folum fecunda.
ria ; fed h®c non verificantur, {i daret auxilia
incfficacia, non daturus eadem , {j videret fe=
quuturnm confenfum ; ergo &c. Probarur
minor: nam quo padto dat anxilia primo , &
per [e per illa Intendens confenfum, diffenfum
autem puré permuttens, fidatitd, vt nollet
illa dare, i videret fecuaturym confenfum 2
Profecto {i medicus daret medicamentun, ex
quo videt propter abufam =groti non fecutu-
ram fanitatem , fed morrem’, illud non datu-
rus, {i viderer fecuturam fanicatem , fed datt=
rys aliud medicamentum , ex quo propier fis

milem

[




E

e

Liber I1.Quaftio LXXXI.

mileo abifum @groti videret fecuturd mor=
rem,nton daret medicamentum animo {incero,
& primo , & per ¢ intendens fanitatem , mot-
tem autem pure permittens 3 ergo idem pro-
portionaliter dicendum de Deo .

26. Infertur primo, quod Deus non po.
teft etiam de potentia abfoluta dare auxilia in-
efficacia , paratus, {i videret fore efficacia, non
dare illa , fed dare alia, quz videret fore inef-
ficacia. Rartio eft, quia Deus auxilia ineffica-
cia non potelt dare , nifi animo fincero , pri-
an0,& per fe per illa intendens aétum bonum,
peccatum vero puré permittens; fed hac funt
incompoflibilia cum ille modo dandi; crgo
e

27. lafertur fecundo , quod Deus cum
dat auxilia inefficacia ; amat quidem, & in-
tendit permiflionem peceati , fed amore, &
intentione fecundaria, itd vt quantum eft ex
{e , & fi per voluntatem creatam non fteterir ,
primario, & magis amet, & intendat pra:defi-
nitionem actus boni , quam pradefinitionem
paratus clt ponere, fi viderer liberum arbi-
trium his auxilijs confenfuram.

28. Sed dices: fi Deus primo, & per fe in-

tendit confenfum , quare non dat aliud auxi-
lium, cum quo videt liberum arbitrium con-
{fenfuram?
" 29. Relpondeco tationem effe , quia Deus
ex fua liberrate primo , & per fe iatendit con-
fenfum vt habendum per haec auxilia, non vt
habendum per alia.

. 30. Ad 1. nego maiorem. Deus dicitur
inducere ad malum, tradere in pafliones igno-
miniz&c. non pet hoc ; quod pradefiniat ma-
la, & peccata, fed per hoc, quod deferat, ac
non det auxilia efficacia,, & fic permittat , vt
homo peccet.

31. Opponunt Salmaticenfes Traltatu 4.
de Voluntate Dei , difput.1o. dub. 7. hanc fo-
lutionem allatam fuiffe 4 [uliano, & reie-
£tam ab Auguftino lib. 5« contra Iulianum ,
cap.3.

32. Refpondeo cum Bellarmino lib. 2. de
‘Amiflione Gratiz , & ftatu peccati, cap. 16.
Auguftinum non reijcere illam do&rinam vt
fallam , fed vt infufficientem ad foluendum
id , quod Auguftinus eppofucrat . Dixerat
Auguftinus Deum in poenam vnius peceati
tradere hominem inalia peccara, & ad id pro-
bandum attulerat locum Apofteliad Roman.
1. Proptey hoc tradidit illes Deus in paffiones igno=
minie. Refponderat Inlianus Deum tradere
in paffiones ignominiz, deferendo , & permit-
tendo . Auguftinus hanc refponfionem irri-
der. Nam quomodocumque tradat, verum
eft, quod Deus propter vnum peccatum tra-
datin aliud peccatum . Verba Auguftini funt.
‘Audis propter boc ; & quéris inaniter , quomode in-
eelligendus fit tradere Desis , multum laborans , wt
ofiendas illum tradere deferendo . Sed quomodocun=
que tradat s propier hoc tradidit , propier hoc defe-
ruit. Quod autem Auguflinus concedat Deum
tradere , deferendo, & permittendo, probat

243

Bellarminus ex ijs , que Auguftinus fubiun-
git, dicens. Cum erge dicitur homo tradi defide
ris [uis, fude fit veus , quod defertus @ Deo.cedi®
eis ¢re. ergo Augufttinus concedit Deum tra-
dere defiderijs, deferende, & permittendo »
Solutionem aliarnm obiectionum ex Scriptu-
ris , & Patribus vide apud Bellarm, lib. 2. des
Amiflione Gratia, & de ftatu peccati, cap. 11.
& fequentibus .

33. Ad 2. diftinguo maiorem : Deus elt
caufa per fe, (& ex intentione omnis boni,non
folum moralis, fed etiam phyfici, quod son
fit moraliter, & fimplicitet malum , concedo:
quod {it moralitet , & fimplicirer malum , ne~
go; & nego confequentiam . Deus cft canfa
perfe, & ex intentione omnis boni phyfici,
quod non eft moraliter malum : ar boni phy=-
fici, quod eft moraliter , & fimpliciter ma-
lum 5 Deus non cft caufa per {¢; fed folum per
accidens , & puré permiffiua ; fed odium Dei,y
& alij actus peccaminof(i, itd habentaliguam
bonitatem phyficam, vt moraliter, ac {im-
pliciter fint mali; ergo. Ad confirmationem
refpondeo codem pa@o , de ratione boni phy-
fici, quod non fit moraliter, & fimpliciter
malum, effe , vt non poffit dari , nifi Deco vo-
lente : deratione autem boni phyfici , quod fit
moralitet , & {impliciter malam, effle , vt non
poflitdari, nifi Deo permirtente .

34. Ad 3.diftinguo maiorem : Deus non
poteft concurrere per (e ad vilum effetum ,
nifi pofitiu¢ volens concurrere, nego : - nifi
pofitiu¢, aut permifliué volens concitrere,
concedo maiorem : concedo minorem ; & di-
ftinguo eodem pa&o primum, & fecundum
confequens. Vit Dens per {c concurrat ad
aliquem effe@tum , debet proprié » pofitiug, &
determinate velle concurrere : at ve Deus per
accidens concurrat ad aliquem effe@um,debet
folom permiffiug velle concurrere 5 fed Deus
ad actus peccaminofos concurrit folum per
accidens; ergo .

35. Ad 4. concedo antecedens, & nego
confequentiam . Ad probationem diltinguoe
maiorem ; quod eft obieGum diuin® jomni-
potentiz , poteft effe obie&tum diuinz volun-
tatis vt pofitiué illad volentis , nego : vt pofi-
tiné volentis, vel vepuré permittentis ,  con=
cedo majorem 5 concedo minorem; & nego
confequentiam . Quidquid cft obie@Gum dini-
nz omnipotentiz , potefl efic obieGtum dinina
voluntatis : fed ficut diverfo modo poteft effe
obie&tum diuinz omnipotentiz , fic dinctfo
modo poteft effe obietum diuinz volunta-
tis . Quod igitur poteft effc obieGum dininz
omnipotentiz , vt per fe ad illud concurren~
tis , potelt effc obietum dininz voluntatis ; vt
illud volentis , & intendentis: quod -autem.»
poteft efle obieGtum diuinz omnipotentiz, vt
per accidens folum ad illud concurrentis , po-
telt cffe obie@um diuinz voluntatis , non ve
illud pofitiné volentis, fed vt illud folum pere
mittentis . Sed aGus peccaminofus eft obic=
&um divinz omnipotentiz vt per accidensfos

Hh 2 fum




F ™

244 D¢ beneyol
jum ad iliud concurreniis:-£rg0.,

36. Ad 5. Deus poteft pradefinire a
malos, falua corum libertare , fi aliunda hoc
non repugnet ;5 fed qunia aliundé repugnar
Deum pradefinire actus malos, vt oftenium
eft , ideo Deus non poteft abfoluté pradefini-
re actus malos,

OVASTIO LXXXIL,

Yirum voluntas s qua Deus dat reprobis auyi-
lia fafficieRtia, [it beweaola crga
reprobos ©

3 Idetur non cfle, primo quia non eft be-
V neuola voluntas, qua nemo, prudens
vellet fe amari , immo mallet nullo amore
amari, quam amari tali voluatate ; fed nemo
prudens veller fe amari voluntate , qua Deus
velic 1lli dare exiftentiam , & auxihia fufh.
cientia, cum quibus per {cientiam mediam yi-
det ipfum (pa culpadamnandum ; ergo &c.

2. Secundo fi medicus potens dare egro-
1o medicamenta , quibus fCiret 2grotum non
folam poffe fanari, fcd etam de fadto fanan-
dum,datet medicamenta,quibus (cirer zgro-
tuwn pofle quidem (anari ,fed de facto non fa-
nandum, fed potius Moriturum , Non exerces
ret crga mgrotum voluatatem bea egolam;er-
goa pari.

3., Refpondeo voluntatem,qua Deus yuls
reprobos creare,illifque dare au xilia fufficien-
tia, cum guibus per Icientiam mediam videt
gos de facto fua colpa dammnandos , el bene-
nolam erga reprobos .

3. Probatur;nam de ratione gratiz , &
beneficij eff, vr detur ex amore , & voluntate
bencuola, ideogue amor elt prima gratia , &
primum donum, 3 qUO cetera denominantur
beneficia, & dona , itave i dentur abfgues
amore, amitrant rationem gratiz , & benefi-
cij 3 fed Creatio, Redemptio , Inftificatio , &
Gratia fufficicns ad confequendam falutem ,
funt beneficia, & gratiz multjs reprobis col-
latz, pro quibus debent Deo gratias ageres ;
£I80 , “

4. Confirmatur: nam Scripture,& Patres
laudant diminany bonitatem ¢x hoc, quod
mulia beneficia conferat etiam malis , & re-

probis; fed non conferret beneficia , nifl con-
ferret ex amote, & voluntare beneuola s ergo
&c. Probarur major : nam Matrthei s.dicitur,
qui folem [unm orivi facic fuver bonos, & males 5
g&-“plu{t Juper jnflos , @ iniuflos. Luca6. eritic
Filij aliiffizni, quia ipfe benignus eft fupey ingratos,or
walos ; Chryfoltomus homil. 5. de Anathe-
mate ;: Mortnns et pro inimicis , pre T yrannis
€7c. quos tales ante conflitutioneme mundi feiebat ,
eofque. praftiens formanit, wincente prafeienziam
benitate ; Auguftinuslib. 3. dc lib. arbitr.cap.
5« Nec abilla creatura , quam prafeinit Deus non
Aslum peceaturam , fpd ctiam in peccandi voluntate
wognfurcm, abfiinuit largisatem bonitaris, vt eam

i

Ty PSEENY YN
€roa 1éoropos
) 4

Videri poteft Raiz difp. 17. des
prazdeftinatione, fed. 1, vbiaffere plura alia
loca Patrum, ’ g
5. Ad primum refponderi poteft primo
fmiffa maiore , negando minorem . Ex

tran
dodrina Augulini lib. 3. de lib. arbitr.cap.6.
& 7. Damafceni Dialog, contta Manichos
poft medium, S. Thom.opufc. de Predeitina-
tione,cap.7.quem (equuntur Thomifte com-
muaniter, quos refere, & fequitur Ruiz djEpup
17. de predeltinatione, fect. 2. melins 3 &ell~
gibilius eft reprobis creari, & jin zternumos
damnari, guam non creari, vel polt peccatum
annihylari-, adeoque quilibet prudens , datas
optione , deberer eligere | um pre fecuns
do s ergo s Audiatur Augultinys lib. 3. de'lib,
atb- ¢. 6. Si guis dixevit poneffe; quam miferum
me effe mallem , refpondebo , meutiris . Et cap.7.
initio ; 8¢ dixeris ; ideo magis wolo wel mifereffe &
quam omning non efle , quia iam fum , fi auiem
prius guam effews , poffemn confuls , eligerem now effe
paz:;};, quam vt mifer effem 3 panc auten id nola 4
quod welle deberom; hane refponflonem ex pro-
feflo reijait Anguflinus toro cap, 7 Cum.s
cnim qaui exiltic, in quantum exifbit, licer mi-
fer fit, parriciper aliquid de divino clle, des
diuino bono, de diuina vita , & de divina co=
gnitione, & amore , quo Deus amat fuam fes
hcitatem, quiautem non ¢it, omnino nul-
lum bonum participet , melius elt miferams
efle, pacticipando minlta bona, quamnullg
padto efle; carcndo omni bono .

6. Opponiturillud Chriti Matth. 26. #e-
lius erat illi, fi natus non fuiffet . 3

7- RelponderRuiz ex Damafceno,& alijs
per hoe folum fignificaci, quod dara optione;
vaufguifque practice deberer potius eligeres
non efle, non nafci , & non creari, quam pec-
care, cnm peccarum fit pradtice incligibiles o
In hoc autem fenfu, data optione , vaufquifl=
que practicé deberer potius eligere non creas
Ii; vel annihilari >quam peccare , & pradefti-
nari, ac faluari, fiquidem peccatum pr;isfticef:
cit incligibile . At data optione deberet vaufs
quifque potius cligere creari, & pradeftinari,
Deco pc‘rmi[tcu:c peccatum , quam non erea-
ri; & proportionaliter data optione ; deberet
cligere creari , ac reprobari, & dambariins
zrerngm ; Deo pcrmittcutcj peccatum finale ,
& zternam damnationem , quUam NON Creaki,
vel angihylari. luxta hanc dodtrinam , cuin
Deéus etiam geprobis conferat flatnm magis
eligibilem , quam i non creafict, voluntas
creandi reprobos , permittendo corum:-dam-
nationem, eft erga reprobos beneuola .

7« Verum quia hxcdoétrinad multis non
apprebatur ; rclpondeo fecundd diltinguo
maiorem ; non et voluatas benenola, quas
nemo prudens veller (e amari fecundum vire
tualitatem, quam voluntas habet per fe, & ex
wtentione velentis, concedo: fecundum virs
ﬂlﬂi}{?fcnh quam habet per aceidens , & jim=
P?Ci‘b”ffchpl‘optcl‘ abnfum liberiarbitrij con«
ditionaté pranifum ; nego : ditinguo eodem

pa&to

b

TSNS [

oL

s

i
i
L

ek

¥



-~
L3

b

—

Lib. IT. Quaftio LXXXIL

palo minorem ;& nego confequentiam . In
voluntate, gna Deys vult dare reprobis auxi-
lia futhcientia , poteft confiderari duplex vir-
tyalitas. Prlmaeft, per quam Deus per fes
vult reprobis date bonum creationis , & alia
bona paturalia , & multa bona gratiz , & bo=
num fufficientiz ad confequendam flutem ,
& vultdare etiam falutem, i per reprobos
non itererit, ideoque it paratus dare eadem_s
auxilia, 8 peripla predeltinare , fi videret re-
probum bené viurum ijs auxilijs, Secunda,
virtualitas eft, per quam Deus, quia condi-
tionare videt reprobos abufuros ijs auxiliis,
peraccidens yult permitteré peccatym finale
reproborum, eofque in pagnam peccari in
gternum damnare . Quiliber pradens veller
fe amari voluntate Dei {ecandum priorexis
virtualitatem , nollet fe amari fecundum pa-
{teriorem, ideoque volunras Dei fecundumes
{u‘iorcm virtualitatem cff fimpliciter bencuo-
a3, fecundum pofteriotem non et beaceuola ,
fed iufié vult pgenam. Hanc fecundam vire
tualiratem reprobi {ibi ipfis imputeat , cum
pofliat ben¢ vtendo auxilijs fufficientibus ,
illam impedire, & indire@¢ facere; vt Dous
dederirillisauxilia (ufficieatia voluatate ha-
beate (olum priorem virtaalitatem , fine po-
tteriori,

8. Dices primo; vt volaatas illafit im-
pliciter bencuola, debet efe bencuola fecun-
dum omnes virtualitares ¢ ipfa identificatas.

9. Refpondeo hoc negando . Denomina-
tio enim fimpliciter beneuoli defumitur ex
1is; quee Deus per fe vulr , non ex ijs , quz fo-
lam per accidens vult, aut permicriz .

10, Dicesfecundo: debzt effe beneuola,
omnibus penfatis ,

11 Refpondeo eodem padto : debat eley
benenola, penfatisomaibus, que Dous per
{c vult, non autem penfatis ijs, quz folum.s
per accidens valt, aut permittic.

12; Dices tertio ; ergo voluntasilla con-
fiderata cun omaibus predicatis , & virtuali-
tatibus, non elt beneuola ,

15. ~ Relpondeoa;diftinguo; non cft beac-
uola beneuolentia formaliter aficmabili dea
omnibus pradicatis, & formalitatibus, con-
cedo i non et benenola benzsuolentia forma-
liter afhirmabili de predicatis, & virtualitati-
bus per [e inrentis, nego . Aliud eft, quod
voluntas illa (it farmaliter beneuola, confide-
xatis omnibus pradicatis; aliud cft , quod fit
formalitet beneuola, beneuolentia affirmabili
de amnibus predicatis, Primum eft yeram,
fecundum falfum, Sicutenim homo, confi-
deratis omnibus pradicatis efentialibus , difs
fertab equo , (ed non fecundum omnia pra-
dicata, fiquidem non differt fecundum prz-
dicatum animalis, fed folum fecundum prz-
dicatum ractionalis; fic volantasilla , confi=
deratis omnibus praedicatis, et fimpliciter be-
neuola,fed non eft beneuola formaliter fecun-
dum pradicata omnias fed {folum fecundum
pradicata per fc intenta,

245

14. Ad 2. diftinguo antecedens . Medi-
cus dans zgroto medicamenta , quibus pre-
nidet 2grotum f(ia culpa non fanandum , fed
moriturum, paratus dare eadem medicamen-
ra, fivideret grotum fainindum , & habens
iu{tam rationem non dandi alia medicamen-
12, cum quibns videt zgrotum fanandum ,
noan daret voluntate beneudla , nego ; feclufis
ijs circunftantijs , concedo: & ncgo confe-
quentiam , Si medicus darer groto medi-
cameata, preuidens @grotum fanandum , {i
peripfam non @eterit, & de facto non fanan-
dum culpa iplius ®grori, & paratus dare, i
przuiderer agrotum fanandum & habens ,
igitam rationcm non dandi alia medicamen-
i, cum quibus vider @grorum fanandum,
darer volunrare beneuola ; fed Deusdat cum
1itis circumtantijs auxilia {ufficientia , & ha-
bet iuftam rationem non dandi alia auxilias ,
quz videt efficacia ; alioqmn non poflet per-
mittere vlilum peecatain , prefertim mortas«
le, & ficcreatarz rationales effent effentiali-
ter impeccabiles , & incapaces damnationis s
crgo Deus dat reprobis auxilia fufficientia vo-
luatate beneuola.

De concordia libertatis bumanad cum dining
Scientia y Voluntate 5 Pradeflinatione
ac Reprobatione »

QVAESTIO LXXXIIL

Virum omnis nece(fieas autecedens 5 & inimpe-
dibilis & libero arbitrio 5 anferat liberra-
Aem aituiy quem neceffario infert »

T Idetur non auferre. Primo enim ex

di¢tis quzftione 72. numero ro- heg
Veritas : Deus potel per auxilia indifferentia mouc=
re cor hominis ad omnes aus liberos,quos volnerit ly
eft mztaphyficé neceflaria; fed Deus per {cien-
tlam fimplicis intelligentiz anteeedenter ad
{cientiam mediam cognolcit omiaes veritates
metaphyficé neceffarias, crgo Deus per fcien-
tiam timplicis intelligentiz cognofcit fe pofe
per auxilia indifferentia ‘mounere cor homiais
ad quoslibet aétus liberas , quos voluerit , &
ex hac cognitione antecedenter ad {cicntiam
mediam poteft facere hoc decretum : Ego vo-
lo, wt Petruslibere conuertaiur ; cum potentia proxi-
ma [ non coneriendi, & ideo wola illi dare aliquod
ex auvilifs , cum quibus per feientiam mediam vi-
dero Petrum liberé conuertendum,cum potentia pro=
xima [e non conuertendi; fed hoc decretum cumy
vellet efficaciter liberam conuerfionem, non
auferree actai libertatem ;s alioquin froftrace-
tur fe ipfum, & faceret, vt conderfio, quam
vult effe liberam, effet non libera; rurfus hoc
decretum com effet effentialiter efficax , effet
neceflitas liberz  conuerfionis Petri penitus
antecedens; & omnino inimpedibilis 4 libera
arbicrio Petri; quod nullo pao potcft impes

dire




246

dire decretum regulatuma fola fcientia im-
plicisintelligentiz ; ergo aliqua neceflitas pe-
nitus antecedens, & inimpedibilis 4 libero ar-
bitrio poteit non auferre libertatem adus,
guem neceffario infert.

2. Secundo Chriftus per vnionem hypo-
ftaticam non impedibilem & libero arbitrio
Chrifti habet neceflitatem penitus anteceden-
tem ad non peccandum , & ad feruandaom-
nia diuina pracepta, prefertim naturalia, pu-
ta ad obfernanda przcepta non menticndi,
pon peierandi, non blafphemandi &ec. crgo {1
omnis neccflitas antecedens anferret libertas
tem a&ibus, ad quos elt neceffitas, Chriftus
non liberé,ac non meritorié. obfernaffer pre.
cepta dinina, prafertim nataralia .

3. Tertio actus liber definitur : Dui proce-
dit @ porentia proxima indifferenti ; ergo ficut re-
pugnat, vtaliquid fitanimal rationale,& non
fit homo, fic repugnat, vt aftus voluntatis
procedat a prinicipio proximo indifferenti, &
tamen non fit liber; fed aétus, ad quem detur
aliqua neceflitas antecedens extrinfeca princi-
pio proximo;, illudgue non immutans , poteft
procedere d principio proximo indiffercnti ;
ergo tunc non potclt non effe liber .

4. Refpondeo cum pluribus auctoribus
Societatis , omnem neceflitatem omnino an-
tecedentem , & inimpedibilem 4 libero arbi-
trio, auferre liberratem illius aétus, quem ne-
ceffario infert »

5. Probatur primo : nam Ariftoteles , &
etiam San@i Parres, vt explicent , quo pacto,
Jicet dinina prouidentia fit neceflitas neceffa-
rio inferens actus prefcitos , tamen actus pra-
fciri, e. g peceata ab zterno preicitad Deo,
fiant liberé, docent prafeientiam Dei effe ne-
ceflitatem aliquo pao confequentem actus
przicitos ;ergo exiftimarnar , quod vt necef-
fitas non auferat libertatem, debet effe aliquo
pacto confequens aétum liberum, & vt logui-
1ur Ruizdifput. 32. de Scientia Dei, feét. 2.
Patres videntur hanc dodrinam didiciffe ab
Ariftotele, aut eumdem Spiritum, qui per lu-
men nature Ariltotelem docuit, docuiffe Pa-
tres per lumen gratiz . Probatur antecedens:
Ariftoteles primo Periherm.cap, 8. vt congi-
liet prefcientiam cum libertate acuas prafciti,
dicit : Non enim quia affirmatio ditta efd , ant nega-
tio, ided erity ant non eric ; crgo per Ariftotelem
ideo prefcientia actus futuri non aufert liber-
tatem, quia non eft antecedens, fed potius
confequens adtum . Iuftinus Martyr g. 58. vt
explicet, quo patto San@us Perrus liberé ne-
gauerit, & Indas liberé prodiderit Chriftum.s,
Yicer Chriftus prefeiucrit negationem Petri,
& proditionem Iud=z, dicit . Nen caufa eins ,
quod futurum eff pranotio, fed quod futuwrum eft
pranotionis; ita fit, vt non Chriftus proditionis casn-~
fafie; [ed proditio caufa eff Dommi prenotionis .
Origenes lib. 7. in Epift. ad Rom. in illud ca-

Pitis 8. Duos prafeinit, ¢ pradeflinanit dicits
Mo propterea evit aliquid,quia id fzit Deus futuram,
fed quia faturum eff , [citur & Deo, ante qHam fits

De necellitate anicced

R S
Y ¢
folal\

Chry foftomus homil. 60.in‘Matthzum expli-
cans illud Matthei 18. ¥emundo d feandalis di-
cit s Non quiz futura predixit , idcivco euenient s
fed quoniam omnino euenturi exant 5 id eircd predi-
xiz - Hieronymus in caput. 26.Ieremiz initio:
Non ex co, quod Deus feit futurum aliquid, idcivco
futwrum off 5 fed quia faturum eff ; Deus nowit ; &
in cap. 2. Ez=chiclis: Non quia illa futura co-
guofcits neceffe eft nos facere, quod ille prafeit , fed
quia nos propria voluntate fumus faffuri 5 ille nounit
futurnm, quia Dewns eft . Auguft. lib. 5. de Ci-
itecap. 10. Neqgue enim ided peccat homo , q#id
Deus illum peccaturum effe prefcinit , & conclu-
dit, qui fi nolit, omnino non peccat , fed [i pescare
noluerit, etiam hog ille prafcinit . Cyrillusin lo.
cap. 10. Luoniam ita nonnulli [ponté falluri erant,
idcivco prafcins futuvornm futura pradixit . De-
mum Anfelmus lib.de concordia prefcienti®,
pradcttinationis, ac gratie cum libero arbi-
triototus eft in eo , vt oftendat prefcicatam,
& predeflinationem , licet neceflario interant
a@tus prefcitos , & pradeftinatos , tamen non
auferre actibus libertatem , quia inferunt ne-
ceffitate non antecedenti , fed confequenti
actus liberos, ac proindé euitabili & {libero at-
bitrio , ideoque cap. 1. iater alia dicit. Has ne-
ceffitates facit woluntatis libertas , qua prius, quam
fint, eas canere poteft . Profedo filibertas facit
has neceflitates, funt confequentes: fi libertas
poteft illas cauere, {unt neceflitates euitabiles,
& aliquo paéto impedibiles d libero arbitrio «
Et cap. 2. dicit : Jén«za‘nm prafeita , & pradeflia
nata , von eneninnt ea neceffitate, qus precedit rem »
e facit, fed ea 5 qua vem fequitur . Videri poteft
Ruiz loco citaro .

6. Deber autem aduerti Patres ad conci-
liandam prefcientiam , & pradeftinationcm
cum libertate, non refpondere neceflitatem
cx prefcientia , & pradeftinatione effe pure
exttinfecam voluntati creatz, fed effe necefli-
tatem confequentem; ergo ex mente Patrum
requiritar, vt omnis neceffiras ad actum libe-
rum fitconfequens, & non (ufficit , vt fit pus=
ré extrinfeca.

7.~ Obijcitur Auguftinuslib. 15.de Trinits
cap.13 dicens. Fniucifas cyeaturas [pivitnales, &
corporeas, non quia (unt, ided nouit 5 fed ided funt ,
quianonit : & Gregor. lib. 20. Moralium , cap.
23.dicens: Due funtnon ab aternitate eius ideo
videntur ; quia funi , fed ideo funt, quia vident ur,

8. Relponder Magifter fententiarum ins
1. diftin. 38.cap.z.quod dum dicitur res ided
effe, quia Deus nouit , & videt, accipitur co-
gnitio , & fcientia Deipro fcientia fimul , &
beneplacito, & fenfus eft : {Resideo funt , quia
feienti s & videnti placuitite caufas difponcre , vt
Jfint; cum dicitur, quod non ided Deus videt,
& fcit futura, quia fant futura, negatur futu-
ra effe caufas (cientiz, & vifionis diuinz, quz
{cientia, & vifio et incanfata, ideoque nons
habet caufam: at non negatur futura cfies
conditionem, finc qua non fuifsét 4 Deo pra-
feita; cum profeto Deus non prefciffet fud
tura nobis libera , nifiliberé ponerentur fuo

cm-

M g

i

o




i

A

{

=
v

ot 118

.

Liber II. Quaftio LXXXIIL

ore’ & per modum conditionis, & obie-
matcrialis determinarent. diuinam: pre-
fticntiam, vrexplicauiq.43. Eodem pactoex-
plicandus eft . Tho- cum dicit{cieatiam Dei
eflecaufain reromn .
g. Probatur fe undo conclufioinam-aduss
i quo voluatas non potelt abftinere s procul-
dubio non eft liber 3 fed voluntas non: poteit
likeré abftincre ab adtu , ad quem habet ne-
ceflitatem omnino antecedentem ;3 ergo &e.
Probatur minor 3 nam neque potelt abitinere:
i tali actu in fenfu eompelito.hoc eft coninn-
gendo amiffionem talis adtus cum neceflitas
te faciendi illum, vt fatentur aduer(arij y cun
talis coniundio fit chimetica ; neque potefk
abftinere ab adu in fenfuo diuifo,ita vt habeat
potentiam liberam fe dinidendi 4 neceflitate
penitus antecedenti 5 camque impediendt ‘s
alioquin co ipfo talis neceflitas non cifet oms
nino antecedens,fcd aliquo pacto confeghens;
& libera s erzo folum potelt abftinere ab adtu
infenfu dinifo , fine potentia fe dinidendisfed
potentia abftinendi ab acta in fenfu dinifoy
finc potentia fe dinidendi ab eo , cumquo
adtus coniunginon poteft, non fufficitadli-
bertatem; ergo &c. -
10. Probaturjtertio: nam voluntas non
eft liberaad acdum , ad quem habet neceflita-

tem fibi nullo pacteliberam; fed neceflitas,

omnind antecedens nullo pacto eft liberavo-
luntatisergo voluntas non eft libera ad adtum,
ad quem habet neceflitatem penitus antece=
dentem. Rurfus voluntas noneft liberaad id,
quod hic, & nunc eftilli impofiibile impofli-
bilitate ipfi non libera; fed voluntas habens
neceflitatem antecedentem ipfi non liberam
adatum A. habetimpoffibilitatem ipfi non
liberam omittendi a&tum A . neceffitas enim
vnius contradi@orij eft impoflibilitas alterias,
¢o pacto, quo neceflitas ambulandi eft im-
poflibilitas non ambulandi ; ergo voluntas
habens neceffitatem penitus antecedentem
non liberam faciendia&um A.né cft libera ad
omittendum aétum Aifed cumnd eft libera
ad omittendum a@um A .non cft libera,(ed eft
neceflitata ad faciendom a&um Ajetgodic.
11. Probaturquartd. Vt cnim voluntas
fit libera ad actum A. ¢ 2. debet habere po-
tentiam proximam illum omittendi 3 fed i
habect neceffitatem penitus antecedentem ad
adtum A. non haber potentiam proximam il
lum omittendizergo &c. Probatur minor.Po-
tentia enim proxima conftitnitur per negatio=
nem ommis impedimenti infuperabilis dli-
bero arbitrio: ¢. g vt cgo poflim proxime
ambulare, debeo carere omni imspedimentod

.mé infuperabili ad ambulandum, fi autem

habeo aliquod impedimentum a me infupera-
bile ad ambulandum , pofum quidem habere
potentiam remotam , Non autem proximam
ambulandi’, fiquidem patentia. proxima eft
potentia expedita ab omni impedimento in-
nincibili 3 fed fi volantas haber necefliratem
penitus antecedentem ad atum A« habet ims

2417

pedimentum infuperabile omittendi adtum
A:nam neceflitas infuperabilis ad vnam par-
tem contradictioniseft impedimentum infus
perabile alterius’; ergo .

11. Vr afferam quintam probationem ,
fuppono tres regulas fummulifticas tradites
ab Arifiotele 1. Priorum , & receptas ab oms
pibus . Prima eft: cum antecedens eft necefla=
rium, ctiam confequens eft neceflfarium . Vt
demoftrerur, premittendz (unt definitiones
antecedentis , & confequentis, neceflari) , &
non neceflarij. Antecedens dicitur propofitios
ex cuius veritate fequitur neceffario veritas
alterius propofitionis , itavt ipfa non poflic
effe vera, quin altera propofitio {it vera.Con-
fequens dicitur propofitio , cuius Veritas fe-
quitur necefland ex veritate alterius, ita vt
non poflitalia propofitio efle vera, quin ipfas
fit vera. E.g. ex his duabus propofitionibus
Petrus eft bomo; Petrus eft animal , prima et ante-
cedens, fecunda eft confequens; quia cx veri-
tatc iftius Petrus eft homo , {equitur necellario ;
ergo Petrus eff animal

13. Propofitio neceflaria dicitur,quz non
poteft non cffe vera,adeoque pro quolibet ca-
fir poflibili eft vera, qualis cft hec,bomo eff ani-
mal vationale . Propolitio non neceffaria ¢ft ,
quz poteft non cfle vera, adeoque pro allquo
cafu poffibili non eft vera, qualis eft hec, Pe-
trus currit .

v4. His pofitis , demonftratur regula. Si
confequensnon cft neceffarium, pro aliquo
cafu pofibili non eft verum , vtdidum eftin
definitione non neceflarij s fed antecedens vt
poté neceflarium, pro omai cafu poffibili eft
verum , vt didumeft in definitione necefla-
ri) 5 ergo. proaliquo cafu poffibili eft verum
antecedens , pro quo confequcns non eft ve-
rum ; quod eft contra definitionges allatas an-
tecedentis , & confequentis, adeoque (i ftant
tales definitiones, ftat regula, & fi antecedens
et neceffarinm , ctiam confequens cft necel-
farium .

15. Secundaregulacft: fi antecedens eft
poffibile prout opponitar impefibili, hoc eft
non impoffibile, etiam confeqaens cft poffi-
bile, hoc eft non impoflibile . Demonttratar.
Poflibile enim ¢ft, quod pro aliquo cafu pol-
fibili et verum:impofiibile elt, quod pro
nullocafu poflibili eft verum ; ergo fiante-
cedens eft poflibile , & confequens 1mpofiibi-
le, proaliquo cafu poflibili verum effet ante-
cedens, pro quo confequens non cffet verum,
quod repugnatj definitionibus antecedentis ,
& confequentis .

17. Tertia regula eft: fi antecedens et
poflibile prout opponitur neceflario ; hoc el
contingens , ac potens elfe , & non cffe ; con-
fequens potett elfe neceffarium. Probatur pri-
mo : nam ex hoc antecedenti Creatwraclt , fe-
quitur hoc corfequens; ergo Deus elt, & ra.
men illnd antecedens et contingens, & nono
neceffarium ; confequens ¢t neceffarium , &
non contingens « Probatur fecundo : naman.

teces




5 4 E’ by

o
AR o
tecedens potefl efle fallum, & confequens ve-
rumic. g. {1 Deus nihil creaffer, falfum effet hoe
antecedens creatara eff,& verum efiet hoc cone
fequens, Deus eff 5 €rgo ex co, quod antece-
dans VL paté contingens pro aliguo cafu pol=
fibili eflct falfum, confequens vt poté necef
farium pro nullo cafu poiflibili effer falfum ,
non fequitur vlilum inconuenicns.

18. His pofitis , probatur quintd conclu=
fio. Nam iuxta primam regulam cum ante-

cedens eft abfoluté neceflarium , & non con-
tingens, etiam confequeas eft abfoluté necefl-
farium, & non contingens; ergo cum antece-
icas cft alicui, puta Petro neceflarium,& non
liberum , ctiam confequens eft eidem necef.
farium , & non liberum ; fed i daretur necef-
{itas omniné antecedens conucrfionem Petri,
puta decretum explicatum in primo argu=
mento, quo Decus antecedenter ad {cientiam
msediam dicerets Ego wolo, wt Petrius connertan
ter , hoc antecedens , Deas wult , vt Petyus cone
uertatut 5 eflet Pecro neceffarium ; & non libe-
rum, & prorfus inimpedibile d Petro ; ergo
ctiam hoc confequens Petrus conuertitur , quod
neceflario fequitur ¢xillo antecedenti , effet
Petro neceffarium , & noan liberym , adeoque
Petras non liberé, fed neceflario conuertere-
tur. Probatur confequentia primi Enthyme-
matis « Sicut neceflarium abfoluté eft , quod
pro omoi cafu poflibili clt verum, quod auté
pro aliquo cafu poffibili non eft verum, non
clt neceflarium abfolute , fed contingens ; fic
alicui neceffarium , & non liberum ¢ft , quod
pro omnicafu illi proximé poflibili,& libero,
elt verum , quod awvtem pro aliquo cafu illi
proximé peffibili, & non libero ; non eft ve-
rum, non eft illi neceflariom, fed aliquo paéto
liberum. Hoc pofito,ficargamentor. Si hoc
confequens , Petrus conuerticay eft Petro nons
neceflarium , fed liberum , poteft non effe ve-
rum pro aliquo cafu Petro proximé poflibili,
& libero, nimirum procafu, pro quo nolit
conuerti; fed antecedens, nimitnm Dews puls,
vt Petius conuertatur, vt poté Petro neceflarii ,
eft verum pro omni cafu Petro proximeé pof-
fibili, & libero’; ergo antecedens poteft cffes
verum pro cafu, pro quo confequens non fic
verum, Quod repugnat definitionibus antece-
dentis , & confequentis .

19. Dices. Licet quotiefcu mque poflibi-
le eft antecedens, poflibile fit con fequens inx-
ta fecundam regulam , tamen non quotiefcfi.
que mihi poflibile et antecedens , mihi pofli-
bile cft confequens; ergo licet iuxta primam
regulam quoticfcunque neceffarinm oft ante-
cedens, neceflarium fit confequens, tamen.
non quotiefcunque mihi neceffarium eft an-
tecedens , mihineceffarinm eft confequens .
Probatur antecedens . Nam hoce antecedens ,
&gowideo Solem moneri, ¢ft mihj poffibile, & [;.
pcrum‘ » fiquidem clandendo oculos, poflum
ampedire, n¢ Videam motum Solis; fed ex illo
antecedenti infertur hoe confequens ; crgo
Sol monctnr , quod non eft mihi poffibile , &

De necellitate antecedenic

liberum, cum non poflim impcedire motum
Solis ; ergo &c.
20, Relpondeo,diflinguo antecedens : li-
cct quoticfcunque poflibile eff antecedens
poflibile fit confequeas, tamen non quotici=
cumque poflibile mihi eft antecedens , pofli-
bile muhi eft confequens, fumendo poffibiles
pro non impoflibili, vt (umitur in regulas ,
nego s lumendo poffibile pro non neceflario,
hoc eft pro contingente, concedo ; fed nego
fuppofitcum : & ncgo confequentiam. Iniila
regula 2 cum pofilile eff antecedens, poffibile eff con-
Jequens , poflibile fumitur pro non impoffibili,
ac non repugnante » Sumendo poflibile ins
hoc fenfu,cum mihi poflibile ¢ft antecedens ,
ita vt mihi non repugnet, etiam confequens
eft mihi poffibile, itavt mihi non repugnet ,
ideoque exeo, quod mihi poflibile , hoc
eft non rcpugnans eft videre Solem mo-
ueri, legitime infertur ; ergo mihi poffibiles ,
hoc ¢ft non repugnans eft Solem moueri. At
fi fumatur polfibile pro non neceffario , fen
pro contingenti, poteft efle abfoluté poflibile,
hoc eft non neceffarium, fed contingens ante-
cedens, & noo effe poffibile, hoc cft contin-
gens, fed efle neceflarium confequens, vt dis
Gum cft in tertia regula; crgo proportionalis
ter poteft effe mihi poifibile , hoc cft non ne-
ceflarium , fed contingens , ac liberum ante-
cedens, & tamen confequens non effe mihi
poflibile, hoceft contingens, ac liberum , fed
neceffarium;; ergo non eft mirum, fi ex hoe
antecedenti mihi potfibili , haceft libero, wi-
deo Solen moweri, inferatur hoc confequens mi-
hinoa pofiibile, hoceft non liberum, fcd nee
ceflarium ; ergo Sol mouetar . Hinc argumens-
tum rerorquetur . Nam ficut ex co,quod pol-
fibile, hoc eft non repugnans et antecedens ,
infertur , guod poffibile, hoe eft non repu-
gnans ¢t confequens , fic ¢x eo, quod mihi
poflibile s hoc eft mihinon repugnans eft an-
tecedens s infertur , quod mihi poffibile, hoe
¢t mihi non repugnans eft confequens ; crgo
ficut exeo, quod neceflarium, & non contin-
gens eft antecedens, infertur, quod necefla-
rium & non contingens eft confequens.ficex
€0, quod mihi neceflarium , & non liberum
eft antecedens , infertur , quod mihi necefla-
rinm , & non liberum eft conlequens; & ficue
cx anteccdenti non neceffario, fed contine
gente , & libero poteft inferri confequens nee
ceflariom , & non contingens, neque iibe-
rum, fic ex antecedénti mihi non neceflario,
fed contingenti, & libero poteft inferri confen
quens milu neceflarium, & non contingens ,
neque liberum.

21. Coacluditur, quod ficut ex anteces
denti neceffario infertur [confequens ncceffas
rium , noo felum necefsitate confequentiz o
fed neceflitare confequentis , quz opponitur
contingentiz , fic ex antecedenti alicni neeef=
fario infertur confequens illi neceflagium,ngn
necelfrate folius confequentiz, fod neceffita-
te confequentis, qua opponitur libero . Pra-

ter

_
3%

b

A
“rehi Rl Gy

Tpaci

t s

e
o g
b2

E
o

e

T

*

T




AN

e

e

LiberIL. Q uaftio LXXXIIL

ter quaim . quod necellitas penitus antecedens
canlat neccflarium ncceffitate non folius con-
{cquentiz, fed confequentis , qua opponituz
libertatidicet quod infertar necefiario necefli-
tate confequenti , & libera poffitede necefla-
tinm ncceflitate {olins cenfequentiz , quz
.non opponitur libertazi, vtexplicabitur qua-
flionc fequenti .
2t. Ad 1. concedo Deum per [cientiams
fimplicis intelligentiz cognofcere fe pofle per
rwuxilia indifferentia mouere » & conucrteres
‘cor hominis , pro vt voluerit, vt bene proba-
iur in argumento: fed nego pofiec Deum de-
pendenter ab hac {cientia antecedenter ad
{tientiam mediam faccre hoc decretum ;s Ego
L0 5 WE Petris (idere CONKEITAtY, CHM Polentia pro=
Xima [e aon connercendi » Lnpoflibilitas huius de-
pi iciter . Primo probatur s
nam ex dictis qu 6%, Deusad omnia (uas
decreta debet di 4 tota fua fcientia ipfi
non liberas alioquin impradenter decerncret;
{ed fcientia media et Deo nonlibeta ; ergo re-
pugnar Deum aliquid decernerc X folafcien-
tia_fimplicis 1neclligentie , independenter: d
{cientia media .

2;3. Probatur fecundo impofibilitas illius
decreti .« Vi enim bene probatur in argumens
to, illnd decretum cfiet neceflitas antecedens,
& inimpedibilis liberz conuerfionis Petri ¢ fed

du

neceflitas antecedens, & inimpedibilis alicuiys

a&us aufertilli a&ui libertatems vt probatuin
¢ft in refolutione quaftionis; crgo illud decre-
w0 faceret,ve Petrus couerteretur {imul liberé,
& non liberé , & fruftraretur fe ipfum, fiquidé@
vellet,ve Petrus liberé conuerterctut , & face-
rétvt conuerteretur nd liberé,quod repugoat.

24, Ad 2. diftingno antecedens = Chritus
habuit neceffitateni omnind antccedentem ad
obleruanda diuina pracepra per hunic, velilr
Ium a@tum; concedo : per hunc aGtum deter-
munaté, nego: & diftinguo confequens; €rgo
Chriftus non liberé obferuauit precepra libet-
tate, qua poffer non obfernare; fed tranfgredi,
‘concedo # libertate , qua pofict non cbieruare
vno afu, fed alio , nego confequentiam , &
retorqueo argumentum - Chriftus , quia per
ynionem hypoftaticam habuit necefliratem
antecedentem ad non peccandum , & ad non
tra(gredienda pracepra,non habuit libertatem
peceandi, & tranfgrediendi pracepta ; €rgo ne-
ceflitas antecedens aufert libertatesn ad id , ad
quod ¢l neceffitas antecedens . Earenus VEro
Chriftus fuit liber ad obfernanda pracepta pct
hanc aéum, vel alium , quatenus non habuit
neceflitatem antecedentem ad pracepta ob:
feruanda per hunca@um , fed potuitilla ob-
feruare per alium aétum, & omittere hune
a@tum . Proportionaliter fi Deus antecedentes
ad fcientiam mcdiam ‘decernerct conuck:
fionem Petri,fed non decerneret hane conuce-
fionem 5 Petrus poflet effc liber ad. fe con-
uertendum hie, vel illa conuerfione , {ed non
poffet effe iber ad emittendam omacm con-
uerfionen.

249

25. Ad 3. concedo antecedens, & primam
confequentiam, fed nego fuppofitum antece-
dentis affumpti . Supponitur enim poffe diri
nece(iratens penitas antecedentem ; qua nonr
immuter principivm proximum’s hocautcm
cft falfum . Ratio cft, quia ex dictis num. 10.
in quarta probatione, principium confiruitur
proximé liberum ad aGum pér negationesms
onibis impedimenti inuincibilisad omitten-
dum acum ; fed neceflitas penitus antecedens
perfe 1pfam formaliteraufere hanc negatio-
nem , com fit impedimentum inuincibile ad
aGum omittendum ; €ergo.

26. Hinc poteft refponderi ad ‘interroga-
tionem , qua quaritur , virum decretum ex-
trinfccum conuerfionis impediat formaliter »
vel radicaliter, & efficienter potentiam pro=
simé liberam fe conuertendi? Dico,quod pex
fc ipfam formaliter aufert negationem im-
pedimenti inuincibilis ad omjttendam con®
uerfionem , adeogue per {¢ ipfum formaliter
impedit porentiam proxime liberam , co pa-
o, quo quialux in aere per feipfam formalis
teraufert prinationem lucis, per feipfam for:
maliter impedit tencbrofum , quod conftitui-
tur tale per priuationem lucis .,

27, Queres : decretum extrinfecum peni-
tus antecedens conuerfionem immutat ne in-
trinfecé potentiam proximé liberam fc con=
uertendi?

28, Relpondeo affirmatiug, fiquidem au-
fert negationem impedimenti infuperabilis »
quz negatio cft vium ex conftitutinis intrins
fceis, & effentialibus potentiz proxime libe-
rx. Addo, quod fortaffe voluntatem ipfam
non immutat intrinfecé . Sed aliud eft nons
immurare intrinfecé voluntatem,fqua fecun-
dum fc precisé eft indifferens ad hoc, vt fir,

_vel non fit proximé libera 5 alind eft non im-

mutare intrinfecé potentiam proximé libe-
ram, vt proxime liberami .

26. . Dices : voluntas non poteft conflitui
proxime libera per negationem decreti‘peai=
tus extrinfeci veluntati '

30. - Refpondeo id negando . Comimuni-
teradmitticur volantatem conftitui proxime
liberaus per decretuimy difinactinnm extrinfes
cum,quo Deuseft paratus concurrere ad plu=
res adtus;ergo ctiam poteft conftitui proximé
libera per negationem decereti - extrinfeci vo-
luntati , vs infra‘magis explicabitur .

QVAESTIO LXXXIY.

Viram necelfiras confequens poffis anférreli-
bertatem aéinis quem neceffario infers ?

b Idetur poffes Eadem eniny eft ratiode
V neceflitate antecedenti, ac de neceffi=
tate confequenti; fed peceflitas dntécedens
poteft auferre,& defacto femper anfert liber-
tatem adtui, ad quem cft ncceflitas antece-
dens ; ergo etiam nece flitas eonfequens «
1i 2 Ref




e =

=

S

H

250  Denecelsitate confequente.

2. Refpondeo nomine neceffitatis intellj-
gi id, ex cuius pofitione aliud infertur , jta vt
cle non poflit,quin alind {it,co qued coniun.
gi nequeat cum negavione illivs . E, g. quia
Icientia , qua Deus prefcinit Antichrifium.
peccaturum, non potelt coniungi cum hoc,
quod Antichriftus non fit peccarutus, ac pro-
indé valet s Deus prafciuit  Antichrifium peccatu=
vum 5 ergo Antichyiflus peccabit , 1alis prafcicn-
tia eft quedam neceflitas, vt Antichriftus pec-
cet. Neceflitas diuiditu r in antecedentem.s ,
& confequentem . Neceflitas antecedens eft ,
quz non includit , neque fequitur, aur deter-
minatur ab actu, quem neceflario infert. Ne-
ceflitas confequens cit?, que includit , vel few
quitur, ac determinarur ab adu, quem necef
fariojnfert . E. g. neceflitas, qua cx eo, quod
beati videant Deum, fequitur, quod ament,
fiquidem valet : beats vident Dewm 5 ergo Deums
amant, clt neceflitas antecedens , quia vifio ita
infert amorem , vt non includat , neque fe-
quatur, aurdetcrminetur ab amore, fed prae-
cedat natura, & determinet ipfum amorem .
E conuerso neceflitas , qua ex eo , quod quis
operetur liberé contra confcientiam,infertur,
quod peccar, eft confequens, quia hoc, quod
eft operari contra confcientiam , includir ip-
fum peccatum . Similiter neceffjtas » quaex
€0, quod ego recordor me peccafle, infertur 5
quod peccarim , cft confequens , quia mes
moria cuidens peccati fequitur, & determi-
natur ab ipfo peccato commiflo . Nam ideo
recordor me peccafle, quia peccaui.

3. His politis, quaritur ; virum neceffitas
eonfequens poflit auferre liberratem actui,
quem neceflario infere .

4. Dicendum : neceffiras confcquens ad i
yt factum, aut faciendum 4 potentia proxime
poteate illum actum exerccre , vel non ¢ xere
<crey non poteft auferre libertatem tali adui .

s-- Probatur primoinam i neceffiras con-
fequens auferret libertatem actui,neque Deas
ab zterno fuiffet liber ad fua decreta exercen-
da, quod elt abfurdum,& criam contra fidem.
Probatur fequela. Nam Debs ab aterno vi
det ominia fua decreta , puta vider decretum
creandi mondum , pradeftinandi Sanétnm.,
Petrum, reprobandi Iudam &c. fed hee vifio
et neceflitas confequens exercendi talia de-

creta: nam Deus non poteft illa videre , quin
excreeat, idcogue valet : Dews vidir decretum
eveandi mundam 3 ergo habusr decreum creandi ;
ergo.

6. Probatur fecundd : nam implicat, vt
neceflitas inclndens , velfy ponens eflentia-
liter altum vt factum > aut fgc:cndumlibrré 3

& vt.habentem totamn definitionem adius lj-
beri, auferat aétui libertatem ; fed neceflitas
conlequens aum vt falum , au facicndum
3 potentia proximé potente illum cxerceres ,
Vel non exercere, lupponit aGum ve factum,
aut facicndum liberé, & vt habentem totam.,
definitionem actus liberj ; crgo &c. Probatur
minor inam adtus Liberdefinitar, 2 us pro-

Cedens 4 ‘potentia proximé potente illumis
€xcrcere, vel non exerceres ergo neceflitas
foppoaens aGum vt falum, aur faciendum #
potentia proxime potente illum exercere, vel
non cxercere, luppomit adtum vt habentem
definitionem liberi, adeoque vt liberum , nec
poreltilli auterre libertatem .

7> Dicendum fecundo : omnis neceffitas
confequens atum vr exercicum 3 potennas
proxime poreateillum exercere , eff ditecle ,
vel indire€t¢ impedibilis & Iibero a1 birrio .

8. Probatur: nam qui potcft dired¢ ima
pedire aliquid , poteft faltem indireaé impe-
dirc omnis; qua ird illud includone, vel fe-
quuntar ex itlo, vt fine co efle noo poflin: s e.
8- quia ex approximatione ignis ad flupam
lequitur, quod ignis comburat flupam, itd

vt non poffit comburere, nifi approximetus, -

qui potett dire@¢ impedire , ne ignis approxi=
metur flupz, potelt (altem indireté i pedi-
I¢, ne ignis comburat (tupam ; fed oninis ne-
ceflitas confequensitd includic, aut fequitur
attum, vt finc eo effe non_peflit : eq enim ip-
{os quod poflet efic fine 2dtu » ion edet necef-
fitas a&tus 5 ergo qui poteft diredté impedire
actum, poteft faltem indirecte impedire om-
nem neceflicatem confequentew cx rali s¢ta 3
fed liberum arbitriom cum habet potentiames
proxime cxercendi, vel non excrcend: actum,
poteft directeé aGtum non cxercere, adcoques
diredt¢ impedire; ergo poteft faltemn indire@eé
Impedire omnem neceflitatem  confequen-
tem talem aCtum , adeoque omnis neceflitas
confequens actum liberum eft dire@té, vel in-
direét¢ impedibilis 4 libero arbirrio .

9. Dicendum tertio : neceflitas nullo pa-
&a confequensa@um liberum , adeoque an-
tecedens negatiug,elt omning inimpedibilss 4
libero arbitrio .

ro. Probatur:nam liberum arbitrium di-
refte, & immediate poreft folum impediies
fuos adlus liberos, indire@te, & mediaté po=
teft impedire illa folum, quez aliquo pacto
pendent , & fequuntur a fuis actibus liberis 5
ergo quz nullo pacte pendent; aut feq auntur
cx adtibus liberis, fune omnind inim pedibilia
a libero arbitrio ; fed neceffitas ¢o ipfo, qued
nullo padto fit confequens,nullo pacto feq ui=
tur, aut pendet ab a&ibusliberis ;ergo necef=
fitas, qoz nullo pado fit confequens, eft ome-
nind inimpedibilis 4 libero arbirrio .

11. Infeireur proprietatcm conuertibilem
neceffitaris confequentis efle, vifir direqé s
vel indire@ ¢ impedibills 4 libero arbitriospro
prietatem copucrtibilem neceflitatls anieces
dentis negatine effe, vefitinimpedibilisa |j-
bero arbitr.o; idroque neceflitacem conlew
quentem ab hac proprietate vocabimus Ctiam
neceflitatemy impedibilem, neceflitarcm ome-
nino antecedentem , itd vt nuilo padto it
confcquens, vocabimus neceflitatem inim-
pedibilem. s

12.  Adargumentumin contraritm patee
exdictis« De cllientia 2Qus liberi eft, vy pPro=

cedat

P

AT

il

Ak -




x

0
¥

i

s

kpua |

| "%

Liber II. Quaflio LXXXV:

#cdatd prineipio proximo nhon habente vl-
lum impedimentam inuincibile 4 libero ar-
bitrio ad omittendum ralem’actum ; fed ne-
ccffitas ad adtum itd antecedens, vt nulla pa-
&o fit confequens, cft inimpedibilis,adeoque
olt impedimentum inuincibile ad omitten-
dum adtum ; ergo aufert libertatem adui. At
neceflitas confequens eft vincibilis, & impe-
dibilis , & fupponit atum’ vt fadtum ,aut fa-
ciendum 4 principio proximo nan habentes
impedimentum inuincibile & libero arbitrio 3
erge neceflitas confequens non poteft auferre
libertatem adtui .

“QVASTIO LXXXV.

FVirum [iicntia Uifionis , & media anferant
libertatem actibus abfolusé 5 o conditia-
nare prauifis

1 V Idetur auferre, primo , quia neceffitas

antecedens aufert libertatem adtui,
quem neceflario infere s fed fcientia vifionis ,
qua Deus videt e. g. Antichriftum peccatus
rum, eft neceflitas antecedens ®ternitate pec-
catum Anrichrifli; illndque neceffario infert;
crgo.

2. ‘Secundo, fi dicatur fcientiam , qua
Deus videt peccatum Antichrifti , antecedere
peecatum folum xternitare ; non antem cau-
falitate , & natura, contra eft : nam fcientia,
media, qua Deus videt, quod {i dederit Anti-
chrifto talia auxilia, peccabit , antecedit pec-
catum Antichrifti etiam natura; ergo &c.Pro-
batur antecedens : nam queod natura antecedit
caufam , natura antecedit caufatnn 3 fed feientia
media,qua Deus videt, 7 dedero Antichriflo bane
potestiam proximar:  peceabit , dirigit Deum ad
dandam Antichiifto hanc potentiam proxi.
mam peccandi,adeogue natura antecedit hanc
potentiam proximam peccandi, gue proxima
potentia eft caufa peccatis ergo antecedit na-

“tura ctiom peccatum, adeoque aufere illiliber-
tatem . 7

3. Tertiofcientia media, qua Deus videt:
Si dedero dntichrifio talia auxilta , peccabit , ante-
cedit patura peccatum 3 ergo non poteft naru-
ra-confequi peccarnm ; alioquin daretur mu.-
tha prionitas natura ; erge eft omnino antece-
dens, & nullo pato confequens peccatum ;
{ed neceflitas omnino antecedens aufert liber-
tatem ; ergo &c.

4. Quarto neceflitas inimpedibilis a libes
10 arbitrio aufertJibertatem actui, quem ne.
ceffario infert; fed fcientia, qua Dens videt

Antichriftom pecearurum!, eft inimpedibilis 4

libero arbitrio Antichritti; ergo &c. Probatur
minor: nam non datur potentia impediendi
praweritum , ideoque certum eft apud. Philo-
fophos, & Theologosid ; quod dixit Agatho
apud Ariftotelem 6. Ethic. cap.2.

Ho: ctiam ipfe Deas, [oloque carere widetnr
Infcltnm vt faciar ; quod faélum effatque pepactin,

251

s Quintd cum antecedens eft neceflarii ,
etiam confequens cfl neceffarium , vt demon-
fratum et queft. 82. num. 11; fed hoc ante-
cedens , Deus ab aterno [ciuit Antichriftun peccas
turum , el neeeffarium , cum non pofiit nons
effe verum ; exillo autem antecedenti fequi=
tur hoceconlequens: ergo Antichriftus peccabit 5
ergo ¢tiam peccatum Antichrifti erit neceffa-
rium,, ac proinde non liberum.

6, Sexto nollus effeGus poteft impedires
fuam caufam, dependenterd qua fuit pofitus;
fed potentia proxima peccandi fuit pofita de-
pendenter a fcientia media, per quam Deus
vidit , quod fi poneretur talis potentia proxi-
ma, peccarct ; ergo potentia proxina peccan-
di non potelt impedire hanc fcientiam medid,
adeoque hzc {cientia media eft inimpedibilis,
& aufert libertatem peccato , quod purificatas
conditione, neceflario inferr .

7. Septimo demum explicari non poteft,
quo gencre impeditionis fcientia vifionis, &
media poflit impediri 4 libero arbitrio .

8. Refpondeo, quod fi fingamus Ceumo
dare homini potentiam proximam indiffercns
tem faciendi,vel omittendi actum , & propter
defectum luminis intelle&iui Deum ignorare,,
an homeo fit facturus, vel non facturus agtum,
puta an fir pececaturus, vel non peccaturus ,
procul dubio homo liberé fe determinabit ad
actum ; fed pro co cafu homo liberé fe deter-
minaret , non quia Deus effet cecus , & nons
videret liberam determinationem homiais,fed
quia homo haberet potentiam proximam in-
differentein ad actum faciendum , vel non fa-
ciendum ; ergo pofito, quod homo’ ponatur
cum cadem prorfus potentia proxima, liberé
fe deterninatad aGum , etiamfi Deus non fit
ccus, fed per infinitum lumen intelle&inum
ab zterno videat, quod hemo ita {e determi-
nat ad ac¢tum,vt habeat potentiam proximam
fe determinandi ad omiffionem a&us. Con-
firmatur: nam eft impoffibile , vt Deus per
hoc; quod videat hominem liberé fe determi-
narcad aGum , auferat libertatem adtui ; (ed
Deus quia non eft cecus » (ed haber infinitunm
lumen, videt hoc ipfum , quod nimirum ho=
mo liberé fe determinat ad aftum: ergo (2
Deo non vidente ; adtus effet liber; etiam Deo
hoc vidente , aGtus remanet liber. Eodem pa-
éto oftenditur feientiam mediam non aufeire
libertatem actui conditionaté przuifo. Nam
{i Dews ex defedtu luminis intelle&iui non vi-
deret, quid liberum arbitrium eflet faGurum,
fi haberet hanc porentiam proximam facien-
diy vel omittendi adtum , a&us procedens cx
hac potentia proxima procul dubio eflet liber;
fed cifer liber, noniquia Deus effet czcus , &
careret {cientia media, fed quia procederet a
potentia proxima indiffcrente; crgo criamfi
Deus per fcientiam mediam videar, quid li-
berum arbitrium effer facuruom, i haberet
hanc potentiam proximam,actus fadus ab
hac potentiaeft liber. Confirmatus: nam cum
Deus per fuum infinitum lumen videar boc

T2 ipfum,




2s 2 De concordia libertatis cum {cientia Det.

ipfom, quod fi homo haberet hanc potentiam
proximam indifferétem, libei¢ faceret actum,
repugnat ; vi purmcararconqmonc s X pofjra
hac potentia proxima indifferente , actus fiat
non liberé propter hoc ipfum , quia Deus vi-
det, quod {i poncretur hac potentia proxima,
adlus fieret libere .

o. Confirmatur; nam ex diisquafl. 84,
neceflitas confequens , & impedibilis 4 li-
bero arbitrio non aufert fibertatem actuij; fcd
fcientia vifionis; & media de conuerfione e.g.
afferunt conuerfioni peceflitatem confequen-
tems & 1mpedibilem d libero arbitrio s ergo
&c. Probatur minor.Ex dictis enimi q.8 2, 0. 5.
ideo Deus per {ci€tiam vifionis videt Petrum
conpertendum €. gr. quia Petrus conuerte-
tur s ergo fcientia vifionis de conuetfione cft
confequens conuerfionem, adeogque infertnea
ceflitatem confequentem , & indire@¢ impe-
dibilem a libero arbitrio Petei,quidirefté im=
pediens conuerfionem , poteit indired é impe-
dire fcientiam ; qua Deus praefciuit Perrumo
conuerrendum .« Rurfus idco Deus per fcien-
tiam mediam videt, quod fidederit Petro hgc
auxilia, fe connertet , quia, {i dederit , liberé
fe conuettet , quamuis proximé pofflit f¢ non
conuertere ; €rgo Icientia media conuerfionis
elt confequens conucriionem liberam Petri
vt conditionaté faturam ; fed Petrus purifica-
ta conditicne , & pofitus cum his auxilijs po-
teft dire@é impedite conuerfionem abfolu-
tam, Impedita vero conuerfione ablolutas ,
impeditur etiam vt conditionaté fatura, & fic
impeditur {cientia media pendens a conuerfio-
nc vt conditionaté futura 3 ergo Petrus potelt
indiredte impedire {cientiamy mediam de fua.
conucrfione conditionaté futura, adcoques
neceflitas ad conuerfionem, quam neceflitas
tem affert {cienria media, cft confequens con-
uerfionem , & cft indirecteé impedibilis a libe-
ro arbitrio, ac proinde non poteft auferre lis
berratem conuerfioni.

10- Ad 1. diftinguo maiorem: neceffitas

antecetlens negatiug;ita vt non fit confequens
determinatione , aufert libertatem , concedo s
ncceflitas antecedens zternitate; vel tempore,
ita vt fit confequens detcrminatione, aufert li
bertatem , nego ; diftingno codem pacto mi-
norem ; & nego confequentiam . Neceffitas
ita antecedens aétum , vt non confequatur, &
dercrminetur ab actu, aufere Liberratem aguis
atneceflizas, que confequitur, & derermina-
tur ab actt prout procedente 4 potentia pros
xima indifferente , etiamfi fic neceffitas ante-
cedens ®ternitare ; vel tempore, non poteft
adtai auferre Libertatem , ve dickun et qu. 84
fed fcienna, qua Deus ab @terno videt Antie
chriftrum peccaturum , licet xternitate anre-
cedat peccatum Antichrifti, tamen determi-
naturd peccato Antichrifti; quod confequis
1ur: nam ideo Deus ab zicrne videt Antichris
fium peccaturum,quia Antichriftus peccabit,
non ¢ conuerto, vt dictum eft queft.33. o,
€1205

11. Ad 2. diftinguo codem pado antece-
dens; fcientia media peccati Antichofii ira eft
prior natura, vt {ic polterior detciminationes
codem peccato Antichrifti vt conditionaté
exiftente, concedo: vi non fit poficiior duiere
minatione, ncgo : & nego confequentiam «
Scientia media ita antecedit patura peccatum
Aatichrifti,vt determinatione fit poitcilor co-
dem peccato vi conditionaré exificnic « Nam
ideco Deus videt Antichriftum, {1 acceperit
hanc potentiam proximam indifferentem,pec-
caturum, quia Antichoiftus peccabir, none
¢conuerfo ; crgo talis fcientia, purificata con=
ditione , & polira hac potentia proxima indifa
fereate; non potelt auferre Iibercatem pecca-
to abfoluté exiftentiy alioguin f(ientia, quas
Deus videt Antichreiftum, § accipiat hane po-
tentiam proximam, liber¢ peecarurum ,facee
ret, vt Antichriftus, purincdtaconditione, &
accepta hac potenna proxima, non Liberé,
fed neceflario peccaret , & fic falfificaict les

ipfam.
12. Ad 3. concede antecedens; & nego
confequentiam . Non repugnat mutua -1i:0=

ritas, per quam (cientia, inedia ita antccedat
peccatum Antichafti e. g tanquam ab oluig
ponendum, vt fequatur, & deteraunctur ab
codem peccato ve conditionaté ponende. Ex-
plicatur exemplo. Nam caom medicus praui-
dens,quod {i dederit xgroto rale meditamen=
tum , zgrotus [anabitur, & cooperabitur Libe-
r¢ fuz {anationi; dar zgroto illud medicamcn-
tum , eumque fanar; datio miedicamenti et
caufa fanitatis vt abfoluré exiftentis,, & cadem
fanitas vt conditionate cxiltens, & przu:la,
determinat medicum ad dandum dlud e di-
cameitum, adeoque determinatione et piiot
datione medicamen'i ; ergo non eft mitumos
alignid {imile accidere in cafo noftro.

13, Queres, virum prioricas , per-quames
a&tus Liber vt conditionaié futurus determinat
fcientiam mediam,{it prioritas naturx,& phy-
fica an fit folum priorita: logica

14+ - Relpondeo efle priontatem logicam <
Ratio ¢ft, quia prioritas phyfica eft, per guam
yvnum ita determinat aliud , vt prerequiratuc
ad illud fecundum cxiftentiam phyficam.. ,
quam habeat in rerugm parura; fed actus liber
conditionaté futurus precequiritur ad fcicn=
tiam mediam non {ecundum exiftentiam phy-
ficam, & abfolutam ;. quam habcar 1n rerum
natuta, fed folum fecundum exittentiam con-
ditionatam , & logicam , quam haberes s cigo
&c, Sed quzitio ¢ft de modo loguendi.

15, - Ad4. nego minorem .. Ad. probatio-
pem, ditinguo minorem ; non datur poreae-
tia diredte impediendi prateritum , concedo ;
non datur petentia impediend: indiredé pra-
teritum determinatione confequére ex aliquo
futuro, nego minorem ;. & ncgo confequens
tiam + Proculdubio non datur porenua dire=
&eé impediendi preteritum , figuidem caufa,
liberadireéte , & immediaté folim haber po-
teltatem faciendi, vel impediendi, &t omitten.

€l

i &




%

| | Liber II. Quaftio LXXXV. 253

dialiquam (uam a&ioncm prefentem, Verun-

tamea eum caufa hibera potelt directe f«.cc_rc .

vel impedire aliguam fuam adtionem prafen.

tem , 4. qua tanguam 4 dererminarno per mor

: dum conditionis effennaliter pendear aliquod
prateritum, vel zternum, poteft impedien-

do directé talem actionem , indirect ¢ 1mpedi-
re illud preteritum, vel ®ternum ; fed {cien-
tia zterna » qua Deus videt Antichriffum pec-
caturnm, & praterita reuelatio, qua reuclanit
¢ Antichritum peccaturum , effentialiter pen-
Ydet tapquam 4 determinatino per modums
conditionis ; 4 peccato Antichriftic idco coim
Dcus ab xterno vidit Antichriftum peccatu-
1 rum ; idguein tempore reuelawir, quia Antis
_chriftus fuo rempore ¢it peccaruins; ergo An-

3 tichriftus direé&é impediédo fuum peccatum

Yo spaterit indiredé impedire, ne Deus id praefcis

uerit ; & revelanerit. Hinc patet difparitas,
propter quam e¢go €. g. hon pofifum indiredté
impedire,ne Adam peccauerit, poffum autem
* iadiredte impedire ; ne Deus fciuerir, & reue-
lauerit meum peccatum « ldeo ego poffum
indire@d¢ impedire , ne Deus prefcivent, &
reuclauerit menm peccatum’, quia poffum die
recté impedire meum peccatum,ex quo cffen-
tialiter pendet, & determinatur dinina pras
{cientia, & reuclatio mei peccati; fed non pof-
,f, fom impedire diredté vllam actionem , 4 qua
i effentialiter dependeret, & determingtum fug-
! rit peccatum Ad ; ergo &c.
Fyf 16. Dices: in quo crgo fenfu verificatur
i axioma Agathonis receptum ab omnibus,
quod non datur potentia né in Deo quidem

@‘\ ¢ faciendi, vt prateritum non fit preteritum?

17.  Dicunt aliqui primo fenfum - effe,
qguod non datur potentia faciendi , vt praeteris

- "~ tum in fenfu compofito cum hoc, ‘quod fit

T i e B g

prateritum, non {it praeteritum, fed datur po-
tentia indire@é faciendi,vt non (it prateritum
in fenfudinifo,
18. Hac dodrina cfl vera, fed non fatis
explicat fenfum axiomaris. In hocenim fen-
: ‘{u eodem padto datur potentia faciendi, vt
é prateritum non fit prereritum,quo datur po-
4 tentia faciendi, ve prefens noadit prafens, fu-
turum non {it fururum . Nam ficut datur po-
rentia faciendi, vt praicas non (it pr.r'.'cns,fu-
turum non fir futurum ; folum in fenfu-diui-
fo,non in {enfz compofito, fic datur potens
tia, vt prateritnm non (it preteritum 10 fens
fudiuifp, non in fenfu compolitos fed per
7 illud axioma afferitur , quod von datur po-
| tentia, vt prefertim-non it pratentum Ino
aliguo fenfu , in quo datur potentia, Vi pra-
fens nan fit prafens;futurum aon fit futurunmy
ergo &c: . ;
19. - Poffet fecundo dici, fenfum axiomatis
efft , quod non datur potentia diredta faciens
di, vt preteritum noa fit preteritum, ficet de-
turindiredta .
20, Sed ceptra, nam per illud axioma ne-
gatar vaivetfaliter potentia faciendi etiam in-
direé ; vt prateritumnon fit prateritum.,

e

21. Dicendum igitur fensi axiomatis effe;
quod in fenfu compofito cim hoc, quod fe-
micl verifieetur aliquid ¢flc pratentom , don
datur potendia facicndi, vt 1d non femper yo-
pificetur, adeogue vinon {emper (it preteri-
tuas ; ur 1 feafu compofito cum hoc, quod
aliguando verificerur aliquid effe prafens, vel
furutum, datur porentia faciendi, vr illud non
{it amplius praiens , neque tuturum. k. gr,
in fgnfu compaofito cum hoc, quod nunc ve.
pificerar me peceaile, ne 1n Deo quidem da-
tur poteatia faciendi, ve non {emper venfice-
tur me peccafle s acin fenfu compofito cuin
hoc, quod ¢go nung pegco, & quod (umi pee-
carurus cras, datur porcntia faciendl, vi noo_s
amp?.us verificerur me nung peCeace » & L'l[‘_\:
peccaturun cras . Nam fi obtinebo beatitudi=
nem , & cuin ea impeecabilitatem, per tofam
zternitatem verificabiturs Negue nung pecco, nes
que cras , vel vnqram amplius peccabo.

22, Ad s.ditingno maieren ; cum ante=
cedens eft neceflanum impliciter , veiex fup.
pofitione neceflaria, etam conlequens el ne-
neffarium , concedo; cum antccedens cft ne-
ceffurium neceffitate confequent ex fuppofi=
tione non neceflaria, citam confequens cft ne-
ceflarium , nego ; ditinguo eodem pacto mi-
potem ; & nego confequentiam . Hoc ante-
cedens ; Deus abaterno [ciuiv dntichiiflam pecca-
turum 5 non clt neceffacium fimpliciter . Nam
potuit Deus non producere Antichritum, &
in ¢o calu potuit noa fcire Antichriitum pec-
camrum ;s ¢rgo illud antecedens cft necefla-
rium folum neccefiitare confequenti ex peccas
to Antichrifti non neceflario , fed hibere futu-
ro; ergo non ¢t mirum, quod confequens,
ex quo infertur hoc iplum, guod Antichriftus
peccabit, noa Gt neccflarium, vel folum (it
neceflarium necetlitate confequenti peccarum
Aautichrifti , quz neceflitas non opponitur li=
bertati taljs peccari.

13, Ad e.diftinguo maiorem : nullus effe-
&us poreft impedire fuam canfam per fe deter.
minate requititam ad effe@dum, concedos nul-
lus effeGtus potell indirete impedire (uanis
canfam non per fe determinate requifitam ad
effedtum, & eflentialiter pendentem ab aliqua
opectatione talis effcdus vtconditionate futu-
¥a, nego maiorem; diltinguo codem pacto
minorem 3 & nego confequentiam . Primo
concedo , guod nullus effeGus potelt direété
impedire vilam fuam caufam, Secundo con-
cedo ;quod nullus effe@tus potelt ne indirecte
quidem impedirc fuam canfam per{e, & ¢f=
fentialiter requifitam ad talem < ffeCtum ; alio=
quin poflet liberé jmpedire teiplum, Tertio
dico porentiam proximé hberam direéte im-
pedifdo aliquam fuam operationem libéram ,
puta actum conuerfionis;, poflc indiredte im-
pedire feientiam mediam , qua Deus videar,
quod {i poneretus hac porentia proxime libe-
1a; fecilfer aGum conuerfionis , fiquidem hac
{cientia media effentialiter pendet a tali adu
conuerfionis vt conditionate futuro, Addo.

quod




]

254 Deconcordialib

quod potentia proximé libera fe conuerrendi,
diredie impediendo conuerfionem » indiredlé
impediret fcientiam mediam de tali conuer-
fione vt conditionaté futura , & indire@®é de-
rerminaret oppefitam {cientiam mediam des
non copuerfione ! ex quo fequeretur , quod
Deus poluiflet hanc porentiam proximam ,
non dependenter 4 fcientia media de conuct-
fione, fed dependenter 4 fcientia media des
non conuer(ione, non per decretum pradefi-
tiuum conuerfionis,fed per decretum permil-
finum non conuerfionis .

24. Dices primo : quod {upponit aliquid
vt pofitum , aon poteft neindire@e quidem.
illud impedire s fed potentia proximeliberas
fupponit vt pofitas omncs {uas caufas , 4 qui-
busde faéto pendet, adeoque etiam feientiam
mediam, & diginam predefinitionem confea-
fuse. g. ergo.

25. Refpondeo, diltinguo maiorem:quod
fupponit aliquid vt pofitam , proat includit
ralem fuppolitionem , & potentia confequen-
tinon poteft illud impedire, concedo : prout
abltrahit a tali fuppofitione , & poteatia antce
cedenti non petelt illud impedire, nego: diftin-
guo codem pitto minorem 3 & nego coofe-
quentiam . Potentia proximé libera non con-
fiiruitur proximeé libera formaliter! per’ hoc,
quod de falto pendeat a feientia media, & 4
decreto pradefinitine confenfus, {ed conlti=
tuirur proxime libera per fuam exiftentiames ,
& peranxilia preyeaieatia &e. que omnias
fuai ex {¢ indiffecentia ad hoc, vt peadeant 4
fcientia media confenfus, & a pradefinitione
confenfis , vel 4 fcicatia miedia diffenfus, & 4
permiflione diffenfus ; crgo potentia proximé
libera, vipromixe libera, fecundom fua con-
flirutina pra(cindit ab hoc,quod fit polita de=
peadenter ab hac fcientia , & decreto , vel ab
alia fcientia , & abalio decreto , & prout pra-
{cindit, & eft indiffercns, coaflitnitur tanqua
hypothefis, feu conditio feicariz mediz s cr-
go potentia proximé libera directe fe determi-
nando ad confentum, porelt indire@é (¢ derers
minaread hoc , vt pendeat 4 {cientia medias,
& decreto pradefinitino confenlus, & fe dea
terminare , vt pendear d {cicntia media, & de-
eteto permiffive diffenfus .

26, Hine patet difparitas, quare poteatia
proximé libera non poffit impedire fe ipfam_,
velvilam funm confitutivam , pofiiit antem
1m_pr:c§1r; aliquam {uam caufam ;4 qua nons
elicntialiter pendet, Ratio cft, gquia potentia
liberayt cxittens, non poteft impedire vlium.,
€orum, 4 quorum exiltentia non poteft pre-
feinderc; at poteft impedire ea, 4 quorum exi-
ﬂc_n{:a potelt prefcindere ; fed potentia proxi-
me libera ve exiftens non poteft prafcindere s

ab exiftentia yilius fui conftitutiui, poteft pre-
feindere b hoc , quod exiffat dependenter ab

hac , vel ilia canfa, puta dependenter a fcien-

tia macdia confenfus , vel diffenfus sergo &,
27, - Dices fecundo : liberum arbitrium vt

abloluté exiftens, ne indjze@e quidem poteft

ertatis cum fcientia Del.

impedire aliquid , quod codem pado daretur?
{ine liberom arbitrium exifterct, fiue non exi
fteret; fed (cientia de conuerfione conditiona-
te futura codem padto darctur, fiuc liberum
arbitrinm exidterer, fine non exifterer 5 CIgO
&ec.

28. Refpondeo, diftinguo maiorem : libe-
rum arbitrium vi abfolute exiftens non potefk
indire@¢ impedire aliquid , quod eodem pa-
Qo darctur , fiue liberum arbitrium cxi(teret o
& quomodocumque abfoluté operaretur,
fiue liberum arbitrium non exifterer, & quec-
modocungue eonditionaté effet operaturnm ,
concedo: quod codem pacto daretur , fi libe-
rum arbitrium exifteret, & operaretur vno
modo , {ed non codem paQo daretar, fi libe-
rum arbittium exifterer, & operaretur alio
modo, nego : diftinguo codem pa@o mino=:
rem ; & ncgo confequentiam . Liberum ar-
birrium potctt indire@é impedire {cientizm_s
mediam conuerfionis , quia talis fcientia me-
dia darctur quidem, fi iberum arbitrium exi-
fteret, & ablolure conuerteretur , fed non da-
retar fi liberum arbircium cxifterer, & ablo-
lut¢ non conuertererur ; ergo liberum arbi-
trium abfolute exiftens, impediendo diredté
fuam conuerfionem, poteit indireété impedi=
re fcientiam mediam Je rali conuerfione

29. Ad7.lamdidum efticientiam vifio-
nis, & mediam de conueifionc ¢. g. pofic im-
pediri folum indire@é . Hae potentia indire-
cte¢ impediendi confiftit in hoc, quod liberum
arbitrium potcft directé impedire conuerfio-
nem , quam fi impediat, co:ipfo fequitur,
quod quia Deus ideo abfolutg ; & conditio-
nate praicivit conuerfionem , quia liberunis
arbitrium crat liberé conuctfionem non 1m-
pediturum, Dens neque abfoluté, neque con-
ditionaté praiciuerit conuerfionem.

QVAESTIO LXXXVI.

Virsm pradefivitio s ¢ permiffio anferast li=
bertarem aFibus i Deo preds fini-

25 & permiffis «

1. Idetur auferre, primo quia neceflitas
antecedens non folam rempore, &
®ternitate, fed etiam caufalitate , & natura ,
& inimpidibilis 4 libero acbitrio , aufert libera
Latem adtibos, quos necefflario infert; fed pre-
definitio, & permiffio funt huiufmodi, & non
pollunt impediri 4 libero arbitrio s alioquin.s
potentia libera poflet impedire fuam caufim .,
dependenter 4 qua fuit pofita; ergo &c.

2. Secundo ex didtis quzft. $0. num. 27,
Predefinitio, qua Deus predefinit adnm.,
bonum, putd conuerfionem Sanéi Perri, cft
decretum , ‘quo Deps quia per fcientiam me-
diam vider hoc auxilinm fore efficax , vult il<
ind dare, & vule, vt Sanéus Petrus conuer-
tarur, ird ve fi videret hoc auxilium fore inct-
ficax,daturus eflec alind, qued videret cfficax;

ied

i




-

!
\

—Y

Liber II. Quaftio LXXXVL

fed hoc decretum aufert libertatem adtui,putd
conuerfioni Sanéi Petri s ergo &c. Probatur
miior : ham qui non potelt fe dinidere ab ali-
quo inconiungibili cum adu, vel cum nega-
tione adtus , quin fe conitngatcum alio pari-
ter inconiungibili , non el hber ad aéum, vel
ad omiffionem a&tus: e gr. i aliquis itd fede-
ret in vna fede , vt non pofiet (e diuidere 4 fef-
fione in tali fede, quin fe coniungetet cum.
feflionc in alia fede, qua feflio eflet pariter in-
coniungibilis cum ambulatione, non effet li-
‘ber ad ambulandum ; fed San&us Petrus nons
pofiet fe diuicere d decreto inconiungibili ci
negatione conuerfionis , quo decreto Deus
predefinivit conuerionem Sanéti Petri per
talia auxilia, quin fe coniungerer cum alio
decreto pradefiniente conuerfionem per alia
auxilia, qua viderér fore efficacia; quod de,
cretum effer 2qué inconinngibile cum nega-
fione conuerfionis ; ergo &,

3. Teruo vt Petrus e, g fit liber ad fecon-
uertendum , vel non conuertendum, requiri-
tur, vt Deus fit paratus concurrere cum Pe.
tro ad conuerfionem, vel permittere negatio=
nem conuerfionis; fed co ipfo, quod Deus
habeat decretum; quo vult, vt Petrus conuoer-

atur per hec auxilia, qua per {cienriam me-
diam videt fore efficacia , & (i vidercr hizc fore
inefficacia , velit dare alia , qua videret fores
efficacia, Deus non it paratus permittere ne-
gationem conuerfionis ; ergo &c. _

4. Quartd , qui carer aliquo neceflario ad
fe conucrtendum, non eff proxime liber ad fe
conucriendum : fed qui caret pradefinitione
<oucrlionis, caret aliquo neceflario ad fe con-
ucrtendum 3 efgo &e.

5. Relpondeo*decretum , quo Deus itd
dat auxilia efficacia,vt predefiniar conienfum,
& itd dat auxilia incthicacia, vt permitrat dif-
fenfum , non auferre libertatem adkibus pra=
definigs , few permifiis.

6. Probatur: nam neceflitas determinatio=

.. ne confequensadtum liberom v conditiona-

1¢ faturtin , ac preindé impedibuiis indirecte
a libero arbitrio, non poteft auferce liberta.
tem tali aGui, vediGumve® queft 3s; fed ne-
ceflitas decreti predefinrting, ac permiffiui eft
huinfmodi; ergo &c. Probatur minor: nam
ided Deus per hec auxilia predefinit confen-
fum , quia per faentiam mediam videt, quod
fi dederit hec auxilia , liberum arbitriuny pro=
ximé potens confentire , & non confentire, -
beré confentiet s ided hoc videts quia liberum
arbitrivm fiaccipiet hac auxilia, liberé con=
fentict ; ergo d primo ad vieimum ideo Deus
per hec auxilia pradefinic contenfum , quia
l{iberum arbitrinm , fi habuerit hec auxilias ,
per qua proximé poterit confentice, & nono
confentire, determinare feientiam mediam.,
de confenfu ; vel diffenfu, & pradefinitionem
confenfus, vel permiffionem diffenfus , hiberé
cofentict,& determinabit fcicatiam mediam ,
& predefinitionem confen(us; ergo pradefi-
nitioconfen{usett determinatione confequens

253
confenfum vt conditionaté futurum, & & lic
bero arbitrio indire&@é impedibilis; ergo cum
1de6 Deus pradefinjar aGum per hxc anxilia,
quia videt liberum arbitrium , {i habueric hge
auxilia, liberé ccnfenfurum , cum potentias
proxima diffeatiend: ; & indirecté impedicndi
iplam predchinitionem, non potelt pradefinis
tio auferse libertatem a&tui predefinito; alio-
quin predefinitio fruftrarecur fe iplam , ac
Deus per hoc, quod vellet, vt liberum arbi-
reium confentiret liberé , faceret, vt non libe=
ré, fed necellario confentiret.

7. Ad 1. patet ex di¢tis. Neceflitas enimi
ex pradefinitione , & ex permiffione, cunis
determinatione fit confequens actus pradcfi-
nitos, & permiffos ve conditionaté exiftentes,
eft impedibilis,& non poteft illis auferre liber-
tatem.

3. Ad 2. refpondeo primo diftingno ma-
iorem; pradefinitio eft decretum, quo Deus
ita vult dare hoc auxilium , quod videt fores
efficax, vt fi videret illud fore inefficax, da-
turus effer ahiad, & alind, quod viderer efficax
intra certam feriem , concedo 3 daturus effet
aliud , & aliud cuiuslibet feriei in infinitum »
nego : diltinguo codem patto minorem ; &
nego confequentiam . Dupliciter pofumus
intclligere Deum pradefinire adtum bonumos
per hoc auxilium. Primo ita, vt fi videret
hoc auxilium fore ineficax , daturus c(let
aliud , & aliud intrd certam feriem auxilio-
rum : fccundo ita, vedatarus effer alind , &
aliud in infinitum ex qualibet feric . Deus itd
pradefinit actum bonum per hoc auxilium,
vt fi videret illud fore inefficax, daturus effet
aliud, & aliud, quod videret efficax intra cer=
ram feriem auxiliorum , putd intrd fericm au-
xiliorum ordinariorum , non autem ita, vt
daturus eifet aliud, & aliud ex qualibet feries
fine termino . Quis enim credat Deum itas
dare peccatori auxiliuny cfficax ad conuerfio=
nem, vt {i videretillud, & omnia auxilia or=
dinaria forc incfficacia, daturus eflet exrraor-
dinaria, & fi videret omnia extraordinaria
zqualia iis , qu# data font Sanéto Paulo, San-
&a Magdalenz &c. fore ineflicacia , daturus
effet maiora, & maioca in infinitum exceden-
tia etiam illa, qua data fuar Bearz Virgini?
Hoc polito , Deus itd pradefinit aum boni,
puata conucrfionem Sanéi Petri per hoc auxi=
linm , vt {¥videret illud fore inefficax , datu-
rus effet aliud, & alind , quod vidererefficax
intrd certam feriem s (i autem videret omnia
ausilia ralis feriei effe inefhcacia, permiffurus
cffet non conuecrfionem; fed San&tus Petrus
potcit ita {¢ dividere 4 decreto pradefinitino
conuetfionis per totam hanc ferienrauxilio-
rum, vt {e non coniangeret cum vllo decreto
pradefinititto, fed fe coniungeret cum decre-
to permifliuo non conucriionissergo remanet
liber ad fe non conuertendum .

9. Sedquia argumentum poflct vrgeri pro
cafu,pro quo Deus ird predefinitet aGum bo-
num per hoc auxilium . ve fi vidergtiliud fore
inef-




-

Deconcordia

nitum ex qualiber leriesideo refpondeo fecun-
do concedo maiorem ; & dillinguo minorem,
acdico quod Pettus we habens talia pracisé
auwlia nihil alind dire@é potelt, quam con-
iungere talia pracisé auxilia cum conuerfio-
ne, vel cum negatione coaucrfionis; €rgo
pote(t indirecté omne id , quod determinatio-
ne cft confequens ex hoc , quod contungat
hxc pracisé anxilia cum conucrfione, vel
cum negatione conuerfionis ; fed ex co, quod
coniungat talia auxilia cum conuctfione, de-
terminatione confequitur,quod nulla fir per-
miflio abloluta non conuerfionis, feu per hze
auxilia , feu peralia; ex eo, quod coniungat
hae pracise auxiliacum negatione conuerfio-
nis , fequitur, quod nulla fit predefinitio ab-
foluta cenuerfionis, feu per hxc auxilia, lea
per alia 3 ergo Petrus vt habens hac pracisé
auxilia, potell indirc@é impedire omnems
predefinitionem abfolutam conuerfionis , feu
per hze pracise auxilia, feu per alia, ac pro-
indé falfum ¢lt, quod ita poteft indireQé feo
diuidere 4 decreto pradefinicate conucrfio-
nem pet hac precisé auxilia, vt fe coninngat
cum decreto predefiniante conuerfionem per
alia auxilia,

10. Dices; {i Petrus per hac pracisé auxi-
lia non conuerteretur, indire@¢ faceret , vt
Decus per fcientiam mediam vidifiec hec auxi-
lia fore eflicacia; fed Deus ita atauxilia, vt
fi videret illa fore efficacia , daret alia, qua
videret fore inetficacia, & per illa pradefini-
ret conuctfionem , Ve diGum cft quatt. So.
num. 27; ergo Petrus quandoguidem indire-
& facerct , ve purificaretur conditio , faceret
vt purificarctur conditionatum , adeogue vt
Deus darct alia auxilia , que videret fore ofli-
cacia,& vt per iila pradefiniret conuerfionem,
quod implicat: nam co ipfo Petrus diffentien-
do faceret ; vt daretur predefinitio confinfus :
qua predefinito effec inconiungibilis cum
diffenfu .

11. Refpondeo.ditinguo maiorem : G Pe-
trus per hec pracisé auxilia non conuerteres
tur, faceret , vt Deus per fcientiam mediam.,
compofitam cum his auxilijs videret illa fore
inefficacia, concedo; faceret,vt Deus per (cien-
tiam mediam abfirahentem 4 compolfitiones
cum his auxilijs videret illa fore inefficacia,ne-
go maiorem s & ditinguo minorem ; fed Deus
ita dat hzc pracise auxilia, vefi in fenft com-
pofito cum abfoluta datioae videret ijla fores
ineflicacia , daretalia, qua videret fore effica-
€ia, ncgo: vifi videretilla fore inefficacia, 3
abftrahendo 4 compofitione cum abfoluta da-
tione, daret alia ; concedo minorem : & n¢go
confcquentiam . Implicat in terminis,vr Deus
ita det hxe pracisé auxilia, ve {i in fenfu com-
pofito cum datione horum prazcisé auxilios
ruin haberet fcientiam mediam , qua videret
illa fore inefficacia , darer alia, qua videret fo-
re efficacia ; ergo Deus pracaldubio non ita
dat; fed Petrus per hac pracisé ausilia nihil

s »

& 8 . : ] al
libertatis cum prdefinitione

alind potclt facere , quam coniungere clim_s
his pracisé auuilijs, vel confen{um , ac proin-
dé fcicntiam mediam , & pradefinitionem
confenlus, veldiffenfum, ac proindeé (cientiam
mediam, & permiflionem diffenfus ; figuidem
vaiuerfim potentia proximé hbera nihil alind
eft,quam porentiaconiungendi fecum vel con-
fenfum , & omnia ex confenfu neceffario con-
fequentia, vel diffenfum , & omnia ex diffen-
{u nceeflario confequentia; ergo Petrus diffen-
tieado ablolute, procul dubio non poteft pu-
rificare conditionem , fub qua Deus et para=
cus darc.illi alia auxilia, quz videcer fore e
cacia.

12, Licer Petrus ex fuppofitione, quod
habeat hanc potentiam proximam , non pof
fit diffentiendo purificare conditionem , {ub
qua Deus eft paratus non dare hanc potentiam
proximam , & hzc auxilia, fed alia, quz vide-
ret fore efficacia, tamen ex fuppofitione, qued
habcat haoe potentiam proximam, poteft dif~
fentiendo facere aliquid , quod quia Deus per
feientiam mediam preuidit ipfum non fatu-
rum, ideo pofuit hanc {uppofitionem , & hane
potentiam proximam , & quod i preuidiffet
fattaram , non pofuiffet hanc fuppofitionem,
neque hanc potentiam proximam,fed vel non
pofuiffet vllam potentiam proximam, vel po-
fuifet potentiam proximam conftitutam per
alia auxilia, qua videret fore efficacia. De-
bent igitur dittingui > ‘ac non confundi dua
propotitioacs , quarum vna eft cuidenter falfa,
alia poteft cffe vera . Prima propofitio cff
Petyus ex [uppofitione 5 quod exiflat , & habeat banc
potentiame. proximam 5 & bec anxilia , diffentiendo
poteft impedire 5 ne fuerit creatus, ne extiterit 2 ¢ ne
babuerit hanc potentiam proximam , & bec auxilia .
Hezc propofitio cft manifeli¢ falfa. Ratioeft,
quia Petrus ex di@a fuppofitione, diffenticn-
do, nihijlalind poteft, quam coniungere fuam
exiftentiam , fuam potentiam proximam, &
hacanxilia com diffen{u; fed implicat, vt con=
lungendo fuam exiltentiam , fuam' potentiam
proximam , & hac auxilia cum diffenfu , im-
pediat, ne fuerit creatus, ne extiterit, ne ha-
buerit hanc porentiam proximam , & hac ay=
xilia ; ergo illa propofitio et manifefte fal(a .
Secunda propofitio cft : Petrus ex [uppofitione ,
quod exiflat s & habeat banc potentiam proximans ,
& bac auxilia, diffentiendo potef facere aliquid, quod
quia Dewns per fcientiam mediam conditionate vidip
Petrum nen fallurnm s ided pofuit ipfam Suppofitio=
nem , hoc eft dedit Petro exiftentiam , bane potenziam
proximaim s & hac anxilia, & quod fi per frieniam
mediam widifit conditionaie Petvum falfurum , non
pofuiffet (uppofitionem , hoc eft non dediffer Petyo exia
Rentiam ; welnon dediffer hane potentiam proximam ,
& hac anxilia, [ed alia . Hae Propoliuo porclk
cflevera. Ratio et , quia Deus poteft facere
decrerum , quo dicat, guia vides , quod /i ponams
Petram cum bac porentia proxima , & cum bis au-
xilsis » non diffentice , fed confentiet, wolo ponere Pe-
trum cum hac ;;oymz:'a proxima 5 & cum bis anxilis ,
& oo, vt confentiat 5 & fi viderem » quod gurs his




|

Y % it 1 o : ..,g-- T 7 “'i"_?'
Librer . Quaftio LXXX

dnxiliswon eflzt confenfurus 5 nollew creare Petrum »
wel nollem il dave bawe poteutiam proximam s &
pac auxiiea s fed potito hoc decreto s verificatur
hac fecanda propofitio s ergo &cc.

13. Ad 3. ditinguo maiofem: vt Petrus
{itliber ad conuctfionem , vel ad negationem
conuct{ionis, requiritut, ve Deus it paratus
concurigre cum Petro ad conuerfionem , vel
permittere ncga:joncm_ conuerfionis , cx fup=
pofitione horum auxiliornm , & hains poten-
fix proxim, concedo : requiritur, vt fit para-
tus non {olum ex (uppofitiene , fed vt fit para-
tus poneic iptam {uppelitionem, nego : diftin-
suo codem pacto minorem; & nego confe-
quentian . ¢lt liber ad fe conuerten-
dum, & non conuerendum folun ex fuppofi-
tione, quod hiabeat hxc auxilia, & hanc poten-
tiam proximam, fed non eit liber ad iplam
fuppofitionem; ergo futhicir, qued Deus fic
paratus concurrere ad conucrlioneny, vel per-
mirtere negationem cotiucclionis ex fuppofi-
tione horum auxiliorum , non requiritur, vt
fit paratus ponere iplam fuppofitionem ; fed
Deus habet decrerum s quo dicit ; gais video,
quod fi dedero Petro bee auxilia , conncrtevetnt » olo
illi dave bac auxilia , & wolo vt conuertatur; & [i
viderem Petrum per hac anxilia non conucytendum ,
ex [uppofitione ; quod darem talia anxilia , wellem
permittere negationem conucrfionis , (ed nollem pone-
ze illam [uppofitionem 5 ac nonwellem dave hee anxi=
lia, gua viderem fore inefficatia, fod wellem dave alia,
que videvem fore ¢fficacia s ergo Deus habet de-
cretum, quo eff patatus permittele negatio-
nem conucifionis ex (uppafitione hornm au-
xiljoram ; & huiys potcntiz proxime , licet

2 om0

Cile

‘noa fit paratus poueiciplam fuppofitionems

horum auxiliorunm, & huius potenti® pro-
ALMET .

154. Ad 4. diltinguno.maiorem : qui caret
aliguo neceflario ad fc cepucertendum carentia
conlequente ad fuam liberam non conuerfio-
nem vt conditionaté faturam , ji¢ indi
re@e 1impedibsli s non eft liber ad (¢ conuer-
tenduin, NCEo : cdtentia omnino antecedenti,
& nullo pacto1mpedibili, coucedo: diftinguo
codem padto minorem ; & nego confequentis
am . Qui caret predefinitione neceffaria ad
conucrtionem , ideo carer, quia Deas videns ,
guod fi dederit hecauxitia, cum quibus pote-
1t conuerti, ibere con conuerterur, dat ta-
lia auxilia, non pradefiniendo conuerfionem,
{ed permittendo negationem conucrlionis; er-
go carentia predefiniionts neceffaria ad con-
ucrfionem fequitnr liberam negationem con-
uerfionis vt conditionate prazuifam , adeoque
Perrus libere (e conuertens potelt indicedté im-
pedite talem carentiam pradefinitionis , & in-
dire@¢ determinare prxdefinitionem conuer-
fionis; fvd qui carer aliquo neceflario ad a&io-
nem carenta confequenti, & impedibili, et
liber ad attionem; c. g. qui feder , adeoques
carct ncgatione feflionis neceflaria ad ambu-
fandum , eft liber adambulandam , quia caret
negatione fellionis carentia confeguente ad

@

hoc,; quod liberé nolit ambalzre,
dere, & ita vi ambulando pofiit
tionem feffionis,, & impedire careariam tabs
negationis; ¢rgo .

15. Hinc patety, quo palto non przceflina-
tus fic liber ad confequendam falutém, licet ca-
reat pradeftinatione neceflaria ad confequea =
dam falutem . Decus cnim dat auyilia fuf-
ficieotia, paratus per illa pradeftinare, (i cum
iliis libere perfeueremus in gratia , & ideo per
talia auzilia non predeftinat, fed reprobat,
quia per [Ciendam mediam videt illum noas
perfeucraturum 5 ergo catentia pradeftinatio-
nis per hec auxilia eft confequens liberames
noin perfeucerantiam vr conditionaté futuram ,
idecquc eft indireé&é impedibilis a non prade-
ftinato,& non auferens illi libertatem ad con-
fequendam falutem .

QVAESTIO LXXXVIL

Virum omuipotentia digina ponatur formali-
ter in manu liberi arkitry per aliguid in-
trinfecum libero arbitrie > Vel potins
per decretum diffunctinum ex-
trinfcenm

T Idetar, quod per decretum difiunctis
uum . Nam pofito’quocuague intrin-
feco voluatati, ac precedente aétum liberum,
Deus potelt nolle concuarrere cum voluntares
ad vllum adtum liberum ; fed pofita omnipo-
rentia in maau liberi arbitrij , Deus non potelk
nolle concurrere com voluntate ad adtum li-
berum ; ergo diuina omnipotentia non poni-
tus vitimo in manu liberi arbitrij per aliquid
intrinfecuin voluntati, & precedens aGtumo »
fed per decretum , quo Deus vult concurrere
cum voluntate ad hunc, vel illum aGuin -

2. Refpondeo , quod quia noftre actiones
liberz funcindivifibiliter {imul ac¢tionzs no-
{trz , & aQiones diuin® omnipotentie, Deus
¢o ipfo ,quod dat nobis potentiam proximam
faciendi hanc, velillam aétionem liberam, dac
potentiam proximam determinandinos ipfos
{fimul , & divinam omauaipotentiam ad con-
curcendum in a&u fecundoad hanc, vel illam
actionem liberam, puta vel ad cencurrenduam
ad attum , quo velumus obferuare pracep-
tum, vel ad concurrendum ad a&tum, quo vo-
lumus tranfgredi preceptum ; fed per hoc ip-
fum, quod proximeé poffimus dettrminare
diuinam omnipotentiam, habemus guodam-
modo omnpipotentiam in manua liberi arbi-
trij ; ergo eo 1pfo, quod Deus dat nobis potens
tiam proximam faciendi hunc, vel illum_s
adtum liberum, dat quodammeodo fuam oni-
nipotentiam in manu liberi arbitrij . Hoc po-
fito, quaritar, per quid liberum arbitrium vl-
timo conftituarut proxime potens determina-
re dininam omnipotentiam ad hune, vel ils
lum actum , per aliguidne nobisintrinfecun 5

Kk vel




258

vel per dininum decrerum difiun@tinum ex-
trinfecum nobis; fed fotrinfecum , & eflentiale
potentiz proxima vt talj ? :

3. Dicendum : probabilius eft nos vltimo
formaliter conftitui proximé potentes deter=
minare dininam omaipotentiam, non per de=
cretum extrinlecum,fed per qualitatem intrin-
fecam veoluntati .

4. Probatur primé : nam qui peccat ¢. g
experitur enidenter fe proximé obligari ad
non peccandum : fed proxima obligatio ad
non peccandum includit potentiam proxima
non peccandi ; nemo enim proxime obligatur
ad id,quod proxime non poteft; crgo qui pec-
cat , experitur proximam potentiam non pec-
candi ; fed non pofict experiri fe proximé pof-
fe, nifi experirerur vlitimum complementum ,
quo conftituitur proxime potens, & i emnia,
quz cxperitur, efient coniungibilia cum nega-
tione potentia proxima ; €rgo cxperitur vio-
mum complementum, quo conftituitur pro-
ximé potens non peccare; fed non experitur
decretum extrinfecum Dei,quod proculdubio
non potelt cadere fub noftram experientiam ;
ergo vitimum complementum , quo confli-
fuimur proxime potens non peccare , non eft
decretum extrinlecam , fed eft aliquid nobis
intrinfecum . Si queratur, quid fit * dico ,
quod eft gualitas vitimé completiua potentie
proximé liberz , qua proindé reducitur ad fe-
cundam (peciem qualitatum,qua fpecies con-
unet potentiam, & impotentiam . Explicatur.
Arifiotcles in pradicamentis cap. de quali diui-
dit qualitatem in quatuot fpecies: prima ecft
habitns, & difpofitie ; fecunda potentia,& im-
potentia s tertia paffibilis qualitas ; quarta for-
ma, & figura. Omania igitur complenentas
potentiarum in ratione potentiz {funt qualita-
tes [ecunde fpeciei.

5, Probatur fecundo: ham pofito, quod
Deus per fcientiam mediam viaeat, i Petrus
habuerit hanc potentiam proximam ad fe
conucttendum , vel nen conucitendum , fe
conuerret, per decretum przdefinitivnm di-
cit , wolo dave Petro banc potentiam proximams cume
qua video Petrum conucitendum , & wvolo concurrere
ad conuerfioncm , nolo concurvere ad allum oppufmsm
conuerfionis 5 {ed potentia proximé libera 1uxta
opinioncul, quam impugnainus, conftituitur
vltimo per decretum, quo Deus dicit : wola
cum Petro concurreve s wel ad conuerfionem , vel ad
affum oppofitum_conuerfioni s ergo Deus per de-
cretum pradefinitioum dicens : wolo dare Petro
p otentiam proximam &re. dicit wolo welle concurrere
cum Petvo ad confenfum , boc eft ad connerfianem, vel
ad aétum oppofitum, & volo concurrere ad confenfum ,
boc cft ad conuerfionem 5 & non ad attum oppofitum
guod repugnat, adcoque decretum difinntis
wum repugoat predefinitivo .

6. Dices primo : Petrus conftituitar pras
ximeé potens {c connertere , vel non conuerte-
x¢, peraliquod decretum s fed omnia, per qua
conftituitnr proximé potens {¢ conuertere,
yel non conuertere, funtconiungibilia tumas

Deconcurlu Dei ad atus likeros

cum conuerfione, tum cum negatione con-
ucrfionis ; ergo rale decretnm cft coniungibile
tum cum conuerfione, tumcum negatione
conuerfjonis; fed dectetum pradefinitiuumos
conuerfionis non eflt coniungibile cum nega-
tione conuctfionis ; ergo Petrus non coniti-
tuitur proximé potens fe conuergere per de-
cretum predefinitivum ; ergo per difiunéti-
upm.

7. Refpondeo,diftinguo maiorem : Petrus
cenflituitur proxime porens formaliter per alis
quod decretum, nego ; radicalirer , concedo 3
diftinguo codem pacto minorem;& nego cons
fequentiam . Perrus conflituitur formaliter
Proximé potens fe conuertere,vel non conuer=
tere , per cognitionem indifferentem , per au=
xilia indifferétia, & per vltimum complemens
tum , per quod dinina omnipotentia conflituj-
tur in manu Petriz per decretum vero conllis
tuitur proximé potens non formaliter , fed ra-
dicaliter, & efficienter . Cum enim illud fit de.
cretum dandi Petro proximam potcntiam, ta-
lis proxima potentia cft obic& volitum con=
tradiftin¢tum 4 decreto . lam omania, per que
Petrus conttituitur proximé potens formaliter,
funt indifferentia, & coniungibilia tum cum s
conuctfione, tum cum ncgatione conucifio=
nis; at non omnia, per qua conftituitur proxis
mé potens efficienter, funt indifferentia. Con-
ftituitur enim proximé potens efficicnter per
omnes caul(as potentiz pioximz ; fed ex didtis
quaft.gs.& 86. inter caufas porentix proximsa=
recenfentur {cientia media, & decretum pra-
definitivum, quz caufx non funt indiffercntes;
ergo &c.

8. Dices fecundo : Petrus conflituitur
proxime potens formaliter per hoc, quod De-
us {it paratus concurrere ad confenlum, vel ad
diffenfum ; fed Deus cft paratus per decretum ;
ergo &c-

9. Refpondeodiftinguo maiorem : Petrus
conftituitur proxime potens formaliter per
hoc , quod Deus fic paratus phy(icé , concedos
fit paratus intentionaliter, nego : diftinguo eo-
dem padto minorem ; & nego confequenti=
am. Petrus conftituitur proximé potens per
hoc , quod Deus (it paratus phyficé concurre-
re, vel adconfenfum , vel ad diffenfum ; fed
Deus eft paratus phyficé concurrere ad con-
fenfum , vel ad diffeafum per hoc, quod om.
nipotentia fit formaliter in manu Petri; oms
nipotentia antem conftituitur formaliter. ins
manu Petri per vitimumcomplementum po.
tentiz proximz;crgo Petrus confhituitur pro-
xime potens tormaliter per vitimum comple-
mentum potentiz proxima . At Perrus nons
coftituitur proxime potens formaliter per hoc,
quod Deus {it paratus intentionaliter cencur-
yere, velad confentum, velad diffenfum ; fed
Deus cft paratus intentionaliter per decrerumes
pradefinitivum, vt explicatum eft quettione
$6.num 13. ergo &e.

1o. Ex dictis explicari poteft obieGoms
fcientiz mediz tum per modum hypothefisa

feu




!

e

LiberII. Quaftio LVXXXIL

fen tonditionis, tum per modum condition ate
affirmati s Obie&um per modum conditionis
eft liberum atbitrium indifferens , & proxime
potens determinare fe ipfum, & dininam om-=
nipotentiam ad a&tum , vel ad omiflionem
aftus: & quialiberumarbitrium conflituitur
ad hoc proxim¢ potens per cogaitjonem s per
ayxilia indifferentia, & per omnipotentiam
traditam in manu cteature qualitate vitimo
complente potentiam proximam liberam;idco
obicGtum fcientiz mediz per modum condi-
tionis c¢ft libernm arbitrium prazucntum tali-
bus cognitionibus, & auxilijs indiffcrentibus »
& qualizate, qua haberin fua manu diuinam
omhiipotentiam .

11, Obicttum conditionaté affirmat@ pri-
mio (uat adtus liberi; ad quos , pofita conditio=
ne, liberam arbirrinm dire@ ¢ determinaret e
ipfum , & dininam omnipotentiam; & quia
Lberumarbitrium ¢. g. ¢ ipfum ; & diuinam
omnipotentiam determinaret ad cfficiendum
confenfum, ided obicGtum conditionacé atfir-
matum e, quod liberum arbitrium, {i haberet
hanc potentiam proximam , determinaret fe
ip{um, & divinam omnipotentiam ad efficien-
dum confenfum . Secundo obietum conditio-
naté affirmatum {uac adus dinini, per quos
Deas fi velit purificare, & ponere condito-
nem, debet illam purificare ; & quia f Deus
wyelit purificare condirionem dandi libero arbi-
trio hane potentiam peoximam ; ex quacit fe-
curarus confenfus ; debetillam purificare per
decretum pradefinitinum , ided. Deus condi-
tionaté affirmat, quod fi dederit hanc poten-
tiam proximam , dabit per decretum pradefis
pitinum confenfus . Torum igitur obieétum
conditionaté affirmatum ctt 3 8i dedero hane po=
tentiam proximans  Liberum arbitrium confentiet » &
€go illam dabo per decreturs pradefinittuum confenfus;
vel , [idedero banc potentiam proximam » liberum
arbizriume diffentiet, @& ego illam dabo per decretum
permifjinum diffenfus. Porro totum obiettum
con.itiopate affirmatum cft dercrminatione
confequens ad conditionem, hoc eft ad poten-
tiam proxunam, guz eff indifferens ad deter-
sminandum hoc,vel oppofitum obicum con-
ditionate affirmatum; puta confenfum,vel dif-

s fenfum .

2. Debet aduerti, quod eo ipfo, quod
ex patte conditionis ponitur aliquid effentia=
liter conmexnm cum obiecto conditionare af-
fitmato , non afligaatur obieftum fcientia
mediz » fed fcientizz fimplicis intelligentie.
Rario eft , quia omnis veritas etiam conditio=
nata, fi it neceflaria, eft obieftum {cientie
fimplicis intelligentiz; obicctum autem fcien-
1 mediz eft veritas conditionata conhun-
gens ; fed co ipfo, quod ex parte conditionis
ponatur aliquid effentialiter connexuni cum
obie@to conditionato ; veritas coaditionatas
eft neceflaria s ergo &c. Probatur, & explica-
tur minor . Sienim Deus dicats Si dederoau-
vilum A , & pradefiniam confenfum s lLiberum ar-
biiyi s confenties 5 vel fi dedero auxilium 4, &

59

permittam diffenfunn , Libevums avbitrium difsentiet 5
tales veritates conditionatz funt neceflarie
propter eflentialem connexionem couditio-
1tis cum obiccto conditionatosergo funt obice
¢tum affirmatum,non per [cientiam mediam ,
fed per {cientiam fimplicis intelligentie ; €rgo
vt aflignetut obiedtum feicntiz mediz , om-=
nia effentialiter connexa cam a&u libero con-
ditionaté affirmato debent poni ¢x partc obie-
&i conditionati , itd vt Deus dicat ex.gr. §i de-
dero Pétro anx:lam A, confentiet, & tale auxiliun
erit efficax , & ego predefiniam confenfum , ¢ dabo
anilinm A ex diveGione fcientia medie de confenfn
conditignare futuro .

13. Ad argamentum in contrarium ne=
go maiorem, & affero inftantiam . Pofito »
quod aliquis cuideater cognoleat {e hic, &
nunc obligari ad obfernandum aliquod pra-
ceptum pofitinum, puta dandi clecmofinam,
Deus non poteft nolle concurrere cuim volune
tare ad actum liberum; fed talis cognitio eft
homini inuwinfeea s ergo pofito aliquo inrrin-
feco homini etiam praccdente adtum. libe=
rum, Deus non poteft nolle concurrere ad
a@umn liberums ergo etiam pofito comple=
mento, per quod voluntas conftititur vitis
mo potens (¢ determinate, quod complemens
tum cadit fub experientiam , Deus non potelt
nolle concurrere ad adum libcrum. Ex allas
ta inftantia pater non effe abfurdum, quod po-
fito aliquo creato, Deus non poflit necgare
concurfum,

TRACTATVS VIL
De Arcano Trinitatis Myflerio.

%;TOSTC[\EAI\-E S. Thomas primis
) 51 26.qutionibus egit de Deo vt
=~ vno, 4 qualtione 27. vique ad
R Lo ] 43. inclufiug agitde Deo vt Tri-
W WU 1o ,ac de arcano Trinitatis My-
fie.10 . Dodrinam S. Do&oris ¢xaminabimus
quzttionibus, quarnm tituli vaderi poflunt in
indice initio propofito .

QVAESTIO LXXXVIIL

Virum in Deo dentur due proceffiones ad in=
tra , pey quarsm VLM producatnr
Verbum 5 per aliam Spiris
tus.Sanclus.

8.Th.q.27.a-1.2. & 5.

1. ¢ T ldetur, quodin Deo nulla detur prot

V ceflio realis ad intra. Qaidquid-enim

eft in Deo, eft ipfe Deus, adeoque eft afes,

& eclt primum principium; fed entid fe, ac

primo principio repugnat ; vt fit, ac procedat
. KK 2 ab




260

abalio; eoenim ipfo nonefet a fe, & non.s
effer primum principium; ergo in Deo nihil
poteit dari procedens abalio , adcoque not
poteft dari proceflio realis ad intra , per quam
nimirum procedat aliquid manens in Deo, fed
folum poffunt dari procefliones ad extra , per
quas procedant creatura extrd Deum .

2. Secundo videtur, quod in Deo non
dentur duz procefliones , aleera Verbi , altera
Amoris s {cu Spiritus Sanéti , fed vna tantum-
In Deo enim intelligeres ac velle funt omnind
jdem ; vtdiGtum eft qualt. 475 ergo vna, &
oinnino cadem eft produdtio , qua intelligene
do, producit Verbum, & gua amando, produ-
cit Amorem , ac proindé Verbum, hoc cft in-
telleétio producta , eft omnino idem cum Spi-
ritu Sanéto,qui eft amor produdtus .

3. Tertio videtur, quod in Deo fint plu-
res procefliones , quam duz . Dcus enim per
intelletum, & voluntatem non debet eflc mi-
nus foecundus , quam creaturz intellectuales ;
fed creaturz intelicéuales intelligendo produ-
¢uant in {1a meate plura verba, & amando
producunt plures amores; ergo &c.

4~ Quarto ficut intellettus, & voluntas
dinina habeat foecunditatem ad inrrd 5 fic di-
uina omnipotentia debet habere foecundita=
temad intrd ; ergo prater procefliorem Ver-
bi, quod procedit per intelle¢tum , & prater
proceflionem amoris, qui procedit per volun-
tatem , darideber tertia proceflio per omni-
potentiam .

5. Refpondeo ex doltrina Ariftotclis o.
Meraph. text. 16. & 1. Ethic. cap. 1. duo dari
genera actionum , productionum , & proce(-
fionum. In primo gencre funt actiones ime
manentes , qua itd remanent in agentc , vt ni-
hil producant extra ipfum agens , quales funt
vifio , auditio, intelle&tio, amor . In fecundo
genere funt adioncs tranfenntes , per quas
producitur aliquid extra agens , qualis eft
adtio zdificandi, per quam extra agens produ-
citur adificatum , puta domus , aat tem-
plum . Iudzi cum philofophis ethnicis , ne-
gant dariin Deo vllas aGtiones s & proceffio-
nes immanentes, per quas producatur aliquid
in ipfo Deo, ac folum concedunt actiones
tranfeuntes, ac proceflioncs ad extra, per quas
producantur creatare extra Deum. Eundem
errorem ex Hareticis fequuti funt Sabellius,
& Arrius. Quia vero conftat ex Scripturis a
Dco Patre procedere Filium, & per Filium,
Spiritum Sanétum , fiquidem Filius lozn, 8.
de [eipfo dixit: Ego caim ex Deo proceffi = &
Toan. 15. deSpiritu Sancto dixit, cum wenerie
Spiritus Sanlius , quem cgo mitttam wvobis 3 Patve ,
Spiritum vevitatis , qui 4 Paire procedit 5 ideo Ar-
zius affernit Filinm procedere & Patre procef-
fione ad extrd , tamquam primam cius crea«
tutams & iuxed principia ciufdem Arrij Ma«
<edoniusaflernit Spiritum Sandtum procede-

zed Patre per Filium, ranquam fecundam ,
creaturam ; Sabellivs vero docuit Filium pro-
cefliffe & Patie per hoc, quod i ple Pater fucrit

De proceflionibus diuinis

incarnatus, & natusex Virgine, & fic fadtus
fit Filius : Spiritum San&i procedere a Patre,
& Filio, per hoe, quod ipie Pater, & Filius
fandtificent homines per dona gratiz, & fic
fiant Spiritus Sanétus , hoc eft atu fanétifi-
cans; fed veerque hoc eft Sabellivs, & Arrius
ncgarunt aliquid procedere intra Deum. Con-
tra hos errores de fide eftdari in Deo duas
actiones immanentes, hoc eft duas proceflio-
nes , fiue ecmanationcs ad intra, per qUarum:
primam d Deo Patre procedat Verbum ; per
fecundam & Deco Patic, & 4 Verbo procedat
Spiritus Sanétus. Teftimonia Scripturarum—s,
quibus probatur hac veritas ; afferentur quz

ftionibus fequentibus . Nunc {uppofita fide,
afferenda eft ratio, propter quam necefle eft 5
vt in Deo dentur duz proceiliones ad intra, &
qua fuadeatur hanc veritatem non repugna-
re, fed potius congrucre pringipijs naturali-
bus, licet per principia naturalia non poflic
cuidenter oftendi . Sic igitur ex principijs
Riccardide Sanéto Victore [.1. de Trinitates,
Sandti Auguftini lib. ro. de Trinitate cap. 11e
& 12.& libs. cap. 4. & fequenubus, & Sancti
Thomgz hic quz(ts 32, art.1. poffumus ratiocis
nari.

6. Sicutbonum eft diffufinum, & com-
municatiuum fui , fic infinitum bonum debet
effc infinité diffulivum , & communicaiiuum
fui; fed Deus eft infinitum booum; crgo de-
ber effe infinité diffuliuus,& communicatinus
fui; fod Deusad exrra poteft fc folum effunde,
re ; & communicare commuanicatione finita »
& imperfedta ; ergo necefle eft; ve Deus ad in=
tra fe communicet , & diffundat commuunica=
tione infinita ; fed cum Deus habeat paturames
intelledtivam , debet fe ad intra communicare
communicatione propria natut jntcliectio ;
propria autem communicatio naturz inrclies
&iuz eft, veintelligendo producat Verbumos,
amando producat amercm : €rgo Deus ad in-
tra debet itd fc communicare, veintelligendo
producat Vertbum, amando producat amos
rem; fed in natura intelle@iua produdtiones
Verbi , & amoris funritd ordinatz, vt prima
fit produdtio Verbi , fecunda fit productio
amoris , itd vt amor procedatetiam a Verbo ;
ergo in Dco productio Verbi, & amoris dee
bent itd ordinari, vt Verbum procedat a Deo
Patre per primam produdtioncm, amor ala
tem , feu Spiritus Sanétus procedatr per fe=
Eundam productionem a Deo Patre , & a Ver.

0.

7. Dices prima : fufficit, 'vt Deus fe com.
munjcct infinité communicarionc analoga. ,
perquam aliquid infinité perfecinm Gt ab ip-
fo, non autem eft necefle, vt (e inhuité com-
municet communicatione propria, pet quam
aliqaid infinite perfeGtun procedar , & produ.
catord Deo; fed Deus analogice fe infinire
communicat fibi ipfi , itd vefira fe 5 €rgo ruic
totus dilcurfus.

8. Rclpondeo, quod propter hanc obics
Qionem ratio allatanoneft demontiativa,

Sup=

=




¥

—

Liber I1. Queftio LXXXVIIL.

Suppofita tamen fide , nego maiorem , acdi-
co, necefle effe, vrintinitum bonum non fo-
Jam feinfinite communicet b1 ipfi commu-
picatione analoga, fed euam vt fe infinite
comniunicet communicatione propria alicui
ditinéo . Haxc enim eit natura boni, vt nons
folum (it bopum (ibi ipfi, fed etiam fe cffun-
dat, & communicet alteri, vt patet inductio=
ne; ergoinfinitum bonum non folum debet
effe infinité bonum fibi 1pfi , fed etiam dcebet
infinite fe communicare alteri;adcoque proce-
dit acgumentunt.

9. Dicesfecundd: eatenusintelligens crea-
cum intelligendo producit verbum, & aman-
do producit amoréem; quatenus cum per fuam
cficntiam non fit actualis intelledlio, & amor;,
nec fit intelligens, & amans acta , fed folumo
potentia, debet producere amotem, guo con=
ftitnatur amans aétu , & intellectionem , quas
conftituatur aétu intelligens , que intelleétio
produda vocatuy verbum mentis, & figni-
ficatur verbo oris s fed Decus per fuam efien.
tiam eft a¢tu intelligens, & amans, imo cft ipfa
adtualis intelleétio , & amor ; ergo &c.

10, Refpondeo s diltinguo maiorem & il-
la, quz affertur et fufficiens ratio, cur intel-
ligens creatum producat intelletionem , &
amorem » concedo ; & elt vnica ratio , nego s
concedo minerem ; & nego confequentiam
Perliftendo in principio pofito ; quod bonum
cft diffufiuum fui, intelligens ereacum produ-
cit verbum , & amorem, non folum vtiplum
intelligens, & amans habeat perfedtionem in-
telligendi, & amandi;, fed vt perfedionem in=
telligendi ; & amandi communicet verbo, &
amori produltis; fed Deus nifi produceret
Verbum, & amorem ; haberet quidem perfes
&ionem intclligendi, & amandi,fed illam non
effunderet, & communicarct Verbo, & amori
produdtis; exgo 8c.

33.  Adi.concedo maiorem, & dittinguo
minorem : enti a [e, ac primo principio re-
pugnat , vt fit abalie fecundum cffentiam , &
naturam , concedo minorem ; fecundum per-
{onalirates ; ncgo minorem ; & nego confe-
quentiam . Effentia , fiuefubftantia, & natu-
ra diuina, primo , & ratione fuicfta fe, & cft
primum principinm, ipfigue repugnat, vt
fit, & procedat ab alio. At cadem eflentias
diuina , qua cft a fe , & non procedit ab alio ,
oft non folum Pater ingenitus, fed etiam.
Filins genitus , & Spiritus Sanétus procedens
i Patre » & Filio fecundum perfonalita-
tem .

2. Dices : perfonalitas Filij , & Spiritus
Sani funt idem cum effentia 3 crgo fi perfo-
nalitates procedunt,
dit , de eodem verificantur contradito-
rid «

13. Refpondeo , diftinguo antecedens:
funt idem cumeflentiafine vila diftinétiones
obictiva faltem logica, & virtuali, negos:
cum aliqua diftinétione obicétiua , concedo
& diftinguo confequens; ergo de codem veg

261

rificantur contradictoria fecundum idem om?
nino; nego confequentiam ; fecundumidem
nonomuino , concedo confequeatiam . Progs
dicata contradictoria non poffunt venificari
de'codem omnino , & fecundum idem omni-
no ; at poflunt de codem veriticari non fecui=
dum idem omaine : neque ex ¢o,quod fic ve-
rificentur, fequitur contradictio » quz ¢x do=
&rina Ariftotelis 1. Elenc. cap.4. ER affirmatio s
&r negatio einfdem omnino de eodem omnind , o fe=
cundum idem omnino , refpefiu eiufdem omnina, VU
magis explicabitur quaftione 1oo. Perfonalita-
tes it funtidem cumeeflenria dinina, vt von
fint omnino,& omnibus modisidem, vt puuc
fupponimus , infra probabimus ex profcfio
qualt, 100.

14. Ad 2. concedo antecedens , & nego

confequentiam . Licet in Deo intellectio , &
volitio improduéta fint omnino idem , tamen
alia eft produ&io, qua Deus intelligendo pro=
ducit Verbum , 4 produ@ione, quaamando
producit amorem . Ratio eft, quia productio
Verbi, & amoris debent ita ordinari, vt amot
procedat 4 Verbo; fed non poflet amor proccs
dere & Verbo, i amor productus cfict idema
cum Verbo , & fi vna, i& eadem effet produ=
&io veriufque; ergo &c. Confirmatur , nam
licet iuxta fententiam multoram in creatis in-
telle@tus non diftinguatur 4 voluntate , tamen
amor diftingui debetab intelledtione , quia
debet procedete etiam ab intelle@ione; €rgo
licet in Deo intelle@io improdu&a non di-
ftinguatur ab amorc improduéto, tamcns
quia amor praductus debet ctiam proces
dere ab intelleGtione produ&ta, qua dicitur
Verbum , diftingui debet 4 Verbo , ac produ-
&io Verbidiftinguidebet d productione amo-
Iis -
.15  Dices: in Deoamor improductus non
diftinguitur ab intelle@ione improduéta ; er-
go nec amor productus , hoc eft Spiritus San-
&us dittingui debet 4 Verbo , quod elt intelles
&io produdta.

16. Refpondeo, negando conlequentiam.
Amor coim improdudus , co ipfo quod eft
improdudtus, eft 4 fe, & non ab alio diftin-
&o; ergo non poteft diftingui ab inteliedtio-
ne ; alioquin com non fit ab vllo diftin&o»
non eflet ab intelle@ione, quod repugnat.
Atamor produétos coipfo, quodcft produ-
&us, noneftd fe, fed ab alio diftinéto; fed
debet effe 4 Verbo; ergo debet diftingui a
Verbo .

17.  Ad 3. concedo maiarem ; & diftinguo
minorem : creaturz intelligendo producunt
plura verba imperfedta , & plurcs amores im-

cficatia vero non profe-perfectos » concedo = plura verba perfedta, &

plures amores perfedtos , nego minorem ; &
nego confequentiam. Eatenus Creatur® pro=
ducunt plura verba , & plures amorcs, quatc-
nus non poffunt voa intelle¢tione perfedte in-
telligere omnia intelligibilia, nec voo Vere
bo dicere omnia dicibtlia; nec vno amores
amare omnia amabilia ; fed Decus potelt
vnico




vnico Vetbo dicere cmnia dicibilia - ideos
que Tob.23. dicitur; Sfm(l’! an:ﬂ'{m_.{)r:u,; &
viico amere amare omnia amabilia 5 ergo
&c.

18. Ad 4. réfpondeo primd negando ma-
jorem . Omuipotentia enim proprié cft po-
tentia ageadiin alind , guatenusaliud, adeo-
que elt potentia agendi ad extrd 3 ergoimplis
catin terminis , vt omnipotentia agat ad in-
trd « Secundo refpondeos qued fi nomines
cmnipotentia intelligitur etiam potentiss
agendiad intrd , in natura intelletuali nono
uralia potentia agendi ad iatrd , quam per
aftiones inteclleétus , & voluntaiis, adcoque
ad intrd non potelt agere ali

alia actione, quamn
produdtiua Verbi, & amons, f{eu Spiritus
Sandli «

QVASTIO LXXXIX.

Viewm fecunday ¢ tertia Perfora diuina pro-
cedane per intelledinm s & volamatem ,

De pi‘acafi’i

|.I "u -
it e A tnate
Oonipus aiiinis

diturratio, cur in Deo fint due folz procellio-
nes 5 cur fola fecunda Perfona fic imago, &
Filiuss cur tertia Perfona procedat non folum
4 prima , fed etiam 4 fccunda. At dicendos
quod vtragae Perfona procedat per naruratil,
nulia ratio horum porefl afferri - Cum enim
prima produéio per naturam fit perfe@a,qua-
rc proceditur ad fecundam produétioncai ?
quare fiftitor in fecunda, & non proceditur dd
tertiam ? *Quare potius fecunda ; quam tertia
Perfonaelt imago,& Filius? Quare tertia Per-
{fona non procedit folum a prima, vel folum 3
fecunda, fed ab veraque ?

5+ Probatur fecund6é 4 priori . Nam quz
habent naturam puré intelle@tivam njhil proe
ducunt vitaliter , & immanenter, nifi attus in-
telle@tus , & voluntatis ; fed Deus habet natu-
ram pur¢ jntellectivam , & vt (e communicet
infinit¢, debet fe communicare immanenter ,
& vitaliter ; ergo &c. Confirmatur, nam cum
Deus fir actualis intelletio, & volitio', vt pro-
ducat fibi fimile , id, quod producitur , debet
efle intelledtio; & volitios fed intelle®io, & vo-

wel potins procedant tmmediate
4

4 litio debent produci per intelleGum,& voluns
Jer Ratura 2

tarem; ergo &e.

6+ Probatur tertio : nam opinio Durandi
cft contra Sanctum Thomam, & omnes Theos
logos antiquos , & recentiores , ideoque cam
temerariam , & errori proximam cenfet Sua-
rius hic lib.1. cap. 5. Eft enam contra Sanélos
Patres, quorum plures relari 4 Suario loco ci-
tato, & 4 Vafquez Tom.z2. in 1.part. difp.111.
€ap.-1.num.4. exprefs¢ dicunt Filium generas

=i

I. Idetur vera fententia Durandi , quiino

primo, dift.s.queft. 2. opinatus eft fes,
cundam, & tertiam Perfonam divinam proe
cedere formaliter per Dafuram , non autetis
perintelle@um, & voluntatem : primo quigis
virtas producendi {ibi fimile conueait rebus
per natucam, non autem perintelleGum, &

e AR

e ——

voluntatem, ideoque videmus, quod res pro=
ducunt {ibi timile, fiue habeant, fiue non ha-
beant intellectum, vt patetin animalibus, &
plantis ; videmus etiam, quod ip(z fubfantie
intelle&tivz , dom producunt (ibi fimile, pros
gducunt per naturam ;¢ pado, quo homo ge-
nerat hominem per naturam , non autem per
intelleétum , & voluatatem ; {ed Deus habet
naturam infinité petfedtam , & feecundamjers
go Deus licet fit iatellectiuus, tamen produ-
<it Frlium, & Spiritua Sandum per infinitam
foccunditatem patuse, itd vt ad tales produs
&iones materialiter fe habeat intelle@us,& vo.
luntas, eo pacto, quo (i Sol effet intelle@inus,
& veolitinus, {i tamen produceret lucem,& ca-
forem co modo, quo producit de facto,produ-
ceret per natiram,non autem per iutellectum,
& veoluntatem .

2. Secundo noa pote®t explicari, !quo pa«
fto, & perquos aGus intelleus, & voluntatis
producantur Filius , & Spiritas San&us ; ergo
non producuntar per intelleGum, & volanta-
tem, fed per naturam.

3.  Refpondeo fecundam, & tertiam Perfo.
nam diuinam son procedere formaliter,& im-
sediaré per nacuram , fed perintelle@um, &
voluntatem,vt contra Durandum docent om-

ncs Theologi.

4. Probatur primo d pofteriori . Nam dis
cendo; quod fecunda Perfona procedat peria.
telle@um, tertia per voluntatem ; optimé reds

ri per intelleGum , vel ex memoria Patris pras
cedere, ac proportionaliter dicunt Spiritum
San&um produci per voluntatem ; ideogue
Sanftus Auguitinus lib.o. de Trinitates cap. 12+
& lib..1 5. cap. 17. ait Spiritum Sanftum elics
procedentem amorem ; idemque dicit S. Gre=
gorius Homil.3o.in Enangel. Repugnat etiam
Scripture , ac prefectim loanni, quiquia, ve
communiter notantinterpretes, (cripfit Euan-
gelinm ad hoe precipué , vt Chrifti dininita=
tem > & zternam eius proceflionem nebis de-
monfiraret , ad hune finem initio Euangelij
vacat ipfum Verbum, & vtdicit S. Cyrillus
Alexandrinus lib.7. Thefauri,cap. §.Nomen Ferw
bielegit , quia-eft-maximé proprixm, & [ignificar
tinum dininitatis , or proceffionis propric [ecunde
Perfone 5 fed Verbumelt actus intelle@tus ; ers
go Filins eft alus intelle@tus, & procedit per
intelleGtum . Spiritas etiam Sanétus vocatur
amor » adeogue procedit per voluntatem .
Confirmatur , namSap. 7. & Ecclefiaftici 24.
Filius vocatur Sapientia s & dicitur ex ore al-
tiffimi prodiiffe primogenita ante omecm
Jgreaturam ; fed {apientia procedit per intellc-
&um, & nomine oris in re fpirituali figni
tur intelle€tus , 4 quo procedit Yerbum mien-
tis;ergo &c.

7. Refpondet Durandus hzc diei nons
per proprictatem , fed per quandam analo-
giam. Quia enim 4 natura intellectuali pet
primam produioncm producitur cognitio

feu




3
b

-

Liber 1. Quaftio LXXXIX.

feu Verbum , per fecundam producitur voli-
tio, fiuc amor , ad quem concurrit etiam co-
ghitio, fine Verbum , & proporuonaliter in
Deo per primam produdtionem producitur
Filius , & per fecuadama Patre, & Filio pro-
ducitarSpiritus Sanétus , in eoquc terminan-
tur procefliones ad intrd, deo Fiilus per guam.
dam appropridtionem , & analogiam dicitut
effe Verbum , & procedere per intelllectum »
Spiritus Sanétus dicitur cffe amor , & procede-
re per voluntatem , licet propric vterque pro-
cedat immediate per naturam.

8. Sed contra, nam {equeretur Filium Dei
non cffe propric Verbum, quod rcpugnat
communi dotrinz §5. Patrum

9. Infertur primo fecundam Perfonam
effe imaginem producentis , ‘tertiam non effe
imaginem produccnus. Ratioeft, quia Ver-
bum, fiue intclledio produda elt imago obie-
€t quo procedit; amor antem non cft ima-
go obicd@i , fed cft quzdam vaio cum obiccto
amato, vt magis explicabitur quzft.e8. in qua
etiam afferetur ratio » quare produétio Verbi
fit generario,ac Verbum fit propric Filius:pro=
ductio Spiritus Sanéti non fit generatio,ac Spi-
ritus Sanétus non fit Filius .

10. Infertur fecundé , quod licet Verbum
dininum reprafentct omnia, que Deus Pater
intelligit, tamen non cft imago omnium re-
prefentatorum , fed folius Patris eft imago»
creaturaruin pon e¢ft imago, (ed exemplar.
Ratio ‘eft; quia quod ita reprefentat obie-
&um , vt abipfo, & ad ipfius imitationem

_ procedat, eft imago talis obiedti : quod autem

ita reprzfentet obieGtum, vt a tali obicdo
non procedat, fed potius obieCtum procedat
ab ipfo,& ad imitaficnem ipfius, non eft ima-
go» fed exemplar talis obiecti; fed Verbum
diuinum ita reprafentat Patrem , vt abipfo,
& ad imitationem ipfius procedatr, creargras
veroitd reprafentat, vt creaturz procedant a
Verbo, & ad imitationem Verbi, Verbum
vero non procedat 4 creaturis , neque ad imi-
tationem crearurarum ; ergo &,

11. Infertur tertio Verbum dininum effe
Verbum folius Parris , ve dicentis; at efle Ver-
bum non folius Pauwris , fed etiam Spiritus
sanéti, & creaturarum , imo omainm intelli-

~ gubilium, vtditarum. Probatur : pam Vet-,

Brm illios eft vt dicentis» 4 quo dicitur, &,
producitur ; at illius eft vt dici, qued per
Verbum dicitur; fed Verbum diuinum itd di-
citur , & producitur  folo Patre , vt Pater per
Verbum dicat non folum fe ipfum, fed ctiam
Spiritum Sanftum , & omaia, quz intelligit;
ergo &¢.

12. Infertur quartd, quarecum Verbum.
grzcé dicatur logos, quod non folum po-
tuiflet verti Ferbum, fcd etiam fermo > tamen la.
tiné vocetur potius Veibum, quam fermo .
Ratio et , quia fermo fignificat orationem
co npofitam , Verbum attcm fignificat aliquid
finiplex; ergo quia Verbum diuvinum eft fim-

pliciffimam, Latini communius yocant illnd

263

nomine Verbi, quam fermonis . Sapientix ta-
men 18. vocatur etiam Omnipotens [evmo, ad {i
gnificandum , quod ¢ft oratio perfedta  qua
Densommadicit, & peripfum omnia falta
funt, juxtd ilind Plalm. 148. Duxit , & fadla
Junt .

13. Infettur quintd , quare fecunda Perfo-
na vocetur Verbum, non autem cogiratio.
Refpondco rationem effe; quia vt ex Aunguiti-
no lib.1 5. de Trinit. cap. 14. docet S. Thomas
in cap. 1. loannis, Le&. prima; cogitatio igni,
ficat conceptum quemdam inquifitinams im-
perfectum , & nondum formatum ; Verbum
autem fignificar conceptum perfetum, &
iam formatum per perfedtam contemplatios
nem veritatis; fed intelleCtus dininus non
format conceptus imperfedtos, & inquifiti-
uos, fed conceptum perfe@tiflimum, & com-
prehenfiuum veritatis ;3 ergo in Deo non da-
tur cogitatio, fed Verbum . ldeo Auguftinus
lib.s. de Trinit. cap. 14.diit: Jra dicituy Vers
bum Dei , vt cogitatio non dicatur, ne quid quafi vo=
Ixbile credatur in Deo . DiGtum autem ilind An-
{elmis Dicere fummo [pivitui nibil aliud eft , quam
cogizando intueri , improprium cft , vt notat S,
Thomas loco citato .

14. Ad 1.diftinguo majorem : virtus pro-
ducendi fibi fimmile conucnit rebus corporeis
per naruram s hon autcm per intelleGum, &
voluntatem , concedo : rebus omnind incor-
potcis, nego: concedo minorem ; & ncgo
confequentiam , ac retorqueco argumentum .
Solz res corporez producunt {ibi fimile per
paturam , nhenautem perintelle@um, & vo-
luntatem : Angeli, qui funt omnino incorpo=
rei, nihil alind fibi imile poffunt produccre,
quam Verbum , fine intelle@ionem fui ipfius,
licet nec Verbo, neque amori poffint com-
municare fuam naturam {ubftantialem , ideo-
que Angelus non poteft producere Verbum »

und fitipfe Angelus, & amorem, qui fimi-
liter it Angelus: fed Deus eft omnino incor-
poreus ; ergo non alind fibi fimile producit,
quam Verbumslicet in hoc excedat Angelum,
quod Verbo , ficut ctiam amori communicat
{nam naturam fubfaatialem , adeoque Deus
producit Verbum,& amoreny, qui funt Deus,
& vnus Deus cum producente,vt explicabitur
infra quait.os. :

16. Ad 2. Argumentum petit , vt declares
tur , quo pado, & quo adtu intcllectus, & vo=
luntatis , producatur Verbum, & Spiritus Sane
Gus, quod eft ex profefio explicandum quzfi.
fequenti -

QVAESTIO LXXXX.

Virum Verbum diniswm producatur per
adtionem locutinam » Spiritus San-
éus per aitionem fps-
ratinam ¢
I. Idetur, quod non : primo quia ex Ari-

ftotele 9. Mctaph. text.16, hec clt dif,
feren-




o

¥ '} R
E e IOyt n
Moy AN Ll i

*ufld 1nrer ad C &
1M anentes , od perachiones tranfevires
producitur terminus difintas, per actioncs
ijmmagentes non producitur terminus diftin-
cius ; ex. gr. per actionem calefa&ivam, que
eft tranfiens, producitur calor , perattionem
videndi, qua cft immanens, non producitur
terminus diftinétus 4 vifione; fed a&io la-
quendi, & fpirandiin Deo funt adiones im-
inapenres ; ergo Verbum, & Spiritus non
effcat teemini ditin@i i talibus actionibus ;
quod eft abfurdum , & contra omaes Theolo-
gos,vt infid explicabitur .

~ 2. Sccunddexeodem Atiftotele 1. Ethic.
¢ap.1.quando peractionem producitur termi-
nusdiftindus , talis terminus cft finis actionis,
& clt nobilior attione : ex. gr. quia per adifi:
cationem producitur domus , ipfa domus el
finis &dificationis,elique nobilior a&tione zdi-
ficatiua ; fed ablurdum eft; quod 11 Deo detue
atiquid nobilias actionibus intelligendi, &
amandi; ergo .

2. - Refpondeo, quod (icut productio calo-

ris vocatur calefattio, productio frigotis voca-
tar frigefadio, fic produdio VerbintelleGtua-~
113 vocatur dictio, {=u locutio intelleétnalis
fed Verbum dininum, vequfiane fupenio-
ri oftenfum ¢ft contra Durandum , cft proprié
Verbum intelledtuale s ergo productio Verbi
dinimi eft proprié dittio , feu loquutio intel-
lectualis , ideoque Verbum prodacitur, di-
cendo, vt contra Duranduom docenr omnes
Theologi. Productio amoris , feu Spiritus
Sané caret nomioe proptio viitato apud fcri-
proies profanos , & 4 Patcibus, & Theologis
vocaraclt fpiratio. Ratioeft, guia qui fpirat,
emittitd fe flatum , & (piritam ¢um quodam
motu , & impetu s fed amor importar quem:
dam motum, quemdatn impetum , & quan-
dam incinationem in obieftum ; ergo con-
gru¢ amord Deo productus didtus elt fpiritus,
produdtio autem amoris vocata cft (piratio:
ideogque Chriltus ioan. 20, Infufflauit , ac divit:
Accipite Spivitum Sanfinm , ad (gnificandum ,
quod Spiritus Sanétus procedic per aQionem
fpirativam. Proportionaliter ad fignifican-
dum, guod Verbum procedit per adtionem
locutivam , Sapienua genita, qua cft ipfum
Verbum , Ecclefiattici 24. de fe ipfa dicic:
Fgo ex ove aluffimi prodixi, nomine oris figni.
ficans intelleGtom Patris, 4 quo ab zterno
pradit Verbum .

4« Ad 1, Differentia inter aQiones tranfe-
untes , & immanentes eft, quod per omnes
tranfcuntes producitur terminus diftinGus , at
non per omnes immanentes. Carerum non
repugnat, vi per aliquam a¢tionem immangn-
tem producatur terminus ditinGus. Patet:
nam 1 fententia fars receptaadus vitales vi-
dendi, audiendi, intclligendi &c. funt quali-
tates abfolutx , que producuntur per a&iones
modales diftinctas ; rales autem a&tiones mo-
dales funt immancntes , iquidem nihil produ-
cuntextid agens, & tamen per illas producuna

tor terinini diftindi. Licet igitur hoc, quod
ek : Tueelligere , exprimendo imagincs obietli intel-
leétiy o amare , preducendo inclinaijonem inobic-
¢am amarum (int aiones immanentes, tamen
Per iplas poflunt praduci Verbum , & Spiritus
Sanctus dilincti ab a&tionibus dicendi , & fpi=
randi .

5. Ad zdiftinguo majorem:cum per altio-
nen ex indigeatia producitur terminus diftine
QGus , talis tetininis eft Gnis ationis , & eft no-
bilioractione, concedo : cam producitur ex
abundantia, nego: diftingno codem pacto mi-
norem; & nego confequentiam . Quando per
actionem producitur terminus diftindtus, non
ad hac, vt agens , & attio perficiatur, fed puré
ad hoc , vtagens per aitionem communicet
terming producto totam perfe@ionem , quam
habet, terminus non eftnobilior aitione » fed
eft 2que nobilis, ac a@io , cum camdem nobi-
litatem, & perfectionem, quam agens, & altio
habent aliandé, terminus habeat per actionem;
fed Deus producit Verbum , & amorem ex
abundantia, vt magis explicabitur qu.92. n.13.
€rgo.

QVAESTIO XClI

Vierum in Deo imtelligere s & amare fint for veaa
biter idem 5 acdicere Verbum , & fpirare
amorem 5 1ta Ut omue intelligens
dicas Verbum, emne amans
[Pire: amorem?

'

B Vidcrur » quod fit idem 2 prima quia in

creaturis omne intelligens prodocit

Verbum mentale, & omne amans producit
amorem ; ergo etiam in Deo .

2. Sceundo G dicatur , quod prater intelli-
gere, & amarc effentialiter, qua nullo patte
d;‘iliﬂguumur obietting, & funtcommnnias
tribus Peefonis,datur intelligere netionale,quo
Producitur Verbum , & amare norionale, quo
producitur Spiritus Sanctus : & quid folus Pa-
ter intelligic notionaliter , Pater autem , & Fi-
l_'lls Dotionaliter amant , ideo folus Pater pro-
ducit Verbum , Pater autem , & Filius produ-
cunt Spiritum SanGum , fine amorem : contra
elt primo, quianon potelt explicari, quo pa-
&oactus efientiales differanta notionalibus.:
Secundo quia ficut ponirur in Deo duplex ia-
telledtio, & duplex amor, alter effentialis,alter
Aotionzlis, fic poffet poni duplex omnipoten-
tia, duplex bonitas, duplex immenfitas &c.
altera cilentialis, altera nocionalis , quod cit
ablurdam . Tertio quid ficut increatis nons
datar duplex intclligere, & duplex amare,altes
rum efientiale; alterum notionale, fic non da-
turin Deo.

3. Tertio {i dicatur cum Scoto , ‘quod du-
plex datur agtus intelle@us , alter eflentialis » &
communis tribus Perfonis , qui eft ipfum in-
telligere; alter notionalis , & proprius Parsis »

qui

s

:

An




e

—

—

Liber II. Quazftio XCl.

qui eft diceres Verbum autem producitur non
per.actum intelligendi, (ed per actum dicendis
ideoque i folo Parre; & proportionaliter du=
plex datar a@us woluntatis, alter effentialis ,
qui eft ipfum amare, alter notionalis , qui eft
fpirare amorem ;- Spiritus autem Sanctus pro-
ducitur non per adtum amandi communeiuLs
tribus Perfonis,fed per actum fpirandi, guida=
zur folum in Patre, & Filio : contraeft, quia
in crea t1s idem eft inrelligere, ac intelle@uali-
ter dicerc, feu producere verbum incellectuale;
idem cft amare, ac fpirare, feu producere amo-
rem , ideoque in creatis omne intelligens pro=
ducit verbum intellectuale , omne amans pro=
ducit amorem ; crgo eriam 1n Deo .

4. Refpondeo, quod quia diximus actio-
nem produdivam Verbr diuini effe dition€ ,
feu locutionem mentalem, adtionem produ-
&@iuam Spiritus Sancti effe fpirationem fequi-
tur, vtexplicemus, quid fitintelligere, & quid|
fit dicere intelle¢tualiter , quid amare , & quid
fpirarcamorem , & quo pacto fc habcant ad
inuicem , tum in quantum abgrahunt a creas
tis, & dininis , tumin quantum Inueniuntur
in creatis, & in Deo.

5. Dicendum igitur primé: intelligere ex
fuo formali conceptu ¢ft habere intclleétio-
nem vitaliter , hoc eft ita, ve fita natura intel -
ligentis: dicere intelle&ualiter eft intelligendo
producere , {iue exprimere imaginem, & finn-
lirndinem viralem, & expreffan obiecti, quod
intelhgitur ve cxemplar. Proportionaliter
amate et habere amorem vitaliter, hoc eft
1td, vt {it 4 narura, & cognitione amantis : (pie
rarc amorem eft amando producere quemdam
motuit y quendam impetum , & qeandamin-
clinationem inamatum . Hze conclufio non
indiger dlia probatione, quam explicationes

ecminorum , & reflesione experimentali (-
pra noftros actus. Ego enim inquantum habeo
1n me intelleétionem vitaliter , hocelt ita , vt
fit & mea natura intelligente, confhituor intel-
ligens, ac dicor intelligere; in quantum itd in=
telligo's vt producam , atque exprimam intel-
leGtionem > qua eftimago, & fimilitudo vita-
lis obiedti, dicor loqui intelle@ualiter, ac di-
cere verbum intelle@nale; in quantum habeo
amorcm vitaliter’, hoc eft ita , vt talis amor fit
a mea narura , & cognitione , dicor amare ; in
quantum amando produco eundemamorem ,
qui eft quidam impulfus, & quadam inclina-
tio vitalisin rem amatam, dicor fpirare amo-
xenl.

6. Hinc infertur primo, quod intelligere ,
& amare ex fuo conceptu formali abftrahéte
4 diuinis, & creatis, non includunt formaliter
vilam a&ionem phyficam , feu productionem,
& proceflionem realem intelleétionis,vel amo-
ris , adeoque nullam includunt rcalem relatio=
nem intelligentis ad intelleGtionem, vel amanes
tis ad amorem, qua relatio fundetur in pro-
ceflione reali. Probatur: nam intelligere , &
amare eft habere intelleGionem, & amorem
vitaliter, hocckitd, vtfinta natnraintellis

z65

gente; fed intelle®io, & amor poflunt haberj
vitaliter fine reali produckione itellectionss,
& amoris , ac de facto effennia dinina eft inteili,
gens , X amans per hoc, quod habeat iatelie-
dtioliem , & amorem a fe, fine vila productio
ne inccliettionis, & amoris , vt oltenfum off
quatt.42.crgo &c. E conuerfo dicere verbum,
& [pirare amorem ex fuo concepta includunt
formaliter aGtiomem phyficam , feu procefiio-
nem , & productionem realem verbi, & amo-
ris , adeoque relanonem realem fundatam ins
tali proceflione . Hinc (equitut , gquod intelli-
gere, & amare funt predicata abfoluta, hoc eft
abltrahentia ab omui relatione fundara in pro-
ceflione reali intelle&ionis, & amoris: at dice-
re, & fpirare funt predicata relativa , hoc et
includentia, vel fundanria relationem fun-
datam in reali proceflione intelledtionis, &
AMOTrIS «

7. infertur fecando, quod intelligere ,; ac
dicere, in quantum abirahuncd crearis, &
dininis comparanrur itd, vt intelligere abftra-
hat ab hoc, quod eft dicere, at dicere non ab-
ftrahatab hoc, quod eftiatelligere, fedillud
incladat , vel faltem connotet , adeoque falfas
eft fententia Scoti, quiin 1. dift.27. quet.1.é&
2. docuit, intelligere , ac dicere ita diftingui ,
vt fint duo adus intelletus concomitantes ,
quoerum neuter incladat, vel connorer alium .

8. Probaturillatio: nam dicere eft intelli-
gende producere imaginem exemplaris intel-
le@i; ergo includit, vel connotat intelligere
Confirmatur primo:nam dum ego iatelligen-
do produco verbum, dicoiplum verbum.s,
fpecies verd intelligibilis licet concurrat me-
cum ad productionem verbi, nondicit ver-
bum, quia non producit intelligendo , fiqui-
dem non habet naturam intellectivam ; ergo
ad dicendum non (ufficit, vt quomedocunque
producatur! verbum, fed requiritur, vt pra-
ducatar intelligendo, adeoque dicere includir,
vel connotat intelligere . Confirmatur fecun-
do: nam non potelt percipi , quod aliquis di-
catid , quod non intelligit; ergo &c. Hinc eft,
quod S.Thomas vbique doceat , quod dicereas
eft'cxprimere intelligendo, vel intelligere ex-
primcndo,ita vt includar,tum intelleétione m,
tum expreflionem , feu productionem verbi,
vt notat Caietauus 1.par. quzft.27.are 1. & hec
ipfum contra Scotum docent Suarius hic lib. 1
de Trinitate cap.6. & Vafquez difp.112, cap.3.
Ex proportionali ratione amare abfirahit ab
hoc, quod eft {pirare: at fpirare , eum (it {pi-
rando producere amorem ; incladit, vel con-
notat ipfum amare. Dicere igitur fupra intel-
ligere addit produ@ionem realemimaginis,feu
verbi : fpirare fupraamare addit productio-
nem realem amoris ; fing inclinationis in rem
amatam .

o. Poteft quari, virum dicere in quantum
addit aliquid contradiftinGtum fupra intellige-
re, it formaliter quoddam intelligere ; & fpi.
rare , in quantum addit aliquid contradiltin=
&tum fupra amare,fit formaliter quodda amare.

Li 10. Re-




Ve locirrimimsic
2006 A4C10CUHTIONE, X

~

gatiué cum Suario lib. 1.
7. Dicere enim fuprd intel igere
cere 1iem , feu verbum obie-
melledti; pi
t formaliter inte
gendi. Sim " producere amoren Ron
elt formaliterf amare, licet connoter a@ums
di . Licet producere verbum non fii for-
maliter intelligere, tamea eft actus.intellectuss
ideoque vt bene dicit Scotus duo funt adtus in-
ectus. Primus eftiotelligere, quiabrahit
U | producere ver-
bum , {iue imaginemn obiecti intelle&ti, qui in-
cludit adtionem realem . Proportionaliter duo
funtactus voluntatis; alrer ¢ft amarc, quiab-
trahitab actione realizzlier eft producere amo-
rem, quiincluditaGtionem realem, vt expli-
cabitur in refp.ad 4.

11. Dicendum fecundd: in creatis intelli-
gerc itd includicdiGionem verbi , & amare itd
wmcludit produéticnem amoris, vt omne intel-
] 1t verbum , omne amans producat

[n dininis ¢ conuerfo intelligere 1td

amoren . g
abftrahita diftione verbi, & amare itd abftra-

hita productione amoris, vinon emne intel-
ligens dicat verbum , nec omoe amans fpiret,
feu producat amorem . Probatur: nam crea-
ture veintelligant, & ament, debent habere
intellectionem , & amorem vitaliter , hoc eft &
naturaintelligente, & amante; fed intelleio ,
& amor, qui non fuat i {e, noo aliter poflunt
cfle d naturaintelligente, & amante , quames
pet hoc, quod ab ipfa producantur 5 ergo ins
creatis intellectio , & amor, cum non fint 4 fe,
non aliter poffunt efe 4 natura intelligente, &
amantc, guam per hoc , quod ab ipfa produ=-
cantur; adeoque 1o creatis iurelligens, & amans
non aliter poteit intelligere , & amare,, quam
per hoc,quod per fuam naturam producat in-
tellectionem , & amorein ; ergo creature non
poflunt intelligere , nifi producendo vetbum,
nec polfuntamare,nifi (pirando amaorem,adeo-
que omane creatum iagelligens dicit verbuma ,
& amans fpirat amorem . E conucrfo Deus
potcft haberesac de fadto habet intelletionem,
& amorem viraliter, hoc eft 4 natura intelli-
gente, & amante, per hoc, quod intelledtio, &
amor {inta fc , & cum {int idem cum natura,
dinina, fint 4 natura dinina: fed hoc nons
includit vilam prodactionem iatelle&ionis, &
ameris; crgo in diginis non omne intelligens
dicit Verbum., nee emue amans {pirat amo-
rem . Hinc cft,vede fa@o folus Pater ita intel,
Ligat, vt dicat Verbumy; Filius, & Spiritus San-
&tus intelligunt pracisé per hoc, quod habent
intellectionem vitaliter, hoe eft 4 nacura intel-
ligeate), fed non dicunt Verbum ; Pater, & Fi-
dius itd amant, vt {piccnt amorem ; Spiritus
Sanctus amat pracisé per hoc, quod habeat
amorem vitaliter, hoe eft 4 natura amante,fed
non fpiratamorem - Effentia ctiam divina in-
zelligit, & amat per hoc, quod habeat intelle-
&ionem , & amorem 3 feipfa , & neque dicit
¥Yerbum , nequc fpizat amorem .

12. 1. concedo antecedens ;) & nego
confequentiam . Nam num. 1 1.allata eft ratio,
quare in creaturisomne 1ntclligens dicat ver-
bum, omne amans {puctamorem, in Deo
aurcm ¢ erlo.

13. Ad z.Coacedo, quod intelligere, .&
amare cim_sumr(:in;imiur, hoc et etlentiali-
ter ; & norionaliter . Dum primo opponitur s
quod non potelt explica:i, quo padto adus ef-
fentiales differ ionalibus : refpondeo
id explicando . Adtus effentiales in diuinis di-
cuntur, qui (unt communcs omnibus tribus
Perfonis 5 actus notionales dicunrur , quinon
funccommuanes tribus, fed proprij vnius, vel
oy HL]HCS\JEI&{)US tantum . In calu noflro in«
telligere , & amare abftrahendo d reali produs
£tione Verbi, & amoris, {unt aftus ¢ ales
quia funt communes tribus Perfonis: intellig
re, exprimendo Verbum , eft actus notionalis
proprius Patris ; amare fpirando amorem , eft
actus notionaljs communis Pacri, & FKilio ; fed
non Spiritul Sanéo .

14.  Dum opponitur , quod ficut conéedis
tur duplex intelligere, & duplexamate, fic
poflet poni duplex omnipotentia, duplex zter-
nitas , immeniitas & c. altera eflentialis, altera
notionalis ; refpondeo negando fuppofitum. .
Non enum pono in Deo duplex intelligere , &
duplex amare, fed yvnum , gnod dicitur dupli-
citer; primo abftrahendo d produ&ione Verbi,
& amoris, & tunc dicitur eflentialiter, acde
omnibus Perfonis ; fecundo includendo pro-
du&tionem Verbi, & amoris, & tunc dicitur
notionaliter , hoc ¢ft nonde omnibus Perfo-
nis. Sicut igimr hamo , ¢ homo Zenerans NODs.
funtduo homines, fed propter identitatems
redti, func vous , & idem homo , qui aliquan-
do (umiturabftraheado a generatione,aliquan-
do fumitur enm generatione {ignificata in obli.
quo; fic intelligere effentialiter , & intelligere
notionaliter, non funt duo intelligere, fed fung
yvonam , & idem intelligere, quod aliquando
fumitur abltranendo 4 praduétione Verbi, &
tunc fumitar clfentialirer, aliquando famitur
cum produione Verbi conlignificara in obli-
quo > & tunc fumitur notionaliter « Idem pro-
portionaliter dic de amore . =

15. Sivrgearurificutintelligere dicitur tum
effentialiter, tum notionaliter , fic omniporen=
tia , immenfitas &e. dicerentur tum cfientialis
ter, tum notionaliter ; tefpondeo , negando
fequelam . Difparitas eft, quia folz produdio-
nesad inerd (unr potionales; hoc eft non cont.
munes omuoibus tribus Perlonis; produttiones
ad exrra funt eflentiales, hoc eft communes
omnibus Perfonis; fed Deus intelligendo, &
volendo producit ad intra Verbum, & amo-
rein; peromaipoteatiam, que eff porentias
agendi in aliud , quatenus aliud, vt ex Arifto-
tele 9. Metaph. docer S. Thomas hic quz(t.a7.
art.1. producit folum ad extra ; per zternira-
tem, immenfitatem fecundum fuos conceptus
formales abftrahentes ab omnipotentia, for-

maliter nonintelligitur aliquid producere, fed
folum

Ad




Liber II. Quaftio XC

‘!'c-mm intelligithr coexiftere omnibus tempo-
s, & locis 3 e¢rgo non elt mirum; quod ia-
cliigere , & amare poi}im ium confignifican=
doin obliquo produ@iones ad intrd non com-=
muncs mbm Perfonis ogue notionaliter s
omiipatentia, » & immenfitas, pof-
fint fumi connorando produltiones ad extrd ,
vel cocxiltentiar poti, & loco estrinfecis;
quz funt communi: omnibus Perfonis, adeo=
Guc folum cficnrialirer.
16. Cum demum opponiturs in creatis in-
l f_'CiC, & amare non hm unrur dupliciter,
cllentialirer , & noti €r 3 Crgo ﬂu]i:s_ Ins
Deo . I{Lf‘..mw 0, negando confe quennam.
Difvaritas eft Sum LP num. 1 1. Crga-
e non p La\c;:d()
intclle&tionem, & ;z:z;.:fc,r:iﬁ pro=
ducendo amo gere, & amare
i qram produ-
cercantelledtionen , & amorem , ac ‘proindé
c!mpu 1l nen pof; untadhoc, q.n:)d ¢ft pro-
wm, Scamoreny, ficat ali=
quid comruum’nw 5 & fic efentiale , ad aliguid
RS commune, & fic notionale. !/
Pecfona diuinx p it intelligere s & ,mmc s
ablque eo quod producant unchc{t onem , &
amolem ; cigo m'cih sere; &amare poteft efle
aliquid communius; quam piod.lcu ciintelle-
¢tiotem, & alnol em, & fic Compna‘l ad pro-
dudtionem intellectionis,& amoris; ficut actus
eflcntialis ad notionalem .
17 Adr =0 uhm».o antecedens s & nego
; itas paretex modo di-
Iligere,

;l( u pro-

Viram Pater formaliter intells
piens V Terba s |
P:rf(’r , O F
lia diligar

'{J'J P."H ﬁ-’"Jrsz[‘)'f(u?' ERICE

[detur, qi ¢ ita preducat. Ver-
bum, vt um Verbum produ-
.@um ccaflitnatar forma - intelligens 5 ac
Jﬂﬂic:ﬂs ac promde fit {3 {apicatia gecnita;
Parer, & Filius ita pre 10rem, feu Spi-
ritum Sanftam , vt confituantur formaliter fe
muino diligentes amore prudm‘to, hoc eft Spi-
titu Sanéto; primo qUia in creatutis , qui pro-
ducit verbum conflituitur formaliter i 1
gens peripfum verbum , & gai producit amo-
Fem ;. conftituitur formaliter amans per ipfum

amorem ; ergo etiam in 1)::0

25 bccunno 1d, quo per poflibile, velim-
pofibile non exifiente » & remancntibus om-
D'b"" alijs, Deus non intel ligetet, per fe infum
formaliter conftitnic Deum inte lhigentem; fed
plures Patecs, quas refert Ruiz dsfp. 4.dc Tri-

-picntiade Sapientia, ficut eft lumen de

nit. fe&t. 3. num.« dicant, gu

bile Deus non produceret

Pater intell
nita .
R A qouflin
ndeo 5 quod cuom Auvgufiinus
onum; q.23.¢

t, quod Parer eam ge

1 effentia d
; t {apiens,
d 'V LELO, cum
v oo effer fa-
plem (L. ipfo, fed q).q uo 4 fe diftincto; fed idem
cft Patri efie intelligentem , & fupicn
effe;& Deum f-HL, crgo Pater non cllet
neceffer [ fe ipfo.fed Verbo 4 fe difti
ac proind Pater 4 Fil; iostanguan 4 caufa quafi
uberet, ¥ tlllf(,“]é(“( » V{3 pn_:h ef-
Jeus clfet, & vt abloluté eflit; fed hoc
urdum s nam Pater 4 (e, non autem i
o habet mtelligentem efle, fapientem ¢fic,
m ¢ffeS abloluté efle; 8 quia hzc omuia
't & [, datilla Filio per generationem ; &
i Sanfta per ijg;'r.z(!u;;cm; crgo Pater fe
fo yac it ..mm, aintelligens eft, Sapiens efi,
b{ bcus eft;X ficurnen eft Deus Filio, fic non
i ] fj‘mnm” caufa
:l]Ou Fi=
g tur, quod
ter ¢ ()-;HI’L‘ atur for-
it quod Fi-
1 Pater per le fe
s cft Sa-
lumi-
ne, Deusde Deo, & in hoc fenfu Apoltolus
oriat §. Chriftum vocat Dei n.r mm,
&: Sapieatiam,, quiaclt Virtus,
de Sapientia. Verba Auguftini 15.de [:init.
cap. 7. funt. At vero in illa Trinitate quis audeat
dicere Patvem , nec [e ipfum 5 nee Filivm, nec Spi=
ritu i inn !I.?”LZ'J:EVIT » tifi per Filinm 5 nec dili-
geve nifi per Spiritun: Saudium ? Er paulo poft @ &i
[ibi jo.’m [ibz inam intelligit, vt mrf'f!'ﬂmn.: fits
_{;‘[l," o Battis SP.-rr,u Sanéto yad illawm redet
abfurditaten ; e Pm‘er non fit fapiens.de feipfo ,
.:" Filio s nec Sapientia Sapientiam geanerid , [c
ntia Pater dicatur fapsensefle » quamg
f’w enin noneft intelligentia, nee fa
{e > ac per boc [; Patcy nan i intelli z“(t’ fioi y [ed Fi-
bius intelligit Patri , proficbo I-':ﬁ.‘zs Patvem Sapiens
ol z i

Vers

apieatia , qua Pa

s, fed foifi (g

t fapieatia genita d Pd"L,‘
iplum cft fapientia ingenira ; &




tems effi facit. Lt fi boc eff Deo effe quod fapere , &
ea illi effentia eft , que fapientia , non Filius a Patre,
quod verum'eft 5 [od & Filio potins babet Pater effen=
tiam quod abfurdiffimum,acque falfifimum eft . Hanc
abfisrdizatem wos in libro feptimo difeuffiffe 5 conuicif-
fe» abicciffe ceveiffimeuni eft . Ef evgo Deaus Pater fa-
piens ea , qud ipfe[naefl fapientia , ¢ Filins Sapien-
tia Patris de Sapientia , quod [ﬁ Pater 5 de quo g ni-
tuseff Filiws « Auvguiltinum fecuti fune Magifter
{ententiarnm in 1.dift.32. 5. Thomas, & omnces
Scholattici : 5

s. Poteft quari, vtrum poflit etiam dici ,
quod Pater licet intelligat fe ipfo, & per {nam
effentiam , tamen intelligat ctiam , & fit fa-
piens Verbo 4 {c geniro 5 & quod Pater , & Fi-
lius 5 licet diligant fe ipfis, diligant etiam Spi-
ritu Sancto , fen amiore producto ¢ hoc autem
elt quererc, vienm intelligere, & amare dican-
tur non folom cfentialiter, fed ctiam notio=
naliter ?

8. Refpondeo duas effe queltioncs,alteram
gmui{ﬁmahl , & dere; alteram de nomine, &
minotis momenti . Primaqueflio grauiflima,
& de re eft , vtrum Pater fit intelligens, & fa-
picns folam per Verbum , feu Sapicntiam ge-
nitam, itd vt fe ipfo , & fapientia ingenira non
fit {apiens, neque intelligens : & verum folum
fit amans per Spiritum Sanéum, ita vt (¢ ipfo,
& amore ingenito non {it amans. Secunda de
nomine , & minoris momentielt , veirum Pa-
ter pofit dici etiam fapiens , & intelligens pet
productionem Verbi, & per ipfum Verbum,
ac proind¢ poflit dici fapicns dupliciter, & pet
duplicem formam , fea quafi formam , primo

per effentiam communem , & fic (it fapicns ef-
fentialiter , fecundo per produdtionem Verbi,
& per ipfum Verbum produ&am , & fic fit fa-
picns notionaliter . Proporrionaliter queritur,
virum Pater, & Filius non folum fe diligaat
pet effentiam diuinam, fed etiam per [piratib-
nem Spiritus Sanéti, & per iplum Spiritum
Sandum, & fic fe diligant, non (olum effen=~
tialiter, fed etiam notionaliter? Auguftinus
examioat, & foluoit quellionem precipuc ins
primo fenfu , vt patet ex illis verbis lib. 15. de
Trinit. cap, 7. relatis num. 4. Supereft ; vt exa-
minemus quzfiicnem in fecundo fenfu .

9. Tres poflunt efle fententiz . Primo alis
qui, quos tacito nomine refert Sandtus Tho=
mas 1. parte, qualt. 37- art. 2. dixerunt, quod
ficut eft falfa hazc propolitio: Pater intelligit
Ferbe produélo , itd eft falfa hac propofitio : Pa-
ter , & Filius diligunt [e Spivitu Santio, ac proinde
licet fueric ab Auguftino admiffa leco citato
num.3. in tertio argumento, nihilominus cen-

fert debet retradtata in fuo fimili, cum nimi-
rum Db, 1. Retradt. cap. 26. retractauit hanc,
Patereft fapiens [apicntia genita .

10. Secundo dici poteft ; quod ficut dili-
gere (umi porelt dupliciter , hoc eft effentiali-
ter , & notionaliter, ideogue non folum eft
verum, quod Pater diligie fe iplo, fed etiam,
quod p}”Cr diligit Spiritu Sanéto, fic intellige-
re (umi potelt tam cflcatialiter , tum notiona-

De intelle€tione, & amore Patris.

liter ;, ac proindé non folum eft vetum; quod
Pater intetligit fe iplo, & per fuam effentiam ,
fed etiam eft verum, quod Pater intclligit
Filio,

11. Tertia fententia San&i Thome 1. par=
te quell. 37. art. 2. quam fequuntur Theologi
communiter, docet intelligere dici folum eflen-
tialiter, ac proindé efle talfam hanc propofi-
tionem, Pater intelligit Filio; diligere dici eriam
notionaliter; ac proindé effe veram hanc , Pa-
ter s & Filius [e diligunt Spiritu Santfo ; & hanc
fententiam cxiftimo veram . Probatur audo-
ritate Auguftini, qui cam lib. 3. quaflione
cap. 23. dixifler; Patrem genuiffe Sapientiau,
qua fapiens eft, hanc prepofitionem retractac
lib.. 1. rercaét. cap. 26, & lib. de Trinitate locis
citatis , & oftendit Patrem non inrelligere f(a-
pienria genita. At ijidem lib. de Trinitates
lib. 6. cap. 5. concedit Patrem ; & Filium fes
diligere Spiritu Sun@ o,ac nullibi hoc retradtar,
imo €ap. 26. lib. 1. Rerract. approbat ea , que
circd hzc docuerat in lib. de Trinitate. Con-
fitmatur : nam voces habent fignificationem
ex viu loqueatium ; fed Theologi communi=
ter vocem diligend: fomunt tum eflentialiter ,
tum eciam nouonaliter, ita vt fignificer idem,
ac producere amorem ; vocens autem inteiligendi
fumune folum effentialiter; crgo &e.

12. Difpacitas autem ct, quia ad fignifi
candam produ@tionem verbi, iaftitntum efk
verbum dice; crgo non eft mirum , quod ver=
bum sneelligo non figaificer produdtionem ver-
bi,ac proindé indwinis non pofli: fumi no-
tionaliter . At ad figaificandam productios
nemamoris non ¢l inititutum verbum diftin-

&um i verbo diliro: verbum eaim fpirandi ¢
12! P

apud Scriptores profanos noa fignificat pro=
ductionem amoris,fed ab Ecelefiatticis allum-
ptum cit ad hoc fignificandum ; ergo non eff
mirnm , quod verbum diligo non folum poifit
fignificare hoc, quod elt, habere amorem witali=
zer, fed ctiam hoc , quod ¢t , proaucere amorem,
ac proiande¢ poilit vere dici, Parer, & Filius fe
diligunt Spiritu Sanéto,& fic poflit {umi etiam
nouonaliter . Addit Sanctus Thomas citara s
quzltione 37. art. 2. quod ficurarbor dicitur
florere, tum produétione florum, tum ipfis flo-
ribus, fic Pater dicit Verbam, tum produdio=
ne actina Verbi, tam ipfo Verbo produdto :
Pater , & Filius diligunt tum produciione ad-
vaamoris , fea Spicitas Sanéti, tum ipfo Spiri.
tu Sanéto - Addi rurfus poteft, quod licet non
pofiit abfolute , & fine addito dici, quod Pater

intelligit Verbo,tamen poteft cum addiro dici,

quod Pater intelligit notionaliter Verbo . Ine
telligere enim notionaliter idem eft, ac di-
cere .

13- 'Ad 1. concedo’antecedens,& nego col-
fequentiam. Difparitas eft, quia creatura non
aliter poffunt habere intellectionem , & amo-
rem vitaliter 4 natura intelligente , & amante ,
guam per hoc , quod intelle@io , & amor fint
produdli 4 natura; ergo creaturz intelligunt »
& amant per hoc,quod habeant intelle@tios

nems




—k o

Liber II. Quaft. XCIIL.

fem 3_&' amorem produdtos 4 narura 5 fed in-
tt1o producia ofl verbum &c; ergo crea-
formaliter intelligunt per verbum, &
fermaliter amant per amorem produdtum . E
conuerfo Deus intelligit, & amat per hoc,
quod habeat adtus intclligond , & amanci 4
natura diuna ; fed haber illos 4 patura, non
per hoc, quod fint produéh 4 natura , fed pet
hoc; quod fint ab ipfa natnra, hoc cft 4 fes;
ergo Deus intelligic, & amat , non per hoc s
quod habeat a@us intelligendi, & amandi pros
ductos,fed per hoe, quod habeat improductoss
fed Verbum eft intelle@io produéa, Spiritus
_&an&us ¢ft amor produdtus; eigo Deus nons
intelligit formaliter per Verbum , neque amat
per Spiritum Sanctum . Hinc fequitur creatu-
ras producere verbum, & amorem ex indigen-
tia, nimirum ad hoc , vt per verbum, & amo-
rew habeant formalirer perfetionem intelli-
gendi , & amandi 5 Deum ¢ conuerfo produ-
cerc Verbum , & Amorem,non ex indigentia,
fed ex abundantia. Nam quia fupponitur per
fuam effentiam habere totam perfedtionem in-
telligendi, & amandi, producit Verbum , &
amorem, non vt ab illis accipiat perfetionem
intelligendi , & amandi , fed vt hanc pesfectios
nem communicet Vetbo, & Spiritui Sanéto ,
feu amori'produdlc.

14. Ad 2. Patres citati non dicunt, guod
ablaro Verbo,& remanente effentia, Deus non
intelligeret , fed folum dicunt vtcunque,quod
ablato Verbo, Deus non intelligeret , quod eft
verifimum , quia ablato Verbo, auferretur
effentia diuina, vt poté qua per feipfam eft ne-

,ceflaria ratio, vt producatur Yerbum;adeoque
non potelt effe fine produdtione Verbi. Pro-
ipofitio igitur Patrum cft fimilis iti; §iSol nata-
{valiter non illuminavet corpora extvinfeca, non effet
ducidus ; fed ex hac non fequitar, guod Sol for-
maaliter fit lucidus per illuminationem , guas
ilfuminat alia , fed folum feguitur, quod Sol
elt tale principium illaminandi, quod effe non
poteft, abfque co quod naturaliter illuminet ;
crgo ¢x propofitione Patrum non fequitur,
quod Deus formaliter intelligat per Verbum ,
fed folum fequitut , quod Deus cffe non po-
teft fine produ@ione Verbi . Hzc igitur pro-
poflitio : ad intelligendum neceffavia et produitio
Ferbi, eft vniuerfaliter vera , tum ia diuinis ,
tum in creatis, fed modo diverfo. Nam ins
creatis neceffaria eft produdtio Verbi ex indi-
gentia, vt creatura formaliter intelligar per
yerbum® in Deo neccflatia eft ex abundantia,
vt Deus Verbo communicet perfeionem in-
telligendi. Idem dic propotrtionaliter de pro-
dudione Spiritus Sandti.
15. Ad tertinm patet ex dictis num. 4.

1&)5—;
QVAESTIO XClIL

Virum Verbum diginum p;-awda: ab iatellefie
Pairiss vz habente [olum notitiam bab.tua
lem 5 fen fpeciem 1mreiligrbilem s an
wt habente notitiam actualem ?

1. Idetur Verbum dininum procedere ab

intelleétu Patris folum vt habente no-
titiam habitoalcm, fen fpeciem intelligibilem :
primo quia verbum creatum procedit ab in-
telledtu ve habente folum notitam habitna-
lem 5 ergo etiam Verbum divinum.

2. Secundoex Augu@tinolib.1s.de Trinir.
cap.7. & 10. Verbum procedit ex memoria fg-
cunda Patris ; fed nomine memerix Hgnifica-
tur intelle@us, in quantum h:bet fpecicm in-
telligibilem , per quam intelligit hbitu , non
aotem in quantum habetintelle¢tionem actua-
lem; ergo.

3. Refpondeo,quod in creatis verbum.s
procedit ab intelle@u , prour habente folumos
notitiam, {iue intelletionem habitvalem, hoc
cft fpecicm intelligibilem : at in Deo Verbum
procedit ab intelle&tu prout habente notitiam ,
fea intelle@ionem aGualem perfe&tam ; idem-
que dic proportionaliter de amore . Probatur:
nam creatura producit verbum , & amorem,
vt per ipfos conftituatur intelligens, & amans;
ergo creatara, prafcindendo a produétiones
Verbi, & amoris, non eft actu , fed folum ha=
bitu intelligens, & amans, adeoque vetbum ,
& amor in creatis procedunt ab intelledtu, &
voluntate , prout habentibus intellectionem ,
& amorem folum habitualem , non autems
prout habentibus notitiam , & amorem actua-
Jem . E conuerfo Deus producict Verbum , &
amorem, ook vt per actus prodoéos fit intelli-
gens, & amans, {cd quia iam elt intelligens, &
amans, adeoque Verbom , & Spiritus danctus
procedunt ab intelle@tu , & voluntate prout
habentibus intelle&tionem, & amorem adtua-
lem. Plura alia circa hzc explicabuntur infe-
rius qu. 94.

4. Ad 1. patet ex di¢tis num. 3.

5. Ad 2.diftingao maiorem: Verbum pro-
cedit ex memoria fecunda proprié , & finéeé
{fumpta , nego 5 analogicé fumpta, concedo
maiorem ; diftinguo eodem pacto minorem ;
& nego confequentiam . Memoria ex Arifto-
tele eft veluti locus , & thefaurus fpecicrum
intelligibilium : immé ipfe Chriftus Matth. 3.
memoriam vocat thefaurum , dicens Scribm
doftum proferre de thefauro fuo, hoc eft de me-
maria fua nesa , € vetera . In natara igitur 1n-
tellectuali creata memoria eft iple inteiledtus ,
in quantam habet, & conferuat fpecies obie-
&orum ante cogailorum , iffque fpecicbus
vtens, potelt , cum voluerit ; prampte recole-
re obie&a, vt ante cogaita ; €o padto, quo Ma-
thematicas per memoriam conferuat (pecies
demonftrationum Euclydis, jfque cum volue-
fit vtens, potelt prompte recolere tales des

monilra-




4
4

ira , idco nos pec
bns , producimus

Et g

18] i, & 1n quantum
1am cogrolcit gbiedta , non
i (-nam in Deo non.
it) fed vt iempe

oducit Ver-
ducere Yer=

AESTIO XCIV,

/ wm intelleéinale, in quawtai ab-
Sfirahir & creato s & tucreats ¢ quid
ﬁf Verbam dininnem 2 :

t. % 7 lderir vera fententia Thomiftarum ,
V aui feauentes C colum in r.diff.27.
au {‘ -lelif. L. :.('JFJ('.! o wcieniem r.contra
Gentes . 13.dicunt os intelligenda
cquum e, g 1on folum producimusinie le=
ronem, qua formaliter intellig :n!.xsufcq pro-
ducimus ipfum-equum in quodain €licinien=
tionali; hoc eft geamdam huagincm inmate-
rialent equi, que imago eft immediatum.
obicftum intelle&ionis,& in qua intelligimus
¢ouum; idemque dicunt de alijs obiccts 5 hac
autemimago et verbum. Fundamentil et
quia intelledius non poteft intelligere abic
&um , quod nen fitia in iplo intel ll!_;c:z:'g..ul
equus non poteft cfic prefens intelbgent fc-
ctndum futim efe materiale,fed folum Igcun—
dum aliquam imaginem fui ; ergo necefic cli
vt intelleGius producat in fe quamdam ima-
ginem equi , quz fitimmediatum obicdum
intelle@ionis, &'in qua intelligat cquum cx-
trinfecams; fed hec imago , cum (it cbielum

o feiplug
guz dicitur Verbum
qguam-in obiedo int

2. Secundd commu
Pater videt, & (it ©
Verbum non eflet obi
intelledtionis , in quo Pater viderct ¢
Paicr non videret ownia in Verk

3. Tertio viderur vera [z
nij Perez, qui difp. 3. de Trinit. cap. 2. & 3.
docerintelle@um creatam intellizgendo nonos
folum producere iatelle@ionem a&tivam,qua
formaliter intelligit , fed eriam intelic&tionem
paffivam dilinétam ab a&ina , qua formalitcs
obietum cenfhituitur intelledum, & hane
elffe verbum : idemque dicit proportionaliter
de veluntate . Verbumergo dininum ¢ft in-
telleGtio pafliva predudta 4 Pacre ; Spiritus
San&tus elt amor pafliuus productus a Patre ,
& Filio. Fundamentum eft, quia prafcrrim
in Deo generatio atina con‘titutioa Parris
diftinguitur 4 ‘generatione pailiua conthtarina
Filii : fpiratio ctiam activa communis Patri,&c
Filio diftingunitur & fpiratione pafliva propria
Spiritas Sandti; ergo etiam inteliedio adhua
diftinguirar 4 pafliva s amor a&iuus diltingui=
tur ab amore paffiuo, ac proind¢ Verbum
confiflit inintelie@ione pafliua ; Spiritus Sa
&usin aimore patline,

4. Quarto nifi admittamus alteranr ex
duabus-cpinionibus relatis, fion poflumus cx-
plicare,quid fic Verbumj & quid Spiritus San-
€tls ; ergo & . el ;

s. Refpondeo, acdicoprimo, quod cum
intelliginus obieGtum , prater inteilectionem
pnon producimus imaginem inteRtiobaicm.s

bict diftin@am ab intelletione , quae imia=
go fit ehicGum immediatun intellectioms,in
quo intelligamus obiectum extrinfccum’, vt
docent Thomifiz.

6. Probatur primid : nam ficut cum vide-
mus colores, cum audimus fonos, ¥i1tic, &
auditio habent pro obicfe immediatilimo
ipfos colores , & fonos s fic cum intelligimus
equum , leonem &ec. intclledtio noflra habct
pro ebie&to immediatifimo ipfum equum. ,
lecnem &c¢. exiftentes @ pacre rei, ve confl:
videtur experientia; fed iuxra hancopir
intcllectio non haberet pro obic&o immedia-
to equum ; lconem &c. fed imaginem cqui,
leonis &c. exiftentem in noftra mente, & pro-
du@am 2 nobis; ergo &¢. Confirmatur : nain
ficut videndo non producimus vilam imaginé
diftinétam a vifione,fic intelligendo non pro-
ducimus vilam imaginem diltinctam ab incel-
lectione «

7. Probatur fecundo : nam fequeretur,
quod beati dum vident Deum , non videiept

illem immediate in fe iplo, fed in imagive.:

ver-

inum, in ea
t fe iplum.




Yerbo ¢rcato , quod eftabfurdum , adeoques
ad illnd vitandum multi Thomifte [dicunt,
quod beati per vifionem be_:ni[icam non pro-
ducunt vlilum verbum Deivifi, vel faltemos
non producunt verbum adzquaru o intelle-
&ionj , quia vt loguitur Caictanus , magis
Deum intelligunt, quam pofiinr ctiam in-
telledtualiter fibi ipfis dicere , & exprimeres .
Sed hoc ipfum ef abfurdum . Nam vnufquil-
que intelligendo dicit intelle@ualiter fibi ipfi
guod intelligit , & tantam dieit ,& exprimit ,
quantum intelligit. =

8. Probatur tertioinam ex diétis quatt.oz.
num. 13.Pater producit Verbum , non ex in-
digentia; quafi indigeat Verbo veobictto im-
mediato , in quo omnia alia intelligat, fed ex
abundantia; nam quia Pater omajaintelligit
in fe ipfo,& in [na eficntia, pioﬂ'n:é; Vc:l"r_)um.
vt illi dicendo communicet toram fuam {cien=~
tiam,& effentiam’; fed iuxtd opinionem Tho-
miftarum Pater produceret Verbum ex indi-
geutia,vrin Verbo tanquam in obiecto imme-
diato omnia intelligeret s ergo &e.

0. Dicendum fecundd: intelle@io paffina;
& amor paffinus non ditinguuntur ab intelle~
&iotie actiua , & ab amore actiuo, ac proinde
Verbum diuinum non confiftit in inteliectio-
ne pafliua , & Spiritus Sanéus non confiftit in
amote paflino.

10. Probatur primo: nam percipi nons
poteft , quod per ipfam intelleCtionem , quas
cga intelligo equum , equus nop conftituatur
formaliter intcllectus 4 mes & quod ¢ con~
unerfo per-illam inteileGionem, pet quames
cquus - conftitnitar formalirer intcllegtus 4
me, ego formaliter non intelligam equunis .
Confirmarur : nam ficut in potentia vifina. vi-
fio actina non diltinguitur 4 paflina, fic in in-
telledtu o

11. Reiedtis his opinionibus,e
eft , quid fit Verbnm in quantum abftrahic 4
creato , & dinine ; quid (it amor pradudtus ;
'qmd {it verbum creaturm, quid Verbum di-
uinum; & quo pacto differat ab amore produ-
&o, hoc eft 4 Spicita Sandto.

12. Dicendum igitur primo : verbumos
proutabfirahit a creato, & divino , efta&us
intelligendi , phyfice procedens ab intelligen-
‘te , proceflione, qua dicitur , exprimitor , &
afliniilatur intentionaliter obiedto intelledo .
Awmor produgtus cft aftus amandi, phyfice
procedens abamante, proceflione,qua amans
inclinatur intentionaliter in obicétum amata,
illique intentionaliter vaitur.

13~ Ex allatis deferiptionibus infertur pri-
mo verbum prout abfirahit 4 creato, & diui-
"no conftitui formaliter per tria predicata. Pri-
mum eft , vefitadtusintelligendi: fecundum
elt, vt phyficé procedar, & producatur ab in-
telligente: terrium eff, ve procedat proceffio-
nc propria intelle&us, & fit in linea proceflio-
nis inrelledualis, qua nimirom dicatur, cxpri=
matur , & aflimilerur obiccto intelleéto . E.g.
cum g0 mentalites definio hominem , ac di-

xplicandum

Liber II. Quzfltio XCIV. 271

€O, Homoef} animal rationaic, Jefinitio illa mens
talis hominis, eft verbum mentale hominis,
quia eft adtus intelligendi, phyficé procedens
ab inrelligeare, & procedic proceiiione pro.
pria inrelicétus , qua nimirum ego dico men=
taliter hanc definitionem , & perill i
mo, quid it homo, & aflimilo illaa
tionaliter ebiedto , hoc et homini intelle@o,
ac defi Proportionaliter amor produ-
Lo,
conftituitar per tria predicara. Piimum eft ,
vt firactus amaadi: fecundum eft, ve phyficé
procedat , & producatur 2b amante : tertinm
elt, vt procedat proceflione propria volunta-
tis , qua nimirum amans inclinetur, & vnia-
tur intentionaliter obiedto amato . E. g. cum
€go amo hominen, aétus amoris phylice pro-
cedit , & producitura me, proceflione pro-
pria voluntatis.Nam producendo atum amo-
ris , non dieo quidquam de bomine , neques
exprimo quid, aut qualis fit homo; fed incli-
nor intentionaliter in hominem , illique mes
intentionaliter vnio .

14. Infertur fecundé , quare effentia dini-
na fecundum fe przcisé confderata non fit
formaliter Verbum , neque Spiritus Sanctus .

15. Dicendum , quod cum eflentia divina
{it formalirer a&uas intelligendi , & amandi,
non deelt jlli prima conditio 5 deeft tamen fe-
cunda, & tertia conditio. Cum cnim cfivn-
tia divina it improducta, & identificata cum
omnibus Perfonis dininis, non procedit phy=
fice,, neque producitur ab iatelligente , &
amante; ergo . Dixi eflentiam ditinam fecun-
dum fe precisé non effc formaliter Verbum .
Certum enim eft, quod realiter, & identi-
c¢ ctt tota Trinitas , vt magis, & explicabitur
in queft. 100. Ex proportionali ratione prima
Perfonadinina licet fit effeatialiter aitus intel-

igendi, & amandi, non eft Verbum , neques
iritus Sanétus s quia cum {it improdudta ,
nen procedit phylicé ab vllo intelligente, &
amante , prout requiritur ad Verbum, vel

p n Sandtum.
Infertur tertio, quid debeat addi ratio=
ne,8 virtnaliter eflentiz diuinz ad hoc, vrex
ea, & ex hoc addite conftituatur Verbum di-
uinum. Dicendum , guod quia efiontiz diui-
nx non deeft primaconditio Verbi, vt nimi-
rum fit a@usintelle@us,ac deeft folum fecun-
da, & tertia conditio , vt nimiram fit proce-
densab intelligente proceffione propria intel -
&us, eo iplo, quod effentiz dininz addatur
proccflio phyfica ab intelligente propria in«
telledus ; conftitutum ex effentia digina, &
cx hac proceflione erit Verbum . Nam per
effentiam diuinam erit atus intellectus , per
proceflionem expreflivam, & affimilatinam.»
erit procedens intelle&naliter vr ditum, &
exprefflum , & affimilatum intentionaliter
obic@o intelle@o, ac proinde erit Verbum_.,
Confirmatur , & explicatur. Nam quia ani-
ma per {e'ipfam eft rationalis, anima autem
rationalinibil decll ad hoc, vi conftitnat phy-

fice

&us, prour abftrahicd creato, & increa




2772

ficé hominem, nifi corpus organicum, €o
iplo s quod anima]addatur phyfice per vnio=
nem ¢orpus orginicum , ex amma, & corpos
re conftituitur homo, hoc eft animal rationa-
lesergo quia effentie dining nihil decft ad hoc,
vt {ir Verbum , niti proceflio intelle&ualrs ab
intelligente , €o ipfo, quod effentiz additur
per identitatem realem talis proceflio , ex el
fentia divina ; & ex tali proceflione coaftitui-
tur Verbum. Porro ficnt anima rationalis fc-
cundum fe precisé non eft homo, corpus fe-
cundum {¢ precisé non elt homo , totum au-
tem conftiturum ex anima , & corpore eft ho.
mo ; fic effentia divina fecundum fc pracisé
non eft formaliter Verbum; proceffio intelle-
&ualis fecundum fe przcis¢ non eft Verbum;
conftitutum autem metaphyficé ex effentia,
& proceflione intellectuali realiter identifica=
tis , eft Verbum , quia per effentiam eft actus
jntelleétionis , per proceflionem intellectua-
lem proceditintellectualiter ab intelligentes.
Proportionaliter quia effentiz diuinz, quz
et actus amoris , nihil deeft ad hoc, vt fit Spi-
ritus Sanétas , hoc eft amor produ&us , nifi
proceflio paffiva, qua phyficé procedat ab
amante per modam inclinationis , & vniouis
cii obiesto amato,addita tali proceflione,cofti-
rutum ex effentia, & ex tali proceffione pafliua
clt Spiritus Sanétns, feu amor procedens per
modum inclinationis , & vnionis cum obie-
&o amato; fiquidem per efleatiam eft aGus
amoris, pet proceflionem eft procedens ab
amante per modum inclinationis. Similiter

uia eflentiz diuinz , que per {eipfam eft in-
telligens s ad hoc vt fit intelligens dicens , &
producens Verbum , nihil deeft, nifi didtio
activa, qua Verbum intelle@ualiter dicat,
prodacat, & exprimat , conftitutum cx eflen-
tia , & tali didtione actiua , eft intelligens pro=
ducens Verbum , hoc eft Pater xternus . Quia
effentiz diuine , qua per fe ipfam eft amans,
nihil deeft ad hoc, vt fit amans producens
amorem ,nifi {piratio, fea produ&io atina
amoris per modum inclinationis , addita hac
produdtione adtiua , totum conftitutumex ef-
fentia, & tali productione aétina, eft fpira-
tor.

17. Infertur quarto, quo padto tres Per-
fonz dininz conueniant, ac differant inter fc.
Conueniunt in effentia , & in omnibus pradi.
catis abfolutis ; quz nimirum non includunt
xcales origines, feu procefliones, ac relatio-
nes produccntis, & produdti, qualia funt,
efic Deum , efle a&um intelligendi, & aman-
di, effe omnipotentem , immenfum &c. Dif-
fcrunt, fea ditinguuntar per origines ,' pro-
cefliones’, ac relationes oppofitas . Prima.,
enim Perfona differt ab alijs per hoe, quod et
Deus ingenitus , ac dicens, & generans Ver-
bum ; fecunda Perfonal e Deus genitus, di-

&us,& expreflus per proceflionem intelleQua-
lem; tertia Perfona et Deus fpiratus, hoc et
procedens proceflione per modum inclinatio-
nis, & amoris . Prima ergo Perfona fupras,

Quid fit Verbum.

cffentiam addit origic em,& relationem dicen-
tis ad didtum : fecunda addit onginem , & res
lationem paffinam dicti ad dicentem : tertia
addit originem , & relationem paffivam (pira-
tiad fpirantcm , vt magis explicabitur nfrd
fuo loco .

18. Infertur quintd, quo pacto Verbum..
divinam conueniat, ac differara verbo crea-
to. Dicendum , quod conuenit in €0, quod

tum verbum creatum,tum divinum eft actus

proceflione ; qua dicitur , exprimitur, &
milatur intentionaliter obiedto intelledic
Differunt primo, quod verbum creatum it
cft actus intelligendi, ve non fit 4&us amand
Verbum Dinioum eft effeatialiter fim y
intelligendi , & amandi, cum incl
tiam dininam , quz fimul cft iarelled
amor . Differunt fecundo, quod iarclligens
creatum per Verbum a fe produGum conftis
tujtur formaliter intelligens , Deus Pater per
Verbum non conftituitur formaliter intelli-
gens, fed dicens, & exprimens obiedum,quod
fuppounitur intelligere , vt explicatum eft g.g2.
num. 4. Differunt ternio, quod verbum crea-
tum procedit , & producitur {ccundum om-
nia , quz includit, etiam (econdum eflentiany:
Verbum Diuinum procedit , & producitur
non fecundum effentiam, que eft improductd,
fed folumn fecundum relationem , per quas—
vt virtualiter additam effentia conftituitue vl=
timo Verbum . Differunt quarto, quod wver-
buin creatum non eft per fe fubfiftens , neque
confubftantiale producenti, fed ¢t .accidens
illi inh&rens : Verbum autem divinom cik
per fe fubfiftens, & confubftantiale producen-
ti, vt dicetur quzlt. 95, ¥bi ctiany afferentur
aliz differentiz . ; s

19. Dices primé : fi Verbum non produ-
ceretur fecundum omaia , qua includit,; non
totum Verbum produceretur .

20. Refpondeo nego fequelam. Ve cenim
totum producatur , non requiritur , vt produs=
cantur omnia, que includit, fed fuflicic, vt

. preducatur id , quo vitimo conftituitur . E. g,

cum homo generat hominem s totus homo,
qui canftituitur ex anima, & materia fimul
vnitis, geacratur ; & tamen neque materia
prima generatur,cum fit ingenerabilis, neque
anima ratiopalis generatur, cum producaturg
i folo Deo per crearionem .

21. Dices feeundo : vt res procedat, debet
procedere aliquid contradiftinctum ab ipia
proceflione ; fed in Verbo  dinino nihil pro-
cedit , vel producitur contradiftinium ab spia
proceffione paflina Verbi ; ergo. Probatur
minor: nam in Verbo nihil datar victualirer
contradifiindtum ab ipfa proceflione pafliva
nifi diuina eflentia s fed effentia dinina
procedit 3 ergo éee.

22 Refpondeo, negando maiorem . luxtd
fententiam fatis recepram altns vitales proce=
dunt d potentia virali fe ipfis tine aione, (ue
proceflionc diftingis, ac proinde ad procefio.

mem




£
t

fem rei non requiritur , vt procedat aliquid
dittindtum ab ipfa proceffione ; ergo non eft
mitum, quod Verbum procedat, licet in Vers
bo non detur aliquid diftiaé&um ab ipfa pro-
ceflione, quod procedar.

23.  Quares, virum Verbum dininumes
poflit, ac debeat explicari per analogiam ad
verbum, non quo inteiligens dicit fibiipfi ea,
qua incelligit, {ed guo alloquitar alterumo 5
ique manifeftat fimul fuam intelle@ionem ,
cm intelledtam .

24 Refpondeo duplex dari verbum ad
alterum . Primum eft verbum externum ; &
fealibile ore prolatum, quo nos homines pro
flatu huius vitg vtimur tanquam {igno ad ma-
nifeftandum alijs noftros conceprus , & res
coilceptas. Sccundum eft verbum internums,
& intelligibile , que Angeli juxta pluriuny
Theologorum fententiam vinntur ad manife-
ftandos fuos €onceprus . Angeli nimirim
iuxta hanc epinionem ad manifcitandos fuos
conceptus aleeri Angelo, producuatin fe ‘ip-
fis quofdam a&us intellectus , qui non funt
formaliter inrellectio,fed funt figna jinmedia.
ta intcllectionis,& conflequenter rei intelledtg.
In hoc antem verbo intelligibili mente ex-
preflo Angelus , ad quem dirigitur, ranquam
in figno,& imagine eognolcit intelletionen,
& rem intelle@am , cuius cft fignum . Licet
ergo communiter Theologi verbum dini-
num explicent peranalogiam ad verbum crea-
tum, quoiatelligens logaitur {ibi ipfi, tamen
aligui cenfent id explicaadum per analogiam
ad verbum intelligibile , quo vnus Angclus
alloquitar alterum, ac dicunt, Patrem intel-
ligentem fe ipfum mentaliter producere Vers
bum iatelligibile, quoalloguitur Filium,guod
Verbum non confiftat formaliter in intelie-
&tione , fed in figno, feu imagine intelle@tio-
nis, producto, vt in hoc figno cognofcatar.d
Filio intelleétio paterna, & quidquid Pater in-
telligit . Addunt proprietatem perfonalem Fi-
1i) per fe ipfam precise, prout diftinguitur vir-
tualjter ab effentia dinina, & ab intelle&ione
effentiali , habere adequate rationem Verbi,
feu figni, & imaginisintelligibilis , in qua po-
teft intelligi intellectio paternas & huic fen-
tenti®, licet {it contra opinionem communio-
rem, fadere Henricum z.parte (nmma®,art.§9.
guzft.3. Aurcolum in r.dift. 27.art.3. dub. 4.
S.Bonaucaturam cadem dift.27.par.2.at:1.q-2.
& alios.

25. Contra hanc fententiam dicendam
primo ; Verbum diuinam non affimilatur
verbo ad alterum in hec,quod non fit forma-
liter intelle@tio, fed fir fignum intelligibile,
& imago paternz intellectionis , meutaliter
expreflaad hoc, vt in ca cognofcatur parerna
intclletio, & quzcunque tali intelle&tione in-
telliguntur .

26. Probatur primo : nam eatenus intelli-
gens alloquitaralterum per fighum fenf(ibile,
vel intelligibile diftin&um 4 fua intellectione,
guatcnus fua intelledtio non immediate illi

Liber II. Quzftio XCIV. 2173

alteri innotefcic , ac proifide dch:r_i:'z:ﬁ:crc{;b
re per fignum diftindtum; fed diuvina intclle-
étio identificata cum diuina effeatia per fe ip-
{am immediaté innotefcit ‘non folum ratri
fed ctiam Filio, & Spiritui Sanéto ; crg
batur minor : nam dinina cflerua ¢
quata raro , vt cognolcatur 4 fc ipi
ab omnibus Petfonis, & clt adzquarum cbie-
Gum formale,quod per {e iplum cognoicitur
ab omnibus Perfoms dininis , vt dickum ¢l
queft. 42. num.13. .

27. Probatur fecundo : nam de rationes
verbi, feu locutionis ad altcrum per moduom
fignieft, vt poflit per {feipfum vt obiedtum
formale innotefcere alteri, & fic pofiit duce-
re in cognitionem eius, cuius cft fighum ,
tanquam obiedi materialis; fed fola eflcnna
ditina omnibus perfonis innotelcjt per feip-
fam, tanquam obiedtum formale; ac emnis
proprictas peifonalis prout diftinda vu‘_m,.l:-
ter ab effeowa eft obietum pure materiaic in-
notcfcens per effentiams crgo nulla proprietas
perfonalis, ac proinde nec pi‘o,r.-nums_pcrio-
nalis fecunde Perfonz poteft habere rationem
verbi, feu locutionis ad alterum per modurm
fizni, vt docet opinio telata. Probatur mi-
nor; nam vedictum elt quad. 42. num. 14 de
ratione obicéti formalis eft , vt {ir ratio, a qua
eft cognitio: [ed diuina eflentia,cam adezguas=
té (it 4 fe ipfa, & non fit ab vlla (ua propricta-
te perfonali, ¢t prima, & adequata ratio, i
qua cft dinina cognitio, & iiiicilc:i}o s 10
omnino identificarur cum diuina eficntia 3 &
ficut dinina efientia non eftab viia propuicta-
te perfonali, fic dinina cogaitio nen eft ab vl-
la proprictate perfonali s ergo nalla propricias
petfonalis poteft efle obiectum formale per fe
ipfum innotefcens vlli Perlone,fed folu m po-
tet effc obicGom puré materiale Innoteicens
per effiéntiam, tanquam per obiectum forma-
le. Confirmatur : nam de ratione odizcti for
malis eft, vt ab co fit cognitioscrgo {1 proprie-
tas perfonalis effet obicitum F_ -male diz_ai:::;
cognitionis , diuinacogaitio efict d propricta-
te perfonali; fed dinina cognitio adequace
identificatur cum diuina effentias crgo diuina
cflentia effet 4 proprietate perfonali : quod eft
contra rationem diujnz effentiz, quz dcbet
effe adequaté d (e, & non ab alio ctiam vir.
tualiter diftinéto .

28, Dicendum fecundd: Verbum diui-
aum affimilatur tum verbo creato ad fe ip-
fum , tum verbo creato ad alterum, & habet
petfectionen verinfque , feclufis imperfectio-
nibus . Probatur: nam verbum creatum ad
fe ipfum habet hanc perfeGionem , vt ita pro-
cedat ab intelligente, vt realiter {it ipfa intel-
leétio, qua intelligens intelligit 5 fed eriam
Verbum dininum itd proceditab intelligen-

&, vt {it realiter ipfacflentia , & ipfa intelle-
&uo effentialis, qua Parer intelligit; ergo Ver-
bum diuinum habet hanc perfedtionem ver-
bi creati ad fe ipfum, (cclufa tamen i
&ione vetbi creati ad fe iplum , que imj

M




274
&io confiftitin hoe, vt verbum creatum pro=
ducatur ex indigentia producentis, hoc eft ad
hoc, vt per iplum verbum prodecens for-
maliter intelligat s : cum Verbum dininum
habeat perfetionem oppofitam , ac produca-
tur non cx indigeatia , fed ex abundantia, vt
explicatum cit quaft. 92.nn. 13. Ruxlus ver.
bum creatum ad altetum habet hanc petrfe-
Stionem , vi producatur non ex indigentia, vt
nimirum per ipfum producens conftituatur
intelligens, fed ex abundaatia , ve conftitma-
tur intelligens alter 4 loguente , & producen-
te verbum; fed Verbum dininom procedit
non ex indigentia, vt per ipfum Pater intelli-
gat, fed cx abundantia, vt intclleétio paterna
communicetur Filio, quieft altera Paue s er=
go Verbum diuinum habet hanc perfectio-
nem verbi creati ad alterum , feclufa tamen
jmperfe&ione verbi creati ad alterum , qua
confiftit in hoc, vtverbum creatum ad alte-
rum non it realiter intelle@io , qua loquens
intelligit : Verbum autem dininum ‘eft reali-
ter eflentia diuina, & ipfa formalis intcllectio,
qud Pater intelligit . Quia Verbum dininum
habet perfectionem verbi creati ad fe ipfum,
ideco vt docet R uiz Tomo dé Trinit. difp.*6o.
{eét.4.n.1. Pater per Verbum loquitur ad [c ip-
fum , idque probat teftimonijs Augaultini,
Gregorij, Anfelmi, & Riceardi , relatis (e&.1.
cinfdem difput. 60. num. 8. & fequentibus.
Quia idem Verbum dininum habet petfectio-

nem verbi creati ad altetum , ideo Scriptura,

& Patres ab codem relati , dicunt Patrem per

Verbum loqui etiam ad Filium , & Spiritum

Sandtum . Nam Joan. 12. Chriftus de feipfo
dicit s Sicut dixiz mibi Pater s fic logaor : loan. 7.
Sicut docuit me Pater , hac loguor: loan. 15. Om-
nia s que audiai & Patre meo , nota feci wobis: Plal-
mo fecundo: Dominus dixit ad me 2 Filins nacus
esti ,cge bodie genui te ; loan. 3. Duod andinit ,
& widit , hac teflificatur . Ideo Cynillus lib. 7-
“Thefaur. cap. 3. dicit : Loquitar Pater ineffabili
ger ad Filium ¢re. Quod Pater per Yerbum lo-
guatur Filio, & Spititui San&to , cxplicatur.
Nam qui producendo verbum , communieat
alicui feientiam ; loguitur illi 5 fed Pater pro-
ducendo Vcrhpm , communicat ipfi Verbo
totam fuam fcienriam, & per Verbum produ-
Sum communicat totam fuam ftieatiam ctid
Spiritui $anéto 5 ergo Pater per Verbum lo-
quitur Filio , & Spiritui Sanéto. Et quia Pa-
ter Filio loguitur,fed per Verbum non diftin-
Sum ab iplo Filio audiente, Spiritui Sancto
loquitur per Verbum diftinétum ab andiente;
ideo Riccardus de Sanéto Vifore lib. 6. des
Trinit. cap. 12. dicit: Inierna iflalocutio agitnr
wnifore Patre folos nam folus Pater dicity folus Spi-
yitug Santfus axdit, quia nimirum f{olus Spiritus
Sanctus audit , hoc eft accipit {cientiam per
Verbum 4 fe diftindtum , cum Filius non au=
diat , neque accipiat {cientizm per Verbuma
fe difundlum ; Licet negatinon poffits quod

etiam Filius audiat , cum de fe iplo dicat
IOZIH 5. Omnia , que andiui @ Patie meo 5 mota feei
T0gIS »

Quid fit Verbum.

29. Dicendtm tertio : proprietas Verbi
prout preefcindit ab efientia, non habet adz-
quaté rationcm Verbi, fed Verbum conftitoi~
tur in ratione Verbi non folum per propricta-
tem perfonalem, fed etiam pee effentiam. Pro-
batur ; nam de ratione Verbi eft, vt firratio
intelligendi, vel dicenti, vel aodienti; fed
proprictas perfonalis, prefcindendo ab cfen-
tia non eft adzquata ratio vlli Perfone s fi=
quidem prima ratio intelligendi omaibus
Perfonis eft effentia, v didum eft num- 26.
ergo. Proportionaliter paterniras , prefcine
dendo ab effentia,non habet adequate ratio-
nem Patris;& Filiatio, prelcindendo ab cficn-
tia, non habetadzquaré rationem Filij &c.

30, Ad 1. diftinguo maiorem: intellectus
non potelt intelligere obiectum, quod non»
{it illi intentionaliter prafens per fpeciem in-
telligibilem , vel intranfitiué per ipfam intel-
le@ionem , concedo : quod non fit illi inten~
tionaliter prefens per aliam imagincim produ-
&am per intelle@tionem, & diftinctam ab in-
telle@ione , quz fit obiedum immediatum.
intelle@ionis, nego: diftinguo codem pacto
minorem ; & nego confequentiam . Sicut pos
tentia vifina non potelt videre obictum. ,
quod non fit in vidente per fpecicm yi-
{ibilem, & intranfitiué per vifionem iplam. ,
fed non requiritur, Ve fic in videate per ali-
quam aliam imaginem prodadtam per vifios
nem > qua fitimmediatam obictum vifionts;
fic intelle@usnd poteft intelligere obictum,
quod non fit in intelligentc per {peciem intel-
ligibilem, & intranfitiué per ipfam intelleGtio-
nein, abique co quod debeat effe prefens ins
alia imagine diftin@a 5 prafertim quiacum.s
intelledtio in mea fententia refledtat fupra (e
ipfam, obiedtum intelle@um per intelleétio-

nem non folam eft prefens formaliter , fed.

ctiam obie@iué , in quanum intelledtio , qua
cft imago obieti intelledi,elt ctiam obiectum
{ui ipfius .

31. Ad 2, ditinguo maiorem : Pater vi-
det, & fcit omnia in Verbo, tanquam in obie.
&o formali, & in ratione cognolfcendi, & vi=
dendi, nego : Parter videt, & fcit omnia tran=
ftiué in Verbo, hoc elt videt fe ipfum, & om-
pia effe ; ac reprefentatiin Verbo , tanquam
in imagine ipfius Patris , concedo; diftinguo
eodem pacto minotem ; & nego confequen-
tiam . Dum dicitur, guod Pater videt , & in-
telligit omnia in Verbo , non fignificatur,
quod Pater intelligic omnia in Verbo , tan-
quam in obicéto formali , hoc elt in rationes
intelligendis fequeretur enim, guod Verbum
effer ratio intelligendi Parri, quod eft abfur-
dum » ac fepe reijciturab Avguftino . Senfus
ergo propofitionis ¢ft tranfitinas , ac per illam
fignificatur , quod Pater intelligit fe ipfum
& amnia efle in Verbo, ranquam inimagine
ipfius Patris . [n fimili fenfu Pater , & Filius
amant {¢ ; & omaia in Spiritu Sand o, quate-
nus amant fe, & volunt fe, & omnia amara
efle in Spiritu Sanéto , tanguam inamore ab

1plis




Ll[)@i‘ h

‘ipfis preducto. In hoc !cnm, intelligere omi-
nia in Verbo, tan ]m in imagine intelligen.
tis, cft proprium I : amare omuia in Spi-
ritu Sandto, tar amore amantis , cft
prepriam !’dr is, & F Ratio v¢ro,cur ome=
nes H[U'll‘a propofitiones debeant imtelligi

Yiter puré dat ‘»"uhmnun
ius puré dant Spiritui
adeoque que dicun.
‘!:mﬁ ant PUE

e pf("*wc dt i

Ad 3. conce
cquentiam . Di

pariar, aut
eatis , &

afeca ,;Iudu

1 qu.dcm fiohem
1s ad obic El 100 COZRITUM 3
itio autem pafiina, qua obie cdum con-
ur (_r.}“'d‘“ l‘l, non l:ﬂ portat ‘Mlii(‘

I '"*c;l, (]'H ao__ i tune
duaom:namr i gog-nticmcinrrmi}rc:-n €cozZno-
feenti, viex Ariftotele 5. Met ap'—; texta 1. do.
cet 8. Thomas 1. parte quaft. 13.art. 7. ad 4.
& 6, €rgo.

QVAESTIO XCV.

Virsm Verbum, & Spiritas Sanitus fint Yea
vus Dens rz.'.ufn y O CU/”?"fga‘i‘rfd’!i':
Patri ) or virnm in Trinitaie tres

Perfone fint vaus Deus , o
; T T i
non p»’m:s D2

i Vldemr 2 quod neque Verbu

Y Spiritns Sanctus fint ver
lis , & conlubltantialis Patct 5 pri
bum homini
Angelu

2. Seccundo Perfona pmdnﬁ'.l non potcfl
efle verus Deus , zqualis )
Pecfonzimprodudta ; fed V ~-[m"1 S .~p::i«
tus Sanctus funt Perfon produ CIgo &c.
Probatiir maior : nam Deus cft :
ab alio ; non eft caufatus, neque
dependet , negue indigetalio 5 &
ficrior tempote ; neque natura 3 & non acci-
pitcficabalio; fed Perfona produéta co '
queod eft prcdu&a, non eft 4 fc,
<cote, ab eogue dependet, caufatur , & fit &
accipit totum cffe, atgue indiget proc uccmc
& clf rempore ; vel faltem natara , aut orig
poftesior produeente; ¢ 3 XL Lontmnamr.
nant omne , quod producitir , vel producitur
hilo» adeoque creatif, vel preducitie
{tente,, & cft compofitan: cx

¢x aliguo praexi
co; quod pracxiltin & cx co,q nod aceipitpex

lo el J.-O-’

ne

M XN ‘,‘."
Queft. XCV. 278
¥
produdtionem; fcd verumaque rep
ergo &c
3. ‘i‘ rtio ad hoc , vt Verbum , & Spititus

Sanctus eflent verus Deus, dmm.“h per pro-
V) »u.puc deit Jtcm » alque ¢
15 led jneqt
numero deitatem , fqumun vt n,
Gionc, aullum produdtum acci
producentis candem DUMELO 3
piunr deitatem eandem {pecic , &
uerfan 5 nam ficut repugnant plures num
Dij, fic repugnane plures numero deitates 5
Crga .
4. Qmuo nihil creatum eft Deuss fed
i ,» feu Sapie genita d,..lt fe clle
nam Ee y

a creata fum o
ante o=
—Clli)\'i o=
niEum
; EU' ak

cum it

Vete

andtus
9 At y o
§ Cl ErL‘
a. 17s Chriftas

bum. Coenfirmatur, nam
dixit : Hec eft wita aterna, vt cognoftast e [olum
weirum Dewm; ergo folus Pater, cnm quo Chri-
ftus loqt «Uﬂarur , eft verus Deus , quuc Fi-
& Spirirus Sanétus , cum non fint Pater,
noa funt yerus Deus.

5« Qa Jeo repugaat, vt accipiat, do-
ur, miccarur, donetar, pra=
iat, fcrutetur, oret, poftulet,
d hzc omnia in Scripruris taibunas~

iritai Sanéto; ct=

, vel finifivam , non eft meum dave vobis &
.dicit: De die antem illa , atque hor
ue Angeliin Celo, neque Filtus , fcr’
; ergo &c. Videtur eriam dari defe-
{cientiz 1n Spiritu Sanéto. Nam Luce 10.
it 3 Veme [tit » quis (it Filins , nifi Pa:er,
i fit Parer » nify Filius » & cit voluerit 1 [,,,
3 que Spicitus Sanctus non fcit,qu
i':L', & Filius .
eptimo fi Pater, Verbi, & ‘piritl‘s San-

=
tus qu*r verus Deus,effent omnino quales

inter fe; fed non funt equales; nam Chriftus
Ioann.4. dicit: FPater wmaior me ¢fi s Corint.
10. s dicitur efe {ubiectus P.ltil . Con-
firmatur, bam e€x teffimanio Chrifti relato
£.2C ,'uamn eft dave ,fi! 191 mupere ; fed Pa=
ter dat, aliz Perfong accip &

g. l efpondco de fwk ¢ft Verbum ; &
r}:um San&um cflc vuuu. Deum s con
alem , & equalem Parri. loannes coin

.cap. vltmm de Verbo dicit: #¢ fimus in
i cins s bic eff werus Deust de
&to S.l’ettus ack.s. dicit; Auanias cur tentanit Sa-

Mm 2 tanas

b

tu Sate




v
=
Z!U

panas cor tuum miextivi Spivitui Santlo? non es men-
titus bomiuibus ; fed Deaa brquidcm de Verbo,
{cun Filto Concilium Nicenum primum quin-
gue definiuit contra Arrium. Primo quod fit
ver s Deussfecundo quod {i: homufios,hoc eft
ciutdaem effentiz cum Patre 5 tertio quod fit
zternus ; quarto quod fir immutabilis, ficut
Pater : quinto quod fit genicus, non fadussat-
que cadem proportionabiliter in Concil.Con-
ftantinop. pritmo contra Macedonium definita
fuat ac Spiritu Sanéto , excepto quod mon ¢ft
geanitas , fed procedens, Argumenta, quibus
probatur hac ventas, videri poffunt apud Bel-
larmin.libre 3. de Chrifto 4 cap. 4. vique ad fi-
nem.

9. Suppofita fide, poteft hzc veritas fuade-
ri , & explicari rationibus confequentibus fi-
dem. Prima ratio eft ; quidquid eft in Deo ¢ft
ipfe Deus ; fed Verbum , & Spiritus Sanétus,
vt didum elt quzltione 83. precedunt petr
actiones immanentes, adcoque manent ifns
Deo; ergo funt ipfe Deus: idcoque loannes
initio Euangelij cum dixiflet: Ferbum erat apud
Deunm , {tatim {ubdit, & Deus erat Ferbum, quia
nimirum Deus e quicquid eft in Deo ; fiues
apud Deum .

10. Sccundaratioeft: ex'di&is quaft.ss.
Deus producit Verbum, & Spiritum San&uin
per operationes ad intrd, vt fe fummé illis
communicet ; fed Deus non potett fc fumme
communicare , nifi dando identitatem cuas
diuina cflentia, quz vt dictum e quafh.24. eft
vna tantum, & continct omne bonum , om=
nefque perfe@tienes fimpliciter fimplices;ergo
Deus Verbo, & Spiritui San&o dat identita-
tem cum dinina eflentias fed quod habet iden-
titarem cum dinina effentia, eff verus Deus
confubftantialis, & =qualis Patris fiquidem
elt idem cum omni bono , & cum omni pee-
fetione , ficut Pater; crgo &c. Hanc ratio-
nem infinuauit Chriftus loan.1o. 20, vbicum
eixificts Pater mens quod dedit mibi mains omnibus
efl, fuabdit, Ego, & Pater wnum [wmus, per iden-
titatem videlicet efientiz : quia nimirum fi
Pater Filio non dediflet identitatem cum divi-
na efenna, per'quam effet vaum cum Pa-
tre, quod dediflee Filio non effet mains omai-
bus , adcoque non fe fummé communicafiet
Filio.

31. Tertiaratioeft: quod itd eftin Deo,
vi it fubitantia , neceffario, & ab zterno exi=
ftens ,immenfa, & principium omnium fa,
@ibilin, elt verus Deus; fed hee ominias
conucninnt Verbo , & Spiritui San&o; crgo
&c. Munor probatur, & prima quod fit ub-
ftantia . Dcus enim eft incapax accidentium ;
ergo ¢oipo, quod Verbum , & Spiritus San-
&us (unt in Deo, {unt fubftantia ; & non acci-
dens . Sceundo probatur, guod {it ncceflario,
& ab zterno « Quod neceffario; & ab &terno

intelligit, & amat s neceflario » & ab zterno
procucit Vabum , & amorem ; co padto,quo

De confubftan

i B «-D\.‘F,.m..
ntialate rerienarum

ceflario producerent verbum, & amorem 3
{ed Deus ab xterno , & neceflario intelligit, &
amat ; ergo &c. Tertio probatur immenfitas.
Nam quod intelligendo producit Verburm, &
amorem , Vbicuaque elt , habet fuum Vets
bum, & amaorem; {ed DPeus per imnicnfitatem
cft vbique ; ergo etiam Verbum , & Spiritus
Sanétus funt vbique . Quario demum offcn=
ditur , quod fint principiam omnium factibi-
livm . YVt enim infinuat Sanc¢tus Thomas I.
parte,qualtez7 artic.1.ad 3. quod operatur per
artem , omnia facit per Verbum, fen concep-
tum ; & ideam rej artificialis , & per amorem,
feu voluntatem , vt opus artifielale fit fimiles
idex , hoc eft verbo conecptos fed Deus ad
extra omnia facit vt artifex ; ergo Deus ad ex-
tra omnia facit per Verbum, & Spiritum San.
&um; ideoque loannes mitio Enangelij de
Verbo dixit: Omnia per ipfum faéfa funt: & Da.
uid Plalm, ; 2. Ferbe Domini Cali firmati funt, &,
Spivit ovis eins omnis Virtus €oVum .

12. Quarta ratio defumpta cx S.{Thoma.
lib. 4. contra Gentes cap. 11.cft s Verbum ¢x
fua ratione eft imago intelligendo produdia,
conftituens per fuam eflentiam obiectum for-
maliter intelle@um ; fed Deus Pater intelli=
gendo producit Verbum fui ipfius ; crgo Vers
bum Dei ex fuaratione eft imago produdtas
Dei Patris , conftituens Deum formaliter in-
telle@um ; fed Verbum ve conftituat Deam
Patrem formaliter intelle@um, debetinclude-
1c formam , per quam Deuns Pater conffiinitur
formaliter intellectus ; ergo Verbum Dei 10+
cludit formam , per quam Deus Parcr confti-
tuitur formaliter intellectus ; fed per; candem
formam , per quam intelle@tus conflituitur
formaliter intelligens , obieétum conftituitar
formaliter intelle@um ; ergo Verbum: inclu-
dit formam , per quam Deus Pater conftitui.
tur formaliter intelligens; fed Deus Pater con-
fitnitur formaliter intelligens fe ipfom , &
omaia, per fubftantiam, & cffentam diui-
nam , vt oftenfum et quzf. 92; ergo Verbum
cx {ua ratiene includit ipfam (ubftantiam , &3
cfientiam dininam , adeoque et verus Deus,&
confubftantialis Patri. Ex proportionali ra-
tione Spiritns Sanétus eft verus Deus confub=
ftantialis Patri » & Filio. Nam eft quedam in-
clinatio produéa conftitucns obicdum for-
maliter amatum , adeogue includit formam ,
per guam obie@uin cenftituitur formaliter
amatum ; fed per ecandem forman obiedium
confitnitor formaliter amatum » per quam
voluntasconflituitur formaliter amans 5 crgo
Spiritus Sanctus includit formam, per quam
T eus conflitnitur formaliter amans (e1pium ,
& alia; fed talis forma eft effentia dinina , vt
d:&um eft quatt, 02; ergo Spiritus Sandius in-
clodir effentiam dininam , adcoque eit Deus
confubftantialis Patri, & Filio. Ex cppofita
raticne '\'c.-lmm hominis , & amor produdtus
ab homine ven eft verus hemo , necincludit

e

e

{i homio, vel Angelus ab aterno, & necella-  effenidam hominis . Verbum enimy hominis , i
5io intelligeret, & amaret, abzterno, & ne: & amor includunt formami, per quam homa i
con- i

Y




|

i
1

A

j

P — S

e B

Lib Il Quzft. XCV.

eonftitnitur intelligens, & amans ; fed homo
conitituitur formaliter intelligens , & amacs,
pon per ivam tubftantiam ., ted per accidens
fupcradditum effentie » & {ubitantiz 3 cigo
verbum , & amor hominis non includuat
effentiam , & fubftantiam , fed accidens homi-
niss ac fton {unt verus homos, fed accidens ho-
mipis. Cum igitur homo intelligendo feip-
fum, producit Verbum fui ipfins, Verbum il-
lud eit homo vt} intelle&us, quod idew clt,
ac fi dicatur , et homo pictus, fed noneft ve
rus homo; atcum Deus Pater intelligendo fe
ipfum , producit verbum (ui ipfius, verbuny
jllud non folum et Deus vt intelledtus , fed
eft verus Detis. Ex hoc loco San&ti Thoma
patet illum non diftinguere inrelleétionem
aftiuam 4 paffina, fiquidem ex cius identita-
te probat cffcnuam Patris effe communem
Verbo.

13. Ex co,quod Pater, Filius , & Spiritus
San&us fint verus Deus per vnam numero
deitatem , infertur primo, quod licer fint pla-
res Perfonz , nonfunt plures Dij, fed vnus
verus Deus . Ratio ¢ft, quia vt docet 8. Tho-
mas qualt. 20.art 3. Nomina concreta fub-
flantiva prafertim fignificantia fubftantiam »
cuin forma fignificata ¢ft vna tantum pume-
o, dicuntar {ingulariter , cum eft mulciplex
dicuntur pluralitersfed nomen Perfon® {igni-
ficat perfonalitatem vt formam;in Deo antem
funt tres perfonalitates 3 nomen Deus figni-
ficat deiarcm vt formam s deitas autem eft
vnica; crgo Pater, Filius , & Spiritus Sanctus
{unt tres Perfon,ac dici non peteft,quod fint
vnica Perfona; at (unt vaus Deus, ac dici non
poteft, quod funt plures Dij. Ex proportionali
rationc , quia Parer ; & Filius {pirant Spiritam
San&tum vaica {piratione , vt dicetur inferins,
q.to7. funt yous fpirator, ac non duo fpirato-
ress quia Pater, Filius, & Spiritus San&tus
creant, & gubernant mundum vnica creatio-
ne, & gubernatione ; ( fiquidem adiones ad
extrd funt communes omnibus Perfoniss)
{unt vnus creator,opifex,& gubernator mun-
di,nd autem plures creatores &c. Addo,quod
Paters, Filins, & Spiritus Sandtus non folum »
{func vnus Deus inco fenfu, in quo fi plures
Perfon haberent voam humanitatem , effent
vaus homo}, fed etiam in alio fenfu perfe-
&ioti - Plures enim Petfonz effent vaus ho-
mo, fed non effent vna humanitas : & praete-
rea humanitas non effet homo, fed forma ho-
minis. At Pater, Filius, & Spiritus Sanctus ita
{unt vous Deus , vt fiat vna deitas, que ma-
vimé elt Deus . Proportionaliter itd fant vous
xzrernus, vi {int vna zternitas &¢.

14. Infertur fecundo Patrem , Filium, &
Spiritum Sandum pofie dici tres 2ternos, in-
menfos;omnipotentes; fapicntes &c. vt logqui-
tur Counciliam Lateranenfe relatum cap. fir-
miter de fumma Trinirare,& pofie etiam dicls
quod {ant vnus FLernus; immaenfus &c. vt lo-
guitur Athanafius in {uo Symbolo. Ratioeft,
guia vtcuata quaft.39. att. 3. docer Sandtus

277
Thomas, nomina adie&iua concteta, cum f(u-
bicéum fignificatum eft muluplex , dicantar
pluraliter, ctiamfi forma fignificata fit vhas;
cum vero fubiectum fignificatum elt vioumo
tantum , dicuntur fingulariter , etiamfi forma
{ignificara (ic multiplex; ideoque (i voum.s
fubicétum cffet albuim pluribus albedinibus ,

cffet voum album : fi autem plura {ubieGa cf=
{fent alba vna albedine ;, effent plura alba; fed
nomina adicétiua @terni, immenfi 8cc. {igni-

ficant vt (ubicitum Habens eternitatem &re. ip=
{am autein zternitatem, immenftatem &c.(i-

gnificant vt formannergo licet {it vna rantum
zternitas, immenfitas &c. fitamen f{int plures
habentes illamvnam zrernitatem &e. dicun~
tar pluraliter ; i fit vaum tantum habens, di«

cuntur fingulariter 5 fed funt tres Perfonz ha-

bentes vnam wternitatem &c. ergo {ignifi-
cando Pecfonas vt fubicétum habens,funt tres
gternd , inmenfi &c. & hoc fenfu loqui-
tur Laterancafe . Rurfus vous tanium eft
Dcas habens zternitatem, immenfitatcmn &Ce
ergo fignificando Deum ve fubieétum hab8s »

funt vous zternus &e. & in hoc fenfu loqui-
tur Athanafius. Dici ctiam potelt , quod illa
nomina,licet fintadie&tina,tamen dici poffunt
fubftantiu¢ , & tunc dicuntur fingulariter .
Poffunt aliqua opponicontra duas regulas ,
allatas , quibus non libet immorari . Solum.
dico , quod regule de nominibus, cum pen=
deant ¢x viu ; ex iplo viu habere poflunt cx-
ceptionem , qua in re prafenti dantur in no-
minibug, que cum finc fubflantiua gramma-
ticalirer, fignificant formam grammaticaliter
accidentalem,& cum fint adicctina,fignificant
formam fubftantialem .

15. [Iafercur tertio,cum Filinm, tum Spiri-
tum Sandum efic homufion, hoc cit ciuldem
effentiz cum Patre, nd autem homiufion,hoc
cft fimilis cffentizz . Ratio eft , quia fimilitudo
cffentiz connotat diftinGionem faltem nu-
mericam effentiarum 3 {ed tres Pecfone funt
vnius, & ciufdem effentiz f{ine vila diftinctio-
ne effentiarum;ergo &c. Et quidem falfum eft
nogien homufion inuentum fuife d Congilio
Niczno , vt calumniabantur Arriani, fiqui-
dem vt oftendit Athanafius lib. de Decretis
Synodi Niczn®, aate illam Synodum duo
Dionyhi, alter Romanus, alter Alexandri-
nus, alijque Patres co nominc fuerant vii.
Cum igitar , vt refert Sandtus Ambrofius
lib.3. de Fide, cap. 7. Eufebius Nicomedien-
fis Arrianorum antefignanus inquadam fua
Epiftola fcripfifiet » ¢ verum Det Filium , &
increatum dicimus bomufion cum Patre incipimus
confiters ; & hazc Epittola lecta fuiffer in Con-
cilio Niczno, hoc verbum in tractatu, hoc eft
Symbolo fidei, poficrunt Patres , quod vide-
rent aduerfatiis effc formidini « Ex oppofito,

nia Arriani ad adftruendam diftin&tionem..
cllentiacnm,dicebant Filig ce homiufion Pa-
¢, hoc aliad nemen fuit paflim 4 Catholicis
reic@tum, Addit Bellar. ].z.de Chuifto cap. 3.
nomen homufion videri divinitus inuent. Ve

" cnim




iy i

€t JI;J
d H

ih
um eft ab alte-
¢m efilentiam , ideco-
it dU0S conirarios
qui concefla vnita-
occilionem , & diftin-
1m: alterum Atrij,qui con-
-eflione Perfonarum,

quada Epifto

J1s tantiny ArCIiur , guoruin

c abillo aceipit

CMen

HICione,

[ Vil 18§

I quartd

efle alinm_s
ud neutra-
o, vtdo-
Lart. 2, ins
no, vel potias

arC 5 ju

rid

a6 Uetrom cap. 2. wbi

s> & Fili , ar Spirvitus
‘ater , alind Fi-
muis perfo-
1s , alius Spiti-

j ncilium La-
tum cap. firmiter de Summa.s
wram num. 17. Ra=
4. eft ; quia genus
L malculine , & fie-
ieat paruram, & efentiam com-
tleulinum autesa , & femininum

cterminatum 5 ideo-
m guxrimus ,
am, fiue {uppofi-
1t 5 ¢ff Petrus, vel
v GUETIMUS grid cff ?
m , & nat 1, ideoques
fed Pater, &

non nataras s
11

151, cumnabitiah:

Panlus s ci

guzrimu

millratone Filius ¢
fed non el alteram , vt ex

. ¢ lgentio , Hila-
1105 Athanafie, & Beteardo docet Suarius
lib. 3.de Frinit. cap. 13. num. 6, Proportio-
naliter Filius ¢ft voum cum Patre, iuxta illnd
loan. 10. Ego, & Pater wium fumus, fed nons
clt vnus cum Patie; cft idem neurraliter cum
Pa

tre, fed non eft idem mafculing » Vt docet
lcz difput, 131. cap. 1.

citue, quod Pater, Filias,

u unt,Abbas Ioachim

afi colle&ing,

10 muli ho-

& fmilitudinarié , eo p

TIRCS {unt vous pop i fideles vna
Eccleiai qui ac Do vaus Spii
cum ilix‘) » & Ouaes nos vaum coréss {fumus
in Chrifie, vt loquitur Apoftelus . Hanc
opinicnem vi hateticam damnauir lanocen-
nius Tertivs in Coueilio Lateranen( s Vtre-
fereur cap.fimiter de {umma Trinitate,ac defi-
it veveram oppaefitam fententiam Magi-
{iri {ententiarum , hoc elt Petri Lombardi 5
clcens . Nesantem » [acra approbante Couilio
;,:rczf.*m:rr cim Pevo, quod. gukdam (ivima res eff
:ascgrr.’plc{fm-ﬁé:;’-s qiddem 5 e ineffabilis ; ique e
raciter eft Pater S, Filins, oo Spiritus Sandus e
tres fimul Petfons , o fingillatim  queliber eq-

I——

deo in Deo fol
Hon quatcrhilas , quia dquelil
eft illa ves, wideliver fubfis
] s que folaefl

principini® s
¢ illa ves uon eff
ens , fed eft
T GKE S thr , & Spi-
vitws Sanffus , qu vt diffin@iones [int in
Perfenis , & v va. Liget igitur alius fit

ater  abins Filius ; alius Spivitus SantZus , non ta=
wmex alind , fedid, quodeff Pater, eff Filius, O
Spivitus Sanilus, idem omuino . Hadrenus Conci-
linm . Defide igitur et , quod tres Perfona
funt viaum, non colle@tiug, & fimilitudinarie;
{fed itd, vt fint voa fummares, hoc eft cflen-
tia, & dubftantia , ac natura divina , omaind
fimplex , vt paulo ante dixerat Innocentius .
Etidco in Dco non eft quaternitas , fed Tri-
nitas,quia effentia communis tribus Perfonis,,

Pater gui generat ,

non eft quarta res d Ferfonisdiftindta, fed et

qualibettrivm Perfonarum .

8. Infertur quinto , quod licet in Deo
detur Trinitas, tamen non datur triplicitas,
neque multiplicitas,adeoque Deus eft quidem
Trinus, fed nen cittriplex, neque multiplex,
vt docet S. Thomas 1, parte, quaft. 31. act. 1.
ad 3. & S. Augultinus lib.6.de Trinitate €ap.
6. 7. & 8, & lib. 15. cap. 3. Ratio cft, quias
Trinitas {ignificat numerum ternacium 3 fed
datur in' Deo numerus ternarius Perfonarin;
crgo daturin Deo Trinitas , adeaque Deus
eft trinus , fiquidem trinus fignificat , quod
haber in fe numerum tetnarinm . At vt bené
docet Valquezdifput, 131+ cap, 3. multiplex .
ciufque fpecics,qua (unt duplex,triplex ée. vel
opponitur fimplici, vcl opponitur vai; fed
Deus eft fimpleéx, & vous ; ergo non potelt
dici multiplex , neque triplex « Admittit ta-
men Vafquez pofle dici, qued in Deo datur
multiplex perfona, multiplex emanatio , co
pato, guo 8. Thomas qualt. 10. dc poten-
tia art. 2. dicitdari in Deo duplicemy cmana-
tonen «

19. Debet aduerti , quod licet hac, &
alia fimilia fpedent ad vium ;nominum ; ta-
men {nnt magni momenti . Audiatar S. Tho-
nmias I. parte,quaft. 31. are 2. 10 €Orpore ; ¢x
coque, Hicronymus, & Auguftinus. Dicens
dum , ancd quia ex verbis inordinate prolatis incur~
¥ 5, wt Hieronymus dicit 5 ideo cym de
Trinitate loquimar 5 cum cautela, & meodeflia eff
agendum s quiawt Auguftinus dicit in 1.de T pini-
tate cap. 3- Necpericulofins alicubi evratur , nee lz-
boriofius aliqnid quavitnr ; nec fruuofins inyeni-
Tur -

20. Adr exco, quod Verbum produ-
&om ab homine non fit verus homo , conce-
do antecedens; & nego confeq uentiam,qnod
Verbum produum 4 Deo no fit verus Dens.
Difpai‘it:!;w‘ alleta eft n.12.in 4.rationc,qua oflg-
fuse et Verbum , & Spititnm SanQum effe
verum Deum .

2l Ad 2. nego maiorem, in qua afflumi-
tuk,; quod Perfona produdta non poteft efle

: verus ,

.1’4‘

A




-

Liber II. Quzftio XCV.

verns Deus kqualis,& cofubftantialis Perfong
improductz . Dum opponitur primo : Deus
eft i fc, & non accipit ¢ffe ab alio ; Perfona
producta non cft 4 fe; & accipitefle 2 produs
cente: ergo &e, ditingue maicrem: Decus
quead effentiam eft 4 fe, & non accipir effes
ab alio, concedo ; quoad omnem Perlonam,
qua Deus fit; ncgo maiorem ; diftinguo €0~
dem padto minorem 3 & nego contequentd.
Effentia Dei, qua primo; & ratione f{ui eft
Deus, eft 4 fe, & non accipit efle ab alio , ac
Deus quoad effenriam eft a fe , & non accipit
effe ab alio. Rurfus Deusquoad aliquam.s
Petfonam cft d fe , & nonaccipit eficabalio,
& ralis eft Perfona Patris : at non quoad om-
nes Perfonaseft 4 fe . Nam Perfona Filij eft
Deus a Patre , ac Deus de Deo, & Perfona
Spiritus Sancti et Deus a Patre, & Filio.Om-
nis tamen Perfona licet non formaliter, ta=
men identice eft Deusd fe, quia cft ipfa deis
tas, qua eft Deusdfe, & non accipicos effe
ab alio .

23. Dum opponitur fecundoé : Perfona
produla co ipfo, quod eft produda; eft cau-
fata, & facta, ac dependerd producente , co=

-que indiget ; nego quod dicitur . Caufari, &
ficri non eft produci vtcunque, fed et ita pro-
duci, vt produétum nec identicé fitd fe, nec
{it prima virtus exiftendifibiipfi: dependere,
& indigere non eft produci vecunque , fed et
itd produci, vt produ@um nec identicé (it per=
fecta fufficientia exiftendi fibi; fed Filius, &
Spiritus Sanftus itd producuntur, ve int ipfas
deitas , que eft adequata vittus , & fufficientia
eflendi {ibi, & omnibus Perfonis dininis; er-
go itd producuntur , vt non canfentur, neque
fiant , non dependeant , neque indigeant, fed
habeant oppofitas perfectiones.

23 Debet aduerti, quod licet Patres gre-
ci iuxtd proprietatem illius lingnez dicant, Pa-
trem zternum efle caufam Filij, & Filium cau-
faria Patre , tamen Latini negant Patrem effe
caufam, ac folum cencedunt efle principium;
Filium vero , & Spiritum San&um non folum
negant caufari » fed etiam negant principiari ,
quia hoc » quod eft Principiari videtur fignifica-
Te initium temporis; nomen vero caufz de-
notat diffindtionem naturarum, vt docer S.
Thomas opufc. 1. cap. 1.

24. Cum tertio opponitur, quod omne,
quod producitur , eft pofterius tempore, vel
natufa , nego primam pactem, & diftinguo fe-
cundam: {i diftinguitur fecundum naturam
elt poftcrius natuta , concedos (i non diftingui-
tur fecundum naturam, nego. Non omne,
quod producitur , eft pofterius tempore, vt
patet in fplendore, qui producitur a Sole, &
non eft pofterior Sale; fiquidem nunquam_s
fuit Sol fine fuo {plendore. Rurfus cum pro-
du@tnm fecundum natutam non diftinguitur a

roducentes non eft pofterius natura . Ratio
elt, quia cx Ariftotele in predicamentis cap.
de ad aligaid, relatiua funt fimul cognitione,

& natura; fed Pater, & Filins dicuntur relati-

299

ué ; ergo fecundum effe relatinum Patris , &
Filij, funt fimul,, adeogue Filius fecundums
relationem Filij non cit pofterior natura; fed
neque clt pofterior natura fecundum effen-
tlam, & naturam, qua non diftinguitur; ergo
&cs

25. Ad confirmationem , nego quod om-
ne ; qiied producirur , vel preducitus ex nihi=
lo, velexaliquo pracxiflente . Si enim pro=
ductum fit confubftantiale, & coaternum pro-
ducenti, non producitur ex nihilo, fed ex (nb>
ftantia producentis, non praexifteate,fed coz-
terna producenti. Rurfus vt produdtum fit
compofitum, debet addere aliquid dittindtum
yealiter ab eo, 4 quo producirir ; fed Filius »
& Spiritus San&us ird producuntur de efien-
tia, & fubftantia Parris, vt nihil addant rea-
liter diftinctum ab effentia , & (ubftantia ; crgo
&

26. Aduertit S. Thomas quaft. 41. art. 3.
in corpore, effe contrd rationem Verbi, & Fi-
lij, vt producatur ex nihilo , vel ¢x aliquo pu-
£¢ extrinleco producentis fiquidem ad Filium
requiritur , vt producatur de fublantia Patris,
vt dicetur quaft. 98. explicando definitionem
generationis; ergo fi Verbum fuiffet creatum,
& produdtum ex nihilo , vt dicebant Arriani,
non effer verus Filius Dei; quod eft contrail-
lud loannis epifti 1. cap. 1. Ftfimus in vero Fi-
lio eius; crgo necefle eft; vt Verbum gencretuc
ex fubftantia Patris, & in hoc conuenit cum
Filio créato. At Filius Dei differt 4 Filio crea-
to induobus . Primo pater creatus, cum ha-
beat fubftantiam conftantem cx partibus, ge-

. nerat Filium , non ex rota f{ia fubftantia, fed

folumex parte, hoc eft ex femine. At Pater
zternus , cum habeatr {ubftantiam catentems
partibus, generat Filifi cx tota fua fubftantia.
Secando pater creatus non retinet illamy par-
tem fubftantie, ex qua generat filium , fed il-
lam trafmirttit in filium ; at Deus Pater itd
communicat Filio totam {uam {ubfantiam.s ,
vrillam retineat, vt docet Innocentius Ter-
tius cap. firmiter, & cap. damuamus ;5 idemque
proportionaliter die de Spiritu San&o . Quia
Filius,8 Spiritus Sandus accipiunt rotam déi-
tatem , & toram effentiam, & f{ubfantiam Pa-
tris , non poteft dici, quod participent deita=
tem, vel fabftantiam Patris, quia participare
ell accipere partem fubftantize .

27. Poteftquari, quid fignificetur’, cum.s
dicitur , guod Fikius Dei generatur; & eft des
{ubtantia Patris, vt docet Augultiaus lib. 5.
de Trinit.cap.19. Fulgent.lib.de fide ad Petri,
cap.3. Magifter Sententiarum , & S, Thomas
1. parte quaft, 41.art. 3. incorpore, & vt defi=
niunt Concilia Toletana 3. 4. & 11.in confe(=
fione Fidei .

28. Refpondeo; quod particula de, ins
quantum referrur ad fubfantiam , fignificat
principiom quafi formale, & denotar Filium
conftitui per {ubftantiam , & eflentiam Patsis,
hoc eft per deitatem , tanquam per formam
€0 pacto, quo homo genitus conflituitur per

hu,




~ Y N .
O el LIt e T e
2060 CUNIUODItdtil

humanitatem . Atin guantum refertur a%f :5’3.
trem , fignificat prir&{pmm :Gilﬂ!‘_‘f?ﬂ;}:‘aililu
originis, acdenotat Filium L}L i Patre, tan-
quam & principio ccnl.u‘m.mil.alr, originis .
Hinc fequitar,quod licet Pater fir confubltan-
tialis Filio , tamen noo cft de fubftanna Filij ,
quia non pracedit a Filio » tanqoam a princi=

pio eriginis . Proportionaliter Spiritus Sane
Gus eft de fubftanua Patzis , & Filij , fed Pater,
& Filius non funt de fabftantia Spiritus San-
&i. Rurfus Trinitas non poteft dici de {ub-
ftantia , & cffentia dinina, ita vt figaificetur
principinm originis, vt docet S. Thomas q.
41, art. 3. ad 3. Aduertit San&us Auguftinus
lib. de nat, boni cap 26. particulam Ex {ignifi=
care principium qualecunque , particulam De
regulariter fignificare principium confubftan-
tiale , ideoque creatura regulariter dicuntut
effe ex Deo, non de Deo, quianon procedunt
i Deo , tanguam a principio confubftantiali,
arque einfdem cflentiz, Videri poteft Vaiquez
difp. 162.

29, Ad 3. Filius, & Spiritus San&us funt
verus Deus, quia accipiunt 4 Deo producente
d eitatem candem,non {olum fpecie,fed etiam
numero , fiquidem repugnant plures numero
deitates, vtoftenfum cft qua. 19. Dum op-
ponitur indudtio creaturarum, in quibus pro-
ducens nunquam dat effentiam eandem nu-
mero @ refpoadeo id accidere ex imperfedtios
ne creaturari. Producens enim per productio-
nem vninocam intendit producere alterum fe,
in quantum poteft ; creatura quianon poflunt
producere alterum {e cum cadem numero ef-
fentia , producunt alterum fe cum cadem fpe-
cic effentia. At Deus Pater producit alterum
fe cum ecadem numero,cflentia , & cum diftin-
étionc puié perfonali,acrelatiua. Ideo Na-
zianzenus hb. defide, feu oratione 49. poft
medinm loquens de Sapientia genita dicit:
Hae ¢ft enim Filins Der, eo quod Pater fit alius
idem , per quam falla [unt ommia: Et paulo poft:
Et hoceft , quod homufion appellant, hec eff alizm ip-
fum.

30. Ad 4. Exdodrina S. Thomz 1. par.
quaft- 41. art. 3. ad 4, Scripture, in quibus Sa-
picntia dicitur creata, poffunt rripliciter expli.
cari. Primo ficur opus arns aliquando vo-
gawur ars, fic opus fapientiz aliguando voca-
tur fapientias & quia mundus eft opus Sapien-
tiz divin® , Deus creando mundum , dicitur
creaffe fapientiam: Dum igitur Ecclefiattici 1.
de fapientia dicitur ; ipfe creanit eam , o effudit
eam [upey omnia opera fua, nemine fapientiz non
intelligitur Verbum Dei,fed mundus, Secun-
do Sapientia, feu Filius Dei ficut propter ge-
n(‘l’&[]ﬂl'ﬂ?lﬂ zicrnam , per quam gc(‘ipi[ tor-
mam Dei , qua ¢ft increata , dicitur fofn Creas
s, I_'lon factus » led genirus, fic propter ge-

Deritionem temporalem cx Virgine,per quam
fﬂ.t‘lns_cﬂ homo , & accepic formam ferui; fen
hatard ereatd, dicitur facta, & creara . Inhoc
{enfu Ecclefiaft. 24 Sdpientia de fe ipta dicit: s
dixit mibi t¥eator emminm y & qui creauit me 5 ideit

it P
1 o < i NIy T Ty
'isrglb 4 ClivRidl uiill

)
o

qui in hominem creauit me; & paulo poftd
Ante fecula creata fum;hoc elt przuifa (um creana
dain hominem , feu nature creatz voicnda .
Tertio ficur Sapientia dicitur genita ad fignifi=
candum , quod habet hanc perfectionem ge=
niti, vt fit confubftanrialis gen

ntiy fic ali=
quando dicitur creata improptie , ad fignifi-
candum, quod habet hanc perfedtionem , vt
fit producta fine vlla mutatione producentis 3
& 1n hoc fenfu locusille = 4b initio , &r ante fie=
cnla creata- fum , explicator ad Hilario de Syno-
dis .

31. Dum Sapientia dicitar prodijfie pri-
mogenita, ante omaem cteaturam , & Filiue
Dei dicitur primegenitus inter multos fratres ,
non fignificatur Filium Dei effe crearuram.s »
fed folum efle genitum ante omnes creaturas
Filius igitur Dei ficut dicitur vaigenitus, quia
non eft genitus alivs Filius naturalis Dei, fic ad
Romanos 8. dicitur primogenitus inter muls
tos fratres, quia muln funt geniti Filij adopti=
ui . Dum de Verbo dicitur: Omwia per ipfum
fatia funt , fignificatur , quod omnia facta, funt
fafta per Verbum , & nihil eft fatum fine ip-
fo. Ex hocautem non fequitur Spiritum San=
&um efle fadum , ficut fton fequitur Patrcm—s
efle faltum .

32« Adconfirmationem : ex Do&lrina Ss
Auguftinilib. 6, de Trinttare cap.os & S. Tho-
me 4. contra Gentes,cap. 8, dum Chriftus di-
Xit: Heceff vita sterna, vt cognofeant te folum wves
rum Deurs,y folum non debet caniungi cum te,

uod indicat Perfonam Patris,itd vt fenfus
{1€ 2 7t cognofvant te , qui folus es verus Deus , fed
debet coniungi cum Deo , vt fenfus fic, Vtco.
gnofcant 1¢, qur es verns Deus folus , ita vt nons

fit alins Deus; fed Filins, & Spititus Sandius,

funt idem verus Deuscum Patres ergo funt
idem verus, & folus Deus ; ideoque de totas
Trinitate verificatur, quod eft folus verus De-
us. Hinceft, vtSanftus {oan. in fine prima
Epiftolz ; quafi exponens hec verba , quibus
Chriftus Parri dixerat i Hec eff vita aterna , vt
cognofeant te folum werum Deum , tribuat Chri-
fto virumque, vt fit vita xterna, & vt fit ve-
rus Deus , dicens : #¢ cognofcamus wernm Deums
@ fimus in verd Filio eius 5 bic eff vevus Deus , &
vita glerna .

33. Ads. diftinguo maiorem: Deo ingeni-
1o, ac non procedenti repugnat, vt aliquid
accipiat, ac docearur, concedo: Deo genito
ac proccdenti , nego maiorem ; concedo mi=
narem ;3 & ncgo confequentiam . Deo geni-
to,ac procedenti non folum non repugnat, vt
accipiat n: m dininam , fed neceffe eff, vt
illam accipiar , alioguin non effec Deus geni-
tus, & procedens. Sicutenim pon et filius,
hoc et homo genitus , qui per generationem
non, accipit veram humanitatem, fic non ef-
fet Deus genitus , ac procedens , qui per genes
rationem ; & proceflione® non accipit veram
deitatem « Quod autem Pater det Filio deita-
tem, per quatn fit mqualis Patri, patetex ver-
bis Chrifti loan. 10. Pater qued dedit mibi maius
omni-

B




Liber II: Quaflio XCV:

‘etnwibus eft; {cd fola Deitas eft mains omnibus 3
ergo Pater dat Filio dcitatem . Rurfus Chri.
ftus Luca 10, 22. dixit. Omunig mibi tradita funt
& Patre meo; fed non omnia effent data Filio ,
nifi data effer deiras , qua fola eft 2quivalenter
omniasergo &c. Apoliolus ctiam ad Philipp.z.
dicit : Dediz illi nomen , quod eff Juper omne nomen;
fed folum nomen fignificans Deum verum.s
zqualem Patri ¢t faper omne nomen ; ergo
&c. Demum Chriftus Ioan.16. dicit, ommia ,
gua batet Pater y mea funt , & loan.17. Omnia tua
mea funt;fed nifi cadem deitas verique effct com-
munis, non emnia Patris effent Filij; ergo &c.
Proportionaliter Deus genitus, & procedens
docetur 4 producente,ideog; Chriftus loan. 23,
dixit : Sicut docuit me Pater , fcd docetur nons
guafiignorans, fed quafi accipiens omnem.s
fcicntiam ; fed Filius, & Spiritus Sanctus eo
ipfo, quod per gencrationem , & proceflio-
nem accipiunt deitarem, qua eft omnis [cicn-
tia , accipiunt omnem fcientam ; ergo docen-
tur, fed non quaft ignoranres (nam quicf
idem cum omni feientia, proculdubio nons
poteft efic ignorans ) led per hoc , qued fciens
tiam non habeant a fe, fed 4 Parre , ideoques
Chriftus loan.7. 16. dixit : Doffrina mea non eft
mea , fed eius , qui mifit me.

34. Sicut Deo procedenti non repugnat,
quod accipiat , & docearur, fic nen repugnat ,
quod mittatur . Ratio eft, quiatd miflionem
fufficit , vt Perfona miffaitd procedatd mits
tente , vraliquo modo incipiat effe de nouo
in termino , ad quem mittitur; fed Filius Dei
itd procedit 4 Patre, vt per Incarnationems
aliquo nouo modo incipiat effe in ‘mundo in-
feriori per carnem affumprams Spiritus Sanétus

- ita procedit a Patre, & Filio, vt delcendens
fuper Apoftolosaliquo nouo modo inceperit
efle vifibiliter in illis per fpeciem igais, per do-
na linguaram &ec. & quoridie in ijs, qui iufifi-
canturincipit efle inuifibiliter per gratiam fan-
&ificantem ; ergo Filius, & ;Spiritus San&tus
mittuntur tum vifibiliter , tum inuilibilirer .
Solus Pater, licet aliquando defcendat vifibi-
liter ; vel inuifibiliter, iuxtd illud, ad esm ve-
niemus , tamen quia non procedit , non mitti~
tur. Quo pacto Filius , & Spiritus San&us
donentur, explicabitur infra quaft.es.num.r7.

35. Denique cum opponitur, quod Deo
repugnat , vt precepium accipiat, oret, poftus
let; & gemat, diftinguo : repugnat Deo {ecuns
dam paturam De¢i , concedo s fecundum na-
turam ferui affumptam 4 Verbo, nego . Chri-

ftus fecundum naruram Dei , per quam zqua-

lis eft Patri , non poteft recipere preceptum. ,
nec obedire , orare , poftulare, gemere , adiu-
wari &c. At fecundum paturam humanam af-
fumpram , fecundom quam inferior eft Patre,
cft capax omnium horum . Cum verd de Spi-
rita Sando dicitur , quod orat, & poftular ge-
mitibus inenarrabilibas, debent hec intelligi
tranfitiud, itd vt fignificctur, qued facic nos
orare , gemere &c.

36. Adé.négo inFilio, & Spitita Sando

28 1

dati vllum defe@um poteftatis , aut fcientie ,
figuidem omnia , quz poteft, & (cit Pater, po=
teft etiam , & f[cit Filius, fed itd , vt Pater po-
tentiam,& fcientiam habeat 4 fe, Filius, & Spi-
ritus Sanétus habeant 4 Patre. Dum Chriflus
dixit , federe ad dextram meam s aut finiflram > nos
eft meum dare vobis , fed quibus paratum c-ft_d Patre
meo , exprefsé afferuit fe habere poteftatemo
dandiijs,quibus paratum cit 4 Patre fecundum
zternam pradeftinationem , ac folum negauit
ad fe fpedtare {dare illis fecandum generatio-
nem carnalem, prout ab illis perebatur . Rur-
fus cum dixit, quibus parvatum ¢ft @ Patre, non
negauicin fe eflc poteftatem parandi, cum
lIoan.14. dixcrit : wado parare wobis locum 5 €rgo
quandoquidem Filius habet poteltatem patans
dilocum , & habet poteflatem dandi locum..
dextrum, aut finitrumn ijs , quibus paratum eft
a Patre, & Filios habet abfolut¢ omnem po-
teftatem, quam habet Pater, {ed illam habet d
Parre,cum Pater non habear ab alia Perfonas;
ideague Matth. 28. Filius dixit: Data eft mibi
omunis potcfias in Calo, @ in Terva. Sicut kilius
habet omnem potceftatem , quam habet Pater,
fic habet omnem fcientiam , quam habet Pa-
ter, fed illam habet 4 Patre ; ideoque ficut Pa-
ter , fic eviam Filius fcit diem ludicij. Dums
Chriltus dixit : Dedie antem illa, atgue hora neme
[eit neque Angeli, neque Filius, fed folus Pater,ion
neganit Filiwm {cire vt Deum, fed negauit fci-
re vt hominem ; immo neque negauit Filium
vt hominem abfoluté feire diem Indicij, fed
folum negauir fcire ad reuelandum, iuxta con-
fuctum modum loquendi, quoca, que nos
{cinius fecrerd , itd vt reuelare non poffinius,
dicimus nos nefcire . Quiacergo folus Pater,
hoc el fola Trinitas fciebat ad reuclandum s,
cum reuelaffer humanitati Chrifti, Filius au=
tem vt homo hon fcicbat ad reuclandumo
Chriftus dixit fe nefcire diem iudicij, haceft
ita {e habere ad illum reuelandum, ac fi omnis
Ro nefcirer .

37. Proportionaliter omnia, quz [ciunt
Pater, & Filius , fcit etiam Spiritus Sanctus,
fedita, vt ficutd Parre, & Filio accipit deita-
tem , fic accipiat {cientiam 5 ideoque Filius de
Spitita San&to dixit, gue audiet, loguetur , quia de
meo accipiet , & agnaneiabie . Cum ergo dicitur
nemo [cit Filium , nifi Pater , & nemo frit Patvem,
#ifi Filins, non excluditur Spiritus Sanétus, qui
et idem Deus cum Patre s & Filio s ficut cum
1.ad Corint.z. dicitur. Qua funt Det , nemo no-
it 5 nifi Spiritus Dei, non cxcluduntur Pater,&
Filius cx cadem ratiene . Eft igitar regula vni-
nerfalis, vt quicquid in Scripturis dicitur de
vna Perfona ratiene deitatis, ctiamfi dicarur
cum particula cxclufiua, non excludantur alie
Perfonz,ied intelligatur dici ctiam de alijs Per-
fonis, €0 pacto, quo dum dicitur, qus funt Dei
#wemo neuit » nifi Spivitus Dei, quia Spiritui Sanfto
conuenit fcire guz funt Dei ratione deitatis
communis Patri, & Filio, non negatur Parrem,
& Filinm {cire qua funt Deci, fcd potius {ubs
intelligitur alrmari

N n 38. Ad




== =

ST

282 De circuminfefs

38,  Ad 7. fcut Chriftus dixit : Pater maios
mceft, fic Apoftolus ad Philipp. 2. ‘
dixic: Dui cum in forma Dei effet, ron vapinam are
bitratus eft eﬂcﬁ? Atqwr'{.’:?i Deos & qL.liR Tvnu .(L‘i'liir-
quc arbicratur rapinam fibi tribuere quod {uil
mon cit, ideo Filius fecundum formam Dei cit
gqualis Deo; ergo cum ipfe Filius dixit, Pater
saior me eft » afirmauit Patrem efle malorenias
Filio, non fecundum formam Dei, per quam
Filiuselt zqualis Patri, fed fecundum formam
ferui, quam afamens minoratus clt, & fadtus
& minot , non folum Patre, fed ctiam Ange-
lis}, iuxra illnd Apoftoli ad Hcbr. 2. Eum 5 qui
smodice ab Angelis minoratus, vidinus Lefum proprer
paffionem wortis, gloria coronatum . Proportiona-
liter Filius dicitur effe fubtectus Patri, non fe-
cundum formam Dei , fed fecundum formam
fcrui , quam pro nobis affumpfir .

39, Dum opponituar: ex teflimonio Chrifti
aéY.20. Beatins eft dare , quame accipere ; Pater dat,
alie Perfonz accipiunt; ergo &c. diftinguo
maiorem;beatius ¢t dare,quam accipere quod
cft zquivalenter omnia, nego; q uod non clt
xquiualenter omnia, concedo maiotrem; con-
cedo minorem ; & nego confequentiam . Im-
plicat in terminis , vt aliquid {it beatiug,& me-
lius ; quam effe equinalenter omnia ; fed Per-
fonz pradudtz accipiunt 4 Patre cffe Deam, &
cffe iplam deitatem , qua elt xquinalenter
omhnia, & ecft etiam squinalenter ipfum bo-
pum dandi ; ergo implicatin terminis , vt bea-
tius, & melius fitdare deitatem , guam illam
accipere. Ex oppofita ratione beatius eft dare,
guam accipere quad non eft xquinalenter
omnia , quia tunc non datur aliquid , quod
contineat zquiualenter bonum dandi ; bonum
autem dandi gued non elt equinalenter om-
nia , preeminet bono illud accipiendi .

QVASTIO XCVL

Virum quelibet Perfona dining [ccundum
Jevoram fit in qualiber_alia Perfona
per circuminfeffionem?

1. ‘Vldcmr non dari circuminfeflio, primo;

{i vna Perfona divina effet in abia, voa
Perfona effet vnita alteri 3 fed hoc non adit-
gitur ; ergo &c.

2. Secundo Pater licet fit in Filio fecun=
dum eficatiam ; noneftin Filio fecondum Pa-
ternitatem; ergo non cft i Filio fecundum fe
totum .

3. Refpondeo de fide effe s quod qualibet
Perfona divina eftin alia . ioan.enim 10. ¥
credatis,quia Pater in me oft,&r €80 in Patre.loan.ig.,
Ego in Patre, & Pater in me cff 2 1oan. 17. ¥t omnes
unym fint, ficut tu Paterinme , & ego inte. ldco
Patres, qui videri poflunt apud Ruiz difp.107.
feét.2. docucrunt vnanimiter quamlibet Per-

fonam divinam clie in alia ; ex quibus Augu-
ftinus 1ib. 6. de Trinifate cap.to. dicit s Singnla
{unt in fingulis y & omnia-in fimgulis, & [ingnlain

101N¢< ?@iﬁi‘&i}{l ram

in amnibus , o omnid in omnibus ; & VUM omiuid
Hanc mirabilem inexiltentiam,per quam qug=
libet divina Perfona cft in alia 5 Scholaftici ¢ir-
cuminfeflionem vocarant; & licet hoc nomen
non inueniatur cxprelfam apud antiquos Pa=
tres, tamen videtruroriginem hab i Dio-
nyfio cap.2.dc Diuinis nominibus , vbi dicir ;
Privgariaram  principaliumqgne Perfonarum, fi ita di-
cendum eff, aliarum in alijs omnind coninnéla, ¢r nul-
la ex parte confufa manfio, € fedes. A fede igitur
dicta eft feflio,& quia elt aliarum Perfonarou
in alijs feflio , diita eft circuminfc{lio, vt notat
Ruiz .

Henricus in fumma, vt refertur a Scotoin
1.dift.10.quett.t, docuir ynam Perfonam dis
ninam eflein alia, non fecundum fc t
fed folum fecundum effenciam , purd Patrem
effe in Filio fecundum effentiam , non autem
{fecundum patcrnitatem , adeoque non fecuns
dum fe totum : & huic opinioni videtur con=
{entire Durandus in 1. dift.19. qualt.4. \

4. Diceadum cum Scoto, alijffque com-=
muniter » quos refert, & fequitnr Suarcz lib.4.
de Trinit. cap.16. & Vafquez dilp.169. €ap.2.
quad licet vna Petfona dininaficin alia tatione
eflentiz , tamen fecundum fe toram , ctiain fe-
cundum perfonalitatem cftin alia, co padio,
quo licet anima fit in corpore per ynioncm,
tamen ipfa anima eft in corpote. Ratio eft 5
quia identitas in effentia eft fumma quedam,
& intima communicatio malor quacungues,
communicatione vnionis;ergo {i per v nioncem
anima ipfaelt in corporc, multo magis per
identitatem effentiz , per guam cflentia Filij
identificatur cum Fatre, & cum Filio , Filius,
cinfque perfonalitas eft intimée inPatre , & in
paternitate , & ¢ conuctfo . Filius igitut cltin
Patre, & & conuerfo, non per inh®rentiam, co
pa&to » quoaccidens eft in fubicdto , fed vt cas
fubfantiale , & fubfitensin ente fubftantiali ,
& fubfiftente . Praterca tota Trinitas, & om-

nes Pecfonz funt in fingulis Perfonis , putas,
omucs tres Pecfonz funt in Patre, vtdicic Au-

gutinus verbis citatis num:3.

s-  AdditS.Thomas 1.par. quaft.42. arts.
quod via Perfona eft inalia, non {olum ratie-
ne effentiz , fed etiam ratione originis,: & ra-
tione relationis. Filius enim, & Spiritus San-
&us procedunt per adtiones immancntes ; fed
terminus aGionis immanentis mianct in pro-
ducente 5 ergo Filins manet i Paire, & Spiri-
tus Sanctus in Patres & Filio; & ¢ conuer(o
Pater et in Filio tangram in {we Verbo, &
imagine intima ip(i Patrj s Pater , & Filius fant
in Spiritu Santo, tanquam in fuo amorc fibi
intimo . Rurfus relativa funt fimul cognitio-
ne, adeogue voum cft inalio quo;ld cognofci;
fed emnes Perfone funt ad invicem rcladina s
ergo vna Perfona eft in alia gquoad cognofci;
ideoque Chriftus lo: 4. dixit: Dui vider me, vi-
det, @ Patrem mewm, & deindeé fubdic: Ego in
Patre, & Paterinme¢ft . Addi demum poteft ex
Ruiz difp.107. {ed.7. quamliber Perfonam dis
uinam ¢fle 1 alia ratione immen(igatis .

: 6, Ad

|
|




|
|

——

SR

|
l
i

At ke

AR T, NS0

h i ALS
uinaeitin a

atur: nam
licet vna Perfon:
r; tamen producens
a non cft effectus, n
a Perfona producar
]‘:wdmcns non

ui -Ui:iu;nf mm : ideo
'“wm‘ cm'”m

e cft effe-
(HL,\. r luﬂ

i loquentces de
1inibus coniundtionis, 8¢ I
CE chi'pf:t. 131, corum vium non

ue identice {it
dum : (iqui-
ina , cum identifi-
a ’1IL1I111, quzefta (c,coip-
& eft {ibi (ufficicns ad ef-
rom diuim produda itd pro-
e, vt non fi
ioris origine ,
dat , venequ
15, ante qu
1 Pecfonz dinin
rcum effentia, qua
1od non eft alind ¢ns

i
videm qu;ﬂllbcr Perfona eons
commun

d fe

idens

item Fillj &

F ;
icé um ¢as,ante;guc talind
= - 7 - ol ki W | 3
QVASTIO XCVIL ens G
4. l'm’l tur nomina prime , ¢
tertiz Perfone m,l ficare mecum ordin

. b 3 ;
Virum Perfona procedens fit origine paffersar oy prioritate , vel pofterioritate reali, li
producenie? quia cum nominamus Perfonas, privs

e S nominamdu '.m&n., quzem fecundam

dens fit priunt.‘:s quzdam rationis , non in o

! ip1j » actum intelligendi; (ﬁquih’m Perfonas vi

b {o,quod pote telatinas fimul intelligimus; ) fed ias
aufa, habet poiteriori-  ordineatadtum nominandi.

tateon f : aufz , quz pofterioti- 5. Adargumentum. in cr:rm arinm,conc

tas cft realis S G folum r.m-)n E do anteced ; [

Perlona diuina co iplo quod realiter proce-  gus caufati “oiunl pollc;"'n:x.

dit & {uu pllﬂCl\JlQ seft De[luu.,. origine E.“‘L' caufis , quia neque identice (or

hu principy) ,;1::)11' ate s qua mum! ; fed Perfonaz dininz

lum rationis . identicé ipfum primum; I

{Hf}mi 0, quod omnss u-..C}mﬂ:JCI gine pofteriores producentivas .

+ [P mmf’.qm ;. docent

s dari o“im.::_; Nature , =

-m in hoc, quod vhas QV £ S T [0 XC VIIL
lia. Docentrurfus

Perfona, faﬁ;" & gum’y ¢ quare Verbum fis imago Patvisy

1 pt 1‘ i‘“'i“:‘l?: f,! o : C-‘.;l (e s:\l,ﬁ?sl:; : g)) #a[Catur, EERETEITs (i';‘j;: Filius natura-

xl'ul a 1ma k b 1 Cll d -

5 ipmmn S..n&jlm qui cft & pril lis Dei : S;amrus Sanéius #now [it

detur
ad
ad

dc“n, quod E‘ 2r{ons:

1 % '(lf

4 quo pt
sealitcr proc:

ped

ac

§3m cm, qu, 1

ot

ii‘ a Perfona, effe tertiam P image; (¢d donumsac non am/,.
{itis his, fupereft quzftio de not €Ay, HEC GEneretursnet
Pater, ficut [L‘cundu:n originem ¢ ) Jit Filins naturalis
'“x_xh,.u,& igs eft fecuinda Per Pa- Dei 2

gine ; & Filins debeat
»3:.1 dum rem ipfam .
YCO citato , S. Bonauen-~ 5. Th. qte 37. are2. € 4,

lit Scotus, quems

; COll
Valquez difp.16

PRhnE: videtur , quod Verbum

hac guzflione de nomine , fequot ropri¢ Filius , ‘.L proprié r
nam  ac dico inter Perfonas mumaa tur. Ex Ariftotele enim s. ph 6.
inis finc vlla prieritatc, vél  peratiocht watatia & non fubictto 'r’fup"m.z &

Nn 2 P non




284

a noneffe ad effe; & fit ex alignamateria ; fed he
ICPl“)’ jant \f’(.'l.‘bO; CIrgo &C.

5. Secundo fi Verbum effet propri¢ Fi-
lius , & propri¢ generarctur , criauwy Spiritus
Sanctus propri¢ gencrarctur , & eflet Filius «
Nam generatio propria Filij et origo viuen-
tis 4 viueate, principio coniundo , 1a {imili-
ndinemjnaturz ; fed proceffio Spiritus Sanéti
eit origo viuentis 4 viuente, principio cons
iun@o, in fimilitudinem narure : fiquidems
Spiritus Sandtus ex vi proccffionis accipit na-
turam dininam , & procedit vt Deus; ergo
X Co

: 3. Tertio videtur', quod non folum Ver=
bum, fed etiam Spiritus San&us fit imago »
liago enim et,que ita procedit ab exempla-
ri, vt {it fimilis exemplari ; fed Spiritus Sans=
&us itd procedit 4 Patre, & Filio, vt fit fimil-
limus Patri, & Filios ergo eft imago Patris ,
& Filu «

4. Refpondeo , quod explicatis his , qua
funt diuinis Perfonis communia, fequitur,ve
explicemus qu {unt propria Verbi, & Spiri-
tus Sandti .

5. Primo igitur Verbum procedit ab vna
folum Perfona, hoc eftd Patre ; Spiritus San-
¢us procedit 4 duabus, hoc eft 4 Patre , & Fi-
lio. Hinc fequitur primo, quod Verbum eft
fecunda Perfona; Spiritus Sandtus eft tertia .
Ratio eft, quia prima Perfona cft, qua non
procedit abalia s Perfona, quz procedit fo-
lum 4 prima; co ipfo eft (ccunda ; Perfonas ,
qua procedit i prima; & fecunda , eo ipfoeft
tertia; fed Parer non procedit ab alia Perf{ona;
Verbum procedit folum 4 Patre; Spiritus
San&us 4 Parre, & Verbo; ergo &c. Sequi-
tur fecundo, guod Verbum procedit per pri-
mam , Spiritus Sanctus per fecundam procel
fionem . Ratio eft, quia proceflio non fup-
ponens allam proceflionem eft prima; pro-
ceflio fupponens aliam procefionem , eft fe-
cunda; fed proceflio Verbi non {upponit pro-
ceilionem amoris, & ab illa fupponitur; ergo
&c.

6. Secundd Verbum accipit omnia notis
folam eflcanalia , fed etiam notionalia pro=
ducentis, excepto hoc, quaod eft, efle Patrem,
fcu, producere Verbum . Pater. Nam Ver-
bum non folum accipit Deitatem , fed etiam
ipirationem adtind , per qui elt vous {pirator
cum Patre, & explicabitur inferins g.107. fed
effe fpiratorem non eft pradicatum efentiale,
{ed norionale, cum non fit communc omni-
bus Perionis ; ergo &e. At Spiritus San&tusd
Patre, & Filio accipit fola effentialia , nullum
autem norionale Patris , & Filij, quod nimi-

rum non fit omnibns tribus Perfonis com-
mune.

7. Teriid Verbum ex proprietate perfo-
nali Verbi eft folum atus intelletus , & eft
in linea ntellcctuali 5 Spiritus Sandus ex fua
propricaate pesfonali et folum actus volun-
tauls, & eftinlinca voluntatis . Rario eft,quia
Yebum, & dictio paflina funt actus intelle-

De gcncrariona & fpiratione

&us, & funt in linea intelle@uali: inclinatio
autem producentis in obic@Gum amatum , &
{piratio pafliva funt a¢tus voluntatis , & funt
in linea voluntartis s ergo &c.

8. Dixi Verbum cx (ua propricrate perfo=
nali efle folum in linea intelle@uali,& cfie lo-
lum adtum intelle@us, quia ex effentia efk
fimul a&tus intellectus, & volumatis, & cft in
viraque lineas fiquidem effentia divina eft
fimul intelledtio, & velitio , vt oftenfum cf
quaft. 42. Ex eadem ratione Spiritus Sanctus
ex effentia clt fimul atus intelleétuns , & vo-
luntatis , & eft in vtraque linea. Proportio-
naliter Pater ex proprietate perfonali Patris
eft folum in linea intelle@uali, & conftituitur
intelle&tus notionalis actinus ; ex notionc [pie
rationis Pater, & Filius funt in lioea volunta-
tis, & conflituuntor voluntas, feu volitio no=
tionalis actina . Ratio eft, quia dicere lpc&?.t
ad lineam intelle@us, fpirare fpedat ad li-
neam volanratis ; fed Pater per patcrnitatem
eft dicens; Pater , & Filius per fpirationcms
actiuam funt fpirantes; ergo &e¢, Omncs 1813
tur tres Perfon per effentiam funt in vird=
que linea, intelle¢tus, & voluntatis ; Patre,&
Eilius per proprictates perfonales dicentis , &
di@i funt in fola linca intellectuali,per notio=
nem communem f{piratoris funt inlinca vo=
luntatis; Spiritus Sanétus per proprictatcm
perfonalem fpirati eft in fola linea voluantatis.
Hinc patet,in quo fenfu Verbum producatuf
per intelle@um , Spiritus Sanctus per yolun-
tatem . Dicendum, quod Verbuni producis
tur per intelleGum, quia producitur per prin=
cipium, quod licet per effentiam €ir imul in
linea intelleus , & voluntatis, tamen confti-
tuitur principium Verbi per notionem di-
centis, quz cft in linca folius intelledtus . At
Spiritus San&us producirur per volunratcm,
quia producirur 4 principio , quod conflituis
tur principium Spiritus Sanéti per notionem
fpirantis, que clt in linca folius voluntatis.
Ex proportionali ratione licet Verbum per
ciientiam fit (imul iatelle@tio, & amar,tamen
quia conftituitur in rationeVerbi per notionc
di&i, qua eft in linea folius intelledtus, clk
adus intelle@us, non veluntatis : Spiritus
San&us, quia conftituitur Spiritus Sanctus
per notionem fpirati, qu cft in linca volun-
tatis, eft actus voluntatis;non intelledtus. Rur-
fus Verbum producitar intelligendo, non au-
tem amando , quia producitur a&tione ; que
cftinlinea intellectus : Spiritus San(tus pro-
ducitur amando,quia producitur actione,qua
cftin linca volunratis .

9. Quarté Verbum cft propri¢ imago,
Spiritus Sanctus non cft proprié imago. Ra-
tio eft, quia omnis a&tus intelle@us, 2 ad cius
imitationem aliquid producatur , eft exem=
plars fiautem ipfe producatur ad imitatio-
nem obl.cch' diftindti, 4 quo procedat, pro=
prijffime cft imago talis obic@i; ¢ conucrio
actus voluntarisex fua ratione non cft imagos
fed Verbum ex {ua ratione eft actus intellc-

&us,




Liber I1.Quzftio XCVIII.

Qus, & eftinlinea intelle@uali , ac produci=
ur ad imitationem Patris, 4 quo procedit ;
Spiritus Sandtus ett actus voluntatis; ergo &c.
Hiac eft, vt Apoftolus: ad Colofl. ¢. dc Filio
dicat : Qui eft tmago Dei inmfibilis s & ad Heb.
1- Dui cim fit [plendor glorie, & fignra fubflan-
tic etns; Grece Hypoftajeos s hoc cft Perfonz .
Figura autem reicli imago rei. At Spiritus
Sanctus nullibi in feripruris vocatur imago .

10. Dices primé : ad imaginem fufhcit,
vt fit fimilis alterts fed Spiritus Sanétus eft
fi millimus Patri, & Filio ; ergo cft imago Pa-
tris, & Filij «

11. Refpondco, negando maiorem. Vt
enim ex 5. Auguftino lib. 83, quaft.73. &
=4, docet S: Thomas 1. par. quaft. 3.ar.1.ad
imaginem non fufficit fimilitudo, fed requi-
ritur origo « Ideo licet duo oua fint imilli-
ma, tamen voum non et imago alterius,quia
non proceditab illo .

2. Dices fccundo: faltem ad imaginem
fufficit, vt vhum procedat ab altero,tanquam

" fGmileilli; fed Spiritus Sanétus procedit 4 Pa-

tre, & Filio , tanquam illis fimillimus; ergo
eft imago Patris, & Filij .

13. Refpondeo nego maiorem,ac dico ad
imaginem non fuflicerc, vt procedat ab alte-
ro tanquam fimile illi, fed requiri, vt proce-
dat per aitioncm aflimilatinam, expreflinam,
& imitatiuam illias . Patet. Nam cum guis
reflexé cognofcit fuum amorem, illumgues
amar, tum cognitio , tim amotr amoris pro-
cedit ab amore, tanquam ab obicéto, & amox
procedit vt fimilior amori, quam cognitio,&
tamen €OgNitio amoris eft imago amoris,
amor amorisnon cit imago amoris , non ex
alia rationc, nifi quia cognitio amoris proce-
dit abamore per agtionem aflimilativam, ex«
preffiuam, & imitatinam amoris ; amor amo-
ris procedit per adtionem non imitativam. ,
neque expreflinam, fcu affimilativam,fed vai-
tiuam ; ergo licet tum Verbum tum Spiritus
Sanfus procedant tanquam fimiles produ-
centi,tamen quia Verbum procedit per actio-
nem de linea intelledtus , ac proinde aflimila«
tinam, imitativam , & expreflivam , Spiritus
Sanétus procedit per actionem de linea vo-
luntatis, ac proinde non mma_riuar_n sBeques
cxpteflivam, Verbum procedit vt imago,Spi-
ritus Sanéus non proceditvtimago.

14. Dices rertio : omne agcns,co:pfq,

nod producit» producit per actioncm affi-
milatinvam , ideoque dicitut, quod omnes
agens agit ad affimilandum fibi {funm effe-
&um; fed Pater,8 Filius producunt Spiritum
Sanétum ipfis fimillimum ;s ergo .

15. Refpondeo,diftinguo maiorem : om-
ne agens natarale, concedo: omne agens in-
sentionale; nego. Agentia naturalia habent
yonum rantammodum agendi, nimirum per
adionem affimilativam , ideoquc co ipfo,
quod producunt fimile, producunt per adtio-
nem affimilatinam, & imitativam . Atagen-

sia intentionalia habent duos modos agendi »

285

cognofcitinum nimirum , qui eft per aflimi=
lauonem, imitationem,& expreflioncm obie-
€ti, & appetitiuuwm, qui eft per inclinationem
in obiectum ; fed Deus ad intrd agit intcntio-
nalirer per intelle@um, & volunratem ; crgo
agit per duas actiones , alteram dc linea inrel-
le@us, qua eft aflimilativa , & imitatiua, &
per hac producitVerbum,quod eft imago Pa-
tris ; alteram de linea voluntatis, quz non eft
imitatiua, fed inclinatiua ; & per hanc produ-
cit Spiritum San@am, qui non eft imago, fed
inclinatio,& vnio Patris cum Filio. Iftz duz
adtiones differunt ex fuo mode tendendi , ea-
rumgque differentiam s quam experimur i
nobis, applicamus ationibus diuinis ad intra,
ac dicimus Deum habete duos modosagendi
ad intrd .

16- Circd nomen imaginis aduertit S.
Thomas 1. par. quzft. 35. art. 1. & 2. quod
fumitur tripliciter . Primo fumitur impro-
pri¢,, prout confunditnr cum cxemplari; &
inthoc fenfu eftnomen eflentiale communes
omnibus Perfonis dininis, qua rationc ef-
fentiz {unt exemplar, ad cuias imitatione m
factus eft homo. In hoc fenfu loquitur S.Au-
guftinus , vel potius Fulgentius lib. de fidead
Petrum cap. 1. dicens : #na ¢ft Sanite Trinita-
tis dininitas , & imago s ad quam falins eft homo -
Secundo poteft fumi communiter , in quan-
tum fignificat produ@um perfeéte fimiles
produceati ; & fic nomen imaginis eft notio-
nale commune Filio,& SpirituiSanéto, nons
autem Patri « In hoc fenfu Damalcenas lib. 1.
de fide,cap. 18.dicits Spiritus Sanilus eft imago
Filjj. Eodem pacto loquuntur plures alij Pa-
tres Graci. Terrid pateft fumi proprié, in
guantum fignificat produdum , quod itd eft
fimile producenti, vtex propria ratione pro-
cedat tanquam expreflivum, & reprafenta-
tinum produceatis ; & fic nomen imaginis cft
proprium Filij . In hoc fenfu Patres Latini ,
& ex Gracis Athanafius dicunt folum Filinm
cffe imaginem. In Epiftola enim de Decretis
Synodi Niczne paulo antc medium dicit :
Et quandoquidem wnxs eft Deus 5 neceffe quogue cft
wnam cffe eius imaginem, que eft Filius; Idem do-
cet alijs locis ..

17. Quintd Spiritus Sandus e primum
donum , Filins non e¢ft primum donum, vt
docet S. Thomas 1. par. qua(t. 33.drt. 1. & 2.
Ratio ¢ft, quiadonum dicitur , qued ita eft
alicuius » vt pofiit alteri liberaliter dari, itd vt
abillo, cuidatur, habeatur, & poflideatur ;
& quiaomne, quod datur alteri liberaliter ,
datur cx amore , ideoamor, quo volumus
alteri donare, eft primum donum; fed Spiri-
tus San&is et Patris , & Filij per proceflio-
nem , & ex {ua proprictate perfonali eft amor;
Filius licet {ic Patris per proceflionem , tamen
ex {ua proprictate perfonali non eft amor , fed
Verbum 3 ergo Spiritus San¢tuseft primum
donum , Filiusnon eft primum donum. Li=
cerigitur etiam Filias fitdonum , & de ‘facto
fuerit  Patre datus mundo , tamen non fui

datus




atlGlic

\tiuitas o Pey g d srocedtit ex fud
io s tanauam illi conl ", i propier
asr;‘eufmuzfuanc,n habeataliguod incrementuin -
tet indudtione in omaibus, que propric
nafci . Herbz, & plants dicuntuk
i ducunt ex terra,
2 perradices , &
nentum : €X pro-
ijcnntut nafci ex
apilli, Na&te
xralis 3 f,.f} V(“

=

dum donum. 5
dr f,”»’ L E ]

1 :-? nomen
1s Perfonis;

P
m PYater, i

fna matura » per c;\‘.:‘ 1

n, pe -~4" fﬁ—’ tir in Spititam Sanctum :
atur jn quantum eft & conuerfo Spiritus Sanéus H’ip -ocedita [d-

; 2
proceflionem , clt nomec notiota= tre , & Filio, vt nullum fumat incrementums
s Mi folum Filio, & Spiritui~ figuidem produd tu § J‘l;”lo natura dis
: ldem c is pex  uina non comm 1teri Perfonz 5 g0
1 i & Spiri- &c. Nec obftat, quod Verbum i {umat incre-
poteftd Patre , & Filio jat-  mentum perfonale in fenfu gnodam al nalogi-
fit per vm&u[mncm , do-  co. Namom nia nomina in quantom dicun-

8]

n . Rurfus 1;1 hoc fecundo fen- tur de Dco

{u potelt donare Filiom, & Spiritumos N0 vniunoc

San&um, fed ipfe donarinon {t, ideogue per quam abf

e oteft efle donans, non pot €t

i wau,(‘ donari a Pa 2¢

tum San@um, ac proinde & g non 1 : 1 fum:
n » & poteft eflc don d&tua perementu i {ufficir,

A

vt fumat 2
criamfi per

quid accit

fumeres
I y guod ali=
‘1_]' y [+ {1 V"\"-elnus
plantam : exficcari » & moriftatim, ac
prodijt e ra, abfque co quod {umat v vilum
incrementum , nihilominus proprié nafcitar,
Juia debui smentum, licet
cidens non fum
i 5 S Verbum ird nafcitur, vt eius
man- Rz partt R;]‘d Q-
» & vtendo cffeftibus ¢ ergo “&e.

Tertio debetaduerti, quod Spi San&as
dicitur donum primmum , non folum ex eo ,
quod aftu ‘donetiir , fed etiam ex co, quod
aptum ¢ft donari vt primun am.

19. Sexto Verbum pre citur, einf:
que proceflio eft propria nativiras, ideogques
inxta Symbolum Nicznum credimus in
Lium De: Frigenitum, & ex Patre natim ante o1 zn;;‘x;is
Sacula . At Spiritus San&us non nalt itur,ciu uf- per quam
‘luc Pmcd‘ o non ¢ft natinitas . Concinfio eft v
dﬂ de . Vtcius rationem afferam ex P. Anto-
nio Perez difput. 3s de Deo, cap. 1. num. 66.
premitiendum ¢t ex Ariftotele 5. Metaph.
cap. 4. quid fit ":alr_h & quid natinitas. Nefei
{ Yerba funmt _i'}}iuofop.n ) dicuntur » quecun-
e incrementam per alind babent, tangendo, & con-
nafcendo, aut adnafcendo , ficnt mL:yancs. Ex Ari-
floteleigitur duz condiriones requiruntur ad
nafci. Prima, ve res oriatur ex princ
slhcomunma unda vt propte
ném- habear ..lnquod

1@

dcogque explicande has ‘annioﬂcs , defi

.‘p-mu% Sanétus

que pf)l“ﬁ t[f
f1UIl:1E!' . Secu
qued Perfonz diuinz pe
lis creaturis rationalibus « Ratio ¢ft,
num illi foli poreft donari , quod cft
fruendi , velvtendi, prout voluerit;
iz creatur® rationales font capaces fruen
Perfonis dininis, illas cognofce :

paritur. Hinc eft,
nita :Vio\.\:a.n.dc
7, €7 egoiam cons
) omnes colles ego
a": ia vt colligitur ex
Gentes cap. 11- conceptia
"u quam v mnac cog itioum
: t;uo, VL
h natiuitas ;
jMuim ita procedit
vt accipiat viti=
A1 }‘o".f*,
[ tinfe ip=~
m “L candem nati-
edit 4 Patre , vt maneat ilLs
t vitimamdiftinctionem
{t ,ac debet habere, vt pers
{imul concipitur, & pa=
1 fimul concipitur , & pa-
tur '%.:mcw cft, guia viventia cognofcitiua,
creata » vt perfecte fubfiftant in fe ipfis,debent
feparari ab vicro canc ipientium , idcogques
tung accipinnt vitimam ditinétionem localé ,
quam

‘_) allo

pace”

o

l

:
i
!
|
]




Lib. II. Quzftio XCVIIL

guam ;‘am‘.?‘»; » &¢ debent habere , cum cgre-
dinatur, & feparantur ab vtero ; fed non pof-
funt imul manere in ceacipicnte , & feparati
a concipieate ad accipiendam vltimam diftin-
ctionem , quamn pofluat habere ;5 ergo &c.
Spiritus Sandtus, quia non nafCitur, idca ne-
que cencipitur , neque paritur , fiquidem-s
tum conceptiotum partus debetelle quadam
natinigas -

22. Dices : concipere , & parere , eft
proprium matris, & non conucnit patri 3 ergo
M EC.

23. Reclpondeo , diftinguo antecedens i
concipete , & parere per modum principij
pure ackini, nego : per modum pringipij paf-
fiui, & receprivi 5 concedo @ & nego confe-
quentiam. De ratione matriseit , ! vt nan fic
principium puré atinum, {ed pafisnm, & re-
ceptiuum ; fed Deus generat, concipit, & pa-
rit Verbum ve prineipium puré a&iuum, ac
pare dande , & agendo, non autem patiendo 4
& recipiendo; ergo&e. Videri poteft S. Tha,
4. contra Gentes cap. 11.in fine .

24 Debetaduerti, guod inferiora , quias
concipiuntur , nafcuntur , generantur , & pa-
tiuntue cum aliquo motu, & cum aligua,
fucceilione, ideo dum concipinatur, adhuc
non funt perfedté concepta , cum generantur,
nalcuntur , & pariuntur, non funt perfe@e
generata, nata ,; & partas &rurfus cum iams
funt perfedé concepta,genita, nata, & patta ,
definunt concipi, generari, nafci, & pari. E
conuctfo quia Verbum Dei geoeratur fines
vllo motu , & fine vlla {ucceffione, ita ab
xterno . & femper concipitut , generatur, pa-
jitar, & nafcitar , veab terno, & fempet
{it perfeété conceptum, geaeratnm, natum, &
partum , & nunquam definat generari s naici
concipih & pari, figuidem generatur gencra-
tione xterna, que proinde nunquam definit
effc . Ideo vt S- Thomas aduertic 4, €ontras
Gentes,caps 11. Prouctb. 8. Sapientia genita
cum de fe dixiflet : dnte omnes colles ego pariuvic=
bar, nc quis cogitaret , quod dum parturieba«
tur, non crat pesfe@deé nata, & perfecte exis
ftens , addit : Quando pm,{mrzbar Celos, aderams
& paulo poft:Cum eoeram cunéfa componens,quiz
cum parturicbatur, erat perfeété nata, & per=
fecté operans . Proportionaliter Spiritus San-
&us femper fpiratur , & femper eft perfedie
{picat us « Explicatur exemplo lucis exilientis
in Sole » qua quia producitur fine motu, &
fine fucceflione, femper producitar, & femper
eft perfe@é produda ,» & nunquam definic
produci; & (i Sol funilfer ab zterno, & duraret
in ®rernums luxab aterno fuiffict produdta, &
in.ateraum producerarur, : :

25, O&ano Verbum cft proprié¢ Filius , &
propri€ genitus, Spirites Sandus neque eit
Filias 5 Regue genitus, ideoque in Symboio
Athenafi- de Spiritu Sanéto dicitur i Spirizus
Sanéiusa Patre s &r Filio > non faélus , necereitas s
nec genitus, fed procedens . Conclulio eft defide .
Nam loan. 1o de Verbo dicitur: Faigemins,qat

2.8 17

evat in finu Patris, ipfe enaryanit 3 Toan.4.Sic Dens
difexie mandum 5 e Filium faurs Fnigenitum da-
ret ; idcoque in Symbolo Apoftolorum confi
temur nos credere i in Tefum Chriflum Filinm
eins , hac cft Deivnicum, & in Symbolo Nicz-
no confitemur nos crederc In lefum Chriftem
Filium Dei Fnigenitum ;{1 autem ctiam SpIritus
Sanctus elec Filius , vel cflet genitas, Chri-
ftus non effet Filius Dei vnicus , nec vnigenis
tus .

26, Plures Parres, & Scholaftici, quos re=
fcrunt Suarez lib. 11. de Trinitate, cap. 5. &
Vafquez difput. 113. cap. ‘3. afferunt ratio-
nem, quare Verbum fic Filius , Spiritus San-
¢tus non fit Filius , itd excedere captum nos
firum, vtneque fic quzrenda, fed folum fit
credeada « Verum quia ijdem Patres,& Scho-
iaftici, fuppofira fide; conari funr aliquam ra-
tionem afferre huins myfterij, debemus etiam
nos corum veftigijs infiftere. Plurimz rationes
videri poffunt apud Vafquez 1. par. difp. 113.
cap, 4.5. & 6. & apud Anrenium Perez difp.3.
de Trinit. ¢ap. 1. Nos duas afferemus ; qui-
bus acquieflcimus.

27. Prima ratio allata @ S. Auguftino lib.
5. de Trinit. cap. 1 4. eft; quia Verbum proce-
dit , & exira Patre , vtnatum ;*Spiritus San-
é&us non procedit ve natus, fed ve datus. Ex-
plicatur. Licet non omae, quod mafcitur , fit
Filius , fiquidem vermes nafcuntur ex nobis;
& non funt noftri Filij » tamende ratione Filij
eft ; vt nafcatur ; fed Verbum nafcitur » 3¢
habet alias conditiones requifitas Filij , Spi-
ritus San&us non nafcitur, vt often(um cft
num.19. crga &c.

28, - Dices geaeratio propria Filij definitur
4.5 Thoma 1. ;par. qazlt. 27- art. 2~ Orige wi=
uentis d viuente 5 principia conixnflo , in fimilitudi-
nem nature ; {ed proceiio Spiritus Sani eft ta-
lis; ergo .

29. Refpondeo vno verbo, quod ly Orige
famitur pro codein, ac natiuitas: {ed proceflhio
Spiritus Sancti non eft nativiras ; crgo nec pro-
pri¢ cft origo .

30. Vit proponam fecundam rationem.s
ptincipalem , cxplicanda elt dcfinitio allata,
generationis, quT contillet tres particulas. Et
quia prima Qrigo wiuentis & viuente, cft iam ex-
plicata, debemus explicare duas alias . Per
fecundam igitur particalam principio coniuntio ,
explicatur diffcrentia generationis viuentium
a generatione non viuentium . Viuentia enim
geacraat , priacipio coniunéto , hoc eft ex ali-
quo fuz {ubftantiz , putaex femine per altio-
nem vitalem decifo.At non viuentia generant
¢x principio non coniun&o , hoc eft non ex
aliquo fuz fubftantiz.fed ex materia extranca,
co padto’, quo igunis generat ignem  ex lignis |,
vel ex alia materia extranea. Tum Fiiius,rum
Spiritus San&tus proculdubio procedunt prin-
cipio coniun@o, caum producaatur non des
parricula fubftantiz , fed de tota effentia, &
fubitaotia producentis , per aionem vitalem
iatelleétus , & voluncatis illis commuanicaras.

Per




288 i

Per tertiam particulam in fimilitudinem nature o
fignificatur , quod procedens debet procedere
per altionem affimilativam , fcu imitativam ,
& expreflivam , & itd, vtaccipiat naturam Pa-
tris . Er quidem de ratione Filij naturalis non
degeneris , neque monftrofi eft, vt fit confub-
ftantialis Patri , & eiufdem cum Patre fubftan-
tiz, faltem fpecie : e. gr- Filius equi non de-
gener, neque monltrofus, eft confubfantialis
equo, & cft verus equus: & quia mulus itas
eft Filivs equi, venon fit equus, nec habeat
pnaturam ciufdem fpeciei infimz cum equo
generante, eft filius degener , & monftro-
fus ; & cum genitum degenerat itd, vt habeat
natutam valdé diflimilem generanti, amit-
tit nomen Filij , ideoque vermes, qui na-
fcuntur cx homine , vel equo, quia funt val-
de diffimiles, non funt Filij hominis , aut
equi .

31. His pofitis, fecunda ratio,propter qui
Verbum eit Filius, Spiritus Sanctus non eft
Filius, ¢tt, gaia ad Fdiom requiritar , vt fit
viucns procedens d viucate, prineipio coniun-
&to, in fimilicadinem nature , hoc elt per
attionem affimilativam , & imitatiuvam , per
quam accipiat naturam {pecie faltem ecan-
dem; fed Vetbum eft viuens precedeas 4 Pa-
tre viuente , principio coniun@o , per actio=
nem de binea intellefus, ac proinde afiimila-
tivam, imitatinamy, & expreflinain, per quam
accipit naturam, non folum fpecie , fed nume-
ro candem cum natura Patris 5 ergo Verbum
ett proprijffime Filius, & proprijflime geae-
ratur : Spiritas Sanétus ¢ conuerfo non proce-
dit per attionem aflimilativam , exprefliuam ,
& imitatinam, fcd per a®ionem inclinativam;
cigo licet habeat czreras conditiones, non ge-
neratut, nec eft Filius .

2. Dices primo : ad Filium requititur, vt
fit Patri fimilis in natura: (ed Verbum non cft
Parri fimile in natura : nam ad fimilitadinem
in natura requiritur identitas fpecifica, & di=
ftindho numerica naturarum ; natura antem
Patris, & Verbinon diflisguuatur numero ;
crgo &c.

33. Refpondeo, nego v 1oremn. Vt duo
fint fimiles in albedine ex. _ . requiritur, &
fufficit, quod ita diftinguantur , vt eorums
albedo fit vna fpccic, vel numcro: ex.gr. fi
Petrus « & Paulus fint albi per eandem nume-
1o albedinem replicatam in vtroque, funt fi-
miles in albedine ; ergoetiam vt duo fint fi-
miles in natora, fufficit, veita diffinguantur,
vteotum natura |fit voa fpecie » vel numero :
fedtres Pecfonz divinz itd diftinguuntur, vt
carum natura {it vna numero s ergo fune imi-
Jes in natura . Confirmatur : nam tres Perfo-
nzdivioz (untequales in Natura, Sapientia ,
Bonitate &c.licer habeant eandem numero
Naturam, Sapientiam, Bonitatem; ergo etiam

funt fimiles in natura, licet habeant eandem.s
‘RUMCIo faturam ,

24. - Dices fecundo: in ereatis co ipfo,quod

procedens accipicd producente candem na

b

De generatione, & { pifaaie

SEAFE v # 7 (2

1% o
LEs

turam, progedit in fimilitudinem naturse’s er=
go etiam in Deo : fed Spiritus Sanétus accipit
eandem numero naturatm;ergo &ec.

35 Refpondeo, concedo antecedens, &
nego corfequentiam . Difparitas cft, quia 1
creatis non datur alia proceflio {ub(taotialis »
quam meré naturalis ; omnis autem proceflio
meré naruralis eft affimilativa , vt dictum efk
num. 15. Atin Deodantur duz proceffiones
fubftantiales inrenrionales , alrera per intelle-
&um , que cit aflimilatina , altera per voluns
tatem, qu cft puré inclinatiua, & non aflimi=-
lativa; ergo non cit mirum, quod Spiritns
Sanéus licet per proceflionem accipiat natu-
ram producentis, tamen quia procedit per
voluntatem , noh procedat per proceflionem
aflimilarinam, fed pure inclinativam, ideoque
non fit Filius.

36. Hinc foluitur argumentum hzretico-
rum , qui vi referunt Athanafius Epittola 2.de
Spiritu San&o ad Scrapionem , & Gregotius
Nazianzenus orat. s.de Theologia prope ini-
tium , impugnabant diuinitatem Spiritus
San&iab abfurdo , & ficarguebant. Si Spiri-
tus San&us effer Deus, procedererin fimili-
tudinewmn naturz , adeoque effec Filius ; vel et-
go procederet a folo Patre, & Pater haberct
duos Filios, ac proinde Verbum ; ac Spiritus
San&us effent fratres ; vel procederet 4 folo
Filio, & fic effet Filius filij ; ac nepos Patris 3
veljprocederet 4 Patre, & Filio, & cum non
pofict habere duos Patres , alter eflet Pater, al-
ter Marer, quz {unt abfurda . Refponderur
vnico verbo Spiritum San&um ita procederes
vt Deum,vt noa fit Filius, adeoque argumen-
tum fundatur in falfo fuppofito .

37. Infertur primo fccunndam Perfonam.,
eo efle Filium , quo Verbum ; iuxtd illud Au-
guflini lib.7. de Trinit. cap.2. Eoquippé Filius,
quo ¥ erbuwm, & eo ¥erbum, quo Filius « Ratio eft,
quia fecunda Perfona et Verbum, in quan-
tum procedit perintelle@um , ac proindé per
a&tionem aflimilarinam;fed co ipfo, quod pro-
cedit per ationem aflimilativam , & vt con.
{ubftantialis Patri, eft Filius naturalis Der Pa-
tris s ergo &c. Spiritus San&tus é cenucrlo co
ipfo, quod non procedit vr Verbum, non proe
cedit pera&tionem aflimilatinam , adeoques
non cit Filius .

38. Infertur fecundd, quod fccunda Per-
{ona co eft Filius, queimago. Nam in tan-
tum cft imago, inquantum procedit per a&io-
nem imitatinam exemplaris; fed co ipfo,quod
procedit per adtionem imitativam exempla-
ris, & vt conlubftantialis exemplari, eft Filius;
ergo &c. Et quidem plores Patres, quos re-
fert Vafquez difput.113.cap.7. rationem,qua»
re {ecunda Perfona (it Filius, tertia fon fit Fi-
lius ; defumpferunt ex ¢o , guod fecunda Per-
{fona eft imago Patris, tertia non cft imago Pa.
tris. Athanafius in Epiftola de Decretis Syno-
di Niczne de Filio loquens dicit: §i enm ima-
ginem nomines , Filiyzn boc ipfo efle indicaueris .
w2uid enim [imile Deo , nifi [ua ipfius progeniest Na-
Zlany

P

o

foy




Liber 1. Quaftio XCVIIL

zlanzents orat. 4. de Theol. Brewis, & com-
ndiofa., Facilifque paverne nature declaratio eft
lins « Omne. enim, guod genicum efl , genitoremn
Junm tacite gaadam woce definiv« Anfelmus ins
Sicur Verbum mox vt confi-
- a1 effe cins , 4 quo procedit , euiden-
1 promptam praferendo Patris tmagi=
nem 5 fic amsor apertd fe prolem megat. Eandemos
e artulie . Thomas 4. contra gentes ,
dicens. Nonenim ficeffe imag inem alicu-
iufdens natuva cum ille fie, in aliyno inweni-
v > qui filius dici non potef} .
30. Infertar tertio . quod Verbum Dei
non folum eft imago Patris,fed etiany eft ima-
20, quanon poteft excogitari pertectior, &
fimilior exemplari; & proporuonaliter noas
solum eft Filius, fed elt Filius , quo non porelt

excogitari pcr{t&jcr , & (imilior Patri » atio
eit, quia non poteft excogrtari in perfe-

Stior, & {imilior, quam gua conuenit cum
mcmplari in emnibus , exceptis ijs, in guibus
cxemplar , & imago debent relatiué opponi;
fed exemplar, & imago debent rela
ni in hoc , quod exemplar eft ; ad caius imita-
tionem proceditimago ; imago veroeft; que
procedit ad imitationem exemplaris;ergo non
potelt excogitari imago perfectior, & cxem-=
plari fimilior, quam qua conucait cum €xc@m-
plari in omnibus , exceptishis ; fed Verbum ,
& Pater conueniunt in omnibus, excepto
hoc, quod Pater, eft ad cuius limitationem
Verbum procedit, Verbum eit, quod proce-
dit ad imitationem Patns; ergo &c. Rurfus
non poteft excogitari Filius fimilior Paui,
quam qui conuenit cum Patre 10 amnibus,
excepto hoc, quod clt effe Patrem , & effe Fi-
linm , in quibus Pater , & Filius ex fua ratione
débent opponi; fcd Verbum , & Paterconue-
niunt in omnibus , excepro hoc, quod cft effe
Patvem s & cffe Filium 5 ergo Sc.

40. Infertur quarto contra Arrianos,quod
ad hoc, vt fecunda Perfona fit Filius natura-
lis Dei , requiritur, vt it verus Deus zqualis,
& confubftantiahs Patri. Primo cnim de ra-
tione Filij naturalis non degeneris , neques
monfteofi eft , quod fit confubftantialis Patri,
& cinfdem cum Pacre effentiz , {alcem {pecie:
ex. gr. Filius equi non deneger, neque mon-
firolus eft confubflantialis equo, & et verus
equus ; & quia mulus jta cft Filius equi, vt
non fit equus, eft Filius deneger , & monfro-
{us ; fed vt conftar ex Scripturis , Verbom eft
Filius naturalis Dei; ergo eft confubitantialis,
ac verus Deus, & {i non efiet verus Deus, effet
infinite degener, & infinit¢ monftrofus, ac
Deus Pager generaret monflrum , vt contra
Arrianos arguit Auguftines Serm. 51, de Ver-
bis Domini , vbidicit. Audite quanta blafphe-
mia (it dicere vnicum Dei Filinm effe altcrins [ub=
ftantia « Prorfus (i ita et digener ¢ff . Oltendit
deinde haac blalpbenauam non {olum etfe con-
tumeliofam Filio, fed ctiam Pagei, & inducit
Patrem rafcetitem, ac conira Arrjanos di=
ceatem « £rgoego Filtum degencryem generani ? er=

289

go 7 alind fum , alind generans monfirums generaui .
Secundo de ratione Filij eft, v ‘potlit perues
nire ad @qualitatem Patris» alioquin <f ;
featialiter degener; fed Verbuny noo eft Fliius
degener ; crgo poteft perucnire ad zqualiias
termi Patris ; fed cum it incapax. mutationss ,
non poteft de nouo acquircre hanc xqualita-
tem; orgo ab @terno eft zqualis Patrizaliognin
effer efientialiter degener,ve loco citato arguit
Augultinus.

41. Pro complemento quaftionis , fupe-
relt ; vt breuiter afferanius alias rationes Pa=
trum , & Scholalticoruin , propter quas Spiris
tus Sanctus non eft Filius .

42. Prima ratio Bafili) Iib.s, contra Euno-
minm cap.i2. cft. Spiritus Sanctus non cft Fi-
lius ; nedewur Filius Filij & fic oriatur {uipis
cio, qued {inr infiniti, vel falrem innuaeras
biles Filij » Poteft explicari . Cum enial per
ptimam proceflionem genererur Filius perice
& one Filij; per fecundam pon de-
i. Filius , fed Perfona, que i
yquin debereat producs iniinitl ri-

43. Secunda ratio Nazianzenilib. 5. des
Theol.eft . Non coipfo, quod vilum proces
dir ab alio , & accipit candem, vek fimilem
naturam, eit Filius; vt patet excmpio Euxos
quz ita proceflic ab Adamo, vracceperit
deur naturam in fpecie; & tamen non fuit F
lia Adami; ergo licet Spiritus Santtus proce-
dat, & accaipiat candem naturamm; non lcqul-
tur, quod fit Eilius .

44.  Terria ratio imilisaffertur d Bernardo
Epiftola 190. cx ¢o; quia. non oniic, quod
de aligua fubftantia cit, contiauo 1pluni, i
quo elt; habet generatorem, v patct exempl
VErmium .

45, Quarra ratio S. Auguftini lib.t s.de Tri-
nitate cap. 20. eft. De ratione Eilij cft, vtvel
procedat ab vnico parente,co pacto, quo quz-
dam animalia, in quibns non diltinguirur {e-

xns , procedunt ab vaico parente 5 vel fi pro-
cedit 4 duebus, non vterque fic pater, &

principium puré actinum , fed alter fit pater
concurrens actiug,altera {it mater concurrens
ctiam paffiné, & przbens materiam genio ;
fed Verbum procedit ab vno rantum,, Spiri-
tus Sanctas 4 duobus, quorum veergue eft
principium pure actinum , adeoque fiefler fi-
lius » vterque deberet effe pater ; quod rcpa-
gnat; crgo &c.

46. - Quinra ratio eft Riccardi de Sandto
VidGore lib. 6. de Liimt. caps 18. Ig: & 20.
quam ex Scholalticis affcct ctiam Alenfis , &
Maior : de ratione Filij eft , vt fic imago , & fi-
gura Patris, etiam in hoe, vtpofiit naturam
alteri communicare; fed Verbum in hoc eit
fimile Patri, cum poflit naturam communica-
re alteri Perfone, hoceft Spiritui Sandto , Spi=
ritus Sanctas & conuerlo; crgo &c.

47- Scxta ratio 'S. Bonauenture in .
13. quaft. 2. ad primum ; & Riccar
dift.13. arte1. quait. 3. cft s de raone Filyed,

Qo vt

= ———— =




290

vt procedat modo natarali , non autem modo
voluntatis ; fed Verbum, cum p:-o;cdap per
intelle@tum s procedit modo naturali, Spiri-
tus Sanétus cum procedar per voluntatca ,
procedit modo voluntatis ; crgo &c. Addit
Durandus! in 1. dift. 4. queett. 1. illud , quod
procedit ab vno tantam per {¢ {ufficiente, pro-
cedere modo nature : illud, quod procedit a
pluribus , quorum vautnguodque per feeflet
{ufficiens procedere modo voluntatis, quia
proprinm voluntatis cft artemperare concur=
fum; fed Verbum proceditab vno fufficiente,
Spiritus San&us 4 doobus, hoc cft & Parre , &
Filio; ergo &c. :

43. Scptimaratio Scoti elt, proceflicnem
Filij, & Spiritus Sanctus primo differre fe ip=
fis per hoc , quod altera fit generatio , alteras
non {it generatio , adeoque non cfle quzren-
dam aliam rationem .

49, Odana rario Caietani 1.parte quatio-
ne 27. artic. 4. & Ferrarienf.q. contra Gentes,
cap. 11. eft . Verbum eft Filivs, quia ex vi
proceflionis accipit naturam diginam , adeo-
que procedit in fimilitudinem nature : Spitts
tus Sandtus non eft Filius , quia licet accipiat
naturam dininam, non accipit illam ex vi pro-
ceflionis, fed quafi concomitanter. Explica-
tur. Intelleio, & amor virtualiter in Deo
diftingunntur : & quia intelledio eft primum
przdicatum amor eft fecundum predicatum
fupponens intelleétionem , ( nihil enim voli-
tum,quin precognitum), natura autem con=
fiftere debet in primo pradicato, ideo intelle-
&io cft formaliter natura Dei, amor non eft
formaliter natura, fed et proprictas confe-
quens naturam j; fed Verbum cum procedat
perintelledtum , ex vi proceffionis habet in.
telle@ionem , adeoque habet naturam , amo-
rein antem accipit concomitanter, quia cft
realiter isem cum intellectione: Spiritus San=
€tus cum procedat per voluntatem, ¢x vi pro.
ceflionss accipit efle amorem , adcoquc nons
accipit naturam, fed proprietatem, intelles
dtionem autem, feu natuiram accipit conco-
mitanter ; crgo &c.

s0. Omnes ift rationes , excepta vitima,
afferunt aliqued verum diferimen inter Ver-
bum, & Spiritbm Sanctum , adeoque poflant
trahi1n bonum fenfim « At vitima cum fup-
ponat diftin®ionem virtualem intrinfecam
anter intelledionem , & amorem eflentialem ,
uam reiecimus {upra queaft. 22. fundatur in
fallo. Adde difficile effe ry quod Spiri,’ug San-
¢tus ex vi proceflionis non accipiar per fe na=
turam diuinam , fed illam accipiat quafi con-
comitanter , & per accidens . Dieus enim,cum
producat Spiritum San&tum ex amote , per fe
illi communicat fummum bonum , hoc elt
ipfam Deitatem . Videri poflunt Vafquez 1.
parte difp. 113, €ape3. 4.5. & 6. & P.Antonius
Perez difp.1. de Trinit. cap.1.
51. Ad 1.diftinguo maiorem ; generatio
communis , prout opponitur corruptioni,de-
finitur mutatio cx non (wbieifo in [ubieidum , con-

De gcncmzion@ , & Pirationf:

cedo ; generatio propria viuentium, nego ma-
iorem : & diftinguo confequens ; ergo Filius
non gencratur generatione communi , conce-
do ; generatione propria viuentium , ncgo
confequentiam . Generatio communis  eft
{pecies mutationis . Nam mutatio ab Arifto=
tele 5. phyfic. text. 7. diuiditur in generatio-
nem}, qu et muratio d nop fubieo in fubiettum ;
corruptionem , quae et muratio 4 fabieffo in
non [ubietinm : & motum, qui el muratio 4
Jubietfo in fubieftum . Hac generatio proculdu=
bio non conuenit Filio Dei, qui ¢f omnino
immutabilis , ficut Pater. At prater genecra-
tionem communem datur gencratio propria
vineatium , qua abitrahit & muratione ; &
hzc conuenit Filio Dei, vt oftenfumeft . Vi
deri potelt S. Thomas 1. parte qualt. 27. art. 2.
in corporc ..

§2. Ad 2 Jam allata eft ratio , guares
Spiritus San@us non fit Filius, & non genes
Ierur .

53. Ad 3. Oftenfum eft num.13. ad imagi-
nem non (ufficere, quod vicunque procedat
vt fimilis , fed requiri , vt procedat per adio=
nem aflimilativam ; fed Spiritus Sanéus licet
procedat vt fimilis producenti, non procedit
per actionem aflimilatinam; ergo non eit pro=
pri¢ imago .

QVAESTIO XCIX.

Viram in Deo detur Una efféntia 5 tres Per-
Jona s & tres proprietares perfonales,
guatuor relationes s & quini=
quc Boriones .

§. Th. q. 28.29.

1. P Rimo videtur, quod cum loquimur de

- Deo, non debeamas vii nominibus ef-
fentiz , hypoftafis, {ubfrantiz , Perfonz , pro-
prictatis , relationis , & notionis ; tum quias
hzc nomina non inueninntut in Scripraris 5
tum quia funt exotica, & parum apta ad cx-
plicanda myfreria fidei .

2. Secundo Perfona , vt docet Laurentius
Valla I 6. Elegantiarum,cap-34. fignificat non
fubltantiam, fcd qualitatem , ideoquc dicimus
aliguem gerere perfonam Regis; fed in Deo
nulle dantur qualitates, fed lola fubftantia ;
ergo non dantur Perfonz .

3. Tertio Perfona definitur 4 Boetio lib.
dc duabus naturis, rationalis nature indinidus
Jubftantia ; adeoque nihil alind eft, quam indi-
nidnnm natur® rationalis; fed hic numero
Deus cit indiniduum naturz dining ; ergo hic
numero Deus eft formaliter Perfona s fed tres
Perfonz funt hic numero Deus; ergo funt voa
namero Perfona dinina ,

4. Quarto ficur Pater, qui generat, eft pri-
ma Perfona, & Filius, qui generatur, eft fe-
cunda Perfona, fic, Spirator, quifpirat, eft
tertia Perfona, & Spiritus Sanctus, qui fpira-

T ,

i
—
e o

25
I




I

e

Liber IL. Quz

nif, eft quarta Perfona,adeoque Perlonz (unt
gratuoer .

5. Quintd relationes videntur effe plures,
quam quatuar. 1 tres Perfona funt gqua.
les, fimilesy & c tes 3 fed non nifi
mer relationem realem @qualitatis &c. ergo

6 Sextd videtur, quod notiones non firt
=;i’1,]u ¢; quataor nimirum relationes,
ibilitas propria Ratris . Nam ficutin=

s pomitur ve notio Patris, fic infpi-
1as m bet poni vt notio filij ; crgo notio-

10

;". l{c “rﬂndao quod ex Ariftotcle 5. Me=
unm dn! ur dupliciter.
rum fubies
ndiciturde aff'o 3

In hLW fenfu fubftantix funt l’»tm; , Bac ,=,513-

Jus, & ommnia .nd.m“u a hwuli .l '-JFJ. am (.lb—

tialiter completa c«
fua fpecic s e.g. h'.'.n... itas c{
& aliorum hominum imgu.dmlm , quia
humanitatem conftituuntut in {pecic b
nis. Subftantia primo wodo difta ab Ariflo-
tele in predecamentis vocatur prima- fubftan-
tia; 4 Porphytio dicitur indiniduum 5 @ Patris
bus, Theologis, ac Philofophis lmms voca-
tur mppof'ium. & fubfitentia; 4 Patcibus
Grzcis vocatur Hypofafis, Subftantia fecundo
modo dilta a Patribus Gracis vocatur viia 5
& p 1yfis , 4 Larinis vocaror effentia , 82 natu.

Aduertunr autem communiter Sandi Pa-
Hcs Grzci, nimirom Bafilius Epittola 43.Gre-
gorius Niffenus in libro de differenna cffentic,
& hypoftafis,Damafcenus lib. 3. de fide, cap.3.
Cyrillus Alexandrinus hib. t. de Trinitate , [us
ftinus de re@a fidei confeffione , & Theodore-
tusin lib. contra Sabellium., q ll.mai viia , fi-
ue effentia differt ab Hy poftafi , ficut voinet-
fale 4 fingulari; & ficut commune d proprio,
puta ficut homo ; & humanitas 4 Petro, itd
vt hypoftafis dicat aliquid! proprium vnius
tantum , quod non pofiit effe communes
pluribus cifentia ex fe non dicat aliquid pro-
}Z!liu[ll .

8. Hoc pofito, dicendum primé : in Deo
fubfaatia impliciter , & fecundo modo didka
fine effentia, & natura , ¢t vna tantum, non
{olum fpecie, fed numero, ac non poteft fim.
pliciter dici, quod in Deo fint plures fubftan-
tiz , fine eflentia, & naturx «

g. Probatur: nam ficut cffent: natu-
ra hominis ¢ft humanitas, per quam confticni-
tur homo, {ic effentia, & natura Deiell dei=
tas, per quam conftitmeur Devs; fed deitas

} non {olum vna {pecic, fed numero; vVt
tenfum et quzfts 19. ergo &c. Licct veto
no‘mn viia, & iuohanua ¢x primaimpofi=
tione fit indif?r‘c:rcnr. ad fignificandam {ubfan-
tiam tom pn.m;, tum fecundo medo didtam,
tamen de fado €x viu Pawrum contradtum cft

Qr
a, ol

-{lio XCIX.

ad fignificandam folam fubftantiam fecunde
modo dxwuin,zmoquc cum loganimurde Deo,

291

dici debet , quod fubftantia c¢ft vra tantimn.
quiaeft voa folum natura. Iam vt dicic Epiph.
Harel, 73+ Dining effentiz nomen nudo modoin ve-
texi , & nouo fcﬂamcum non habetur , fenfus antem

wbigue babewr . Nam ad Romanos 1. dicitur 2
Sempiterna virtus cins ; & diuinitas: Ad Pl mur
penles 1. cam in forma Deieffet; 2. Petri i. dini-
n confortes nature sifed nomine effentia figai i=
camus diuinitatem; fen deitatem ; fOL.l‘dm-J
Dei, ac dininam naturam ; ergo &c. Ided hot
nomine paflim vtuntur Patres.

1o. Dicendum fecundo: in Deo dantur
i fita, & tres Hypoftafes, fen {ubfi-
Probatut : ham vt co lligitur ex Boe-
. de duabus naturis , fuppofitum , fiues
Hypoliafis elt natura comy n:.iafu‘ziu.: {ubf
o'z & quia fubftanna eit eas per fe [ubfiffens -
fit in uii.:, tanguam in [ubieflo , vel in toto
'ua., vt docet 5. Thomas 3. parte quzit. 2
.ad 3. n mmiuum ex Por 'L,.z)mu 3

! eft indiftin

| zr,CmEI.J]gun Q
pofitam 1e -hypoitatis defcr
priftio pey e ens, i2d vt non fil

el

i el i toto dignieri hibens natavim
mmp.‘,'u.Jm non pradicabile de pluvibus, indiftuct:
infe,:ft Sfeu ;.u/ fc vhum , € @ iaqzm proprietate :’im-
Eum & guolibet ;1'=.uﬁu5f fente , etiam ei
wes fed inideo dantuy tres per (e fab 4
&e, nimirum Pater, Filins, & Spiritus.San=
&us; crgodce. Namen hypoftafeos ad fignifi-
candum Im,)cii:um diuinum habetar ad He.
b'"u; 1. figuidem de Fll:o Dei dmrur s cumﬁt

in fub:

cxgor,;n Epiph. hzrefi 69. tamen vt docet
Bellarmin 2. dec Chrifto cap. 4. rectius alij
interprerantur Perfonam paternam , ve Chry-
foltemus, Theodoretus, Theophiladtus, &
Ocu;'xun. in commentatio ¢iuslocl, nec non
ilivs Epiftola 43. & (ncgorms Niffenus
1ib. da. differentia effentiz, & hypoltafis . Quia
tamen nomen hypof talcos potell etiam trahi
ad fignificandam eflentiam,; ideo multis pre-
ﬂmm latinis I.ifpt&z fuit loqunrio , qua di~
cebanrar in Deo dari tees inp()hd[»’";, quafi
ponerentur tres effentix, vt pater ex Hierony-
mo in duabus Epifiolis ad Damafum dc Hy-
poftafibus, & cx Nazianzeno Oratione de lan.
dibus Arhanafij. Verum ille modis loguen-~
di v{urpatus a plaribus Patribus Gracis , de-
inde viu totius Ecclefiz fuit receptus ; atques
vr refert Nazianzenus cifata. ordtione prope
fincm , Athanafius oftendit idem digoificaies
Gracos, cum <dicunt in Deo dari tres
frales 5 ac Latiniycum dicuntdari tres Per!
nas .

Vs D‘cr:"fl:!m tertio s dantur in Deo tres
Perfonz » Prabatur: nam Petfona nihil alind
elt ; guam {uppofitum habens naturam raiio-

o -2 na-




292 De perfonis diuinis:

nalem completam , ideoque definitur 4 Boe-
tio lib.de duabus naturis : Rationalis nature indi-
widia [ubflantia » Qiircnim in Tragzedijs qui
reprglentabant homines in dignitate con!hrq-
tos vocabantur Perfonz, & eft magna digni-
tas fuppofiti, vt habeat naturam ratlonalem ,
jdeo nomen Perfone translatum eft ad figoi-
ficanda fuppofita narure rationalis , ad expri-
mendam cornm digaitatem , vt docet 8. Tho-
mas 1. parte queft. so.art.3. ad 2. Sed tria fup-
pofitadivina_habent hanc fummam dignita-
tem , vt (ubfiftant in natara dinina, que cft
maximé rationalissergo&c. Quia licet nomen
Petfonz dininz non inueniatar in Scripturis,
tamen inuenitur fenfus , ideo Patres vii funt
hoc nomine, cofgue deindé fequuta’ eft to-
ta Ecclefia , etiam in Concilijs generali-
bus .

12. Dicendum quartd: in Deo dantur tres
fuppofitalitates , ac tres proprictates Hypofta-
tica , feu Perfonales , Paterniras nimirum, Fi-
liatio, & Spiratio paffina. Probatur: nam.,
{fuppofitalitaies, perlonalitates, ac propricta-
tes perfonalcs funt , per quas fuppofita, &
Perfonz alicuius naturz conftituuntur , ac
ditinguuntur ab omnibus alijs fuppofitis , ac
Perfonis , ctiam cinfdem pature ; fed Pater,
& Filius, & Spiritus San&us conftirnuntur, &
jnter fe diftinguuntur per paternitatem, fi-
liationem, & {pirationem paflivam; crgo
&ec.

13. Dicerdum quinto : dantur in Deo
quatuot origines, & quatuof relationes rea-
Jes. Probarur : nam non poteft dari generans,
& genitum, fpirans , & {piratum , quin detutr
generatio actiua, qua generans generat, & ge-
neratio paffina. qua genitum generatar ; [pis
ratio adtina , qua fpirans (pirat, & [piratio paf-

fiua , qua [(piratum fpiratur . Rurfusin actio-

ne, & paffione fundantur relationes reales , &
idcirco vnum genus relationum realium ab
Ariftorele affignarur earnm, qua fundantur
inadhone, & paffione 5 ergo Pater generans
Filium refercur ad illum per relationem rea-
lem paternitatis 5 Filius genitus refertur ad
Patrem per relationem filationis 5 Pater, &
Filius referuntuerad Spiritum Sanétum per re-
lationem {piratoris ; Spiritus Sanctus refertue
ad Patrem , & Filium per relationem fpirati .
Ex his quatnor relationibus paternitas » filta=
ti0,& fpiratio paflina difiinguuntur realiter ad
inuicem 3 fpiratio adina diftinguitur realitera
fola tpirationc pafliva cppofita , fed realiter
identificatur cum filiatione, & paternirates,
ideoque telationes realiter dillin&= funt fo-
Jum tres . Rurfus ex his quarnor relationibus
tres {unt proprix vnius tantum Perfong,quar.
ta, hoc clt fpiratio atina eft communis dua-
rum . Idem dic de originibas .

14, Dicendem fexto:dantur in Deo quins
que notiones. Probatur: nam notioncs funt
rationes obie&tiuz , per guas Perfonz cogno-
feuntur vt inter fe diftin&e; fed Perfonz ficut
diftinguuntur per oppofitas relationes, itd cos

gnofcuntur vt inter fe difliin®z per oppofitas
Itld[ion;'s, qux {unt quatqaor; crgo quatuor
relationes funt notiones. Ex his nononibus
paternitas , filiatio; & fpitatio paffina funt
notiones propriz fingularum Perfonaram s
fpiratio actiuna eft notio communis duarum
Perfonarum , hog eft Patris, & FEilii .

15- lam quia Pater cognofcitar vt diftin-
¢tus ab alijs Perfonis non folum pet notionei
aflimatiuam Patris , fed ctiam per notioncem
negativam. ingeniti, & innafcibilis, feu pec
hoc, quod it Peifona non procedens ab alio;
hac autem notio eft valdé obuia, & ex noltro
modo concipiendi importat magnam dignita-
tem ; fiquidem ex ea oritur, vt Pater conci-
piatur tanquam prima Perfona, & primus
fons, & origo aliarum Perfonarum ; idco po-
nitur etiam quinta notio ingeniti, fincinna-
{cibilis « Patri igitur conueniunt tres notio-
nes, duz propriz , nimirumpaternitas , & in-
nafcibilitas , rertia communis Filio, hoc eft
{piratio aétiua. Filio conueniunt duz notio-
nes, nimiruna filiatio propria , & fpiratio acti-
uacommunis Patri. Spiritui Sanéto conuenit
vna folum notio , nimirum fpiratio paffina .
Quinam Patres vfi fint nominibus proprieta-
tis, relationis, & originis, ac notions , li=
cet in Scripturis non inueniantur , videri
potelt apud Bellarminum I 2. de Chri(to
€ap. 5.

16, Adi1. Licet aliqua ex diis nominj=
bus nen inueniantur in Scriptura quoad vo=
cem, tamen inueniuntur quoad fenfum , &
quoad nomina quivalentia . Si autem cum
de Deo loguimur, deberemus vti folum no=
minibus,quz ingeniantur in Seripturis quoad
ipfas voces , fequereturs quod de Deo nens
poflemus loqui,nifi in ea lingua , in qua Scri-
pturz primo {unt traditz, vtarguit S. Tho-
mas quzftione 29. art. 3. ad 1. Quod taliz no-
mina fint exorica, & non viitata, eft fallum.s
fiquidem vt docet Bellarminus l.2.de-Chrifto,
cap.4.plucimis fieculis fueruntin viu Patcum,
& rorius Ecclefiz . Falfum etiam eft,quod fiac
ablcura, & inepra ad cxplicanda myfteria fi-
dei, vt patuit in Corpote

17.  Ad 2. Licet nomen Perfone aliguan=~
do fignificet qualitatem , & accidens, tamen
veolicndit Bellarminus 1. 2. de Chrilto cap. 5.
fzpe ctiam apud Authores profancs, {igaifi-
cat {ubftanrias indiniduas narurz ratonalis «
Tullius enin de inuentione , & de Partitionis
bus oratorijs fzpé dicitalia effe rerum ; aligs
Perfonarum attribura, adeoque nomine Pet.
fonarum intelligit indinidua nature humana.
In codem fenfu loquuntur plares alij auctores
lattni; idecque Laurcntins Valla dicens non
pofle fignificare (ubf{rantiam , malé geffir Per-
fonam ctiam Grammatici: dum addidit ins
Deo fignificare qualitatem, malé geffic Per-
fonam Theologi ; fiquidem in Deo nulla dz-
tur qﬂﬂlifas-*f@ommc gualitatis intellexit at,
tributa Sap;sentix, Potentie s Bonitatis , que
concipiuncur vt qualitates , cum hzc artribu-

1a




Liber I Quaftio C.

ta diftinguantug fola ratione » fequitur , quod
in Deo Perfonz diftinguantur non realiter,
fed ratione, adcoque egregié gelfit Perfonam
Haretici Sabellian -

18.  Ad j. & 4. Deitas licet fit indiniduas,
hoc eft hec numero, ramen formaliter fecun-
dum je precise nonelt indinidunum, hoc eft
{uppolitum ; (iquidem de ratione fuppofiti,
feu Perfonz cfr, vt non fit communis, & pre-
dicabilis de pluribus 3 Deiras autem , & bic
Deus, elt communis , & vniuerfalis confritu-
tiué, ac pradicabibs de tribus Petfonis . Ex
cadem ratone {piratio a&iua, & hic numero
Spirator non eft formalitet fuppofitum , &
Periona , quia predicatur de duabus Petfonis,
de Patre ninirum , & Filio .

19. Ad 5. concedo maiorem, & nego mi=
norem; ac dico cum S. Thoma 1. parte q.4.2.
art. 1. ad 4. Caietano in Comment, ac Vaf-
quez difp.166. cap.3. contra Scotum , & alios,
quod Perfon diuinz {ant 2quales, ac fimiles
per relationem non realem , fed rationis . Sew
cundo dici potelt, quod {i relationes @quali-
tatis , coexiltentiz , & fimilitudinis funt rea-
les, funr inditin&® 4 relationibus paternita-
tis, filiationis &c. ac proindé femper ftat,
quod in Deo dentur folum quatuor relatio=
nes. Sed vix de hoc porteft fierialia quaftio ,
guam dec nomine.

z0. Ad 6. Ad notionem requiritur, vt fit
predicatum di(tiniugm Perfonarum , & ¢x
modo fignificandi importans dignitatem : {i-
quidem Perfona et nomen fignificans digni=
tatem ; fed hoc, quod eft Patrem effe Perfonam
Dininam a nallo procedentem cft pradicatum ex
modo {ignificandi importans magnam digni-
tatem ; at hoc quod cft Filium cffe Perfonam
won fpivatam s hoc eft non procedenrem per
amorem , non importat dignitatem; ergo &e.

QVESTIO C.

Virum effentia diuina difingwarar 4 vela-
tiontbus diffenétione fufficience
ad verificanda pradicara
ontradidoria ?

S Th. qu. 28. arle 24

i ‘ J Idetur s quod non, primo , quia Pater

c. g, conftaret ex diuinitate, & pa-
ternitate aliquo. modo. diftinétis obiedine,
adeoque non cffc omnino {implex obiccti-
né.

2. Secundo eatenus talis diftin@®io eflet
neccflaria , quatenus de effentia, & relationi-
bus verificarentur predicata contradiGoria,
putd quod effentia communicerur Filio, &
wum Filio identificetiir ; paternitas non com-
municetur, & non identificetur cum Filio 3
fed h®c, & alia, que aferuntur , veré nons
{ant contradidtoria; ergo &c. Probatur mi-

293

nor ; communicari, & identificari vno gene-
re communicationis, & identitatis , non com-
muaicari, & non identificari alio gencrccoms
municationis , & identitatis, non funt pradi-
cara coniradictoria , cum non fint affiiMmatio »
& negatio ciufdem; fed tum effentia, tums
paterniras communicatur , & identificarur
cum Filio communicatione , & identificatio-
ne reali , qua Pater, & Filius {unt idem Deus:
neque effentia, neque Paternitas cominunicas
tur Filio , & identificatur alia commuanicatio-
ne, & identificarione chimerica , qua Pater ,
& Filius fint eadem Perfona ; ergo de cficntia,
& rclatione non verificantur vila praedicata
contradictoria .

3. Tertio cft primum principium, quod
pradicata contraditoria verificari non pof-
funt de codem realiter; crgo fi de ellentia, &
telationibus verificantur contradictoria, cflen.
tia diftinguitur realiter 3 rclationibos, quod
cft hereticim .

4- Quarté oppofitio contradiétoria eft pri=
ma, & maxima oppofitionum,& maior etiam
oppofitione relatiua, vt colligitar ex Ariftotes
le 10. Metaph. text. 15. & fequent. fed oppofi.
tio relatiua ctiam in diainis dari non poteft G-
ne diftin&tione reali ; crgo neque oppofitio
contradic¢toria dari pocelt {ine diftin&tione rea-
li: ergo {i effentia communicatur, paternitas
non communicatur, adeoque de ipfis verifi-
cantur pradicata conrradiéioria , efleatia, &
relatio realiter diftinguuntur .

$.  Quinto iftaduo principia, qua funt eadem
wni tertio , funt eadem inter fe i, que [unt eadens inter
feldiftingunntuy abi eodem tertio, funt naturaliter
cuidennia, & per primum regulantar fyllogil-
mi przfertim expofitorij affirmatiui , per fc-
cundum regulantur negatiui 3 fed vtrnmaues
falfificatur , non admifia diRinétione reali in-
tec effentiam , & relationes ; crgo &c. Proba-
tur minor : nam Pater ,{ & Filius identifican-
tur realiter eidem numero tertio , hoc eft ei-
dem numero eflentiz , & tamen non identifi-
cantur realicer inter fc , idcoque falfificatur
hic fyllegifmus expofitorius €x terminis ia-
gularibus : Hec effentia eft bic Paters Filius eft
hat effentias ergo Filius eff bic Pater: Nam pre-
miflz funt verz, & conclufio elt falfa. Rurfus
Pater , & eflentia funt idem realiter inter feo ,
& tamen non diftinguuntur realiter ad codem
tettio, hoc eft 4 Filio , idcoque falfificatur hic
fyllogifmus negatiuus : bic Pater non eft bic Fi-
Jius; bac effentia ef bic Pater ; ergo bec effentia non
eft hic Filius «

6. Sexto eft principium naturaliter eui-
dens ; quod pradicata contradictoria non pof-
funt verificari de eodem omnino ; fed nulla_
diftin&io non realis inter effentiam , & rela-
tiones fufficit ad hoc; vt pradicata contradi-
&oria non verificentor de eodem omnino;
ergo nulla diftinétio non realisinter cfientiam,
& relarion€ fufficitad faluandum , quod non
falfificatar principium naturaliter cuidentiffi-
mum. Probatut minor : nam de diuina effens

tia




oo mIEERs

RS SRS

e ——— e R ———
e

vere affirmat itur , & fic fallific:

ncipium de contr

auare poffibile it, vt in Deco tres Perfonz
{int voa numeto efleatia, in creatis {it impof-

dm Trin smvlle-

¢, vt Perlona itd realiter
auan vnus Deus, imo vna
Deitas, non (olum fpecic, fed
Foc quia inte ligere non pot
abicrunt i varios errores .
g. Primus error fuir Sabellij : “fecundus
Arrij, de gquibus atum et qua{t. 33. Vicrgue
conuincitur illis Verbis Chrifti loan. 10, Ege
¢r Pater vrpm fumus . Ve enim dicit Augun(ti-
us traftat in'lo: Duod dicit voum ., libevat
te ab Arrio 5 qued dicit fumus. liberatte @ Sabellio
10. Terrius crror fuit Tritheitarom, quitvt
refert Niceph. lib. 18+ cap. 46, & 48. -audiore
Ioanne Pliulopono docuctunt tres Perfonas
effe tres Dvos cum ‘tribus effentijsomnino G-
mulibus, & =qualibus. Hic error repugnat
non folum fidei, fed etiam rationj puré natas
rali, qua oftendit non pofle dari'plures dei-
tates , (iue effentias dininas , vt dictum eft
quzft. 19.

11, Quartus error fuit Gilberti Porretaui
Epifcopi Pictauienfis 5 qui-~docuirrelationes,
ac Perfonalitates tealitef diftingui ab effentia
diuina , ac non ¢ intrd efentia ¢d quafi
affixas, & aflifentes effentix, ver The-
mas I. parte quz {48, art.2. in'corpore, adeo-
que loco Trinitatis pofuitin Deo. quaternita-
tem ; hoc eft guatnar res realiter contradiflin-
&as inter fe. Hic error dambatus frirab Eu-
genio [IL in Concilio Rhemcn i, ac Gilbertus
a Sano Bernardo conuidus fvum errorem
retradtauit,jve refert idem Bernardus ferm.8o.
in Cant. Poteft hic error conuincictiam ratio-
ne naturali. Nam vt atguit Bernardus ferm.8o-
in Cant. & libis.de Confideratione, cum vius
tantum fit Deus ; hoc elt efieniia divina’, cuic-
quid non eft eflentia dinina, 1eft Peus),
adeoque cft creatura; ergo Periona divina
cum includat effentiam , & relationem, fi re-
iatio non cft cffentia , ac proindé ef creatura,
Perfona divina componitur ex Deo, & creas
tura, quod eft abfurdum .

12. Quintus error fuit Abbatis loachimi,
qulvt r_eit‘l‘[ur cap. firmiter, & cap. damnamns; &
vt explicat 8. Thomas Opufc. 23. & 24.ins
quibus commentatur illa capita, licer concefs
ferit tres Perfonas effe vnam effentiam, & na-
luramvdminam > tamen docuit illam vnam_.
effentiam non cfic fimplicem, fod colle@ing
tantum voam , adeoque afferuit efientiam.s
vn:uls Perfonz aliquo padio dift igui ab effen-
tia aiterius s & fic viderur incidifle in errorem

1

cliim

s Lo
A raaery
LoV AL Lw

1. Contri hinc
1 Concilio La-
| :.-.;p.ﬁrmircr di-
es quidem Petfona , [ed; vna effentia ; fu-

flantia , & naturs 5 flinplex omuind « Erinfra cap.

rrorem Innocentins T
erancnfiin Regula fidel te

C
i

=Pl

Lius 5 alius Spivitus Sanfius , non tawen al
quod eft Pater 5 eff Filius, &r Spiritus Sa
omning .

Cartholiei diunifi funt in duas: clafies.
prima fune qui cum Greg. Arim. in 1. dift-
23. & 34 dixerunt nulla predicata contradi=
¢toria verificari 4 parte rei de eflentia,

ftinctionem obicctiuam inter cflentiam , & re-
lationes . In fecunda clafle (unts qui conece-
duncverificarialiqua pradicata contradicteria
de diuina eflientia, ac de relationibus , & cen=
fequcater: dicunt effentiam , & relationes di=
ftingui aliqua diftinQione obiediua: Aucto-
resfecundz claflis son conueniuntin expli=
cando ; qualis {it hee diftindio, & quo nomi-
ne fit vocanda. Durandus docuit illam efles
diftinionem aliquo modo realem , qualis da-
tur inter rem ; & modum . Scoriftz cum Sco-
to dicunt non effe realem , fed actualem ante
omncm operationem intelleGtus, camque vo-
cantiformalem ex natura rei . Multi Thomi-
fte cum pluribus alijs negant illam effe adtua-
it effe folum virtualem , fea po-
tenaalem, ficri:adtualem per opérationem
inrellectus obiectiué praefcindentis effentiam_s
4 relationibus:. Al vocant illam diftin@io=
nem vittwalem mtrinfecamsalij diftinéionem
rationis obietiuz , feu rationis ratiocinate
cuom fundamento in re = alij vocant eminentias
len.

14. Dicendum primo : effentia, & relatio-
nes realiter identificantur fine vlla ditindtione
reali . Probatur: nam illa {unt realiter idem. 5
quorum vau elt aliud, ideoque debent af
mari mutae: illa realiter diftingauntur, quo-
ram voum non citaliud , ideoque debent ne-
gari; {ed relationes funt efentia , debentgues
mutuo,_athirmari, ac non debent negari , vt
et defide, & definitum in Concilio Rhe=
menii contra Gilbertum Porretanam ;s ergo
&C..

15 Dicendum fecundé : relationes, &
cflentia identificantdt identitate reali perfe@il~
fima, & qua non potelt eacogitari perfedtior.
Prcbatur: nam non potett excogitari identi-
tas pertedtior illas per quam cfientia ita fit per-
fede idem cum relationibus, ficut cum feip=-
fa; fed effentia eft itd perfedé idem cum rela-
tionibus, accum feipfa; ergo &c. Probatur
micor ; ¢flentia eft idem cum relationibus
ideatitate » qua reddit illas ®qué perfedas; ac
ipfaefientia {it perfe@a per fcipfam : crgo cf-
fentia identificatur cum relationibus ird pee-
fedle, ficut cam feipfa. Hec identitas, qu
non potelt excogitari perfectior, vocati poteik
fumma metaphyfice .

16 Dices s Pater sternus eft ®qué bonus

Filio

4E




Liber II. Quaflio C.

Filios ficut fibis ergo eft idem cum Filio,
non minus, quam cffentia cum relationmibus .

Refpondeo, neganda confcquentiam Ad
identitatem non fufficit, vt voum {it bonum
alteri ; ficnt ibi ipfi, fed vlterius requiritar ,
vt voum fit de altero affirmabile, ac non fit
negabile: fed Pater propter oppefitienem ori-
ginis , ac relationis non cft atfirmabilis, fed ne-
gabilis de Filios dicenda, Pater non eft Filius ;
ergo &c.

17. Dicendum tertio : cffentia, & relatio-
nes (unt idem non omnpind, fiue funt idems
identitate non fumma logicé » per quam de-
beant conuenire in omnibus pradicatis. Pro=
batur : vt enim contra Abbatem loachim do-
cct Concilium Lateranenfe loco citato, rres
pexfone funt wna effentia s fubflantia, & natura fim-
plex omminé ; fed {i effentia diuina cflet omning
idemy cum relationibus , & Perfonis, efentia
Patris , & Eilij ita effet cadem aliqua identitate
vera, vt etiam aliqua reali ditin€ione cflentia
Patris diftinguerctur ab effentia Filij, adeogque
non effet yna cffentia fimplex omnino, fed
cfet vna quafi colleéiug ; ergo &c. Probatur
miaor : Pater cnim aliqua diftinéione reali,
hoc eft perfonali ditingnitur 4 Filio: fed dum
dico Pater ex parte obiedi venit ctiam cffenria,
quz cft omnino idem cum Patre: nam qu
funt omniné idem non poffunt prefcindi
obiecting ; cum dico Filius ex eadem rationes
venit obiectiué eflentia Filij; ergo ficut de Pa-
tre , & Filio affirmo diftin@ionem rcalem, fic
de effentia Patris , & de effentia Filiy afirmo
diftinGtionem realem, adcoque efientia Patris
aliqua diftin@ione obicctiua diftinguitur ab
effentia Filij .

18. Dices primo: fenfus huius propofitio=
nis , Pater diftinguitur & Filio, c(t: Pater diflingui=
tur & Filio diffinitione faciente , vt fint dug Perfone
diffinfle ' fed vna cffentia omnind indiftincla .

10. Sed contra, quia dum dicis due Perfong,
{i effentia eft omnino idem cum Perfona , ve-
nit ex parte obiecti ctiam effentia , cum nons
poflit obic&tiue prafcindi,adcoque dum dicis
Patey , ¢ Filins diftinguuntur diftinéFione faciente
wt fiur due Perfons , & una éffentia , idem eft,ac
{i dicas, Pater , ¢ Filius diftinguuntuy dificaitione
faciente , vt fint duc effentia , & vna effentias & fic
effentia Patris, & Filij ita eft vna cffentia s vt
fint etiam realiter dux effentiz .

20. Dices fecundo: fufficit, vt faluctur ,
quod Pater, Filius , & Spiritus Sanctus fint
tres Perfonz,& vnus Densshoc aut€ falnatur

21. Scd contra, quia vt explicauit Conci-
lium Lateranenfe , Pater, Filius, & Spiritus
San@us ita funt vaus Deus, vt fint vna effen-
tia implex omnind , ita vt effentia Petris, &
eflentia Filij nulla ditin@tione reali, im mo vt
cgo cenfeo, ne virtuali quidem diftinguanturs
nam fi ipfa eflentia Patris ditinguitur perfona-
liter ab effentia Filij , cum diftin&tio perfonas
lis fit fpecies diftinctionis realis,effentia Patris
ditinguitur realiter ab effentia Filij ; ergo &ec.

2z, Breuiter concludo argumecntum hoc

295

dilemmate . Dum dico Pater non eft Filius, vel
per negationer , qua nego Paticm de Filio,
REz(cindo obieftiu¢ effentiam 4 paternitates,
& filiatione , vel non ; fi prefcindo obiectiug,
eflentia non cft omnino idem cum paternita-
te, & filiatione : fi non praicindo obicQiue ,
ficut paternitatem nego de filiatione, fic efs€-
tiam nego de cflentia ; adeoque effenua Patris
diftingurtur ab effentia Filij .

23. Suppofito, quod eflentia, & relatio=
nesa parte tei non {intomnino idem, ficut
A. & A, & ficut bemo, & animal rationale 5 qug-
ritur,qua diftin@ione diftinguantur, & ytrum
ditin@ione actuali ante omnem operationem
intelle@tus , vt dicunt Scotifte , qui talem di-
flin@ioné vocat formalem ex natura rei,an die
ftinguantur {olum diftinétione virtuali intrine
feca,vt dicuntT homifte,& plerique exaucto=
ribus Societatis . Huic quzftioni refpondédo.

24, Dicendum quarro: eflentia, & relatio-
nes ante operationem intelleétus non difin-
guuntur dittin&ione actuali, feu formali ex
natura rei, fed folum diftin&tione virtnalt in=-
trinfcca «

25. Probatur: diftin@tio attualis inter duo
includit aliquam negabilitatem obicdlinam.
vnius de altero ; diftin&io virtunalis intrinfeca
eft,per quam licet duo nullam habeant negabi-
litatem obic@iuam > tamen gon {unt omnino
idem , fed diftinguunturitd , vt pofiint obie-
&ine prefcindi, & poflint verificari de ipfis
pradicata alioquin contradictoria : fed licet ef*
fentia, & perfonalitatesnon fintomanino idem,
fed poffint obiectiug prafcindi, vt dictum it
conclufione 3. numero 17. tamen nulla datur
negabilitas , propter quam cflentia poflit ne-
gari de relationibus; ergo &c. Prebatur mi-
not: nam fi effentia effec negabilis de relatio=
nibus ; faceret compofitionem cum relationi-
bus , adeoque Deuns effet 4 parte rei compoli-
tus, quod eft abfurdum . Probatur antece=
dens. Quod enim 4 patte rei conftituitur ex
duobus, quorum vaum cft negabile de alios
eoiplo eft.compofitum: fed Deus conftitue=
retur 4 parte rei ex effentia, & relationibus ali-
quo paio negabilibus ; ergo . E conuct{o
quod conftituitur ex duobus, quz non funt
negabilia , fed folum affirmabilia, co iplo non
eft compofitum , fed implex, figuidem pura
affirmabilitas conflituentium non eft com-
pofiro]; fed identitas , & fimplicitas 3 fed Deus
conftituitur cx effentia,& relationibus affirma-
bilibus finc vila obic&iud negabilitate; ergo
eft fimplex fine vila compofitione .

26, Dices primo : datur @ parte rei acta
fandamentum , propter quod cflentia , & rela=
tiones poffunt abicd@iné prafcindi, acde ip-
Gs verificantur praedicata contradictoria ; fed
Scotiftz, dom ponunt diftindionem aGualem
formalem ex natura rei intee eflentiam , & re-
lationes , nihil aliud ponunt, guam hoc fun-
damentam ; crgo noflra fententia quoad rem
coincidit cum fententia Scotiftarum, & ab illa
differt folam guoad modum loquendi .

27. Re=




——

L]

- :,:‘—1“ §L"}_' y __.,.,-‘.‘TIA
296 Lle diitintione virtuail

27. Refpondeo, concedo maiorem, & nes
80 minorem. Primo Scotiftz ponunt aliguam
negabilitatem effentie derelationibus , quam
€80 nego, adeoque re difcrepo 4 Scotiftis . Se-
cundo {i non pofita hac negabilitate, funda-
mentum yerificandi pradicara contradiftoria
Scotifte vocant ditin@ionem adtualem effen-
tiz 4 relationibus, male loquuntur, fiquidem
ditinctio adtualis confittit in mutua negabili-
tate diftintorum . Vit igitur in mareria de
Trnitate caure loquamor, hoc fundamentum
non debet vocari ditinétio agualis, fed diftin-
&io vittualis intrinfeea, vel diftinétio eminena
rialis » vel identitas non omnimoda .
. Dices fecundo : dem facio hanc pro-
pofitionen ;. Relationes non funt omnine idem cum
effentia , de relationibus nego aliquid; fed non
aliud nego , quam clentiam ;s ergo de relatio-
nibus nego ctlentiam , adecoque effentia eff ali-
quo pacto negabilis de relationibus.

29. Refpondeo, concedo maiorem , & nes
go minorem . Cum dico & Relationes non funt
omitino idem cum effentia , de relationibus nego
identitatem emnimodam ipfarum cum efien-
tia ; fed hac icentitas per me” eft chimericass,
adcoque diflinguirur realiter ab effentia ; ergo
de relationibus nego aliquid diftin®um reali-
ter abeflentia,; ipfam antem effentiam non ne:
g0

30. Vigebis: ctiam cum  dico: homo non
eft idem cum equo, nego identitatem chimeri-
<am hominis cum equo , & tamen de homine
ICgo CHam equun ; ¢rgo 4 pari.

31. Refpondeo , negando confequenti=
am . Difparitas et , quia hac propofitio : ko
mo ¥en ¢f idem cum egro 5 inciodit etiam hancs
homo nen ¢ff equus ;5 at hec propofitio:  relatio=
nies non [unt omuimodo idem cura effentia, non in-
cludit hanc negativam ; relationes non funt effen-
tia, {ed oppolitam affirmativam, relationes (unt
effentia , & addit hanc , fed non babent omuisnodam
identitatem cum effentia . :

32.  Dices terrio: formalitas omnino idens
tificata cum eflentia eft ipfa effentia identitate
omnimoda ; fed vera eft hac propoiitio : pa-
teruiias nen efl formalizas omnino identificata cum ef-
Jentia; ergo de paternitate veré poteft negari
cflentia .

33- Refpondeo, dittinguo maiorem: forma-
litas telatiua omnino identificata cum effentia
eft 1pia effentia, nego maiorem : formalitas ab-
foluta Omnine identificata cum efientia eft ip-
fa clientia, concedo maiorem : ditinguo co-
dem pacto minorems & nego confequentiam .
Formalitas relativa omnino identificata cums
cflentia -non cft effentia, fed et chimera, 3
idcoque dum dicitur, quod paternitas non eft
formalitas relativa omnine identificata cum,

eflentia, de Paternitate non negatur eflentia ,
fed necgatur chimera« Formalitas abfoluta,
omnino identificata cum effentia cftipfaeficn~
:‘l:'r;&fer;‘dcnmakmn om nupgdgm, {fed non po-

€ negari de paternitate s falfa enim eft
hac propofitio negatia s paternitas non eff reas

I

liter formalitas abfoluta omnino identificata cum cf-
Jentia ; ac vera eft oppofita affirmatiua .
Jzc folutio bene percepta poteft applicarg
ad foluenda plura fophifmara alipquia dif-
ficillima.

34» Dices: quzd parterei non habent aftu
aliquam identitatem , habent au oppofitam
diftin&tionem ; fed clentia, & relationes 4 par-
te rei pon habént atu omnimeodam identita-
tem; ergo habent adtu ditinétionem oppofi-
tam omnimodz identirari; ergo diftinguuntug
diftinétione actuali.

35. Relpondeo conceflo primd fyllogif-
mo, nego vitimam confequentiam . Cums
enim omnimode identitati non opponatur di-
ftinctio actualis , gua effentia fit negabilis des
relationibus , fed didin@io puré vircualis
fequitur , quod effentia, & relationes habe
ant actu diftinétionem pué virtualem , co pa-
&o, quo Sol habet actu calorem puré vir-
tnalem .

36. Ad 1.diftinguo antecedens : pater con-
ftaret ex dcitate, & paternitate diftinétis viz=
tualiter ine vlla negabilitate obiectina , con-
cedo : diftin&is aGualiter , & formaliter ex na-
tura rei cum aligua negabilitate obiectiua, ne-
80; & nego confequentiam. PerfeGtz fim-=
Plicifati non obftat , quod res conftitnatur ex
pluribus diftinétis folum victnaliter, X fine vl
la negabilitate obiectiua, fed foli obitat, quod
res conftet ex pluribus ditin&is actualiter, &
formaliter cum aliqua negabilitate obic@iua ,
vtdidum eft n. 15.

37. Dices @ faltem Pater non effer fim<
plex fimplicitate, qua non poffit cxcogitari ma=
ior.

38. Refpondeo;diltinguo : non effet fim-
plex fimplicitate, qua non poffer excogitari
maior logicé, concedo ; qua non pofiet exco-
gitari maior metaphyficeé, hoc eft perfedior »
nego . Non poteftexcogitari fimplicitas perfe.
ctior illa, per quam Pater itd non compenitur
ex pluribus obic@iué diftinétis , vt identitates
perfectiflima {it ipfa fomma (implicitas diuing
eflentiz ; qua identificat fecum omnes petfe-
¢tionces 5 fed Pater eft fimplex hac fimplicita=
te; ergo &c. Tota Triniras eft perfe@diflime
fimplex , quialicet non fir {implex fimplicita-
te excludente numerum, & diftin&tionem Per=
fonarum,tamen eft fimplex implicitate cxclu-
dente Perfonarum mutuam compofitiooem ,
& fimplicicate,per quam tres Perfonz 1dentita-
te perfectiflima funt vna fumma fimplicitas
divinz eflcntia .

29. Ad 2. lam diftum eft,quod de effentia,
& relationibus verificantur przdicata contra-
dictoria, adeoque eflentia prafcindit obiedtiug
4 relationibus, &c.

40. Ad 3. Principium illud : Predicata con-
tradictoria non poffunt de eodem wevificaridebet in-
telligi de eodem omnine , non autem de eodem non
omnina , hoc cli de eodem re, fed diftinéto ra-
tione obie&tiué preicindente . :

41, Dices primo: identitas realis confiftit

in

P

e, 98

L3 =




e ot SN

i gr—

Liber II. Quaftio C.

inindinifibili, adeoque omnia, quz funt jdem
gealiter; funt idem omnino,

42. Refpondeon,nezanda antecedens,quod
non potelt affumi ranguam per {e potum,cum
przfcindendo 4 myfierio Trinitatis, etiam in
creatis negerur A plerifque, ideft 3 Thomiftis ,
Scotiftis; & omnibus, qui jin creatis admiteunt
diftin@ionem formalcm ex natua rei, vel pre.
cifionem obie&tiuam s in Trinitate vera neges
tur peng ab omnibus « Addo, quod Ariftote-
les 3. phyfic, text. 21. & §, Thomas in com-
mentaria eius loci exprefse docent , non om-
nia, quz quomadocunque funtidem , itd cfle
idem , vt conueniantin omanibus pradicatis .
Verba Ariftotelis funt: Non enim eadem infunt
.g.f;ﬁﬂf'f:ez modo tjfdem , [ed folum quibus effs idem eft .
Dixeratautem (upra , guod illa habent idem effe,
gua [unt idem eriam vavione . ExplicatS. Thomas
verba Ariftotelis, dicens. Non enimoportet,quod
winnid eadem conueniant ¥js , que funt quecunque modo
idem 5 (ed folum §s , quafunt idem fubicéio , velve ,
¢ ratione . Ex his fic argumentor . Per Arifto.
telem non opertet , quod omnia cadem con-
ueniant ijs, quza {iint giocungue modo idem;
ergo potelt aliquid conuenire vni, & nan al-
teri , adeoque poflunt illis conuenire predica-
tacontradictoria propter diftinétionem ratio=
nis prafcindentis obie@iné « Affert Ariftote-
les exemplum . Via Athenis Thebas, & via
Thebis Athenas, funtcadem numerovia, &
tamen quia non funt eadem via ratione, ali-
qua prdicata relatina verificantur de via A-
tenis Thebas, qua non verificantur de via
Thebis Athenas s e g quod via Atheais The-
bas fit accliuis, & fit afcenfus, via Thebis A=
thenas non {itacclitis, nec afcenfus, fed fit de-
cliuis, & defcenfus, quiaioeadem numeto via
pradicata relativa afcenfus, & defcenfus ditin-
guuntiar ratione obiciué prefcindentes.
Rurfus agere, & pati funridem. numero mo=
tus , putacalefacere, & calefieri funtidem nu-
mcro motus calefactionis , & tamen non oms
nia pradicara relatiua , que verificantut de ca=
defieri, verificantur de calefacere 3 nany calefieri
elt accipere caloreny; calefacere non elt acci-

) fed dare calorem.; quia inip{o. motu ca-
Is predicatarelatiua dandi, & acci-
picndi diftingunntur ratiene obicétiug pre-

ifcindente. S. Thomas r. par, quaft. 28. art. 3..

ad primumvtitar hac dedrina , & his nume=

ro cxemplis Ariftorelis ad explicandum ,. quo.

padio licck patcenitas, & filiatio: fint realiter
adew cum cflentiadinina, habeant refpeétus ops
politos, & diftinguantur realiterinter (e, & his.
exemplis allatis, concludit : £ fimiliter lices pa-
teenitas (it idem fecundum vem cum effentia, o fimi-
diter filiatio , tamen bac duoin fujs proprijs vationibus
amporiant oppofitos ve[peltuss wnde diffingunntur rea-
{iter «

44+ Dices fecundo: cffe idems non.omnino
nibil alind eft, quam itd efle:idem , vt poflint
venificari aliqua pradicata contradictora 5. fed
perillud principium,, coutradicioria.non. poffunt
de codem uerifigars, afleritur, quod:duo non pafs

197

funt ita cfic idem, vtde ijs poflint verificarj
contradictoria ; ergo alijs verbis negatue illud
prJnclpm m.
5. Refpondeo,diftinguo maiorem : effes

idem non omnino nihil alind eft formaliter ,
quam it cle idem , vt poflint verificari con-
tradictoria, nego : nihil aliud eft radicaliter,
tranfeat : ac praterea negoctiam minorem. ,
acdico quod pet illud principium non poffuns
de eodem werificari contradifioria , non afleritur ,
quod duo non poflunt cffe itd idem , vtde ijs
verificentur conttadiitoria, fiquidem hoc ne»
gatur pené ab omnibus, fed afferitur, quod de
codemomnino non poflunt verificari contra-
ditoria . Si quazracur, quid fit effe idem omni-
no, vel non omnino, refpondeo, ficut refpon-
det Ariftoteles 9. Metaph. tex. 11. importung
quarentibus, quid fir effe a&u & manifefum eft,
quod diceve wolumus per indulionem in [ingulavibus ,
& non epartet omuium definitionem quarevefed etiam
quod proportionale eff profpicere . Ratio cft, quia
cfle attu,clelideny,omnino &c. funt primi con-
ceptus per {e noti, gui protnde non deben t ex-
plicari per alios conceptus notiores, fed {olum
per inductionem in fingularibus - Per hanc
indudtionem explicando, guid fic ideny omuni-
ne, dico, quod eadem omnaino fuat , quz ita
funt cadem, ficat A.eft idemy cam A, & ficur
homo cum animali rationali. Deijs, quz hoe
pacto funt idem, non poffunt verificart via
pr=dicata contradictoria . Addo, quod preter
ea; qua (untiden, ficut homo cum animali
ratienali , dari poffunt aliqua ,, qua funt reali.
ter idem, ita vt debeant affirmari , ac non de-
beant negari,& tamen non funt omnino idem,
ficut A. cum A. ctiamex parte obiedti, ac de
ijs poffunt verificari aliqua predicata contradi-
Goriae Ad defendendum myfterinm Trinira-
tis fufficit mihi,quod hoc genus identitatis non
ficenideater impoflibile , & quod: non fit eui-
denter impodlibile oftendi audtoritate Arifioe
telis . S. Thoma &c.

46.. Dices tertio s enidens eft; quod predie
cata contraditoria non poflunt realiter identi=
ficari; {ed in nofira featentia identificarentur;
crgor. Probatur s namy effe idems-omnind cum ef-
fentia, ¢r noneffe idem: omuino cuwm. effentia (unt
predicata contradictoria;. fed effcidem: omni-
no cum efféntia identificatur cum: effenua.,,
non.effe idem: omaino cum effentia. identifi--
catur cunkpaternitate ,cffeacia:aureny, & pa-
ternitas.realiter identificantur s ergo &c..

47.. Refpondeoiconcedo majorem; & nego-
minorem.. Ad probationemdiltinguo. maios
remn:. effentiamiefie ideny: omnino cum: effens-
tia; eflfentiamnonefle idem: omnino: cum ef--
fentia, funt predicata contraditoria, - conces
do :effentiam.cfie idem . omuino cunveffentia,,
paternitatent non:eflé amnino: idem. cum cf.
fentia ,. funt pradicata: contradi@oria-, nego-,
Effentiany.clic omnino idenvcum eflentia, ef-
fentiam non effe idemy: omnine cum effentja -
funt praedicata contradictoria, quia peripfacs.
affirmatur, ac negatur idemomning .. At hee

Pp pr&=




idem emf
1inos & hec pr
ntur,quod non repughat
s non contradictoria pof
plo. Honi
li: hominem non effe
: vutionalr , funt pradicata contrad
aguia affirmant, & negast identitateix
m cum eodem , ideogquc non poflunt
caris Atrhominem efic idem cum ani-
hominem non efle idem cum »
hili s non funt predicata contras
ffirmant, & negant identitatem
on cum codem , ideogue pof-
ificari , ac de facto identificantur in
1 homo per fe iplum, & per fnam
cfentiam clt idem cum animali rationali, ac
non cftidem cum animali hinnibili. Propor-
tionaliter dic in cafu noftro .

: Dices quarto : poflemus aferere, guod

omaia funt realiter idem, & tamen de ijs veri-
ficantur pradicata contradictoria, quia non
{unt eadem emnino, adecoque pofiemus nega-
re omnem diftin@ionem realem .
40, Relpondeo,negando fequelam. Ad ar-
endam  diftinGtionem realem , habemus
alia principia per fenota . Primo enim per fes
notum eft . quod que funt feparabilia mutuo,
vel non mutno, & qua non {untmutuo in-
trinfeea, diftinguuntur realiter, & ex his, alijf-
que principijs arguimusin creatis diftinétio=
nem interres, &res & inter res, & modos.
Secundo eft per fe notum , quod quz oppo-
nuntor oppofitione originis; vel relationis, ita
vt alteruny generet,alterum geocreturs alter
{it Pater;alter fit Filius &c. realiter diflinguun-
& hoc eft vaicum principinm ponendi di-
ftinGicnem realem inter Perfonas dininas,que
nullam habent feparabilitatem .

s0- Ad 4. Quia oppofitio contradiftoria
cft maior relativa, ideo contradiéioric oppofi-
ta non peffunt fimul dariin rervm natura; at
oppofita relatiué poflunt, acdebent fimul dari.
Si enim datur pater, datur filius . Debet tanten
aduerti quod aliud eft verificari contradidiong,
feu propofitiones contradi@orias , aliud verifi-
cari predicata contradifteria . Contradictio ex
Arifl. 1. Elenc. cap. 3. ER affirmatio , & negatio
citifdem emnino de eodem omninoe €rc. & hzc nun-
quami potelt verificarj. Predicata contradicto-
ria funt affirmatio , & negatio eiufdem, & hac
de ¢odem omanino verificari non poflunt ,
{ n#m co ipfoverificaretur contradictio ) de di-
uerfis , ac de codem non omnino poffunt veri-

ficari.

$to- Vrocbis: quia effe Patrem, & efle Fili-

um funtpredicara relatiné oppofita , Parer, &
. dchent diffingui realitersergo quia com-
1> & non communicari funt predicata

t identifics

e idem cum

gl}

quz commity

i& oppofita, eflen
communica

v, & patcrnitas, qua no
pguuntur tealiter -
fi

cfpondeo, negando confequentiam :

s eft , quia relativa funt , que funt ad

m ; ergo eo iplo, quod duo opponuntur
relating , diftinguuntur realiters & funt altc-
1. Atderatione predicatoruny

antug realirer .

v3. Vrgebis ‘terum : magis opj
pradicata contradictoria , putd comr
& non commiunicari, guam predicata relating
oppofita, puta efle Patrem , & effe Filium ; cr-
go i Pater , & Filius debent diftingui realiter »
a fortiori effentia , que communicatur , & pa-
ternitas, qua non communicarur , debent dis
gingui realiter . :

s4. Refpondeo;negando antecedens . Pre=
dicara relatiué oppofita includunt etiam predis
cata contradictori¢ oppofita ; fed magis oppo=
nantur, quz opponuntur duplici oppofitiones
coniradictoria nimirum , & relatina s quams
qua opponuntur folum oppofitionec i

dictorié opj

& effe Filiym opponuntur

contradicterie . Nam effe Patrem cft effe Pa-
trem altetius , adeoque ¢ft non efle fuum Fi-
lium ; & effe Filium eft effe Filinm alterius »
adeoquc cft non effe funm Pagrem s crgo cile
Patrem . & effe Filinm includuntefie Parreny,
& non cffe Patrem ; cffe Filinum , & non efles
Filinm, ac proindeincludunt oppofitionema
contradictoriam , & addunt relativam. At
communicari,& non conmunicari non incla-
dit oppofitionem relatinam producentis, &
produdtiergo magis opponnntur effe Patrem,
& ecffe Filinm , quam cemmunicari, & nons
communicari, ac proinde licet effentia; qu®
communicatur, pofiit non diftingui realiter &
paternitate, qUe non commusicatur, tamen
Perfona Patcis debetrealiter diftingui a Perfo-

a Filij .

55. Ad 5. nego minorem, ac dico, qued
principia illa, Dua funt idem eidem tertio, [ung
idem inter [ 2 Que funt idewm inter fe , diftinguuntur
ab codem tertio, acbent intelligi de ijs, qua {unt
ide m identitate omnimoda , hoc cft re, &ra=
tione, qua autem ita funtidem cidem tertio
re, vt diftingoantur ratione obic@iué prafcin-
dente, pofiuntnon effeidem interfe,; vtex
Arifiotele 3. phyfic. tex.21. & S.Thoma 1.par.
quezft. 28. art. 3. ditumeft num: 44. Similiter
qua itd funt idem re inter fe s vt diftinguantur
ratione prafcindente obic&tiue, poflunt non.»
diftingui ab codem tertio = fed Pater , & Filius
ita fur}: idem cuin codem tertio, hoc eft cum
eflentia, viabilla diftinguantur ratione pra-
fcindente obieétiug paternitatem ; & filiatiog

ncm




Liber II. Quaftio C.

nemab effentias ergo Pater , & Filins poflunt
non identificari intcr fc s ac fimiliter Pater , &
cllentia licer fint idem re inter fe, quia diftin-
guuntur ratione obiedtiué prazfcindente eflen-
tiama Patcrnitare, polfunt non diftingui ab
codem tertio , hoc eft d Filio, 4 quo Pater di-
flinguituc , effentia vero non diftinguitur .
s6. Proportionaliter fyllogi(mi expofitorij
tum affirmatiui, tum negariui, vt nitantur ijs
principijs, debent affirmare identitatem omni-
modam; fed per illum fyllogifmum, Hec offen-
tia cft Patevs Filius eff bac ¢ffentia, neque affirma-
tuc identitas omnimoda effentiz cum Patre,
neque Filij cum effentia @ Gmiliter per illumo
fyliogifmum negatiuum , Filius non efl Paters
hec effemtia el Filius 5 ergo cre. non affirma-
tut identitas omnimeda huius effeatie cum Fi-
lio ; ergo non et mirum, quod non lequatur
conclutio .
57+~ Addo omnes {yllogifmosaffirmatinos
etiam expolitorios, vt concludant, debere niti
aiffo de omni , omnes negarivos debere niti diéfo
de nullo, adecoque medium terminum deberes
{fumi vniverfaliter diftributiug,vtex Ariftotele
docent Summulifte 5 fed in hoc fyllogifmo :
Hac effentia eff Pater : Filias efl heceffentia s ergo
@¢. hic effontia, que eft medius terminus, non
fumitur voiverfaliter diftributing, ita ve fenfus
fit, Omue, quod cff bac effentia,eft Pater, (nam tunc
maior eflet falfa, figuidem Filius, & Spiritus
Sandtus [unt heceffentia, & tamen nenfunt
Pater , ) fed fumitur tantum particulariter, itd
vt lenfus {ir , dliguid , quod eff hec cffentia, off Pa-
fer ; crgo non nititur didto de omni, & itaeft
in prima figura, vt maior fit particularis. Eft
autem regola Summuliftarum ex Ariftoteles,
quodin prima figura ex maiori particulari ni-
hil fequitur , vt patet in hoc fyllogifmo :  Ali-
quod animaleft equus 5 homo eff animal ;5 ergo homo eft
equns , cui fimulis et fyllogifmus politus. Si-
militer in illo {yllogiimo negatiuo, Parer non
eft Filius ; bac effentia eff Pater; ergo hac effentia non
¢/ Filius: maiot Pater non ef Filius , non cft vera
vniucrialiter diftributiaé, ita vt {enfus fit, Nul-
dum, quod of} Pater , ¢ff Filius : fiquidem effentia
elt Pater , & fimul ¢k Filias , idcoque laborat
eodem virio non difiribuendi medium rermi.
num, & cft in prima fignra cum maiori parti-
culari. Sicflentia, & relationes non poflent
obiediué przfcindi, cum fameretur effentia 5
fumerentar omnia ; que fune effentia, & cum
fumeretur relatio, (umerentur omnia , qua
funt relatio , adeoque termini diftribuerentar,
& fyllogitmi pofiti concluderent .
$8. Dices: principium illud , Due funt ea-
dem vni tertio , funt eadem inter fo , deber intel lig
proportionaliter , itd vi fenfus fit, Dua funt om.
nineidem cum tertio, funt omnino idem inter fe: quae
Junt vealiter idem cum tertio, [unt vealiter idem in=
zer [-
59~ Refpondeo, negando maiorem . Non
enim valet, que fant snadaquaté idem cum tertio,
Sunt f:mrf_i‘q:r-!té idew inter fe , fiquidem anima, &
corpus funt inadzquate idem cum homing, &

299

tamen noi funt inadequate idem inter (e, f&d
totaliter , & adzquaté diinguuntur. :
60. Ado6. concedo maiorem , & nego mi-
norem . Ad probationenndiftinguo maioreny:
dediuina ciientia afficmatur , quod fit paterni-
tas , & ncgarur, qued generet Filium, & di-
ftinguat Parrem 4 Filio , hoc cft quod fitabfo-
lutum gencrans Filium, & ditinguens Patrem
a Filio, concedo ;. & negarur, quod fit rela-
tiuum generans Filium, & diltinguens Patrrem
d Filio, nego ; diftinguo codem paco mino-
rem ; & nego confequentiam . Duam dicitar:
Effentia non generat Filium, & non difiinguit Pa<
srem a Filio, negatur folum , quod effentia fit
ablolutum generans, at non negatur , quod fic
relatiunm generans . Licet enim ¢ffentia non
generer , tamen, vt docet Laterancnfe relatum
capite firmiter , clt Pater generans, feu elt rela=
tiuum geaerans ; & licet effentia non genere=
tur, rainca eft Filius genitus, feu relatinume
genitum . Parernitas et quidem omnino idem

cuin reiatiuo generante, at non ¢t omnino
idem, fed realicer diftinguitur ab abfoluto gé-

nerantes fiquidem abfolutam generans eft chi-

icra , ac Paternitas realiter diftinguitur 4 chi-
mera j ergo de effentia afficmatur paternitas, &
non negatur, fed afirmatar id, quod eft omai-
no idem cum Paternitate, hoc et relatinam
generans, & folum negatur de effentia abfolu-
tum geaerans, hoc eft chimera realiter diftin-
cta 4 paternitate. Idem dic ad alias fimiles
Propolitiones ,

61. Dices primo : gratis dicitur , quod pet
has propofitiones, effentia géverar: effentia non
Zenerat, fignificarur effentia eft abjolutum gencrans,
effentia non ef abfolutum Zencrans .

62. Rclpondeo raticnem effe, quiaquan-
do(ubicituim eft rerminus ablolutus, & predi-
catio fit per verbum adietinum, fupponit ex
parte pradicati pro recto abfolutosquando aus
tem {ubiectum elt relarivum, fupponit ex parte
predicati pro recto relativo ; fed cum dicitar ,
effentiagenerat , effeniia non generat , fubieGums
propofitionis cft cflentia, qua et tecminus ab-
folutus, ac pradicatio fit per verbum adie&ting
Zenevo 5 Crgo ex parte predicati [uppoair pro re-
&o abfoluto, & fenfuselt, effentia eft abfoluzum
generansieffentia nov eft abfolutum genevans . E con-
uerfo cum dicitur Pater genevat , fubic@um cft
Pager, qui e terminus relatinus, ideoque fene
fuseft, Pater eff relativinm generans Filium .

63. Dices fecundo : i fenfus huius propo-
fitionis effentia non generat , efict , effentianon cfl
abfolutum generans , dum verificatur, quod pa-
ternitas gencrat , effentia non generat, de pa-
ternitate , & cffentia non verificarentur pradi-
cata conrradi¢toria = fed ditin&io virtualis de
paternitate, & cffentia probatur folum ¢x hoc,
quod de patcrnitate, & effentia verificancur
predicata contradictoriajergo non probacerat
diftin&io virtualis intrinleca inter paternita-
tem , & effentiam .

64. Refpondeo,nczando minorem,% dico,
qued diftin&io virtualis inter Paterniratem, &

Paon eflen-




quod de illis veri-

iam probatur ex hoc,

fitiones , quz ¢ffent contradiftoriz , nifi effen-
tia ditinguerctur virtualiter 4 paternitate ; fed
fi cflentia 5 & patcrnitas non diftinguerentar
virtualiter, iftz propofitiones: parerni
vat , effentia non generat , effent contradiGoriz, &
fimul verificarentur ; ergo . Probatur minor :
nam paternitas,& effentia eflent omnino idem;
¢rgo idem omnino generarct, & non genera-
ret. Necdicas, fenfus eflet, quod pateraitas
Tet relativum generans, eflentia non effetab-
folutum generans,ac proinde de codem omni-
nonon afirmaretur , & negaretur idem pradi-
catum . Nam iuxea illam opinionem abfolu-
i , & relativnm eflent idem omnino ; ergo
dum affirmarctur relativum generans , & ne-
garctur abfolutum generans, idem omnino de
codem omanino affirmarerur , & negaretur, ac
proinde verificarentur propofitiones contradis
doriesergo neverificentur propofitiones con-
tradictoriz, dicendum eft, quod effentia, &
paterpitas, abfolutum, & relatinum non f{unt
omnino idem, ac proindeé diffinguuntur vic-
tualiter intrinfece .

65. Dicestertio: faltem de efflentia , & re-
lationibus non verificantur pradicata contra-
dictoria -

66. Refpondeo , diltinguo: non verifican-
tur pradicata contradi€tona per propofitiones
de primo adiacente per verbum adieGinum ,
tranfeats'per propofitiones de fecundo adiacen-
te, nego . Per iftas propofitiones de primo
adiacente per verbum adiedtinum patermitas ge-
nerat , effentia non Qenerat s pateynitas non communi=
catur Filio; effentia communicatuy Filio, non idem
pradicatum affirmarur de paternitate , & nega-
1ur de efientia, vt probatum eft num.60, idco=
que non verificantur predicata contrgdidtoria
de effentia, & paternitatc. At per iftas propo-
fitiones de fecundo adiacente : Effentia cff Filia-
tio , paternitas non eft Filiatto, cadem relatio Filia-
tionis , que afirmatur de eflennia,, negatur de
paternitate ; crgo dum verificantur nte pro-
pofitiones, de effentia, & patcrnitate verifi-
cantur pradicta contradictoria, fed non verifis
cantur de codem ominino, quia effentia , & pa-
ternitas non tunt idem omning.

67. Dices: guare {icut afferimus,quod fen-
fus iftius propolitionis effentia non generat, cit ef-
fentia non eft abfolutum generans , fic non afleri-
mus, quod lentus iftins propofitionis, effentia
eft filintio fit effentia cft abjolutum , quod cfi fi-
liatio ?

68. Refpondco rationem effe , quia in hac
pradicatum filiatio cft rclatiuum, ideoques
inpponit pro reéto relatiuo . Atinhac propo-
fitone , éffentia now generat, pradicatum nons
exprimitur per nomen relativum , fed includi-
tur in verbo adie@tino,ideoque quiafubieGtum
eft terminus abfolutns, verbum adic&tivum»
ilipponit pro abfoluto.

69, Ad7.diftinguo antecedens ; deberet
afterii ratio cuidens, guare poflibile fit, vt in

Deo tres Perfona fint vha numero effentia, in

reatis fic impoflibile, nego : deberer afferri
ratio probabilis, tranfeat. Sicut non poteft
cuidenter probari poflibilitas Trinitatis , ac di«
is intrinfece in diuinis, fic
timo non poffe euidenter probari cius 1m-=
poflibilitatem in creatis. Suppofita fide, ex
qua videtur colligi hoc mylterinm cﬂ_l’ pro-
prium Dei , adcoque repugnare in creatis; dil-
paritas probabilis inxtd principia pofita qu=
ftione 88. cft ; quia folum {unumum bonu
poreft fummeé fe communicare ; bonum non
{fummum non potelt ¢ communicare fummé;
fed communicatio; qua Perfona fe commu-
nicat alteri Perfon® per identitatem eflentiz
cum fola diftintione Perfonarum , ¢it {um-
ma; erge conuenit foli Deo, repugnat crea:
turis .

70. Infertur primoex ditis ; quadam ins
Deo diftingui realiter , quadam virtualiter in-
trinfecé , guzdam virtualiter extrinfecé . Rea-
liter diftinguuntur ca {olum, qua opponun-
tur relatiué , & hec precisé diftinguuntar fe=
cundum relationes i ex.gr.realiter diftinguun=
tur Pater, Filius, & Spiritus Sanétas fecundum
relationes paternitatis , filiationis , & {piratio-
nis pafline . Et rorfus Pater , & Filins diftin-
guuntur realiter a Spiritu Sanfto fecundonms
oppofitas relationes {pirantis , & (pirati. Vit-
tualiter intrinfecé, ac ratione pralcindentes
obie&iue diftinguunrur folum ille rationes,
qua czdem nuNero comparantur ve magis; &
minuscommunes, fiqguidem deillis folis veri-
ficantur pradicata centradioria . Et quia ef-
fentia dinina elt communis tribus Perfonis,
nuollaquatnor relationum eft communis tribus
Perfonis , ideo effentia diftinguitar victoalicer
intrinfecé & quatuor relationibus. Rurfus quia
{piratio activa eit commuais Patri, & Filio,
diftiaguitur vicrualiter intrinfecé 4 Paternitate,
quz cft propria Patris; & a Filiatione, qua eft
propria Filij . Rationcs conucrtibiles, quarum
vna ponelt communior, quam altera, diftin-
guunoar folum virtualiter exrrinfece , & rarig-
ne non prafcindente obiedtiué. Et quia effens
tia, atrribata fapientiz; potentiz , & vniner-
fim cmnia pradicata abloluta funt}ita conner«
tibilia, vtnullum eoruarconucniat voi, cui
non copueniar alterum , figuidem funt com-
munia omnibus Perlonis , ideo effentia , atrri-
buta, & omaiaabfeluta diftinguuntur folum
virtualjter extrinfece ; ac ratione non prafcin-
dente obiecting, vidiGum cft quaf.2a,

71. Infertur fecunds , quod Pater virtng-
liter intrinfcce conttituitur per tres rationes
virma_lnm- intrinfece diftinétas , nimirum pec
eflentiam , fea deitatcm, per fpirationem. s
agiuam, & per paternitatem. Per cfentiam
communem Filio, & Spiritni San&o conftituj-
tur vous , & idem Denscam Filio, & Spiritu
San&o , & primo diftinguitar 4 creataris, &
ab omnibus, que non funt Deus verus. Per
fpirationem a&iuam communem Filio confli-
tuitar vous, & idem fpirator eum Filio, & pri-

mo

o




LiberII. Quzftio CL

mo ditinguitar 4 Spiritu Sancto . Per pater<
nitatem propriain conftituitur vitimo Pater,
& diftinguitur ab omai alia Perfona dimina.
Qmi rationes cxdem numero communcs
ttibus Petfonis identificancur virtualiter intrin-
fede~tum effentia. Omnes rationes exdem.,
numero communecs Patri, & Filio identifican=
tur etiam virtualier intrinfecé cum [piratione
aftiva . Omnes rariones cedem numero pro-
priz Patris, quales funt ratio ingeniti, feu in-
nafcibilis, ratio generantis &c. identificantur
virtualirer intrinfecé cum paternitate. Pro-
portionaliter Filius conftituitar virtualiter in-
trinfecé per effentiam » (pirationem actiuam ,
& filiationem; Spiritus Sanctus conflituitar
virtaaliter intrinfecé per effentiam commu=
nem, & fpirationem pafliuam propriam. Licet
Perfonz confiituantur intrinfece , tum per ra.
fioNes comimunes , tum per proprias, tamen
dicuntur pracipuc conftitai per proprias,
ideoque authores loquentes de conftitutinis
diuinarum- Perfonarum foleat loqui de pro-
Pris.

QVAESTIO CI

Virum Perfone dinine primo conflinanter 5
o diffinguantuy per propriciates abfo-
lutas s velper relatinas, per ori=
gines, vel per velationes?

8. Th. qu.40.art. 2.0 4.

1. TYRimo videtur, quod Perfonz dininz ,

ex.gr.Patcr, & Filius non primo con-
fticuancur per proprictates relanwas Parris, ac
Filij, fcd per aliquas proprictates abfolutas
antecedentes , vt docuerunt Guilelmus Pari-
fien{is Tra&atu de Trinitate, & loan.de Ripa
in 1. difts26. quorum opinionem vt probabi-
lem defendit Scotus eadem dift. 26. In creatis
enim Perfona Patris, & Filij non prinio con-
ftitnitur pet hoc ; quedalter fit Parer, alter (it
Filius , fed per aliquid antecedens abfolutum ,
puta per hoc, quod altet fit Petrus, alter fic
Paulus; ergo ctiam in dininis «

2. Secund¢ videtur, quod Perfonz diuing
non primo conftituantur per relationes Patris ,
& Filij &c. fed per erigines, nimirum per hoc,
quod Pater (it generans, Filias genitus , Spiri-
tus Sandtus (piratus , vt docuit S.Bonauentura
in 1.dift.27. quzf.7. Perfonz cnim dininz pri-
mo conftituuntur perid, quod itd eft propriik
vaiufcuinfque Perfonz,vi concipiatur tanqud
prius;{ed origines itd funt proprix voinfcuiuf-
que Derfon2, vt concipiantur tanquam prio=
xesrelationibus; ergo. Probatur minor : nam
relationes concipiuntir vt fundate in origini=
bus, ex.gr. Pater prius concipitur generare Fi-
Jinm , deinde habere relationem paternitatis
fundatam in gencrationc actina .

3. Tertio Pater videtur neque conflitui
per originem, neque per relationem paterni-
tatis. Perfona enim Patris prius concipitur
conftituta , guam generet, & quam habeat re.

'301

lationem Paternitatis fundatam in genera-
tionc; crgo Pater primo conftituitar per ali-
quid antccedens tum originem , tum relatio-
nem.

4. Refpondeo duas examinandas efle quz-
fliones . Prima efl , verum Perfon® dining
primo conlftituantur, & diftinguantur per ali-
quas proprietates abfolutas , an per relatinas

5. Dicendum cum opinione communi
fer¢ omunium Theologorum. In Perfonis di-
uinis non dantur vllz proprictates abfolute ,
adcoque primo conftitnunrur , & ditingunn-
tur per relationes paternitatis &c.

6. Probatur primo : nam Spiritus Sanctus
Perfonas diuinas in fcripturisnon nominat alijs
nominibus, quam (ignificantibus origines »
vel relationes , quales funt Pater, Filius ; Fni-
Zenitus , Ferbum , Imago, Spivitus veritatis s Spivi-
tus s qui & Patre procedit ¢&c; led Spiritus Sanétus
vtitur nominibus aptis ad (ignificanda contti-
tatiua Perfonarum; ergo Perfonz diuinz cons
fliruuntur per relationes paternitatis 8c.

7. Probatur fecundo auoritate Concilij
Flotentini, & fimul omniam Patrum . Seflio-
ne enim 18, poft medinm Ioannes Theologus
tacité approbante Concilio , cuius nomine la=
qucbatur’, dicit , folarelatio apud omnes Grecos ,
¢ Latinos Doflores Dininas Peyfonas multiplicat, &
paulo poll : Ita vt nen alia vatione , quam vi rela-
t70nis Pater d Filio , & vna Petfona ab alia diffevant .
Confonat Concijlium Toletanum t1. in Conw
feflione fider, cap.t. dicens , hoc folo numerim in=
[inuant , quod ad inuicems funt, & in boc namero ca-
it s quod in fe fwnt . Ideo receptum eft axioma
Boetij l. de Trinitate: fola relatio multiplicar Ti-
nitaicm, & axioma defumptum ¢x Anfelmo de
Incarnatione Verbi cap. 3. Indininis emnia funt
s, vhi non obuiat velationis eppofitio;quod axio=
a approbatum eft in Concilio Florentino ab

igenio [V.& pofitum in de pro [acobis
s;fed fi Perfong haberent | tes ablolu-
tas,nd fole relationes,(ed prop abfolurg

multiplicarent Pecfonas diui go &c.Plu-
res aliz autorirates Conciliori,& Patrii videri
poflunt apud Suariom L. 7. de Trinitate cap. 5.
Vafquez difp.158.cap.3. & Ruizdifp.87.{cd.2.
propter quas authoritates oppofitam fentea-
tiam multi exifimant erroncam , Ruiz cenfet
errori proximam , Suarius improbabilem , &
communi fenfui contrariam .

8. Tetrtio, fuppofira fide, conclufio proba-
tur ratione - Nam omnis diftinétio oritur, vel
ex limitatione , per quam vnum fhabet nega-
tionem perfectionis, que eft in alio,vel ex op-
pofitione relatiua ; fed in Deo diftinctio nons
potelt oriri ¢x limitationes €rgo oritur puré ex
oppofitione relatina .

9. Sccunda quzlio eft, vtrum Perfone
diuing conltituantus primo per origings,an per
relationes ?

10, Dicendam Perfonas diuinas virtuali-
ter intrinfecé eodem pacto conftitul pet arigi-
nes ,ac per relationes . Ratio elt, quia Perfong
diuine virtualiter intrinfecé eodem pacto can-

ftituun=

as,Cr




A !1 yt
302 e contiitut
flituuntur per omncs rationes , qua virtualiter
intrinfecé non diftinguuntursfed ex dicis qug-
ftione 1oe.nnm.71.in Patre relatio paterniratis
non diftinguitur ab origine , feu generationes
a&iua ; idemque proportionaliter dic de alijs
Perfonis; crgo &c.

11. Hoc luppofito, gugzritur, virum Per-
{onx diuinz ratione noftra prinié conftituan-
tur, & mutud diftinguantur originibus, vel
relationibus . S-Bonauentura loco citato do-
cuit Perfonas ratione noftra primo cqnﬂs‘[u; »
& mutuo diftingui originibts, ac proinde re-
lationes concipi vt proprictates aducnientes
Perfonis iam conilituris : putd Patrem primo
canftitui perhoc, quod generer Filium, rela-
tionem vero Paternitatis concipi vt proprieta=
teni aduenientem Perfonz Patris v conflitu-
tz: idemque proportionaliter dic de Filio, &
Spiritn Sancto .

12. Dicendum com 8. Thoma r.parte quz-
ftione 40.art.2. Perfona juxta noftrum modum
concipiendiconttitauntur per relationes , non
autem per origines.

13. DProbatur : nam Perfonz inxta nofirum
modum concipiend: conftituunrur per id,
cuod concipitur ad modum forma conftituti-
ue , non autem perid, quod concipiturad
modem adtionis confequentis formam confti-
tutivam,vel ad modum viz ad talem formamy
fcd relationes concipiuntur ad modum forme
conflituting ; origines ad modum aétionis, aut
viz ; ergo 8. Probatur minor : nam Pater
concipitur vt conftittus per hoc, guod fit
principium gencratinum, adeoque per relatio-
nem principii: origo yero , fcu generatio
actualis concipitur vt adio procedens d Per-
fona iam conftitita . Similiter Filivs concipi-
tur ve conftitutus per hoc, quod habeat reia-
tionem Filiationis, per hocautem , jquod ge-
ncretur, & nateatur, concipitur vt in viaad ac=
cipicndam formam Filij ;idemque dic propor-
tionaliter de Spiritu Sanéto .

14. Ad 1. concedo antecedens, & nego
conlequetiam. Difparitas paret ¢x dictis, Nam
Perfonz crearz, cum fint limirate, poflfunt
primo conftitui, ac diftingai per hoc, quod
habeant duas perfe@iones abfolutas fe mutuo
excludentes propter limitationem : at Perfong
dininz cum fint illimitate,puré poffunt diftin-
guli propter oppofitionem relativam Patris, &
Filij » Generaatis , & geniti .

15+ Ad 2. ditinguo maiorem : Perfona
primo conftituuntur per id , quod concipitur
vtprivs, fiillud concipiatur vt via ad Perfo.
nam, nego; {i concipiatar non vt via, fed vt
terminus, & forma,concedos diftingno eodem
pacto minerem ; & nego coufequentiam . Fi-
lius dum concipitar nalci , concipitar vt in via
ad habendum effe Perfonale Filil ; ergo non.
concipitur vt conftiturus per nativitatem’, fed

vtecondtitutus per filiationem , qug concipitur
vtforma, & terminus.

16. Ad3.diftinguo antecedens: Perfona

Patris prius concipicur conftituta, quam ge-

i

neret, & quam habeat rclationem Paternitas
tis fub concepruy relationis principij generatis
ui, ncgos fub conceptn explicito relationis
paternitatis , concedo; & diftinguo eodems
padto confequens. Pater concipitur conftitu«
tus non per hoc, quod habeat relationem Pae
ternitatis fundatam in origine , feu gencratio=
n¢adtiva, fed perhoc, qued habeat relatio=
nem principij generatiui, adeoque per pater-
nitatem concepram {ub concepru relationis
priogipij ; fub quo conceptu efr prior, quam
origo, fiue aitio generativa. Hzc dodrina
defumpta eft ex S.Thom.1.parte queltione 40.
art. 4.

Q VZESTIO CIL

Viram in Trinitate conuenienter affignentur
principinm producens 5 terminus produ-
dus s potentia , & aflio
producliva ?

8. Th. . 11. 8.4.2 §+

L. PRimo videtur principium producens ws

guod non effe perfona vt conflituta ex
effentia , & relatienc, fcd effe fola relatio. Vit
enim rota perfona Patris ex. gr. gencraret Fis
lium,ectiam eflientia deberet generare; fed effen-
tia non generat, vtdocet Concillum Latera=
nenfe relatum cap. firmitersergo -

2. Secundo vidergr terminus produ@us
vt quod non cfic tota perfona producta, fed fo=
larelatio. Si enim tota Perfona Filij conflis
tuta ex effentia, & relarione effet genita,ctiam
cflentia eflet genita, quod eft contra Latera-
nenfe .

3. Tertio videtur terminus formalis diui<
narum producdtionum non cffe effentia, fed re-
latio. Terminus enim formalis divinarum.s
productionumideber effe formalirer produétus;
fcd fola relatio et formaliter produéta , effens
tia non eft produ@a; ergo.,

4.  Quarto videtur potentia generatinas 5
qua Parer generat Filium, non eflé efientia, fed
relatio paternitatis, & potentia fpiratiua, qua
Pater , & Filins fpirant Spiritum San&tum,non
effe effeotia , fed relatio fpirationis activz . Po-
tentia enim generatiua debet diftingui realiter
4 genito , & potentia (piratiua debet realiter
diftingni 4 fpirato; fed eflentia divina non.s
diftinguitur realiter 4 genito, hoc eft 4 Fi-
lio, necd fpirato, hoc eft 4 Spiritu Sandto;
ergo.

s. Quinto effentia eft in Filio, & Spiritu
Sancto ; ergo fi effentia cffet potentia generatin
ua, & {piratiua , porentia generatiua cffer non
folum in Patre, fed in Filio, ac Spiritn San&oa,
ac proindé non folum Pater, fed etiam Filius,
& Spiritus Sanctus poflent generare .

6. Refpondco » quod quia in omni procef.
Gione reali datur principium producens,termi-

nus




actio productina,
fuinis proceilioni-

b
mus hac c,‘ph;
DLJL ad intrd .
7 (.Eu:rrjm'

 primo, quodnam ia di-
ucens vt quod, & quis

tus wiguod
Perfonam , qua ha-
1tis , effe principium.
€S ¢ guod 5 totam Pcrlonam, quz ha-
relaticnem producti » effe termintiny totae-
lem VP‘V‘JUCT um v qued . Totaer 20 Perfona.
Patris cft principinm generans Filium ; rotus
ih eit terminus totalis genitus o quod &c.
u f:u clide fide, ch ndm “IOX.iﬂﬂ;‘rL do-

lacionem 1'\1\_.;;‘_‘]1‘._

{ 'umnk'lmm ap.
0, 2otum a toto i & poflt
® 5 quod ineft 5 totum
A !11». lib. de Filij dinini-
e looums de Filie dicit s Tou
er de integio , & lib. 4. de Fide 4
num,cap.j. Ex P»m totus eft Filins . |
nusferm. 125, d mpore : Genuit b2 "nw 10+
Zam & toto , m d gerfelfo , plenum a
Hilar. lib.7. de Trinit. Prnum ex wno, & T
2oto, Deum , & Filinm : ergo Patres docent ro-
tum Patrem totum Filinm genuiffe , ac proin-
de pu'luplum gencrans vt guod efle toram per-
fonam producentem , terminum totalem ge-
nitum efle totam perfonam , qua generatur ;
fed idem proportionaliter valet de Spiritu San.
&to s ergo &,

10. Probatur fccundo conclufio rationes,
Nam proculdubio, (i nihil eft in Patre , quod
per gencrationem ndn det Filio divinitarem,
efle, & ommna, qua hibet Filius , totus Pater
generat Filium , & eft principium generans ¢
ruad & fi nihil ¢t in hho quod per genera-
Isoncm non accipiatd Patre , totus Filius gc-
neratur, &eft terminns totalis genirus; icd
hoc verificatur ; erge . Probatur minor: nam
in Patre ctiam effentia per acnuaaw- ﬂm yqua
Pater generat Filium, dat {c ipfats Filio; Fi-
lius autem per g:_-cncx:i'lon(_m accipit a Patre
non folum relarionem Filij, fed L‘h fnitatem ,

» & omnia ;que habet ; cigo . Ided
Chriftus Ioan.s. dixit cut Pater I:au«e Gitam
in [emctipfo , fic dedit & Filio witem habere in fo-
metipfos led vinere viuentibus eft efic; crgo Fi.
lius per generationem accipitd Patre vitam,ef,
{fentiam, & totum cffe.

11. Qu‘cumr fecundo , quinam {ic termis
nus formalis dininaram pmdhumi‘.um,u{ pro.
ceffionum ?

Tk .L\Lfl"Of‘CLO » quod (\mm in 1
quaft. 3. Gabriel cadem difl. quaf|
lus eadem diit. quat.v nica, & quic

asuhrt &m:ﬂ* fp. 08. IL{} 6. (,' T

um formalem LHO(.-HCTIOJI“ requigi, vt

thr s ae l“() “'!( < "‘D[‘lul'}; 3 (1 UL NON

tar, gon effe terminum forg alem di=

m produétionuim . S. Thomas in 1.
quaftione ;. art- 1. in corpore, Sco:us

¥ -u\ llu.l,\ ‘.} t
i

vt u}nu‘.:'.mi-:Cw
¢ de nomine,
ententia ; ter-
15 dininarum I.‘-l}ulnlif_,!‘\'lﬂl eft

), qua tamen non eft termii

5 fed communicatus. Probatuorin:
terminus totalis eft id , quod producitur, tex-
minus formalis eft forma, quam agens ex pri-
maria intentione dat pm..iu{}o tanquam con-
fitutinum ipfias , five talis forma pLoducarm,
feu fo mmanicetur : ¢x.gr. cum homo
gene rerminus totalis eft homo
ith §, terminusantem forma-
a, quia generans ex pris
at genito naruram huma-
Ft‘ verus homo confubltan.

ilis,% confubfiant
*m:lucc::rus Spiti
1, fine effentiam

di s Perfonas, ex. \'rm"n in

tur 2, & realis porentia generandi Fi-
livms in Patie, & Filio detur phyfica , & rea-
lis potentia producendi, & fpirandi Spititum
San&um

Refpondeo, quod vt refert Ruiz di-
fput.9o. {eé.1. tresin hoc pun&o funt opmio-
fies. Prima Aureoli in 1. dift.7.1. parte, art.2.
docuit, in Deo noa dari piz;,'iicaun potentiam
produdtinam , puta potentiam generandi,

i3

a,qua Deus po

le ? ater &c. Fundamentum eft,
ylica potentia gencrandi,
er diftingui ab iplo actu generan-
productina, feu clicitiua talis actuss
ytentia generandiin Patre non dmmgm-

tur realizer aD actn gencranc nec ¢t produ-
&iva, vel elicitiua ralis a ficuidem actus
gencrandi in Patre of pprodudtus, ficat
ipfe Pater; fimiliter potentia {pirandi non di-

ftinguitur reali zﬂvaf;:cm {pirandi; ergo.

14. Secunda{c mn.hn'n, cul videtur favere
Molina quzft. 41. arr.4. & quaz A nonaullis tri-
buitur Gregorio, Caictano , & L.m&.:r:rr.[,

tamen Ruwiz vindicat ab hac fentencias ,

in Deo dari potentizm p'.:',‘l m refpe-
‘}!“ termini l‘,‘l(‘dl’-.tu hoc eft retpe&u Fili, &

15 Sandi , fed non darl potentiam |
ficam, fed folum lo"u am refpedta al
notionalium generandi , ac ﬂu mw' « runda-
mentam cft, gia g anmn"" elt 55 & phyfis
carelpe@uillius, 4 quore i
& eftfolum logica refpediu illius




el

sdentificatur;fed potentia generating diftingui.
tur realiter 4 Filio, identificatur autem cum
actu generandi s idemque dic proportionaliter
de potentia fpiratiua; erga &c. :

15s. Dicendum prim¢ cum communi {en-
¢entia contra Aureolum: in Deo datur rea-
lis, phyfica, & pofitiua potcntia gencrandi Fis
lium, & fpirandi Spiritum Saudtum.

1o, Probatur primo auétoritate. Nam Pa-
ttes tribunnt Dco poteftatem , virtuteni , po=
tentiam , facultatem, fen vim gencrandis fed
hzc nomina abfoluté prolata fignificant po-
tentiam phylicam, & realem, ac non folum
potentiam logicam, idcogue ijdem Patres
mon tribuunt Deo potentiam ad hoc, vt fie
Deus}, vt fiteternus &c. quia hxec cft potentia
folum logica s ergo . Probatur minot Atha-
nafius Dialogo primo de Sanéta Trinitate con.
tra Anomzum, columna 6. dicits Fterum &us
diens » generandi ving, @ 05 audiens, docendi facul-
2atem intelligito ; & propé medium ; Ficri nomis
we genitvicem vim ipfius bypofiafeos intelligito 5 &
pofll mediun : H ypofiafis declarat effe , wierus gi-
gnendi wim, os ipfam docendi facultagem. Vide alios
Patres apud Ruiz difp.oo. fe&.2.

17. Piobatur fecundo rationc S. Thomz
I.paﬂcqlsa:ﬂ.q.h art.4. Nomine enim poten=
tiz adjuz phyfica , ac nen folum logicz , in-
telligimus principium , quo producens pro=
ducit aliquid 4 fediftinctum; fed co ipfo,quod
Parer veré , & 'realiter producit, ac gencrat
Filium, datur in Patre principium , quo pro-
ducit , 2c generat Filinm diftin@tom 4 Patres;

ergo . Proportionali ratione probatur , quod
datur in Patre , & Filio potentia produclita,
fen fpiratina. Propter hac & alja argumenta
Ruiz difput.go. fect.2- num.23. cenfet fenten-
tiam Antcoli efle temerariam , erroti proxi=
mam, & periculofam .

18. Dicendum fecundad: in Deo datur rea-
lis potentia, non folum refpectn termini pro-
dudi, fed crtiam refpedtu aduum notiona-
lium genecrandi Filium , & fpirandi Spiritum
Sanflum .

1. Probatur: nam cum datur potentia ad
producendum terminum diftindum effentias
liter , vel perfonaliter, talis potentia dicitur
realis,non folum refpe&u termini, fed ciam
refpeétu predudtionis, etiamfiipfa produdio
adu non diftinguatur a producente ; nec pro.
ducatur: eX.gr. quia Deus per potentiam creas
tinam creat creaturas diftinétas realiter 3 Deo
producente, potentiacreativa eft realis poten-
1ia,non folum refpedtu creaturarum produdta.
rum, fed ctiam refpedtu creationts , ideoques
Deusdicitur habere rcalem potentiam crean=
di, ctiamfi dicamus, quod creatio aGinanon.s

diftingnatur  Deos fed in Patre datur poten-
tia ad gencrandum Filium perfonaliter diftin-
&um 4 Patre, & fpirandum Spiritum San&um
petfonalier diftinum 4 Parre,, & Filio; ergo
potentia generariva, & fpiratiua eft realis,non
folum reipedu Filil , & ISpiritus Sanéi, fed
ctiam refpedla generationis,& (pirationis adti.

De potentia pro&u Giua &ec.

uz , etiamfi generatio actiua non diftinguatiie
rcaliter a principio generante, & {pirario acti-
va non diftinguatur realiter & principio fpiran.
te. Ex oppofiraratione, cum potentianon eft
ad terminum diftinctum , nequeeft realis, &
phyfica refpectu termini, neque refpectu
adlionis , fed refpedtu vitinfqueeft mere logi-
ca ; cx.gr. quiain Dco potentia intelligendi, &
amandi non eft ad aftum intelligendi , &
amandi diftinctum , neque eft potentia phy-
fica refpedin intclle&tionis , & amoris, neque
refpe@u adtionis intellcftive, & amativz,
fed refpedtu veriulque cft mere logica, & ra-
tienis, Videri poteft S. Thomasquait.41.art.4.
ad 3.

20. Hinc refponderi poteft ad fundamenta
duarum opinionum relatarpm num.13. & 14.
Dicendum nimitum , gued cum eft potentia
ad producendum aliquid realiter diftinGumes
4 producente dicitur realis ,' & phyfica nons
folum refped@u termini  fed etiam refpecin
produdtionis actiuz , criamfi producens non.
difinguatur realiter 4 tali productione , vt
oftenfum cft exemplo potentig creatinz.

21. Obijcies : Ambrofius lib. 4. de fide ad
Gratianum,cap.4. dicit : Generatio paterng pr.o-
prietatis eft  non potentia: Et paulo polt s Gene.
vatio nen ad [ublimitatem potentie » fed ad propries
tatem vefertur natwrg; & deinde generatio in pa-
tevna proprietate , non in iwre eff potefiatis : Cyrillus
Alexandrinus lib. 2. Dialogorum non multo
ante finem probat repugnare Deo, qued fit
potentia Pater, & potentia fit 4d generandum,
quia Deus eft adtus purus 5 ergo Ambrofius,
& Cyrillus negant in Deo potenfiam generas
tinam.| :

22. Refpondeo, quod Ambrofius, & Cy-
rillus, vt patet ex contexiu, negant Patrem
effe Patrem potentia, inquantum potentias
includit prinationem adtus : cum enim fit
adus purus, non includit privationem oppo=~
fitam actui generandi 3 nen aurem negant Pa-
trem habere potentiam generandi, qua fcme
per, & neceffario jncludat ipfum aum ge-
nerandi «

23. Dices : allni puro rcpugnat omhis

potentia phyfica ; Pater et actus purus ;
crgo Patri repugnat omais potcntia phyfi-
ca. :
24. Refpondeo ex dodtrina tradita, quod
aftui puro repugnat potentia coniungibilis
cum privatione, at non repugnat potentias
inconiungibilis cum prinationc actus.

2¢. Quaritur quoartd , vtrum in Patre
potentia generatiua fit efientia diuina, vel pos
tius relatio , fen proprietas perfonalis Patris ;
& ytrum in Patre, & Filio potentia fpiratiua
fiz effentia diuina 5 vel portius relatio fpirato-
TiS o

26. Refpondeo S. Bopauenturam in 1.
dift. 7. att. 1. quzit. 1. Durandum cadem dift.
quzft.2. & Carthuflanum eadem dift. quat. 1.
ac pauciffimos alios docuiffe non eflentiam, fed

folam relationsm ; {eu proprictatem Pclrfona:
cm




atoris effc potertiain fpira.
nmy quo tpivandl Spivitum

Satndum .

fententia Magiftri fententia.
7 mfeguancur omaoes alij
Scholaftici , nimirum  Albertus, Henficus,
S. Thomas 1. partequelt. 41. act:5. Scotus.in
(t.7.8uarias lib.6. de Trinit. €dp.15. bum.6,
quez 1. parte; difpur. 164, cap. 1. & 3. Ruiz
de Trinit. difpur. roos fedtz: Salijydocet cf-
fentiam divinan: (peétare advformalem confti-
tutionem potenti® gencratium,& (pirating,qua
Pater gencsat Filinay, Pater, & Eilius (pirant
picitum Sandtung.
dum cum-fecunda (ententiasef
fentiadigina {peat ad fornrale conftitutinum
‘potentiz- geherating, & {piratiu
29, Probatur primd: audtoritate Patrum’.
Wiuslib.s.contra Ernomium poft medium
v Paternatura 1a proprium Filinm genyits
nuit'natura; crgo natuga eltpot
tiwa . Cyrillus Alexandrious lib. 1:
auri,cap.7. nominat geseratinai )
iuam effentiam Dei« Damalcenus lib. 1.
d¢ fide,cap. 8. dicit: Gencratio fine ptrincipio, or
wterna naturdopus eft, ex [kbfantia eins profeda.
“Hilariug lib. 5. de-Trinitate propé finem lo-=
quens de Filio dicit : ex wirtute naturs in natu=
ram camdem natinitate (ubfiftit. Vide alios Patres
‘ur':a:a RKuizdifp.100. fect. 2.

70.  Probarur fecundo ratione. Nam inw
Patfe illud (e habet vt -adtio-generatina, pet
quod Parer wltimo formaliter “conflituiture
adu generans ;. illud fe haber ve potentia ge-
nerariua, v lus exiltit altio generatina;
fed in Patre actio generatina exiftit virture efs
featiz jonam ve didum et queft. 22. effentja
digina et prima , & adwequarta ratio exiltendi
fibi ipfi , & emnibusrelationibus , & origini=
bus : Pater vero vitimo formaliter conftitui-

radu generans per Paternitatem, non au-
tem per efleatiam’, que cum {it communis
gencranti, & genito, non eft vitimum con-
Iticurinum  generantis vt igenerantis; ergo
&ec. Ex proportionali ratione efientia ¢t po-
tentia {piratua communis Patris, & Eilijs {pi-
ratio eft adtio fpiratina . Fadem eficntia eft pos
tentia , qua Filius potett generari , & nafei; Fi-
diatio eft generatio pafliua,fiuc 2&ualis natini-
tas Filij . Eadem eflentia eft potentia, qua Spi.
ritus San&tus poteft {pirari ; {piratio cft produ.
&io paffiua, quaadu fpirarur .

1. Quzriturgaintd, verum potentiz gc-
nerandi fit fola cffentia, przlcindendo i rel
tione, an vero viera effentiam incladar ¢
tionem faltem in obliguo , & minus prin
litersatque idem proportionaliter quarituz de
poteitia [pirandi?

32.7 Relpondeo Ockam , & Gabrie-
lem ; virumquein 1. dift. 7. queft 1. & 3. do-
cuiffe folam cfientiams, preicindendo § rela-
tione, cile adzquatamf, & totalem potentiam

eftioCILU

Zenerandi , ac{pirandi’ Scotus, & Aurcolus
tribuunt hane fenreatiany S. Thoma 1. parté
quafl. 44.art.5¢ Aliftribuunt eandem Magi-
fire'in 1. dift.7.-Contra hanc opinionem com-
muniter Theologi docent porentiam genera-
tivam , & {pirativam non confittere in fola
cifentia,. fed includere partializer telationem «
Ex his Henricus quodlib. 3, queeft.3« in corpo-
re, & alibi, Riccardusin 1.ditiné&. 1. quath. 1.
S diftind.13. art:20 docuerunt, porentiam ge-
neratiuam , & fpiratinam zqué principaliter 5
& inrefto includere efentiam , ac r€lationes
paternitatis , & fpirationis adinz. Alijcom-
muniter docent: patentiam generativam , 8¢
fpirativam principaliter, & in recto confiftere
m cffentia , mimus . principaliter; & in obli-
a0 importare relationen, pateraitatis; & (pi-
rationis actinz » Hane fearentiam Ruiz difp.
109; feét. s« tribuit: Magifito in 1. diftind. 7.
S. Thoma 1. parte qu. 41, art-7. 8. Bonauen-
in'1. dift.7« & alijs . -eolque fequuntar
colus, Ferrarienfis,; Caieranus ; Moliga

» Valquezy &-alij relati 4 Ruiz: loco

; Dicendam: - potentia generatiua, &
fpiratiua in rectoeftdola centa: fed veades
quafe denominans perfonam potentem. Genes
rare vel fpitate, fincludit in obliquo paterni.
tatein, & fpirationem adtivam .

34i ¢ Probatar’ prima pars: nam ex diftis
num. 32, potentia generativaeft virtas ada
quata , d quaexittic aio generandi; fed fo
eflentia per fe ipfam eft vicchs adrqgaara , a qua
cxiftit attio generandi ; ergo potcntia genera-
tiva inrecto cft fola effentia. Ex proportio=
nali ratiobe potentia (pirandi in recto eft fela
effentia’, quia fola effentiaeft virtus adequa-
1, a qua exiftit actio fpirandi.

35+ “Probatariam fecunda pars : nam fola
effentia non {ufficit-ad denominandam Per-
{fonam porentem generare , fiquidem eflentia
darurin Filio , & Spiriti Sano, & tamens
illos non denominat potentes generare's crgo
potentia generatina, vt adaquaté denominans
Perfond potentem gengrare, includigin obli-
quo Paternitatem i & ex propottionali ratio-
ne vt adequaté denomitans Perfodam poten=
tein {pirare incladic jo obliquo fpirationem
adtivam . Sicut igitur albedo eff adequata
forma dcalbarina, fed vt proxime denomi-
naas album includirin obliquo fubictum ca.
pax <nam {i poneretur in {ubieco incapaci,
puta in Angelo, non denominaret illum al-
bum; fic cflentia dinina eft adequata poten«
tia generatina, & fpirativa, fed vradawquateé
denominans Perfonam potentem generate,
incladit relationem Paternitatis; & vedeno-
minans Perfonam potentem fpirare , includic
in obliguo relationem fpirarionis ddtive . In
hoc fenfu {debet intelligi Damaflcenus lib, ¢
duabus Chzifli voluntatbus, dicens : 04
qup babet Patersy. [unt Filii , fela gis )
pra . Virtusenim gencrandi, veadaqua
NOTINAAS potenlem gencrarc, ac proind

miclu-




3“"6

includens Paternitatenmy, non communicatur
Filio. In cademn fenfu in Concilio Florentino
{e. 19. Ioannes Theologus, poftquam dixit
fubftantiam cfle potentiam , fcu poteftatem ,
& principinm 410, feu perquod Pater gencrat
Filium, (ubiungit: Proptevea tamen non fequi-
sy, wt per hac [ubflantia fecundum [uum effe com-
mune, © abfolutwmn , principium. fits per quod.
Pet conclufionem hoc pacto explicatam faci-
e conciliari poffunt audtores, qui videntur
contrarij « !

26. Queritur fexto , vtram adtio genera-
tina, & fpiratiua (it relatio ?

37. Refpondeo affirmatiué ex didtis nu-
mero 31.

28. Ad 1. ncgo maiorem. Vt totus ho=
mo generet filium, non requiritur, vt ani-
marationalis generet filium; ergo vt tota
Perfona diuina gencret; non requiritur, vtcf-
fentia generet »

20. Ad 2. nego fequelam. Vi totusho-
mo generetar, non requiritur, vt etiam ani-
ma rationalis , per quam conflituitur , genc=
retur; ergo vt tota Perfona Filij gencretur ,
non requiritur , vt ctiam effentia, qua confti-
tuitur, generetur. Ratio autem , cur effen-
tia digina neque generct, neque gencretur,
eft , quianihil poteft generare, nifi terminum
realirer difinétum ,» & nihil poteft realiter ge-
nerati , nifi 4 principio realiter diftinéto; fed
effentia dinina non diftinguitur realiter ab
vilo, quod fit in Deo; ergo neque generat »
neque generatur ad intrd , fed folumagit, &
operatur ad extrd «

40. Ad 3. nego maiorem, ac dico non
requiri , vt terminus formalis diuinarum pro-
du&tionum producatur, fed fufficere, vt com-
municetur : de fao enim in generatione ho-
minis juxta fententiam fatis receptam,, tcr-
minus formalis e(t anima rationalis , que non
generatur, fed per generarionem communica-
tur genito; fed ex didtis num. 1 2. effentia dini-
na licet nen gencretur, ne¢ fpiretur,tamen per
generationem communicatur Filio, per {pi-
rationcs communicatur Spiritui  Sanéto ;
€rgo .

41, Ad 4. diftinguo maiorem: potentia
generatiua puré wtquo debet diftingui d geni=
t0, NEgo: potentia generatiua non pure vt
‘quo , fed qu= etiam ipfa generet, concedo ma-
iorem : concedo minorem ; & nego conle-
quentiam . Generans diftinguitur 4 genito
pm:é fecundum relationem generantis , & ge-
niti. At potentia generarivia puré ot gro,cum
non generet , fed ea Pater generet , non debet
diftingui 4 genito . Potentia generatina folet
ctiam vocari, principium gencrandi ot guo,

& hoccumeft puré ¢ quo,non debet diftingui
4 genito -

42 Ad s. concedo antecedens, & ncgo
confequentiam, quoad partem, in quadici-

tur; quod etiam Filius poffct generare . Ef~
fentia eft potentia generatiua , qua Pater po-
telt gencrare,; Filins poteflt genetari, fpirator

De potentia pr duétiua &ec.

poteft {pirare, Spiritus San&tus poteft fpirari s
ergo ex eo , quod Filius habeat effentiam 5 fe-
quitur, quod Filius habeat potentiam gene=
rativam., qua Pater potr:i"t gencrare , “Filius
non poteft generarcs fed {folum potelt gene-
rari.

43. Dices: repugnat, vt potentia genera-
tina fit in aliquo, & illud non conflituar po-
tens generare .

44, - Relpondeo , negando antecedens.
Nam eadem forma vni fubiecto , vel guafi fus
bieo potelt tribuere voam denominationem,
aleeri alteram: ex. gr. in fententia fatis coms=
muni eadem entitas actionis caulz tribuit de-
nominationem producentis ,” effe@ui- tribuit
denominationem produdti 5 ergo non eft mi-
rum; quod eadem potentia generatina con-
iun&a cum rclarione Paternitatis tribuat Pacci
denominationem potentis generare, coniumn-
&la cum Filiatione tribnar Filio denominatio-
nem potentis generari. Habemus aliud exem-
plam ex hac ipfa materia de Trinitate « Cer-
tum eft,quod eadem cognitio dininaeft com-
muanis tribus Perfonis, & tamen tribuit illis
diuerfam denominationery. Nam per can-
dem cognitionem prout coniunctam cum Pa-
ternitate , Pater dicit: ego fum Pater , ¢ won fum
Filius , genero, & nen generor. Filins dicit : ego

fum Filins ;¢ non [am Pater , generor , ¢ non ge=
nEro .

QVAESTIO CIIL

Viram Verbum dininum pér [¢ procedas ex co=
gnitione intuitinas @ comprehenfiua non.
Jolum dinine effentiey & attributoram,
fed etiam omninoy dininaram Per-
: fonarums s omnitum creatdvaArnm
polfibiliam 5 & omninm veri-
tatam necelfariarnm °

S. The q. 34.a. 3.

1. Idetur vera fententia Scoti in 2. dift. 7.
quaft.t. art, 2, & in primo diftinct.10.
docentis Verbum per fe procedere folum ex
cognitione intuitiva dininz eflentiz , & om-
ninm attriburorim, non autem €x cognitio=
ne intuitina ipus Verbi, & Spiritus San&i,
ac multo minus procedere ex cognitione crea-
turarum poflibiliom ; primo quia fi Verbum
procederet 4 cognitione intuitiva fui ipfius, &
Spiritus Sanéi, procederet ctiam 4 fe ipfo, &
i Spititu Saudo , quod eft abfurdum . Probas
tur fequela : quod enim procedit 4 cognitione
intaitina alicuius obiedti vt exiftentis, co ipfo
procedit mediate 4 tali obieéto vt exiftente,
2. Secundo omnis cognitio intuitiua fup-
ponit foum obiedtum exiftere ; fed cognitio,
€x qua procedit Verbum , non fuppenit Ver-
bum, & Spiritum Sand@um exiftere; ergo. 1
3- Tertio in co fignes in quo procedit Vers
bum,




bum, nonintelligitur; 8¢ multo minus fuppo-
nitur Spititum San&um exiftere ; fed in co fi-
£60, i quo obieft um cognofcitur intuitine ,
intelligirar, & f{apponitur tale obie@um exi-
{ ; inquo progedit Ver-
bum , non intelligitur Parer cognoicerc intui-
tiné Spiritum Sandam .

4. Quarto obie@i fecundatij cognitio non
cft per ferequifita 4d producendum termi-
num intellettionis , qui eft Verbum ; fed fola
cflentia eft obie@um primarium diaina intel-
leftionis ; Perfone, & creature funt obicdtum
folun fecundarium s ergo cognitio dinina-
rum Perfonarum , & creaturarum poilibilium
non eft per fe requifita ad produdionem Vet-
bi.

5. Quinto criamfi P o
Spiritum SanGtum 5 X co pracisé , quad in-
telligerer fe ipfum, & Verbum , producerct
Verbum ; ergo cognitio Spititus Sancki non..
elt per fe requifita ad produd@ionem Verbi.

Sexto fi Pare et Verbum ex

itione intuitina ipfius Verbi, in figno

lenti produ@ionem Verbi, ftiret
buwm ex fc debere nafei s confequens eft ;
dum , ideogue Cyrillus Alexandrinns Jib. 1.
Thefauri, cap 8. exiftimat abfiurdum , ac non.
concedendum : Per prizs Patrem dotium fuiffes
quod Filius fibi nafcerctar , quam eum pepererit s
crgo &c.

7. Septimé ideo Verbum eft imago Pa-
Itis; quia proceditiex cognitione intuitina Pa-
tris ; {ed procederer ex cognitione intuitiuas
Spiritys San@i, & geeaturarum poflibiliumes :
ergo eliet etiam imago Spiritus Sandti, & crea-
tugarum pofiibilium : quod efffalfum .

8. Odauo fi Verbum procederet ex cogni-
tione creatvrarum poffibilium, procederet ali-
quo pa&ocx creatutis poflibilibus vt cognitis.

9. Nono licet non cflet poflibilis canis,
aut equus, Verbuig eodem pa@to procederet ;
¢crgo cognitio® pofiibilitatis canis , aut equi
noneft per fe requifita ad produ@ionem Ver-
bi.

10. Refpondeo in cognitione diuina poffe
ranone noftra diftingui plures formalitates .
Prima eft, qua cognofcit effentiam dininam H
fecunda ; qua cognofcit attributa ; tertia, qua
cognofcit Perfonas ; quarta , qua cognofcit
creaturas v poffibilcs , & omnes veritates ne-
ceflariascircd creaturas quinta, qua cognolcit
Veritates contingentes per fCientiam vilionis,
& mediam. Hoc pofito, certum eft Verbum
procedere ex cognitione diuina , que re ipfas
habet omnes iftas formalitates, & oft cognofci-
tinaomnium. Quzritar, verum per fe proce-
dat ex cognitione diuina fecundum onines ¢ x-
plicatas formalitates, an vero folum fecun-
dum aliquas. Vt huic dubio fatistaciamus,
prefenri quaitione examinabimus s Virum.,
Verbum per fe procedat cx cognitione dinina
fecundam quatuor primas formalitates necef-
farias, & quz fpcc’-%mt ad fcientiam fimplicis
intelligentiz : quzftione fequenti examinabi-

307
trum per fe procedat ctiam ex quinty
itate non neceffaria, & quz fpedtat ad
fcientiam vifionis , & mediam .

11’ Quatuor {unt fententize, quas referunt
Vafqucz 1. par. difp. 14z. cap, 2. & Ruiz des
Trigitare difp. 61. {eét. 1. Prima Scotisqui vt
explicat Caictanus 1. parte quaft.34s art, 3. do-
cuit nec Verbum procedere cx fcientia Petfo-
narum , & creaturarum poflibiliam, nec Spiri-
tum Sandtum ex amore carundem , tangquam
€X priucipio, fed ex fcientia, & amore folius
cllentiz , vt perfeQea per omnia attributa , vt
pote quz [pe@ant ad perfetionem eflentix :
Perfonas antem, & creaturas pofiibiles fub
camdem feicntiam, feu amorem cadere necef-
fario ; fed folum concomitantér. Hanc fuific
fententiam Scoti colligitur ex ijs, qua docet
prafertim in 1. dift. 2. q. 2. & dift. 32. @- 2. &
m z. ditt. 1. qu. 10. :

12. Sccunda fententia Vafquez 1.'parte di-
fput. 142. cap. 3. & 4. & difp. 143. €ap-3. K 4+
docet Verbum procedere ranquam ex princi-

ilito ex cognitione eflentix , &

omunium attributorum , & ex cognitione in-

iua Patris, & Filij, cognitionem autem in-

tuitivam Spiritus Sandi, & coghitionem com-

prehenfivam creaturarum poffibilinm effc pu-
£¢ concomitantem .

13, Tertia fententia quorundam , quieam
tribunnt Caictano 1. par. quatt. 34. art. 3. do-
cet Verbum procedere non folum ex cogni-
tione effenti®, & attributorum  fed ex cogni-
tionc non quidem intuitiua, fed quafi abftra-
Ctina ipfius Verbi, & Spiritus San&i . Ruiz ta-
men difput. 61. cap. 1. nu. 10, exiftimat Caics
tanum non docuiffe hanc fententiam .

14, Qunarta fententia, quam exiftimo ve=
ram , docet, Verbum procedere tanquam cx
principio quo per fe requifito, non folum ex
cognitione eflentiz, & attributorum,fcd etiam
€x cognitione intuitiva omnium Perfonarum,
& cx cognitione comprehen(iua omnium
creaturarum poflibiliom , & omnium verita-
tum neceffariarum . Hane fententiam fequi-
tut Ruiz de Trinit. difp. 61, fe&. 3. pro eaque
fect. 2. num. 12, citat Zamel , Bannez , Moli-
nam, Suarez lib. 9, de Trinitate. cap. 3. Valen-
tiam 1. parte quaft. 7. de Trinitate, camques
putat effc Caietani loco fupra citato .

15. Probarur primo : nam dum dicitur
Vetbum produci ex effeatia, vel cognitione
effentiali, afferitur, quod ita producitur & Pa=
tre , vt Pater per eflfenriam, & cognitionem_,
effentialem tanquam per principium quo, fea
potentiani generandi, ac dicendi Verbum_s,
conftituatur poreas producere Verbun, vt ex-
plicatum eft quafl, 102, num. 285 fed Pater
conftituitur potens generate, ac dicere Vers
bumeper cllentiam , tanquam per potentiam..
generativam , quz efientia, ve oftenfum c
qualt.42. eft cognitio neceffaria omnium, qua
Deys Pater intelligit s ergo. Ex proportionali
ratione Spiritus San&us producitur ¢x amore
omaoium, que Pater, & Filius amant , cuom po-

Qq 2 wata

1
i




e b4

Lo

De Eﬁ){‘;mmi;i

.entia {pirativa it effeatia diuina,qu eft amor
necefarius omnium,quz Deus amat, vt often-
{um cft quaft. 43.

16, Dices ergo Spititus San&tus procedit
cx coguitione eflentiali eadem pacto , ac Ver-
bum , & Verbum procedit ex amore ¢flentiali
codem pacto sac Spiritus Sanétus .

17, Refpondeo ncgo ly eodem pacto . Nam
Verbum ita procedit ex cognitione, vt {it Per.
{onaliter in linea cognitionis, non amoris 3
Spiritus Sanétus itd , vt fit in linca amoris,
non cognitionis : ideoque fimpliciter, & abfo=
luté Verbumm dicitur procedere ¢x cognitiong,
fon ex amore , Spirftus Sanctus é conuerfo
veexplicatum ¢ft g. 08, num. 8.

18, Probatur fecundo: nam Verbum pro-
cedir ranqaam ex principio guo per fe requifito
ex cognitione omninm , que Pater dicit per
Verbum s fed Pater per Verbum dicit non fo=
lum cfentiam,& attributa,ifed etiam Perfonas,
creaturas poflibiles, & omnes veritates necefs
{arias,& vniverfim omnia, qua fcit; ergo Yer-
bum procedit tanquam ex plincipio que per le
requifito ex cogaitione omniam horum. Ma-
jor probatur : nam Verbum procedit tanguam
¢x principio guo per fe requilito cx cognitone,
qua Pater conflituitur proximé potens produ-

cere Verbum : fed Pater conflituitur proxime
potens producere Verbum per cognitionem ,
qua fcit omnia,qua debet dicere per Verbum:
vaufquiique enim conftitnjtur proxime po-
tens aliquid vere dicere per hoc, quod illud
{ciat ; ergo. Probatur iam minor,quod nimi-
run1 Parer per Verbum dicar voiuerfim om-
nia, qua {cit. Nam Verbum dininum von cft
Verbum imperfedum , & inadequatum, fed
eft Verbum perfc&tum, & adxquatum o=
nium, qua Pater fcit 3 ergo Pater per Verbum
dicit non folum effentiam, & atwibura, fed
etiam Perfonas, creaturas poflibiles, & vniuer-
{im omuia, qua fcic. Probatur antecedens au-
&toritate Patrum . Athanafius in Epiit. de de-
cretis Synod. Nicene circd medium dicit : Non
enim multa verba funt , vt vnanquodque corum ins
fulfcicns habeatur , fed vnuwm ¥ erbum ; vt illud fo-
Lum perfectum babearur . Bafilins homil. 16. iny
illud Iu principio evat Verbum , dicit i Car Vers
bum } Duoniam iniago ¢ft genitovis, totum in fe
pnonfirans genitovem s nnllam indé partem deducens
<& pevfe@le in fe exifiens, quemadmodum feve verbum
neftrum , quod totius noflra cogitationis imagingin ve-
fert. Cyrillus Alexandrinus Dial. de Trinitate,
1ib. 2. Ferbi cuidem ex mente enunciatio ctiaw na-
tinitas ¢ff paffionis expers , € genitum non diuiditnr 5
smanct autem magis iy mente s que genuis ; & men-
tem, que gennit 5 in [e babebu fufficientiffimé, &
mavifefi¢ demonfirabir . Augullinus lib. 15. deo
Trinitate, €ap. 14. Tanquam fe ipfum dicens Pater
gemsit Fevbura (ibi equale per omnia« Nou enim fe
ipfum integre s perfelieque dixiffet ; fi aliquid minns,
ant amplins cffet in eius Fevbo , quam in ipfo . Ideo
e bism boc verd wentas eft,quia quicquid in eq feiens
tia yde qua genitum off > & dnipfoeft . Fulgentius
1ib 2. ad Monimum ; cap. 7. dicits Ne¢ minys

prédi;f‘f}iua &ec.

aliquid habet Verbum, quod ex mexte nafiituys quanm
ea mens ; de qua nafcitur « Anfelmus in P:o:oiul-
gio cap. 23. Quoniam autem idew cft fummd Spi-
vitui [cive 5 quod imtelligere s fen d , neceffeeff 5
quod eedem modo [ciat omnia s que [Cit » quO €4 dicit,
aut ineelligic .

20. Refponderi poteft primo c¥ principijs
Scoti,quod ficat in dinina coguitione dil
guuntur formaliter ex natura rel quatuor for-
malitates ; prima , qua cognolcit effentiam vt
obic&um primariuas » & hac fola eft formali=
tas primaria divinz cflentiz, & cog jonis s
fecunda , qua cognofcit actributa
cognofcit Perfonas; guarta, qua cognoicit
creaturas poflibiles &c.& ift

te tres funt formas
litates fecundarixsfic proportionaliter in Ver-
bo ditinguantur ex natura rei quatuor for-
malitates ; prima, qua Pater per Verbum dicit

cfentiam vt obie@um primarium, qu® fola |
eft formalitas primaria Verbi fecunda , qua .

Pater per Verbum dicit atrributa ; tertia,, qua
dicit Perfonas ; quarta,qua dicit creaturas pof-
fibiles: & iftee funt formalitates fecundariz ip=
fius Verbi. Dum igitur afferitur, quod Ver-
bum per fe procedit folum ex cognitione ef
fentiz , afferitur, quod Verbuin fecunduris
conceptum primarium procedir per fe folum
cx cognitione eflentiz, fed non negatur, quod
Verbum dininum adequate {fumptum noos
folum fecul m primarium , fed
ctiam | s fecundarios, &
{ccundarias formalitates procedat per fe ¢x co=
ghitione omnium , que Pater {cit.

2i. Reijcitur hzc dodrina , primo quia

vt didtum et gueft. 47. in dinina cognitione

non dtﬂmgu&_n:ur formaliter ex narura rei,
neque virtualiter intrinfece formalitates, quis
bus cognoftit efentiam; atrributa, Perfonas ,
& poflibilia ; crgo refponfioallata autitur fup-
pofito falfo

22, Reijeitur fecundd: nam Verbum die
ginum fecundum {uom conceptum prima-
rinm cft Verbum , quo Pater adequarté, &
compiehenfiué dicitcflentiam ; ergo procedit
per fc ex cognitione adzquata,& comprchen=
fina dinine cfentiz ; fcd cogaitio adeq uata,&
comprchesfiua dinine efentiz includit co-
gnitioncm adequatam, & comprehenfinams
artribntorum , Perfonarnm, & omnium pof-
fibilium; crgo Verbum fecundum fuum cone
ceptam primarium per fe procedit ex cognis
tione adzquata , & comprehenfina ombium.s
horum . Probatur antecedens affumptumo .
Effentia enim divina per fe ipfam eft adequa-
ta rativ omnium atrributorum, Perfonalita-
tem, & vniterlim omnium , quz cum ipfa
realiter identificantur ; ergo non poteft coms
prchendi, quin cognofcatur, quod eft ratio
adequata omaium horum ; fed non poteft co-
gnolci, quod eft ratio adzquata omnium ho-
rum , quin hazc gmnia adequate , & comprex
henfiuc cognofcantur ; ergo non poreft com-
pechendi dinina effentia,quin comprehendan=
tur omnia,; quz cum ea realirer identifican-

tur,




o

e

&

Ry
sy

i

Liber Il. Quaftio CIIL

fur,adec que quin -ﬁprchcndatur omaipoten.
tra,qua identificatur realiter of efséria divina;
{ed non potelt comprehendi omnipotentia ,
quin comprehendantur omnia poflibilia, qua
poflunt per divinam omnipotentiam fieri ; er-
£0 non. potelt comprehendi effentia dinina ,
quin cadea comprehenfione comprchendan.
turattributa, Perlonz, & omnja pofiibilia.
(Inn{umatur . nam Pater aternus pet com-
prehenfionem divinz effentiz beatificarur, &
perfediflime quictatur ; fed nifi cadem cogni-
t:ione comprchenderetateributa, Perfonas , &
omuia poflibilia, non beatificarctur,nec quic-
taretut; ergo &c.,

23, Secuado refponderi poreft iuxta fen-
tentiam aliorum , qui dicunt in divina cogni-
tonc formalitates uilas ditingui folum rarig-
ne noltra . Ergo dici potelt , quod ctiam in
Veibo proportionales formalitates diftingui-
tur ratione noftra ;& ficut diuna cognitio ta-
tione noftra primario conflituitur folum per
hoc, queod f1t cognitio ¢llcnaz, fic dininam
Verbum ratione nolira primario confituitur
folum per hot, quod Pater per Verbum dicat
eflentiam , ac proinde Verbum fecundum s
{fuum ceonceptum primarium rationc neftra
per fe procedit folum cx cognitione effentiz,
licet [ecunduwim conceptus {ecundarios ratione
noltra procedat ctiam ex cognitione attribu-
torum S¢.

24. Reijcitur hzc refponfio: nam dinina
cognitio ratione qoih.i primario conitirultar
per hoc, quod fit cognitio dinina efientia ,
non quahfcunquc , fed adequata, & compte»
henfiua : & proportionaliter Verbum diuind

. conltituitur per hoc, quod Pater per Verbam

dicar effentiam, non vicungue, fed ad zquate ,
& comprchenfing ; ergo Verbum dininumo
fecundum {uum coaceptum primarjum per fe
procedir ex cognitione dininz effentiz , non_s
qualicunque, led adzquara, & comprchen(i-
ua; fed cognirio adequarta, & comprehenfina
divine cffentiz includic comprehenfionem
attributorum , Perfonarum, & omnium pofii-
bilium s vtoftenfum cft n. 22.ergo .

25, Ad 1. nego fequelam. Ad prebatios
nem diftinguo antccedens: quod procedit 4
coguirione intuitiua alicuius obiecti vt exi-

‘ftentis s qua cogoitio (it imago talis obiecti ab

ipfo procedens, co iplo procedit mediaté 4
tali obiedto vt cxiltente, concedo: quae co-
guitio non fit imago , {cd potius cxemplar
obiedti» nego 3 & nego confequenuam , Co-
gnitio intuitiua creata {emper eft imago fui
obiedti formalis;proced@s ab objecto tanquam
ab exemplari i & quia quod procedit ab ali-
quo, procedit etiam mediatt ab eoya quoil-
lud procedit , ided iu creatis quod proceditd
cogunitione intuinua alicwivs obiedi, procedit
mediaté & tali obieéto. Cognitio mmtunitiua,
qua Pater videt Filium, & Sprritum Sanctum,
non ¢ft imago; fed potius exemplar Filij, &
Spiritus Sanéti : & quia exemplarnon proce-
ditab imagins, fed potius_imago procedir ab

399
exemplari, cognitio intujtiua , qua Pater vi-
det Filium , & Spiritum San&tum, non pto-
cedit 4 Filio , & Spiritu Sancto, led clt prin-
cipium guo Filius , & Spiritus Sanctus proce-
dunt 4 Patre, vt diGtum elt num.16; (ed quod
procedit 4 cognitione intuiniua obicdtr, que
non procedit 4 tali obieéto, non debet media-
t¢ procedere d tali obiefto; ergo non fequitar,
quod Verbum procedat mediate 4 ¢ iplo; &
4 Spiritu Sando.

26. Dices: Pater percognitionem cfien=
tialem intuitiug¢ cogaolcit Verbum cxifteres »
fed obicétum vifum non potelt procedere cx
cognitione intuitina, qua videtur exifteres s
crgo&e.

27. Relpondeo nego minorem . Si intels
ligamus cognitionem 1ntuinuam, que videat
exilterc imaginem (ui ipfius, obieGtum vifum
procedit ex cognitione intuitina , qua viderur
exiltere 5 fed Pater videt Verbum exiltere vt
imaginem Patris, qui eft cogaitio intuitiuas

.Verbi; ergo non eft mirum , quod Verbumes

procedat cx cognitione intuitind, qua Pater
videt Verbum exiftere . Diflicultas hoc inteis
igendi prouenitcx co, quod noftra cognitio
intuiriua nunquam et exemplar, {fcd femper
cft imsgo obiedti vifi, idcoque procedit ab
abiefto,tanquam ab exemplari, obicttum au~
tem , quod cit exemplar, non procedic d fua
imagine; fed Pater eft cognitio intwitiza Ver=
bi tanquam imaginis , ird vripfe fiz cxemplar;
ergo . ‘

23+ Ad 2.diftinguo ecodenmy pallo maio-
rem; omnis cognitio intuitiua , que fir ima-
go obiecti wili, fuppounit fuum obieftum cxi-
ttere , concedo ; qua non fic imago, fed po-
tius excmplar, nego; concedo minorem ; &
nego conlequentam . Cogaitio, qua Pater
videt Verbum, & Spiritum Sanédum cxiltere,
non {upponit Verbum , & Spiritum Sandtum
exiltere, fed 4 Verbo, & Spititu Sancto fuppos
nitur cxiftere.

20. Ad 3. concedo maiorem, & diltinguo
minorem : in co {igno , in quo obicGtum co~
gnofcitur intuitiué cognitione: qua firimago
talis obiecti, obie@Gum intelligitur , & (uppo-
nitar cxiftere, concedo : (i cognolcatar co-
ganitione , quz non (it imago, fed exemplar
abiedli » obieGum fupponitur exifters , negos
& ncgo confequentiam . Cum cognitio in-
tuitina elt imago obie&li, obieCtum (upponis
tar exiftens ante fignum,in quo et coguirio ;
at cuim cognitio intuitiua non eft imago, fed
cxemplar, obiettumn non fupponitur exiftere
ante cognitionem , fed cogaitio fupponitue
exiftere ante cbieftum , figuidem excmplag
fupponitur exiftere ante imaginem . Cogni-
tio 1gitur intuitiva , quaz elt imago abiedi, vi-
det obie@um vi exiftens in figno priori ad co.
gnitionem ; at €ognitio intuitiua , que cft
cxemplar obicétis videt obieGtum ve exiftens
in figno pofterioriad cogmitioncn. Ad vitan.
das zquikocationes aducreendam eft , quod
hzc prepofitio s In co [igno, in quo & Patre Fis

Lius a




1
I I

R

duplicem fenfum ;alt

eodem figno, & non in figno prior ad

iam Fili] , & Spiritus San&i, & hic fen-
fus et falfus: nam cognitio illa,cum fit cx
plar, exiflit in figno priori. Sccundas fenfus
ct, ve fignificerur Filiom »
&tum exittere pro co figno.ob

5

videntur exiftere, & hic fenfus eft vert
d’ater vi s itam Sar
{1« 1o, pro. quo vere

exift m eft pofterius i
goo ipt G licatur exemplo.
Hezc propofitio: Omnia exifiunt pro eo terapore ,
pro quo Deus vides illa exifteve , poteft habere du-
plicem {fenfum, alterum verum , alterum, fal-
fum. Sifenfus fit, quod omnia exiftunt pro
tempore obiediuo, quo videntur egiftere
propofitio eft vera: i fenfus fir, quod omnia
exiiunt pro tempore , quo exiftic diuina co-
guitio s propofitio elt falfa : nam cogaitio di-
uina exiltit ab xrerno, & femper, creature
autem non caltunt ab zterno, & femper .
1dem proportionaliter dic in cafu noftre. De-

bet etiam aduerti, quod hic abftrahimus a
juzltione s de qua egimus fupra qualt o7.
jtram prioritas.hec fignorum {it vera prio-

ritas originis, vel fit prioritas folum ratione
noftra.

0. Ad 4. diltinguo maiorem : obicdi fe-
cundarij cognitio, qua noa inciuditar in co=
guitione cou cnfiua obic&i primarij, non
eft per e requitita ad productionem Verbi ,
concedo; {11ncludatur in cognitione compre-
henliua obiedti primarij , nege : difinguo co-
dem pacto minorem;& nego confequentiam
Quia Verbum diuinumfeft Verbum adequa-
tam , ad elus productionem per fe requiritur
cognitio adequata , & comprehenfiua divine
clleatia , qua co ipfo eft ctiam comprehenfi-
ua omninm obiedtoram materialium, & fe-
cundaciorum , atteibutorum nimiram, Per-
fonarum , & poflibilium, vt ditum eft n.22.

31. Ads. diftinguo anrecedens: etiyméi
Pater nos intclligeret Spiritum San@um,ex co
pracise quod intelligeret fe ipfum, & Ver-
bum, produceret V erbum inadzquatum , &
amperfedum, concedo; Verbum adzquatum,
& pecfetum , nego; & ncgo conlcquentiam .
Si Pater non intelligerer Spititum SanGum, e
ipfo nonintclligeret adequare, & comprehen-
fiuc divinam clicntiam ; ergo non produceret
Verbum adzquatam , & perfe@um: fed Ver-
bum diuinum , de quo loquimur, ex fuo
COnCepty primario ¢ft Verbum adequatym .,
& perfc8um ; ergo .

32. Ad 6. concedo fequelam , & nepo il-
lam effe abfurdam , Cyrillus negar Pat:cbrn in
Pprioti {cinifle Filium ea prioritate , quam ex-
I?’;g:tc;g;?x}agaéur Eunomius , contra quem
oDt £4 Lunomius conabatur probare

3 o Patris preceflific nasiniratem.,

t 1 Primaus fenfus eft , vt
cetur viflonem , qua videntur exi v,

proguctiua &c.

Filij priotitate, qua cognitio cof

tatitia pra-«

ceditilla , de gnibus vt liberé faciendis con-
fultamus ; ergo hanc tantum prioritatem ne-

gat Cyrilins , ideoque addit. Nam ff per prius
confilio vfus cft , & per prius didicit Filium [1bi fu-
tuvum, [patia cevte aliqua Filium pracedent. Sed ipfe
@ temporis 5 & fpatiy creator eft -

33. Ady. nego fequelam. Ad imaginem
non fufficit , ve-procedat 4 cognitionc intuitis
ua alicuius, fed requiritur, vt immediaté , vel
mediaté procedat abillo; fed Filius itd proce=
{it 4 cognitione intuitina Patris , vt immedia-
cdatab ipfo Patre per a&ionem imita-
licatum eft quzlt. g8. at itapro=-
¥iy 86

tizam, vt ex
cedit 4 cognitione intuitiua Spirirus Sa

creaturarum poflibilinm yvt neque mediaté -,
neque immediate procedat abillis , vr didtum
eft num- 25. ergo Filius licet procedat 4 cogni-
tione intuitiva Spirirus Sanéi, & ereaturarum
poflibilium, non eft imago Spiritus San¢ti , &

creaturarum pofiibilium.

34. Ad 8. nego fequelam . Licet Filius
procedat ex coghnitione intuitiua creaturarum
pofiibilium , tamen nullo modo procedit
creataris poflibilibus vt cogmitis, guiaex di-
&is num. 26. Filius procedit 4 cognitione in-
tuitina eres um pofifibilium , quz cogni-
tio, cum non {it imago, (cd exemplar creatn-
rarum, nullo modo procedit & creaturis pofli-
bilibus .

35-  Ado. neg ccedens . luxta, meas
ptincipia tradita qua(t. 47.& 48.Logicx dinina
effentia per fe ipfam cft prima poffibilitas om-
niwm poflibilium , & prima impoffibilitas om.
nium impoffibiliupa ; ac proinde ficanis, &
¢quus, aut aliud quodcunque poffibile non
eflet poftfibile , non darerur effentia diuina,nee
darctur cognitio comprehenfina effentie diai-~
nx; ergo coin caf Verbum non procederet,
prafectim cum pee fe ipfum {ic Verbum , quo
Pater dicit efic poffibilia omnia , que de fato
funt poftibilia. Addo , quod {i fupponatur
cum Valquez t.par. dilp.so.cap.4. & dilp.104.
cap. 4. 5. & 6. coguitionem,qua Deus cogno-
{cit poffibititatem omnium po(fibilinm, com-
pleri per ipfam poffibilitatem obie@iuam pof-
fibiliom diftinétam 4 Deo , Verbum per {eo
procedit 4 cognitione pofiibilium fecundum.
id , guod talis cogaitio dicit in re@o , non aue
1dum id ; quod dicit in obliguo. Co~

Fe

CoO anty

gnitio enini dining iwxta hanc feanrentiam in-

o ipfam poffibilitatem poffibi-
t Verbum non procedit , vt magis
explicabitur quz(tione fequenti.

QVAESTIO CIV.

Virum Verbum pracedas ex coguitione
Veritarui contingentinm 2

T Idetur Verbum non procedere ex co-

: gnitione veritatum contingentium ,
PXImo , quia nullum neceflarinm: procedic
cx




L his.

Lib. I. Quaftio CIV.

ey aliquo contingenti, & quod potuit non efs
fe: fed hac determinata fcientia vifionis , &
media, qua-Deus videt mundum exiftere , &
quod fi dediffet Iudz aliam vocationem , non
peccaflet s eft contingens , & potuitnon efle in
Deo ; Verbum autem cft neceffarium , ac non
potuit non effe; crgo.

2.  Secundo ad producendum Verbum f{uf-
ficit {cientia , qua Deus comprechendat fe ip-
fum ; fed fcientia vifionis , & media , non re-
quiritur ad hoc , vt Deus comprehendat fe ip-
fum ; ergo &c.

3.  Tertio in Deo actus liberi funt pofte-
riares adtibus neceflarijs 5 fed genecratio Vers
bicftactus neceflarius; crgo generatio Verbi
cft prior aétibus liberis, ac proinde Verbum
cum fupponatur produdtum ante {cientiam
vifionis, non potelt procedere ex {cientia vifio-

4. Refpondeo duas effe fententias . Prima
Valenti® 1. par. quafl. 7. de Trinitate, punse
&o 2. docet Verbum procedere etiam ex {ciens
tia vifionis, & media veritatum contingens=
tinm . Secunda communior Caictani 1. par.
quaft. 34 art, 3. Bannez, Zumel, & Molinz
ibidem , Suarez lib. 1. dc Trinirate, cap. 7. &
lib. 1 1. cap=2. Vafquez 1. par. difput. 143. cap.
1. & aliorum, quos refert , & ex parte {equitur
Ruiz de Trinitate,difput. 63.0ect.4. docet Ver-
bumnon procedere ex fcientia vifionis, & me-

* dia veritatum contingentium .

5. Dicendum primo : Verbum procedit
€x cognitione omnium veritatim etiam con.
tingentium. Probatur: nam Verbum proce-
dit ex'cognirioncomninm, qua Pater dicit per
Verbum ; fed Pater per Verbumdicit omnia ,
que fcit, ac proind¢ omnes veritates ctiam -
contingentes , puta mundum exiftere , Filinm
Dei effe incarnatum &cs.ergo.

6. Dicendum fecundo : Verbum fecun-
dum'id , quod dicit in re¢to, proceditecx co-
gnitione coatingentium fecundum id , quod
talis cogunitio dicit inre@tc, non autem fe-
cundum id, quod talis cognitio dicit in obli-
quo.

7. Pro explicatione conclufionis fuppono
ex di@is quaft. 57. cognitionem; qua Deus co-
gnofcit veritates contingentes , puta qua co-
gnofcit mundum exiftere,, importareinteéto
cognitionem neceflariam Dei, & in obliquo
applicationem aliquam contingentem,qua co-
gnitio illa neceffaria determinatur ad hoc, vt
fit cognitio dicens ‘mundum exifterc. Pro-
portionaliter Verbum dininum in quantum.s
Pater pet ipfumdicit etia veritates contingen-
tes, puta mundum exiflere , importat in re@o
entitatem ncceffariam ipfius Verbi, & in obli-
quo applicationem contingentem , qua ipfum
Verbum neceflarinm determinatur ad hoc, vt
per iliud Pater dicat mundum exiftere . Hoc
pofito; affero Verbum fecundum fuam entira-
tem neceffariam s quam importat in reéto,
procedere & tognitione contingentivm fecun-
dum entitatem neceffatiam , quam dicit in re-

311

¢to, non autem fecundum jllam applicatio=
nemcontingentem , quam talis coguitio dicic
in obliguo: Probatur: nam Verbum fecun-
dum fuam entitatem ncceflariam non potelt
procedere ab aliquo contingenti s fed coguitio
contingentium fecundum applicationems ,
quam dicit in obliquo, feft contingens; ¢rgo
Verbum fecundumid , quod dicit in rectos &
cft neceffarium , non poteft procedere abillo
conringetti, quod cognitio contingentium.
dicit in obliquo ; ac proindé procedit 4 cogni=
tione contingentium fpecificatiué , & mate-
rialiter fimpta , non autem reduplicatiug ; &
formaliter fumpta.

8. Dicendum tertio : Verbum divinums
fecundum illam applicationem contingent€ ,
quam importat in obliquo, procedit 4 cogni-
tione diuina etiam fecundum applicationems
contingentem , qua determinatur ad cogno-
fcendas determinaté veritates contingentes ,
puta mundum exiftere; Filium Dei efle incar=
natum &c. Probatur:nam Verbum fecundum
applicationem contingentem , qua per illud
Pater conftituitur dicens veritates contingen=
tes, procedit 4 Patre prout potente per Vers
bum dicere tales vetitates , & dare illi talems
applicationem : fed Pater conftituitur potens
dicere per Verbum veritates contingentes, per
hoc; quod fciat veritates contingentes, & f{ic
applicatus ad 1llas cognofcendas 5 puta confti-
tuitur potens dicere munduim exiflere,per hoc,
quod fciat mundum exiftere , & (it applicatus
ad cognefcendam mundum exiltere ; ergo
Verbum fecundum illam applicationem con=
tingentem procedit a Patre prour habente pro-
portionalem applicationem contingentem .
Confirmatur : nam Verbum omnia habet i
Patre ; ergo etiam applicationem contingen=
tem ad dicendas veritates contingentes habet
d Patre: fed Pater conflituitur potens dares
Verbo illam applicationem contingentem per
hoc, quod (it proportionaliter applicatus ad
cognofcendas illas veritates contingentes; er-
go talem applicationem contingent¢ém habet &
Patre prout habente proportionaliter applica-
tionem contingentem .

9. Ad 1.diftinguo maiorem : nullum ne-
ceflarium fecundum fua pradicara neceflaria,
procedit ab aliquo contingenti , & quod po-
tuitnon efle , concedo : nuilum neceflarium_
fecundum fua pradicata contingentia procedit
ab aliquo contingenti , nego : & diftinguo eo-
dem pacto minorem, & confequens. Nons
eft abfurdum, quod aliquid neceflarinm ha-
bens ctiam aliqua prazdicata contingentia , (e-
cundum talia przdicata contingentia procedat
ab aliquo contingenti; fed Verbum divinum_
ita elt neceffarium’, vt habeat hoc predicatum
contingens , quod per illud dicantar etiam ve-
ritatcs contingentes ; crgo non clt abfurdum ,
quod fecundum hoc predicatom contingens
procedat d cognitionc diuina, vt proportiona-
liter conringente .

10. Ad 2. diftinguo maiorem:ad Verbum
pto-




lum; in-quantam per illud di

s neceffacia, fufficit fcientia

) C I prodacendum Ver-
in quantum per illud dicuntur etiam.

¢ entes, (ufficit fcientia necef~

rem s -’.'OHL'CC{O minorcns ; &

Juent Ad producsnduni,

-rbunts in quaatum eft Verbum , ' quo Pa-

ter dicit omnes veritates ctiam contingentes,
gnitio'neceflaria; fed requiritur
itio contingens, {cientia nimirany

miedid, vt explicatum eft
d 2. concedo maiorem ; & diltinguo
: generatio Verbi fecundum fe eft
s'pecellarius, ¢oncedo: generatio Verbi

: cati-ad dicendas etiam ‘veritates con-
tineentes ; cft aGus neceflarins , ctiam fecun-
dum modificationens,quam dicit in obliquo ¢
nego: & diftinguo codem paéto confequens.
Generatio Verbi, fi fumatur fecandum {e pra,
cis¢, eft adtus neceflarius , & pracedicadtus li-
beios le (cientiany vifionis, & me-
diam, & non procedit ex (cientia vifionis , * 8¢
media . At generatio Verbi proot modificata
ad hoc,vt (it generatio Verbi ve dicentis etiam
veritates conungentes,; eft contingens quoad
falem anedificationemy,. & non cft priar acti-
bus liberis, & fcientiavifionis ; ac medias &
procedit ex (Cientia vifionis, & media, vt
¢xplicarnmeelt.

12, Dices. Verbum ante fcientiam vifio
nis, & medram intelligitur adequatd genera:
tum ; ergo-gencratio Verbi non poteft proce-
dere a fcientia vifionis , & media.

13. Reipondeo,; diftinguo antecedens tin-

1 lzquate generatum generationes
ita ad hoc, vt fit gencratio Verbi, vt
ntis etiam veritates contingentes, nego:
one non modificata ad hoc, concedo :
& diftinguo codem pactocanfequens . Gene-
ratio Verbi vt modificata ad hoc, vt fit gene-
ratio Verbt, vtidicentis omnes omaind veris
tates ctiami contingentes » non intelligitur an-
te fcientiam vifionis, & mediam . Patet enim
antequam per fcientiam vifionis , & mediam_,
{ciat veritates contingentes, non intelligitur
genctate Verbum vr dicens veritates etipm.
contingentes ; ergo generatio vt {ic modifica-
ta, proceditetiam cx {cientia vifionis , & me-
dia, veexplicatum eft .

14. Debetaduerti, quod proportionaliter
ac Verbum procedit ex cognitione thm pecef
faria , tum contingenti , Spiritus Sanctus pro-
gcdlt ¢X amor¢ dinino tum neceffario , tum li-
beto .

QVAESTIO CV.

Virum allus notionales s boc eff gemeratio Ver,
biy & [piratio Spiritus Sandti fint volun~
tary > ac liberi, el potins weeefa-

74, dc natwrales?

8. Thome g.41. art. 2.

13 Idetui genecratio Filij fuiffe Patri fim-

pliciter volantaria, & libera ; pri=
mo quia Pater 4 nullo poteft cogi, vel necefli-
tati ad generandumvFilium ; ergo volunrarie,
& hibére-geniic Filinm., itd vt poruerit’ nons
generate’; vt docuerunt Arriani, & Euno-
miani.

2. +Secundo ideo Pater voluntarié , & libe-
& condidit mundum’, quia & nullo potuit cos
oi , vel neceflitari ad mundum creandum ; fed
1 nullo potuit'cogi, vel neceflitari ad generan-
dum Filium , & producendum Spiritum San=
ftum ;5 ergow.

3. Tertié Hilarius lib, de Synodis de Patre
dicit s Non naturali neceffirate dultns geonit Filiums
Audoretiam libri6s. .quaelionum ad Oro-
fium , qui habétur inter opera Augultini to. 4.
videtir negare, quod Pater Filinm genueric
neccflitate; {ed-fi non genuit naturali necefli-
fate, genuit voluntarié, & liberé; ergo .

4. Quartd Bilius procedit vt V.etbum ; fed
omne Verbum procedic d dicente per volua-
tatcim ; crgo’. .

. Quintoad Colofs. 1. de Deo dicitur
Tranflulic invegnum Filij dileCtionis fue 5 {ed diles
&io eft voluntarissergo Filins procedit per di«

' n , & volumiatem . lo: 3. dicitur: Pa.

ter diligit Filiwm , & omnia dedit in manus ejus; Ct=
go dilcdtio¢ft ratio, quare Pater dedi
omnipotentiam , & omnia, lean. 5. d

Pater enim diligit Filium , & omnia demonfit

gue feeit; fed Parer eatenus demoaftrat Filio
omania , qua facit , quatenus créandarum re-
rum fotitiam per generationem Eilio com-
municat, vtexplicant Chryfoftomus ; & Cya
rilins Alexandrinugs in commentatio cius los
ci, & lib.1. Thefaur. cap.8. ergo diledtio, ac
proinde actus voluntatis eft ratio,cur Parer ge-
neret Filium ,-& illi per generationem omnija
communicet

6. -Sexto videtur, quod faltem Spiritus
Sanétus cum procedat per voluntatem, proce-
dat nom naturaliter; fed voluntarié , & liberé,
vt docuit Scotusin 1. dift.10.qu. 1. & guod-
lib.16. art.2. & 3. Nihil enim eft magis volup.
tarjum, & liberum ; quam amor; fed Spititus

Sanétus procedit vt amor s ergo.

7. Scpu’m@ Ariftoteles 9. Metaph. cap. 5.
texf.10. potentiam dinidit in rationalem, & ir-
rationalem, ac docet has potentias per hoe
differre, quod potentia irrationalis et determi-
nata ad ynum , potentia rationalis non eft de<

termi=




Liber II. Quaftio CV.

terminata ad vaum, fed eft potentia plurium,
& contiariorum ; fed voluntas diuina clt po-
tentia rationalis 5 ergo non eft d_ctcrminam ad
vnum ; ac ‘proindé non naturaliter , fed Libere
fpirar Spiritum Sané&tum .

3. O&auo cidem potentiz non . poflunt
conuenire oppofiti modi operandi , a¢ prafer-
tim modus operandi naturaliter, & modus
operandi libeté, qui maximeé diftant ; fed di-
uine voluntari conuenit modus operandi [i-
bere ; ergo in productione Spiritus San&i non
poteft illi conuenire modus operandi natura-
liter.

9. Nono libertas eft maior perfeétio ope-
rationis, qua neceflitas ; fed produdtio Spiritus
San@i debet effe perfedtiflima operatio;ergo .

10. Decimo voluntas perfe@iffima circa
obieGum perfetiffimum, perfe@iflima cogni-
tione fibi propofitii  debet operari modo pet»
fe@tiflimo ; fed perfe@iflimus moduos operandi
eft liber ; ergo voluntas diuina circa fuum pet-
fectifimum obie@um , hoc eft circaidiuinam
bonitatem debet operari liberé, ac proinde Pa-
tet , & Filius debent liberé fe mutuo diligere »
& fic producere Spiritum Sanétum .

11. - Vadecimo libertas cft perfedtio fimpli-
citer fimplex actus voluntatis ; ergo actus vo-
luntatis ; que producitur Spiritus Sanctus, de-
bet efle liber .

12. Recipondeo; quod non in codem fenfu
Arriani,& Eunomiani dixerant proceilionem
Filij , & Spiritus San&i efle voluntariam,, & li-
berd ; in quo aliqui Scholaftici docuerunt pre-
fertim {pirationem Spiritns Sandli efle vo-
luntariam; & liberam . Arrriani enim, & Eu-
pomiani docucrunt producdtionem Filij,& Spi-
ritus Sanéi |fuiffe Patri voluntariam , & libe=
ram libertate indifferentiz , ird vt Pater cume
poffet non produeere Filium, & Spiritum San-
¢um , ex confilio, & deliberatione libera vo-
luerit illos ‘producere, ficut liberé condidit
mundum ; cum poflet non conderc, ve refe=
runt Bafilius lib. 2, contra Eunomium , Cyril-
lus lib. 7. & 4. Thefaur. & lib. 8. cap. 1. Hila-
rius libro 4. & 6.de Trinitate , Nazianzenus
Orat. 3 5. que eft 3. de Theol. Athanafius Dial.
1. de Trinitate conrra Anomaun, & alij, quos
refert Ruiz difp. 63. fece 1. At plures Schola-
ftici » licet cam omnibus Catholicis fateantur
productionem Filij, & Spiritus Sanétinon efle
liberam libertate indifferentie , docuerunt non
quidem gencrationem Filij , fed productier
ncm Spiritus San@i effe voluntariam, cum it
adtus voluntatis, & effe liberam libertate a
coaclione, & abomni ncceflitate extrinfecas
fiquidem Pater non coaéns, fed volens,; &
nulla neceflitate extrinfeca neceflitatus 5 fed ex
perfe@diffima, & infinita inclinatione jprodu.
cit Spiritum Sandtum . In hoc fenfu S.'Theo-
mas de: Potentia queft 10. art. 2. ad 3 dicie:
Liberé Spivisns procedit , wontamen peffibiliter , hoc
eft itd, vr poflit non procedere, fed ex neceffitate..
Hune tamen modum dicendi S: Thomas vi-
detur correxifle 1. parte; quatt 410art 2. inw

31%.
corpore s & ad 3. vbi diftinguens modum pre.
ducendi naturalem 4 modo producendi vo.
luntario per hoc ; quod natura agit cum deter-
minatione ad vnum , voluntas autem cum ine
differentia ad verumliber, concludit Spiritum
Sanétum procedere naturaliter , quia procedit
itd, vt non- pofiit non procedere, ac proindé
excludit , quod procedat liberé . In eodemos
fenfu 8. Bonauenturain 1. difl. s.part.1. quaft.
1. docet Filium procedere neceflirate itnmuta-
bilitatis, & addit : hec antem nceeffiras non vepugnat
tibertati, fed folum wertibiditati, qualis in Deo non
eft. Demum in eodem fenfu loguitur Scotus
in 1. dift. ro. quaft. 1. & quodlib. 16. art. 2. &
3. vbi cum dixiffet proceflionem Spiritus San-
¢ticfle neceflariam ctiam ex parte principij, itd
vt impoflibile fuerit Spiritum San&um non.s
procedere, tamen addit candem proceflionem
non cffe natnralem, fed liberam. Videti po-
telt Ruiz difp. 92. fedt. 1. vbi refertetiam Ale.
xandrum, Argentinaim,& quofdam alios Scho-
lafticos .

13. Vi refolnatur quaftio, primo proban-
dam eft contrd Arrianos , & Eunomianos pro-
du&ionem Verbi?, & Spiritus Sanéti non clie
voluntariam, & liberam libertate indifferen-
tiz, fed effenaturalem, & ncceffariam . Se-
cundo examinandumeeft, virum, & quo’pato
generatio, Verbi fic naturalis, vel voluntaria .
Tertio cxaminandum eft, virum, & quo padto
{piratio Spiritus Sancti fic naturalis, vel volun=
taria, & libera.

14. Dicendum primg : vterque aétus nos
tionalis ; nimirum generatio Verbi, & {piratio
Spiritus San&i, cft actus fimpliciter neceffarius,
itd vt non potucrit non dari, ac proindé neu-
ter cft liber libertate indifferentiz . Conclnfio
eit de fide contra Arrianos , & Eunomianos.
Probatur autem primo. Nam Filius, & Spi-
ritus Sanctus funt effentialiter Dens ; fed de ra-
tione Deieft, vt fit ens impliciter neceflarifi;
ergo Filius , & Spiritus San&us funt ens fim-
pliciter neceflarium; fed de ratione entis ne-
ceflarij eft, vt non potuerit non exifteref; ergo
Filius, & Spiritus San&us non potuerunt-non
cxiftere ; fed Filius non aliter potnit exifteres,
quam per generationem, Spiritus Sanétus non
aliter potuit exiltere , quam per fpirationem :
ergo tim generatio , tum (piratio eft effentia-
liter neceffaria, ita vt non potuerit non exifte-
Ic, ac proindé non funr actus liberi libertates
indifferentia .

15+ . Probatur fecundo s nam ficut Deus
non peteft non comprchendere feipfum ,ific
non potelt non producere Verbum adzqua-
tum {ui 3 & ficut non potelt non amare fc ip=

fum infinito amere, fic non poteft non pro-
ducerc amoreny fui, hoc ef Spiritum San-
tum .

164 Infertur primé Patrem non deliberate 5
neque confultate de Filio generando, & Pa-
trem, & Filium non deliberare, neque conful-
tare de Spiritu Sanéto fpirando, vt docuerunt
Arriani; & Eunomiani. Ratio cft; quia deli-
Rr beras




314

betatio; & confultatio datur folam deijs,quz
poflumas facere,, vel non facere, Ided Atha-
nafius orat. 4. contra Arrianos dicitz Ferbum
ex natura gignens non pradeliberat : & non multo
polt: Filtus astem proprium germen fubfiantia Pa-
1yis non aliundé eft , fed d Patye , ideogue deillo non
deliberatur » ne € de [e ipfo deliberare wideatur »
Quia nimirum cum Pater non poffir cffe finc
Filio, eo iplo, quod Pater deliberarer de gene-
rando Filio , deliberaret de fe ipfo , virum ni-
mirua deberet cffe Pater .

17. Infertur fecundo cum Richardo des
Sancto Vi&ore lib. 7. de Trinit. cap.1. in Deo
neon dari gratuitam donationem, qua Perfona
produccns donet aliquid Perfonz produdiz.
Ratio eft ; quia de ratione gratuite donatio-
nis eft ; vt denans donet aliquid, quod poflet
non donare; fed Perfona produceas guicquid
dat Perfonz produ@z ira dat, vt non poffit
nondare;ergo &c. Verba Richardifunt: s
dinina natura mbil ef;vel effe poteft ex operante gra-
tia. Snod enim ¢fl ex fola operante gratia pro audfo-
vis arbitvio poiefi effe , & noneffe. ldem infinuat
Pafilius lib. 4. contra Evnomium dicens , Pa-
ter natura , non conceffione ,

18. Dicendnm fecundd : vterque altus
notienalis, nimirum tum generatio Verbi,
tum fpiratio Spiritus San&i et nataralis .

19. Probatur primo ex Parribus. Deges
neratione igitur Verbi Alexander Epifcopus

jexandrinus in Epift. ad Alexaodrum Epi-
fcopum Conflantinopolitanum dicit s 1//ud ex
wtere ante Luciferum genui te s perfpicué oftendit
natuvaloms que in Filio eft, paterng generationis pro-
prictatem « Athanafios Tra&t. 2. contra Arria-
nos dicit : Filinm effé ex Patre naturale genimen ,
¢ naturalesy fetum , & pavtum . Balilias lib. 2.
contra Eunomiuns dicit: Generationem effe Pa-
tri copnatuvalem s & lib. §» Patrem natura , o ef-

fentialiter genuiffe, Epiphaniusin Ancorato di=
cit: Genujr natura fupra voluntatem : Cyrillus
Alexandrinus lib. 1. Thelauri propé finem_ :
Generatio Patris fieut aéina efl, fic naturalis . Vide
alios Patres apud Ruiz difp. 92. fedt. 3.

20.  De fpiratione Spiritus Sanéti Cyrillus
Alexandrinus -lib. 13- Thefauri cap: 2. dicirs
Spiritus Sanllus natuvaliter ex Patre in Filioefl 1 &
infrd dicits Spiritum Sanétum ex ipfa effentia na-
turvaliter emiffum ; & Dialog. de Trinits lib. 2.
dicit : Spirsium Sanéium naturaliter profundi @ Deo
Patre per Filinm .

21, Probatur fecundo conclufio rationes
defumpta ex S.Thoma 1. parte quaft.41.are. 2.
in corpore, & ad 3. Nam modus agendi proe
prius naturz confiftit in hoe, vt aperatio pro-
cedat 4 principio intrinfeco determinato ‘ad
voum , & propterea neceflario operante s fed
tum generatio Verhi, tum fpiratio Spiritns
Sandti procedit 4 principio intrinfeco deter-
‘minato ad ynum ; & proptercaneceflario ope-
rantesergo . Confirmatur : nam fi aliquidob-

- ftaret squo minus fpiratio Spiritus San&i efet
naturalis; maxime quia effet actus voluntatis;
fed hocon ebfiar ; nam aQus voluntatis djui.

De préccfsione Verbi.

di folet innaturalem s & liberum , vt docet S.
Thomas 1, 2.quaf. 10. art. 1. & 2. quem fe-
quuntur commuairer Philofophi , & Theolo-
gi,qui coafequenter dicuiit amorem vitimi
finis,hoc eft boni vt fie, & beatitudinis in com-
muni effe naturalem 5 ergo &¢.

22, Quures primo , verum aliqua fpeciali
ratione fit naturalis generatio Verbi, qua non
eft naturabs fpiratio Spiritus Sancti.

23. Refpondeo affirmatiué . Ratio eft,
quia generatio Verbi eft acus intellectus; fed
actus iptelle&tus ex fuo genere procedit 4 prins
cipio proximo dererminato ad voum, & fic
procedit naturaliter; ergo gencratio Verbi et
nataralis etiam éx ratione generica adtus intel-
leétus, ac non felum ex ratone fpecifica ralis
a&us. E conuerfo fpiratio eft adtus volunta-
tis ; led actus voluntatis ex fuo genere abfirahit
ab hoc, quod procedat 4 principio proximo
determinato ad vhum , vel indifferenti, ac
proinde ex fuo genere non cft naturalis , fed
prefcindit 4 nasurali, & libero, & cft folums
naturalis ex ratione ipecifica talis actus ; ergo.
Quia gencratio Verbi ¢t naturalis ctiami ex
genere, [piratio Spiritus Sandi non eft natu-
ralis ex genere 5 ided plures Scholaftici , quos -
refert Ruiz difp: 02+ fed. 3. num. 11. diftin-
guunt generationem 4 (piratione per hac,
quod genetatio (it per modum natura, (pi-
ratio per modum voluntans.

24. Quezres fecundd, quare , & inquo
fenfu plures Patres,& Theologi negarint Ver-
bum generari neceffario .

Refpondeo duplicem effe neceffitatens, alia
eft neceflitas perfectionis, immatabilitatis, &
determinatiounis intrinfece ad bonum ; alid
cft neceflitas imperfedtionis , murabiliratis,
violentiz , & coalionis ab extrinfeco ctiam
contrd naturalem inclinationem. Parres dum
negant Verbum , & Spiritum Sandum pro-
cedere neceflario, non negant primam nece (=
fitatem perfe@ionis, fed fecundam imperfe-
dtionis. Siverd queratur viterius, quare plu-
res Patres videantur abloluté negafle necefli=
tatem'dininarum prodn&ionum , cun illam
potuerint in vero fenfu concedere s refpon-
deo illam negafle ex duplic rattone . Prima
eft;.quia peceflitas ve plurimum in-facrs lic-
teris,& apud profanosaudorss fumitur prout
dicit imperfe@tionem - Secunda elt, quia,
cum Arriani,& Eenomiani, contra quos Pa-
tres difputabaae , neceflitatem (umerent ins
malam partem , & prout impottat imperfe-
&ionem violentix, & coadtionis contra incli-
nationetn , & voluntatem patientis ;- Patres
rcfpondenies hareticis: {umcbant necefliza-
tem in fenfu hereticorum pro neceflitate ime
pcrfe&ionis : neceflitatem autem. perfectionis
appeliabant nomine non ambiguo nataralita-
s, ac procefliones dininas dicebant naturas
les. Cum igiturheretici argucbant: vel Pa-
ter genuit Filium ex voluntate, vel ex necef=

fitatc : i cx voluntate s ergo potuit non gene-
rare, & qatequam generaret, deliberauinana
gene-




'r

: Trinit. cap. 2o, Ideo Conci

Liber II;: Quaftio CV. 315

generaret : {i ex neceffitate, quis eum coegit,
& quomodo genwit inuitus ! Patres re(pon-
debant, Patremincque genuifle Filiom cx vo.
luntate , libera nimirum , neque ex neceffita-
tc, coattionis videlicer , de qua loquebantur
haretici, fed modo altiori, & perfeétiori, hoc
et maturaliter , 8 ex natura ; & retorquebant
argumeéium,quarentes, vtrum Pater it Deus,
fit bonus, & mifericors ex voluntate, libera
simitum, vel ex neceflitate ! Sicutergo Pater
¢ft Deus non c¢x libera voluntate , neque ex
neceflitate coa&ionis, fed modo fuperiori,
hoe.eft ex natura, & naturaliter, fic genuit
Filinm , non cx libera voluntate, neque ex
acceflirate coa&ionis, fed modo quodam al-
tiori s hoc eft ex natura, & naturaliter. Sic
refpondet retorquendo allatum argumentum
Arhanafius Orat. 4. contra Artiangs, dicens .
Dicant wobis , quod bonus cff 5 & wifevicors Deys,
ex woluntare ne illi accidit 5 an non ¢ ¢re. Confo-
nat Athanafio Cyrillus Alcxandrinus lib. 1.
T hefauri cap. 8. dicens . . Quid probibet nos guo-
quc ipfos terrogare s vrrnmbonus, mifericors , fan-
£lus 5 wolens Pater fit, an prater voluntatem ? Ea-
dem retorfione vritur Auguftinus lib.1s. de
linm Syrmienfes
Can. 25..& 26. & in cornin expofitione Hila-
rius lib. de Synodis poft medium , decernudt
nec voluntate Patris, nec neceffitate naturali,
cumnollet generare , genitum effe Filium : &
Concilium Toletanum vndecimum in Con=
feflione Fidei , dicit: Denus Pater nec voluntate
nee neceffiraze genyifle credendus ff, quia nee neceffi-
tas in Dewm cadit , nec voluntas faptentian prouve-
sz, Videri poteft Ruiz difp.o2.{eét4s cx quo,
hac teftimonia defumpta funt.

25. Dicendum tertio cuom Magiftro in 1.
dift.6. 8. Thoma cadem dift. & 1. p. quatt41.
art, 2. Alberto - Alexandro, 8. Bonauentura,
& alijs communiter, quos refert Ruiz difp.oze
{ect. 1. num. 6. Generatio f.lij non cft volune
taria voluntate pracedente, tanguam princi-
pio gencrandi vt guod, fed et voluntaria vo-
luntate concomitante. Probatur prima pars:
nam vel loquimur de voluntate effentiali, vel
de voluntate notionali; neutra eft principium
vt quod gencrandi Filiom; ergo. Probaruc
minor : nam volantas cffentialis identificatur
cum Filio, adeoqs non eft principinm »¢ quod
Filij ; einfque generationis paflive. Princi-
pium cnim wt quod realiter diftinguiturab.co,
cuiuseft principiow . Veluntas ctiam notio-
nalisnon ¢t principium vz guod Filij 5 nam Ei-
lius perfonaliter eft adtus intellettus; fed prin-
cipium vz guod adtus iatelletus non eft volun-
tas notionalis, fed intelle@us nationalis , qui
fupra naturam addit aliquid,quod eft in linca
mtelleftus , non autem in linea voluntatis ;
crgo &c. Probaturiam fecunda pars : nam s
ficat Paterita eft Deus, vt velit effle Deus, fic
itd generat Filium , vt velit Filiom generare;
€rgo generat volens voluntate comitantes.
Dixi voluntatem non efle principium guod
Filijs etufque generationis s nam iuxta doétri-

nam traditam quaft.too. effentiaeft potentia
generatiua ; ac principium gxo Fili ; eiufque
generationis paflive 5 fed voluntas effeatialis
cft omnino idem cum divina%eflentia; crgo
in fenfu reali voluntas , feu volitio eficatialis
eft principinm gue ipfius Filij, eiufque gene-
rationis paflive .

26, Infertur, quo pa@to conciliandi fint
Patres , qui aliquando ncgant generationem
Filij effe voluntariam, aliquando id conce-
dunt . Dicendum,quod negant gencrationem
Filij efle voluntaria in eo fenfu, inquo Arria-
ni , & Eunomiani affercbant illam efie volun-
tariam ; fed Arriani, & Eunomiani afferebant
generationem Filij fuiffe voluntariam volun-
tare antecedentl etiam tempore; deliberata, &
libera, ita vt Pater potuerit non generares,
ficut potuit munduni, & creaturas non con-
dere ; ergo Patres negant generationem Filij
cfle voluntariam voluntare antecedenti tem-
pore , deliberata , & libera . In hoc fenfu lo-
quuntur plures Patres , & apud Hilarinm des
Synodis Concilium Syrmienfe contra Photi-
num definit: §7 guis voluntate Dei tanguam vnum
aliquid ex creaturis Filium faffum effe dicat s ana=
thema fit . Aliguando etiam Patres negant Fi-
liam generari voluntarie in eo fenfu, in quo
Spiritus Sandtus (piratur voluntarié , ita ve fit
perfonaliter aGtus voluntatis, & eius princi-
pitum guod fit volunras notienalis, vt dicetur
numero 27.& 28. Iidem Patres dum dicunt
Filium voluntari¢,& volente Patre, genitum,
fignificant, illum fuiffe genitum voluntates
concomitaate, que non effet principium quod
generationis. In hoc fenfu Gyrillus Alexan-
drinus Dial.de Trinit. lib.2< logquens de genes
ratione Verbi dicit: Ef enim non abfque wolun-
tate , que eff natuvaliter , cum voluntas cum natura
eius fimul curvat, vt fit que eft. Et paulo poft:
Fuerit autem fimul Pater Dens , ¢ volens , vt effes
Pater : Iultinus Dial. cum Triphone dicit , Fi-
lium volente Patre prognatum . Addo aliquos Pa-
tres infinuare voluntatem efle principlum quo
gencrationis Verbi. Hilarius enim 12b. 3. des
Trinit. dicit . F nigenitum procreaunit omne , quod
Deus eft 5 per charitatem, atque wirtutem natinitati
eius impartizus 5 ergo fignificat totum Patrem
genuiffe Filium per charitatem , fell amorem,
tanquam per principium guo .

27. Dicendum quarto : {piratio Spiritus
Sancti eft voluntaria, voluntate non folums
concomitante, fed ctiam aliquo padte antece-
denti, gue nimirum voluntas {it principinm
quod Spiritus Sancli, & fpirationis pafiiuz :
non tamen eft voluntaria ficut creatio muns
di, & productio creaturarum eft voluntaria.

28. Probatur prima pars : nam cunz Spiri-
tus Sandtus ex fua proprictate perfonali fit
amer , & fit in linea voluntatis , cius princi-
pium ot quod eft in linca voluntatis, & eft vo-
luntas notionalis s ergo. Probatur iam fecun-
da pars: nam creatio mundi ; & produétio
creaturarum eft itd voluntaria, vt voluntas fit
principium potens muadum creare , & non

Rr 2 creas




=== ==

———

316

ercate, ac liberé fc determinans ad creandum ;
fed voluntas notionalis itd eft principium Spi.
ritus Sanéli» v non pofiit non fpitare Spiri
qum Sindum ; ergo fpiratio noa ¢ft ita vo-
luntaria , ficut grcatjo , & productio creatura-
fum.

20, Dicendum quinto ; licet fpiratio Spi-
yitus Sauéh (it volunptarja, tamen non eft im-
pliciter, & proprig libera .- Probatur: nams
ad a@um fimpliciter, & proprié libernm non
{ufficit, vt {ir voluntarius, fed requiritur; Ve
procedat 4 principio indifferenti, & non de-

crminato ad talem afium producendum; fed
Spiritus Sanétus licer progedat voluntarié,
tamen procedit d principio determinato ad
ipfum producendum ; crgo . Quia ramen Spi-
ritns Sanétus procedit v adtus voluntatis, &
vt liber ab omui neceflitare violeatjz , & coa-
&ionis, & abomnj peceflicate exerinfecas ,
ideo Scorus , & quidam alij relati num, 1 2.
dixerunt Spiritum Sandum procedere libere ,
non quidem libertate ind fferentiz , fed liber-
tate actus voluntarij procedentis {ine vlla ne-
ceflitawe extrinfeca. Sed hic modus loq_ﬂcndi
commyupiter Ieijgitur ,

30, Ad 1. concedo antecedens, & nego
confequentiam . Inter adum neceffariumes
neccflitate imperfedtjonis , & coa@tionis, &
adtum velunrarium, & liberum libertate in-
differentiz datpr medinm, hoc eft adtus natu-
ralis, & negeflarius neceffitate perfedionis,
immutabilitatis,& dererminationis ad vaum ;
ergo ex co, quod Filius non procedat neceffa-
rio neceflitate coactionis, & imperfedtionis ,
non fequjrur , quod procedar liberé libertate
indifferentiz , & contingentiz, [ed dicendum
cum Sanctis Patribus, quod procedt narurali-
ter, & neceflario neceflirate perfectionis , &
determinationis ad vaum , vi explicatum ¢l
UM 240

31, Ad 2.diltlinguo majorem ; ided Pater

volun:arié , & libere condidit mundum, quii
4 nullo extrinfeco potujt cogi, vel neceffitari
ad mundum creandum , neque ex fua natura
fuit intrinfecé determinatus ad mundom con-
dendum ; congedo ; quia pracisé a nullo ex-
trinfeco potuit cogi, vel neceffitari ad mons
dum condendupm , nego; diltinguo eodem
padto minorem ; & nego confequentiams ,
1deo Pater libere condidit mundnm, quia non
folum ab extrinfcco non potuit cogi, & ae-
ceflitari ad mundum condendum , {cd neque
ex fua natura fuir determinatus ad mundum
condendum; fed Pater ex fua natura determi-
natur ad f¢ communicandum communica-
tiong perfedta per intelle@dum, & voluntatem,
per generationem Verbi, & (pirationem Spi-
ritus Sanétis ergo Filinm, & Spiritum San-
ftum producit patugaliter, & neceflario, non
autem voluntari¢ , & liberé «

32 Ad 3. Hilarius, & alij Patres, dum
dicunt Filium non effe genirum naturali ne-
ceflitate , loquuntar de neceffitate imperfe-
€ioms, puta qua cerpora animalium natu:

De procefsione Verbi

rali neceffitate generant vermes : at non nc-
gant Filium fuifle genitum naturali neceffita-
te perfections, & immutabilitatis, vt cxplica-
fum cft num. 24

33, Ad 4. nego minorem, Vc‘rbllrm pro-
duftum ab Asngelo e. g. comprehendeate fe
ipfum , producitar ab Angelo, non per vo-
luntatem prafertim liberam, fed purg per ia-
relle@tum , & naturali neceffitate; crgo non
¢t mitum , quod Pater producat Verbum,
quo dicitadequate fe iptum, non per volun-
tatem prefertim liberam, fed naturali necefli=
rate per jotelledum notionalem , vt cxplica-

tum eft num. 25,

34, Ad s.Verbum vocatur Filius dilectio-
nis, non guia diledio fir principium vz quod
generatinum Verbi, fed quia generarur ird,ve
{it fumme dile€tum concomitanter, & ctiam
itd vt dilectio effentialis {it principium 2 quo
generandi Verbum . In eodem fenin intelli-
genda funt loca Scripture . Videri potelt
Ruiz difp. 92. fedt 3.

35. Ad 6. diftivgno maiorem : nihileft
magis voluntatinm s & liberum libertate in=
differentiz , quam amor ; quo quis amat fc ips
{fum , & foum vitimum finem, Nego; quo
quis imat ckrera, tranfeat; & diftinguo co-
dem paé&ta minarem;& nego confequentiam,
Amor,quo quis amat fe ipfum , & fuum vl-
timum finem, cft naturalis,& non liber liber-
tate indifferentiz ; ergo non eft miram , quod
Spiritus Sanctus , cum procedat vt amor , quo
Dens amat fe ipfum vt obie@um formales ,
procedat neceflario , & non liberé libertates
indiffercntiz « Quo padto procedat naturalis
ter fimul, & voluptarié¢, explicatum et n.27.
28. & 29.

36, Ad 7.diftinguo maiorem : Ariftotcles
potentiam rationalem diflinguit ab irrationa-
li per hog, quod potentia irrationalis eft deter-
minataad vaum, potentia rationalis circa ali-
¢jua (ua obie@a non eft determinata ad vhum,
concedo ; circaomnia fua obiedtanon eft de-
terminataad voum, nego : concedo mino=
rem ; & diftinguo codem pacto confequens .
Non requiritur ad potentiam rationalem , ve
circa nulla obieéta {it determinata ad vaum_s,
fed fufhicit, v circa aliqua obiecta non fit de-
terminata ad voum ; e-g. licet voluntas fit po-
tentia ratipnalis, tamen circa vitimum finem
eft determinata ad voum, ac non poteft illum
non amaresergo non ¢ft mirum, quod volua-
tas dinina fit determinata ad amandam boni-
tatem infinitam , & fic ad producendum Spi-
ritum Sandtum , licet non it determinata ad
amandas efficaciter crearuras, & {ic poflit illas
liberé creare , vel non creare.

37. Ad 8. diftinguo maiorem; cidem po-
tentiz circd idem obictum non poflunr con-
uenire oppofiti madi operandi , concedo; cir=
cadinerfa, & oppofitaobic@a , nego: diftine
guo codem padto minorem, & confequens.
Eidem potenti® circa obiecta dinerfa pofiune
cenugenite oppofiti modi operandi , o pafo,

quo

——




Liber 1. Quaftio CVI.

quo intellectui ¢itea aliqua obiedta conuenit
modus aflcatiendi certus , circa alia modusaf-
fenticndi dubitativus ; erzo non eft mirum. ,
quod voluntati dininz circa obiecta creatas
conueniat modus volendiliber 5 & fine deter-
minatione ad voum , at circa Spirituin San=
é&um , qui eft obicctum dininum., conueniat
modus volendi naturalis, ac neccflarius, &
cum determinatione ad voum -

38. Ad o.diftinguo maiarems; libertas cit-
ca bona contingentia finita , & imperfe@a et
maior perfectio operatianis , quam neceflitas,
concedo s circa bonum infinitum ,' & necefla-
rium, nego; concedo minorem ; & nego con=
fequentiam . Sicut et maior perfedio opera-
rionis, vt circa bona contingentia , & finitas
fit libera potius, quam neceffaria, fic ¢ft ma-
ior perfedtio eiufdem , vt circa bonum infini-
tum » & circa infinitam communicationcm.s
{it neceffaria potius, quam libera ; fed produ-
&io Spiritus Sandi ¢ft bonum infinitum,; &
infinita communicatio : ergo voluntas , &
eperatio {pirandi debet effc neceflaria,& no li-
bera libertate indifferenti®; de qua loquimar.

30. Ad 10. concedo maiercmy, & diftin-
guo minorem: perfectiflimus madus operan=
di circa obicd@a, & bona finita , & coutingens=
tia eft liber,iconcedo: circa bonum infinitum,
nego ; & nego confequentiam. Perfe@ifimus
modus operandi circa bona finita eft libers at,
perfediflimus modusoperandi circa bonum »
infinitum, & infinitam communicationem.s
eft neceffacius ; ergo vt Pater circa infinitam
commaunicationem , qua fe communicat Ei-
lio , & Spiritui Sando , habeat perfediflimum
modum operandi , debet Filium , & Spiri-
tum San&uwm producerc neceflario , & none,
Liberé.

40. Ad 11.diftingtio antecedens : libertas,
circa ebie@um , & bonum finitum cft perfe-
&tio (impliciter implex actus voluntatis, con-
ccdo; circa bonum infinitum , & infinitam.s
communicationem,nego; & diftinguo codem
padta confequens. Eft perfe@tio fimpliciter
fimplex , vt actus voluntatis fit liber circas.
bona creata, & finita , & fit neceffarius circd
infinitnm bonum , & infinitam communi=
cationem ; ergo actus diuinz voluntatis'de-
bet efle liber circa bona creata, & finita, ac
deber effe neceflarius circd produioncm—
Spiritus Sandi , qua eft infinitum bonum , &
infinita communicatio diuinz bonitatis «

QVASTIO CVI,

Vieram Spiritus Sanflus procedas non Solgm.
aPatre,fed ctiam @ Filio?

$.Theg.36.4. 2.
¥ Vldctur procedere folum i Patre, nons.

antemd filio : primo quia loan. 13.
dicuw Chriltus s Cum wenerit Paraclitus ; quem cgo.

317
mittam wobis & Patre Spivitum wvevitatis, qui & Pa=
tre procedisergo cum Chriftus dixerit Spirttum
San¢tumy procederc & Patre, & nondixerit
procedere a Filio, fignificauit, quod procedit
folum a Patre «

2. Secundo Patres prafertim Graci (apé
dicunt Spiritum Sanctum procedere a Parre 5
ac non faciunt menrionem Filij ; ergo cxiftis
mant procedere 4 folo Patre,

3. Tertio Coneilium Ephefinum, cum.
leGum fuiffer quoddam Symbolum Nefioria-
norum ; tn quo dicebatnr Spiritbm San&um
non procedere § Filio . gnoad hoc non con=
tradixir; ergo quoad hoc tacité approbauit
dodtrinam 1llius Symboli .

4, Quarte Dionyfius lib. de diuninis no-
minibus , cap. 2. dicit: Solus fons confubfian-
tialis dinimitatrs off Pater 5 crgo negat Filinum_a
cfle fontem,fen principium vllius Perfonz di=
uinz .

5« Quintd Nazianzenus orat, 24. ad Epi=
fcopos, qui venerant ex Z&gypto, poft me=
divm dicit ; Si quidquid Pater babet ,idem 5 ex-
cepta canfa 5 Filj e , quidqnid etiam Filius babet,
idem quoque Spivitus Sanctief?, [fi filiationem ex=
ceperis 3 ccgo Filius non haber 3 Parre , vt fit
caufa s {cu principium Spirjtus Sanéti,

6. Sexto Athanafius in quafiionibusdea
natura Deidicit folum Pacrem effe canfum duo-
bus; ergo negat Filium effe caulam, [eu prin-
cipiumy Spiritus Sanéti. .
7« Sepumo. Bafilins Epift. 45, ad Grego-
riom Nyflenum circa medium ait s Nullam fe-
cundumn propriam notionem communtonem Filius han
bet cum Patre:. Et Gregorius Nyflenus lib. des
differentia effentiz , & Hypoffifeos ante me-,
dium dicits Nullam,quantum, attinet ad propriam.
notam , O peculiare infigne , communionem habet ,
el cum Patre , vel cuna Spivitn Sanflo ; fed G Fi-
lius {piraret Spiritum SanG®um , conuenitet.
cum Patre in nota fiug notione fpiratoris;
€rgo ..

8. Od&auod Damafeenus: lib. 1. de fides
cap. 11. dicits Spirieuns per Filium effe dicimus ,
fed ex Filio Spivitum Santium_non dicimus ; €rgo,
&, :

9. Nonoé Maximus in. Epiftola ad Mari-
num dicit: Latmos Patres non concedere Filiums
effe canfam , boc ef principium, Spivitus Sandi;
ergo &c-. '

~10. Decimo in Symbolo. Conftantinopa-
litano , cum agitur de Spiritu San&o, dicitur,
Bui a Patre procedit, & non fit mentio Filij; &

Leo tertius, vt teftatur Magifter in 1. di-
ftinc. 11. cap. 2. pofuit, in rabula argentea,
poit altare San@i Fauli Symbolum Confane
timopolitanum fine illo additamento Filiogue;
ergo &e.. ;

11.. Vndecimd, fiFilius efict principium
Spiritus. Sanéti., efler fimilior Pacri. Filius ,
quam Spiritus Sanctus : nam Filius effer imi»
lis Patri. non-folum.in natura , fed etiam in
fpiratione adtiua ; Spiritus Sanctus cflet fimilis
Patri folum in natura..

12. Duo-




i ]
"~
S5
jcit Theophil laftus
t ‘llf heiens pl;
I"(J ]‘lC\,ll‘
n indiget auxilio
Filij . = 383
13, Decimotertio, vt idem obijeit, ynum
debet pro L.,du._ 113 Voo tantuim principio
non 4 duobns ; fed Spiritus Sandtus vnus &l ;
r,u 4 i
fpondco, quod i circa proceilionein
“pmrm Sa 'iluuo fue AL]".IT.LIIOAL contrarij.
n 1qui enim L‘u.\\.ihﬂf Spiritum Sanctum pro-
r¢ 4 folo Filio, hon autem a Patre: alij
"u..uu‘t illum procedere i folo i’mc’_: s
jon autem 4 [ [ i
‘wumd mSanétum non
turam; docui t.S“'”tlm“_mhtum a Patre;
fed a Filio folo p'fmu.uc » & elle fallurams
{olius Filij » vt refect Bafilius lib. 1. contra Eu.
nomiam propé finem , ac fortafic cundem
errorem docuit Macedenius; idcoque contra
Macedonium , & Eunomium Concilinms
Con(lantinopelitanum - primum dc::niL.ir 5

Sgu'wm San@um effevernm Deum, & a P

tre procedere, & Symbolo Nicano ; quod dc
Spiritn Sanclo ni ihil aliud c:.\c it , quam Cre-
in Spi

it Santium , owinym 5 €
1 ex Patre procedentem ¢c. S.Thomas
1. parie quTi t.26:act 2. ad 3. ex G.O(]U(. Rulz
<mp 67.art. 1. aum. c\.s'mn.npmm,» , qui
um confirerentur dmr: tatem Spiritus Sans
&i; negannt-eum procec dere 4 L‘ io, fuiffe
Neltoria u_o\,qul cifcd annom 430.1n quodam
:xvmboiG, feu Confeflione fidei oblata Con=
cilio l~ph:ﬁ. 0, qua extat in eius a&tis Tom.2,
cop. 37 Vel 3 1. poliquam dixerunt Spiritums
k'\L.i'!(: uny ¢x DLO ],‘!.OLC('IC JUunxerunes
Filium tamen non nominamns, uraﬂ' per Filium fub-
fifecntiom fuam fostitum effe dicimus » Eundem s
ercorem circa cadé tempora fecutus eft Theo-
doretusyqui feribens pro Neftorianis: contra
Anathematifmos Cyrilli,in refponfione ad c.
Andthematifmivum dicit : Proprinm Spiritum
Fily f{;,'f dem wt cinfdem nature , ¢ d Patve proce=
dentem divic C}:z[fm > fimul ¢ wos co1 ﬁ:ewrr: s @
oL plam Docem ahp[pmmyr fi vero tanquan ex
Filto, vw;m Filium: fuam babere effentiatn dicit
vt blajphemiam banc , & fient impinm abijcimus «
Cum auteny hic etror inrer ("uos ferpe-
ret circaannom 760. P-prm~< Concilinm pro-
winciale conuocati curauit in Gallia in villam
Gentiliacenfem, vt quaflionem de Trinitate
inter Gracos , & Latinos componerets Vi tes
ferunt Amonius, fine Annonius lib.4. de Ges
itis Francorum cap. 67. (& Ado Viennenfis,
qui dicit hauc qux tionem fuifiede progeflio-
ne Spititus Sanéti 4 Filio, & Abbas V fpuccm
{is in Chronico: Iterum cum eadem quzlitia
fuifler excitata 4 quodam loanne monacho
anno circiter Bos.. miflis Romam Eega:is,
coattum fuifle Concilium 4 Carolo-Magn
refert Aunonius libs 4. cap. 95. Circa 'mnum
deinde 860, Photins Patriarcha Conftantino-
pclitanus; Synodo in Graciacelebratas & lis

do &

b

18 Dep ‘ocelsionie Spiritus San&i a Filio.

bro edito , defendit Spiritum Sandumd folo
Patre, nonautemd Filio procedere, vegefert
Hugo Atherianus libs 2. de Herefibus
(.lau deueluant in Latinos, quil

Tom, 9. Bibliotheez Parram . Qu

poft Photiuny annpis anpo citcites
;in[adhsm cap. 3. loannis eumdem cl
docuit: ac circa idem tempus Dialo

gori) in linguam Gracam translat
omiffa illa particula, Filiogue , refert D
Diaconus lib. 4. vitz 5 Lm:_ut J;ca
mum anfio 1050. Michael Patriarg

tantinopolitanus fretus patrocini
ris Gr Pentificem Rom

commuii i

m:m[ in Symbolo addidiffent illu
cedit » vt refert Leo 1X. in Epift. ad €
num Monomachum , '\nlcim'}:ﬁ Epiftola de
proceflione Spiritus Sanéti, & Sigibertus an=,
BO 1054, ab coque tempore Grazci 3 Latinis
aperto Schifmate defecerunt , ac Armeni; &
B huteni cundem errorem fecuti [unt,vEcon-
ftac ex Prateolo lib. 1. cap. 67. n.1o0. & lib. 16.
Cap. 4

15. Contra hunc errorem de fide eft Spi-
ritnm San&tum procedere a P mc, & %mu.
Probatnr primo ex Scripturis . Primo Ghris
ftus lo. 16. ioqums de Spirita 531 Qo dixit ,
Demeo accipict , O annunciabit wobis, & vicol=
ligiturex contextun, & vt pr% ant Augufli-
nus; Chryfoftomus, C }’nhua, hLopnunciu':
& Fus\amus in eum locum , fenfus eft; acci=
;nctfmm:mm crgo Spiritus Sanctus 3cupic i
Filio fcientiam ; fed non poteft accipere a_Fi-
lio [cicneiani , n.ﬁ p1occdat a Filio ; ergo &c.
Secundd codem capite Chriftus dieit:Cum we-
nerit Payaclitus o quem cgowmittam wobis . Ex hoc
loco fic argnitur . Omnis miffio aut cft per
imperitim,vt cum mittitur feruus 4 domino;
aut per confilinm s ¥t ‘com ‘@gtetus miturur
i+ medico fapientiore ad fumendum aliquod
remedium s aut per naturalem produdtioncal,
eo patto , quo arbores mittunt radicess fed
Spiritus ‘\‘11‘&{1‘; non mitticur 4 Filio pet 1ms
periva , vel confilium; ergo mittitur perna-
:maxcn produdtionem . Confirmatur , nam._

ia non procedit , non dicitur mitti ;
c'rgo {1 Spiritus-Sanétus non }rcccdnr*“ d Fi-
Ho , non mitteretur 4 Filio. Tertio ad Rom.S.
& ad (.amr 4 bpmr us San&us vocator a} iri
rifki itus Filij 5 {fed non eflet Spi-
ritus Filij , u‘{; Ip'l“luvl a-Filio; ergo &6
Confirmatur:nam Chrifius loan. 2o, w}z.;fﬁam”
ac dixit s accipite Spivitum San@um; fed vrexplhi-
cant Auguftinus lib.3.contra Maximini c.14.
hac ceremonia fl‘*”-.mu itS ;wumm Sanétom
d fe'pracedere, proportionaliter’, ac Spiritas
feu fiatus hominis procediy abore hominis ;
ergo &c.

16, Secnndo probator ex Concilijs, & Pa-
tribus . Cyrillus Alexandrinus in Epiftolas ,
quam neminé Synodi Alexandring feripficad
Nellorium , dicit . Spiritus appellatus cft verita=
tis ; & wveritas Chyiflus oft sonde & abipfo fimilie

ter

(el

[Xcl ,




Liber II. Quaftioc CVI.

ter ficut cx Patre procedits fed hzc epiftola habe-
tur io Concilio Ephefino tomo 1. cap. 4. &
approbata fuit tum abipfo Ephefino, tumd
quarta Synodo, adtione quinta, tum 4 quinta
Synodo, attione vitima, tum 4 {cxta Synodo,
aétione 17. tum 4 feptima Synodo , actione (e=
ptima, vbi Symbolum Nicznum legiturcum
illa additione, qwi 4 Patre , Filioque procedit, Vt
videre eft apud Ruiz,difp.67. fe&t, 6. num. s.
& apud Baronium anno 787; crgo hxc veritas
approbara fuit 4 quingue Canctlijs Generali-
bus Grecorum ; & deindé definita fuit in plu-
ribus Concilijs occideatalibus, nimirum ins
Larerancnfi fub InnacentioIll.in Lugdancn-
fi fub Gregorio X. & ia Florenting fub Euge-
nio [V. confentientibus imul Grzcis , & La-
tinis , in quo a doéhiffimis Grzcorum oftea-
fumeflt , omnes Patres Grzcos, qui florneruant
. ante Schilma, vnanimiter cam omnibus La-
‘pis docuiffe , Spiritum Sanétum procedere d
Patre , & Filio. Teftimonia Patruny, & alias
plura ad hanc materiam fpectantia videri pof-
funt apud Bellarm. Tom. 1. contr. L. 2, des
Chrilto cap.24-& 25.apud Ruiz difp.67.fe&t-6,
7. & 8. & apud Beflarionem in Oratione pro
=errofic , qua habezur polt vitimam feflionem
Concilij Florentini,caps$.6. 7. & 8. vbi etiam
oftendit Parres Grzcos non folum dixiffe Spi-
ritum San@um procedere & Patre per Filium,
fed etiam 4 Patre,, & Fikio, & quod per pat-
ticulam per » & ex fignificarunt idem , nimi-.
rum quod procedit 4 Patre, quieft priacipii
fine principio, per Filinun, qui eft principium

de principio, ficut et Deus de Deo.

17.. Lertid probatur ran‘ombu_s fundatis
in Scriptura. Primaratio, qua vtitur Atha-
nafius , & Cyrillusy & ex Latinis Anfelmus,
quorum tetimonia refert S.Thomas opulc.1.
eft: omnia, qua haber Pater, habet Filius,
exceptis IIs , in quibus relatiué opponuntur ,
qualia funt effe Patrem , & effc Filium , inxta
illud Chrifti Ioan. 16. Omnia. que habet Pater »,
mea funt; 6 [oan. 17. Omnia tua meafunt ; {ed
Pater habet hoc , vt [piret Spiritum Sanétum ,
& in hoc non opponitur relatiug Filio; ergo
ctiam Filius habet hoc , vt [pizet Spiritum
Santum .

18. Secundaratio el , quia ex dictis quz-
ftione 88. num.6. Spicitus Sanctus, cum fit
amor , debet procedere 4 Verbo.

19. Tertia eft, quia ordo diuvinarum per-
fonarum poftulat, vt ficut {ecunda perionas,
proceditd prima, fic tertia procedatd prima,
& fecunda,alioquin non tam effet terria,quam
cffent duzx fecundz Perfone .

20. Quarta, & precipua ratio, qua vtitur
S. Thomas t. parte quaft. 36. art. 4. ¢fi: fi Spis
ritus Sanétus non procedercra Filio, nen di-
ftingueretur 4 Filio, quod el hareticum , &
deftruit Trinitatem Perfonarum dininaruin
&c. Hgc ratio magis explicabiturinfra quaft..
108.in qua cxaminabimus queRionem ortam,
cx occafione huius rationis »; an falicet fi
Spiritus Sanctus non procederct 4 Filio,

319
diltingueretur ab ipfos .

21. Quares, quo tempore, & ex quas
caufa Symbolo Niczno , vel potius Con-
ftartinopolitano fuerit addita particula Filis-
que?

22. Relpondeo,quod Garfia Loaifz in no-
tis ad Concilium Tolctanum tertia Verbo fiem
fides fanfta, cxitimauit particulam illam pofi-
tam fuifle in Symboloab iplo Concilio Con~
ftantinopolitano . Stanislaus antcm Socolo-
uius in annorationibus asd cap. 1. cenfurz
Orieatalis Eccleiz fadtz ab leremia Parriar-
cha Conftantinopolitaao, docuit particulam
illam additam a Damafo Papa in Concilio
Romano, in quo confirmauit Conciliums
Conftantinopolitanum.

23. Reijcitur vtraque apinio s nam {i par=
ticulailla pofita fuiffet in iplo Concilio Cone
ftantinopolitano , vel fuifler addita 4 Damafo
confirmante Concilinm Coaftantinopolita-
num , effet moraliter impofiibile, vt in nullo
cx innumeris cxemplaribus Symbali Con-
ftantinopolitani , qux habentur tum inipfo
Concilio Conftantinopolitano , tum in pluri-
bus alijs Concilijs , legeretur ca particala : &
vt Theodoretus,aliiguc antiqui Hiftorici pro=
pinqui illorum temporum , nullam feciflent
mentionem hoius additionis .

24. Ruiz difp.67. fect.s. num.6. exiftimat
additionem illam factam fuife poft (extam »
Synodum, & ante {eptimam , que cft fecun=
dum Concilium Niczanum, licet non conftet
de certo, ac determinato anna. RKeicitur s
nam vt ipfemet Ruiz refert , in Concilio To=
letano 8. quod celebrarum fuit anno 653. re-
citatum fuir Symbolom cum illa additione 3
fed fexta Synodus celebrata’ fuit circa annum,
630. triginta prope¢ annis poft Tolctanum 83
ergo additio illa fa&ta fuit non poft tempus
fextz Synodi,fed ante. Addi poteft illam addi-
tionem haberi etiam in. Concilio Toletano 3.,
celebrato anno 589.

25. Andreas Epifcopus Coloffenfis nomis.
ne Latinorum in Concilio Flotentino feff. 7.
poft medium dicit. Maximo in Gallia , &r Hi-
[panijs [chifmate.imminentes cumiam , ex filiogue ,
paffim celebraretur, Romano Pontifici fuit neceffe, in
multorum Occidentalium ample dignitatis,magnoque
Concilij Patrum conuentus addito.ex filiogue, Symbas
lum magisillufirare : fed non explicat , quo tems=.
pore hoc cuenerita, 2 )

26, Baroniusanno 447. refert iuffu San&ti:
Leonis primi anno 447. proccflionem Spiti=.
tus Sanéti a Filio affumptam fuiffe in Symbo-
lum fidei ab Ecclefijs Hifpanie , & Galliz ,
Concilio in Hifpania celebraro , licet Roma-
na Ecclefia anriquitatis. tenaciffima diatiffime
cunctata fit eam in Svmbglum inferre , donee
tandem f{ub. Benedicto 7. qui creatus et anno
975, ad inftantiam Imperararis Hearici; vt tra-
dit Berno Abbas Augienfis, admiffa_ fuit, ne
Romana Ecclefia ea refpueret; que alijs tra-
didiffer . Idem Baronius anno 633. addit, can-
dem proceflionem d Patre, Filiogue, in éiym;

Q=




T A

320 De procelsione Spirits Sanctia Filio.

bolum affumptam 4 Concilio Toletano 4. &
anno 679.in Anglicano contra Monotelitas
celebrato , & in Geatiliaco 766. Hinc colligi
videtur additionem illam in Ecciefijs Occi-
dentalibus paulatim introduétam , ac demum
vniuerfaliter admiffam circa annum Domini
600, licet ignoretur,quo anno,& in quo Con-
cilio fzerit decreta. Hinc patct additionem il.
lam non fuiffe factam 4 Nicolao . circa annu
g60. vt refert S.Antoninus 3.p.Hift.cap.13.1ed
effc multo antiquiorein . B _

27. Opponunt Graci additionem illam
fuifle factam contra decretum Concilij Ephe=
{ini, in quo damnat ees,qui fuerint aufialiam
fidem componere , aut {cribere, autexpones
rc , aut corrigere , aut proferre, by

28. Refpondeo primé, quod Cencilium
damnat folum cos, qui aufi effeat compone.
re aliam fidem contrariam Symboio Niczuo,
non autem qui compofuiffient fidem ¢xplica-
tinam , & virtualicer contentam ia Nicaiio ,
co pactoquo Paulus ad Gal. 1. avathemati-
zans ¢os » qui docuerint prater id, quod iple
docuir , ion comprehendit eos, qui docae-
rint alia dogmata conlentanea 1js, qua Paulus
docuerar. Secundo refponderur prehibitiong
illam non cadere fupra fequentia Concilia ge-
neralia, & fupra Rominum Poorificem,fupra
quem {ticbar nulla {ibi effé pracipiendi pore-
ftatem,fed fold cadere in Epifcopos inferiores.

29. Gracietiam conquefti funt in Conci-
lio Florentine ; quod non fucrint vecati;cum
facta fuit illa additio. Sed refpondit nomine
Lannorum Andreas Epifcopus Coloflenfis
fect. 7. primo incertum nobis effe , an fuerint
vocati.Secundo refponder,quod ficut in Con-

Jits Orieatalibus multa decreta funt, nod pra-
fentibus Larinis, fic ilfa additio potuit auto-
ritate Romani Pontificis fratui in atiiquo Con-
cilio Occidentali, non prefentibos Gracis.
Poteft enim Pontifex-celebrare aliqnod Coci-
lium Occidentale , non aduocatis Epifcopis
Orientalibus.

30. Ad1.refpondeo primos quod Chri-
flus dicenss Cum gutéw venervit Paraclitus ; quern
£g0 mitram wobis ¢re. implicite fignificanic Spi-
ritum Sanétum paraclituny procedere ab iplo
Filio. Non enim vna Perlona mictit aliam ;
nifi ab ‘ca procedat, vt ditum et num.15.
<o cum addit gui 2 Patre procedit , non {igni=
ficauir , quod procedat 4 (olo Parre; fed & Pa-
tre imul, & Filio. Refpondeo fecundn, quod
predicata, qua (unt communia pluribus Per-
fonis ,in Scriptuta tribuuntur Patri , quia Pa-
tri conueniunt vt primo principio; i quo illa
habent aliz Perfonz : e. g Chriftus Marth.as.
Petro dixits Cavo, ¢ fanguis non veuclanit ibi,
fed Pater mens, & ramen ctiam Filius, & Spiri-

tus Sanétus renelauerant = Ioan. 6. Nif Pawer,
qui mifit me » traxerit enws,& tamen etiam Filius,
€ Spiritus Sanérus trahunt homines per gra-
tiam s ergolicét dixeritde Spirito S2a0&o , qui

# Patre procedit , non neganit, quod procedat

etiam  Filio, fed itd, vt Filius habeat d Patre

virtatem {piraddi Spiritam San&um . Hanc
folutionem traditAuguftinus rra@.o9.in Ioan.
& lib. r5. de Trinitate cap. 17, dicens. Non
fruftra in bac Trinitate non dicitar de quo procedar
principaliter Spivitus Sané¥us  mfi Deus Pater.ldro
autem addidi principaliter , quia & de Filio Spivi-
tus Santlus procedere veperiturs [fed boc quoque illi
Pater dedit. 1dem docet cap.j27. & lib. 3. con-
tra Maximinum cap. 145} idque con at
ex verbis Chrifti Toan. 7. Mea doffrina non ef
thea .

31, Ad 2. concedo anrccedens, & nego
confequentiam. Patres , dum dicunt Spiritum
Santum procedere @ Patre, & non faciuni
mcntionein Filij ; non negant illom procede
re a Filio s prafertim cum id alijs locis diferté
affirment. Confirmatur: pam dum in Symbo-
lodicimus : Credoin Deym Patrem omuipoten-
tem , creatorem cali , O terra » on neganius
ctiam Filium,& Spiritum Sanctum efle crea-
torem cxlt , & terre ; ergo a pari.

32, Ad 3. concedo antecedens , & nego
conlequentiam « Concilium Ephefinum,com
lectum fuiffer in ' Symbolo Neltorianorum.,
Spiritum Sanétum non procedere a Filio,idco
non contradixit , quia controuerfia non erat
de hoc punéto ; crgonon fequitur, quod id
tacité approbaucrre : prafertim cum pofitiue
approbauerit epiftolam Cyrilli, in qua dicebat
Spiritum Sanctum procedere etiam 4 Filio,ye
dictum eft num, 26,

33. ‘Ad4. Nomen fontis Rricté fumptum.
fignificar principivm primum , quod noa ab
alio profluit. In hoc {enfn Diony fins, & aljj
Pajres dicunt folum Patrem efie fontem: Spi-
ritns Sancti, quid foluseft principium non ab
alio profluens, Filia dicunt effe velutiflumen,
Spiritum Sanétum effe velati ffagnum , quia_
Filius proflair ex Patre; ficut flumen ex fon-
te;Spiritas Sanceas profluit & Filio, ficur fla-
gaum 4 fluvio prefluente ex fonte,ex quo fia-
gooaliud nen profinit. Non defunt tameén.s
Patres, qui minus flricté umentes nomen.s
fontis, dicunt Filium effe fontem Spiritus Sa-
&i « In hoc fenfu Epiphanios Herefi 96.Filium
appellat fontem ex fonre: & Cyrillus Alexans
drinps in expofitione Symboli Niceni relatus
4 S. Thom.opuic. 1.cap.32. docet Spiritum_s
Sactum profluere ex Filio, tanquam ex fonte.

34. Ad 7. concedo antecedens, & ncgo
confequentiam . Scnfus Nazianzeni eft, quod
filius habet omnia , qua habet Pater , excepto
boc, quod'ett effe Patvem , hoc eft effe caufam,
Tea principium Filijy ficut Spiritus Sané us ha-
bet omnia , qua habet Filius', excepta filiatio-
ne, hoc elt excepto hoc, quod eft effe Filinm;
ergo non negat, fed porius affirmarfilium ha-
bere Hoe, quod eft effe Spvatorem, hoc eft,prin-
cipinm Spiritus Sanéti , cum effe - {piratoremos
noa fit formaliter effe Patrem.

35+ Ad 6.concedo antecedens;& nego ¢&-
fequentiam, Arhanafius dicit-folum Parrem.s
fﬂ'c canfam, fen principium ducbus, quia fis
lius nonelt cauda, feh principium duobus,fcd
vin




rar—

;o

Liber II: Quaftio CVI:

Vi thafiifm s E¢Z8 non fequitur , quod neget
Filium effe principium Spiritus Sandi. Addos
quod dicit folum Patrem cfie caufam duobus,
hoec e principinm fine principio; at non nc-
gat filium efle principium dg principio, In
hoc fenfia etiam Ioannes Theologus nomines
1.atinorum in Concilio Florentino feffizs. di-
cit: Tametfi profaffi fuevimus Patrem vnicam Fili)
¢ Spivicus Santli canfam cffe-

36. Ad7. concedo maiorem, & diftinguo
minorem:(i Filius fpirarct Spiritum Sanitum,
conueniretcum Patre in propria noticne Pa-
iris, negotin notione communi fpiratoris,cd-
cedos& nego confequentiam. Bafilivs,& Gre-
=orius non gegant Filium conuenire cuinPa~
tre in aliqua notione communi, fed folum in
propria,quales funt notio patris, & notio in=
geniti . Wotio autem Spiratoris non eft pro-
pria Patris .

37, Ad 8- Refpondeo primo cum Sanéto
Thoma 1.parte quzit.36.artic.2. Damafccnum
quoad hoe fecutum cffe csrorem Gracorum,
antequam contrarium definirctur. Sccundo
refponderi potelt cum jone Otrat. p
vnionc, que habetur in fine Concilij k
rentini , Damalcenum in re nen dif
a Catholicis , fed folum in modo lequend: .
Exiftimauitenim propofitionem cx fignificare
proceflionem ab aliquo, tanguam 4 principio
primo; & fine priacipio ; propofitionem pey
fignificare proceffionemab aliquo,tanquam 4
principio de principio; fed Spiritus Sanctus
procedit 4 Patre,;tanquam a principio fine prins
i rocedit 4 filio tanquam 4 principio de
ipi ft mirum, quod digerit,
¢ filifi,{cd non effe 4 filio. Hxe
fitio placuit ctiam Gennadio,alijfque do=
&iffimis Grzcorum, & affertur 4 Ruiz difp47
feGo.num.14. & 15.

38. Adg9. Maximus dicit Latinos patres
non concedere filifi efle caufam, hoc cit prin-
cipium Spiritus San&i, nomine principij fu-
mendo principium fine priticipio: in quo fen-
fu folus Pater eft principifi Spiritus Sanéi. At
proculdubio Patres Latini conceflerunt filid
effc principium de principio Spivitus Sanéti.

39. Ad1o. Concilium Conftantinopoli-
tanum primum fuit congregatum gontra Eu-
nonium, & Macedonium , gui vediGum eft
nutn. 14, diccbant Spiritum Sanétum effc crea-
furam, & faGuram folius Filij,non autem Pa-
tris , idcoque in Symbolo folum addidit Spiri-
tum Sandtum effe dominum , & procedere d
Patre , a¢c non declaranit illum proc
i filio ; quia adhuec non fuerat ortus
negans. Pofiquanms autem orrus fuit hi
Summus Pontifex-in Concilio Qccidenta-
1in iuflit addi illam particuld Filiogie.Leo ter-
tius fuflit in tabula argenteaafferuari Symbo-
%um (;Ol‘!&ant}ﬂOpO!{l’J}}l]ﬂ‘l fine illa particu-
Ya Filioque, quia voluit illud eonferuari , prout
editam fueratin Concilio Conftantinopolita-
*.9, ncc'n.l_s.mcmo_rja periret, non autem quia
illam additionem improbaugrit,

]
I)L i

321

40 Ad 11. diftinguo maiorem ; Filius el
fet fimilior Patr 1, quam Spiritus Sd<
dfus, n tri in notione ipi-
rator rdum, guod filius
fit fim ura, quans Spiritus San-
furdum, quaod fit fimiliox
piratoris,quam Spiritus San-

ctus.

41. Ad 12. & 13 Refpondco primo fimili
argumento probari pofic folum Patrem cfles
creatorem mundi, Filium, & Spiritum San-
ctum non effe creatorem mundi. Pater enim
et fufficiens ad mundum creandum s ergo ad
mundum creandum non indiget auxilio Filij,
& Spiritus Sancti. Rurfus mundusclt vnus

effectus ; ergo debet procedere ab vno princi-

pio, non 4 duobus , multo minus i tribus.

2, Refpondeo fec

totum, Non enim dicimus I
: 3

nd¢ directé; concedo

im itd cffes
tus i, vt Patrem adituet
alia fpirationc partiali, fod vt a Pacre habeat
effc idem principium fufficiens, quod eff Pa-
ter , o pacto , quo Filius ita creat mundum »
vi mon adjuuct Patrem ad mundum crean-=
dum, fed ved Patre habeat effe idem pringcis
pium fufficicns creans mundum. Ad 3. fi-
militer refpondeo concedo totum . DDicimus
enini, quod ficut mundus, quia cft vous,
procedit abvno principio , fed a tribus Perfo-
nis , quz funt voum priacipium, & vaus
creator, fic Spiritus Sanéus, qui cft vous.
procedit ab vne principio, & ab vno Spiras
tore, {ed 4 duabns Perfonis, quz funt voum
principium , 8 vnus {pirator; ficut funt vhus
reator , & vnus Deus , vi magis explicabitur
quzfl- fcquenti.

principium Sp

QVASTIO CVIL

Virum Paier » & Filiws fint unns Spira-
tor , @ unum principism Spi-
ritns Santtie

I, Idernr vera femtentia Durandi in 1.

diftin@. 29. iqueft. 2« & 3. Gregorif
Ariminenfisin 1. difin&.12. quzf.1. et que-
turadasm aliorum , qui docucruat , quod lieet
Pater , & Filias fpirent per vynam , & candent
virtutem fpirativam, & fpirationem adtiuam,
tamen ex rigore , & proprictate fermonis fint
dicendi duo principig Spiritus San&i , & non
vAum principium : priime guia vt docet S.
Thomas 1. parte quata3g. art.3. nomina adie=
&iua dicuntur pluraliter, eum fubicdtum fi=
gnificatum cft multiplex, licet forma fignifi-
cata fit vna ; fed nomen principij Spiritus San.
@i elt nomenadie@inum, cum f(ignificet pro-
prictatem; ergo cum fint duz Fetfon (piran.
tes , licet fit vina fpiratio ; funt duo principiaw
Spiritus San&i s co pacto; quo fi duo fubicdta
cflent alba per vnain, & candem albedinem s
effentdugalba, & non vaum album .

98 2v €%




- .

e vnitate 1
nien principij non fupponit
pro potentia {pirati-
» autrelarione {pira-
uppofito (pirantes;
duz Perfonz (pirans
rincipia Spiritus Sandti.
5 5 ellentia enim cum 1

Sancto, non el p

i , ac proinds

I

diftinguatvr 4 Spirit

pium quod Spiritus

aen principif non fupponit pro cfent

fus Pater, & Filius funt principinm Sp

Sancti; fcd Pater , & Filius proprié loguendo

fion lunt virtus fpirativa , neque actualis {pi=
ue relatio fpiratoris; Crgo principium

t pro his.

Tectio i Pater, & Filins funt vanm
principium Spiritus San&i, aur LNt voum .
principium , quod et Pater, aut {unt vhum
principium , quod non cft Pater ; nentrum s
dici potelt; crgo &¢. Probarur minor: fi enim
Filius eft illud voum principium , quod.eft
Pater, Filius eft Parer ; {i verd Pater et vaum
principium , quod nen eft Pater, Pater nons
<t Pater .

4. Quarto fi Pater, & Filius cflent vaum
griacipium Spiritus Sandi , eflent idem prin-
«ipium ; eonfequenscft falfum , & negaturab
Alexandro t.parte quaft.zo, memb. ;. artic.4.
Sandio Bonaucentura in 1. diffagiart, 2,quaf 4.
& ab alijs; ergo &,

s« Quinto fi Pater, & Filius efent vaum
principium , efient vous Spiraror, & vaus
andor Spi;itus Sanéi ; confequens cft fal-
fum, fiquidem Hilarius lib. 2. de Trinitites
polt medinm dicit: Spiritus Sanus de Patre,
&7 Filto anlloribus confrendus eff ; ideoque Ales

xander, & S. Bonauentura locis Litatis in 3.
Argumento, nec nonS. Thomas in 1. dift. 29
queft. vnica ait.4. ad 2. concedunt Patrem, &
Filinm effe duos fpiratores, & duas au@ores
Spiritus Sanéti ; ergo &c.

6. Sexto fi Pater, & Filins effent vaum.,
principiom , maximé quia fant yna virtus {pi.
xandi, & vna fpiratio ; fod Pater cft duz vir-
tutes prododlive , paternitas nimirum,& {pi-
xatio adtiua ; ergo Pater effet duo principiasac
faltem Pater prout eft principium Filij » & Fi-
divs prout eft principium Spiritus Sandi funt
«duo principia.

7- Septimd, fi Pater, & Filius eflent vaum
TUMCLO principium Spiritus Sand}i per vnam
numero proprictaters fpirandi, cficar ctiam
yhum numcro fuppofitum: confequens cft
falfom ; ergo &,

3. Refpondeo Grzces ex
ratione noluifie concedere

4 Filio procedere,

ea potiflimunti,
Spititum Sandum
X quia putabant inferri Pas
tiem , & Filium, ficut funt duz Perfonz, fic
¢llc duo principia Spiritus Sandti , & exiftima.
baut latines in hoe [errore yerfari, vt conflat
<x Concilio Florentino prefectin fefll 25, in»

il_fa:_ris _Latinor'._l_m ad Grzcos, & in literis
vaiotis Bugenij Pape, Veriim tantum abell,
vt Latinl exiftimavctint Patreim , & Fillume

{pirationi

]

A

sdciua

efle duo principia, vt in Conceilio Lugdunens
1 {ub Gregorio 10. & 1n Florentino fub Eun=
genjo 1V L('I.CJT:l.?iiff']ﬂfgp,‘_l'fiEIEY“ Sanftum ziri*a‘ﬂ
tre ; & Filio, non ranquam i duobus princie
piis & duabus {pirationibus , fed tangnamis
ab vne pri 0, & vnica fpiratione procee
dere . Concilium igitur Lugduncnfe, vt ha=
betur capit, co de (umma Trinitate in f%q
dicit: Dammamus omnes, qui negare prafumpfe-
rint aternaliter Spivitum SanGum ex Patic s "f’“
Filia precedere , fine etiam aufis temerarid. affs
vere ; quod Spivitus Sanllns ex Patre, & Filig
tanguam ex duobns principys y € non fanquane cx
wno procedar . Prius autem dixerat : Now duas
bus [pivationibus 5 [ed wnica fpivationc procedit
Concilium autem Floreatinum in literis ynio-
nis poit vitimam feflionem dicit: Hoe facre
wniuevfali approbante Congilie definimus , vt bac ﬂ-
det veritas ab omnibus Chriftianis credatur 5 & fu=
fcipiatur , freque omnes profiteantur, quic Spirvitus
Santlus a Patre , ¢ Filio atevnaliter et s ¢ cflens
tiaw fuam , [usmque effe [ubfifiens L’diii'lf a Patrg
fimul , & Filie, @ ex viroque c@tﬁ;';vﬁ!ii;r, tan-
quam €x e principio , € Tnica [piratioue pros
€cdit . o

o.  Hae veritas duas habet partes. Prima
eft, quod Spiritus Sanétus procedat 4 Patre,&
Filio ; non per duas virtutes {pirandt . & per
duas {pirationes , fed .per ynicam virtutem s
{pirandi > & per vnicam {pirationem ach‘uam .
Secunda, quod procedat aon tanquam a diso.
bus principijs, {ed tanquam abvno principios
& vtraque parts oft probanda.-

10. Prima crgo pars probatur . Nam om-
nia , qua habet Pater, eadem numero habee
Filius, exceptis ijs,  in quibus relating Oppo-
nuatur, qualia funt effe Parem , & effe F_’-dmm,.
ideoque loann. 16- Chriftus dicit : Omnia , qus
babet Pater ;men funt ; & loann. 17. Omnia 48
mea funt = fed Pater habet virtutcm fpirandi
Spiritum SasGum , & habet {pirationcm adi-
uam, qua illuas fpirat , & relationem fpirato=
ris, quaad Spiritum Sandtum refertur, & in
his non opponitur relatiue Filio; ergo- :

11. Confirmatur : nam ficut Pater, Fi=
lius, & Spiritus Sanctus - habent eandem nu-
mcIo omnipotentiam - & virtatem creatis
uam, & operantur ad extea per eandem nume-
ro actionem , fic Pater , & Filins habent can«

* demy nuatero virtutem fpirandi , & agendiad

intra,& {pirant Spiritum Sandtum per candem
numero fpiraticnem aCtivam .

12, - Probaturiam fecunda pars. Vtenim
docet 8. Thomas 1. parte quatt. 39, art, 3. no-
mina fubftantinz, cum forma fignificata cft
voa tantum , dicuntur folom fingulariter ;
cum forma fignificata cft multiplex, dicuntur
pluraliter : fed forma fignificata per hoc no-
mca principium Spivitas Sanéli cft virtus (pirane
diy a€ fpiratio a&iua, & relatio Hpiratoyis ,
quz ¢ft voa wntum numero , vt dium ofb
num,11; ergo dicitur tantum fingulariter ,a¢
non pluraliter , ac proindé Pater , & Filius lis
et (int dua Perfon fpirantes, (unt ynum.

PLiR;




Liber Il Quzftio CVII,

principium, & non duo principia Spiritus San-
&i. Addo, quod ficut ex di&is.quaft. 93.
num. 13. Pater, Filius , & Spiritus Sanctusita
funt vous Deus , vt fint vna deitas, fic Patet;
& Filius itd’ funt voum principium Spiritus
San&i, vifint vna virtus fpirandi, & vna{pi-
fatio atiua . ;

13. Confirmatut hxec veritas ex Patribus,
quos refert Ruiz difpur. 7o, fe@t. 1. Gregorius
Nyfienus orat.1.inillod Genefit. Faciamus ho-
minem dicits Pnain wtroque forma, ¢ principinm
a Patve in Filio idem eff. Athanafius orat. s.
contra Arrianos dicit vhum effe principium
deitatis , nonduo, Dum dicit. ynum effes
principium deitatis , docet efle voum princi=
pium ctiam ad intrd, ac refpedtu Spiritus San-
&i. Idem Orat. contra gregales Sabellij pro-
pe medinm dicit i 2ui duo principia inducic , is
dno mumina pradicat « Similia doeent Cyrillus
Alexandrinus libs 12 Thefaur. cap. 1. Hilarins
lib. 6. de Trinit. qui loquuntur de principio
adintrd » & tamen negant duo principia, Au-
cuftinus lib.s. de Trinit. cap. 14. Fatendum cff
Patrem » & Filinm principium effe $pivitus Sant¥i 5
#on duo principia s [ed ficut Pater ; & Filins vins
Deus, & ad creatuvam relatiné vuus creator ; ¢
wnus dominus  fic velative ad Spivitum Santinm
wuum principium . ldem docet Anfelmus Epifts
de procefs, Spiritus Sandli cap.11.& 16, idque
probat,quia funt principiam per eandem vir-
Tutem [piratiuam .

14. Quer poteft, vtrum Spiritns Sanétus

ita’ procedat a Patre, & Filio, tanquam ab
vyno principio , vt per fc procedat a Paire, &

-Filio tangquam a duabus Perfonis propter di-
ftin@ionem fuppofitorum,

15. Relpondeo affirmative cum Sanéto
Thoma t. parte quaft. 36. ad primum . Ra=
tio ¢ft, quia procedit 4 Pawe , & Filio vt
amor vaitiuus ipforum , quatenus due Per-
fonz funt. ldeo Aunguftinus lib. 6. de Trini-
tace cap.s- dicit. Spivitus ergo Sancfus commune
aliguid oft Patvis 5 & Filij; quidguid illud eft .
Hinc fequitur ; quod licet admittamus cums
S. Thoma codem artic. ad 7, creaturas non
procedere 4 tribus Perfonis, vt tres Pecfon:
difting&a (unt, {ed vt voum {unt in cffentia, ,
tamen cx {peciali ratione , Spiritus San&us
procedit 4 duabus Perfonis , non folam vt
yaum principium {unt, fed etiam vt duz Per-
fon® funt. Videri poteft Ruiz dilput, 70. vbi
ex profeflo hanc quzflionem ¢
doltrinam allatam  probat te
trume.

16, Infertur primé, quod fici
fonz funt quidem tres creantes mundum , fed
non f{unt tres creatores 5 fed vnus tantums
creator ; fic Pater, & Filius funr quidem duo

tes, fed non funt duo fpiratores , fed
fpirator. Ratio eft, qaia vt nomina
adiectiua dicantur pluraliter, non requiricar,
Vi I icentur forme , fed fufficit , vt
' r iccta, fen fuppofitas fed

1Fig {

1tis funtadicGina. ;

323

ergo licet non multipliceatus forma , hoc eff
creationes , & [pirationes, tamen quia mul-
tiplicantur (uppofita, dicuntur plaraliter tres
creanres, & duo fpirantes. At nomina f{ub-
ftantina vt dicantur pluraliter , non fufficit,
vt multiplicentur fuppofita , fed requiritur, vt
multiplicentut forme ; fed nomina creato-
ris , -8 Spiratoris funt {ubftantiva , & fignifi-
cant vt formam virtutem creandi , & creatio.
nem , virtutem fpirandi» & fpirationem alti-
uam , voa autem eft virtus creandi, & creatio,
via virtus fpirandi , & {piratio ; ergo licet fint
tria fuppofita creantia, non fant tres creato-
res, fed vaus creator : & licet fint duo fuppo-
fita [pirantia, tamen non funt duo fpiratores,
fed vnus fpirator .

17. Infertur fecundé , quid dicendum fit
de fenrentia Durandi, & Gregotlj, qui, vt
relatam eft in primo argumento , dixerunt,
quod Pater, & Filius in rigore fermonis die
cendi potius funt duo principia Spiritus San-
&i, 'quam vnicum principium fpirans . Di-
cendum cum Canaricnfi 1. parte quaxft. 36.
art. 2. quem fequitur Ruiz difput. 70. fcét. 1.
num. 13, prediGum modum loguendi effe te-
meratium, & periculofum . cum épugnet
Concilio Lugduncnfi cclebrato ante citatos
auctores, & Concilio Florentino celcbrato
poft. Et confirmatur,nam poflet dict Patrem,
Filium , & Spiritum Sané@tum cffe tres Deos
propter pluralitatem fuppofitorum , licet per
voam, & candein deitatem .

18. Ad ayéteriratem Concilij Lugduncn-
{is Durandus , & Gregorius refpondent, Cond
clium nondixifie Spiritum Sanétum proce=~
dc_rc a_'o vno principio, fed tanquam ab vno
prncipio; ad fignificandum , queod Pater, &
Filius non funt ynum principium , fed tanqud
vx_lum principium propter vnitatcin i{ iratio-
nis, & virtutis {piratinz .

19. Sed rejjcitur primo: nam f{zpe pat-
ticule tanquam , quafi ¢re. non fignificant fimie
litudinem,fed proprietatem, vt cam ad Heb. 3.
diciturs Moyfes tanquam fumulus » Chriftus verd
tanquam filins in domo fua , fignificatur Moy-
fem fuiffe proprié famulum , Chriftum foifs
fe proprié filium; & cum loan. 1. dicitur:
Gloriam efus quafi vnigeniti a4 Patve ignificatur
Chriftum propri¢ efic vnigcnitum ; €rgo cx
co; quod Concilium addiderit particulam_s
tanquam, non fequitur, quod non fignificarit
proprie effe voum principium.

20. Reijcitur fecundg , nam Concilium.a
Elorentinum magis explicans definitioncm s
T.ugdunen(is ; abfolute definijt Patrem , & Fi-

¢ vaum principium Spiritus San@ie

ne cnim 25. fidei profeffio Grzcis 4 La-

a fic habet. Duoniam Greci fufpicantur,

principia s duafqne canfas in Trinitate profi-

teri 5 idcireo hane babentes fententiam anathema
damnamus ; quandoquidem ipf tradimas Patris , ¢~
Filij operationem » potefbatesnque mitiendi onicare
Spiritus SZntti canfam effe 5 ita vt Filius non fit di=
ams & Patre principium 5 ergo abfolutéidams

s s
oS 2 nan-




AR e e, P

324

pantur duo principia ; ac proinde faltem poft
Florentmum nen licer vii illo fubterfugio
Durandi, & Gregorjj .

21. Ad 1. concedo maiorem, & nego mi-
norem . Nomen enim principij non elt adie-
ivum, fed fubftantivum , cum fignificet ad
modum per fe (tantis . Nee obft f‘,[}'u:,‘-d fignis
ficet virtutem f(pitandiquz eft proprietas Pa.
tris»»& Filij: primo guia nor ctiam |
ficans formam,& proprierat cidentalem,
putanomen afhedo, (i fignificer illam ad mo-
dum per fe ftantis, eft fubftantiuum; fecundo
quia virtus {pirandi ; & fpiratio a&iua, quae
elt forma fignificata pel nomen principium S
ritns Sanf#i, licet formaliternon {it fubftanria_
abfolura, neque Perfona, ranmen eft velutifor-
ma fubftantialis infinité ditans abaccidente ;
E£1Z0 Nomen principium Spivitas Sanlfi, & ex
modo fignificandi , & ex refignificata cft fub-
ftantivum ; non autem adieftinum ; ac proin=
de vedicererur pluralirer,deberet aanlriplicari
forma, hoc eft virtus{pirddi,& fpiratio attiua,
qux non multiplicatur, fed et vna tantum.

22« Ad 2.refpondeo primo indirecté,quod
fimiliargumento probari poffer Patrem’, Fi-
liom , & Spiriram San&tum efie rres Deos, &
noa vaum Deum. Nomen enim Degs nons
fupponit pro fuo formali ificato , hoccft
pro deitdte , fed pro o martcriali fignificaro,
hoc eltpto fuppolito deitatis: fed funt trias
fuppofita. dejraris; ergo funt tr¢ Dij , & non
yviaus tantum Deus ,

23. Refpondeo fecundo s quod ficut no=
men Deus fupponit formaliter pro (uo forma=
li fignificato, hoc eit pro deitate , & fupponit
martcrialiter tantum, & indeterminaré pro fuo
mareriali {ignificato » hoc ¢eft pro fuppofito
deitatis ; feu pro ratione communi fuppof(iti
deitatis s fic nomen principinm Spivitus Sancdi
fupponitforwaliter pro fue formali fignifica-
10, hoc eft pro virtute fpirativa, & proipfa_
actuali fpiratione, & relatione fpiratoris , &
materialiter, ac indeterminate pro fuppofite
virtutis fpi 2, & actualis fpirationis , ac
relationis fpiratoris ; ergo ficut quia eft vna.s
tantum deitas, pro qua nomen Deus {uppo-
nit formaliter , nomen Dei non dicitur plora-
liter , ac proindé tres Perfonz non funt tres
Dij; fed vous tantum Deus; 1td quia eff vhas
tantom vireas fpicaciva , vnz (piratio , & rela-
tio {piratoris, pro Quanomen privcipium Spirie
#us Sandli fupponit formaliter, dua Perfona
funrvnum rantum principium Spiritas Sandti,
& pon duo principia . Rezula enim vniuer(a-
lis eft, quod vtnomen fubRantinum dicatur
plutaliter debet multiplicari forma , pro.qua
{upponitformaliter , & non fuflicit, ve multi-
plicetar (uppofitum, pro guo fupponit folum
materialirers & indeterminaté.

24s - Ad 3. concedo maiorem, & nego mi-
norem ; ac dico,Quod Pater , & Filins funt
voum principivm,quod eft realiter Pater cim
”‘C}'la Jd\ﬁf!ind‘iou.c. virtuali a Pagee, ac propter
ralem aiftin®tionem vittualem non valet ; Fi-

De vnitate f}nramoms 1&iuz.

Uizs eft illud. onam principinm Spivitts Santlis quod
eft Pater 5 exgo Filius eff Patey's ficur propter di-
ftin@ionem virtnalem non valer , Falins eft ille
wans Dews, qui eff Pater s exgo Filius eft Parer.
Vide didtaq. 100 inquacgimus de dittinctios
ne victuali .

25. Ad 4.concedo _chut‘lanuacdicoﬂ_]UOd
ficut tres Perfonz non folum funt vous Deus,
fed idem Deus, fic Parer, & Filins noni{olum
funt vnum principinm Spiritys Sancti,fed {unt
i ncipinm Spiritas $an&i, vt concedit
tus Thomas 1. parte quaftione 39. atte 4.

ad 6.

26. ‘Ad 5. ncgo minorem , ac dico cum.s
S:Thoma 1: parte queft. 35.artic- 2. ad 7. Pa-
trem , & Filinm effe vnum (pirarorem > & au-
ctorem Spiritus Sanéi, licet id negetur ab
Alexandro , & S. Bonanentura, & negatum,
fuerir i & Thoma loco citate in argameanto .
AdauGoriratem Hilarij refpondet 8. Thomas,
Hilarium dom dixit Spiricum Sanétum pro-
cefliffe a Parre, & Filio au&oribus, locutum
minus propri¢, ac (umpliffe fubftantivum pro
adiectiuo .

27, Ad 6. Refpondeo primo concedo ma-
lorem, & nego minorem-. Pater enim licet
fit paternitas , & (piratio a&iua, non cff dua
virtutes productive realiter diftin® 2,cum pa-
ternitas, & (piratio actina non diftingunantue
realicer, fed folum virtualiter . Refpondeo fe-
cundo , quod licet paternitas , & (piratio adis
na effent duz virtutes produdiuz , tamen Pa-
ter non effet duo principia. Ratio et , quias
vt nomen fubftanpiuum dicatar pluraliter, fes
quiritur quidem , vt muldplicetur forma.pro
qua fupponit formaliter , fed hoc non fufficir,
fed requiritor etam, vt milrplicetur fuppofi-
tum, pro quo lupponit materialiter, idcoque
fivoum fuppofitum haberet duas humanita=
tes, non cfler duo hamines , fed vous homo
fed Pater eft voum fuppofitum ; crgo criamfi
haberet duas virtautes produdtiuas , con cffet
duo principia,'fed voum tantpm principiiim.
Videri poteft S. Thom. 1. parte qu. 16, art, 2.
ad 2. ex quo defumpta eft hac folutio .

28. Ad7.nego fequelam . Licer Pater, &
Filius int vnum principinm Spiritus Sancti, &
vnus Ipirator, non funtyaoum fuppofirum ,
quia principium Spiritns Sancti, & fpirator ,
cum {it przdicabile de duobus, non habet ra=
tionem fuppofiti vt dictum clt quzltione go.
nu.18. io refponfione ad 3. & 4. Videri potelt
Ruiz difput.i7e. fct. 3. vbide hoc pundo agit
ex profefio .

SNV AST IO CVI

Virnmfi Spiritus Sanctus non procederet & Fi-
lio s diflinguererur ab ipfi

8. Th. q.36. art. 2.

1. 'Eé Idetur, qued diftingueretur , vt do=
vV cucrunt Henricus Quodhb. 5+ qu.g,
Scgm

-




£«

i

!
!

=

Liber ILQuzftio CVIIL

Scotus in ndift-r1,queft.z. Gregoriusibidem
dift. 1 1. quaftr, act. 2. Bacconiusin 1. dift.13,
qualt. 1, & alij, primo, quia diverfi, & in-
compofhbiles modi praduétionis pafijua fuf-
ficiunt ad inferendam diftindtionem termino-
rum producoriim i ¢ gr. quia frigefactio » &
illuminatio funt diucefi modi productionis,
poeftulant, vt cermini produéti , nimirum fii-
sus , & [umen diftingnantur , ctiamf{i neques
trigus procedata lumine, nequc lumen pros
cedat d frigore: fed gencratie paffina Verbi,
hoc eft natinitas, fen produio per intelle-
&um ; & fpiratio paffiua, hoc cft productio
per voluntatem, funt dierfi ;)& incompofii-
biles medi produ&ionis pafliue , non minus

; quam frigefactio, & illuminatio ; ergo infer-

rent diftindionem terminorum produtori ,
hoc eft Filij , & Spiritus Sanéi, etiamfi neque
Eilius procederet a Spiritu San&e, neque Spi-
ritus San&us 4 Filio,

2. Secundo idem non poteft bis produci
duabus produdtioaibus connaturalibus, & adg=
quatiss fed generatio ¢l pradudtio connatura-
lis , & adxquata Filij, fpiratio cit produdio
connaturalis , & adzquata Spiritus Sandti; ex-
go Filius,& Spiritus Sanctus, etiamfi neuter ab
altero procederet , non poflent effe idem ; fed
deberent diftingui , aliogquin idem producere-
tut duabus produ@ionibus connaturalibus, &
adzquatis.

3. Tertid Athanafius Dialogo 1.de S.Tri-
nitate cointrd Anomzum poft medium dicit :
inter Filinm, o Spivicum Sanétum differentiam effe,
non habitavatione , quod fint bypoftafi,fed quod vnus
quidem ex vtevo fit ; hoc eft ex intelleéu , alter
ex ore, hoc elt cx volunrtate , ad modum balitus :
Augultinus lib. s, de Trinitate cap.4. aflignat
differeatiam inter Spiritum Sandtum , & Fi-
linm , quod Spiritus Sanctus exje,non quomado
natus , fed guomodo datns : Damafc. lib.1.de fide,
€ap. 7» 10» 11« & 17: Spiritum San&tum difkin-
guit d Filio, quia eft 4 Patre prodiens uon filialiter,
fed proceffionaliter ; fed etiamfi Spiritus Sanétus
non procedererd Filio, hzc verificarentur s
crgo .

4. Quarto Anfelmus in Epiftolade procefe
fione Spicitus Sandti, cap.4. dicit « Ideo non ba-
bet bic vnitasilla vim confequentie, quia pluralitas
obuiat, que cx natiuirate ovituy , & ex proceffione »
Nan ¢ fi per elind non effent pluves Filius; € Spis
ritus Sancius , per boc folurs effent diuerfs; crzo ex=

refs¢ concedit Filinni , & Spiritum Sandtom
pofie diftingui fuflicienter per hoc, quod Fi-
las nafcitur,Spiritus Sanctus procedit,etiamfi
aliuddifcrimen non adeflct.

s« Quinto amor creatus, licet non proce-=
datd Verbo , diftinguitur ab illo ; ergo etiam
Spiritus San&tus , qui eft amer increatus, li-
cet non procederet 4 Verbo , diftingueretur a
Verboo

6. Scxté_mancmibus vitimis conftitutiuis
aliquorum foppefitorum , manet eorum di-
ftinctio; fiquidem vitimum conftiturivum rej

1

diftinguitillam & qualiber alia re; {ed licer Spi.

325

ritus Sanftus non procederet 4 Filio, maneret
filiatio , que eft vitimum conftitutinum Filij,
& ipiratio paffina , qua eft vitimum conftitu-
tiuum Spiritus Sandi s ergo .

7. Refpondeo Gotfredum quodlib.7. q.4.
relatuma Scoto in 1. diftin@.r1. quath. 2.cxi-
ftimaflc quaftionem propofitam effe nullam,
& folutionis incapacem , quia cx fuppofitio-
ne impoflibili , qualiscft hac, quod Spiritus
Sanctus non procedat 4 Filio,fequitur quodlis
bet, ac proindé {equitur Spirirum San&um
diftingui,& noadiftingui 4 Filio. Tortes ctiam
de Trinitate quz(t.36. art.2. docuit hanc quz-
ftionem ad Theologum parum fpectare .

8. Contrd hos au&tores certum videtur
quazftionem legitimeé propafitam effe graunif=
fimam, & ad Theologum {pedare. Ratio eft,
quia eft quattio grauiflima, & ad Theolegum
maxime fpedtans, in qua quaritur , vtrumo
aliquis error contra fidem poflit legitipé ima
pugnari, & confutari rationc non f{olum_»
oftenfiua, fed crian ducente ad impofiibiles 5
fed in hac quzfione quaritur, virum error
Grzcorum dicentium Spiritum San&um non
procedere a Filio, poflit legitimé confutari
ratione ducente ad impoflibile, quacontra
illam vii funt de falto S. Thomas 1. part.q.36.
art. 2. loannes Theologus in Concilio Flo-
rentino, fefl.18. pottmedium , & Beflarion.s
orat. pro viione, qua habetur poit {efi. 25. &
vltimam Concilij Florentini, cui totum Con-
cilium videtur tacité confenfiffie : qua ratio
cll: Si Spiritus Sanétus non procederet a Filio,
non diftingueretur ab ipfo 5 confequens eft
impoflibile , cum euertat Trinitatem, & loco
Trnitatis ponatfolum dualitatem Perfona-
rum s ergo falfum, & impofiibile eft, quod
Spiritus Sanétus non procedatd Filios ergo
hzc quaftio eft grauiflima’, & ad Theologum
mazximé (pectar, cum in ea examinetur maior
illa allatz rationis ,' fi Spivitus SantFus non proce=
deret a Filio , non diflingucretnr ab ipfo, & quara-
tur , verum fit vera, & poflit contra Grzcos
cfficaciter probari. Nec obftat,!quod ex fup-
pofitione impoflibili, quod Spiritus Sanéuas
non procederet d Filio, fequatur vtragues
pars contraditionis, quod nimirum diftin-
gacretuc, & non diftingueretur a Filio . Nam
non obftat efficacie rationis ducentis ad im-
poilibile , quod exaliquo fequatur vtraques
pars contradictionis, immo per hoc ipfum ra=
tio redditur efficacior , cum ducat ad duplex
impoflibile : ¢. g. in cafu neftro ratio allata,
contia Gracos ducit adduo impoflibilia,- al-
terum cft , quod Spiritus Sanétusnon diftin-
guatur a Filio, alterum quod {imul etiam di-
ttinguatur,adeoque diftingnatur fimul,& non.
diftingunatur .

9. Hinc patet fenfus, & vtilitas queftio-
nis propofite . Queritur enim , vtrum poflit
contra Grgcos efficaciter probari,quod {i Spi»
ritus Sanétus non procederetd Filio , non di-
ftinguercturab iplo,cllo fequatur etiam,quod
fimul diftingucretur , adcoque Virum eiros

Gra-




YO
d

1§ Ilon procedat a

prow;:,

]

wiie

o

i

a5

~ T

Sat v;\(su.
ufhuﬂ eretul

batur m‘) I:
LEia

DCUc

o, & hoe

batur fccundo conclufio rationes
Thoma 1. parte, quaft. ;6. artic, 2.

x ﬂlu],“, nen "oi‘um rgah!u d

17

ptua 1cat, ai.'

fnon procederet A Fil
&tusnon opponerentur
neque Filius produceret
neque Spiritus San(’ius}ru
go non dillinguerentur
13.. Dices primo s srxci poflunt n
b hoc principium , quou Perfonz divine nons
poffint diftingui, n1fi opponantur relatiue .
14+ Sed contra, nam hoe principium non
folum ponitur 4 Patribas atinis, fed etiam
4 Gracis 5 vtoftendit Beffarion in oratione.s
PO vniobe caps 6. vbi affert expreflim refli-
monium Gregori) Nyfeni in lib. ad Ablauid,
vhi dicit 2 Fam, qua civca canfam , O canfaiim
m‘?'fd'm.:tm' dzﬁffcft?am, noR #egaimis s PEv quod [o-
Lum difcenni alter win ap ol 155 i'EJ:z:'-

altero deprehe
TH, ” quod credimus slind quiden

11gem

exeapfa, ¢ ex ev,r‘.;:ori ta

1€,

co; quaod I

pugnat,; quod voa P UL)‘

:.’1;.;‘.;'”'“111“
yd habeantrelat
per quarum v

ra Patres, {1in Dco rel: ..:-.J:‘; dife
1t ad diﬂmmmdws Pe
int guatuor mu(ma »

-! atur fequela« Siex
Funa, Spi-

licet neuter
Yerfona reali=
neret Filivm
I*ﬂ][m Mmoo

onas »

enitus:;

S5t

»

Dialle

generans; & aror
L\,‘,I‘n’ Ls
t'um ha-

ulu."
tCi J\L ‘lh,ut ratcms
15 genitus , \,p‘- us fpira=
I intur relativé; non crunt
d vna Perfona habens'duas ic-
ines paflivas , alteram per
1, alteram per velunta
Dices tertio ¢x Henrico

111=

1on repugn

cSeatt

+ .ml.{r,.:'
.Jl’ﬂrlick’ goner
Lmr:c, & (pira

)
i
n
1

e di«
vnam.s
arorsfic
s Sanctus
cnquia genc-

nuntiar -

am, ¢




20. Refpondco.diftinguo antecedens; pa-
ternitas , & filiatio neque opponuncur relati-
ué fpirationi paflinx s neque vitino confhis
tuunt fuppofira habentia oppoefiticacm relatis
Tam, Dego 3 & conllitnunt talia fuppolua, ,
concedo ; & difinguo eodem padtoc confe-
quens. Paternitas ; & filiatio confiithunt vici=
mo Parrem , & Filivm , qui cum producant
Spiritum Sanétum, opponuntur relatmé Spi=
ritui Sanéto, & 4 Spirite Sanéto realiter diftin-
guuntur, figuidem fuppofita relating oppofi-
23, realiter ditinguunturs fed relationes licet
relatiug non opponantur inter e, (i tamen
vitimo conflitnant fuppofita relating oppofi-
1a, adeoque realiter diftin&a, debentrcali
ter diftingui; fiquidem non poffunt realiter
diftingui fuppofita , quorum vitima conftiti-
tivarealiter non difinguantur ; ergo &c. E
€onucrfo iuxtd crrorem negantivm Spiricum
Sanfum procedere 4 Filio, filiatio , & fpiratio
pafliua neque opponuntur relativg , neques
conflituune (uppofita relatiue oppofita; crgo
diffingui nequeunt.

21.  Vrgebis & poflet dici , quod ficu A=

tio actina, guia non opponitnr relatiné

eft communis Patri , & Filio fic paternitas 5
quia non opponitur relatiué Spiritui Sandto,
eft comwmunis Patri’, & Spiritui Sando ; ideo-
que Pater habet duas relationes , paternitatis »
nimirum ,; per quam conuenit cum . Spirity
Sanélo , diftinguitur 4 Filio, & fpirationis
a&tiv® , per quam convenit cum Filio, diffin-
guitur d Spirite San@to ; per complexum au-
-tem veriulque vitimo eonflitnitur , & differe
ab omni alia Perfona . Similiter poteft dici;
quod Filius habet duas relationes, fpiratio-
ficm pimirdm adtivam, per guarm conuenit
cum Patre , & diftinguitur 4 Spiritu Sanéto ,
& Filiationem, per quam conuenit cum Spie
ritu San&o, & diftingnitur 4 Pacre, per com-
plexum autem verinfque vitimo conftituitns,
& diftinguitar ab omni alia Perfona.
27, Sedcontta;namde ratione
¢ft, vt habeat fuam proprietatem, & perfonali-
tatem propriam Incommuaicabilem alteri, &
vinon (olum habeat formalitates communcs,
ac {itcomplexum cx pluribus formalitatibus
comimuanibus ; fed Pater , & Filius non hae
berent vllam proprictatem , vel perfonalita-
fci propriam , fod folum effent eomplexum
ex tribus formalitatibus communibus s etgo .
Probatur minorinam Parer eflet complext
ex elfentia dinina communi tribus Perlonis ,
€X ipiratione actiia communi Filio, & ex pa-
ternitate communi Spiritai Sanéto : Filius el
fet complexum ex efieatia dinina communi
tribus Perfonis ; ex fpiratione a@®iua com
miuni Patri , & ex Filiatione communi Spiti
tui Sa0éto ¢ folus Spiritus San&us haberet {pi-
rationcn paflivam propriam illius, ac nulli
alteri Perfonz commuoneny, Quod autem Pet-
fone dinins nullam Habeant perfonalitaten
propriam; & non communen alijs Perforis s
cft contra omnes Santos Patres ; qui dicunt ,

uefioCVIIL: 327

in fingulis Perfonis vltra communia dari per«

litatem propriam .

- Dicesquinté, & vitimos i Spiritus

tus procederera folo Filio , diftinguere=
Patresergo i procederet 4 folo Parre,die
ftinguerctur 4 Filio .

24 Refpondeo negando confequentiama
Difpatitaselt, quia i Spiritus Sanctus imme-
duié procedererd folo Filio, qui procedit 4
Patre, Spiritus Sanctus mediaté procederet 4
Patre ; hocaarem fufficcret ad hoe, vt dittine
Zuerctura Patres alioquin Spirirus-Sanétus
cfet Parer , & fic Pater, & Filius a (¢ mutuo
procederent . At fi Spiritus Sandtus procede-
rced {olo Patre, neque mediaté procederet 4
Filio, & fic non dittingueretar ab ipfo «

25. Concludirur argumentum hoc dilent=
mate. Negantes Spiritum San@um procedere
a Filio, vel conc
pofle diftin

antur relaciug 5 &
tingui 4 :Spiritu San=
Perionas diuinas eife folum_s
it, & afferunt ad diftin&ig«
eres vt habeant telatio«
rintelleGtum ; alte=

r; quoed Pater
¢;adeoque Pers

diftinguatur realitera fpi
fonz (int guatuor.,

26.  Queritur , ytrum ex hac hypothefi
impoflibili, quad Spiritus Santus non proces
derera Filio ; fequeretar yiraque pars contras
ditionis ; quod nimitum dittinguerstur , &
non diftingucretur 4 Filio .

27. Relpondeoaffirmating. Probatur, &
explicatur. Hypothefis eft , 57 Spivizus Sanius
non procederet d Filio ; fed 4 fblo Parve i pradicaw
tum hypothefis eft . quod procederer & fole Patre,
non 4 Filio; Tubile 15 efty, quod
g 8 to, €x prz-
dicato yd namirem procederet

sy

wognon diftinguercrue

a ! 3
iF ¢ nulla Perloga procedens A folo
Pa gui poreft 4 Fitio ; ex fublecio hy-

3

quod numirum efiet Spiritus Sanctus,
uitur ; quod diftingucretur , quia Spintus
anétus non poteft nan dittingui 4 Filiosex in-
gra hypotbefi, quod effet Spiritus Sanétus
procedens 4 folo Patre, fequitur ; quod dittin-
guecrctur, & non diftinguerctur. Proportigs
naliter i homo eflet equus, ex pradicato hys
pothefis, guod efiet equus, fequitur,quod nor
effet rationalis, quia nullus equus poreft efes
rationali fubieéto hypothefis ; quod effec
homo, fe » quod eflet rationalis y quia_s
i t rationalis 5 ex integra hypoe
rur ; quod-efiety & non eflet ratio=
ia yero quod fequitur cx pradicato
efis, dici folet fequi per locum intrin=

-y ".ﬁ) o ¥
oo

hypoth ;
fecum , quod fequiturex fubiecto, di
fequi per locum cxrrmfsc_um » ideo
telt , quod exilla hypothefi impoflibil
cum intrinfecum fequitur, quod Spir

[i0=-
5 oalle

&usnon diftinguerctur 4 Filio, 2 um per
locii extrinfeett fequitur; quod difingucretits

_2-30 Ad




1S gene-

1fnt illimie

gtz N .

fuppolita relatine oppo
jdentificati , ac non pof
ac de fatte identificanrur i
menerans, & (bl
fiua, hoc et filiatio s & ]
opponcrcntiun relatiué, ncqu
fuppofita relatiu¢ oppe
ac non poflent realite
Perlona effer genita Adon
ergo fimilia argu pta cx cxeatis
difparitas et » quia increatis ationes, & pal-
dionesctiam{i relatiug non opponantur.pofiunt
opponi, & diftingui propter fuam limitatio=

onititucre

tificarentur ,

» ac ficeadem
H r}

E e

mem :in Deo autemeum 4
yoflunt diftingui nifi propter oppofitionctig
velatinam . vt dictum eft ctiam fupra gu=itio-
#ic 10107

29, Ad 2. concedo maiorem , & diftinguo
suinorem : generatio cft produdtio adzquatas
Filij, quiopponatur relating Spiritui Sancto ,
ac proinde non debeat fimul efic Spiritus San-

<tus, concedo:qui non opponatur relatiuc Spi-
ritni San&to; nego ;s & nego confequentiam -
Generatio eft produtio adaquata Filij, qui re.
fatiné opponatur Spiritni Sandlo; ac proindes
ab illo diftinguatur : fi vero fupponamus Fi-
lium non telatiné opponi Spiritui Sando, €O
ipfo Filius debet etiam cffe Spi
proinde produdtio ads
Zeneratio, quz non {it fimul {pir:
generatio, qua fit fimnl] fpiratio adin
fequitar, guod Filius, & Spiritus Sandus pro-
ducerentur pet duas adiones adequatas . Sicut
enim Filinseffer fimul Spiritus Sanéus. fic pro=
dudio adequata Filij effct generatio, gnx cf-
fetfimul fpiratio . Generatio verd abftrahendo
ab hoc , quod cffet fimaul fpiratio , efet produs
diio folmm inadzqnata Filj) .

30, Ad 3. concedo majorew
norem , ac dico , quod fi Spiritas &
procederct a Filio , piocederet nc i
wvoluntate, fci ore, fed ctian: ox ledtu, noft
folum vt datus,; fed vt patns , non folum pro-
gefiionaliter, fed filialiter s fignidem talesmodi
producendi , cum fint illimitaci, diftinguuntur
non ratione limitationis; fed folum oppofi
s relating s ergo deficiente oppofitione relas
tiua, non diftinguezentur, ac proinde Spiritus
Sanélus: procederct omnibus his modis, &

fic nondiftingueretur 4 Filio, vt cxplicatum
eft.

31. - Ad 4.Suariuslib.1o.de Trinitate cap.z.
num. 3.& Vafquez 1.par. difp. 147. cap. 4.6
quidani alij ingenué fatentur . Anfclmom fail-

{E}“ oppofita {entcntia,quam deinde fecuti funt
Ficnricus, & Scotus, ac docniffe Spiritnm San-

1 folum ex

Qum diftingui & Filio,(celufa ctiam oppofitio=

r1tUsS

9

] ey

_aquzit.1g.art.s. ad 2. p
10 fuifle indudta magis
em, quam v
ue Ruiz confirmat
Yeo omnid [unt winun
-2ttt A nielmo
aditur ab Antelmo
itus Sandtl .
NCCaO antec
lcoamidr ¢

+

FFQ&,LLA\:IVC.\
ghia amor

uuntur ratione fuz
sandtus, & Verbum diuinum , cl
itati , non poffunt diftingui ratic
tationis ; ergo folum poffunt difting
oppefitionis relatine ;adcoque finon oppone-
rentur relatiué, nen poflent diftingui .

33, Ad 6. concedo maiorem , & diftinguo
minotem : licet Spiritus Sanétus non procede-
tet 4 Filio , manerct hzc filiatio dans Eilio fpi=
rationem actinam , qua filiatio cft vitimum.
conftiturinnm huius Filij , nego ; mancret alia
fliatio » non dans Filio {pirationem actinam,
quz fliatio non effet vitimum conftitutivum
huoius Filij s concedo; & nego confequentiants
Hic Filius vliimo conftituitur , & diflinguitur
a Spirite San&o per filiationem dantem Filio
fpiratione 1am, per quam conflituatur
) > oppofitus Spiritni San&osfed
i Spiritus Sanus non procederet 4 Filio, vt
dicunt Grzci , Filius non haberet filiationem
dantem ilki omnia, qu habet Pater,etiam {pi-
rationem activam ; ergo non darctur filiatio »
quz cft vltimum conftitutiunm Filij in ratione
talis Filij diftiinci 4 Spiritu San&o, fed daretur
aliaz filiatio nog dans (pirationem aétinam , ac
non vitimo conflitutina talisFilij relatiue op-
pofiti Spiritui San&to , fed conftitutiua alterius
Filij non rclatiugé oppofiti Spiritui Sandio ; ac
proindé indiftindii 4 Spiritu Sanéto . _

34. Dices:ergo {i Spiritus Sanétus non pros
ccderet 4 Filio, fed remanerct hze filiatio dans
Filio (pirationem actinam , Filiusdiftinguerce
tar 4 Spiritu $anéto . :

35 Relfpondeo, conecdo confequentiam 3
fed dico s quod hac non cft fizppofitio Grzco~
rum - Grzci enim diennt ; quod filiatio nons
dat Filio {pirationem aétinam ; ‘ergo fi {ippo-
namus, quod filiatio det Filio fpirationem
actinam,non ponimus hypothefimGrecorum,
de qua folum procedit quzfie .

QVESTIO GIX.

Vtruws dising Perfinalitates s ¢ velationes
rAtione fuipracise fiui perfediones?

oyl rationc

1 Identur non effc, primad,quia relatio di-

uina fecundum fe precisé non cftens

reale, nec cft aliguid, fod pure eft ad aliguid ; fed

vt relatio dinina fecundum fc precise cffet pet-
fectio;

e




fectio, & bonitas, deberet efie aliquid , & ens
reales ergo. Probarur maior auctoritate Sanéti
fhoma , Boetij, & Cynlli Alexandrini. San-
&tus Thomas de potentia, qualt. 2. art.s. dicit
Relatio fecundum vationem [ui generis in quantum eft
velatio , non babet , quod (it aliquid , fed folum quod
fit ad aliguid : gnod vero (it aliquid fecundum rem ,
babet ex illa parte » qua iveft, vel vt idem fecundum
vews » wt in dipinis s wel babens caufam in fubieio 5
ficutin creaturiss Etin 1. dift.20. qualt.i.art. s
ad 3. & dift.26. quett.z, ad 3. Quamuis relasioni
ex hoc , quod ad alterum dicitur ; non debeatur, quod
{it res quadam , ¢ft tamen res aliqua , fecundum quod
babet fundamentum ineo, quod yefertur , & ex hoc
wlterins habet inquantum eft diuina , quod fit hypofia-
fis. Et 1.par. qua.28. art,2.in corpore dicit :
i igitur confideremus etiam in vebus creatis relationes
fecuindum id, quod velationes funt, fic inneniuntuy effe
affiflentes , non imvinfecus affive. Boetius hib. dews
Trinitate poft medium dicit Predicationem ve-
{atinam nibil vei adderc , wel minuere , wel mutare »
qua tota non in ea,quod eft effe, confifiit, fed in €0,4u0d
eft in comparatione aliquomodo (e habere. Idem in-
finuac alijs locis,qu videri poflunt apud Ruiz
difput. 9. fe&t. 1. nun. 13. & 14. Cyrillus Ale-
xandrinus lib.r2. Thefauri, cap.3. ante medium
dicit Diffeventiam Perfonarum , qua fecundum ve-
lationem cft 5 quafiextinfecus intellectam efft 5 €rgo
rclationes diuinz ficut fecundum fe precisé nd
{unt ens, & non {unt aliguid, (ic non funt pet-
fedtiones.

2, Secundo firclationes dininz fecunduin
fe pracisé cflent perfectiones , darentur in Deo
tres perfectiones , tres bonitates , & tres digni-
tates realiter diftin@tz 5 confequens eft abiur-
dum, & contra S.Thomam, qui queft.2.art-4.
num.14. dicit : Sicut Paternitas, ¢r Filiatio Sfant
vnaeffentia 5 itd funt wna dignitas , ¢ wna bonitas 3
& 1.par. qualt.30. art.2, ad 4. dicit , quod Spi-
ritus Sanétus non habet bonitatem numero
aliam 4 bonitate Patris, fed vaam, & eandem ;
ergo &e.

3. Tertid fequerctur Patrem habere perfe-
Gtionem paternitatis , qua Filio defit ; Silium
habere perfedtionem filiationis , quz defit Pa-
tris idemgue dic proportionaliter de Spiritu
Sancto . Hinc viterius feguitur , nullam Per=
fonam dininam feorfim {umptam effe infini-
tam in gemcre entis,fiquidem non haberct om-
nem perfetionem poffibilem .

4. Quarto perfe@iones relatiue non funt
finitz in genere entis; ergo funt infinite; ergo
dantur tres perfe@ioncs infinitz realiter diftin-
¢ta ;s crgo poflet dici, quod non repugnent plu-
res perfectiones abfoluta infinitx in genere cn-
tis realiter diftincte,adeoque quod pofiunt dar
plures Dij.

s+ Quinto fequeretur vnam Perfonam fe-
oriimacceptam, ex.gr.Patrem, effe minus per-
_fg:t“mm »quam totam Trinitatem, cum tota,
Frinitas vltra perfectionem paternitatis inclu.
<at etiam perfectionem filiationis , & fpiratio-
nis pafiiue ; fed includens cft perfectius incly-
fo; crgo &ec,

Liber 1. Quaftio CIX.

329

6. Sextd relariones funt quaf diuerle (pe:
Ciei , & rationis 5 fed perfe@tiones dinerfz fpe-
cici, & rationis (unt inzquales , iquidem fpe-
cies funt inequales , & ficut numeri, vi cam_s
Ariftotele 8. Metaph.text. 1o. docet communis
fententia; ergo diuing relationes effent ina-
quales in perfedtione , adeoque vna Perfonas
eflet perfectior alia, quod eft abfurdum. Cone
firmatur , nam producere eft perfeitius, quam
produci ; ergo Pater eflet perfectior Filio, Fi=
hus effet perfectior Spiritu San@o -

7- Septimo fiin Deoeffent tres bonitates,
& perfectiones, deberent etiam effe tres vhitas
tes, tres veritates , tres ternitates &c. fed heze
funt abfurda ; ergo &c.

8. Odaud, vel relationes efient perfe@io-
nes fimpliciter fimplices , vel fimplices; neu-
trumdici potet; ergo &c. Probatur miner :
nam nulla pura perfe®io opponitur alteri pet-
fectioni,ideoque omaes purz perfe&tiones pof«
funtinnicem identificari, ac folum perfedtios
nes miytz non polsunt identificari rationc im-
perfeltionis , quam includunt: fed relationes
diuinz opponuntur, ac non pofsunt identifica-
tis ergo .

9. Refpondeo Paludanum, Capreolum,
Caictanum 1. par, qu.z8.art. 1. par. 2. & 3. p.
quefl. 3. art. 1. Ferrarienfem 2. contra gentes
cap. 9. & 4. contra gentes cap. 14. & alios, quos
tefert Ruiz difp. 9. feéh 1. num. 7. & 8. & dis
fput. 20. feét. 1. num. 5. docuiffe, relationem
in quantum confiftit in effe ad, nihil rcales
ponere, fed folum ponere aliquid reale in
quantam addit effein : & quia relationes diui-
nz funt in Deo non per inharentiam, fed per
identitatem cnm dinina effentia, & cam effes
abfoluto Deo, ideo dixerunt relationes diuinas
effe reales per effentiam, & effe ablolutum Dei,
fed non effe reales , nec efle ens fub pracifa ra.
tione formali relationis . Confequeater dixe-
runt relationes dininas fecnndum formalem ,
& pracilam rationem relationis nec effe per-
fectiones, nec imperfectiones, nec finitas,
nec infinitas , fed totam perfectionem , & infi-
nitatem diuinis relationibus conucnire ratione
effentiz . Plures etiam ex au@oribus , qui di-
xcrunt relationes diuinas etiam fecundam fe
pracise includere realem entitatem , nihilomi«
nus dixerunt illas fecundum fe pracisé nec cfie
perfedtioncs , nec imperfe@tiones, nec finitas ,
ncc infinitas, nimirum Scotus in 1. diflin. 2.
quzft. s. & dift. 26. quaft. vnica, & dift. 15.
qual. 1. Dorandusin 1. dift. 13. queft. 2. &
alibi, Mar(ilius in 1.quazft.6.are.1. Richardus in
L. dift. 19. art. 1. quaft. 3. &alij; & cx nofttis
Molina 1. par. quaeft. 28. art. 2. difput. vitima,
& quaft. 42. are.6. difp. 6. & Bellarminus tom.
1. hb. 2. de Chrifto, cap.12. infine .

fo. Secunda fententia docet relationes di-
uinas fecundum vitimam , & przcifam ratio-
nem talis relationis , & fecundum effe ad praci-
sé includere communem rationem bonitatis
& perfectionis tranfcendentalis . Sequuntur
hanc fententiam Qcham, Aurcolus, Clicto-

=Tt neus




330

uzus in Damaf lib. 1. cap. 11. Valentia in con.
troucrfijs de Trinitate, libe 2. €ape 12. Suarcz
1ib. 3. dc Trinit. cap. 9. & 10. &"3. par. tom. 1.
difp. 11. fe&. s. Henricus quodlib. 1. qua(t. 1.
Carthufianus in 1. dift. 24. quaft. 7. Valquez
1, part. difput. 122, ¢. 6. & ali] . .

11. Dicendum cum fecunda fententias ,
quam prater alios fequitur Ruiz difput. 9.
fect- 5. & 6. & difput. 29. fect. 2. & fequenti-
bus ; telationes dinina fecundum fuam viti-
mam rationem includunt entitatcm , bonita-
tem, & perfetionem tranfcendentalem difiin.
&am virtualiter intrinfecé a perfectione abfo-
luta dininz cflentiz . :

12. Probatur primo conclufio auforitate
S. Thoma, & S. Bonauenturz , & guorun-
dam aliorum Scholalticoram . S. Thomas I.
paete qualt. 20. art, 3. dicit: Pude cum omane il-
lud 5 quod eft perfectionis, Deo fit attvibuendum , o
gnod eius effentia continet in fe omnem perfectionenm 3
conueniens ¢fi s vt boc nomen-Pevfona de Deo dicatyr 5
ergo exiftimat Perfonam [ccundum formalem
rationem Perfonz, hoc elt fecundum Perfona-
litatem , effe perfedtionem s idcogue attribu-
endam Deo . Opufculo primo contra errotes
Gracorum, cap. 2. docet; teflimonium Rafilij
de dignitate Patris exponendum efle non dedi-
gnitate naturali, fed de Perfonali, ficut & fe-
cundum nos dicitur ; quod Perfona eft Hypo-
flafis proprietate diflinéta ad dignitatem pertinente s
ergo exiftimat paternitatem effe dignitatem s
& petfeftionem Patris , per quam diftinguatar
4 Filio » Sandus etiam Bonauenturain 1, dift
23, art. 3 qualt. 1. dicit». Iz Deooft reperive fup-
pofitum diftnéfum propriveare nobilifima ; ergo exi-
flimat paternitatem , qua Pater diftinguitur d
Filio, fpettare ad perfedtionem , & nobilita-
tem, Anrtiguietiamm Theologi Perfonam de-
finicbant , dicendo & Perfona cft bhypofiafis diflinéla
proprictate ad dignitatem pertinente , & hinc defi-
nitionem admittunt » & explicant Albertus 1.
par. quall. 44. menibro 2. Alexander quzft.
s6. membro 3. & $. Thomas 1, par. quait. 29.
art. 2. ad 2.; ergo cxiftimarunt proprictates
perfonales » quibus diftinguuntur diving Per-
fonz ,ad dignitatem, & perfctionem perti-
nere . .

13, Probatur fecundo conclufio ex Patri-
bus. Patres non folum dicunt Perfonas efles
perfedtas , fed etiam afferunt Perfonas effe
peifedtas fecundum ipfam rationcm Perfonz,
& perfonalitates in abltrao ad perfectionem
fpedtare; ergo exiftimant perfonalitates fecun=
dum f{e efle perfedtiones. Probatur antece-
dens, affcrendo teftimonia Parrum . Alexan=

der Alexandrinus in Epift. s- ad Alexandrum
Conflantinopolitanum ;- quz Epiftola habetur
ante Concilium Nicznum, dicit: Dignitas in=
Senitas eff ingenizi propria, & bonor debitns Filio tri
btienduseft , affignandagne iti generario initio cavens «
Cytillus Alcxandrings Lib. 1. Thefauri caps 6
dicits Pefelius cft non folurs quia Dens , fed etiam
quiz Pater eft: & panlo poft : Nosio ergo perfe
¢iionis faounditas eff . Nazjanzenus Oratc 13-

De perfc:&ionc Pcrfoi::.;

e, Circa medium dicit

qua eft fecunda de pac
excellentior efl, tanteo Tti-

zﬂama Des r'u'ms cu;{" 2 ‘
que prima caufz magnifrceniins eff dininitatis ; quaii
YEYUImM creatarum principinm effe. Erinferius: Deo
quidnam inaius, & praflabilibus evit , quam Filij Pa=
trem eff¢ 5 guod quidem glovie eft acceffio , non decef~
fio s quemadmodum 5 & Spiritus produiovem cffes &
polt medium : Ez; que 4 principio, videlicet 4 Pa.
tre mawant 5 won mivus ob velationem , quam inter [e
babent , laudanda , quam vnumaquodque per [¢ accep-
twm 5 & intelledfum : fed ex Ariftotele 1. Rhes
tor cap, 6. & 1.Ethic.cap.12. nihil eft laudabile,
nifi propter perfectionem, & bonitatem s ergo
non folum pradicata abfoluta, fed ctiam mu-
tua relatio dininarum Perfonarum (pecantad
carum perfedtionem , & bonitatem . Pluras
alia teftimonia videri poflunt apud Ruiz difp.
29. feft. 2. & feqq.

14, Adde Patres, quos affert Ruiz difp. 29.
{eét 4. & 5. docere, Deum, & ipfam effentiam
diuinam fore imperfeGam» fi decflentipfi re-
lationes 5 fed imperfedtio confiftit in carentia
perfedionis , non aliter ac cacitas confiftit in
carentia vifus , tencbrz in carentia lucis ; ergo
fupponunt relationes effe perfectiones .

15+ Probatur tertid conclufio rationibus.
Prima ratio eft : Trinitas eit omnino perfeQas
fed ad perfectionem omnimodam rei fpedtat,
vtnulla defitilli perfedtio , & vtnihil rei adfit,
quod ad eius perfedtionem non pertineat, alio-
quin adeffet 1lli aliquid fuperflunm ; ergo ad
perfe@tionem Trinitatis fpectat s vt omnes re=
lationes ; & perfonalitates fint perfeGiones .
Hoc argumento probar Hilarius Patrem nuns
quam fuifle fine generatione Filij. Vel enim=s
generatio fpectat ad perfe@ionem Patris, vel
non: {i{pectat ad perfeGtionem Patris, Pater
aliquando carniffer aliqua perfedione, & fuif=
fet imperfetuss i gencratio non {pe&tat ad
perfetionem-Parris , Pater cum cepit genera-
re, incepiffet habere aliquid fuperfluum, ve po-
te quod nulla eflet perfeio. Continetur hoc
dilemyma Verbis Hilarij lib. 12, de Frinitates
prope finem, quibus fic Patrem aternum al-
toquitur: Nec fine tuo Filio fuiffe confirendns ali=
quaiido esy ne aut imperfeclus fine generatione, ant fu-
perfluns pofl generationem arguaris

16. Secunda ratio eéft. Omne id; quod
ctiam ratione fui melius eft efie , quam nons
cffe, proculdubioeft perfedio: perfe@io fiqui.
dem definii poteft, quain ratione fui meiius eff
effe s quam non effe s fed relationes divinas etiam
ratione fui melius eft efle, quam non efle; er-
go &c. Probatur minor: nam Trinitatem fe-
cundum omnia; qua includit, ratione (ni me-
lius eft ffe» quam non effe : Sed Trinitas in-
cludit non folim deitatem, fed omnes rela-
tiones, & perfonalitates; ergo. Confirmatur,
nam quis audeat negare: Patri non folum ra-
tione effentia, fed etiam rationic paternitatis .,

melius effe, ve fit; quam vt non fit, idemque
dic proportionaliter de Filio, ac Spiritu San<
ado.
17, Tertia ratio eft ; Omnes rationes
com-




Pt

a

communds Deo; & creaturis , quz proutifunt
in creaturis ratione {ui funt perfedtiones, a for-
tiori ratione {ui funt perfectiohes , prout funt
in{Deo: e. g. quia (apientia cft communis Deo,

& creatnris , & prout eft in creaturis ‘eft perfe-
&io, a fortiori eft perfeitio prout eft in Deos
fed perfonalitas, paternitas, filiatio &c. funt
rationes communes Deo, & creaturis, & prout
funt in creaturis ratione fui funt perfectiones;
ergo i fortiori prout funt in Deo funt perfe-
Stiones. Adde, quod rationesifie fecundum
fe praecis¢ , abfirahendod Dco , & creaturis,
dicunt perfedionem, vt videtur ex e manife-
ftum. Quis enim dubitet, verum ficut fapien-
tia ratione fui precisé eft perfeétio, fic perfo=
nalitas ratione fui precis¢ fir perfedtio ! Er
quis audeat dicere perfonalitatem ratione fui
przcisé abltrahere ab hoc, quod fit perfectio ,
vel no fit perfectio,& prout cotrahiiur ad hoc,
vt {it perfonalitas creaturz, effe perfedionem,
prout contrahitur ad hoc, vefit perfonalitas
Dei ; non efle perfectioném ?

. 18. Quarta ratio eft . Ipfa capacitas, &
exigentia perfe@ionis rationc fui pracisé perfe-
¢tio quaedam eit; e. g. eoipfo, quod (apicn-
tiaelt perfe@io » capacitas; & exigentia fapica-
tiz et quedam perfedtio , ideogue in homine
non folum elt perfeitio hoc, quod eft ¢ffe fapi-

“entem » fed ctiam hoc, quod ell effe capacem fa-

pientiz: fed dinine relationes per fe ipfas pra-
cisé funt capaces identitatis realis cum deitate »
per guam infinité perficinncur, ac proindes
funt capaces infinitz perfe@ionis 5 ergo per fe
ipfas pracise funt perfetiones. Confirmatur
primo : nam capacitas maioris perfectionis et
maior perfedtio s e. g. quia intelligere eft ma-
iot perfeltio, quam audire, capacitas intelli
gendi, quz conuenit homini , cft maior perfe-
¢tio, quam capacitas andiendi, quz conueait
cani. Rurfus capacitas , que non poteft con-
iungi cum priuatione alicuius petfeGionis , eff
maior perfedtio, guam capacitas, quz poteft
cum eins priuatione coniungi : ¢. g. fi aliqua
patura fit itd capax fapientiz , vt noa poffit
carere fapientia , nec poffit effc infipiens , per-
fectioreft, quam fiita fic capax fapientia, vt
poflic carere fapientia, & poffit efle infipiens s
fed relationes diuine funt capaces infinite per-
feétionis perfe&tiflimo modo habendz, hoc eft
per ideatitatem , & ita,vt illa carere non pof
fint;; ergo proculdubio fecundum fc pracisé
funt perfectiones. Confirmatur viterivs : nam
perfeitio eft, quam fecundum fe przcise me-
lius eft habere, guam non habere ; {ed relatios
nibus dininis melius eft habere hanc «capacita-
rem habendi omnes perfedtioncs , quam illam
non habere; ergo.

59. Dices primo : eapacitas omnis perfe-
&ionis propter hoc ipfum; quod eft capacitas
omnis perfedtionis, nulla eft perfe@io : nams
coiplo, quod effet aliqua perfe&io , non cffet
capacitas illius perfectionis ; fed relationes di-
ninz per fe ipfas funt capacitas omnis per-
feGionis vthabendz per cfentiam ; crgo per

- Liber 1. Quaflio CIX.

331
fe ipfas ‘nulla funt perfetio.

20. Refpondeo, diftingno minorem : re.
lationes dinin= funt capacitas habendi omnes
perfectiones fimpliciter (implices forinaliter
{folem per effentiam , concedos fimplices, nes
go . Relationes dininz etiam per aduerfarigs ,
non omaia predicata habear formaliter per
eflentiam , fed fola predicata dicentia perfes
¢&tionem habent formaliter per effentiam, pra-
dicata non dicentia perfectionem habent for=
maliter feipfis; ergo nos poffumus diceres,
gquod rclationes non omnes perfedtiones ha-
bent formaliter pereffentiam, led perfeétiones
fimpliciter fimplices habent formaliter per el=
fentiam , aliquas perfeétiones {implices inclu=
fas in ipfo conceptu relationum habent forma-
liter fe ipfis , vt magis explicabitur infra num,
39. Porro ficut repugnat, vt relationcs omnia
pradicata habcant formaliter per eflentianis
virtualiter ab ipfisdittintam , fiquidem prdi-
catum relarjonis debent habere per (e ipfas: {ic
repugnat ; vt omnes perfectiones fimplices ha=
beant per eflentiama virtnaliter diftindtam a0
ipfis ; fiquidem perfeiones imbibitas in pre-=
dicato relationis tiro petfectione me
capacitatis identificandi fibi omnes petfectio=
nes eflentiz , debent habere per fe ipfas. Ads
de > quod hanc ipfam perfedtionem capacitatis
relationes habent ab effentia, non quidems
tanquam a caufa , vel quafi caufa formali, fed
tanquam 4 radice virtuali: fiquidem efentia
eft ‘ratio ; & radix virtualis omnium relatio=
num, vtdi¢tum eft (upra quzeft. 22.

21. Pro maiori explicatione conclufionis
queri poteft primo , vtrum perfeétio relatio-
num fecundum fe przcisé fit finita, velinfie
nita?

2
24

Refpondeo, quod vel loquimur des
infinitate fimpliciter,& in omni gencre,vel de
infinitate fecundum gquid, & in aliquo tan-
tum genere, Si loquamur de infinitate fime
pliciter , & in omni genere , dico, quod per-
fettio cuinslibet relationis divine fecnndums
fe prazcise confiderata eft infinita negatiuc,
fed mon eft infinita pofitiué . Probatur , & ex-
plicatur. Nam iafinitas pofitiua confiftit ins
hoc , quod aliqua perfe@io includat formali=
ter, vel eminenter , awi ®quinalenter omnes
omnino perfectiones. przicrtim fimpliciter
fimplices: fed perfectio relationum e. g. pa-
ternitatis cum virtualiter diftinguatur d perfe-
&ionibus fimpliciter fimplicibus, & ablolutis
fapientiz, immenfitatis &¢. proculdabio non
includit illas formaliter , nec inclndit eminen~
ter, vel aquinalenter, quia ve dictum eft fu-
pra quzft. 22. num. 17. perfedtio relatina non
eft ratio, & radix effentiz , & perfedtionum_s
abfolutarum, fed & conuerfo refultat cx effen-
tia,tanquam ex adequata radice ; ergo perfe-
&io relationum fecundum fe praecise non eft
fimpliciter infinita pofitiué¢ . Ex oppofita ra-
tione perfetio effentiz divine cft infinita {im-
pliciter pofitiu¢ in omni genere, quia inclu-~
dit formaliter, vel #quinalenter omanes perfe.
TL 2 ¢tio-




332

&iones poflibiles , cum includat formaliter
omunes perfedtiones fimpliciter fimplices , fe-
clufis imperfectionibus, & includat &quiva-
fenter ctiamy petfeétiones relatinas, cum fit
adxquata ratio , & radix illarum, ficut inclu-
dit eminétey omnes perfediones creatas. Pro-
batur iam ,quod perfeétio relationum fit jnfi-
nita aegatiuc « Infinitas enim negatina confi-
flit in hoc, vt res non excludar a fe vilam per-
feftionem fimpliciter fimplicem,neque iden-
titatem realem cum vlla perfe@ione; fed qug-

libet perfectio relatina non folum non cxclu-

dit 4 e vllam perfe@tionem, fed exigit identi-

gatem realem cum diuina effentia, adeogues

cum omnibus perfe@ionibus {impliciter fim-

plicibus; ergo qualiber perfectio relatina cft

infinita negatiug .

23. Dices:eoipfo, quod aliqua perfectio
exclndat i fe identitatém realem cum diving
eflentia,qua includit omuves perfectiones fim-
pliciter fimplices, non efl infinira negatué 3
¢rgo €oiplu, quod excludat identitatem vir-
yualem cum divina effentia , non et infiniras
negatiuc.

24» Refpondeo, concedo antecedens, &
nego confequentiam .« Difparitas eft, quiaco
iplo, quod perfeétio aliqua excladat identira-
tem realem cum dinina effencia, non poteft
effe infinite perfedta; ergo eft pofiting limita-
ta in perfe@ione; fed infinitas ncgatiua confi-
ftit in hoc, quod perfe@io non habeat limita-
tioné fua perfedionis;ergo coiplo non eft in-
finita negatiu¢. At i perfeftio excludata fes
folum identitatem virgnalem cum effentia di=
uina, {fed non excludat identitatem realemsy
¢ft infinité perfecta per identitatem realem—s
cum ¢flentia divina; ergo fecundum fe nons
cft finita, & lumirata pofitiug , ac proindé efk
infinita negariué.

24. Siloguamurdeinfinitate fecundum
quid , & in aliquo genere ydico , quod fingu-
la relationes dininz funt criany pofiting infi
nité perfeéte in {uo genere: puta paternitas
eft infinite perfedta in genere patermitatis, fi=
liatio in gererc filiationis &c. Probatr, &
explicatur . Nam produdio adtina prefertim
adzquata co eft perfedtior in genere produ-
&ionisactinz , quo per jllam producens pro-
ducit tefminum perfe@iorem ; fed Pater per
generationem adtivam producit Filwm , Pa-
ter > & Filins pee (prrationem activam produ-
<unt Spiritim San@um, qui funt infinicé per.

fedli s ergo generatio adkina Verhi , & fpiratio
actiua Spiritus Sandti funt infinité perfeda in
ratione generationis actiue, & {pirationis adti-
uz . Ex cadem ratione generatio pafliua Ver-
bi, & fpiratio paffina Spiritus Sané&i funt infi-
nité perfedta in fuo genete, quia per illas pro-
ducuntur Filius , & Spiritus Sandus infinité
perfecti . Ex proportionali ratione relationes
identificatz cum originibus funt mfinite pet-
fedte . Valet enim cadem ratio. Paternitas
enim ¢o cft perfedtior ; quo per illam quis eft
Parer Bitiy perfedtionis , & fundatur in genera-

De perfeftione perfonalitatum.

tione peafediori : idemque dic !:fE f:' atione_»
&c. Addo relationes divinas iia efle infinité
perfectas in fuo genere, vt fint capacitas , &
exigentia identificationis cum cflentia, guz
eft infinité perfe@a in ombi gEACLES, ac proin-
de incladunr capacitatem » & cxigentiam in-
finité perfeGtam in gencre €apacitatis, & exi-
genlize ; SE s
26. Exeo, quod petfettio relationum fc«
cundum fe precisé ficinfinita in {00 generes,
& fir infinita negatiug , vt explicatum eft; in-
ferrur perfectionem relationum in nullo fen-
{u effe finitam -Vt enim effer finita, deberet
finiri > & limitari per negationem; & cxclu-
fionem vlterionis perfedtionis : fed vt dictum
¢ft , perfedtio relacronum nullam aliam perfe-
Gionem excludit’, ac non habet negationem
identitatis cum vila perfe@tione fimpliciter

fimplicis ergo non eft finita. Vides poteft -

Ruiz difp. 28. fed1.& 2. :

27. Quzritur fecundd; virum tres relatias
nes fint tres perfedtiones, & bonitates, vel po-
tius fint vna tantum bonitas , & perfettio?

28. Refpondeo duas effe fententias. Prima
©Ochami, Aureoli, Gabriclis; Valentiz in.
controuetfijs de Trin.lib.z.cap.12.Suarij lib.3,
de Trin. cap. 9. num. r4. & cap. 10. & 3. pat.
tom. 1. difp. 11. fedt. 4. & aliorum docet, tres
relariones effe tres perfectiones,, & bonitates
tranfcendentales , & relatinas . Fauere videtur
huic opinioni 8. Thomas de Potentia,quft.o.
art.g. ad 7. dicens : Feraque perfeitio non differt

Jecundum quantitatem ¢re. Dum dicit wtraque per-
fedtis, fignificat perfectiones efle duas,adeogie
mulriplicari

29. Secunda fententia docet] tres relatio-
nes fimplicitér; & abloluté loquendo non efie
tres perfectiones, fed vnam tantum, guaimuis
quodammodo , & cum addito poflint dici
tres. Hanc fententiam fequuntur etiam multi
ex ijs»> quiconceduat relationes cfe perfedio-
nes, & inter alios Valquez 1.p.difp.122.cap.6,
& Ruiz difp.30. fe&. 3. & alij; quos vide apud
Ruiz loco citato.

30. Dicendum, quod tres relationes {unt
vna folum perfe&tio , & bonitasabfoluta , ac
func tres perfectiones, & bonitates relatiue 3
fimpliciter tamen , & abfoluté loquendo,fant
vna tantum perfeétio, & bonitas , ac non {unt
tres perfedtiones, & bonitates .

31. Probatur: nam perfeiio , & bonitas
abfoluta cft dinina effentia : fed tres relationes
funt voa tantum dinina effentia , & non funt
tres effentiz ; erge funt vaa tantum perfedtio,
& bonitasabfoluta. At perfedtio , & bonitas
xelatina funt ipfe relationes, ac proinde cum
rclationes fint tres, {unttres perfe@iones , &
bonitates relatine . Quia ramen perfeétio ab-
folute ditta fumitur pro perfectione abfoluta,
quzin Dcoelt vna tantum,ideo fimpliciter

& abfoluté tres relationes funt vna perfe@io s .

ac bonitas; ac folam cum addito aligualiter
reftringente tres relationes funt tres perfe@io-
nes relative.

2. 8i

.




%

Liber I1.

2. Siverod quaratur ; verum tres ¢
nes fint vna, vel tres perfedtionces tr
tales, dico, quod non funt vna pe
fcendentalis , nec tres, fed funt |
fcendentalis , abftrah
vna, vel tres« Ratio elt; qui
{cendentalis eft ; qua abiteahit
i{;'lifi.l'éfic. ‘&:i.i.c \'tramqg;cllra: .C(‘E’ldif; ergo

;L_mrah hoe, quod fit vna, vel tres ; ergo
tres relationes lunt perfeltio tranfcendentalis,
abftrahendo ab hoc, qued fit yvaa, vel tres, ac
potelt dici» quod fant perfe@tio tranfcendens
talis voa vnitate precifionis .

33. Infertur, quid dicendum fit ad fimiles
guxltiones de multiplicatione pradicatorum
tranfcendentium , cuin{modi (unt res , entizas,
veritas , whitas , bonitas ¢re.  Dicendum , quod
tres telationes {funt vna tantum res, entitas,
veritas ; & bonitasabloluta ; ac (unt rres res,
entitates, veritates , bonitates, & vnilates re-
latinz: & quod abfoluté funt vna rantum res,

. entitas, voitas , bonitas, ac folum cum addi-
to relatiui aliqualiter reftringente funt tres res
relatin®, tres eatitates relanne , tees vaitates
relatine,actres veritates relatine. Eademenim
cft ratio . Videri poteft Ruiz difp.26.27.5 ;0.
vbi de his fuliffimé trattar. Nequecenim libet
immorati,cum fpectent ad modum loguean-
di, fiquidem dere ipfa conftat,

24. Qugritur tertio, verum tres perfectio=
nes relating pracise confiderate,inquantum.s
abftrahunt 3 perfectionc abfoluta eflentic,fint
zquales, vel inzquales?

35. Relpondco » quod CliGouzus ins
Commentarijs Damafceni lib. 1. cap. 11. do=
cuit perfediones perfonales, & relationes
effe inzquales , cum omaimoda tamen ®qaa-
litate in patura .

26. Dicendum cum communi fententit
San&orum Patrum , & Scholaticorum : per=
fectiones perfonales, & relatiuz divinarum..
Perfonarum funt omaino zquales. Probatur
primo, aam Patres 4 diuinis Perfonis quam-
libet omnino inzqualitatem excluduat:Scho-
laftici ctiam affetunt emnimodam zqualita-
tem non folum in eflentialibus , fed etiam in
notionalibus . Ided Ruiz difp.30.feét.1.lenten-
tiam Cli¢touzigraui cenlura notat .

37. Probatur fecundo ratione. Nam capa-
citates, & exigentiz identificandi {ibi divinam
cffcutiam , per quam conftituantar infinite
perfeéia in omni genere , fant zque perfedta:
fed ommnes perfediones perfonales, & relatinze
dininarom Perfonarum {unt capacitates , &
exigentiz identificandi {ibi divinam effenta,
a quainfinité perficianturin omni genere,ve
dictum eft num-18. €rgo.

28. Qpponunt Damafcenum lib. 5. cap.9.
& quofdam alios Patres, qui dicunt , & Pa-
trem efle maiorem I-Hio,pmpzcr ordincin.
originis , & de hac maioritate exponunt illud
loan. 14. Pater mator meefi. Sed Patres illi ex=
plicandi funt dq m:_xiorit:ltc quadam ratione.s
noftra . Quia enim in creatiins paternitas per-

latio-

babloluta, &

k
5
nf;

Queaftio CIX.

333

fetiorcht filiatione coticipimus Patrem aters
num vt maiorem Filio s licet veré paterniias
in diuinis non it perfeciior filiatione , quia
vtrague per {e ip(am exigit identificare {ibi ef-
lentiam dininam , per quaminfinité parficia-
tur in omnij genere.

39, Quzriturquartd , vtrum relationes di.
uinz fecundum fc precisé fint perfe@iones
fimpliciter fimplices, vel folam perfe@iones
fimplices ?

40. Refpondeo duas efle fententias. Pri«
ma Gregorij, Maioris , Gabrielis, Ochami,
Valentiz in Controu. lib. 2. de Trin. cap. 12.
Vafquez difput.122. cap.4. num.10. & cap. 6.
& 7. & aliorum, quos refert, & lequitur Ruiz
difput.3o.fect..num.s. docet relationes fecun-
dum (e pracise effe perfeitiones fimpliciter
fimplices .

41.  Dicendum cum fecunda featentid
Suatij, & aliornm , quos refert Ruiz loco ci-
tato. Relationes dinine fecandum fe praci-
sc {uat folum perfe@iones implices, hoc eft
nullam dicentes imperfetionem, (ed non funt
perfedtiones fimpliciter fimplices.

2. Probatur primé ex definitione perfe-
cionis fimpliciter fimplicis. Perfe@io enim
fimpliciter (implex definitur communiter ex
Anlelmo in Monologio cap. 14 & .in Profo-
logio cap. s, Guam in wnoguoque melius efl effe
quam non effz , vel qua melior eff ipfa , quam non
ipfa . Senfus definitionis cft; perfectio impli-
citer fimplex cft, qua talis eft, vt quodlibet
ipfam habens iti, vt de ipfo przdicetur, fit
melius quolibet ipfam non habente , & des
quo non predicatur . in hoc fenfu efe’ fulfane
tram s cffe vinens s effe cognofcitiuum 5 effeintelle
ipnm , efle [apientem , effe volitinume ¢re. (unt
perfectiones fimpliciter impliecs ; nam {unt
tales, vt quodlibet ipfas habens fit melius quo-
libet ipfis carente . Qmnis enim fubftantia eft
perfetior quolibet, quod non fit fubfantias:
quodlibet fapiens eft pecfedtius quolibet ca-
rente {apienrtia &c. E conucrio effe fenfitinum
non cft perfectio fimpliciter fimplex. Nam
nen quodlibet fenfitiuum eft melius quolibet
non f{enfitivo. Deus cnim, & Angeli licet
non {int fenfitiui, (unt perfectiores , & melio-
res brutis, que fuat fenfitiva ; fed relationes
dininz non funt rales , vt quodliber , de quo
pradicantur, fic melius quoliber , de quo non
prazdicantur ; nam effe Patremr noun pradicatur
de Filio, & Spiritu Sandte,& tamen Pater non
eft perfedtior Filio, & Spiritn Sancto; Amiliter
effe Filiwm non predicatur de Patre, & tamen
Filius non eft perfectior Patre.

43. Confirmatur ex alia defcriptione pet-
fetionis fimpliciter fimplicis. Eft cnimy Sue
in qualibet ¢ft neceflarvia, ne fi imperfeiium , co pa-
¢to, quo fapicntia, bonitas &c. de quolibet
debet pradicari , ne fit imperfeGum : quodli-
bet enim co ipfo,qued non it fapiens , cft im-
perfedtum , & defeétuofum ; fed relationes di-
uinz non in quolibet funt neceflariz , ne fit
imperfedum : Filius enim non eft Pater , &

tamen




334

ramen non eft imperfe@us : Pater non et Fi-
lius, & tamen non cft imperfectus; crgo &c.
Vide di¢ta quaft. 22.n.17-

44. DProbatur fecundo conchlufio ex pro=
prietate quadam perfectionis fimpliciter fim-
plicis . Perfe@io enim fimpliciter fimplex ha-
bet hanc proprietatens ;! vt quod non habet il-
lam formaliter ; non poflit habere eminenter
& zquinalenter , itd vt {it radix adequata rca~
lis,vel virtualis illius s vt explicatum eft n.17;
{cd eflfentia diuinalicct formaliter per fe ip=
fam non fit vlla perfectio relatiua , tamen eft
adzquata ratio, & radix virtualis omnium-
perfectionum relativarum » - paternitatis ni-
miraum, filiationis &c; ergo relationes di-
pinz non funt perfeGiones Gmpliciter fim-
plices. ' i :

45. Probatur tertio ;: nam in Deo dantur
duo genera perfedtionum , abfolute , & rela-
tiua, & vireque funt fimplices, cum non in-
cludant vilam imperfe@tionem . Perfetiones
abfelute funt neceffariz cuilibet, ne fit im-
petfe@dum , & quodlibet ipfas habens eft me-
lius quolibet non habente , & non continen-
tur in vlla radicce reali; vel virtuali anteceden-
ti. Propter hac pradicata vocantur perfedio-
nes impliciter fimplices. Perfe@tiones rela-
tiuz habent oppofita pradicata, propter qua
dicuntor perfeétiones folum fimplices ; ergo
cum conftet de hoc difcrimine reali, folum.s
fupereft quaitio de nomine,de qua non mul-
tum curamus.

46. Infertur, quid fit perfectio folum fim-
plex . Dicendum , quod cft illa ; quazird caret
omni defedtu etiam contingentiar, ve licet ra-
tione fui melius fit1pfam cfie, quam non effe,
tamen fion in quolibet fit neceflaria, ita ve de
ipfo debeat pradicari ; ne fit imperfe@um , &
defe@Guofum «

47. Dices: paternitas eft neeeffaria omni-
bus Perfonis 5 & perfonalitatibus diuinis , ne
fint defeftuefz : nam nifi haberent paterni-
tatem per circuminfeflionem , effent defe-
&uofz; crgo paternitas ¢ft perfeétio fimplici-
ter fimplex.

48. Refpondeo ex dictis, quod non fuffi-
cit ad perfettionem {impliciter fimplicem , vt
gquomodocunque fit neceflaria cuilibet, ne fit
imperfedtum, fed requiritur, ve ira (it neceffa-
ria, vtdebear de iplo pradicari; fed paterni-
tas non poteft predicari de Filio, & Spiritu
Sanéto, neque de filiatione, & fpirationes
patiiva; ergo non eft perfe@io fimpliciter fim-
plex. Confirmatur, nam perfectiones abfolu-
te debent pradicari de quolibet; ne it imper-
fe@umis perfectiones relariug non debent prg=

dicari de quolibet, ne fit imperfeGum’; ergo
cum confter de hoc difcrimine, perfeétiones
ablolutas {api€iie,bonitatis &c. vocamus per-
feQtiones fimpliciter {implices 5 perfeGiones
Telativas paternitats, filiationis &c. vocamus
petfectiones folum fimplices .

49:  Ad 1. nego maiorem, ac dico relatio-

nes dininas;in quantum rales relationes funt ,

Dc'pérfc&icnc pcrfenalitaturf:,

paternitas pimicum &¢. prefcindendo efiam
abeflentia , effe ens reale; elfe aliquid :& efle
perfe@iones relatiuas. Ad anltoritatemS. flllo-
mz , Boctij,& Cyrilli Alexandrini dico jillos
non negare, quod nos afferimus. S. Thomas
tribus locis allatis in argumente, docet rela-
tiones fecundum rationem cemmunem ; &
fupertranfcendentalem relationis , fecundum
quam abltrahuncab hoc , quod fint reales,vel
rationis, non cffe ens reale, nec effe aliquid s
nec efle intrinfecus affixas, fed tantum effead
aliquid , quod v1trd nos concedimns: fed nen
negat, immo concedit relationem realem , 1
quantum realis eft , & vt talis exigit @ncﬁ'ed,
fubie@to, ficut in creaturis, vel exigit identi=
ficati cum €0, de quo dicitur; vt in Deo, effe
ens reale; & effc aliquid; fed relationes diui-
nz paternitatis, filiationis &c. prout diftin=
guuntur virtusliter ab cffentia, exiguni ldcn-
tificari cum cffentia; ergo iuxta dofirinam
S.Thomz funt ens reale; funtaliquid, & fune
perfe@tiones relatiuz. Boetius ctiam, dum di- .
cit pradicationem relatinam nihilreiaddere.
vel minuere , vel immutare , qu tota non i
€0, quod citefle ; confiftit , fed in ¢, quod
eft in comparatione aliquo modo fe haberes,
Ioguitur de prazdicatione relatiua fecondum
rationem fupertranfcendentalem, & commis
nem relationi reali , vel rationis, extrinfece ,
vel intrinfecé derominantis:at non negat ali-
quas pradicationes relarinas fecundam vlti=
mam rationem talis predicationis relatiug ali=
quid rei addere, vel minuere, & confiftere in
effe, nec ncgat tales pradicationes relacimas
effe, quibus Pater dicttur Pater , & Filivs dis
citur Filivs. In codem fenfu dicit Cyrillus .
Alexandrinus differentiam Perfonarum feeii-
dum relationen quafi exerinfeens intelleGtam
effe, quia relatio ex fua ratione communiffi-
ma abftrahitab hoc, quod fit extrinlcca , vel
intrinfecas at non negard fierentiam Perfona-
rum fecundum tales relationes pateraitatis ,
fillationis &c. cffe intrinfecam ipfis Perfonis,
qua per relationes conftitauntur,& fubliftunt,
Quo pacto cnim conftituerentar; 8 fubfifte-
rent per aliquid extrinfecam ? Videri poteft
Ruiz difput.g fed.7.

s4. Dices: quarc dicitut, quod relatio

ex {10 conceptu communi abftrahit ab hoc,
quod fit realis, & rationis , qualitas , quanti-
tas , & catera pradicamenta non dicuntur ex
fuo conceptu communi abftrahere abhoc,
quod fint aliquid reale, vel rationis ,

55. Refpondco rationem efle, quia relatio
confittitinhoc; quad fubicGum referatar ad
alterum & & quia lubic@um poreft veré referri
ad alternm > ctiam per adtum rationis ; ided
dicitur relatio abftrahere ab hoc , quod fit ra.
tionis. E conuerfo qualitas confiftit in hoc ,
quod lubicdtum reddat quale, puta album,
aut nigrum &c. quantitas confiftit in hoc ,
quod reddat fubie@um quantum , puta pal-
mare, vel bipalmare ; fed non poteft aliquid
vere efic quale,; quantum &c: per adtum ra-

110015 3




Libei iI. Quaftio CIX.

tionis ; ergo non debemus dicere; quod gquan-
titas, qualitas &c. ab#trahat ab hoc, quod fit
realis, vel rationis; faltem non debemus hqc
dicere cum eo fundamento, cuom quo dici-
mus de relatione .
$6. Ad 2. diftinguo maiorem : darentur
in Deo tres perfectiones, tres bonitates , &
tres dignitates abfoluta, & (ine addito, nego;
tres bonitates relating » & cum addito aliqua-
liter diftrahente, concedo; diftinguo codem
padto minorem; & mego conlequentiam .
Sicut in Deo datur vna eifentia, fic datur voa
tantum bonitas, vna digaitas, & vna perfectio
abfoluté loqueado , & in hoc fenfu loquitur
S. Thomas . Sicut dantur tres relationes, fic
dantur tres banirates, dignitates, & perfectio=
nes relative cum hoc addito velatisa,quod ali-
qualiter reftringit : nec hoc negatur 4 S.Tho-
. ma, qui loquitur de perfectionibus, vt de plu-
ribus, vt cam de Potentia quzfl 9. art. 9.ad 7.
dicit: Frraque perfectio non diffevt fecundum qun-
titgtenm .
"~ s7. Ad 3.nego fequelam . Nullam per-
fectionem habet Pater, qua Filio defit, figui=
dem Filius habet criam perfectionem paterni-
tatis , non quidem conftirtuting, & pradica-
tiug , itd vt per illam conftituatur, & vide Fi-
lio pradicetur , fed per eircuminleflionem «
% - Hinc fequitar fingulas Perfonas diujnas feot-
fim acceptas in genete entis cefle infinité per-
fedtas , cum habeant omnes porfediones diui-
» nas tum abfolnias, tum relariuas, & omnibus
perliciantur , vecxplicatum ett .

58. Dices: Pdtres afferunt vnam Perfo-
nam non habere proprictates per{onales alte-
rius ; fed iuxta doctrinam allatam fequeretar,
quod vna Perfona habeict proprietates per=
fonalesalterius 5 erga. Probatur maior affc-
rendo teftimenia Patrum. Athanafius que-
flionibus de natura Dei queall.s. dicit : Omnia
aquaciter habet Pater , Filiys , & Spivitus Sanltus,
prater propyietates fieas. Proprium enim Patris cft
effe ingenrtum , Filif effe genitum , ac Spivitus San-
¢ti procedere . Cyrillus in anathematifmis con-
tra Neftorinm Anathematilmo 9. Prigenitum
Dei Verbum emnia prater paternitatem aqualia , ¢
vomunnia babens . & lib. 2. Thefauri,cap.1. an-
te medinm : Nibil proprium wni eff , guod alteri
#on infiz , excepta folummodo Patris , & Filij appel-
lations , ac re : & lib. 3. Thefauri, cap. 1. Nibil
haber alter , quod alteri non fit , nifi guod hic Pater ,
ille Filius cft . Eugenius in Concilio Florenti-
no in literis ynionis polt viiimam f(cflionem
dicit: Omnia, que Patyis funt . ipfe Pater vnigeni-
to Eilio fno gignendo dedic , prater cff: Patvem .

59. Relpondeo,quod Patresdicunt vham
Perionam non habere proprietates perfonales
alterius conititutiug, & pradicative : fed affe-
runt,quod habent per circuminfefionem, vt
pater ex teflimonijs allatis quz . 94.

60. Hinc conciliantur teftimonia Scrip-
turarum, & Ratum, quibus fine vila limita-
iione dicitur, quod omnia, qua habet Pater,
habet Filius,& omnia que habet vna Perfona,

3353

habet alia, cum teftimonijs , quibus excipiune
Proprictates perfonales. Nam per prima di-
cunt, quod omnia, que habet Pater, habet
ctiam Filigs vel conftituting , & predicatiug ,
vlcl per circuminfeffionem, fine vlla excep=
tione: per fecunda afferunt , quod omnias ,
qua Pater habet conftitutiug, & pradicatiug,
habet etiam Filius conftituting » & pradica=
fiuc, exceptis proprictatibus pecfonalibus .
Teltimonia Scriprurarum, & Parrum, quibus
fine exceptione dicitur, qued ownia, que
habet Pater, habet Filius , paffim occarrant .,
Matth. 11, Omnta mebi tradita funt d Patre meo «
loan. 17. Omuiamea tua fuit, o omnia tua mea
funt . Ambrefius lib. 1. d¢ Fide ad Gratianum
€ap.6. Omnia d Patre iure penerationis accepit .
Hilarius Lib. 3.de Trinitare poft medium: Quid
diftrabis Filivm a Patre ? Fuum funs feilices is 2 GHi
efl s nibil habens, quod non fit etiam in co, 4 quo eft .
Liidorus lib. r. fententiarum de fummao bono
€ap.15. Nibil habet Pater, guod non babeat Filius .
Lactantius lib. 4. Din. Inftitut. cap. 19. Duid-
quid ef} in Patre ad Filium transflaens.ideo S. Tho-
mas in cap. 16. loan. led. 3. poft medium
dicit: Simpliciter concedimus , quidquid habet Pa-
ter > babet Filius .

61. Ad 4. concedoantecedens, & diftin-
guo confequens s ergo perfedtiones relatiuz
fecundum fe pracise funt infinite negatiug
in geneie eatis , concedo : funt infinitz pofi-
ting in gencre entis, nego : diftinguo cadem
padto fecundum confequens ; & nego fecun-
dam confequentiam . Ex ditis num. 24. per-
fectiones relatiug funt infinirz folum negatis
u¢ in genere entis ; at non {untinfinite pofi-
tiue, adeoque non dantur tres perfeétiones
pofitiu¢ infinite in genere entis ; ergo non fe-
quitur pofle dari plures perfectiones pofitinég
infinitas i genere catis immo fequitur op-
pofitum . Eft enim poflibilis vna tantum pet-
te@tio pofitiné infinita in genere parernitatis,
hoc cft vna tantum paternitas; et poflibilis
vna tantum perfectio pofiting infinita 1n genes
re filistionis  hoc elt vna tantum filiatio 8ec;
ergo eft poflibilis vna tantum perfeétio infini-
ta pofitiug in genere entis, & in omni gene-
re, hoc eft vna tantum eflentia dinina.

62. Ad s.negofequelam . Qualibet Per-
fona includit eflentiam , qua identificatur
cum tota Trinitare, adeoque queliber Perfo-
nafeotfim fumpta inclodit per circuminfef
fionem totam Triaitatem,& omnes alias Per-
fonas, & perfonalitates, ac proinde eft zqué
petfecta,ac tora Trinitas, cum fit perfedta per-
fe@ione totius Trinitatis « Differentia iater ro-
tam Trinitatem , & ynam Pecfonam fcorfim
fumptam ¢ft, quod tata Trinitas includit tres
Perfonasconftitutiué : vna autem Perfona ins
cludit czteras Perfonas non confhitutiug , fed
folum per circuminfeflionem, vt explicatum
cft nom. 60. Quod autem quzlibet Perfonas
fcorlim fumpta fit ®qué perfedtasac tota Tri-
nitas,docent Parres,ac prafertim Auguttinus.
Auguftinnsigitur lib. 7. de Trinitate » cap. 6.

dicit,




336

dicit . Tves fimulille fubflantic , finé Perfone , fi
itd dicenda [unt 5 aquales funt fingulis. Idem do-
cetlib.s.in Prozmio, 8 cap.1. lib.s. de Trini-
tate; cap. 3. lib.3. contra Maximinam, cap.10.
Serm.38-de tempore propé medium,Epift.66.
ad Maximin. ante medinm , & alibi faepe.
Debet autem aduerti; quod Auguftinus hanc
zqualitatem docet vt certum dcgrm,cmiquc
dodtrine de Trinitate maximam audorita=
tem conciliat confen{us aliorum Patrum , &
Scholafticorum , & approbatio (uafmis 2. Pa-
pa in Epiftola 2. ad Senatores,qu folet voca-
ri liber de duabus nataris contra Eutychianos,
inquo vt ftatuar doginata de Trinit. & Incar-
natione, pramittit : Augufiini doftrinam fecun=
dum Pradecefloram meovam inflituta Romana [equi-
tur, Cr [ersat Ecclefia . Confonat Auguitine
Fulgentius b, 3. ad Monimum , cap. 7. di-
cens s Tantam eft ipfutn Forbam , quanta eft fimul
mens ipfa cum Ferbo: Concilium Toletanum 6.
in profeflione fidei ; dicens : Nec minoratur in
{;ngul:'s s NeC angerur iutribm,qui.z neec minus ali=
quid habet , cum wnaquzque Perfong Deas Sfingulari.
ter dicituy ; nec amplits, cum tore tyes Perfons vnus
Deys enunciantar > Bernardus Epift. 190, ad In-
nocentium dicens s Totum eff Pater, quod Pater,
¢r Filius s ¢r Spivitns Sanflus o totum Filius 5 quod
ipfe, & Pater, & Spiritus Sanélus 5 totum Spiria
tus Sanltus , quod ipfe , & Pater, & Filius : & tos
tum vuum eft totum , nec fuperabundans in tribus ,
nec imminatam in fingalis . Vide alia tellimonia
apud Ruiz difput. 30. feét. 2.

63. Dices;eflentia confiderata fecundum
fe precise prout virtualiter diftinéta 4 perfo-
nalitatibus, non includit perfe&iones relati-
nas perfonalitatum ; ergo eft miaus perfecta,
quam tota Trinitas.

64, Reipondeo, diftinguo antecedens; ef=
fentia fecundom fe pracisé non includit per-
fonalitares formaliter, concedo: non includit
ceminenter , nego s & diftinguo confequens ;
ergo eft minus perfedta inten(ing ; nego 3 ex-
tenfing ; concedo . Deus feorim non eff mi-
nus perfectus intenfing, quam aggregatumes
ex Dco, & mundo, quia Deus folus licet non
contincat formaliter perfedtionem mundi,
continet illam eminenter. At Deus feorfim
cft extenfiné minus perfectus , quam Deus (i-
mul , & mundus ; quia aggregatum ex Deo,
& mundo fupra perfedtionem Dei, addit for-
malem perfedtionem mundi. Proportionali-
ter deitas precise confiderata non cft inten-
fiue minus perfedta; quam tota Triniras, quia
deitas continet emin&ter omncs perfeGiones
relativas ; at deitas feorfim , & pracise eft ex-
tenfiué minus perfe@a, quam tota Trinitas ,
quia tota Trinitas vitra perfe@ionem dininz
eilentie addit formaliter perfetionem relatio-
num , per quas petfeltio deitatis quodams

modo (e extendit. :

65. Dices fecundd s paternitas przcisé

confiderata prout non includit perfectionem
cffentiz, & aliarum relationum , eft minus
perfecta; gnam effentia,& quam tota Trinitas.

RTIDIE LEo (E S R e P P e

De pcrfe&ionc pcr[bmlita:um

66. Refpondeo diftinguo : paternitas prees
cisé confiderata precifione , qua prafcinditur
ab ipfa fua perfedione, cft minus perfedtas
precifiue , quam cflentia, & tota Trinitas,
concedo s eft minus perfeta negatiug , nego
Non et abfurdum , quod paternitas pracise
confiderata pracifione,qua prafcinditur i {uz
prxcipua perfectione , {it minus perfedta pra-
cifiue, quam effientia, cum veré , & realiter it
zque perfedta, ac effentia , & tota Trinitas.
Confirmatur folutio : nam aduerfarij dicunt
paternitatem przcisé confideratam nullam.»
efle perfe@ionem ; ergo pofilumus nos conce-
dere paternitatem pracise confideratam effes
quidem perfeGtionem, fed precifing mino-
rem perfectione effentia .

67. Ad7.diftinguo maiorem : relationes
diuinz funt quafi diverfz fpeciei quo ad eflen-
tiam,nego : quoad fe ipfas praciseé, concedo 3
ac diftinguo eadem pa&to minorem: & ncgo
confequentiam . Proprie differunt fpecies
quz (unt diflimilia in efentia,& qua fic diffe-
runt fpecie, {unt inzqualia , & ficut numeri :

quz autem non differunt in effentia, propric
non differant {pecie ; & poflunt effe omnino
zqualia; fed relationes diuine non folum.
non funt diffimiles in effentia , fed funt vnas
numero effentia infinita in genere entis, &
in omni genete; ergo licet fecundum fe ipfas
pracisé fint diffimiles, tamen propter identi-
ratem effentiz funt omnino zquales in perfe=
&ione ; cum fint capacitas , & exigentiaiden-
titatis cum eflentia dinina , 4 qua perficiuntur
infinité in omni genere. Ad confirmationem,
diftinguo antecedens: producere ¢t perfectius,
quam produci, fi fint eiufdem cflentiz; nego:
{i non fist cinfdem effentiz , concedo; & ne-
go confequentiam. In Deo producere, & pros
duci funt yna, & cadem eflentia dinina, & exi-
gunt identificari cum eadem eflentia; 4 quas
fammeé . & fic zqualiter perficiantur , ideo-
que propter exigentiam identificationis cum
eadem fumma effentia , habent omnimodam
argualitatem in perfedtione.

68, Ad 7. Sicut in Deo funt tres bonita-
tes , & perfectiones relating cum addito ali-
qualiter reftringente, fic funt tres vnitates, &
tres veritates relatiue, ve explicatum eft n.35+
At nullo pa&to in.Deo funt tres aiternitates ,
tres immenfitates  tres fapientiz &c. Ratio
eft, quia hzc predicata non funt tranfcenden-
tia , ideoque relationes per fc ipfas non funt
zterne, immeniz &c. fed folam funt zternz
per xrernitatem ,; & immenfitatem effentiz ;
non funt etiam tres cxiftentiz, quia exiftune
per effentiam . Videri poteft Ruiz difp.26.

69, Ad 8. lamdiGtam eft num. 49. rela-
tiones diuinas eflc perfectiones fimplices, fed
non efle perfetiones fimpliciter fimplices.

Perfeftiones fimpliciter fimplices non oppo-
nunturitd ; vt non poflint inuicens identifica-
ri. Ratio cft, quia perfedtio fimpliciter fim=
plex non poteft in quolibet effe connexa cum
i fellione : nam ¢o ipfo non cffct per-

i
i

fectio




{
&
.'{; .
N
L
[
‘f:.
.. i
]
.

Liber Il. Quaflio CX.

fedtio fimplex; fed mifta cum imperfe&ione:
fed fi epponeretur alteri perfectioni fimplici,
ac non poflet cum illaidentificati,in quolibet
cifet connexa cum exclufione alrerius perfe-
&ionis impliciter fimplicis , & fic cum im-
perfedtione: nam perfedio fimpliciter fim-
plex in quolibet cit necelaria, ne fit imper-
fedtum 3 crgo pertedio fimpliciter fimplex
non poteft opponi alteri pertectioni fimplici-
ter fimplici. At perfeio (olum fimplex,
cum non fit in quolibet neceflaria , ne fit im-
perfe@um, potcit oppeni alteri perfeclioni
fimplici. Nam exco, quod illam excludac,
non fequitur , quod fubieGtnm reddator im-
perfe@um , co pacto > quo ex co, quod Pater
non fir Filjus, non fequitur , quod {it imper-
fedtus .

VAR S IO, T

Virum in Deo prater tres fulfiflentias relari-
was detwr vnit [ubfiftentia abfoluta
communis 1ribus Perfonis ?

¥ Idetur dari, primé , quia deitas pet fe

ipfam , & pizicindendo ctiam4 rela-
tionibus, habet omnes perfedtiones fimplici-
ter fimplices ; fed fubfifterc et perfe@io (im-
pliciter fimplex; ergo .

1. Secundo, vt arguit Caictanus , naturas
diuinanon mendicat fubfiftentiama fuppofi-
tis; ergo (ub(iftit per {e ipfam.

3. Tertio deitas per fe ipfam eft vitimo
completa, & perfedta in ratione fubfantix;
fed fubftantia conftituitur vitimé completa
in ratione fubQlantia per hoc , quod fubiiftat,
fiue per fe exitar ; ergo deitas fe ipfa per [es
exiftit, & fubfittit fubfiftentia abfolura.

4. Quarto fubfifterc nihil aliud eft , quam
fubftantiam exiltere independenter 4 quocnn-
que alio, cui inexifltar, & d quo (uflentetur ;
fed deitas per fe ipfam , & prazfcindendo i re-
larionibus, ficexiftits ergo deitas per fe ip-
fam, & przfcindendod relationibus fubfiftic.

5. Quinto deitas per feipfam, & prafcin-
dendo d relationibus et Deus ; fed Deus ino
concreto eft (ubftantia fubfiftens, & fic inclu-
dit fubfiltentiam ; crgo deitas per fe ipfam, &
prafcindendoc 4 relanonibus fubfiftit . Proba-
tut maior : nam Concilium Rhemen(e ins
confeflione fidei contra Gilberrum Porretas
numdiciti Credimus fimpliciter naturam deitae
tis effe Deumsnee aliguo fenfu Catholico poffe nega-
viy quin divinitas it Deus, & Deus dininitas .

6. Scxto actiones funt fubfiftentium ; fed
deitas per {c ipfam intelligit , valt , creat, &
gubernat muudum, & eft principium ome
niom actionum ad extras ergo deitas per fe
iplam fubfiftit .

7. Scptimo fideitas non haberer tres fub-
fittentias relatiuas, adhuc perfe@iffime fubfi-
fterer per [eipfam; fed de fado non exifticr mi-

W

nus perfedté,quam tune exifteret ; ergo de fa-
&to [ubliiit per fe ipfam «

8. Odauo Agatho Papa in quadam.
Epiftola dicit : Confitemur Patrem , & Filinm, ¢ .
Spiritum Sanfum, non tres Deos , fed vnum Denm,
noun tium nomiaum [ubfiflentiam , [ed zvinm (ubfi-
fentiarum , feu Perfonarum vnam Jubfiflentiam .
Idem docent plures alij Patres, quos refert
Ruiz difp. 34. fe&t.8. & 9. & colligitur ex San-
¢to Thoma pluribus locis.ab eodem allatis s
ergo prater tres fubfiftentias relatinas conce-
denda eft in Deo aliqua fubfiftentia abfoluta.
€ommunis tribus Perfonis .

9. Relpondeo tres effe precipnas fentene
tias. Prima Durandi in 1. dit, z0. quef. 1.
num. 6. & dift.33-q.1.0um.27. & in 3. ik, 1.
q.2. hum. 7. docet in Deo dari vnam tantum
{ubfiftentiam, camque abfolutam , & com-
munem tribus Perfonis , tresautem relatio-
nes non cfle tres fubiiftentias relatinas , fed fo-
lumi tres modos incommuanicabilitatis . Ean=
dem fentenciam Ruiz difp. 34. fe@. 1. num.s.
& 6. wribuit Scoto, Alberto, Argentine,Mar-
{ilio , Capreolo, Ferrarienfig. contra gentes
cap. 26. Heruzo, Egidio , & alijs, & addit ei-
dem opinioni fauere Bellarminum, dum To-
mo i.controuer. 2. lib. 2. de Chrifto cap.is.
dicit ellentiam 4 relationibus pracifam {abfi-
ftere , relatiencs antem {ublfiftere ratione ef-
{fentiz, quam includunt . .

10. Sccunda fententia docet in Deo dari
fubfiftcntiam abfolutam communem tribus
Perfonis , & prater illam dari tres (ubfifien-
tiasrelatinas. Hanc opinienem fequi videtur
Paludanus in 3. dift. 1. q.2. & exprefsé docuit
Caietanus 1. par. q. 30.art. 4.& 3. p- quaft. 2.
art. 2. & quzft. 3. art. 2. & 3. Caictanum fe-
quuntur Miranda in fumma Conciliorum in
Annotatonibus ad fextam Synodum , art. 11.
Suarez de Deolib. 4. de Trinit- cap. 11. & 14.
& 3.par. tom. L.difp. 11. fe&. 3.4. & 5. & difp.
12.8 13. & plures alij recgtiorcs,qui tribuunt
illam guctoribus , qui dicunt, paturam crea.
tam pofle afflumi a Deo fecundum rationems
aliquam exiflentiz communem tribus Perfo-
nis ; itd vt non perfonalitas relatina, fed hoc
commune rerminarct immediate naturam afe
fumptam . Sunt autem tales auctores Richar-
dus in 3.dift. 1. q. 3. Ocham in 3. dift. 1.q. 1.
art.3. Gabriel eadem dift. qu. 1. art. 3. dub. 4.
& alij,quos refert Ruiz difput. 34. fe&t.1.num.
1c. Qui tamen addit illos obfcuré locutos, ac
fortaflc non admittere fubfiftentiam hanc ab-
folutam .

11. Tertia fententia negat dari in Deo fub-
fiftentiam abfolutam communem tribus Per~
fonis, ac afferit folum dari tres fubliftentias
relativas . Docent hanc fententiam Alexan-
der 1.p.q.57.membro 3. & 3.p.q.2.membro 3.
S. Bonauenturain r.dit.23.art. 2.qu.1.& 2.&
in 3. dift.1. art. 1. Q. 3. Richardus in 1. dift. 26.
art. 1. qu.1. & alij ex antiquis , & ex recentio-
ribus Vafquez . pariqu.125. cap. 3. Molinas
1. Ps Q.204a11- 2. difp. 3. conclul. 2. Valentias

Vv tom. I.




LA
i

%
3
tom. 1.1 3. puncto 3.& in' controucr. lib.3.
de Trinit. cap. 6. & Ruiz difp: 34.fect. 1. & fc=
quentibus , apud quem videri poffunt alij au-

tores .

12. Dicendum ptimé cum tertia fenten-
tia : dantar in Deo tres fubfiftentie relatinz’;
in quibus Deus fubfiftic.

13. Probatur primo autoritate Concilio-
ram , & Pontificumy. Concilium Nicenum
primum lib. 2. pott medium dicit : Fna @ i=
nitas Sanile Tyinital ¢ [ubfifient
&is wqualiter confidevatur - ‘flinm Conftan-
tinopolitanum prisium in Lpil ad Dama=
{fum circa medium : Jn iffimnis [ubfi-
i 5 [fin€ int 1S, ut neque
e fubfifien-
; dt peremplione g Concilium
alcedoneii(® Ack. 16. 10 refp. ad Marcia-
puin lmperatorem in profeflione fidei com-
semorat rrium (ub(iflentiarum Patres intuliffe do-
Frinam ,won extra Scripturam [acram bhanc inuen-
sionem [ibi fingentess Cencilium Conftantino-
pelitapum 2. quod cli Generale quintum.s
collatione 8. anathematifmo 2. dicit s Sitquis
son confitetur voam deitarcm in tribus fubfiffentys
Jeu Peiforis adorandam 5 anathema fit « Agatho
Papa Epifl. 2. qua cft inftruio legatorumdi-
Cits Trinitatem fubfiflentiavum fine Perfonarum .
Recipitur autem hac Epifiola in Congilio
Conftantinopolitano 3. quod elt fextum ge-
nerale. Concilinm Nicenum 2. quod eft ge-
ncrale 7.in confells Fidei Tarafij approbatas
i Concilic dicit: Profitentes vnam deitatcniin
tribies (ubfifferiiis indiuifim difcretam , & diftinézim
onitam . Concilium Lateranenfe (ub Martino
1. Papa Confulr. 5. Can. 1. dicit 1 87 quis nan
towﬁ':ufw fec undum Santos Patves propries :
Patvens s Filiwm , & Spivitumn Sanéae T vinitaten
in wnitate , ¢ vaitatem in T rinitate s boc eft vnnm
Deum in ribus fubfificurys confubflantialibus , ana-
thema fit .

14. Probatur fecundé an&oritate Patrum.
Tuftinus in expofitione fidei de band&a Trini-
tate dicit ¢ Semaluviffe wnins Trinitatts in tribus
perfeltis [ubfifizntys notitiam exponere. Athanalius
tom: 2. in Qualtionibus queft. 7. dicit = Tres
Perfonas confiicor, tres fubfiftentias, tria 3‘);‘1-]9;‘):5_.f;'m
indisidua 5 tres charaderes s & Serm. in Enang.in
San&ifhmam Deiparam dicit : Foum Denm 1%
pibus fabfiflentiis pradicantes , in quibus vna fit
fubflartias Gregorius Nytlenus in Epill. deo
imagine. & (unlitudine contra A pollinarem
dicit  Junenies fubfiffentiavumis fiué Pevfonravum
Trinjtatens , & vnitatem natwre . Cyrillus Ale=
xandrinus Dialog. de Trinit. lib. 2. pluries re-
petits Tes fubfiflentias proprias: & lib. 3. dicit 2
Owninis fidei nofive [ermo bisc tendit 5 ¢ vnam qui-

dem wideantis Deitatis naturam 5 que in tvibis
fubfifichitijs proprys & c. Dialogorun lib. 7. Dei-
tatis naturam oi in tribus (ubfiflenitis explanari a
Savra Seyiptira » Damalcenus b, 1. de Fides
cap. 9. dixit = Tres bypoflafes , &r rres fubfiffentia o
¢ Perfonay & inferivs diciti Filins i [ub-
[iftentiam babet s praver eam 5 que Puziis off - Am-

i

8 De {ubfiftentia abloluta.

10

brofius in Symbolum Apoflt FUNL,CAp. 2
cit: Pt wnum Dewn [ecundim vnitatem [
flantia fateamur; & Patiem s Filivm & Spivi-
s Sanfium in [ua quemque | fiflentia fentia:
mus .
15, Probatur tertid difcurfu defumpto cx
Thoma 1. p:qu. 29-att. 2.in corp. & ad 2.
& quzit.40.art. 2. in (orporc,& ad:1s &3 pa
g.z.art.3. in corp. Nam apud Gracos Patres
idem eft hypoftafis, ac apud latinos fubfiften=
tia : fed in Deo funt tres hypoftafes , vt plus
rikus tefimonijs Patrum Graecorun, & Lati-
rum probat Ruiz dilp.21.1 4.& 5
‘o funt tres {ubfiffentiz . Maior
reffimonijs Patrum , qua a e Ruiz difp. 34.

t t

fect. 3

16. Refpondent aliqui nomen fubfiften-
tiz apud antiquos Patres fumi, prout eft con:
cretum s ac fignificat totum fubflantiale pex
{c fubfiftens, non autem prout eft abftradum ,
& fignificat formam,{en rationem formalem,
per quam totum fubftantiale per fe {ubfiftit 5
yex €0, quod Patres dicant dari in Deo
ties fubfiftentias , fequitur quidem dari trids
tora fubftantialia per fe fubfifientia, & trias
fuppofita , Patrem nimirum , Filinm , & Spi-
ritum Sandi, fed non fequitur dari tres {ubfi-
flatias;hoe efi tres rationes formales fubfiften-
di : ac proinde non fequitur tres relationes efs
fe tres fubfiftentias in abfiradto .

7. Sed contra,nd nomina concreta {fubftan=
tina non multiplicitur,nif multiplicétur for=
me,co padto,que nd funt tres Dij,guia noé funt
tres dertates ; fed nomen fubfiftentiz cfi con-
creti fubftantivum,& iuxta. Patres multipli=
¢atur » ac dicuntur in Deo effe tres {ubfiften=
tie : ergofunt in Deotres fubfiffientiz in ab-
(itacio, feu rresrationes formales, fubfiftendi,
co patks, quo quia funt in Deo tres.Perfonz,
& tria fuppofita , funt in Deo tres perfonali-
tates, & tres fuppofitzlitates realier diltin-
&z . Hinc reilcitur doétrina corum , qui di-
cunt, tres relationes non effe tres {ubfiftentias
incabfraflo ; fed tres incommunicabilitates
vnius fubfiftentic abfolute. Nam cum fubfi-
flentia in concreto fignificet verationem for-
malem fubfiffentiam in abfrado , fi vNa tan=
ruis effet (ubfiftentia in-abfiradto , non effent
rres (ubfiftentiz in concreto , ficur i vna tan-
rem effee perfonalitas in abftrato , non cffent
tres Perfonzin concreto «

is. Probatar quarto conclufio: nam fub=
Gitentia in concreto ¢t ens ubfantiale pra-
{ertim completunn per fe fubfiffens, ita vt non
Gt viterins communicabile , & pradicabile de
pluribus:fubfiftentia in abftracto eft;per quam
énd fubftantiale prafertim completun itd per
{e {fubfiftits vt non {it communicabile, & pra»
dicabile de plunbus ; fed tres Petlona , nitis
fum Pater, Filius, & Spiritus Sanétus funt

ria entia fubftantialia complera per (e fubfi=
flentia, ita venonfint commumcabilia , &
pradicabi’ia de pluribus : nam Pater non dicis
it de pluribus, Filius non: dicipur de plurei-
bus,

f
R
=
iy
f
[
¥
=
14
L
o'
¥
1 L
i
f
*
i i
\
roO
' "'l




Liber II. Quaftio CX.

bus, Spiritus Sané&us non dicitur de plutibus 3
€rgo tres Perfonz s nimirum l"atrr,‘ Filius, &
Spiritus San@usfunt tees fubfiffentiz in con-
creto.Rurfos relatio paternitatis eft,per quam
Paterita per (e {ubfiftit ; vt non {it communi-
cabilis,& prazdicabilis de pluribus: filiatio eft,
per quam Filius itd per fe (ubfiftit, venon fic
communicabilis de pluribussidemque propor-
tionaliterdic de (piratione paffiua ; ergorela-
tiones funt tres fubfiftentiz in abfiradto.
19. Dicendum fecundo : non datur in Deo
fubfiftentia abfoluta comunis tribus Pecfonis.
20. Probatur primo : nam Congilia, &
Patres dicunt , quod ficut ponerein Deo tres
naturas , vel tres effentias fpedtat ad crrorem
Arrianorum, fic ponere vnam fubfiftentiam,
vnam hypoftafim , & vnam Per(onam fpectat
ad errorem Sabeéllianorum s ergo (icut nefas
eft )ponerc in Deo tres naturas s & ires
effentias proprias Perfonarum, fic nefas eft
poncre vnam f{ubfitcntiam , vnam hypo-
ftalim , vel vnam Perfonam communem .
Probatur antecedens , afferendo tetimonias
Patrum. In 6. Synodo Sophronius Patriars
cha Hicrofolimitanus aftione 11. in profeflio-
ne Fidei, quz recipitur & Synodo a&ione 13,
dicit : Neque fecundum 5 quod T rinitas vnus Deus
agnofvitnr , & fubfifientia tres, &r tres Perfong
Pater , Filius , & Spivitus Sanfius » dicitur contra=
€tus 5 vel compofitus 5 wel confufas » & invnam fe
ipfum colligens fubfifentiam , in vnamaque coercens
non numevabilem Perfonam « Sabellianorum ifia eft
pravitasin unam [ubfiflentiam tres confundens [ubfi.
flentias y @r inwnam Perfonam cafdem tres confper=
gens Perfonass ergo profitetur ad errorem Sa-
bellianorum fpectare ponerein Deo vhames
Perfonam communem , ac ponere vhamo
fubfiftentiam communem : & paalo poft ad-
dit : Perumque eff impium, tam fingularitas cirea
Jubfifientiam 5 quam ternalitas in naturis; €rgoexi-
flimat, quod ficut ponere tres naturas el er
ror Arriaiorum , fic ponere vnam fubfiften-
tiam cft error Sabcllianorum, ac proinde ficut
non eft dicendum , quod tres [ubfiftentiz funt
tres nature , fic noneft dicendum , quod vaa
natura cft vna {ubfiftentia abfoluta commu-
nis. Iuftinus quat.17. ad Orchodoxos : ¥nus
eft Deussvans indinidue fubflantia , fed tres Perfons
diuiftone confiflentiarum ; ergo ficut effentia, &
fubftantia non elt diuidcnda proprer diftin-
dionem fubfiftentiarum,fic fubfiftentie nons
funt confundende in vnam propter vnitatem
fubftantie . Damafcenusin Epiftola.de Tri-
fagio dicit s Tvimitatem impoffibile cft dicere vnam
bypofiafim : fed bypaftafis idem eft ac fubfiften-
tia ; ergo Trinitatem impoffibile eft diceres
vnam [ubfiftentiam communem,& abfolud;
& paulo polt : Particulavianon communificantnr s
communia antem & [i ab vnoquoque pariicularinm
participentnr , [ed vnice, & communiter ; ac paucis
1nterpolitis : Non eff antem ip foram communis by-
pofiafis s deitas autem communis eft triuwm hypofie-
Jum vna exiflens 5 ergohypoftafim, feu f{ubfi-
ftentiam ponitinter particularia, & propria

339

Perfonarum , qua non funt communia, ac
proinde nen eft admittenda vna hypoftafis, &
fubfiftentia communis, ficut non funt admit-
tende tres deitates proprizz . Theodoretus in
additionibus ad Breuianum Llberari, Frag-
mento penultimo: Credantur tres fubfiflentia;fea
Petfone,non antem vna Trinitatis fublifientia fecun-
dum Sabellivm: . Ambrofius in Symbolum_s
Apoltolorumjcap. 2. dicit : Sabellins docnie vni
(ubfiftentiam effe Patrem , & Filium , @ Snoivitum
Sanlfum, Tnamque trineminem Perfonam . Sed dum
omnes wnam effe Perfonam reputat s nibileffe vnam-
que defignat s ergo Theodoretus, 8¢ Ambrofius
docér ad Sabelilanum errorem (peétare pone-
revnam {ubfittentiam, & vnam Perfonam,ac
pro codem {umunt fubfiftentiam, & Perfond.
Hilarius lib. de bynodis poft Canon. 27. Syr-
mienfis Synodi dicit: Non vnum fubfiftentem,fcd
wnam [ubfantiam non differentem; ergo ficur fate-
tur Deum efle vnam {ubflzntiam propter vni-
tatcm effentiz , fic negat effe vnam (ubfiften-
tiam propter diftinétionem (ubfitentiarum_;
ergo Concilia,& Patres, ficurcontra Arrianos
negatin Deo tres eflentias; & naturas,fic negit
vaam (ubfiftentiam,hgpoftalim, & Perfonam.
21. - Probatur fecundo conclufio: nam Pa-
tres tum Greci, tam Latini loquentes de Tri-
nitate, & locarnatione pro codem-famunt
fubfittentiam ; hypo(tafim,& Perfonam ;ergo
ficut nefas ¢ft ponere in Trinitate vnam hypo-
ftafim,& vnam Perfonam communem,fic ne-
fas eft pouere ynam fubfittentiam commu-
nem : & (icut in Chrifto nefas eft ponere duas
hypoltales, ac duas Perfonas,fic nefaseft pone-
re duas fubfitentas. Probatur antecedens, af-
ferendo teitimonia Patrum. Athanafius Serm.
in Enang. de San&iflima Deipara dicit: &ypo-
Rafis fua interpretatione defignat id .} quod [ubfijlit .
Theodorctus in Breniario Liberati in cap. vl-
timo additionun dicit : Subfiffentia , & Pevfona
in nullo fignificatorum differunt ,nifi nomine . Alias

teltimoma vide apud Ruizdifp.33.fctt. 3.
Probatur tertid 3 nam quija Deus eft
trinus , & vuus, Goncilia s & Patres ad vitane
dam cenfufionem ; aliqua nomina adaptarant
ad {iznificandum in Dco ca, qua multiplican-
tur , & id quod non multiplicatur : & ad defi-
gnanda ca,que multiplicantur adaptarunt no-
mina Perfonz; hypoitafis, & fubliltentiz ; ad
defignandum id , quod ¢ft vnum, adaptarunt
nomina natura, cflentie, Deitatis &c. ergo fi-
cut non debemus dicere dariin Deo tres na-
turas , & effeatias proprias , fic norn debemus
dicere dari voam hypoltafim,vonamPerfonam,
& effentiam communem . Confirmatur,nam
ficut in Chrifto non debemus ponere voam
naturam, & vnam eflentiam,(ic non debemus
ponere duas Perfonas, duoas hypoftafes, &
duas {ubfiftentias; ergo ficut in Deo nonw
debemus ponere tres naturas , & effentias , {ic
non debemus ponere vnam hypoftafim,vnam

Perfonam, & vnam naturam .

23. Probatur quarto ; nam Patres tim
Greci, tum Latiol vnanimiter docent hypo-
Vv a flalim

22




B

i A

ftafim , (ubfiftentiam ; & Perfonam per hoe
differre 4 natura, & elfentia, quod natura, &
efleetia fignificat alignid commune, hypofta-
fis, Perfona, & (ubfiltentia fignificar id; quod
¢ft proprium vnius reatum & ¢rgo eft contra
rarionem fubfiftentiz , quod fit communis
pluribus Perfonis. Probatur anteccdens primo
andoritate luftiniani Imperatoris , qui in Edi=
¢to Fidei non multo ante medium dicit 2 Ome=
nes Sanddi Patres confonanter nos docent. > alind effe
naturam, fiue fubflantiam, & formam, & aliud fub-
(ifentiam , fiue Perfonam s & naturam quidem , wel
Subflantians » & formam boc ; quod ¢ff commune, fi~
grificare = fubfi flentiam autem , (fue Perforam bor »
guod cft fpeciale . Concilium Florentinum fcff.
18. paulo poft medium tacité approbat id ,
quod Graci cum Latinis vnanimiter {uppo-
{herant ex Gregorio Nazianzeno , & Bafilio s
fubftantiam d Perfonadifferee , ve communi-
cabile abincommunicabili, & vt communea
proprio . Probatur fecundo idem antece-
dens , afferendo teftimonia Patrum . Bafi-
lius Epift 43+ ad Gregorium Nyflenum dicir ;
Hac igiter oft bypoftafis , non ndefinita illa vfia
animi conceptio s qua uullam wancifcizur fixa co-
gitationis fationem  per communionem [ignifica-
15 , [ed quod in v¢ aliqua commune , <& indeteymina-
tum eft , per propricratum deelavationem agnofcen=
dum offert ; & deferibiz : Athanalius Dialog. 1.
de Sancta Trinitate contrd Anom=zum dicit :
Si quid effentis propriam, id quoque commune eft by-
pofiafibus , qua effentia fubfune . Hypoftafis antem
praterguam (uod numeruns Hon admitiit 5 proprieta-
tem habet minimé communem bypoflafibas , que ef-
fentia fubfune : & infrd cxplicat hoc exemplo
dicens : Humanitas oft omnium hominum comm -
nis s Hypoftafis verd eff wuinfcuiufque proprieias .
Et Scrm. in Euangelium Sanétiflime Deipa-
13 Cum communitcr & muleis ifliufmodi confide-
vantur , [utflantia nuncupatur = cum in vnum pro-
prié confertur , Perfona ; fine fubfiRentia nominatur.
Cyrillus Alexandrinus Dialog.de Trinit.hib. 1.
polt medium : Subflantiz declayatio videtnr ficnt
commune , & vninerfile guiddam effe . womina verd
Jubflantiarum fingalarum [ub iilo viinerfali pradi-
santir 5 ac dicungnr « Thegdoretus in Dial. im-
mutabilis 1ib.1.87 Patvum doflvina [peéfainy, quam
babetdiff:ventiam commune , < proprinm 5 wel ge-
nus ;@& [pecies, eandem habet fubflantia , & bypo-
fiefis. Damafe. lib.1. de decretis primea inftit-
wnonis, cap, 2. dicits uonigm multi [unt homie
nes s unafquifque bomo eff bypoflafis 5 idefl res per fe
conflans : & Lib. 3. de fide, capr 4. Hypoftales di-
winas appellar particularioves ; Denmn vninerfa-
lisrem . Vide alios Parres apud Ruiz difpat.j 2.
fedt.s.

24. Probatur quintd ratione defumptas
ex allatis autoritatibus. Subfiftentiaenim in
concreto eft ens fubftantiale fiftens in fe , itaut
non it commupicabile, & pradicabile de pia-
ribus < fubfifientia in abftracto cft, per quam
ens fubflantiale conftitaitur fiftens in fe, &

De {ubfiftentia abfoluta

communicabilia , & predicabilia de plufibus,
hoc eft de tribus Perfonis 3 ergo in Deo nons
datur vna fubfifteatia abfoluta , neque 11 con-~
creto » neque in abfiratto + Confirmatur, nam
ideo Spirator non ¢t {ubfiltentia abfolura ins
concreto, quia non fiftit in fe  fed commu-
nicatur pluribus, hec eft duabus Perfonis,
Patri nimirum , & Filio : ideo fpiratio aftina.
non cft fubfittentia in abftralto, quia confti-
tuit Spiratorem communicabilem, & pradica.
bilem pluribus ; hoc eft duabus Perfonis 3 fed
omnia abfoluta communicantur tribus Perf6-
nis ; acdeillis predicantur ; ergo nullum ab-
folutum eft fubfiftentia in abfiralto , neque in
concreto .

25. 'Probatur fexto ex abfurdo. Nam fi
daretur in Deo vna fubfiftentia abfoluta com=
manis tribus fubfiftentijs relatiuis , daretyr
vnum fuppofitum abfolutum commune tri
bus fuppofitis relatinis; confequens eft abfur-
dum; ergo &c.

26. Refpondent primo aligui auctoress
quos tacita nomine referunt, & impuguant
Henricusquodlib. 5. queft. 8. & Durandus in
1. ditin&. 26. quaflione prima, concedendo
dari in Deo fuppofitum abfolutum commune
tribus Perfoms . Carthufianus etiam in 1, di=
ftin&.26. quat. 7. aferit, quod qui probabilis
ter defenderet dariin Dea fuppofitum ablo=
lutum , & abfolutam perfonalitatem , non ids
circo teneretur concedere dari in Deo: quas
tnor Perfonas. Perfona enim abfoluta non cit
quarta, cum non diftinguatur realiter & tribus
Perfonis relatiuis .

27.  Sed contrd : nam in Concilio Niczno
lib.2. de aétis ante decretarum conflitutionem
dicitar: Digintas non cftvna Perfona ; vt Iudei
opinantir 5 [ed tyes Perfone vere fubfifientes . Rur-
fus explicatio fidei, qua infcribitur Cyrillo
Alexandrino, & Anaftafio Theopolitano di-
cit i Cum wnam efsentiam , vel vnam naturam di.
cimus s non dicimus vnam bypoftafim., ne Sabellia-
nizemus. Ecclefia in Prafatione Miffe de Tri-
nitatc canit , non wnius fingulavitate Perfone.s
Confirmatur cx Parribus allatis num. 13 & fe-
quentibas ;; qui exprefse dicunt fenrentiam.. ,
que dicit dari in Deoviham hypoflalini, vel
voam Perfonam communem, fpeétare ab Sa-
bellianifmum . ldeo Eymericus in direGorio
Inquifitorum,patte 2. quaft.2.arric.7. inter er-
rores Raymundi Lullij ponit hunc @ In disinis
eft dare commune fuppofitum ;5 quod refpondes fecun=
dum [uam natnram raiionibus dininis in producendo
bonum , & artic. 12e Dews Pater inquantum Pas
ter eft fuppofitsm fingulare s fed inquantum vefpondet
[uis vationibus &d producendum Filium 5 eff [appofi=
tum commune .

28. Refpondet fecundo Caieranus 3. parte
quzft. 2. art. 2. fubfifientiam abfolutam nons
cfle fuppofitum; neque Perfonam,quia ad fup-

pofitum ; fen Perfonam requiritar, vt non fit
coavmunicabilis pluribus, fed efle femifuppo-

non communicabile pluribus s & de pluribus

O ) e i fitum, feu femiperforiam . Concedit ergo Ca-
predicabile; ted in Deo omnia ablgluta funt

ictanus in Dee dari tria tuppofita, & tres Pere iy
fonas

:}
ik
; -'g‘
U

iy,




Liber II. Quzftio CX:

Z—bu%s fingalares, acdari femifuppofitum , &
ienliperfonam communem .

29. Sed contra primo , quia ante Caieta-
fnum eft prorfus nouum , & inauditum ia Ec.
clefia, qued in Deo dentur tres Perfodz fin-
gulares, & praterea femiperfona, & femifup-
politum commune . Secundd fubfiftentias
apud Patres fumitur pro codem, ac fuppafi-
tum ;' ergo {i daretur fubfiltentia communis ,
non folum daretur femifuppofitum, fed etiam
integrum fuppofitnm commune: fed hoe fup-
pofitum, cum cffet [uppofitum nature ratio-
nalis, effer Perfona s ergo daretur etiam Pere
fona communis. Tertio ideo Caicranus ne-
gat dari in Deo fuppofitum commune , &
Perfonam communem , quia de ratione fup-
pofiti, & Perfonz eft incommunicabilitas ;
fed eriam de ratione fubfiftentiz eft incom-
municabilitas ; ergo neque datar fubfiftentia
abfoluta , & communis, ac commuanjcabilis
plaribus . ;

30. Refpondent alij tertio, Scholafticos
nomen fubfitenti® fumere in fenfu diuerfo 4
Patribus , in quantum fignificat fubftantiam_s
perfecté exiftentem independenter ab omai
alio ; & omnino perfedtam, & fitentem in fua
perfe@ione; ird vt aon fit viterius perfectibi-

- lis , & pofiit per fe ipfam perfete operari 5 fed

hzc emnia predicata conuenjunt diving ef-
fentie, prefcindendo 3 relationibus; ergo di-

- uina effentia per fe ipfam eft fubfiftentia abfo.

inta commiunis tribus Perfonis.

31 Sed contrd, namnon folum Patres,
fed etiam Scholaftici communiter nomines
fubfiftentiz intcllignot ¢ Ens  fubflantiale in-
communicabile , & nop pradicabile de pluribus ;
ergo non licuit aliquibus hoc nomen fu-
mere in alio fenfu, & ponecre in- Deo fub-
filentiam <ogmmuncm contra modum Jo-
quendi Parrum , ficuti non licet ponere fup-
pofitim commune , vel Perionam com-
munem . Videri potelt Ruiz difput. 34.
fect.s.

32. Ad 1. concedo maiorem, & diftinguo
minorem ; fubfifterc formaliter eft perfe@io
fimplic:iter fimplex; nego : fubfiftere radicali-
ter , concedo ; & diftingno eodem pado con-
fequens . Similiargumento poffet contra ad-
uerfarios probari deiiatem per fe ipfam,pre-
fcindendo a perfonalitatibus,efle Petfonam., .
Sicot ergo aduetfarij dicunt , quod effe Petfo-
nam radicaliter, boc eft effe radicem adzqua-
tam relationum , eft perfectio fimpliciter fim-

lex , at effe Perlonam formaliter, non eft per-
fedtio fimpliciter implex,- ac proinde deitas
fecundum (e pracise eft Perfona radicalirer,
non formalitersfic nos dicimus, quod fubfifte-
re radicaliter eft perfectio fimpliciter fimplex,
fubliftcre formaliter non eft perfeétio fimpli=
citer fimplex , ac proindé deitas per fe ipfams
tubfiftit tolum radicaliter ,

23, Ad 2. concedo antecedens; & diflin-
guo confcquens; €rgo deiras per fe ipfam-
subfiftic radicaliter; concedo : formaliter; ac-

341

80. Deitas eft radix adzquata trium fubfiftend
tiarum , iilafque dat fuppofitis ; ergo proculs
dubio illas non mendicar 4 fuppofito : nam.,
nemo mendicat per hoc , quod det. Ex hoe
autem non fequitur deitatem per fe ipfam
fubfiftere formaliter, fed folum radicaliter.
Confirmatur folutio . Nam deitas non men-
dicat perfonalitatem ; ergo ficut ex hoc nonis
ffq uitur, quod deitas per {¢ ipfam precisé fic
Petfona formaliter,fic non fequitur, quod per
{c ipfam pracisé fubfiltat formaliter .

34. Ad 3. diltinguo maiorem : deitas pet
fe ipfam oft vitimo completa, & perfeitas
quoad omnes perfectiones fimpliciter fim pli-
ces fubftantiz , concedo 5 quoad omnes perfe-
&iones ctiam fimplices primz fubftantiz!, nes
2o; diftinguo eodem padto minorem; & ne-
go confequentiam . Deitas per fe ipfam eft
viltimo completa in ratione fubftantiz fecun-
dz, fiue eflentizs & per (ciplam eft vitimo
complera in ratione fubftantie prime, itave
habeat omncs perfetiones impliciter impli=
ces fubftantie primz , {ed fion ita, vt habeat
formaliter omnes pecfeGiones etiam {impli-
ces fubftantiz prim= , vt explicatum eft qua-
ftione 109. num, 63. fed hoc qued eft jubfi-
fieve, efse Perfonam ,efse fuppofitum cdre. addit fu=
pra eflentiam perfectionem folum (implicem,
non autem fimpliciter Gmplicem, vididtums
eft quaft. 100. num. 63. ergo deitas ficut per
feiplam przcis¢ non eft fuppofitum , neques
]Pcrfona » fic per fe ipfam non fubfiftit forma=

iter.

35. - Ad 4. diftinguo maiorem : fubfifteres
nihil alind eft, quam fubftantiam exiftere in-
communicabiliter independenter 4 quocun=
qucalio, cuiinexiftat, &4 quo fuftenterur ,
coneedo ; quam exiftere communicabiliter ,
nego : dillinguo eodem padto minorem ; &
nego confequentiam . Ex dictis num.24. fub<
fiflere eft exiftere incommunicabiliter , & tan-
quam aliquid , quod noa pofilit communicari
pluribus , ac pradicari de pluribus; fed eflens
tia dinina per fe ipfam pracisé exiftit quidem
independcnter 4 quocunque alio, fed ve com-
municabilis tribus Perfonis, & vt de ipfis pre-
dicabilis 5 ergo non fubfiftit pet fe ipfam, fed
fubfiftit ratione trivm fubfiltentiarum relatis
uarui .

36. Ad 5.concede maiorem, & diltinguo
minorem: Deus in concreto eft {ubftantia
fubfiftens in luis fuppofitis , concedo; eft fub-
flantia fubfiftens precisé per id , per quod e(t
Deus communicabilis, & pradicabilis de plu<
ribus fuppofitis,, nego: & nego confequen-
tiam. Homo in concreto eft fubiftantia fubfi-
ftens in (uis {uppofitis, & jindiuiduis , nimi-
rum Petro, Paulo &e¢. & non eft fubftantia
fubfiftens per id precisé, per quod elt homo ,
ideoque ex Ariftotele in pradicamentis , cap.
de fubftantia, homo non eft prima (ubftan-
tia, fed eft fecunda fubftantia predicabilis des
pluribus fubftantijs 5 ergo etiam Deusin con-
creto eft fubftantia fubliftens in tribus f;_qppo-_

1018 5




A

3
{itis , nimirum Patres & Filio , & Spiritu. San-
&o, non auntem eft fubftantia fubfiftens per
illud pracise, per quod elt Deuscommunica-
bilis tribus fuppofitis, ideoque Deus per feipa
fum pracisé cit [ccunda fubftantiz;non autem
prima {ubllantia.

37. Dices: Hic bomn eft fubltantia per fe
fubfiftens; ergo hic Deys eft fubftantia per feo
fubfifiens ; fed deitas per fe ipfam pracisé non
folum eft Deus; fed etiam eft hic Dens ; crgo
deitas per fe ipfam prxeisé (ubfiftit.

;8. Relpondeo, concedo antecedens, &

nego confequentiam . Hic homo ideo ¢ft fub-
flantia per fe fubfiftens; quia non eft commur-
nicabilis pluribus fuppefitis, neque pradica-
bilis de pluribus fuppofitis 5 fed hic Deus eft
communicabilis pluribus fuppofits » ac de il-
lis pradicabilis - nam Pater elt hic Deus, Fi-
liug eft hic idem Deus, Spiritus (San&us eft
hic idem Deus ; ergo hic Deus non eft per fe
ipfum przcise fubftantia per fe [ubfiftens, fcu
prima {ubftantia, fed folum eft fecunda fub-
flantia . Addo, quod {i hic Deus fupponat pro
fuppofite dcterminato, puta pro Patre, eft
fuppofitum : fed Deitas fecundum fe pracisé
pon elt hic Dens Pater ex. gr. fed eft hic Deus
Pater per paternitatem . Addo rurfus ctiams
hoc argumentum retorqueri pofle ad proban-
dum dari in Deo {uppofitum communc, &
Perforam communcm. Nam deitas per fe
ipfam pracisé eft Deus, & eft hic Deus; fed
hic Deus eft fuppofitum, & Perfona; ergo
deitas per {eipfam pracise eft fuppofitum,ac

Pcrfena, qued ab aducrfarijs negatur.

39. Sed quares primd, quare deitas fit
Deus , humanitas autem non (it homao ?

40. Refpondeo; guod primd deitas eft

Decus in fenfu reali s humanitas autem non elt
bhomo in fenfu reali. Ratioeft, guia homo
cit totum addens fuprahumanitatem {uppo-
fitalitaten diflintam ; ergo humanitas cum .
diftinguatur 4 fua fuppofitalirate, noneft ho«
mo : at Deus nshil addit realiter diftiactup,
4 deirate; crgo deitas realiter cft Deuns . Et
quia Gilbertus Porretanus docuerat Detim s
addere aliquid realirer difrin@um A deitate,,
idcoque deitatem non effe Deum , ficut hu-
manitas non ¢ft homo, jdeco contra illum.s
Concilium Rhemenfe confitetur diuinita-
tem effe Deum . Secundo dico, quod deitas
etiam per fe ipfam pracisé, prout prafcindit
a perfonalitatibus virtualiter ab ipfadiftinéis,
eft Deus. Ratio eft, quia nomen Dei fignifi-
Ci_lf primam mufhm_, pPrimam rationem, & ra-
dicem; prim um principinm continens in fe
eminenter omnia alia ; fed deitas per fe ipfam
habet hzc omnia; ergo deiras per feipfam.s
pracisé ¢t proprijfliime Deus, Perfenz au-
tem,& perfonalitates funt Deus,in quantue.,
funt realiter deitas. In hec fenfu humanitas
non ¢ft homo, quia non continet eminenter
petfcQionem totius, quod cit homo.

41. Ado. diffingno maicrew : altiones
funt fubfiflentivm , tanquam principij qucd

De {ubfiftentia abfoluta

concedo; tanguam principij gros nEgo : cohce
do minorem ; & nego confequentiam. Adtio-
nes funt (ubfiftentinm, fuppofitornm, & Per=
fonarum ranquam priocipii guod , & funt na-
turarum tanquam prlm‘:p-;' qua; fcd tres Pei-
fonz intelligunt , voluat, creant, gubernant
mundum ratione nature s que eft Pl'mfi}‘il}m
gno talium a&ionum ; ergo (aluatur illud prin-
cipium. Confirmatur folutio : nam _adtiones
non folum dicuntur fubfiftentinm s fed etiam
}‘up;‘-oliromm, ac Pcr!o[‘.arum; ergo argu-
mentum allatum probarer deitatem  feenns=
dum fe przcisé effe fuppofitum commune,&
Perfonam communem ; quod ab aduerfarys

negatyt.

42. Ady. diftingno maiorem : fi deitas
non haberet tres fubfiftentias relatinas, adhue
perfectiffime fubfitteret per fe ipfam , & habe-
ret omunia pradicata , que nunc habet, nego s
& haberer aliquod pradicatum oppofitum.s
alicui pradicato , quod nunc habet, conccdo
maiorem; concedo minorem; & nego cou-
fequentiam « Deitas de facto haber pradicay
tum communicabilitatis, & pradicabilitatis
de tribus Perfonis, ideoque non fubiiftit per
feipfam . Si autem non haberet tres fubfiften-
tias relatinas , haberet oppofitum pradicatim
incommunicabilitatis , ideoque (ubfifteret per
feipfam ; ergoexco, quod tunc [u_b[xﬂc!c:t
per fe iplam, quia effet incommunicabilis ,
non poteft argui, quod nunc fubfiftat per{es
ipfam, cum fit communicabilis . Porro nung,
quia habet pradicatum communicabilitatis s
cxiftit non minus, fed magis perfedé , quam
tunc, cum haberet pradicatun) incommuni=
cabilitauis; ar ex hoc non fequitur, guod nunc
fubfifiat per fe ipfam » ficut tunc . Confirma-
tur folutio , nam fimili argumento probari
pollet deitatem per fo ipfam cfle Perfonam ,
& fuppofitumi , quod aduerfarij non conces
dunt. Num f{i deitas non haberet trcs per{o-
nalitates relarifias , adhuc effct Perfona per €
iptam : fed nunc non exiftic minus perfe@é,
quamn exifterer tunc ; ergo etiam nune per fes
ipfam e Pecfona. Ex retorfionibus allatis
confirmarur noftra fententia. Nam atgumens
ta, quibus aduerfarij probant dari in Deo
{ubfiltentiam abfolutam , prabant ctiam dari
fuppofitum abfolutum , & Perfonam abfolu-
tam communeimn tribus Perfonis,quod aduer.
{arij non admitrunt .

43. AdS8. cx auéloritate refpondco auéto=
ritates allatas non concludere intenteni « Ad
teftimonium ex Epiftcla Agathenis, refpon-
dco non efic legendum srium fubfiflentiarum
wnam fubfifientiam , fed wiym [ubfifientisrem
wnam fubllantiam , vt notauit louerus in fum-
ma Conciliotum,& legiturin emendatioribus
cxemplaribus.

44. Secundo opponitur Bafilius hom. 27.
de Spiritu SanQo, vbidicit: Spiritus ex Deo
promanans eixfdem cam illo Jubfifientie .

45-  Refpondeo illam non efle peculidrem
Homiliam , fed effc fragmentum , fen fapm
viu-

e
(™

P




it

t1 T

i0CT il

vitimumdibis, aduerfus Eunomium,idec
illa Homilia non ponitur in codicc Gracolati-
uo Parifijs edito anno 1618, Porro ia citato
codice latino , & in alijs antiquioribus codici-
bus loco serborum: eiufdens cum.illo fubfiflentia ,
legitar , vernm:ipfe, Spivitus Sanifus mimiruin; &
Deamanans fubfifiit.

46, Tertio cpponitur- Auguftinus , qui
libiz. deTrinite capsq. dicit:: Gmnisves ad [e ip-
Jam fubfifisz, quanto magis Deus? &.cap.5. Hoeeft
Deo efse; quod [ubfificre, & ideo fi vnacficntic
nitas., wna fubftantia; ergo penitin Deo {ubfi-
ftentiam abfolutam .

47.. Relpondeo, quod Auguftinus per ly
Subfifterefignificat hebere cfse fubfiantiale, ac do-
cet, quod talc efic fubftanuale eft abfolurum
ae non relatiunm ; ideoquenen concludit
Trinitatecfie vnam (ubflitentiam,led efle vnam
fubftantiawn, ficut cft vna cllentia. Adfignifi-
candum autem hoc, quod eft habereefse fubfian.
ziale 5. vius et vocabulo fubfiflends , quia non.
1nuenit alind vocabulum voum, quoid figni-
ficarct.

484
Epift. ad Damafum dicit: Taceantur tres bypo-
Rafes, wvna teneatur. Athanalivs etiam., Epi-
phanius, Marins Vi

Quartd opponitur Hieronymus , qui

torinus ; Cancilinm Sar-
dicenfe , Liberius Papa , Paulinus. Theflalonis
cenfis,! Acacius, & iple Auguftinus locis ci-
tatisa Ruiz difput. 31 fec. 3. dicunt in.Deo
dari vonam hypofaim’s {ed hypoftafisidem eft
ac fubfiftentia; ergo .

- 49. Refpondeo,quod cam Patresdixerunt
in: Deo dari vnam hypottafim, nondum. crat
cxploratum. , vtrum vox bypoffafis fignificet
fubftautiam , {eu cflentiam, vel (ubfitentiam,
ideoquc nomine hypoftafis intelligendo. fub=
ftantiam , (ew effentiam, pofucrunt vnam hy=
poftafim;, negarunt tees-hypoftales.. At polt-
quam, explorarum fait nomen hypoftafis .non
{ignificare effentiam , {ru fubflantam com-
muncm , fed {ubfifientiam propriam, vnani-
miter conceflerunt tres hypollales , negarunt
vnam hypoftafim : ergo femper , & ynanimi-
ter negarunt voam fubfiftentiam abfolutam .

50, Scd potelt vrgeris nam in fragmento
Epift.Liberij ad Athanafium habetar vna [ubfi-
flentig .

51.  Dicendum, quod Graece femper habe-
tur vna hypoflafis , & fumitur hypoftafis pro
cffentia, len fubftantia . Interpres autem ali-
quando vertit fabtantiam, aliquando fubfifen-
zigm, cam debuiffct femper vertere fubftantii .
Nam conffat ¢x contextu,Liberium in ca Epi-
ftola nomine hypoftafis femper fignificare el
fentiam, (cu fubftantiam .

52, Quinto opponitur Dionyfius cap.1. de
Diuinis nominibus dicens: Bonstatis fubfifientiam
per fuum efse, canfam efse omninm fubfiflentinm .

53 Refpondeo primo, quad Perionius,
in codice Grzcolatino verba illa ver-
tit ¢ Bonitatis effentia hoc ipfo, quod ¢ff , eo-
vim 5 que [unt 5 canfa eff omninm . Addo, quod
ctiamfi verba illa legantur priori medo , nihil

zftio CX.

v 34—3

alind (ignificant, nifi quod bonitas divina,qua
{ubfiftit , ¢ft canfa aliorum fublifientivm , ted
non dicibquod bonitas diuina fubfiftat fubli-
ficntia abiolura,fed folom dicit,quadvere fub.
fiftatshoc autem verificatur per hoe,quod fi
fiffot in tribus Pecfonis, actribys fublif
relatinis..

54.  Scxtoopponitur Athanafins lib. de In-
carnatione Chefli dicens: Inereata fola disnita-
tis fubfifientia mtelligitar ; & Ny(enus lib. de vi-
taMoyfis dicens nibil preter fupremam ¢ffentiam,
que omnium caufaefl , ¢r d qua omnia dependent,ves
ré fubfifiere;cni confonat Hieronymus cpifl.s4.
ad Damafum dicens: Fana eff Dei o folanatura s
que vere eft s Id enim guod [ubfiRit ; non aliundé has
ber ; fed fuumeft . Et in comm. Epift. ad Ephe-
fios cap.3<in illa verba ex quo ompis pateraitasin
Calo,&rinterra nominatur y dicits Deus non poteft
intelligi alinnde haberve , quod [ubfiflic .

55 Reclpondeo citatos Patres;dum dicunt
folam dininam effentiam  veré efle, ac vere
{ubfifiere, nihil aliud ignificare, quanm felum
Deum exiftere , & (ubfittere-ita pecfe &e,& in«
dependenter ab omni alio; vt comparationes
ipfius crestura veie non exiftant,& non fubfi-
ftant,, duxta illod ipfins Deiad Moyfem Exa-
di-2..Egofum qui fum. Atnon dicune efflentiam
diwinamn viere fubliftete per fubfittentiam ab-
foluramdiftin&em a relatiuis, fed ad fummum
dicunt,quod fubfiflentiam habet i fe, quod ¢t
veriflimum, cum diuina effentia it ratio,& ras
dix yirrualis trium f(ubfiftentiarum relatina=
rum. ;

$6. 'Septrimo opponitur Hilarius lib.s. des
Trinits prope finemdicens : Fr indiuifus: & in=
ﬁ:pambi!rs non ex Perfona,fed ex natura fubfiflens ex
Patre wnigenitus intelligatur; ergo docet Filium
formaliter (ubfiftere per naturam: divinam .

s7- Refpondeo, negando confequentiam .
Hilarius per ea verba non fignificat Filium.s
fubfiltere formaliter per naturam Patris , fed
folum Ggnificat Filinm , qui eft {uppofitim,
{ubfiftens,& diftin®tum 4 Patre,effe iadinifum,
infeparabilem, & voum cumn Patre in natura,
cum {it diftin&us in petfona.

53. Odauo opponitur Cyrillus Alexan-
drinus , & Anaftafius Patriarcha Theopolita-
nus in defenfione fidei,qu= virique infcribitur
dicens : Qurd eft efsentia? Res, qua per fe eff , ne=
qne aleero-inciget > adboc vtipfa fubfifiat « 1idorus
etiam lib, 2. de diffetentijs cap. 4. fubftantiam
definic: Id, quad non ab alio, [ed femperex feeft ,
idefl quod propvia in fevirtute (ubfifiit: crgo exifti-
mant dininam effentiam, & fubltantiam per (¢
ipfam fubfiftcre fubfiftentia abfoluta .

$9. Refpondeo,negando confequentiam .
Nam citati auétores folum dicunt dininam ef=
{tntiam, & {ubftantiam non accipere exiften-
tiam, & fublitentiam ab alio, fed propria vir-
tutc {ubfiftere, gquod elt verifimum. Nam di-
uina eflentia d fe ipfa,& pon ab alio habet tres
{fubfiltentias relatinas,quibus (ubfiftit in tribus
Perfonis .

60, Nouo opponitur Leo Magnys {erm.t,

g de

Foricy
a fad

CIIS




144

Pentecolic
20y qirod ¢ff Pal
Gim iritnm Sand
communem P
Refpondeo n

er 5 £44

i

1t S
104

TALtEL 1o«
nde confequentiam .

&1
Wan perca verba fignificat folum, quod Spi-
tus fubfiftic itd , vt (ubfiftentiam ha=

Tirus Sdnd
beat 4 Pacre , & Filio , & vt fubfiftatin natura
Patris,& Filij,& {ubfiltentia debita tali naturz,
tanquam radici virtuali.

62. Decimo opponitur Boetius lib.de dua-
bus naturis propé medium dicens, Deus efi by-
poflafis, idefl fubfiflentia . Subfiflit enim nullo indi-
gens . Fndé dicimus wian ¢fse 5 vel wfiofine 5
idefl efsentiam , vel fubfiflentiam diuinitatis .

63. Refpondeo,quod ibi fubfiftentiam (u-
mit pro exiftentia fubftantiali: cum vero lo-
quitur de fubfiftentia {tria, docet illam debe-
re effe incommunicabilem ; & non pradicabi-
lem dc pluribus.

64.  Vndecimo opponitur Anfelmus ins
Monologio,cap.43. dicens 5 guod Parer giguendo
Filio dedit , vt non per extraneam 5 fed per [uam ef
fontiam , fapientiam , € vitain [ubfiflat 5 fapiat , &
winat 5 alioquin non erit idemn Patri filins , nec erit
par Patvi Filiusiquod qram falfum [t biquidiffimeé (u-
perius peruifum cft . Duare non vepugnai filinm 5 &
Jubfiflere per fe, € efse de Patre 5 quia boc ipfum
idef! per [e ipfum pofie [ubfiflere necefse el illum
de Patre babere 5 fed Filius fapit , & viuit per vi-
tam communem Patri ; ergo fubfiftit ctiam
per fubfifientiam commuaem Patri;ac proins
dé abfolutam.

6s5. Refpondeo Anlelmum folum docere,
quod Filius omnia , qu® haber, itd accipit
TPatre , vt habeat etiam a {e identice, cum fit
ipfa efientia,qua a fc habet omnes perfectiones
ctiam rel.tinas , vtpote prima ratio , & radix
virtualis omnium perfeionum, vt explica-
tum elt fupra,quz{t.22.num.17. Inter alias au-

RS e : s

Oitiid
feciionem ﬁ;i:-ﬁ‘.'ict;-’
tiam efle abfolutam,

¢& , ehunferat egiam pe
di » At nondicit fubfite

& cCommuncm.

66. Duodecimo opponitur Richardus lib.
4. de Trinit. cap. 20. dicens Perfonas reftius ap-
pellari exiflentias, quam fubfiftentias . :

67. Refpondeo Richardam docere , quod
attenta nominis ertymologia , perlonz _rcc}ms
appellantur exiftentiz , quia vere exiftunt ,
quam fubfiftentiz , fiquidem veré non fub-
font. Concedit tanien tres Perfonas pofle ap-
pellari tres fubfiftentias , ficur appellantur ti€s
fubftantiz incommunicabiles .

46, Decimo tertio ex Capreolo in 1. dift.
26.queft.1. art.1. cone.3. & art.3. opponitur S.
Thom.qui 1. patt. quaft.29.art.4. & quzft.40-
art. 2. & 4. concra Gentes,cap.14. & 5. & ali=
bi (zpé docet relationes in ratione relationums
diftinguere Perfonas, fed eas non conflituere
in ratione fubfitentium , inquantum relatios"
nes funt , fed quatenus identificantur cum el
fentia; ergo exiftimar rationem formalems
{fubfiftendi effe eflfentiam communem « k

47. Refpondeo S.Thomddocere folum.s 3
quod inrelationibus divinis poflunt confide-
rari duz formalitates. Prima eft pracifa for-
malitas relationis realis abfirahens ab hoc.a
quod fit {ubftantialis , vel accidentalis , &
hzc fufficienter difinguit vnam Perfonam
ab alia, puta Patrem a Filio , fed non cons
ftituit Patrem vt Perfonam fubfiftentem,
nam Perfona fubfiftens debet conflitui pexr
aliquid fubftantiale. 'Secando poflunt con-
fiderari relationes, & fubftantiales ; & fubfi-
ftentes per hoc , quod identificentur realis
ter cum diuina effentia, & yr tales non folum
diftinguunt vnam Perfonam ab alia:fed etiam
conltituunt Perfonas vt fubfiftentes, Patrem
nimitam vt fubfificntem per hoc ipfum,quod
fit Pater &c. plura vide apud Ruiz difput. 32.
fett.3. & 9.

tem perfectiones, quas Filius habet 4 fe identi-




	Tractatvs Qvintvs. De diuina voluntate, vita, & beatitudine.
	Seite 157
	Q. 47. Vtrum in Deo detur voluntas, qu  sit actualis volitio sui ipsius, & aliorum, indinstincta à cognitione sui ipsius, & aliorum.
	Seite 157
	Seite 158
	Seite 159

	Q. 48. Vtrum diuina voluntas habeat pro obiecto materiali Deum, & omnia alia, pro obiecto autem formali solam diuinam essentiam, & bonitatem.
	Seite 159
	Seite 160

	Q. 49. Vtrum Deus omnia, quæ vult, necessario velit.
	Seite 160
	Seite 161

	Q. 50. Vtrum Deus physicè, metaphysicè necessitetur ad faciendum optimum ad extra.
	Seite 161
	Seite 162
	Seite 163
	Seite 164
	Seite 165
	Seite 166

	Q. 51. Vtrum Deus in ijs, in quibus non proceditur in infinitum, semper faciat optimum formaliter, hoc est id, quod est melius, & conuenientius ad perfectionum vniuersi.
	Seite 166
	Seite 167
	Seite 168
	Seite 169

	Q. 52. Vtrum mundus esset formaliter perfectior, vel imperfectior, si Deus nulla, vel  pauciora peccata permisisset, & si omnes Angelos, & homines præcdestinasset, vel saltem plures prædestinasset, quam reprobasset.
	Seite 169
	Seite 170
	Seite 171
	Seite 172
	Seite 173

	Q. 53. Vtrum Deus aliqua necessitate morali necessitetur ad faciendum optimum, & magis conueniens.
	Seite 173
	Seite 174
	Seite 175

	Q. 54. Vtrum Deus sit liber, & indifferens non solum ad creatureas producendas, vel non producendas, sed etiam ad efficaciter volendum, vel nolendum illas producere.
	Seite 175
	Seite 176

	Q. 55. Vtrum Deus sit liber, & indifferens ad habendam, vel non habendam volitionem efficacem vitalem mundi, quæ sit perfectio libera intrinseca Deo, & distincta ab eius perfectione necessaria.
	Seite 176
	Seite 177

	Q. 56. Vtrum apllicatio libera diuinæ volitionis, ac scientiæ huic potius, quam alteri obiecto contingenti sit Deo intrinseca, & cum Deo identificata.
	Seite 177
	Seite 178
	Seite 179

	Q. 57 Vtrum applicatio libera diuinæ volitionis, ac scientiæ huic potius, quam alteri obiecto contingenti sit temporalis, vel æterna.
	Seite 179
	Seite 180
	Seite 181
	Seite 182

	Q. 58. Vtrum applicatio libera diuinæ volitionis, ac scientiæ huic potius, quam alteri obiecto contingenti sit aliquod ens rationis, vel aliqua veritas obiectiua æterna.
	Seite 182
	Seite 183
	Seite 184
	Seite 185
	Seite 186
	Seite 187

	Q. 59. Proponitur doctrina S. Thomæ artic. 4. & sequentibus quæst. 19. de voluntate Dei.
	Seite 187
	Seite 188
	Seite 189
	Seite 190
	Seite 191
	Seite 192
	Seite 193
	Seite 194

	Q. 60. Vtrum præceptum, prohibitio, consilium, & permissio consistant formaliter in actu voluntatis, vel in actu intellectus.
	Seite 194
	Seite 195
	Seite 196
	Seite 197
	Seite 198

	Q. 61. Vtrum Deus amet seipsum, & omnes creaturas non solum existentes, sed etiam possibiles, & meliora magis amet.
	Seite 198
	Seite 199

	Q. 62. Vtrum Deus creaturas rationales possit amare, & de facto amet amore amicitiæ.
	Seite 199
	Seite 200
	Seite 201
	Seite 202

	Q. 63. Vtrum in Deo dentur virtutes voluntatis, ac præsertim misericordia, & iustitia.
	Seite 202
	Seite 203

	Q. 64. Vtrum Deus ex pacto, & promissione possit se ipsum obligare creaturis non solumobligatione fidelitatis, sed etiam obligatione iustitiæ strictæ.
	Seite 203
	Seite 204
	Seite 205
	Seite 206
	Seite 207
	Seite 208
	Seite 209

	Q. 65. Vtrum Deus viuat vitam perfectissimam, & beatissimam.
	Seite 209


	Tractatvs Sextvs. De Prouidentia, Prædestinatione, & Reprobatione.
	Seite 209
	Q. 66. Vtrum in Deo sit Prouidentia, cui omnia sint subiecta, & per quam omnibus immediatè prouideat.
	Seite 210
	Seite 211
	Seite 212

	Q. 67. Quos actus includat Prouidentia: & vtrum principaliter, & in recto importet actum intellectus, vel actum voluntatis, vel vtrumque æquè principaliter.
	Seite 212
	Seite 213
	Seite 214

	Q. 68. Vtrum Deus ad omnia sua decreta libera dirigatur à tota scientia Deo non libera.
	Seite 214

	Q. 69. Vtrum Deus omnia, quæ decernit, in eodem signo, & eodem decreto indiuisibili decernat.
	Seite 214
	Seite 215
	Seite 216
	Seite 217
	Seite 218

	Q. 70. Vtrum Prouidentia sit æterna, vel temporalis, causam habeat, vel non habeat: semper consequatur suos fines, & bene diuidatur in naturalem, & supernaturalem.
	Seite 218
	Seite 219

	Q. 71. Vtrum Deus, ex Angelis, & hominibus aliquos ab æterno prædestinauerit, aliquos reprobauerit. Quid sit prædestinatio, quid reprobatio: vtrum sint pars prouidentiæ, & quos actus includant.
	Seite 219
	Seite 220
	Seite 221

	Q. 72. Vtrum Deus quoslibet possit pro libito prædestinare, faciendo, vt beatitudinem liberè mereantur, vel reprobare, permittendo, vt liberè beatitudinem demereantur.
	Seite 222
	Seite 223

	Q. 73. Vtrum potestas diuina quoslibet prædestinandi, faciendo, vt mereantur beatitudinem, vel reprobandi, permittendo, vt illam demereantur, fundetur in scientia media.
	Seite 223
	Seite 224

	Q. 74. Vtrum detur aliqua causa, vel ratio, quare Deus quosdam prędestinet, quosdam reprobet.
	Seite 224
	Seite 225

	Q. 75. Vtrum omnia, quæ conducunt ad obtinendam salutem, & ipsa salus sint effectus prædestinationis.
	Seite 226
	Seite 227
	Seite 228

	Q. 76. Vtrum effectus reprobationis formaliter consideratæ sint permissio peccatorum damnatio, & negatio beneficiorum, quorum subtractione reprobi certissimè videntur damnandi.
	Seite 228
	Seite 229
	Seite 230

	Q. 77. Vtrum Deus electos ad gloriam, & ad beatitudinem prædestinet ante merita finalia absolutè præuisa.
	Seite 230
	Seite 231
	Seite 232
	Seite 233

	Q. 78. Vtrum Deus reprobet ante, vel post demerita finalia absolutè præuisa.
	Seite 233
	Seite 234

	Q. 79. Vtrum prædestinatio, ac reprobatio ex parte actus diuini, vel ex parte effectuum cadant, vel possint cadere sub meritum, vel demeritum.
	Seite 234
	Seite 235
	Seite 236

	Q. 80. Vtrum, & qua prædesinitione Deus prędefiniat efficaciter actus liberos honestos creaturarum.
	Seite 236
	Seite 237
	Seite 238
	Seite 239
	Seite 240

	Q. 81. Vtrum Deus prædefiniat, an solum permittat actus liberos moraliter malos.
	Seite 240
	Seite 241
	Seite 242
	Seite 243
	Seite 244

	Q. 82. Vtrum voluntas, qua Deus dat reprobis auxilia sufficientia, sit beneuola erga reprobos.
	Seite 244
	Seite 245

	Q. 83. Vtrum omnis necessitas antecedens, & in inimpedibilis à libero arbitrio auferat libertatem actui, quem necessario infert.
	Seite 245
	Seite 246
	Seite 247
	Seite 248
	Seite 249

	Q. 84. Vtrum necessitas consequens possit auferre libertatem actui, quem neccessario infert.
	Seite 249
	Seite 250
	Seite 251

	Q. 85. Vtrum scientia visionis, & media auferant libertatem actibus absolutè, & conditionatè prænisis.
	Seite 251
	Seite 252
	Seite 253
	Seite 254

	Q. 86. Vtrum prædefinitio, & permissio auferant libertatem actibus à Deo prædefinitis, & permissis.
	Seite 254
	Seite 255
	Seite 256
	Seite 257

	Q. 87. Vtrum omnipotentia diuina ponatur formaliter in manu liberi arbitrij per aliquid intrinsecum libero arbitrio, vel potius per decretum disiunctiuum extrinsecum.
	Seite 257
	Seite 258
	Seite 259


	Tractatvs Septimvs. De Arcano Trinitatis mysterio.
	Seite 259
	Q. 88. Vtrum in Deo dentur duę processiones ad intra, per quarum vnam producatur Verbum, per aliam Spiritus Sanctus.
	Seite 259
	Seite 260
	Seite 261
	Seite 262

	Q. 89. Vtrum secunda, & tertia persona diuina procedant per intellectum, & voluntatem, vel potius procedant immediatè per naturam.
	Seite 262
	Seite 263

	Q. 90. Vtrum Verbum diuinui producatur per actionem locutiuam, Spritus Sanctus per actionem spiratiuam.
	Seite 263
	Seite 264

	Q. 91. Vtrum in Deo intelligere, & amare sint formaliter idem, ac dicere Verbum, & spirare amorem, itá vt omne intelligens dicat Verbum, omne amans spiret amorem.
	Seite 264
	Seite 265
	Seite 266
	Seite 267

	Q. 92. Vtrum Pater formeliter intelligat, & sit sapiens Verbo, hoc est Sapientia genita, Pater, & Filius formaliter se, & alia diligant Spiritu Sancto, hoc est amore procedente.
	Seite 267
	Seite 268
	Seite 269

	Q. 93. Vtrum Verbum diuinum procedat ab intellectu Patris, vt habente solúm notitiam habitualem, seu speciem intelligibilem, an vt habente notitiam  actualem.
	Seite 269
	Seite 270

	Q. 94. Quid sit Verbum intellectuale, in quantum abstrahit à  creato, & increato, & quid sit Verbum diuinum.
	Seite 270
	Seite 271
	Seite 272
	Seite 273
	Seite 274
	Seite 275

	Q. 95. Vtrum Verbum, & Spiritus Sanctus sint verus Deus, æqualis, & consubstantialis Patri: & vtrum in Trinitate tres Personæ sint vnus Deus, & non plues Dij.
	Seite 275
	Seite 276
	Seite 277
	Seite 278
	Seite 279
	Seite 280
	Seite 281
	Seite 282

	Q. 96. Vtrum quælibet Persona diuina secundum se totam sit in qualibet alia Persona per circum in sessionem.
	Seite 282
	Seite 283

	Q. 97. Vtrum Persona procedens sit origine posterior producente.
	Seite 283

	Q. 98. Vtrum, & quare Verbum sit imago Patris, nascatur, generetur, & sit Filius naturalis Dei; Spiritus Sanctus non sit imago, sed  donum, ac non nascatur, nec generetur, nec sit filius naturalis Dei.
	Seite 283
	Seite 284
	Seite 285
	Seite 286
	Seite 287
	Seite 288
	Seite 289
	Seite 290

	Q. 99. Vtrum in Deo detur vna essentia, tres Personæ, & tres proprietates personales, quatuor relationes,  quinque notiones.
	Seite 290
	Seite 291
	Seite 292
	Seite 293

	Q. 100. Vtrum essentia diuina distinguatur à  relationibus distinctione sufficiente ad verificanda prædicata contradictoria.
	Seite 293
	Seite 294
	Seite 295
	Seite 296
	Seite 297
	Seite 298
	Seite 299
	Seite 300
	Seite 301

	Q. 101. Vtrum Personæ diuinæ primo constituantur, & distinguantur per proprietates  absolutas, vel per relatiuas, per origines, vel per relationes.
	Seite 301
	Seite 302

	Q. 102. Vtrum in Trinitate conuenienter assignentur principium producens, terminus, productus, potentia, & actio productiua.
	Seite 302
	Seite 303
	Seite 304
	Seite 305
	Seite 306

	Q. 103. Vtrum Verbum diuinum per se procedat ex cognitione intuitiua, & comprehensiua non solum diuinæ essentiæ, & attributorum, sed etiam omnium diuinarum Personarum, omnium creaturarum possibilium, & omnium  veritatum necessariarum.
	Seite 306
	Seite 307
	Seite 308
	Seite 309
	Seite 310

	Q. 104. Vtrum Verbum procedat ex cognitione veritatum contingentium.
	Seite 310
	Seite 311
	Seite 312

	Q. 105. Vtrum actus notionales, hoc est generatio Verbi, & spiratio Spiritus Sancti, sint voluntarij, ac liberi, vel potius necessarij ac naturales.
	Seite 312
	Seite 313
	Seite 314
	Seite 315
	Seite 316
	Seite 317

	Q. 106. Vtrum Spiritus Sanctus procedat non solum à Patre, sed etiam à Filio.
	Seite 317
	Seite 318
	Seite 319
	Seite 320
	Seite 321

	Q. 107. Vtrum Pater, & Filius sint vnus Spirator, & vnum principium Spiritus Sancti.
	Seite 321
	Seite 322
	Seite 323
	Seite 324

	Q. 108. Vtrum si Spiritus Sanctus non procederet á Filio, distingueretur ab ipso.
	Seite 324
	Seite 325
	Seite 326
	Seite 327
	Seite 328

	Q. 109. Vtrum diuinæ personalitates, & relationes ratione sui præcisè sint perfectiones.
	Seite 328
	Seite 329
	Seite 330
	Seite 331
	Seite 332
	Seite 333
	Seite 334
	Seite 335
	Seite 336
	Seite 337

	Q. 110. Vtrum in Deo pręter tres subsistentias relatiuas detur vna subsistentia absoluta communis tribus Personis.
	Seite 337
	Seite 338
	Seite 339
	Seite 340
	Seite 341
	Seite 342
	Seite 343
	Seite 344



