BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Q. 1. Vtrum intellectus creatur possit per lumen naturale sine diuina
reuelatione cognoscere omnes veritates.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

X

ST 1 ONES
THEOLOGICA.

De Deo Trino, €5 Vo .
LLEBE-R P Beddd Vo3

Continens Tradtatus de Natura, & Obiefto Theologiz :
De Effentia , & Attributis Dei, de Vifione » & nomini-
bus Dei, ac de Scientia Dei.

o V1A {cientiz,prefcrs
’ tim {upreme , nons
folum aguot dire@eé
de fuo fubieéto, fed
ctiam agunt reflexe
de fc ipfis, idco S.
Thomas tradituraos
Ve, Theologiam , qua
vtinfradicetur; eft
{cientiarum - [upre=
ma, prima queitio-
ne ; qua eft proeemialis, agit reflexe de ipfa
Theologia, eius neceflitate, natura, & cbiccto,
{cn fubiecto. Et quia, vt probat act. 7. prima
quzltionis, primum fubiectum Theologiz ¢ft
Deus, non (olum prout et infe ; fed etiam.o
prout eft principiom,& finis creaturarnm pre-
feriim rationalinm , ideo Theologiam diuidit
in tres partes , & prima parte agitde Deo:
Secunda de motu creatuig rationaiisin Deum:
Tertia de Chrilto , qui eit via, perguam per-
ducimur ad Deum . Prima parted queftione
ptima vigune ad 43.inclnfiué agit de Deosquo-
ad exiftentiam, cffentiam,attributa, dittinctio-
nem Perfonarum , 8 praxdicata perfonalia; 4
quaftione 44. viquead 119., & virimam agit
de Deoin quantum eft principinm creatura-
rum,ac de proceilione creaturaruimn a Deo.
Primam partem S. Thome explicare aggredi-
mur: & quia primis 4 ;. queltionibus agitur
de Deo Trino, & vno, incipimus d tradatios
e de Deo Trino, & vno, quam claritatis gra=
tia fubdiuidimus in feptem tradarus. Primus
procemialis crit de neceifitate, natara, & obie-
&to Theologiz, {cu facre dodtrine , in caque
explicabimus doftrinam, quam S. Thomas
tradit quzitione prima. Sccundus ctit de exi-
itentia , eflentia , & attributis Dei. Tertius
erit de cognitione, vifione, & nominibus Del.
Quartus erit de {cientia, & vira Dei. Quintus
de Voluntate, Amore, luftitia , & Mileri-
a Dei, Sextas erit de Prouidentia, Pra-
inatione, & Reprobarienes Septimus erit

TRACTATVSPRIMVS
PROOEMIALIS.

De necefsitate, natura , ) obieclo
Sacre Dotirine , [en

T heologice .
O £ ST 101

Virum intellefius creatus poffie per lumen
saturale fine dinina renclasione co-
gnoficre omnes veriates,

IDETVR quod poffit, primé,
{ quia omnis potentia cogno-
fcitiua habens pro obieéto adg-
quato naturalialiquid com-
mune , pote(t naturaliter co=
gnolcere omnia inferioras
contenta fub illo communi ;
eo palo , quo quia obie@&um adequatum au-
ditus eft fonus, auditus potéit naturaliter audi=
re quemlibet fonums fed omnis intellectus
habet pro obiecto adzquato ens , & vernmo ;
ergo omnis intellcétus potelt natyraliter co-
guolcere omne ¢ns , & OMNCS Veritares

2. Secundo, quod naturaliter appetit ali-
quem finem ,_acl cumque mouctir, potelt nas
turaliter confequi talem finem ; fruftra enim.s
natura dediflet appetitum, & motum ad finem
natucaliter inconfequibilem ; fed omnis intel-
le@us naturaliter appetit cognitionem omnis
veritatis, ad eamque mouetur ; ergo &c. Pro-
batur minor : nam propofita quacuaque qug-
ftionc , exempli gratia, an Deus it Trinus in
Perfonis , ftatim intelle&tus appetit {cire folu-
tionem, & ad veritatem mouctur motu ingui-
{itionis .

3. Terrio i poflet intelle@us naturaliter
cognolcere omnes veritates tim immediatas,
A tum




2 De necefsitate Theologiaa.

tum mediatas,pofiet abloluté cegnofcere om=
nes veritates 3 {cd poteft 5 crgo &e. Probatur
prima pars minogis . Veritates enim imme-
diata innotefcunt ex terminis: fed poteft intel-
lectus cagnofcere omnes crminos incomple-
105, colqueinuicem comparate; ergo poteft
per talem comparationem venire in coguitios
nem omoium  veritatum immediatarume :
cxempli graria {i fuppondtur , quod hac veri-
tas , Deuseft Trinns in Perfonss , {irimmmediata ,
intellectus » qui naturaliter cognofcit hos ter=
minos » Dews, ¢& Trinus, illos comparando,
poterit cognofcere, quod Deus cft Trinus,
Hinc iam-probatur fecunda pars minoris . Ve-
rifates enim mediat® funt, quz innotefcunt
cx veritatibus immediatis per fyllogifmum. ;
fed intellectus cognofcens omnes veritatesim.
mediatas , illas innicem comparando , poterit
videre , quznam veritates ¢x illis infcrantur
per {yllogilmum ; ergo poterit ctiam cogno-
fcere omncs veritates mediatass

4. 'Quarto, quipoteft naturaliter cogno-
{cere prima principia , ex quibus cuidenter in-
feruntur-vt conclufiones omnes aliz veritates,
poteft etiam paruraliter cognofcere omncs
alias veritates ; fed intelle@us naturaliter co-
gnofcit cuidenter prima principia, que funt,
non poteft idem effe, ¢ non effe; quodlibet vel eft, vel
non ¢t &re. ex quibus inferuntur vt conclufio-
nes czter® veritates ; ergo &c.

5¢ Quinto in rantum aullusintelledtus crea-
tus poflet cognofcere omnes vetitates circas-
Deum, in quantum com omnis intelleGus
creatus habeat finitam vim cognofcitinam,non
potelt adequare infinitam cognolcibilitatem
Dei; fed hac rario probarct, quod neque Beari
pofient fupernaturaliter cognofcere omnes ve-
ritates circa Deum , quod videtur falfum;; er-
go &c.

6. Sexto videtur,quod poffitintelle@us fal.
tem angelicus cognofcere ewidenter poflibili-
tatem (upernaturalium,exempli gratia vnionis
hypoftaticz , vifionis Dei &¢, Poteft enim in-
telledtus angelicus comprehendere fe ipfum, &
fuam naturam ; fed pofie clevari ad vnionem.s
hypoftaticam, ad vifionem Dei &c. cft ipfa na-
tura hominnm, & Angelorum,iuxta illud San-
&i Avguflini libro primo de Przdettinationes
San&orum, capite §. poffe habere fidem, fieur poffe
babere chavitatem, nature eff bominum: habere autem
fidem , quemadmodum habere chavitatem gratiz ¢ff fie
deitum 3 €rgo intelleGtus angelicus in compre-
henfione fuz naturz potelt cognolcere cui-
denter, quod naturaangelica s & humana ele-
uabilis eft ad voionem hypoftaticam , & ad vi-
fionem Dei &c.

7. -Refpondeo, quod ex Ariftotele 6. phyfi-
€OTUm tCXU 1. contina funt , quorum extrema funt
wnam, ita vtillud idem,quod cft finis vnius, fit
principium alterius, co padlo,quo tempus pre-
teritum  continuatur cum futuro per prefens ,
quod cft finis prateriti, & principivm futuri;
fed fupernaturalis Theologia continuari debet
<um Philofophia, -cuius nomine comprehen.

dimus omnes (cicntias naturaless-ficut cnimes
ex Ariftotele 14.Meraphyfic® cap. s. Entia non
funt inconnexa , vt vitiofa tragedia, fic neque di-
fcipline contemplantes entia funt inconnexa ;
ergo-idem debet effe finis naturaliom (cientia~
rum, ac principium fupernataralis Theologiz:
fed fcientie naturales , cognitis omaibus veri-
ratibus per lymen naturale cognolcibilibus,de-
berent tandem terminare in hac qualliones :
Ftram veritates naturaliter cognita fint omnes ; an
werd [fuperfint aligne alie weritates incognoferbiles
per lumen naturale 5 ergoab hac eadem quaftio-
ne debet incipere fupernaturalis Theologia., ,
prafertim cum per eius folutionem difporan-
tur infideles ad audiendam doctrinam fidei,per
quam inftruimur -de multis veritatibus necei-
farijs ad falutem lamine naturali incognolcibi-
libns .

8. Inpropofitaigitur queftionc dicendum
dari multas veritates eriam neceffarias circas
Dcum, de quibus nullus intelle@us crearus, &
creabilis cercificari poteft per folum lumen.
paturale,

9. - Prebatur primo: quinon habet,nec po-
teft habere cognitionem quiddiratinam perfe-
&am alicuius fubiedti,; co ipfo non potefl cer-
tificari de multis proprictatibus , & predicaris
conucnicntibus tali fubiccto ranone effentiz:(i-
cut enim cx Ariftorcle 2. pofteriorum tcxtu 2.
eflentia rei guidditatiné cegnita eft medingi, |
quo demonitrantur omnes ip{ius proprictates,
& acquiritur carum fcicntia , lic impofibilitas
obtinendi cognitionem quidditativam perfe-
¢tam rci cft impofiibilitas demonftrafidi de re
multas proprietztes, & acquirendi carom.s
{cientiam : fed nullus intclle&tus creatus , aut
creabilis; pote(t naturalirer habere de Deo co-
gnitionem quiddirativam perfetam 3 ergo
nullus intelle@us creatus , aut creabilis poteft
naturaliter certificari de omnibus veritatibus
ctiam necceflarijs circa Deam . Probatur mi-
nor : nam nullus intellectus creatus , autcrea-
bilis poteft naturaliter cognofcere Deum im-
mediaté, & infe, fed folom per cffedtus, vt
cum communi fententia {uppono cx tradtatu
de vifione Dei; fed impoffibile eft, vt per ef-
fectus habearur perfe@a cognitio quidditativa
Dei; ergo &e. Probatur minor: quod cnim
cognofcitur folam per effectum non adz-
quantem vittutem , & perfetionem caufz,
cognofcitur imperfe@é , & quo magis effeus
degenerat d caufa, co imperfectius cognofci-
tur; fed omnes effetus creatinon folum non
adaxquant'dininam virtutem, & perfetioncan,
fed infinité ab ipfa degenerant ; ergo per effc-
&us creatos non poteft haberide Deo, nifi co-
gnitio infinité imperfc@a; & talis, vt perillam
Deus remaacat infinité magis ignotus, guam
notus ; vt docet etiamDionyfius libro de my.
ftica Theologia; fed fubie@i, quod eft infinit¢
magis ignotum , quam notum, necefle eft, vt
plures proprictates fint ignote; ergo plures
proprictates Dei remanent naturaliter ignot&
cuiliberintelledtni creato

10: Con-




Liber I. Quzftio]. 3

10. Confirmatur, & cxplicatur : nam quia
de fa¢to nos homines pro ftatu vite prefentis
cogrofcimus Inrelligentias per quofdam earii
effedtus folum inadzquatos , quales funt mo-
tus Celorum &¢. ideo Intelligentiz remanent
nobis ignotz quoad multas earum proprieta=
¢s; idemque dic proportionaliter de corporis
hus celeftibus, immo ctiam de inferioribus.
Quisenim poflit pro hoc ftatu cercificari des
omnibus proprietatibus planetarum, ftellarum
fixarum , immo animalium , & plantatum ?
Sed effectus, per quos Deus poteft cognofci a
quocungue intelledtu creato, funt infinit¢ ma-
gis inadzquati eflentiz divinz, quam effetus,
per quos cognofcimus Intelligentias , & cor-
pora celeftia fint inadgquati effentijs Intelligen-
tiarum , & corporum czleftinm ; ergo necefle
eft , vt multe proprietates, & pradicata necef
fariaDei fint naturaliter incognofcibilia d quo-
libet intelleétu creato .

11. Probatur fecundo : nam intellectus fu-
perior affequitur mulcas veritates , quas ex {es
non potelt aflequi intelle@us inferior, fed ad
fummum poteft illas addifcere ab intelledtu fu-
peciore : cxempli gratia multi ruftici funt itas
1chilis ingenij, vt non poflint quocunque (tu-
dio” alfequi demonfirationem, qua probatur
diametrum quadrati effe incommen(urabilem
colte, fed ad fummum poffunt hanc incom-
menfurabilitatem credere per fidem humana
propter au&aritatem Mathematici; fed omnis
intelle&tus creatus , & creabilis eft infinite ma-
gis inferior intellectu divino, quam intellectus
vafiici {ir inferior intellectu non folim Mathe-
matici , fed Angeli fupremi ; Deus etiam elt
obie@um intelligibile infinité magis cxcedens
quemlibet intelleftum creatum,quam incom-
menf{urabilitas quadrati cam cofta excedat in-
relletum ruftici; ergo Deus cognofcit de feip»
fo mulcas veritates neceflarias ; quas nullus in-
telletus creatus , & creabilis poteit naturali-
rer afiequi, fod folim poteftaddifecre, Deco
reuelante . Hanc veritatem ; quam aperté do-
cet Scriptura lob. 36. dicens Deus magnus 5 vin-
cens [tientiam noflram 3 prima ad Corinthios 13.
parte cognofcimus » S pluribas alijs locis , in-
finuar etiam Ariltoreles 2. Metaphyficorums
textu 1.dicens; quod ficut ocali wefpertilionum
ad lumsen dici fe babent , ita & intelleffus anime no-
ftre ad ca 5 que manifefliffima omninm funt . Licet
autem Ariftoteles foquartur folum de intelle-
¢tu hominis, tamen ex identitate rationis idem
dicendom eft de quolibet intelleu creato , &
creabili . Ideo enim oculus noctuw imperfe-
&iflime videt lumen Solis, quia imperfediffi-
ma virtus vifiua no&uz noneft proportionata
maxime luci folati; fed multo minus quzliber
virtus intelle&ina creata, &ccreabilis, vtpors
finita, eft proportionata infinite cognofcibili-
tati Dei; ergoquilibet intelleGtus creatus, &
creabilis imperfe&iffimié cognofcit Deum_ ;
adeoq; multas veritates de Deo penetrare non
potelt . Cumigitur multa de Deo ratione na-
turali inucttigari nequeaant, ftultc Manichzi,

quos refert Auguftinus lib.1. Retradt. cap. 14.
& alij infideles fidem noftram irriferunt ; co
quod credamus multa myfteria , puta Trinita-
is;Incarnationis &c, qua funt fupra ratione me
Sicut enim ftulcé irriderecur rufticus,qui mul-
ta, qua non affequitur , crederet efle vera pro-
pter au@oritatem Mathematicorum , fic (tuite
irridentur Catholici, qui de Deco multa, quz
non iatelliguur, credunt propter didinam au-
Goritatem certiffimis argumentis nobis pro-
pofitam. Videri potet San&us Thomas 1. con-
tra gentes cap. 3.

12. Preter has rationes, quibus probatat
multas veritates neceflarias ciccd Ded efle na-
turaliter incogaofcibiles, datur fpeciails ratio
ad oftendendum veritates contingentes, que
fpedtant ad fcereta cordis diuini , non pofle in-
telletui create innotefcere , nifi ex divina re=
uelatione. Vit enim arguit Apoftolus 1. ad Co-
rinthios 2. ficut quz homo fecreto decernit in
corde fuo, nemo [cir nifi ipfe homo,&% cui vo-
luerit homo reuelare: ita quz Deus fecrcto
decernit in corde fuo, nemo f{cit nifi ipfe Deus,
& cui voluerit Deus reuelace , ideoque deijs
dicitur Ifaix 40, Duis enim cognonit [enfum Domi-
ni } Aut quis confiliarius eius fuir? Er quia omnia
futura contingentia Deus fecreto decernit ins
corde [uo , ideo cum futura contingentia fint
in fe ipfis ab intelle@u creato incognofcibilia
quid vero Deus circaipla decreuerit, aot pers
miferit, {it ab omoi intelleftn creato naturali-
ter infcrurabile s ideo futura contingentia non
peffunt ab vilo intellectu creata eerto fciri;nifi
per Dininam reuelationem.

13. Ad 1.dittingno maiorem: omnis po-
tentia cognofcitiaa habens pro obieGto aatu-
rali adzquato aliquid commuane,potelt aliquo
paéto cognofcere omnia inferiora contenta
fub illa ratione communi, concedo ; potelt
cognolcere omni modo, nego maiorem: con-
cedo minorem;& diftinguo eodem pato con-
fequens. Sicut quia vifus habet pro eobieéto
adzquato colorem , potelt artingere omncms
colorem, fic quia intellectus habet pro obieto
adxquato ens, & verum, potelt intelligeres
omne ens , & omne Verum i | non tamen po-
telt intelligere omni modo etiam perfectiffi-
mo , fed quedam cotia potelt intelligere im=
mediate , & per fe, quzdam mediaté ; & per
alind; quaedam quidditatiué,& intuitiug, qua-
dam abitrattiné ; quafdam verirates patelt co-
goofcere certo , & euidenter, quafdam foliun
probabiliter ; qualdam poteft cognofcere de=-
terminate , determinando vnam pattem con=
traditionis, quafdam folum indeterminaté »
cognalcendo quod altera pars contraditio-
nis eflt vera, at non determinando, virum-s
fit vera affirmatio , vel negatio; ergo non.
probatur poffe intcllc&um creatum. certifi-
cari -de omnibus veritatibus determinate ,
Siyerd quaratur , quare cum potentiz (enfiti-
ux naturalirer poffinc intuiting percipere ome
nia, quz continentur fub earum obielto ade-
quaro . intelleCtus non poffit : refpondeo ra-

A 3 tio-




4 De nccefsitate’ Theologiz .

sionem cffe , quia potentix fenfitiuz non ha-
bent alium modum cognofcendi, quam in-
tpitinumsergo obicGum adzquatum ipfarum
abftrahitur ab illis folum obiectis, qua intuiti=
ué attinguntur & talibus potenti)s - At intelle-
Sus prater modum cognofcendi intuitinum ,
quo attingit aliqua cbiedta fibi proporticna-
ta, habet etinm modum cogrofcendi ablira-
&iuum , quo affurgit ad cognofcenda obiecta
ipfum excedentias ergo obie@um adzquatum
intelie@tusabirahitar etiam ab chicdtis ab iplo
cognolcibilibus folum abfiradtiué , ac proinde
nof omaia, qu& continentur in obieflo ada-
quate intellectus , poffuat intuitiug cognofci .
Negque ex hoc infertur, quod intellectus fir pe-
soris conditionis, quam fenfus , fed potins

quod fit multo meliors conditionis - -Senfus
enim eft determinatis ad naturaliter cOgno=
{cenda folam obicda , quee funt infra ipfumo,
% vnico modo cognofeendi, hoc eft intuitiuos
At intelic&us non folim potelt cognofceres
gue funt infrdipflum intuiting , fed etiam ab-
firadting , ac pratered potelt affurgete ad co-
gnofcenda qua funt (upra ipfum , & non fo=
jum ipfi propingua, vtpore finité diftantia, fed
ctiam ad cognofcendum Deum licetinfinite
diftantcms.

14. Ad 2. diftingue maiorem quod natu=
saliter appetit aliquem finem, ad cumgue mo=
uetue » potelt confequi talem finem aliquali-
rer, & modo fibi propertionato, concedo:
poteft confequi perfedte, nego maiorens; con-
cedo minoremy& diftinguo eodem pacto con-
fequens . Quod naturaliter appetit finem infi-
nité excedentem ipfum , appetit talem finem
confequi confegutionc non 0mainod perfedta,
quz eft ipfi impoflibilis,fed imperfeéta,& pro-
pottionata nalure fubieéli appetentis ; fed ve-
ritas Diuina vtpoté infinita, infinite excedit
quemlibet intelle@um €reatum , ac crea bilem,
adeoque finitum ; ergd quilibet intelleétus
creatus , & creabilis naturaliter-appetit cogno-
{cere dininam veritatem coghitione non om=
nino pecfedta, fed imperfecta, & proportiona=
ta cognolcenti s ergo ad hac, vt talis appeti=
tus cognolcendi omnem veritatcin etiam diui-
nam, non fit fraffrancus, non requiritur,ve ins
teliz@us creatus poffit perfee , & certo co:
goofcere omnem veritatem Circd Deum » fed
fufficit » vt poflit proficere in cognitione ome=
nis veritatis, intelligendo illam aliqualiter .
Ratio eft, quia hic tantim modus cognofcen-
di eft proportionatus, ac debitus intelledtui
¢reato,adeaque finito. Neque vero hec quam-
uis imperfediffima cognitio divinarum veri-
gatum cft contcmnenda. Vtenim decet Aris
fioteles libro 1.de partibus A nimalinm,cap.s.

Lices parum fit quod. de fubflantyjs fupertoribus peva
cipimus ; tamen id modicum magis ¢ft amatum ; ac
defiderazum emni cognitionz, quam de [ubflantijs infe-
vioribus babemus . Etlibro 2.de Coelo textu 344
dicit , guod cum de corporibus caleftibus quaftiones
[o‘lui ?aﬁ"mt parua ; € topica [olutione ; contingit an-
diteri, 't vebemens fit gandinm eins. Idem cx Atis

flotele docet Sanétus Thomas libro 1. contia.
gentes cap. s.

15. Ad 1. nego minotem. Intellettus crea-
tus non poteft naturaliter cognofcere omnes
yeritates immediatas, & per confequens neque
mediatas . Ratio oft, quia vtaliqua veritas cx
terminis cognolfcator , requiritur, vE termini
cognofcantur perfe@é, & quidditariug; fed
aliquos terminos, exempli gratia Deom nul-
lus intelicttus creatus potelt naturaliter cos
gnofcere perfedé , & quidditatiae, vt ditum
&, num.g. fed folum imperfed¢ , & abilras
Quué 3 ergo &tc. Hinc eft, quod liccr hzc pro-
pofitio s Deuseft trinus , it per {e nota cx teEmis
nis, quia ex Deiate fequitor immediaté tane
quam proprictas Trinitas Perfonarum; tamen
cft natvraliter ignota cuilibet intelle€iui crea
to non videnti Deum s quia cum cognofcat
Deitatem foliim per creaturas s €x Deitate per
creaturas cognita non apparets quod debeat
cffe in tribus Perfouis.

16, Ad ¢.diftingno maiorem . Qui poteft
paturaliter cognofcere prima principia coms
munia,;& propriz,ex quibus inferuntur cecre
veritates , poteft cognofcere omnes veritates,
concedo 3 qui poteft naturaliter cognofcerss
principia (olim communia ; REZO 5 diftinguo
codem pa&to minerem ; & nego confequen=
tiam . Ad cognofcendas proprictates alicuins
{ubie&i,non fufficit cognofcere principia com=
munia ; fed etiam debet cognofci effentia talis
fubie&ti;ex:qua tanquam ex principio proprio
effluunt proprictates ; fed aliquod fubiedum.s
non poteft quidditatiué cognofciab vile jatel-
lectn creato , ¥t anm. 9. oftenfum eft de Dcos
ergo. Confirmatur: nam ficut ad effectus non
fufficiunt caufa vniuerfales, exempli gratias
corpora czleftia, fed requirnotur caufx parti-
culares » & propria , exempli gratia propria
{eminafic ad cognofcendas proprictates fubic-
&orum non fufficiunt principia communie. »
fed requiruntur principia propria, que redu-
cuntur ad perfetam, & quidditativam defini-
tionem fubiedti.

17. Ads. Hzcelt differentia iater cogai-
tionem comprehenfinam Dei, inter cognitio-
nem meré quidditatinam , fed non compie-
henfiuam , & inter cognitioncm abiractivam,
quod per cognitionem comprehenfivam Dei
cognofcuntur au omagcs veritates circa Deii s
ita vt nihil carum lateat cognofcentem:& quia
Deus eft prima veitas continens perfediflimeé
omnes veritates » ideO per cogaitionem com-
prehenfinam Dei cognofcuntur adtu omncs
omnino veritates . Haxc tamen comprehenfio
conuenit foli Deo . Cognitio meré quidditati-
ua, non autem comprehenfiva Dei non co-
goofcit a&u omnes veritates citcd Deumsalio=
quin comprehenderet Deum ; cum nihil circa
Dcum per talem cognitionem lateret » Adhuc
tamen probabile eft , quod per cognitionem—
meré quidditativam,& non comprehenfinam,
qualis eft vifio beatifica, cognofcantur potei-
tiaomnes veritates neceflarie circd Dezm, vt

itc-

|
|
|




e —

Liber I Queftio II. 5

dicetur in Tra@atu de wifiong Dei quaft. 37.
num. 21.- Demum per cognitionem meré ab-
firaltinam, & non ditatinvam Dei, gnalis
habeturin hae wita, seque adtu , neque poten-
tia cognofcuntiy  emnes veritates neceffaria
circd Deum, Sicut enim eognitio quidditatiua
fubicdti etk potentia cogrofcendi omnes pro=
prictates {ubiechi 3 (ic ¢ognitio non guidditatis

s cognolcendi muitas pro-
prietates ; fubiecti , vt dictum eft num. o, Ad
argumentum igitur in forma, diftinguo mi-
norem ; ex ¢o, quod Deus vtpote infinité in~
telligibilis excedat omnem vim intelle&inam
creatams fequitur, quod Beati non poflint cir-
ca Deum cognolcere omngs veritates.colledtis
ué ; & actn , concedo minorem ; diftributiug ,
& potentia; nego minotem ; & nego confe-
qucntiam ,

18. Adé, Ex co,quod Angelus compres
hendat fe ipfum , non infertur , quod certitice-
tur de pofsibilitate vnionis bypoflarice , vifios
nis beat®, & aliornm-deonorum fupcrnatura-
lium . Licer enim pofle elenariad vaionem hy-
pofltaricam fic ipfa natura intelle@iva ; tameiLs
natura iarellaftiua non relpicit vniongm hypo-
taticam », & alia dona- (upernaruralia relpectu
dererminato ; fed felum ipdeterminaro ; ita vt
natura intelleGiva fit folim potentia pafiiua,
obedientialis , vt Deus de illa faciat quidquid
non implicat ; ergo Angeluscomprehendendo
propriam naturam, cognofcit folum , quod
Deus potelt de ipfa facere guidguid non impli-
cat. Verum vero vaio hypoflatica, vilio beata,
&c. implicent , non coguofcit determinate 18
comprehenfione natura intelledive , adeggue
potelt non certificari de pofsibilitate talium do-
norum fupernaturalium . Si verd gperatur,
quid requiratur ad cognolcendam non implis
cantiam talium donorum {uperpataralium,, di-
coquod requiritur perfefla, & quidditatiua,
cognitio Dininz Eflentiz , & Ompipetentie ,
quzclt prima , & perfedta ratio empium nERs
hplicantiarum »

Q ¥l 5T O 1k

Virum fuerviz conucniens., ¢r neceffazizim » V2
prater diftiplinas naturales daretur aliqua
doffvina diviunitss renelara .

3
B

Sy Th, g Tv @it 1,

i Idetur non fuilfe , primo , quia fenfui

non eft neceffatia , neque conucnicns
vlla cognitio fapernaturalis 5 ergo nec intele-
&ui ; fed dottrina diminitus rewelata ; eft (uper-
nataralis ; ergo » &c.

2. Secnndo natura intcllefnaliscreataper
{ua naturalia non eft minus futhciens ad funm
vitimum , & perfed ifsimom finem, quam na-
ture inferiares; fod omnes natpre non:intclle
ctiuz ,adeogucinferiores funt ira fufficicntes

m ordine ad fos perfettifsimos fines, ¥iaons

fit illis neceflarium , neque conuenjens-aliguid
fupernaturale ; ergo, &c.

3. Confirmasur, nam Diunina Prouidentia ,
gua non deficit inneceffarijs ad fuum finem »
naturis irrationalibus, guas non amat gratia,
fui, fed folum propter naturas rationales, mul-
to minhs deficit in neceffarijs ad fuum finem
natura rationali , atque iotellectin® ; fed natu-
ras irtationales facit ita fufficientes ad fuum fi-
nem , vt non indigeant vilo fupernaturali;
ergo;, &a

4. Tertio, vel effet conuenicns, ac necolla.
rium s ve Deus reuclaret illas veritates , de qui-
bus per nataralem difcarfum potefl intelicétus
creatus cerrificari: vel ve reuclarct illas, de qui-
bus per naruralemi difcurfum certificari nony
poteft ; neutrum dici poteft; ¢rgo, &c. Probay
tur prima pars mineris. Cum enim ad tales ve-
vitates cognolcendas fufficiar naturalis difcur-
fus , non-eft neceflaria reuciatio . Probaturfe=
cunda pars minoris. Conueniens enim eft in-
telle@tni creato effe occultas illas veritates,guas
non potelt aflequi per naturalem difcurfum ,
ideoque nec debet illas inueltigare iuxtd pra-
ceprum Ecclefiaftici 3, ditiara te ne quafieris s fed
non eft neceflarinm , neque conueniens reuclas
ri ea , qua expedit effe. occulra: ergo &c,

s« Quarto , vel doGrina reuclata eft accef
faria'ex {uppofitione eleuationis ad finem {uper-
nacaralem, vl elt neceffaria, non fadta tali fup-~
pofitione , acturfus vel eft neceflaria {implici=
ter, veleft neceffaria ad melivs effc 5 nullum
ex his dici potedl s ergo &c.

6. Quintd, non eft conucpiens dodrimna, de
qua tion poteft iudicari, vecum Gt vera , vel
fal(a ; fed non potefl intelle@us nofter dijudica-
re, virum dodtrinareuciata fit vera, vel falfa .,
ergo &c. Probatur maiver = dijudicare enim de
veritate alicuius dodirinz , elt illam refolueres
ad prima principia per fe nota, & euidentias 3
fed intelle@us creatus non poteft dodrinam fi-
dei refoluere vique ad prima principia per fes
nota; & cuidentia; etgo , &c.

7. Sexto, {ifuiffet conieniens, acneceflas
rinm tradialiquam deo@rinam reuelatam, tra-
di debuiffet tota fimnl ab initio Mundi ; non.
enim eft maior ratio; cuydebuerit potins tradi
aliquotempere poftinitium Mundi, com ante
tradita non fuiffer: fed neque tradita fuic ab inis
tio Mundi; neque tota {imul; ergo&ke. Pro-
batur minor; nam ab initio Mundi v{que ad
Moylem nulla fuit dofrina reuelara : Moyfi
verG primum reuelata eft doctrina , gua conti-
netur in Pentatencho , abjfque facris Seriptori-
bus reuelata el fucceffing dodtring, gue conti-
actur in alijs libcis facrz Scnpture.

8. Refpondeo,; quod quia infideles impu-
gnit do@rinam fidei,ex eo;quod inilla tradan-
tur multa inconuenientia , ideo Sangti Patres ,
& Theologi, vrargumenta infidelium non {fo=-
lam f(oluercnt s {ed retorquerent , conati funt
oftendere, ea qua per fidem Chriftianany credi-
mus eflc connenieatiffima ; fed fe@a, qua vo-
catur Philofophornm ; duce AuecrrocsIcijcit

fidem




	Seite 1
	Seite 2
	Seite 3
	Seite 4
	Seite 5

