BIBLIOTHEK

UNIVERSITATS-
PADERBORN

Opvs Theologicvm

In Tres Tomos Distribvtvm, In quo praecipua totius Theologiae capita
accurate pertractantur ... Adiecto ad finem Tertij Tomi Indice rerum
notabilium

Qui totam primam partem D. Thomae, ac multa alia continet, quorum
Indicem sequens pagina dabit

Mauro, Silvestro

Romae, 1687

Q. 2. Vtrum fuerit conueniens, & necessarium, vt praeter disciplinas
naturales daretur aligua doctrina diuinitus reuelata.

urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

Visual \\Llibrary


https://nbn-resolving.org/urn:nbn:de:hbz:466:1-84111

e —

Liber I Queftio II. 5

dicetur in Tra@atu de wifiong Dei quaft. 37.
num. 21.- Demum per cognitionem meré ab-
firaltinam, & non ditatinvam Dei, gnalis
habeturin hae wita, seque adtu , neque poten-
tia cognofcuntiy  emnes veritates neceffaria
circd Deum, Sicut enim eognitio quidditatiua
fubicdti etk potentia cogrofcendi omnes pro=
prictates {ubiechi 3 (ic ¢ognitio non guidditatis

s cognolcendi muitas pro-
prietates ; fubiecti , vt dictum eft num. o, Ad
argumentum igitur in forma, diftinguo mi-
norem ; ex ¢o, quod Deus vtpote infinité in~
telligibilis excedat omnem vim intelle&inam
creatams fequitur, quod Beati non poflint cir-
ca Deum cognolcere omngs veritates.colledtis
ué ; & actn , concedo minorem ; diftributiug ,
& potentia; nego minotem ; & nego confe-
qucntiam ,

18. Adé, Ex co,quod Angelus compres
hendat fe ipfum , non infertur , quod certitice-
tur de pofsibilitate vnionis bypoflarice , vifios
nis beat®, & aliornm-deonorum fupcrnatura-
lium . Licer enim pofle elenariad vaionem hy-
pofltaricam fic ipfa natura intelle@iva ; tameiLs
natura iarellaftiua non relpicit vniongm hypo-
taticam », & alia dona- (upernaruralia relpectu
dererminato ; fed felum ipdeterminaro ; ita vt
natura intelleGiva fit folim potentia pafiiua,
obedientialis , vt Deus de illa faciat quidquid
non implicat ; ergo Angeluscomprehendendo
propriam naturam, cognofcit folum , quod
Deus potelt de ipfa facere guidguid non impli-
cat. Verum vero vaio hypoflatica, vilio beata,
&c. implicent , non coguofcit determinate 18
comprehenfione natura intelledive , adeggue
potelt non certificari de pofsibilitate talium do-
norum fupernaturalium . Si verd gperatur,
quid requiratur ad cognolcendam non implis
cantiam talium donorum {uperpataralium,, di-
coquod requiritur perfefla, & quidditatiua,
cognitio Dininz Eflentiz , & Ompipetentie ,
quzclt prima , & perfedta ratio empium nERs
hplicantiarum »

Q ¥l 5T O 1k

Virum fuerviz conucniens., ¢r neceffazizim » V2
prater diftiplinas naturales daretur aliqua
doffvina diviunitss renelara .

3
B

Sy Th, g Tv @it 1,

i Idetur non fuilfe , primo , quia fenfui

non eft neceffatia , neque conucnicns
vlla cognitio fapernaturalis 5 ergo nec intele-
&ui ; fed dottrina diminitus rewelata ; eft (uper-
nataralis ; ergo » &c.

2. Secnndo natura intcllefnaliscreataper
{ua naturalia non eft minus futhciens ad funm
vitimum , & perfed ifsimom finem, quam na-
ture inferiares; fod omnes natpre non:intclle
ctiuz ,adeogucinferiores funt ira fufficicntes

m ordine ad fos perfettifsimos fines, ¥iaons

fit illis neceflarium , neque conuenjens-aliguid
fupernaturale ; ergo, &c.

3. Confirmasur, nam Diunina Prouidentia ,
gua non deficit inneceffarijs ad fuum finem »
naturis irrationalibus, guas non amat gratia,
fui, fed folum propter naturas rationales, mul-
to minhs deficit in neceffarijs ad fuum finem
natura rationali , atque iotellectin® ; fed natu-
ras irtationales facit ita fufficientes ad fuum fi-
nem , vt non indigeant vilo fupernaturali;
ergo;, &a

4. Tertio, vel effet conuenicns, ac necolla.
rium s ve Deus reuclaret illas veritates , de qui-
bus per nataralem difcarfum potefl intelicétus
creatus cerrificari: vel ve reuclarct illas, de qui-
bus per naruralemi difcurfum certificari nony
poteft ; neutrum dici poteft; ¢rgo, &c. Probay
tur prima pars mineris. Cum enim ad tales ve-
vitates cognolcendas fufficiar naturalis difcur-
fus , non-eft neceflaria reuciatio . Probaturfe=
cunda pars minoris. Conueniens enim eft in-
telle@tni creato effe occultas illas veritates,guas
non potelt aflequi per naturalem difcurfum ,
ideoque nec debet illas inueltigare iuxtd pra-
ceprum Ecclefiaftici 3, ditiara te ne quafieris s fed
non eft neceflarinm , neque conueniens reuclas
ri ea , qua expedit effe. occulra: ergo &c,

s« Quarto , vel doGrina reuclata eft accef
faria'ex {uppofitione eleuationis ad finem {uper-
nacaralem, vl elt neceffaria, non fadta tali fup-~
pofitione , acturfus vel eft neceflaria {implici=
ter, veleft neceffaria ad melivs effc 5 nullum
ex his dici potedl s ergo &c.

6. Quintd, non eft conucpiens dodrimna, de
qua tion poteft iudicari, vecum Gt vera , vel
fal(a ; fed non potefl intelle@us nofter dijudica-
re, virum dodtrinareuciata fit vera, vel falfa .,
ergo &c. Probatur maiver = dijudicare enim de
veritate alicuius dodirinz , elt illam refolueres
ad prima principia per fe nota, & euidentias 3
fed intelle@us creatus non poteft dodrinam fi-
dei refoluere vique ad prima principia per fes
nota; & cuidentia; etgo , &c.

7. Sexto, {ifuiffet conieniens, acneceflas
rinm tradialiquam deo@rinam reuelatam, tra-
di debuiffet tota fimnl ab initio Mundi ; non.
enim eft maior ratio; cuydebuerit potins tradi
aliquotempere poftinitium Mundi, com ante
tradita non fuiffer: fed neque tradita fuic ab inis
tio Mundi; neque tota {imul; ergo&ke. Pro-
batur minor; nam ab initio Mundi v{que ad
Moylem nulla fuit dofrina reuelara : Moyfi
verG primum reuelata eft doctrina , gua conti-
netur in Pentatencho , abjfque facris Seriptori-
bus reuelata el fucceffing dodtring, gue conti-
actur in alijs libcis facrz Scnpture.

8. Refpondeo,; quod quia infideles impu-
gnit do@rinam fidei,ex eo;quod inilla tradan-
tur multa inconuenientia , ideo Sangti Patres ,
& Theologi, vrargumenta infidelium non {fo=-
lam f(oluercnt s {ed retorquerent , conati funt
oftendere, ea qua per fidem Chriftianany credi-
mus eflc connenieatiffima ; fed fe@a, qua vo-
catur Philofophornm ; duce AuecrrocsIcijcit

fidem




6 De necefsitate Theologiz .

fidem Chriftianam , & omnes fedtas admitren-
tes aliguam |do@rinam vt dininitis reuclaram
ex co , quod fuperfiunm cft , & inconueniens,
vt Dens quidquam reuclet; crgo contra illas
oftendendum ‘eft conwenientifimum , & ali-
quatenus necelfarivm fuille , vt traderetur ali-
qua doétrina diuinitts reuclata.

o. Primo igitur 4 pofteriori,& 4 figno pro-
batur non effe inconueniens. Impofhbile eft,
vt illud vnicum, vel pené vnicum, in quo
omnes feré homines (emper confenferont , fit
inconueniens » & oppofitum rationi natarali ;
fed omnes feré homines qnoad aliadifcrepans
tes femper confenferunt vnicé , vel pene vni=
céin admittenda aliqua dofirina diuinitus re-
uclata ; ergo &c. Minor probatur induétionts
fe&tarum , fub quibus comprehenduntur om-
nes pené homines, qui funt, vel faerunt. Con-
uenerunt cnim femper in admittenda dodrina
reuelata omnes fedte Gentilium, Hebrzorum,
Chriftianorum , Mahometanoram &c. Qui
verd omnem doctrinam reuclatam negarunt
itd pauci funt,’ vt vix faciant fetam , & igno-
retur vbi finr, cum vbique gentium latcant.

10+ Secundé probatur pofitiué conuenien-
tia rationibus defumptis ex parte Dei. Prima
ratio eft; quia fapieuti maximé conuenit actio
docendi prefertim per loquutionem; idcoque
ex Ariftotele in prozmio Met. cap.t, Signum
Jeientis eft poffe docere,ficut fignum calidi eft pof-
fe calefacere s {ed Deus eft fummé fapiens; ci-
go &c. Maior probatur; nam vnicuique ma-
ximé conuenit a&tio diffundendi fuam fimili-
tudinem:exempli gratia luminofo in quantum
eltrale ; maximeé conuenit actio illuminatiua,
quia per illam diffundir fimilitudinem fui Ju-
minis s & affimilat £ibi paffum in lumine : cali-
do vt calido maximé conuenit actio calefacti-
ua cx cadem ratione; fed imilitudo fapientiz
diffunditur docendo, & communicando [cicn-
tiam; ergo fapienti maxime conucuit adtio do-
cendi, & communicandi fcientiam ; fed talis
aitio per fe , & principaliter;, ac dire&té exerce-
tur locutione ; erZo fapienti maximé conuenit
a&tio docendi, & communicandi feientiam_s
locutione; fed in vnogquoque gencre prodiice-
xe {ibi fimile pracipué conuenit perfeo in co
genere s ideoque animalia , cum iam funt per-
fe&ta, runc producunt fibi fimile in fpecic, vt
Ariftoteles aduertit 4. Meteor. cap. 4. & 2. de
animatex. 34. & S, Thomasin Commentarijs
eorum locorum ; ergo aétio docendi , & com-
municandifcientiam pracipu¢ conuenit Dco,
qui folus eft perfectus in fapientia ; ideoque di-
xit Chriftus Matt. 23. Nolite vocari Rabbi 3 vnus
eft enim Magifier vefler , quia nimiram a&io do-
cendi eft maximeé propria Dei, qui docet bominem
fetentiam , vt dicitor Pfal. o3,

11.  Confirmatur primd, namconuenicns
tifimum cft, vt fapicns manifefter fuam fa-
pientiam , non foliim opere, fed etiam locu-
tione : ideoque (apientes Artifices inclinantur
naturaliter ad manifeftationem viramque ; fa-
pientes enim Pitores non folum inclinantur

ad pingendum , fed ctiam ad loquendum des
iis , qua {pedant ad pi&urams; idemque dies
de alijs artificibus, ex quo oritur, vt vhufguif-
que libenter lognatur de ijs, qua fpedtant ad
fuam artem: (ed Deus eft fumme (apiens ; crgo
coruenientiffiimum fuit , vt fuam fapientiam
manifeflarer , non foltim opere, creando Mun-
dum, fed etiam locutione , tradendo aliquam
dodtrinam reuelatam .

12. -Confirmatur 2. nam ficut {fumma bo+
niras inclinat ad fe communicandum, itd fum-
ma Sapientia inclinat ad docendum ; fed quia
fumma bonitas inclinar ad fe communican-
dum , conuenientifimum fuit, vt Deus crea-
ret Mundum ; ergo quia fumma fapientia in-
clinat 2d docendum’, conuenicatifimum fuit,
vt dictaret Sacram Scripturam; & ficut decuit,
vt Deus non manerct femper quafi otiofus,
itd vt nihil producerct ad extra, fic decuit, vt
non maner¢t femper quafi mutus, ita vt nihil
loqueretur ad extrd .

13. Confirmatur 3. nam Deus maximé in-
clinar ad fuam gloriam s fed ad Divinam glo-
riam fpeé&tat , vt Deus non folum cognofcatur
quoad illas perfettiones , qua poflunt per crea-
turas innotefcere , fed etiam quoad illas, quz
per creaturas innotefcere non poffunt : ad ma-
nifeffandas autem tales perfe@iones neceffaria
cftaliqua dofrina reuelata; ergo conucnica
tiffimum fuir , vt daretur aliqua doétrina reues
latas .

14, Tertio probatur rationibus defumptis
¢x parte creaturarmm « Prima ratio pr()Ccdi[ cx
otrdine, quem inferiora habent ad fuperiora.
Videmus cnim, quod inferiora ordjnata fub
fuperioribus, non foldm moucntir proprys
motibus, fed etiam clenantur ad participandos
motus {upcriorum ,eo pacto, quo incelo in=
feriores orbes non folum mouentur proprijs
motibus-ab Occidente in Orientem, fed etiam
moucntir motu raptus ab Oriente in Occiden-
tem ; fed natora intelleGualis creata ordinatur
{fub intelle@u dininoscrgo conuenicntiflimum
fuit , vt non foliim meueretur proprio motu
intelligibili per propriitm difcuriuwm,fed etiam
moucretur moru dinino per dininam reuela-
tionem , adeoque conuententiffimum fuit, vt
tradererut aliqua do@rina diuinitus reuclata.

15. Secunda ratio procedit ex difficultate »
qua per naturalem difcurfum peruenimaus ad
cognitionem eorum , quk funtneceffaria ad
falutem . Ad falutem enim neceffarium eft co-
gnofcere de Deo, quod elt, quod habet pro=
uidentiam rerum humanarum , ac rettibuit
pro metitis pramia, & pznas: neceffarium cft
ctiam fcire legem naturalem;fed licet hge pof-
fint cognofci per naturalem difcurfum , & de=
monftrationem, pauci tamen excellentis in=
genij , arque occupati io contemplatione veris
tatis , & poft longum tempus peruencrunt ad
horum demonftrationem , eamque fatis 1m-
petfe@tam , & ita vt in multis errent circa digie
na’, vt patet in antiquis Philofophis ; crgo vt
cognitio neceffaria circa divina facilius, & cer-

tius

oy

y




Liber 1. Quaftio 1L 7

tius ad omnes petnchiret , conuenientifliimum
fuit, vt traderetur per modum fidei , adeoque
vtde Deo ; & lege naturali reuelarentur etiam
multa, qua naturali ratione poffunt inueftiga-
ri ; cuius rcuelationis beneficio faGtumeft, vt
circa Deum , & dinina multo plura, ac certitua
dine incomparabiliter maiori cognofcant fim-
plices ruftici, ac mulicrcula fideles ; quam co-
gooucrint Ariftoteles, & Platosalijque fapicn-
tiflimi Philolophorum .

16. Tertia ratio defumitur ex clenationes
ad finem (upernaturalem. De fao homines,
& Angeli funt ordinati ad finem [upernatuta-
lem confiftentem in vifione immediata Dei ,
qui finis fuperat rationem, & non poteft inno-
tefcere per lumen naturale; fed ad hunac finem
intelle€tus creati moueri debent, illum inten-
dendo,& velendo, adeoquedebentillum pra-
cognalcere ; crgo ex {uppofitione cleuationis
fuit ncceflarinum , vr Deus renclaret nobis ta-
lem finem . Quod ctiam Deus fit vous; ac tri-
nus, cft myfterium, quod ratione naturali in-
ucftigare non poflumus: fed fuit conucnien-
tiflimum, vt cognofceremus, qualis in Perfo-
nis fit Deus, quem colere debemus; & in quo
confiftit noftra felicitas ; ergo conuenientffi-
.mum fuit, vt reuclarctur Myfterium Trini-
tatis.

17. Confirmatur primo, quia conueniens
fuit, vt creaturz libere fe fubijcerent Deo,
non follim fecundim voluntatem , fed ctiam
fecundim intelletum 5 fed ve hberé fe fubij-
cerent Deo fecundum intellect um , Deunsde-
buit reaclare obfcuré quzdam difficilia, &
que razionem creatam excedunt ; €rgo conue-
nicns fuit, vt reaclarentur quaedam [(uprara-
tionem : Ideoque dicitur Ecclefiaft. 3. plurima
fuprafenfum bominis eftenfa funt tibi .

18. Confirmatur 2. nam vt docet Arifto-
teles lib. 1. Elench. cap. 2. oporter addifcentem
eredere docenti, & fic per fidem paulatim per-
ueaire ad fcientiam eorum ; qua credidir, ane
tequam fciret ; ergo conueniens fuit, veante
vilionem, per quam cuid;nrﬂhmé {ciremus
divina myfteria, przcedat fides, per quamilla
credamus ex auctoritate Deidocentis .

t9. Canfirmatur 3. Nam vt docet, & pro-
bat Augaf@inus lib. de vtilitate credendi , pra-
fertim cap. 12, naturaliter tota vita morals
hominum fundatur in fide humana. Non
cnim poflemus honorare parentes, ij{que obe-
dire, nifi per fidem humanam credercmus nos
ab illis fuiffe generatos 5 non poflcmus obedi-
re principibus, nifi per fidem humanam cres
damus, illos fuiffe legitimé electos; ergo ctiam
tota vita fupernaturalis fundaci debet in fide
Diuina ;adeoque debuit dari aliquadocitina
dininitus reuclata .

20. Debet autem aduerti, quod hac argu-
menta non afferuniur i nobis ranguam des
monftrationes; propter quas nos Chuftiani
cxiftimemus dari do@rinam reuclatam: do-
&rinam enim fidei Chrittianz fuiffe reuclatam
4 Deco credimus ex certiflinuis fundamentis,

in quibus fides noftra fundatur ; fed adducun~
tur folum ad foluenda, & eonfutanda argu.
menta aduerfariorum .

20. Ad 1.concedo antecedens, & nego
confequentiam. Non valer argumentum,quo
€x co yquod entia inferiora non indigenc ali-
qQuo, probatur neque fuperioraillo codem in-
digere : Exempli gratia noa valet ; Zoophyta,
que funtanimalia imperfeda, ad viuendumw
non indigent motu progrefliuo ; crgo multd
minus animalia perfecta debent indigere motu
progrefliuo : ergo neque in cafa noltro valet:
{enfui non et neceffaria, neque conueniens
vila cognitio fupernaturalis: crgo nec intel-
ledtui. Ratio eft, quia vtacuté obferuat Aris
ftoteles 2. de Czlo text, 66. entia (upcrioras
funt quidem capacia maioris boni , ac perfe-
&ioris finis , qudm inferiora , fed ad talem fi-
nem perfeitiorem confequendum indigent
pluribus medijs, auxilijs, & inftra mentis, quam
entia inferiora indigeant ad finem imperfes
ctiorem confequendum: exempli gratia for-
ma plgnrarum, quia funt capaces vite vegetas
tiuz , funt capaces nobilioris finis , quam for-
mz 1nanimatorum , fed forma plantarum ad
fuum finem confequendum indigeat pluribus
motibus, auyilijs , & organis, quim formz
Inanimatorum ; idecoque cum formis inani-
matorum ad {iias operationes exercendas (uffi-
ciant corpora homogenea, & inorganica, for=
ma plantatum indigent corporibus organicis
inftructis - innumeris organis ad exercendas
operationes vite vegeratiuz : form® anima-
lium, quia funt capaces adhuc nobilioris finiss
hoceft vitz fenfitiuz , indigene pluribus orga-
nis , quim forme plantarum ,cum preter or-
gana vite vegeratiua debeant ctiam habereos
organa fenfuum: & homo, qui eft perfedffi-
mus animalium, eft eriam indigentifsimus; fed
potentiz (enfitium (unt capaces parui boni ; ac
finis imperfedti, cum folum poflint perciperes
obiecta lenfibilia,quz {unt infia potearias fen-
fitiuas ¢ intclle&tus & conuerfo eft capax maxi-
miboni, acfinis perfe@iffimi , cum poffit at-
tingere iplum Deum , qui et fummum bo-
pum, atqueinfinité exceditintelleGtum crea-
tum; ergo non elt mirum , §i potentiz {fenfitis
vz ad conlequendum paruum bonum , & fi=
nem imperfeltum , non indigeaat vila cogni-
tionc {upernaturali ; iutelle@us autem ad con-
fequendum fummum, & infinitum bonum ,
ac perfectifiimuna finem , indigeat cognitione
fupernaturali . .

22. Ad 2. Ex dodtrina tradita diftinguo
majorem : natura intelle@ina creata per (uas
naturalia non et minus fufficiens ad confe-
quendum vitimum, & perfe&iflimum fincm
natutalem , quam naturz inferiores fint fuff.
Cientes ad confequendos {uos fines naturales,
tranicat maior ; natura intellectina non eft mi-
nus fufliciens ad confequendd fuum vitimum,
& perfedtiffimum finem f{upernaturaleme ;
quiam nature inferiores fiat fufficientes ad
confequendos fuos fines naturales,nego maio-

rem:




8 De necefsitate Theologiw

yem: & diftinguo minorem : nature in feriores
font itd fufficicntes ad fuos fines naturales , ve
non {it illis neceffarium vllum fupernaturale

concedo minorem : funt itd fufficientes a
{fuos fines fupernaturales » nego minorem, &
cius {uppofitum; & nego conlequentiam. Nsl-
ture fenfitive inaliquo conueniunt cum intei-
le&tiuis), in aliquo differuat. Conaeniunt ins
hoc, qued vtrzque per {ua naturalia funt fuin-
cientes ad confequendum {ham finem natusa-
jem. Differunt primo inhoc, quod nature

{enfitiue, quia ordinantur ad finem naturalem
imperfeum 5 ad ipfum confequendum indi-
gent paucis medijs , & auxilijs : pature intel=
lectine, quia ordinantur ad incm naturalem.s
perfedum , hoc eft ad cognofcendum Deum
per creaturas , ad -ipfum confequendum indi=
gent pluribus medijs, & gux;h;s, 1;1;;{& A rlﬂe-
tclis doétrinam iam explicatam . Secundo dif-
ferunt, quod guia naturz fenfitivz funt folum
capaces finis naturalis , & parui boni, ad con-
fequendnm (uum vlrimum, & perfectifiimum
finem, qui eft meré naturalis » indigent (olum
auxilijs naturalibus: at naturz intelledtinzs
qua funt capaces finis fupernaturalis , & maxi-
mi boni, ad confequendum fuum vitimum,&
perfe@tifiimum finem indigent auxilijs fuper-
naturalibus . Ad confirmationem patet, quod
Deus non minus, fed magis prouidet naturis
intelle@inis . quam naturis inferioribus .
Vtrafque enim facit per fua naturalia tufficien-
tes ad confequendos fuos fines naturales ; ac
pratcrea per {pecialem prouidentiam ordinat
folas naturas intellectiuas ad finem fupernatu-
ralem confequendum , illilque fubminifirac
media , & auxilia fupernaturalia . :
23-  Ad 3. Patct ex dictis conueniens fuifle,
vt reuelarentur multe veritates , tum naturali=
ter cognofcibiles » tum non cognofcibiles
per difcurfum naturalem , Dum oppenitut:
conucniens fuit, vt tales veritates remaneant
creaturis occulte 3 ergo non fuit conueniens s
vi reuclarentur ; concedo antecedens, & nego
confequentiam .. Virumgquc cnim fuit conues
niens , & vt remanercnt occulte, & vt reuela=
rentur, ideoque vtrumque fuit poffibile. Non
folum autem non eft abfurdum, fed cft necel-
fariom , vt refpeétu arbitrij prafertim divini
vtrague pars contradictionis {it conucniensin
adu primo . Ratio eft , quia Deus non potett
cligere quidquam non conueniens; crgo vt
poflit liber¢ cligere veramlibet partem contra-
dictionis, viraliber deber cfic conueniens . Si
verod quaratur, Virum conuenientius fuerit re-
uelari; vel non reuelari veritates naturaliter
incognofcibiles,dico conuenientius fuiffe tum
naturis intelle@iuis , tum vniucrio, tum mani-
fcRationi diuine gloriz » vt reuclarentur, licet
hzc maior ccauenientia , vepoté finita, nons
potuerit neceflitare Deum,qui poteft contem-
nere omnem bonitatem finitam , ideoque po-
telt cligere minns conuenicns in adtu primo,
quod tamen peripfam dininam electionem fic
tnagis conueniens in actu fecundo. llud enim

Y Pew

fimpliciter eft magis conueniens in adtu fecul-
do quod efl conformits prime regula .

24. ~ Ad quarrum , in quo queritur, an do-
&trina reuelara fit neceffatia foliim ex (uppofi-
tiane cleuationis ad finem fupernaturalem; an
criam non faéta tali fuppofitione ; dico, quod
fadta fuppofitione elcuationis ad finem {upera
lear; ad quem moueri debemus libere
per noftros actus, eft fimpliciter neceffariim,
vt nobisrcucletur finis fupernataralis . Neque
enim pofflumus moueri ad finem ignotum,
neque fine vila renelatione poflumus,vt opot.
tet ; cognofcere nos ordinatos fuifie ad fincm
fupernaturalem. Ideo Apoftolus ad Hebr.11.
dicit ; Accedentem ad Deum oporzet eredere ; qued
cfts & guod remunerator ¢ff « At non faéta fuppo
fitione elevationis ad finem fupernaturalem
vel nullo modo effet neceflaria dod@rina reue
lata, vel folim effet neceffaria fecundum quid
& ad melius effe;hoc eft neceflitate coinciden=
te cum conuenientia .

25. Adquintum tranfeat maior, diftinguo
minorem : intelletus non poteft per lumens
natarale indicare euidenter, vtrum dodtrinas
reuclata fit vera , vel falfa, refoluendo illam ad
prima principia per fe nota, & euidentia, con-
cedo minorem; non poteft per lumen fidei
dijudicare certo , & oblcaré , virum doctrina
reuclata {ie vera, velfalfa, refoluendo illam ad
audteritatem DeiIoquentis’, nego jminorems
& nege confequentiam . Perucrfitas qunedam
eft, i1 quis velit per lumen inferius diyudicare
de obiectis perceptis per lumen fuperius: ex.gr.
peruetfitas eft, fi quis de obicis,pure intelligi-
bilibus dijudicare wvelit per lumen fenfus, &
phantafiz ; fcd [umen fidei eft fuperius lumine
naturali intellectus; ergo peruerfitas cft, fi quis
dc dodtrina reuelata dijudicare prefumat per
lumen naturale ; refoluendo illam ad prima_s
principia per fcnota, & cuidentia. Vndeil-
lam dijudicare debemus ;folam per lumenos
fidei; refoluendo illamad audteritatem Dei
teuelantis.

26, Ad 6. Licet poiita eleuationc, nccefla-
ria fit aliqua doétrina diuinitis reuelara , non
tamen omnes ejus partes funt gqué neceflariz,
adeoque talis doétrina fecundam partes fim-
pliciter neceflarias tradita fuitab initio mandi,
fecundum alias partes tradita elt temporibus
fequentibus . Neceflaria eft illa pats, in qua re-
uclatur ordinatio ad finem fopernaturalem ,
ideoque Adamo ftatim polt creationem reue-
lara eft talis ordinatio {imul cum alijs multis,
qua decuit reuelari Principi , ac Parenti gene-
rishumani. Poft peccatum neceffarium fuit,
vtreuclaretur Mediator , per cuius gratiam
Adam, ciufiue pofieri pofient d peccato iufii-
ficari,ideoque fatim poft peccatum reaelatas
eft Adamo faltem fubofcuré Mediator , per
cuius fidem Adam iuftificatuseft, jnxeailind
Sap. 10 Eduxit illum a deliffo fuo. Hec dodirina
ab Adamo per traditionem tranfmiffa cft ad
polteros. Circa tempora Abraham ,lapfo pe-
n¢ roto munde in idololatiiam , conuenizns

fuit,




Liber L. QuzftioIlL 9

fuit , vt cadem do&rinaiterim-clarins’, & di-
tndins revelaretur Abrahz, quiele@us eft
Pater Mediatoris » & credentium in Mediato-
rem. .lcmyo ‘¢ Moyfis filijs Abraham expe-
dtantibus Mediatorem multiplicatis iamiin po-
pulum ingentem , & ex A:::,rpn.zca captiuitate
liberatis,conucniens fuit,vt doérina,ac lex re-
uclata traderetur {cv pr@,idcoth Moyfes,Deo
1

reuclante, [cupu[ Pentatheucum . Quia vero
fuit conueniens, vt tran{mitterentar ad pofte-
ros ca; qua fpectant ad alias promiffiones Me-
diatoris, hoc ¢t Chrifti, & ad hiftériam popu-
li expetantis' Chriftum , adieéti funt alij libri
hiftoriales, & prophetic: Sacrz Scripturz’. Li-
bris veteris Teftamenti addi debuit Hittoria.
Euangelica, in qua traduntureca,"qua ipfe Me-
diator Chriftus egit,S docuit. Addi debuerunt
acta Apoftolorum,in quibus narratur,quo pa-
¢to doétrina Chrifti fuerit ab Apoltolis pro-
mulgata . Addi debucrunt Epiftolz Apofto-
lorum , per quas doétrinam , ac legem Chrifti
promulgarunt . Demum conucnicnter addi
debuit liber Apocalypfis ; in quo pradicuniur
¢a, qua [pedtant ad (tatnm Ecclefiz , ad fecun~
dum aduentum Chrifti , atque ad extremum.,
indicium « Hinc veré patere poteft dotrinam
diuinitus renelatam contineri in Sacra Scrip.
tura . Eft enim impoflibile , vt doétrina adeo
fandta,& fublimis, in qua futura div antequam
cucnirent, non folam verbis prenunciata funt
a Prophetis , fed etiam fadtis , ritibus ; ac {ym=
belis figurata funt per legem , non habeat au-
&orem Deum ; fed huinfmodi elt do@rinas,
Jquzcontinctur in Sacra Scriptura, & nullas
alia do&rina, qua continctur in libris aliatum
feGtarum , cft ralis ; ergo do@rina dininitis re-
ueclata continetur in Sacra Scriptura, non au-
tem in libris aliatum feGtarum.

QVASTIO IIL

Viram neceffaria fit » & femper fuerit in Ec-
clefia Theologia diffinifa a fide .

1 Idetur non effe neceffaria, primo, quia

{i effet neceffaria, non fufficeret ad f{a-
lutem fides charitate formata ; fed {officit ; cr<
go, &c.

3. Secundo vel Theologia eft neceffaria
omnibus fidelibus etiam {fimplicibus: vel fo-
lum eft neceffaria maioribus, qui funt aliorum
Magiftri; fi puml.m,erﬂo omnes fideles etiam
fimplices ruftici debeut effe Theologi: fi fe-
cundum: crgo maiores {unt peiotis condi-
tionis, quam {implices, cum fimplicibus ad fa-
lutem fufficiar fides , maioribus vitra fidem fit
ncceflaria Theologia ,

3. Tertio, {i Theologia effet neceffarias ,
femper fuiffer in Ecclefia ; fed non feniper fuit
imo incepit circa tempora Magiftri fententia-
rum: crgo &,

4 Lu.uom;c.o quod cum oftenderimus
receflariam effe, ac de fadto daxi dotirinan

>4

reuclatam; eamque contineri ja Sacra Scriptu-
ra, & traditionibus, fequitur, vt examinemus ,
quinam habitus ex parte noftra fint neceffarij ,
vt pet illos verfemur circa talem do&tinam.
Supponimus vt omning eertum, neceflarium
effe habitum fidei Dinin®, quo firmiflime cre-
damus dodrinam reuclatam effc veram ex co;
quod Deus, qui illam tradidit , eft fumme ve-
rax , ita vt nee ‘poflit fallere , nec falli. Hine
iamoritur queftio maximeé propria huins lo-
ci, vtrum prater fidem fit neceflarius alius ha-
bitus theologicus .

s. Dicendum : prater fidem neceflarinm.s
eft;vt detur non quidem in omaibus fidelibus,
fed in aliquibus habitus theologicus .. Probas
tur, nam necefie eft, vt dentur aliqui , qui non
foliim cxedant, fed etiam poffint reddere ratio-
nem de do&trinafidei, illam cxplicando , ac
defendendo; refutando errores, & rationc
contrarias , atque examinando y-quid nec
ri0; vel probabiliter fequatnrex priacipis fi-
dei, quid eifdem repugnet: fed ad hec praftan-
da non {ulficit habitus fidei:infufus,vel acqui-
fitus , fed requiritur aliquis alius habitus infu-
fus, vel ftudio acquifitus, & hic ¢t habitus
thf‘ologlcus crgo &c. Probaturminor: pof-
funt enim fimplices 3ldcics habere perfedtiffi-
mum habitum fider infufe, & acquifite per
actus perfe@iffimos Airmiflime credendi oms
nia,qu fufficienter proponuntur , & tamen.s
non per hoc pof‘um reddere ragionem de do-
étrina fidei , vel illam defendere 5 ergo ad red-
dendam rationem de dodrina fidei, ad eam-
que defendendam,non ffficit habitus infulus,
vel acquifitus , fed requiritur aliquis alias ha-
bitus, guemi vocamus Theologiam .

6. . Confirmatur : nam prater fidem, qua
{pe@at ad gratiam gratum facienrem ; que cft
communis omnibus fidelibus , neceflarius eft
aliquisalius habitus fapientiz , & {cienti® {pe:
&tans ad gratiam gratis datam, quam Deas dat
quibus voluerit 1n vulitatem czterotam, &
hic eft habitus theologicus, quo peflit redd:
tatio de facra do&rma ergo prater fidem ne-
ceffarius eft habitus tilcoiog:cus « Probartur
antecedens ex Apoftolo primaad Corint.c.12
7. vbi enumerans gratias gratis datas muno
loco ponit habitum {apientiz, & fcientiz, di-
cens s ¥nicuique datur manifeflatio fpivitus ad vti-
Litatem: alif quidem per [pivitum datur fevmo [apien-
tie . aly fermo feientia fecundum eundem [piritum .
Porro per hunc habituin conticuuntur Theo-
logi, & Docores Ecclefiz, quos Apoftolas
cnumerans gradas minifteriornm , ponit ter-
tio loco , dicens circa finem cinfdem capitis :
Buofdam quidem pofuit Dens in Ecclefia primitm
guidem Apoftolos , fecundd Prophetas ; zeitio Docto-
res, ¢re. Et quia Apoftoli fucrunt a (Deo cle-
cti , vt primi Doftores, & Ma'xﬁn Popau:-
rum ad annunciandam , dc.fendcnd‘.m > X Cx-
pnc;ndam facram do@rinam, ideo Chrifi l,s
Plumu:s Apoﬁohs hunc habitum,vt illis con-
ferendum a Spiritu ;San&to , dicens 10, 1 ¢
Cum antem wenerit ille fpivitus veritatis, docebit vos

omnemn




	Seite 5
	Seite 6
	Seite 7
	Seite 8
	Seite 9

